BERNHARD STRECK
Die goéttliche Bewegung.
Zur Interpretation von Sprung und Tanz

im archaischen Ritual

»Ein Mensch tritt in den Tanz ein,
weil ihn der Tanz selbst nétigt zu tanzen.«
(Bataille 1957: 112)

Vom Zwang zur zweckfreien Bewegung wufste ich noch nichts, als ich
als kleiner Junge meine erste Begegnung mit ethnologischem Material
hatte: vor der Malanggan-Vitrine des Basler Volkerkundemuseums.
Was mir aber - in heutiger Erinnerung - damals sofort auffiel, waren
die hdufig gebeugten Knie der geschnitzten und bemalten Figuren. Die
Geister, die hier auf der Schaukel wippten, tibereinander safien oder
aus Basthiitten heraus grinsten, schienen gerne in die Knie gehen zu
wollen, als machten sie sich zum Sprung fertig oder hatten gerade ei-
nen solchen hinter sich. Das Thema der hiipfenden Geister beschéftigt
mich seit jener Kindheit, auch wenn es immer wieder durch scheinbar
wichtigere Probleme tiberlagert wurde (s. Abb. 1).

Als ich Anfang der 70er Jahre zum ersten Mal Afrika besuchte,
staunte ich tiber die tippigen Auslagen der sog. Airportart-Kiinstler. Ih-
re Holzschnitzereien reproduzierten wenige, offenbar traditionelle
Vorlagen, in abundanten Auflagen. Wieder fielen mir die gebeugten
Knie vieler Figuren auf, die, in langen Reihen aufgestellt, fast ballettar-
tig jene Vor- oder Nachbereitung des Sprungs vorzunehmen schienen.
Sicher lassen sich gerade Beine einfacher aus dem Holz herausarbeiten;
die angewinkelten verleihen den Figuren aber etwas Emotionales, Dy-
namisches oder Erregtes, das in der Absicht des lingst vergessenen
Originalschnitzers gelegen haben muf (s. Abb. 2).

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | BERNHARD STRECK

Seit ich mit vorliegendem Aufsatz
beschiftigt bin, spiire ich Schmerzen am
rechten Knie. Es bereitet mir Probleme,
das Gelenk ganz durchzudriicken, so
dafl ich beim Stehen - zumindest mit
dem rechten Bein - gezwungen bin, die
melanesischen oder afrikanischen Schnitz-
figuren zu imitieren. Auch wenn ich in
der derzeitigen Verfassung nicht im ent-
ferntesten daran denken kann, zu einem
Sprung anzusetzen oder gar einen sol-
chen hinter mir zu haben, sehe ich doch
Wege der Empathie, mich dem mit den
beschriebenen Figuren Gemeinten an-
zundhern. Beim Sitzen verfliichtigt sich
mein Knieschmerz, so daf ich im fol-
genden aus meinem mittlerweile ange-
héuften ethnologischen Wissen eine In-
terpretation des gebeugten oder be-
wegten Beines in der archaischen Iko-
nographie wagen will.

Nicht alle afrikanischen Vollpla-
stiken befinden sich zwischen Hocke
und Strammstehen. Es gibt sogar einen
Figurentyp, fiir den letztere Haltung ty-
pisch ist: die sog. Kolonfiguren, tiber die
Julius Lips (1937) gearbeitet hat. Es sind
afrikanische Darstellungen von Euro-
pédern, die man gerne als Karikaturen
interpretieren mochte - im Sinne des
von Lips in der Erstausgabe 1937 ge-
wadhlten Titels »The Savage hits back«.

Gegen diese antikolonialistische
Deutung hat sich als erster Paul Ger-

Abb. 1 mann auf der Leipziger kolonialwissen-

schaftlichen Tagung 1943 ausgespro-

chen: nicht Spott, sondern Identifizierungswille leitete den Neger-

kiinstler bei der Abbildung des Europders (1943: 74). Weit ausfiihrli-

cher hat sich Fritz W. Kramer mit der Deutung der steifen Européerfi-

guren im Roten Fes auseinandergesetzt: Afrikanische Kiinstler seien als

Satiriker tiberinterpretiert; ihr von auflen kommender Realismus der

Darstellung konne nur Mimesis im Sinne von Erich Auerbach sein
(1987: 8).

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 13

Der wenig bekannte Willy Blofifeldt hatte 1928 die »Formen der
Negerplastik« in drei Kategorien eingeteilt: Pfahl, Kegel und »Wanst«.

Hiervon braucht uns nur erstere zu interessieren, weil alle archaische

Kunst am Werkstoff entlang arbeitet und dessen Gestalt nur variiert,

Abb. 2

nicht aufhebt. Vollplastische Figuren beken-
nen sich damit fast immer zu ihrem Rohling,
dem Rundholz, dem sie nach der Entfernung
aus dem lebenden Baum neues Leben ein-
schneiden. Dafiir gibt es eine Fiille von Aus-
drucksmoglichkeiten; zwei kennen wir mitt-
lerweile: die steife, stramme, aufrechte und
parallele Beinhaltung, der meist eine ebenso
beherrschte Haltung des tibrigen Korpers, al-
so der Arme und des Kopfes bis hin zu star-
ren, bzw. wiirdevollen Gesichtsziigen, ent-
spricht, und die >lockere« Korpersprache mit
den angewinkelten Beinen, den Geséf,
Bauch, Brust oder einen Gegenstand anfas-
senden Hénden und jenem Gesicht, das auf
den ersten Blick schrecklich anmutet und das
vielleicht auch so wirken soll.

Vergleichende Kunstwissenschaft, wie sie
vor allem die Ethnologie betreibt, hat es mit
verschiedenen Formensprachen zu tun, die
sich nicht ohne weiteres tibersetzen lassen.
Mifsverstindnisse wie das von Julius Lips
oder die weit bekanntere Rezeption der pri-
mitiven Kunst durch die Pioniere der Mo-
derne belegen das, auch wenn die Fruchtbar-
keit solcher Fehldeutungen nicht geleugnet
werden kann. Bei der Anndherung an das
Phinomen der gebeugten Knie mochte ich
anstatt ichpsychologischer oder gesellschafts-
theoretischer Auslegungen eine religions-
ethnologische versuchen, die die durch die
Beschiftigung mit schriftlosen Kosmologien
und Menschenbildern bewirkte Offnung zum

sog. Irrationalen, das vielleicht besser pararational (Miiller 2004), trans-
rational (Wilber 1989) oder surreal (Taubes 1996) genannt werden soll-

te, sich zunutze macht.

Im Lichte der ethnologischen Beschiftigung mit archaischer Kultur,

die bei Bachofen mit den kleinasiatischen Pelasgern gleichgesetzt wur-
de (1859: 418), erkldren sich die angezogenen Knie durch die Tanzbe-

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | BERNHARD STRECK

wegung, z.B. im Sprung- oder Hiipftanz, mit der sich Menschen aller
Zeiten und Raume von der Schwerkraft freizumachen suchen und das
Leben ihrer Freiseele, den Tod, vorwegnehmen, bzw. an ihm teilhaben
mochten. Hier liegt das religiose Fundament der Tanzkultur, der Be-
wegung ohne materiellen Zweck, der Bewegung aus Erregung statt aus
Notwendigkeit. Karl Biicher (1896) hat als erster darauf hingewiesen,
daf$ archaische Volker sich lange weigern, den Tanz von der Arbeit zu
trennen, und Ludwig Klages sah

»mehr oder minder das ganze Leben der Primitiven gewissermafien in wéah-
rendem Rhythmus schwingen. Man tibertreibt nicht, wenn man sagt: sie tan-
zen ihre Gotterdienste, tanzen ihre Feste, tragen Streitfélle tanzend aus in ge-
genseitigen Spottgesiangen, ziehen tanzend in den Kampf und verrichten tan-
zend die bemiihendste Arbeit im Takte gemeinsamer Lieder!« (1934: 49)

Bei dieser iiberragenden Bedeutung des Tanzes in nichtindustriellen
Gesellschaften kann es nicht verwundern, dafs es z.B. in der balinesi-
schen Sprache kein Wort fiir >Tanz« als Abstraktum gibt (Rein 1996: 67).
Tanz ist gesteigertes Leben, ist Zwiesprache, zwischen den Lebenden,
aber auch mit Toten, Geistern und Gottern. Tanz ist dann der kommu-
nikative und motorische Ausnahmezustand als Normalfall, die festtdg-
liche Antwort auf die existentiellen Erschuitterungen. Fritz W. Kramer
spricht von der »Geburt des Tanzes aus dem Schrecken« (1987: 123).
Eine nichtverbale, nichtrationale Bewdiltigung eines gewaltigen und
nachhaltigen Eindrucks nannte Auerbach (1946) im Anschlufs an Platon
Mimesis. In diesem Sinne schlof$ Karl Biicher, »daf8 den allergrofiten
Teil der Tanze primitiver Volker rhythmisierte Nachahmungen von
Vorgiangen des Menschen- und Tierlebens bilden« (1896: 314). Nach
den Tieren und den Naturgewalten waren es — Fritz W. Kramer (1987:
243) zufolge — vor allem Fremde, die die Menschen beeindruckten und
zur Mimesis zwangen. Der erste wirklich Fremde aber ist im Men-
schenleben der Tote und seine Mimesis fiithrt nach Leo Frobenius (1898)
zum Totenmal, der Maske als Totengesicht oder zur Pfahlplastik, in der
der Verstorbene wiederkehrt.

Der Tote liegt starr, sein Abbild aber soll Bewegung bekommen,
Wiederbelebung, er soll sich zum Sprung erheben, er soll dem Tod
trotzen. All das l4ft sich in eine Figur mit angewinkelten Knien hinein-
deuten, vorausgesetzt man hat die »Wiederkehr des Korpers« (Hortle-
der) nicht nur mechanisch oder modisch verstanden und ist in der La-
ge, die den Tanz begleitenden Trommeln, die Sprache der Geister par
excellence, ihren Rhythmus und ihre Melodien mitzuhtren. Die Eth-
nologie hat sich viel mit verschiedenen Tanzstilen beschiftigt; manche
Kulturen schreiben ekstatische, wilde, sog. »dionysische« Bewegungen
vor, andere gesetzte, beherrschte, sog. »apollinische« - die antike No-

- am 14.02.2026, 15:55:18. op



https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 15

menklatur haben Nietzsche (1871) und Ruth Benedict (1934) verwendet
—, gemeinsam ist diesen »unckonomischen Verausgabungen« (Bataille)
ihr Mimesis-Charakter, ihr Wesen als Darstellung von Gottern und
Toten. In dieser Reihenfolge wollen wir uns das ndher ansehen.

Mimesis | — Die mit den Géttern tanzen

Karl Kerényi (1938) hat das Fest als Einladung der Gotter gedeutet:
Menschen und Gotter treffen zusammen. Es sind ungleiche Wesen, die
da einige Tage miteinander auskommen sollen. Den Menschen als den
in jeder Hinsicht Unterlegenen bleibt nichts anderes tibrig, als sich den
Bewegungen der Gotter anzupassen: Sie fangen an zu tanzen und »dei-
fizieren« sich dabei. Was in der Bearbeitung durch Theologen zum
gottgleichen Wissen geworden ist,! entspricht in der archaischen Welt
dem gottgleichen Bewegen. Es ist ekstatisch im wortlichen Sinn: Der
Mensch tritt aus sich heraus und in die Gottheit ein. Man sieht es ihm
an an den gebeugten Knien.

Bewegung bedeutet Energieverbrauch. Uberall auf der Welt halt
der Mensch Haus mit seiner Energie und verausgabt immer nur soviel,
wie er zur Befriedigung seiner Bediirfnisse einsetzen muf3. Biicher
nannte das »Bedarfsarbeit«, wenn die Energieverausgabung nur im
Falle von Hunger und Durst einsetzt. Arbeit als Selbstldufer oder Le-
bensinhalt ist eine spate Sonderentwicklung der Menschheit, die in In-
dustriegesellschaften zwar als selbstverstiandlich gilt, in allen anderen
Gesellschaften aber unbekannt ist. Dafiir kennen diese die schon ge-
nannte unckonomische Verausgabung, den Energieverbrauch ohne
materiellen Ertrag, in unserer industriegesellschaftlich geformten Spra-
che: die Verschwendung (Streck 2002).

Feste sind Orte und Zeiten der Verschwendung, von Nahrungs-
mitteln, von Rauschmitteln, von Bewegungsenergie. Archaische Volker
tanzen zu festlichen Anlidssen Tag und Nacht und das mehrmals hin-
tereinander, eben so lange, wie die Gotter bei ihnen bleiben. Die von
den Gottern besonders geliebt werden, tanzen am ldngsten. Das sind in
geschichteten Gesellschaften die Konige, im sakralen Monarchie-
Verstandnis (Erkenz 2002) ohnehin Gotter auf Erden. Berithmt in der
ethnographischen Literatur ist der Besuch Georg Schweinfurths beim
Konig der Mangbettu an der Nil-Kongo-Wasserscheide. Der Gottkonig,
der jeden Tag Menschenfleisch zu sich genommen haben soll, tanzte in
seiner prachtigen Audienzhalle »vor seinen Weibern und Trabanten«

1 Vgl 1. Moses 3, 4/5: »Da sprach die Schlang zum Weibe/ Jr werdet mit
nicht des tods sterben/ Sondern Gott weis/ das/ welchs tags jr da von
esset/ so werden ewre augen auff gethan/ und werdet sein wie Gott/ und
wissen was gut und bose ist.« (Luther 1545: 28)

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | BERNHARD STRECK

so lange, dafy der européische Besucher die Szene auf seinem Skizzen-
block festhalten konnte (1916: 187).

Auch auf Bali tanzen die Herrscher selbst, weil sie dadurch ihre
Gottlichkeit vorfithren und auch ihren Machtanspruch legitimieren
konnen (Rein 1996: 72). Nach der oben genannten Stilpolaritdt tun sie
das eher »apollinisch«, also gesetzt, diszipliniert, elegant, wahrend
zentralafrikanische Konige mehr dem dionysischen Typus folgen und
mit wilden Bewegungen und animalischen Schreien ihr Aufersichsein
inszenieren. Die Stilfrage tragt hier nichts zum Versténdnis bei, tiberall
gibt es Gétter fiir das Mafl wie solche fiir das Ubermaf8. Wesentlich ist
die Gott-Mimesis, weil damit der Herrscher sich entzeitlicht, seinen
Vorgéngern gleicht und wie diese die Griinderfigur spielt, die die ober-
ste Gottheit darstellt.

Gotterbilder strahlen in Religionen, an denen Theologen arbeiten,
Ruhe aus oder unséiglichen Schmerz wie in der christlichen Ikonogra-
phie. Damit werden Botschaften transportiert, die mit der spezifischen
Ethik der Religionsgemeinschaft zusammenhéngen. Heidnische Gotter
dagegen sind in erregter Bewegung, manchmal gelassen, wie die be-
kannten Gotter Griechenlands, auch wenn die allseits aufgestellten
ithyphallischen Hermen die Erregung deutlich bekunden, manchmal
ekstatisch wild wie der indische Shiva: »er tanzt auf der ganzen Welt
seinen immerwéhrenden Zyklus: Schopfung, Erhaltung, Zerstérung«
(Niirnberger 1996: 248).

Der britische Religionsethnologe Marett konnte in den 20er Jahren
einen australischen Kulttanz (Korrobori) erleben, der einen Dampfer
auf dem Murray-Fluf$ darstellen sollte:

»Es war eine blofSe festliche Gelegenheit. Dabei lag in der Art der Darstellung
etwas zum mindesten Kiinstlerisches, wenn nicht Religioses. Durch eine
Muskelsymbolik suchten sie eine Bewunderung auszudriicken, die leicht zur
Verehrung werden konnte. Und dieses Tanzen mufite das ganze Verstandes-
und Bewuftseinsleben der Gruppe bereichern; denn je mehr sie in dieser
Weise von sich zu geben wuften, um so grofier der Wunsch und die Féhig-
keit aufzunehmen.« (Marett 1932: 35)

Die Technik des Weisen Mannes hat diesen in den Augen der Koloni-
sierten ebenso vergottert wie seine weifle, an Gehéutete, Tote und Ah-
nen erinnernde Haut. Im Schrecken und Schauder vor diesen Erschei-
nungen liegt der Grund fiir die Fremdgeistbesessenheit, mit der sich
Fritz W. Kramer (1987) und Tobias Wendl (1990) beschiftigt haben.
Alles Selbstbewegte, wenn es zum ersten Mal auftritt, scheint den Men-
schen zu erregen und zunéchst vor allem zum Mitmachen aufzufor-
dern. Bei den afrikanischen Tonga ist es der » Atem« des Selbstbeweg-
ten, der die Menschen »anhaucht und damit zwingt, seine Gestalt an-
zunehmen.« Kramer fghrt fort:

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 17

»So tanzten die Besessenen der masabe-Konventikel im Gegensatz zu den
Shona neben den Figuren fremder Stimme die Figuren der wilden Tiere, der
Eisenbahnziige, Fahrrader und Pumpen, nach 1940 sogar vorzugsweise Ma-
schinen, Flugzeuge, Traktoren und Motorboote.« (1987: 122)

Die erzwungene oder ersehnte Teilhabe an der erschienenen Uber-
macht erfolgt in der Regel im Tanz. Was mit den Goéttern verbunden
hat, taugt auch beim Gleichziehen mit anderen Méachten. Wie das bluti-
ge Opfer die Universallosung fiir die unterschiedlichsten Probleme
darzustellen scheint (Jensen 1951: 185£.), so schaffen die gebeugten Knie
und die zweckenthobene Bewegung Biindnisse mit Ubermachten, weil
diese sich ebenso bewegen, sei es im Wind oder Hauch, der tiberall fiir
gottliches Wirken steht - z.B. im pepo der Swahili, im iska der Haussa
oder im rih der semitischen Religionen -, sei es im mechanischen Hin
und Her, in dem sich das Wesen der Maschine zu offenbaren scheint.

So bringt der Tanz den Gleichklang mit dem Aufiergewohnlichen
und Ubernatiirlichen, er versetzt die Sterblichen in den Zustand der
Unsterblichen, so wie auf Kuba der Santeria, der »Weg der Heiligen,
die Menschen in Erregung und Bewegung versetzt und sie an ihrem ei-
genen Tanzen erkennen, daf8 die Gotter und Geister unter ihnen sind
(Pollak-Eltz 1995). Der zweite Blick gilt dann den besonderen Bewe-
gungen, die besonderen Rhythmen und Melodien folgen und die be-
sondere Gottheiten gehoren. So zeigt sich Danbalo Wedo, die Schlan-
gengottheit des haitianischen Vodou, in flielenden Wellenbewegun-
gen, die der Oberkorper des Téanzers beschreibt (Schmiderer 1996: 116).
Am Nil bekommen die »Brdute des Zar« iiber »Faden«, an denen sie
hidngen, die typischen Bewegungen ihres Jenseitsgeliebten vermittelt,
also die lasziven des Athiopiergeistes, die unheimlichen der Geister aus
dem Stidsudan oder die steifen des Européergeistes (Bohringer-
Tharigen 1996: 121f.).

Die Monotheismen haben versucht, die Bewegung aus der Religion
zu entfernen, indem sie der Gottheit nicht nur Bildlosigkeit, sondern
auch Bewegungslosigkeit verordneten. Das ist in unterschiedlichem
Mafse gelungen. In den berithmten Derwischtidnzen (mevlevi sema) hat
sich die gottliche Bewegung auch im Islam halten kénnen, dasselbe gilt
fur die sufistische Technik des dhikr, des rhythmischen Gotterinnern,
das den »Rost des Herzens« entfernen soll (Ozelsel 1996: 196), schlief3-
lich auch im tdglichen Ritualgebet, das mit groffem Bewegungsauf-
wand verbunden ist. Die Kolner Islam-Missionarin Asad hat dazu ge-
schrieben:

»Und in der Tat kénnen es Menschen anderer Religionen, die gewohnt sind,
das >Geistige« vom >Koérperlichen« sorgfiltig zu trennen, nur schwer verste-
hen, dafd in der nicht entrahmten Milch des Islam diese beiden Bestandteile
trotz Verschiedenheit ihrer jeweiligen Beschaffenheit harmonisch miteinan-

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | BERNHARD STRECK

der hergehen und zum Ausdruck kommen. Mit anderen Worten: das islami-
sche Gebet besteht aus geistiger Konzentration und aus korperlichen Bewe-
gungsabldufen, weil sich das menschliche Leben selbst auch derart zusam-
mensetzt und weil wir uns Gott durch die Gesamtheit aller von ihm verliehe-
nen Fahigkeiten anndhern miissen.« (1984: 22)

Mimesis Il — Totentanz

Der Mensch geht in die Knie, wenn er Gottheiten und Geistern begeg-
net, im Monotheismus aus Ehrfurcht, die ihn erstarren 143t wie den
Propheten Samuel: »Rede Herr/denn dein Knecht hort« (Sam.l, 3, 9);
im Polytheismus mimetisch, weil die Gotter selbst auf eine unglaubli-
che und erschreckende Art tanzen und hiipfen. Das haben sie mit den
Toten gemeinsam, mit denen sie ohnehin in vielen Teilen Afrikas, Me-
lanesiens und Altamerikas nahezu identisch sind (s. Abb. 3).

Geschnitzte Ahnenfiguren und Masken sehen wie geschnitzte Got-
terfiguren und Masken aus. In vielen miindlichen Anthropologien und
Thanatologien stirbt der Mensch, um zum Leichnam, spéter zum To-
tengeist, dann zum Ahnen und einstmals zum Gott zu werden. Seine
Individualitiat nimmt dabei in dem Mafie ab, wie seine Gotteskraft zu-
nimmt. Was tiber die verschiedenen Zustandsinderungen bleibt, ist
seine Beweglichkeit, seine gebeugten Knie, seine heilige Erregtheit, die
lebende Menschen nur voriibergehend aushalten.

Bei den westafrikanischen Yoruba gibt es einen Spezialistenverein,
der den Tod im Leben vorwegnimmt, bzw. die Toten den Lebenden
zurtickgibt. Diese Engungun gehoren beiden Welten an, deswegen sind
sie reichlich in Stoffe gehtillt, so daff man ihre gebeugten Knie gar nicht
sehen kann. Aber sie bewegen sich tanzend fort, wie alle Masken, weil
sie Tote darstellen; der oberste Engungun hat zur Verdeutlichung einen
Unterkiefer um den Hals hingen. Ihre Tanzbewegungen erzeugen
Wind, einen heiligen »Odem«, den die Sterblichen gierig einsaugen
und von dem sie Heil erwarten, auch wenn sie sich vor ihm schaudern
und Frauen sie ohnehin nicht sehen diirfen. Der Equngun alago aber
tragt das Totenhemd und in ihm kehren kiirzlich Verstorbene zuritick,
um die Hinterbliebenen zu trosten. Schliefllich kennen die Engungun,
die Toten unter den Lebenden, aber auch Trickster-Figuren, die die
Menschen mit ihren Possen zum Lachen bringen (Bascom 1944, 1969).

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 19

Abb. 3

Tote sind sicher in den meisten Kulturen unheimlich, befremdlich, erst
recht, wenn sie sich bewegen oder gar tanzen. Trotzdem kennen viele
archaische Gesellschaften die Riickkehr tanzender Toter, viele Festlich-
keiten sind darauf eingerichtet und gelten als zentrales Ereignis in der

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | BERNHARD STRECK

»Todlebensgemeinschaft«, wie Frobenius altafrikanische Gesellschaften
genannt hat (1933: 247). Auch im afroamerikanischen Polytheismus
sind Totengottter bekannt, wie z.B. Baron Samedi im Vodou, der bei
seinen Auftritten an spezifischen Tanzschritten und -bewegungen er-
kannt wird und als Meister von Magie und Erotik gilt. Der ihm zuge-
ordnete Banda-Tanz ist voller Sexualmetaphorik (Schmiderer 1996:
117), so wie eben in undogmatischen Religionen Todesndhe und Ge-
schlechtslust gerne zusammen gesehen werden.

Nun kennen aber viele Gesellschaften eine organisierte Produktion
von Tod, ndmlich den Krieg, der im archaischen Kontext wiederum
hiufig als Tanz - eine Art Mili-Tanz - inszeniert wird, wobei die Krie-
ger schon auf dem Festplatz sich gebdrden wie spater auf dem »Blu-
menweg« (Alfred Schuler), wenn sie in der Schlacht verbluten und die
Metamorphosen Held, Ahne, Gott antreten. Die Ntore der Tutsi in Ru-
anda sind berithmt geworden fiir ihre wilden Kriegstinze, bei denen
sie hoch in die Luft hiipfen, so daf8 ihre weifle Schmuckméhne herum-
gewirbelt wird (Huet 1978: 254). Thre Tdnze sind anschauliche Ekstasen,
nicht nur Austritte, sondern geradezu Ausspriinge aus der Gebunden-
heit des Alltags in den Wirbelwind der Metamorphosen.

Abb. 4

Die zentrale Bedeutung des Totenkultes fiir jede Gesellschaft ist seit
Fustel de Coulanges La cité antique (1864) in den Kulturwissenschaften
bekannt. In manchen Traditionen hat sich dieser Kulturzug aber zu ei-
ner Deutlichkeit gesteigert, die noch den aufienstehenden und spéter
geborenen Betrachter schaudern lifit. Dies gilt z.B. fiir das Berserker-
tum der Kelten und Germanen, in die abscheulich anmutende Initiati-

- am 14.02.2026, 15:55:18. op



https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 21

onsriten einfithrten und die aus Menschen wiitende Wolfe machten, die
nicht nur Nachbarstdmme terrorisierten (Peuckert 1951: 88ff.; McCone
2002). Z.T. bestanden diese Kriegerbiinde aus Geédchteten — bei man-
chen indogermanischen Vélkern »Wolf« genannt (Gerstein 1974) —, die
durch Morden wieder ehrbar werden konnten, z.T. aber identifizierten
sie sich mit »schlimmen« Toten, die keine Ruhe finden konnten, vor
allem mit Kriegstoten und Kriegskriippeln, wie sie ja in den Gestalten
des eindugigen Wotan oder des einarmigen Tyr eine Vergottlichung ge-
funden haben.

Daf3 die heranwachsende Jugend eine Zeit lang den sozialen Tod
durchleidet, in der Wildnis haust und wie Wildtiere sich ernihrt, ist
aus vielen archaischen Gesellschaften bekannt. Wenn die Wiederein-
gliederung mifslang, haben wir die Berserkergruppen, die sich Neuland
mit Gewalt erobern. Die Romer sprachen vom ver sacrum, wenn wieder
eine Horde wandernder Unholde aus dem Norden einfiel und sich ge-
birdete, als seien sie schon tot. Aus solchen kdmpfenden Kultbiinden
bestanden vielleicht grofse Teile der Kelten- und Germanenwanderun-
gen (Heizmann 2002) — Krieger, die tanzend kdmpften und kampfend
tanzten, und denen es gleichgiiltig sein konnte, auf welcher Seite der
Tod-Lebens-Linie sie herumhtipften. Thre Kriegsherren und Kriegsgot-
ter ritten lebenden wie toten Kriegern voran. Victor Turner hat mit sei-
nem Modell der communitas (1969) deutlich machen kénnen, daf$ Men-
schen im Ausnahmezustand, in der marge (Van Gennep), sich wie im
Gegenteil des Lebens fiihlen und gebarden.

Die Kriegstoten als u.U. gigantische Kollektive schlimm Verstorbe-
ner scheinen eine besondere Macht auf die Lebenden auszuiiben, so
dafs sie diese ebenso hédufig oder noch haufiger in Bewegung versetzen,
als wir das von Goéttern und Geistern annehmen durften. Grofle
Schlachten geraten deswegen nicht in Vergessenheit, weil die Uberle-
benden und Nachkommen — im Falle der Leipziger Voélkerschlacht
auch noch fast 200 Jahre spiter — immer wieder an den Ort des Gesche-
hens gezogen werden und dort die Kdmpfe um Leben und Tod nach-
spielen miissen - in unbequemen, aber malerischen Uniformen, mit
dem entscheidenden Trommelwirbel, den die Totengeister brauchen,
und mit Kanonengeknall, das akustisch den grofien Ubergang markiert.
Die einem grausamen Kolonialkrieg entronnenen Herero im heutigen
Namibia griindeten schon Anfang der 20er Jahre einen Kultbund, den
sie nach dem deutschen Wort >Truppe« oturupa nannten und der seither
alljahrlich der Schlacht am Waterberg 1904 in einem aufwendigen Ritu-
al gedenkt (Kavari et al. 2004).

Der oturupa-Bund marschiert dann an der Spitze der Festgemeinde
zu den Grébern der Herero-Hauptlingsfamilie, singt Preislieder auf die
beriihmten Toten und tanzt — bald mit den eckigen Bewegungen der

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | BERNHARD STRECK

Militérs, bald mit den durchgebogenen Knien der Toten - auf der blut-
getrankten Erde. Die Herero hatten schon im 19. Jahrhundert »Ge-
wehrgesellschaften« gegriindet, um sich die neue Totertechnik rituell
anzueignen. Fir die oturupa-Bewegung scheint aber auch die iibrige
Militarkultur das Muster der Nachahmung zu liefern, insbesondere die
Uniformen der deutschen Schutztruppe, ihre Rangabzeichen, Fahnen
und Umgangsformen, auf denen sie auch gegen die Verbote durch die
neue Windhoek-Regierung beharren. Auf auswirtige Betrachter wir-
ken die farbenprachtigen Umziige karnevalesk, und wieder bietet sich
die giangige Deutung als Karikatur an. Fiir die Herero aber ist die
Truppenspielerbewegung kein satirisches Theater, sondern Mimesis
der ungeheuerlichen Erfahrung, Anfang des 20. Jahrhunderts an den
Rand des Genozids gedringt worden zu sein. Die Mitglieder des Ver-
eins geben in ihren zusammengestiickelten Uniformen und mit ihrer
grotesken Korpersprache den Tausenden von schlimmen Toten gleich-
sam eine Form, in der sie sich ausdriicken und die entscheidenden
Schluf$szenen ihres kurzen Lebens nachspielen konnen.

Abb. 5

Im heutigen Leben der im allgemeinen durch Kolonialismus und Glo-
balisierung marginalisierten Stammesvolker spielt die theatralische
und tanzende Bewailtigung ihrer Transformation und der damit ver-
bundenen Opfern eine ganz iiberragende Rolle. Die Grenzen zwischen
Kultbund mit religiosen Ritualformen, Spectaculum mit hohem Unter-
haltungswert und Kunsttheater sind dabei flielend, gemeinsam sind all

- am 14.02.2026, 15:55:18. op



https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 23

diesen Performanzen der Tanz, der die Menschen dem Alltag entriickt
und sie mit den entriickten Toten, Geistern und Goéttern verbindet. Die-
ser plurale Konnex konnte z.B. sehr deutlich gemacht werden in der
pan-indianischen powwow-Bewegung (Richter 1998, Hatoum 2002). Sie
veranstaltet heute tiberall in den USA grofie Treffen mit Gesang, Tanz,
Trommelbegleitung und Kostiimschau - Ereignisse, die die Frage nach
Echtheit oder traditionellen Formen in den Hintergrund drédngen. Im
Zentrum steht der tanzende Umgang, Gehen und Springen mit ge-
beugten Knien, wie es ergriffene und erregte Menschen schon immer
getan haben. Das Ambiente ist amerikanischer Zirkus und Volksfest;
zum Auftakt marschieren Vietnam-Veteranen mit US-Flagge, die Ko-
stiime stellen z.T. einen phantastischen Mix aus unterschiedlichsten In-
dianerkulturen dar.

Powwow-Veranstaltungen sind wichtig fiir das Selbstwertgefiihl
der nordamerikanischen Ureinwohner. Die Organisation, der Schau-
wert mit Pramierungen und vieles andere hat nichts mit altindianischer
Kultur zu tun, sondern ist Teil der lindlichen, aus vielerlei Traditionen
zusammengesetzten US-Volkskultur, die nach den Gesetzen des Show-
Business funktioniert. Es sind einzig die archaischen Bewegungen, die
sich auch unter den manchmal bizarren Kostiimierungen durchsetzen,
und die das zeitlos notwendige Totenritual durchschimmern lassen. In
diesem Sinne dient das Powwow-Spektakel immer noch den Gefalle-
nen der furchtbaren Vernichtungskriege des 19. Jahrhunderts, in denen
sich der moderne Staat USA gegen die indigene Bevolkerung durch-
setzte, dann der Gefallenen der Europa-Einsdtze des 20. Jahrhunderts,
mit denen die US-Streitkrifte erfolgreich den industriellen Krieg fiir
sich entschieden, schlieflich der Gefallenen der neokolonialen Ubersee-
Kriege, mit denen die USA ihre Weltherrschaft sicherten. Die Tédnzer
der Powwow-Feste tragen keine Kritik an der Machtpolitik Washing-
tons vor, sondern sie leihen ihre Kérper den frith und ohne Zeremoniell
Verstorbenen, all den »Untoten«, mit denen sich archaische Gesell-
schaften mit grofem Engagement beschiftigen. Die moderne Gesell-
schaft hat dafiir vergleichsweise weniger Zeit, auch tibersteigt die gro-
e Zahl der zu verantwortenden Untoten in der Regel ihre kulturellen
Moglichkeiten bei weitem.

Schilul

Unter den vielen verschiedenen Erregungsgemeinschaften, die auf die
archaischen Bewegungsformen des hiipfenden oder springenden Tan-
zens zurlickgreifen, konnten wir hier nur zwei Typen beleuchten: die
Gottergriffenheit (griech. enthousiasmos) und den Totendienst. Beides
wirkt auf die moderne Gesellschaft fremd, weil sie keine tanzenden

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | BERNHARD STRECK

Gotter und keine tanzenden Toten mehr kennt.2 Wohl aber kennt sie
den Tanz und hat ihn in Tanztheater, Kunsttanz, Tanztherapie etc. aus-
differenziert. Geblieben ist die innige Verbindung zwischen Korperbe-
wegung und Instrumentalmusik, das Regiment von Rhythmus und
Melodie tiber Motorik und Haltung, oder das Mysterium der Ver-
wandlung, durch das lebende Menschen eine andere Form annehmen
oder zu jemandem anderen werden.

Derartige Transformationen sind Zentralthema aller Religionen. Die
Islamistin Michaela Mihriban Ozelsel hat den Sufi-Theoretiker Hz. Me-
vlana Celalettin Rumi (1207-1273) in Erinnerung gebracht, der die spi-
rituelle Wandlung des Gldubigen mit dem alchemistischen Prozef,
dem Weg vom Rohen tiber das Gekochte zum Verbrannten verglichen
hat (1996: 198). Die heilige Bewegung des Tanzes verwandelt Menschen
in Gotter oder Tote. Dieser Identitidtswechsel kann mit vielerlei Hilfs-
mitteln wie Ortswechsel, Zeitwechsel, Kostiimwechsel, Nahrungs-
wechsel, Geschlechtswechsel, Sprachwechsel etc. eingeleitet und be-
gleitet werden; die verwandelte Motorik ist aber der sichtbarste Aus-
druck dafiir, daf8 die Maske sitzt und die Verwandlung gelungen ist.

Fir das moderne Verstindnis mit seiner Gewthnung an Biih-
nentheater, Gesellschaftstanz und Mediensimulation fillt der Zugang
zum Besessenheitstanz, wie er in den dynamischen Kulten am Rande
oder auflerhalb der Industriegesellschaft gepflegt wird, aufSerordentlich
schwer. Insbesondere verbaut die Frage nach der Echtheit jede empa-
thische Ubersetzung, sowie auch der Schamanismus, die Religion mit
dem tanzenden Priester, lange selbst in der Ethnologie psychopatholo-
gisch gedeutet wurde (Miiller 1997). Nun zeigen neuere Studien tiber
Besessenheitskulte, daf$ es fast immer eine abgestufte Teilhabe an der
Wiederkehr der Geister und Goétter gibt. In Santeria und Vodou lassen
sich auch sédkulare Beteiligungen beobachten, die das Geschehen als
Zuschauer eines Spiels auf der Bithne begreifen, wie umgekehrt Beses-
senheiten auf als sdkular geltenden Bithnen vorkommen (Schmiderer
1996).

Andererseits lassen sich die tanzenden Jugendkulte und -moden
auch so lesen, daf$ die Kluft zwischen dem »saturday night fever« und
dem Dienst an Baron Samedi iiberhaupt nicht mehr uniiberbriickbar
erscheint. Gabriele Klein hat in ihrer ausgezeichneten Studie Electronic
Vibration. Pop Kultur Theorie (1999) das Selbstverstindnis des heutigen
Jugendtanzes - jenseits aller Verdnderungsideale und Zukunftshoff-
nungen - auf die Formel gebracht: »Man kann nichts mehr bewegen
aufer sich selbst.« Im Tanz selbst, besonders im Solotanz aber sieht

2 Zum Niedergang des Totentanzes in der frithen Neuzeit s. Zentralinstitut
und Museum fiir Sepulkralkultur 1998.

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 25

Klein eine Zerlegung der Personlichkeit, eine Bewegungskommunika-
tion mit imaginédren Partnern — auch in einem selbst. Damit sind wir bei
der modernen Version der Geistbesessenheit, die keine Geister mehr
kennt oder benennen will, und doch zu sich als einem anderen kommt.

Die Rede von der »internationalen Sprache des Tanzes« geht von
der Befriedigung spezifisch westlicher Bedtirfnisse nach Entspannung,
Zerstreuung, erotischem und exotischem Reiz sowie der gegenseitigen
Bereicherung im Kulturkontakt aus. Dahinter steht das psychologische
Verstiandnis des Individuums in der Krise, das nach Mitteln der Ich-
stirkung greift. Der archaische Tanz aber ist kein Weg der Ich-
Starkung, sondern der Ich-Entleerung. Das ist die Voraussetzung fiir
eine gelungene Besitzergreifung des »Pferdes« durch den »Reiter«, wie
die Metaphorik in den Tanz-Kulten hdufig lautet (Krings 1997). Tanz
als gottliche Bewegung gleicht dem Verzicht auf Subjektivitit, dem
zentralen Heiligtum des modernen Selbstverstindnisses. »Mich tanzt
der Tod bis ich fertig bin, verriet die junge Kung-Frau Nisa der Eth-
nographin Marjorie Shostak (1981). Dieser Verzicht auf Subjektivitat
und Hingabe an den Meister des Lebens sehen wie ein naiver Vorgriff
dessen aus, was Mystiker und »Religionsvirtuosen« (Max Weber) am
Ende lebenslanger Ubungen zu erhoffen wagen, »das Sterben vor dem
Sterben« (Schimmel 1975).

Was archaische Religionen von Anfang an zu besitzen scheinen, je-
ne Sensibilitit fiir die Heteronomie des Subjekts, die am lebendigsten
im Tanz, im Kulttanz, im Besessenheitstanz zum Ausdruck kommt und
die ikonographisch die gebeugten Knie vorschreibt, weil diese Korper-
haltung den Menschen in Bewegung und Erregung - aber von aufien
gesteuert — offenbart, scheint in den heterodoxen Linien der Gerichts-
religionen selbst, fiir die das allein verantwortliche Subjekt dogmati-
sche Voraussetzung ist, noch aufbewahrt zu sein. Die Sufi-Gelehrte
Ozelsel zitiert eine alte Anweisung zum Ich-Verlust durch heilige Be-
wegungen: »Erst tust du so, als machtest du dhikr, dann machst du
dhikr, schliefilich macht der dhikr dich.« (1996: 196)

Literatur

Asad, Miriam (1984): Vom Geist des Islam, Koln: Islamische Wissenschaftliche
Akademie.

Auerbach, Erich (1946/1982): Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlin-
dischen Literatur, Bern/Miinchen: Francke.

Bachofen, Johann Jakob (1859/1954): Versuch iiber die Gribersymbolik der Alten
(Ges. Werke Bd. IV), Basel: Benno Schwab & Co.

Bascom, William R. (1944): The sociological role of the Yoruba Cult Group
(American Anthropological Association Memoir Series 63), Washington.

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | BERNHARD STRECK

Bascom, William R. (1969): The Yoruba of Southwestern Nigeria, New York u.a.:
Holt, Rinehart & Winston.

Bataille, Georges (1957/1994): Die Erotik, Miinchen: Matthes & Seitz.

Benedict, Ruth (1934): Patterns of Culture, Boston, Mass.: Houghton Mifflin Co.

Bloifeldt, Willy (1928): Formen der Negerplastik. Ein Versuch zur Asthetik des
Primitiven, Leipzig: Gebr. Gerhardt.

Bohringer-Thérigen, Gabriele (1996): Besessene Frauen. Der zdr-Kult von Om-
durman, Wuppertal: Trickster/ Hammer.

Biicher, Karl (1896/1909): Arbeit und Rhythmus, Leipzig/Berlin: B.G. Teubner.

Das, Rahul Peter/Meiser, Gerhard (Hg.) (2002): Geregeltes Ungestiim. Bruder-
schaften und Jugendbiinde bei indogermanischen Vilkern, Bremen: Hempen.

Erkenz, Franz-Reiner (Hg.) (2002): Die Sakralitit von Herrschaft — Herrschaftsle-
gitimierung im Wechsel der Zeiten und Riume, Berlin: Akademie.

Frobenius, Leo (1898): Die Masken und die Geheimbiinde Afrikas, Halle: Karras.

Frobenius, Leo (1933/54): Kulturgeschichte Afrikas. Prolegomena zu einer histori-
schen Gestaltlehre, Ziirich: Phaidon.

Fustel de Coulanges, Numa Denis (1864): La cité antique. Etude sur culte, le
droit, les institutions de la Grece et de Rome, Paris.

Germann, Paul (1943): » Afrikanische Kunst«. In: Giinter Wolff (Hg.), Beitrige
zur Kolonialforschung. Tagungsband I, Berlin: Dietrich Reimer, S. 71-79.

Gerstein, Mary R. (1974): »Germanic Warg: The Outlaw as Werewolf«. In:
Gerald James Larson (Hg.), Myth in Indo-European Antiquity. Proceedings of
a symposium held at Santa Barbara 1971, Berkeley: University of California
Press, S. 131-156.

Hatoum, Rainer (2002): Powwow Means Many Things to Many People. Eine Aus-
einandersetzung mit Fragen der kulturspezifischen Wissensvermittlung, Sinn-
konstruktion und Identitit. Diss., ].W. Goethe-Universitit, Frankfurt/ M.

Heizmann, Wilhelm (2002): »Germanische Ménnerbiinde«. In: Das/Meiser
(2002), S. 117-138.

Hortleder, Gert/Gebauer, Gunter (Hg.) (1986): Sport - Eros - Tod, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Huet, Michel (1978/1979): Afrikanische Tinze. Texte von Jean Laude und Jean-
Louis Paudrat, Koln: Dumont.

Jensen, Adolf Ellegard (1951): Mythos und Kult bei Naturvolkern. Religionswis-
senschaftliche Betrachtungen, Wiesbaden: Franz Steiner.

Kavari, Jekura/Henrichsen, Dag/Forster, Larissa (2004): »Die oturupac.
In: Larissa Forster/Dag Henrichsen/Michael Bollig (Hg.) Namibia-
Deutschland. Eine geteilte Geschichte. Widerstand - Gewalt - Erinnerung.
Koln: Ed. Minerva, S. 154-163.

Kerényi, Karl (1938): »Vom Wesen des Festes. Antike Religion und ethnologi-
sche Religionsforschung«. In: Paideuma 1, S. 59-74.

Klages, Ludwig (1934): Vom Wesen des Rhythmus, Kampen/Sylt: Niels Kamp-
mann.

Klein, Gabriele (1999): Electronic Vibration. Pop Kultur Theorie, Frankfurt am
Main: Rogner & Bernhard/Zweitausendeins.

- am 14.02.2026, 15:55:18. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GOTTLICHE BEWEGUNG | 27

Kramer, Fritz W. (1987): Der rote Fes. Uber Besessenheit und Kunst in Afrika,
Frankfurt/M.: Athendum.

Krings, Matthias (1997): Geister des Feuers. Zur Imagination des Fremden im Bori-
Kult der Hausa, Hamburg: Lit.

Lips, Julius (1937/1983): Der Weisse im Spiegel der Farbigen, Leipzig: VEB E.A.
Seemann.

Luther, Martin (1545/1972): Biblia. Das ist: Die gantze Heilige Schrifft. Miun-
chen: Rogner & Bernhard.

Marett, Robert Ranulph (1932/1936): Glaube, Hoffnung und Liebe in der primiti-
ven Religion. Eine Urgeschichte der Moral, Stuttgart: Ferdinand Enke.

McCone, Kim (2002): »Wolfsbesessenheit, Nacktheit, Eindugigkeit und ver-
wandte Aspekte des altkeltischen Mannerbundes«. In: Das/Meiser (2002),
S. 43-67.

Miiller, Klaus E. (1997/2001): Schamanismus. Heiler, Geister, Rituale, Miinchen:
C.H. Beck.

Miiller, Klaus E. (2004): Der sechste Sinn. Ethnologische Studien zu Phinomenen
der aufSersinnlichen Wahrnehmung, Bielefeld: transcript.

Nietzsche, Friedrich (1871/1980): Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der
Musik (Werke I, hg. v. Karl Schlechta), Frankfurt/M.: Ullstein.

Niirnberger, Marianne (1996): »Shiva tanzt in London: Tanz in multiethni-
scher Gesellschaft«. In: Niirnberger/Schmiderer (1996), S. 215-250.

Niirnberger, Marianne/Schmiderer, Stephanie (Hg.) (1996): Tanzkunst, Ritual
und Biihne. Begegnungen zwischen den Kulturen, Frankfurt am Main: Iko -
Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Ozelsel, Michaela Mihriban (1996): »Sufi Rituale - in der Tradition und Heu-
te«. In: Niirnberger/Schmiderer (1996), S. 183-214.

Peuckert, Will-Erich (1951/1988): Geheimkulte, Hildesheim u.a.: Georg Olms.

Pollak-Eltz, Angelina (1995): Trommel und Tanz. Die Afroamerikanischen Reli-
gionen, Freiburg: Herder.

Rein, Anette (1996): »TanZeiten auf Bali«. In: Niirnberger/Schmiderer (1996),
S. 67-102.

Richter, Sabine (1998): Das Powwow-Fest bei den Blackfoot - Ein Ausdruck india-
nischer Identitit, Ulm: Abt. Anthropologie der Universitdt Ulm.

Schimmel, Annemarie (1975/95): Mystische Dimensionen des Islam. Die Ge-
schichte des Sufismus, Miinchen: Eugen Diederichs.

Schmiderer, Stephanie (1996): »Lwa und Orischa im Tanz auf der sakralen
und weltlichen Bithne - Ténze der Fon und Yoruba Gottheiten in der
Diaskora (Haiti und New York)«. In: Niirnberger/Schmiderer (1996), S.
110-140.

Schweinfurth, Georg (1916/1986): Im Herzen von Afrika. Reisen und Entdeckun-
gen im zentralen Aquatorial-Afrika wihrend der Jahre 1868-1871. Ein Beitrag
zur Entdeckungsgeschichte von Afrika (hg. von Reinhard Escher), Leipzig:
VEB F.A. Brockhaus.

Shostak, Marjorie (1981): Nisa. The Life and Words of a |Kung Woman; dtsch: Ni-
sa erzihlt: das Leben einer Nomadenfrau in Afrika, Reinbek b. Hamburg: Ro-
wohlt.

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | BERNHARD STRECK

Streck, Bernhard (2002): »Versuch tiber Verschwendung«. In: Anke Reichen-
bach/Christine Seige/ Bernhard Streck (Hg.), Wirtschaften. Festschrift zum
65. Geburtstag von Wolfgang Liedtke. Gehren: Dr. Reinhard Escher, S. 287-
300.

Taubes, Jakob (1996): Vom Kult zur Kultur. Bausteine zu einer Kritik der histori-
schen Vernunft. Miinchen: Fink.

Turner, Victor (1969): The Ritual Process. Structure and Anti-Structure, New
York: Aldine Publ. Co.

Wendl, Tobias (1991): Mami Wata - oder ein Kult zwischen den Kulturen, Ham-
burg/Miinster: Lit.

Wilber, Ken (1989): The Atman Project - A Transpersonal View of Human Devel-
opment. Wheaton: Theosophical Publ. House.

Zentralinstitut und Museum fiir Sepulkralkultur (1998): Tanz der Toten - To-
destanz. Der monumentale Totentanz im deutschsprachigen Raum, Dettelbach:
J.H. RolL

Nachweise und Beschreibungen der Abbildungen

1) »Malanggan-Skulptur, Holz, rot, weif3, gelb und schwarz bemalt, Bast-
und Fasermaterial, Schneckendeckel, H. 115 cm. Gardner-Inseln, Neuir-
land, Papua Neuguinea«, Staatliches Museum fiir Volkerkunde: Ferne
Volker - Frithe Zeiten. Kunstwerke aus dem Linden-Museum Stuttgart,
Verlag Aurel Bongers Recklinghausen, 1982, Bd. 1, S. 164.

2) »Holzerne Figur einer Ahnfrau. Hohe 42 cm. Baule«, Kunz Dittmer: Kunst
und Handwerk in Westafrika (Wegweiser zur V6lkerkunde Heft 8), Ham-
burgisches Museum fiir Volkerkunde und Vorgeschichte, Hamburg: Im
Selbstverlag 1966, S. 6.

3) »Aus Holz geschnitzte Figur der Fang, auch Pangwe oder Pahouin ge-
nannt, Kongo Léopoldville (Kongo-Kultur). Die Plastik reprasentiert einen
Wichtergeist, der die Gebeine der Ahnen, die in zylindrischen Rindenbe-
héltern aufbewahrt werden, vor bosen Geistern schiitzen soll. Der Kopf-
schmuck besteht aus Federn. Hohe 62 cm«. Abi Jones: Afrikanische Kunst
im Wandel. Westermanns Monatshefte 104, 7, 1963, S. 57-67, Abb. S. 59.

4) »Kriegstanz der Ntore, Tussi, Ruanda«. In: Huet 1978, S. 254.

5) »Tanz, Gesang und Rezitationen von omitandu, so genannten Preisliedern,
begleiten die Feierlichkeiten in Okahandja«. In: Kavari et.al. 2004, S. 163.

- am 14.02.2026, 15:55:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

