
Wie fremd müssen Helden sein? 
Überlegungen zu Othello 

Tobias Döring 

1.  

Vor fünfzig Jahren erschien bei Oxford University Press ein Buch mit dem Titel 
Othello’s Countrymen, eine auch in neuerer Forschungsliteratur noch gelegentlich 
zitierte Pionierstudie,1 die sich mit The African in English Renaissance Drama, so der 
Untertitel, auseinandersetzt. Ihr Pionierstatus gründet nicht so sehr in ihrem  
Gegenstand; zu diesem Thema war auch zuvor schon einiges erschienen. Viel-
mehr gründet er in der Person des Autors, Eldred Durosimi Jones, prominenter 
Literaturwissenschaftler des postkolonialen Afrika, mit dem hier erstmals ein Afri-
kaner zur Figur der Afrikaner im englischen Renaissancetheater, für die Othello 
prototypisch einsteht, Stellung nahm. Jones, Jahrgang 1925, war aus Sierra Leone, 
lehrte dort als Professor am Foray Bay College der University of Sierra Leone, war 
einige Jahre auch deren Rektor und lange einer der führenden Köpfe der literari-
schen wie kulturpolitischen Szene jener großen Aufbruchszeit.2 Das mag seiner 
Sicht auf Shakespeares Bühnenafrikaner in den Augen mancher Leser besondere 
Bedeutung, vielleicht sogar authentische Kennerschaft verliehen haben, obwohl 
sie gerade nicht auf Typisches hinausläuft: „in the end“, erklärt Jones, „Othello 
emerges, not as another manifestation of a type, but as a distinct individual who 
typified by his fall […] the weaknesses of human nature“.3  

Bei so viel Augenmerk aufs Individuelle wie auf das Menschlich-Allzumensch- 
liche, das Othello offenbar verkörpert, wird allerdings die Frage interessant, auf 
welches Kollektiv der Titel von Jones’ Studie letztlich zielt: Othello’s Countrymen 
bezeichnet eine Landsmannschaft, deren Bestimmung alles andere als trivial ist. 
Zunächst meint er wohl den Gegenstand der Untersuchung, also die Gesamtheit 
der Schwarzen auf der Shakespeare-Bühne, darunter Aaron in Titus Andronicus, den 
Prinzen von Marokko in The Merchant of Venice und einige weitere, die alle offenbar 
als ‚Landsleute‘ Othellos gelten sollen. Wenn diese aber nun erstmals von einem 
Afrikaner in einer gelehrten Abhandlung erforscht werden, weitet sich die Referenz 
des Titels und weist auch auf den Autor selbst, der ebenfalls zum so markierten 

                                                                                          
1  Siehe zum Beispiel Virginia Mason Vaughan: Othello. A Contextual History. Cambridge 1994, 

60, 64. 
2  Die Angaben folgen Werner Arens [et al.] (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache, 

Bd. 5: Dieter Riemenschneider (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache: West- und 
Ostafrika. München 1983, 114. 

3  Eldred Durosimi Jones: Othello’s Countrymen. The African in English Renaissance Drama. Oxford 
1965, 87. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 34 

Kollektiv gehören mag. Denn als Moor of Venice könnte Shakespeares Othello ein 
Modell bilden, um aktuelle Spannungen von Zugehörigkeiten auszuhandeln und 
zugleich Ansprüche auf Teilhabe an solcherlei Verhandlungen zu reklamieren. Als 
Othellos countrymen fordern Jones und Seinesgleichen mittels Shakespeares schwar- 
zer Bühnenmaske vielleicht Anerkennung für die eigene Diskursposition; auch in 
der Shakespeare-Forschung und auch bei Oxford University Press ist künftig mit 
ihnen zu rechnen.  

Das Beispiel jedenfalls macht Schule. Fünf Jahre nach Jones veröffentlicht John 
Pepper Clark, sein nigerianischer Kollege von der University of Lagos, Jahrgang 
1935, bei Longman The Example of Shakespeare, eine Studie, in der Othello ebenfalls 
eine Schlüsselrolle spielt. Allerdings geht es hier nicht um das Renaissancetheater, 
sondern um aktuelle afrikanische Literatur und die Frage, wie diese sich artikulieren 
solle, das heißt, ob sie in der Sprache der ehemaligen Kolonisatoren wie Englisch 
oder besser in einer indigenen Sprache wie Yoruba abzufassen sei. Als Maßgabe für 
diese Grundsatzdebatte empfiehlt Clark, durchaus überraschend, Shakespeare nach-
zueifern, „the man everybody calls master“,4 denn auch dieser habe seinen künstle-
rischen Sprachgebrauch an kulturelle Fremdheit angepasst: Wenn er außereuropäi-
sche Figuren auf die Bühne bringe, sprechen diese zwar durchgehend Englisch,  
allerdings in einer Weise, die ihre fremde Position berücksichtige und ihren kulturel-
len Eigenwert durch Bildersprache und Vergleiche deutlich mache. Diese Strategie 
sei zeitgenössischen postkolonialen Autoren Afrikas anzuraten: ins Medium des 
Englischen kulturelle Differenzen einzuschreiben. Vorbildlich dafür sei allerdings 
nicht Shakespeares Moor, sondern Shakespeares wilder Sklave aus The Tempest, also 
Caliban, weil dieser am nachhaltigsten durch verbale Eigenheiten kenntlich werde. 
Othello dagegen übernehme die Diktion der Herrschaft und sei kein brauchbares 
Modell, denn er repräsentiere eher „displaced persons, transplanted to a strange ter-
rain in the manner of the American Negro“.5 Seinen ‚Landsleuten‘ in Afrika – um 
Jones’ Formulierung aufzugreifen – gilt er daher als Kontrastbeispiel. 

Diese Othello-Konzeption wird dominant. Als Inbegriff des Angepassten, Kon-
vertierten, seiner Herkunft wie Kultur Entfremdeten figuriert Othello immer wie-
der in der Literatur jener Zeit – beispielsweise in Season of Migration to the North 
(1966), Tayeb Salihs sudanesischem Migrationsroman, der seit seiner englischen 
Übersetzung von 1969 zu einem postkolonialen Klassiker geworden ist, oder in 
Water With Berries (1971), George Lammings Diasporaroman über schwarze Künst-
ler in England, der sich gleichermaßen kritisch wie emphatisch mit dem Shakes-
peare-Erbe auseinandersetzt, oder auch in Charles Marowitz’ amerikanischer  
Bühnenadaption An Othello (1972), in der Iago als Black Power-Aktivist einem  
assimilierten ‚Hausneger‘ schwarzes Bewusstsein einflößen will.6 Immer wieder 

                                                                                          
4  John Pepper Clark: The Example of Shakespeare. London 1970, x. 
5  Ebd., 7. 
6  Tayeb Salih: Season of Migration to the North, übers. von Denys Johnson-Davies. Harmonds- 

worth 2003. George Lamming: Water with Berries. London 1971. Zur Bühnenadaptation 
 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 35 

dient Othello solcherart als Figur der Aus- und Abgrenzung zur Selbstpositionie-
rung gegenüber den politischen Entscheidungen, für die sie steht oder jedenfalls in 
Anspruch genommen wird. Ein Held ist Othello diesen schwarzen Lesern deshalb 
gewiss nicht, auch kein Negativheld oder Schurke, eher eine Verlegenheit: Gerade 
wenn und weil sie sich mit Shakespeare als Inbegriff des Kolonialen und Kanoni-
schen einlassen, mag ihnen wohl Shakespeares Bühnenfigur solcher Einlassungen 
und deren tragische Geschichte besonders beziehungsreich wie kritisch scheinen. In 
dem Maße zumindest, wie Othello einem country zugerechnet wird, gerät er seinen 
countrymen offenkundig zum Problem.  

Das führt folgerichtig zur Frage, die dieser Beitrag an Othello stellen und erör-
tern will: Wie fremd müssen Helden sein? Wenn der Titel des vorliegenden 
Sammelbandes einlädt, über den Zusammenhang von Heldentum und Fremdheit 
nachzudenken, könnte damit, so die Leitthese, eine prinzipiell notwendige Ver-
bindung angesprochen sein – und zwar nicht etwa, weil Helden uns, die wir zur 
„postheroischen“ Gesellschaft im Sinne Herfried Münklers zählen,7 ziemlich 
fremd geworden sind, sondern weil womöglich das Heroische konstitutiv an Alteri-
tät gebunden ist. Das jedenfalls scheint ein Kennzeichnen, vielleicht sogar ein 
Nenner, der diversen Überlegungen zur Konzeption von Heldentum zu sein, wie 
sie sich in den Grundsatzbetrachtungen des Freiburger Sonderforschungsbereichs 
finden:8 Stets geht es darum, Heldenstatus zwischen Exemplarischem und 
schlechthin Außerordentlichem zu begreifen, eine prekäre, wenn nicht paradoxe 
Konfiguration, in der dem Fremden eine Schlüsselfunktion zukommt.  

Heldentum verlangt ein Narrativ, denn nur durch „literarische Verdoppelung“, 
so Münkler,9 lässt sich aus dem Gewalttäter ein Held machen. Dazu ist weiterhin 
ein Kollektiv erforderlich, das ihn durch Strategien des Imaginierens und Erin-
nerns formt und dabei auf spezifische Bedürfnislagen antwortet. Ohne diese funk-
tionale Relation zwischen der herausgehobenen Figur und der Bezugsgruppe, die 
sich von ihr erzählt, fehlt Helden nicht nur Relevanz, sondern mutmaßlich jede 
Existenz. Doch in der narrativen Ausgestaltung der Beziehung zeigt sich der er-
wähnte Widerspruch: Einerseits will sich das Verehrerkollektiv in seinen Helden 
wiederfinden und -erkennen, andererseits verlangt es von ihnen Exzeptionalität. 
In Heldenerzählungen figuriert Vertrautes daher stets in unauflöslicher Verschrän-
kung mit dem Fremden, da sie ein Dispositiv des Alltagstauglichen, Ordnungs-  
 

                                                                                                                                                                                                                          

durch Marowitz siehe Lois Potter: Othello (Shakespeare in Performance). Manchester 2002, 
171.  

7  Herfried Münkler: Heroische und Postheroische Gesellschaften. In: Merkur 61: 7, 2007, 
742–752. 

8  Ralf von den Hoff [et al.]: Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und 
Konjunkturen von der Antiken bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des  
Sonderforschungsbereichs 948. In: helden. heroes. héros. 1: 1, 2013, 7–14, DOI 10.6094/helden. 
heroes.heros/2013/01/03. 

9  Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 36 

und Modellhaften mit einem Dispositiv des Außerordentlichen, Transgressiven 
kontern oder kreuzen müssen. Diese Spannung ist im Übrigen auch konstitutiv 
für Max Webers Konzept des Charismatikers, der von der Akklamation einer 
Gruppe in gleicher Weise abhängt wie die Gefolgsleute von seiner Führerschaft;10 
dafür erscheint das Nichtvermittelbare, Nichtfassbare seiner Fremdheit geradezu 
als Bedingung und muss sich doch, um Bestand zu haben, einer „Veralltäg- 
lichung“, so Weber, in herkömmliche Machtformen beugen. 

Solchen Wechselverhältnissen in der Konfiguration des Heroischen will ich im 
Weiteren anhand jenes Tragödienhelden nachgehen, dessen irritierende Fremdheit 
sein Epitheton the Moor of Venice bereits vielsagend ausweist: ein Genitiv, der zwi-
schen Exklusion und Exklusivität bis hin zu Zugehörigkeit und Projektion ein 
ganzes Spektrum möglicher Lesarten eröffnet. Wie also steht Othello in und zu 
Shakespeares Venedig und wie Venedig zu ihm? Was erzählt Venedig sich von 
ihm, und was erzählt er selbst? Welche Wirkung und Funktion haben solche  
unterschiedlichen Erzählungen im Theater? Und als was für einen Helden weisen 
sie Othello letztlich aus? 

Shakespeare meidet das Wort hero im Gesamtwerk geradezu11 und zeigt doch 
immer wieder, wie es als Konzept mitspielt – nicht zuletzt, wenn er seinen Othel-
lo, wie Manfred Pfister schreibt,12 als strahlenden „Kriegsheld in venezianischen 
Diensten“ antreten, als „Liebesheld“ aber furchtbar scheitern lässt. Die folgenden 
Bemerkungen dazu richten sich auf wenige Aspekte im Dramentext und die kom-
plexen Interaktionen, die er entwirft, bevor sie zum Schluss noch einmal kurz auf 
die Rezeptions- und Bühnengeschichte zurückkommen. Die Diskussion geht aus 
von dem Befund, dass dieses Stück sein Heldeninteresse bezeichnenderweise fast 
vollständig in narrative Vermittlung, kaum je in mimetische Darstellung umsetzt – 
und zwar ausdrücklich auch, was Othellos eigentlich prägende Rolle als strahlen-
der Kriegsheld angeht. Damit, so die zentrale Diskussionslinie, erweist Shakes-
peares Theater sich als dramatische Heldenverwertungsanstalt, um Strategien der 
Heroisierung und Deheroisierung ebenso durchzuspielen wie auch kritisch zu  
befragen.  

 

 

                                                                                          
10  Siehe dazu Eva Horn: Introduction. In: New German Critique 38: 3 (Themenheft: Narrating 

Charisma), 2011, 1–16. 
11  So Manfred Pfister: Zur Einführung. Helden-Figurationen in der Renaissance. In: Achim 

Aurnhammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wol-
fenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 13–26, hier 
23. 

12  Ebd., 25. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 37 

2.  

Zum Ende mündet die Tragödie ins Erzählen; die letzten beiden Verse lauten:  

Myself will straight aboard, and to the state  
This heavy act with heavy heart relate. (V 2, 370–371)13 

So der Senatsvertreter Lodovico, Repräsentant des venezianischen Gemeinwesens, 
der auf dem Außenposten Zypern die schrecklichen Ereignisse, die dort vorgefal-
len sind, besichtigt. Jetzt ist das Blut vergossen, die Leichenschau beendet und der 
Gefangene zur peinlichen Befragung abgeführt, da kündigt dieser Venezianer an, 
dass er sich einschiffen und zu Hause ‚dem Staat‘ Bericht erstatten will. Zum En-
de also geht, was wir im Verlauf des Stücks gesehen haben, in eine narrative Ord-
nung über und kann auch erst in dieser Form, weil jegliches Geschehen transito-
risch ist, ins kulturelle Gedächtnis eingehen. Das ist ein charakteristischer und oft 
erprobter Übergang (auch Hamlet endet ja mit einer solchen Geste: „All this can I |  
Truly deliver“ erklärt Horatio [V 2, 369–370]14), wenn eine Handlung endet und 
eine Erzählung beginnt, wenn auf Aktion also Reflexions- und Relationsakte fol-
gen. Es ist zugleich der Punkt, an dem alle Heldenkonstruktion ansetzt; „soziale 
Verbände sind nur dann heroisch“, lesen wir bei Münkler, „wenn sie über eine das 
Heroische reflektierende Literatur verfügen – zumindest wenn es umherziehende 
Sänger gibt, die mündlich tradieren, was die Helden geleistet haben“.15 Diese Rol-
le nimmt zum Ende von Othello Lodovico wahr. Seine Ankündigung, die Segel zu 
setzen, um seine Botschaft zu überbringen, verweist auf den Beginn klassischer 
Ependichtung mit ihrer topischen Verbindung von Segeln und Singen;16 seine 
Formulierung „to the state | This heavy act […] relate“ bezeugt zudem, dass es 
darum geht, eine Beziehung zu stiften zwischen dem ‚Akt‘ und dem ‚Staat‘, des-
sen Normen und Gesetze dem Vorgefallenen Bedeutung zuweisen; erst ein sol-
cher Deutungsrahmen lässt Kontingentes zur Geschichte werden und sich poten-
ziell um die Figuren als deren Schurken oder Helden ordnen.  

Lodovico nimmt dabei zugleich die Worte und den letzten Willen Othellos 
auf, der in seiner Abschiedsrede17 genau diese Stichworte („state“, „deeds“, „relate“ 
[V 2, 338, 340]) gegeben, Lodovico also ausdrücklich zu seinem Berichterstatter 
ernannt und sehr genaue Anweisung erteilt hat, wie von ihm und seinen schreck-
lichen Verfehlungen zu sprechen sei, als wolle er sein postumes Gedenken auf die-

                                                                                          
13  Alle Zitate aus dem Stück werden durch Angabe von Akt-, Szene- und Verszahl in Klam-

mern nachgewiesen, gemäß folgender Ausgabe: William Shakespeare: Othello. The Oxford 
Shakespeare, hg. von Michael Neill. Oxford 2006. 

14  William Shakespeare: Hamlet. The Arden Shakespeare, hg. von Ann Thompson und Neil 
Taylor. London 2006. 

15  Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743. 
16  Siehe Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. Tübingen und 

Basel 111993, 138. 
17  Sie wird im vorliegenden Beitrag zum Ende des dritten Abschnitts vollständig zitiert. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 38 

se Weise selbst bestimmen. Was hätte Lodovico denn auch seinerseits zu sagen? 
Was, abgesehen von dem „heavy heart“, das er hervorhebt, qualifiziert ihn eigent-
lich für diese Rolle als Vermächtnissprecher? Anders als Horatio, immerhin ein In-
timus der Titelfigur und in vielen Szenen der Hamlet-Tragödie präsent, tritt Lodo-
vico überhaupt erst im IV. Akt in Erscheinung und bleibt für die gesamte Hand-
lung randständig. Was weiß er daher überhaupt von den Ereignissen auf Zypern 
und von den schrecklichen Verstrickungen, in die Othello dort geraten ist?  

Eine solche Frage aufzuwerfen, heißt, nach dem Verhältnis des Titelhelden zu 
dem Kollektiv, das ihn bestimmt, zu fragen sowie grundsätzlich nach dem Konzept 
von Heldentum, das hier entwickelt wird. Zweimal zuvor ist Lodovico aufgetreten, 
zu Beginn des IV. und des V. Akts, und beide Male wird er Augenzeuge schier  
unglaublicher Gewaltausbrüche unter den Funktionseliten der venezianischen  
Armee, verstörende Beobachtungen, die seinen Auftrag als Senatsberichterstatter 
geradezu gefährden:  

[…] this would not be believed in Venice, 
Though I should swear I saw’t. (IV 1, 233–234) 

So stellt er fest, als er mit ansehen muss, wie Othello, immerhin Oberbefehls- 
haber der Streitkräfte, öffentlich seine Frau schlägt. Lodovico hat ihm eben den 
Brief des Senats überbracht, der ihn von diesem Amt entbindet, und muss jetzt 
feststellen, dass es dazu allerhöchste Zeit ist:  

Is this the noble Moor, whom our full Senate 
Call all in all sufficient? (IV 1, 256–257)  

Das Gemeinwesen erkennt nicht mehr, wem es sein Schicksal in die Hände legte, 
und sein Sprecher weiß zum Schluss nicht mehr, wie er von diesem destruierten, 
deheroisierten Helden sprechen soll:  

O thou, Othello, that was once so good, […] 
What shall be said to thee? (V 2, 289–291) 

Othellos Antwort ist bezeichnend für das in Rede stehende Problem:  

Why anything –  
An honourable murderer, if you will (V 2, 291–292) 

Die Rede vom ‚ehrenwerten Mörder‘, die hier als Nachrufformel angeboten wird, 
folgt der rhetorischen Verlegenheit, dass offenkundig Widersprüchliches zusam-
mengebracht werden soll – einerseits Ehre, die Reputationswährung des Heroi-
schen, andererseits Mord, die Normverletzung des Verbrecherischen. Das daraus 
resultierende Oxymoron allerdings folgt einer ganzen Reihe analoger Formeln,  
alle gleichermaßen befremdlich, mit denen uns das Stück gleichwohl vertraut 
macht: „an honourable murderer“ ist kaum etwas anderes als das „civil monster“, 
von dem Iago zuvor spricht (IV 1, 60), oder auch als Lodovicos „noble Moor“ (IV 
1, 256) beziehungsweise überhaupt the Moor of Venice, als der Othello ja gemeinhin 
gilt: eine Aufschichtung oder Verkettung von Oxymora, mit denen die Titelfigur 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 39 

durchweg belegt wird, um die Spannung, die sich in ihr verkörpert, rhetorisch zu 
markieren.  

Die für das Thema dieses Bandes relevante Frage ist, ob die Formel ‚Fremde 
Helden‘ ebenfalls ein solches Oxymoron bildet oder ob sie, wie im Weiteren ar-
gumentiert, nicht vielmehr ein Pleonasmus ist beziehungsweise eine analytische 
Aussage, die lediglich den beiden Begriffen offensichtlich Inhärentes darlegt. Diese 
Ansicht soll nun mit Blick auf den Stückanfang, dessen Handlungselemente 
Shakespeare nicht seinen Quellen entnommen, sondern weithin selbst erfunden 
hat, begründet werden. Wenn nämlich der Stückverlauf und insbesondere der 
mörderische Schluss den Vorgang einer Deheroisierung zeigt, dann ist der I. Akt 
nicht zuletzt deshalb so bemerkenswert, weil er eine reichlich unwahrscheinliche 
Heroisierung vorführt, und zwar explizit und ausschließlich durch Mittel des Er-
zählens. In diesem Zuge wird das Narrative, also das dem Drama eigentlich gene-
risch Fremde, zugleich genutzt, so meine These, um Fremdheit als notwendige Be-
dingung für Heldentum zu etablieren.  

3. 

Was für Shakespeares Publikum ein Moor war, ist notorisch unbestimmt und unbe-
stimmbar.18 Der Gebrauch des oft verwendeten Wortes schwankt zwischen geogra-
phischen, kulturellen, ethnischen und religiösen Kennzeichnungen, die teils inein-
ander übergehen, teils aber für uns ganz Unterschiedliches betreffen. Moor meint 
sowohl ‚Nordafrikaner‘ wie ‚Araber‘ als auch ‚sub-saharische Afrikaner‘, meint ins-
besondere auch ‚Muslim‘ oder generell ‚Vertreter einer anderen Religion‘ wie über-
haupt ‚Orientale‘, ‚Barbar‘ oder ‚alle außer uns‘. Ganz ähnlich übrigens wie Turk19 
dient Moor im frühneuzeitlichen Sprachgebrauch somit zur Bezeichnung generi-
scher Fremdheit, für die Roderigo in der Auftaktszene die prägnante Formel bietet, 
wenn er von „an extravagant and wheeling stranger“ spricht „of here and every- 
where“ (I 1, 135–136). Othello ist damit der einzige Fremde im vielhundertköpfigen  
Shakespeare-Personal, der ausdrücklich so bezeichnet und dazu mit dem Akzent 
auf vagrancy versehen wird, also Vagabundieren, Wandern, rastlos Umherirren, 
nach zeitgenössischem Verständnis Merkmal des Unzivilisierten, Unzugehörigen 
und Ungehörigen, eben eines Moor.  

Zugleich ist der Rekurs auf Orte eine zentrale Strategie zur Konstruktion von 
Fremdheit. Wie Bernhard Waldenfels in seiner Topographie des Fremden ausführt, ist 
dafür das Externum, das Anderswo, das Außerhalb zu dem Bereich, den wir zu un-

                                                                                          
18  Siehe hierzu vor allem die Diskussionen in Michael Neill: Introduction. In: William 

Shakespeare: Othello, hg. von Michael Neill. Oxford 2006, 1–179, hier 113–130, sowie 
Vaughan: Othello (Anm. 1), 51–70. 

19  Siehe Daniel Vitkus: Turning Turk. English Theatre and the Multicultural Mediterranea. Basing-
stoke 2003. Matthew Dimmock: New Turkes. Dramatizing Islam and the Ottomans in Early 
Modern England. Aldershot 2005.  

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 40 

serem eigenen deklarieren, grundlegend: „Unter den Voraussetzungen begrenzter 
Ordnungen macht sich das Fremde bemerkbar in Form eines Außer-ordentlichen, 
das auf verschiedene Weise an den Rändern und in den Lücken der diversen Ord-
nungen auftaucht.“20 Das Problem mit Othello, das in der Auftaktszene exponiert 
wird, liegt allerdings darin, dass dieser Außer-ordentliche, Extra-vagante offenkun-
dig einen Ort im Zentrum der Stadtgesellschaft besetzt hält, buchstäblich das Bett 
der Senatorentochter, deren Körper zum Signum jenes reinen Gemeinwesens stili-
siert wird, das nunmehr geschändet sei.  

So jedenfalls die Reden von Iago und Roderigo, wenn sie Brabantio und damit 
uns zu Anfang von Othellos Tat erzählen und seine ‚mohrische‘ Monstrosität mit 
drastischen Worten ausmalen. Drei Punkte sind an diesem Dramenanfang relevant: 
Erstens gilt Venedig, ein Schauplatz immerhin, der bereits im Stücktitel erwähnt 
wird, dem frühen 17. Jahrhundert ohnehin als kosmopolitische Stadt und damit 
Ansammlung von Fremden, in den Worten Thomas Coryates „a marketplace of 
the world“21, und als solche zugleich Spiegel sowie Wunschprojektion von Shakes-
peares London. Zweitens sind die beiden Wortführer der Fremdenfeindlichkeit, die 
offenkundig dennoch dort grassiert – übrigens auch gegenüber einem Florentiner 
wie Michael Cassio –, bezeichnenderweise selbst mit spanischen Namen belegt. 
Drittens ist alles fürchterlich Bedrohliche, ‚Mohrische‘ und Fremde an Othello, 
von dem hier erzählt wird, eben das: Erzählung, Zuschreibung, mutmaßlich Dä-
monisierung und Verleumdung, jedenfalls narrative Konstruktion, die, sobald er in 
der 2. Szene selbst auftritt, sofort widerlegt ist. Sobald nämlich die Titelfigur nicht 
mehr diegetisch vermittelt, sondern mimetisch präsentiert wird, erscheint sie als 
komplettes Gegenbild zum Ruf, der ihr vorauseilt (darin folgt das Drama Mar- 
lowes Tamburlaine-Tragödie22): souverän, beherrscht, selbstsicher, kultiviert und vor 
allem rhetorisch hoch versiert. Mit ihrer Eloquenz allein erwirbt sie sich Sozialpres-
tige wie auch den Heldenstatus eines „noble Moor“, der zum Ende der Tragödie, 
wie zitiert, zerstört ist.  

Ihre berühmteste Erzählszene bedarf daher erneuter Kommentierung: „Rude 
am I in my speech“ (I 3, 82) – so beginnt Othello seine Rede vor dem Senat, wo 
Brabantio ihn der Hexerei und Zauberkunst, durch die er ihm die Tochter geraubt 
habe, anklagt: Othello bietet also eine klassische captatio in performativem Wider-
spruch zu seinem Verbalverhalten auf, denn mit der Behauptung seiner soldati-
schen Rauheit („little blessed with the soft phrase of peace“ [I 1, 83]) unternimmt 
der Redner nur ein viel erprobtes rhetorisches Manöver, um seine Lebens- 
geschichte als „round, unvarnished tale“ (I 1, 91) zu beglaubigen. Die vorgebliche 

                                                                                          
20  Bernhard Waldenfels: Studien zur Phänomenologie des Fremden, Bd. 1: Topographie des Fremden. 

Frankfurt am Main 1997, 10–11. 
21  Thomas Coryate: [Description of Venice] from Coryate’s Crudities, London 1611. In: William 

Shakespeare: The Merchant of Venice, hg. von Leah S. Marcus. New York 2006, 114–121, hier 
116. 

22  Siehe hierzu den Beitrag von Ralf Hertel in diesem Band. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 41 

Schmucklosigkeit schmückt nämlich ungemein, und was als Selbstverteidigung 
beginnt, führt bald zu Selbsterhöhung und Heroisierung:  

Her father loved me, oft invited me 
Still questioned me the story of my life 
From year to year: the battles, sieges, fortunes 
That I have passed. 
I ran it through, even from my boyish days 
To th’ very moment that he bade me tell it –  
Wherein I spoke of most disastrous chances: 
Of moving accidents by flood and field, 
Of hair-breadth scapes i’th’ imminent deadly breach, 
Of being taken by the insolent foe 
And sold to slavery; of my redemption thence, 
And portance in my travailous history, 
Wherein of antres vast and deserts idle, 
Rough quarries, rocks, and hills whose heads touch heaven, 
It was my hint to speak – such was my process –  
And of the Cannibals that each other eat, 
The Anthropophagi, and men whose heads 
Do grow beneath their shoulders. This to hear 
Would Desdemona seriously incline (I 3, 128–146) 

Die so entfaltete „travailous history“ ist in zweifacher Hinsicht relevant: inhaltlich 
und performativ. Inhaltlich erweisen sich sämtliche Abenteuer und ethnographi-
sche Mitteilungen, wie oft bemerkt wurde, als Übernahmen aus der zeitgenössisch 
bekannten Literatur zur Natur- und Völkerkunde sowie aus Reiseberichten, zum 
Teil wörtlich anzitiert, wie beispielsweise Leo Africanus’ Geographical Historie of 
Africa (englische Übersetzung von John Pory 1600), Plinius’ Natural History (Phi-
lemon Holland 1601) und The Travels of Sir John Mandeville, jener populären Reise-
fantasie aus dem 14. Jahrhundert, in der auch die Acephali, die Plinius in Ätho-
pien lokalisierte, ihren Auftritt haben.23 Kennzeichnend für den Zitatcharakter 
solcher Versatzstücke des Fremden ist hier zumal die terminologische Verschie-
bung von „Cannibals“ zu „Anthropophagi“, beides Hinweise auf Menschenfres-
ser, die allerdings ganz unterschiedlichen Diskursformationen zugehören:24 cani-
bales ist der bekannte Eigenname, den Kolumbus 1492 den Einwohnern des von 
ihm entdeckten Landes gab, die, wie er meinte, sämtlich Untertanen des Großen 
Khan seien und die, wie man ihm erzählte, ihre Feinde verzehrten; der Eigen- 
name wurde daher generalisierend auf deren angebliche Ernährungspraxis über-
tragen. Umgekehrt verhält es sich bei den Anthropophagen, dem antiken Termi-
nus für diese Praxis, der sich zum Beispiel bei Herodot findet und der sekundär 
auf bestimmte Völker, vornehmlich jenseits des Schwarzen Meeres angesiedelt, 
zur Kennzeichnung übertragen wurde.  

                                                                                          
23  Diese Angaben folgen Neill: Introduction (Anm. 18), 18–21. 
24  Siehe die Diskussion dazu in Peter Hulme: Colonial Encounters. Europe and the Native Carib-

bean, 1492–1797. London 1986, insbesondere 70.  

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 42 

Die Differenz von „Cannibals“ zu „Anthropophagi“ entspricht damit dem  
Unterschied von neuzeitlicher Geographie zu antiker Kosmographie, und dass 
Othellos Bericht diese Differenz einebnet oder übergeht, spricht daher ganz dafür, 
dass die Figur im Zeichensystem eben jener alten, überkommenen, moralisch 
grundierten und symbolisch konstruierten Weltordnung funktioniert, die mit den 
Entdeckungsreisen der Neuzeit fremd geworden ist. Wie John Gillies in diesem 
Zusammenhang bemerkt: „as in the ancient poetic geography, all Shakespearean 
moors combine a generic exoticism or exteriority with an inherent transgressive-
ness“.25 Daher ist auch die Rhetorik von blackness, die Othello umgibt, nicht  
ethnisch oder ethnographisch zuzurechnen, sondern moralisch: black ist hier kein 
Antonym zu white, sondern zu fair,26 und die Insignia der Herkunft, mit denen er 
versehen ist, sind gleichfalls Merkzeichen und Manifestationen von Alterität. Auch 
das notorische Taschentuch ist kein einfacher Gebrauchsgegenstand, sondern  
Memento einer anderen Symbolordnung, von der nur noch erzählt werden kann. 

Trotz aller Erzählungen aber, die Othello immer wieder aufbietet, trotz aller 
Hinweise auf die Konkreta seines Hintergrunds, ist entscheidend, dass alle genann-
ten Einzelelemente kein kohärentes Bild ergeben, kein Itinerarium der von ihm 
zurückgelegten Reise und erst recht kein schlüssiges Indizienpuzzle zur Identifika-
tion ihres Ausgangspunktes, seines Herkunftsorts. Anders als Eldred Durosimi  
Jones im Titel der genannten Pionierstudie nahelegt und anders als zum Beispiel 
Oroonoko, Aphra Behns Figur des „Royal Slave“ aus dem späten 17. Jahrhun-
dert,27 hat dieser Moor kein kenntliches Zuhause. Othellos country bleibt Collage 
oder, anders gesagt, Kolportage aus diskursiven Versatzstücken, die wie Strandgut 
an die Küsten der Moderne schwemmen. Wenn er am Ende sein gesamtes Leben 
zur Seereise erklärt („Here is my journey’s end, here is my butt | And very sea-mark 
of my utmost sail“ [V 2, 266–267]), formuliert er das Prekäre einer Transitexistenz 
ohne festen Anker- oder Anlaufhafen. „Der Ort des Fremden in der Erfahrung“, 
schreibt Waldenfels, „ist streng genommen ein Nicht-Ort. Das Fremde ist nicht 

                                                                                          
25  John Gillies: Shakespeare and the Geography of Difference (Cambridge Studies in Renaissance 

Literature and Culture; 4). Cambridge 1994, 25. 
26  Siehe Leslie A. Fiedler: The Stranger in Shakespeare. London 1973, 171. 
27  Siehe Aphra Behn: Oroonoko: or, the Royal Slave (London ca. 1678/88), hg. von Janet Todd. 

Harmondsworth [u.a.] 2003. Dazu folgender Kommentar von Gillies: Shakespeare and the 
Geography of Difference (Anm. 25), 28: „The difference between Othello and Oroonoko be-
speaks a major paradigm-shift in the discursive construction of otherness between the be-
ginning and end of the seventeenth century. Shakespeare’s Renaissance imagination of 
otherness is still heavily indebted to the ancient poetic geography. Behn’s Restoration idea 
of the other, however, is essentially modern and can readily be grasped in terms of post-
Renaissance forms of the discourses of race, slavery, the ‚noble savage‘ […]. The Eliza- 
bethan sense of the exotic (the ‚barbarous, outlandish and strange‘) might be characterized 
as ‚hard‘, in the ancient sense of what Ben Jonson referred to as ‚Magick, Witchcraft, or 
other such exotick arts‘. By contrast, Behn’s idea of the exotic might be characterised as 
‚soft‘, suggesting rather the fashionably strange or merely piquant.“ 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 43 

einfach anderswo, es ist das Anderswo“.28 In diesem Anderswo ist auch the Moor of 
Venice heimisch.  

Zugleich bezieht er daraus sein Prestige, und zwar allein durch narrative Über-
mittlung. Hier kommt die performative Hinsicht seines Senatsauftritts ins Spiel. 
Seine Rede dort geht nämlich weiter, indem der Redner die Wirkung dieser Art 
Erzählungen auf Desdemona beschreibt: 

[…] My story being done, 
She gave me for my pains a world of sighs: 
She swore ‚in faith ‘twas strange, ‘twas passing strange, 
‘Twas pitiful, ‘twas wondrous pitiful!‘ 
She wished she had not heard it, yet she wished 
That heaven had made her such a man; she thanked me, 
And bade me, if I had a friend that loved her, 
I should but teach him how to tell my story 
And that would woo her. Upon this hint I spake. 
She loved me for the dangers I had passed, 
And I loved her that she did pity them. 
This only is the witchcraft I have used. (I 3, 158–169) 

Dabei überlagern sich die Wirkungsdimensionen. Was Othello von der appellati-
ven Kraft seiner Abenteuererzählung berichtet, beglaubigt sich sowohl im Senats-
saal („I think this tale would win my daughter too“ [I 3, 171], erklärt der Duke 
sogleich) als auch im Theater, denn als Zuhörer von Othellos Zuhörern ergeht es 
uns selbst kaum anders: Der Duke und Desdemona präfigurieren unsere eigene 
Reaktion. So setzt sich, was Brabantios Anklage als Hexerei bezeichnet, in die rhe-
torische Wirkmacht eines Redners um, der eben damit seinen Ausnahmestatus be- 
stätigt, andererseits zugleich eine herausgehobene Stellung einnimmt – im Sinne 
charismatischer Ausstrahlungskraft –, und zwar ausschließlich durch Narration. Und 
so holt das Drama alles Fremde, von dem erzählt wird, diegetisch ein. Es zeigt uns 
nichts, rein gar nichts von all den Abenteuern, exotischen Begegnungen und krie-
gerischen Taten, die Othello auszeichnen, ebenso wenig wie es seine Besuche im 
Hause Brabantios zeigt, die ja zweifellos besonders bühnenwirksam in Szene zu 
setzen gewesen wären. Es zeigt lediglich, dass er erzählt, wie er davon erzählt hat, 
und auf diese Weise seine Heldenposition gewinnt. Denn der venezianische Senat 
weist ja nicht nur die Anklage Brabantios ab, sondern überträgt dem einheimi-
schen Fremden sogleich auch noch den Oberbefehl über die Armee, um das  
Gemeinwesen vor der Bedrohung durch externe Fremde zu verteidigen. Wenn das 
Heroische sich „essentiell performativ“ konstituiert, wie es in einem Freiburger 
Heldengrundsatzpapier heißt, dann in diesem Fall weniger durch „Ausführung von 
Heldentaten“ als durch deren „Aufführung für andere“.29 Shakespeares Othello ist 
in erster Linie ein Erzählheld. 

                                                                                          
28  Waldenfels: Topographie des Fremden (Anm. 20), 26. 
29  von den Hoff: Helden – Heroisierungen - Heroismen (Anm. 8), 11. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 44 

Eben damit wird seine rhetorische Performance auch zur aemulatio eines der epi-
schen Gründungshelden der Alten Welt, dessen Bedeutung jedem Renaissance-
schuljungen präsent war. Mit der Erzählung seiner gefahrvoll-abenteuerlichen Irr-
fahrt durch exotisches Terrain, die seine noble Zuhörerin derart mitreißt, dass sie 
ihm zur Antwort darauf ihre Liebe eingesteht, rekapituliert Othello den Erzählakt, 
mit dem Aeneas einst die Liebe Didos auslöste und rekapituliert zugleich – und 
wichtiger – das rhetorische Verfahren, sich in einer akuten Verlegenheit auf klassi-
sche Präzedenzien und epische Helden zu besinnen. In den Worten von Lynn  
Enterline: „in his culturally and institutionally saturated citation of Roman  
eloquence the ‚erring barbarian‘ performs what it means to be European“.30 Mit 
seiner Vergil-Performance also qualifiziert der ‚Mohr‘ sich im Senat nicht nur zur 
Anerkennung durch den Staat, sondern zugleich für sämtliche Erhöhungsgesten 
bis hin zur Übertragung der Befehlsgewalt. Sein Heldentum gewinnt er ganz aus 
narrativer Zitation.  

Wie bei aller Wiederholung allerdings bleibt dabei eine Differenz bestehen, ein 
konstitutiver Unterschied im Wiederholen, ein Residuum an Andersheit, das sich 
in der Performance gerade nicht umsetzt und die Repetition als solche markiert. 
Diese Differenz nun ist es, was Iago gleich zu Anfang ausweist und durchweg prä-
sent hält und was das Stück mit dem Terminus blackness belegt. Es ist zugleich, so 
meine ich, die Bedingung für Othellos Heldentum, worin er sich von jenen 
„wealthy curlèd darlings of our nation“, von denen Brabantio schwärmt (I 2, 68), 
grundsätzlich unterscheidet – wie für das Heroische überhaupt, das ja, so die ein-
gangs angekündigte Vermutung, durch Fremdheit notwendig bedingt ist. Denn in 
dem Maße, wie Othello im Weiteren von Iago verführt und verwirrt wird, verliert 
er schnell alles Heroische, wenn er sich zunehmend ins hässliche häusliche Eifer-
suchtsdrama verstrickt. Das ist es, was das Stück uns zeigt – im Unterschied zum 
Heldendrama, von dem es lediglich erzählt –, ein Vorgang quälender Deheroisie-
rung, in dessen Zuge der Protagonist nicht nur alle Eloquenz, ja seine Sprachfähig-
keit einbüßt, sondern auch alle Markierungen des Außerordentlichen, Fremden: 
als geifernder, gewalttätiger Ehemann, der seine Frau misshandelt, ist er ins bieder-
schlimme Alltagsmaß gerückt. „Größe ist, was wir nicht sind“, befand einst Jakob 
Burkhardt in seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen.31 Othello wäre demnach nur 
so lange groß, wie diese Differenz besteht, und eine Figur nur Held, solange sie 
uns fremd bleibt.  

Ganz zum Ende der Tragödie, in Othellos letzten Worten, findet sich Bestäti-
gung für diese Lesart. Denn hier findet der Held wieder zu seinem anfangs ausge-
wiesenen rhetorischen Vermögen, das heißt zum Modus des heroischen Erzählens 

                                                                                          
30  Lynn Enterline: Eloquent Barbarians. Othello and the Critical Potential of Passionate 

Character. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The State of Play. New York 2014, 149–176, 
hier 160. 

31  Zitiert nach Pfister: Einführung (Anm. 11), 14. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 45 

zurück, wenn er, wie erwähnt, seinen Nachruf regelt und dazu der Nachwelt eine 
weitere Episode seiner extra-vaganten Existenz berichtet:  

I have done the state some service, and they know’t –  
No more of that. I pray you in your letters, 
When you shall these unlucky deeds relate, 
Speak of me as I am; nothing extenuate, 
Nor set down aught in malice: then must you speak 
Of one that loved not wisely, but too well; 
Of one not easily jealous, but being wrought, 
Perplexed in the extreme; of one whose hand, 
Like the base Indian, threw a pearl away 
Richer than all his tribe; of one whose subdued eyes, 
Albeit unusèd to the melting mood, 
Drops tears as fast as the Arabian trees 
Their medicinable gum. Set you down this; 
And say besides that in Aleppo once,  
Where a malignant and a turbaned Turk 
Beat a Venetian and traduced the state, 
I took by th’ throat the circumcisèd dog 
And smote him – thus.  
He stabs himself. (V 2, 338–355) 

Der Freitod zählt seit der Antike zu den gängigsten Maßnahmen zur – jedenfalls 
versuchten – Selbstheroisierung, denn anders als durch eigene Hand kann ein wah-
rer Held, dessen Stärke alle Gegenspieler übertreffen muss, nicht sterben.32 Das 
wahrhaft Bemerkenswerte aber an der hier erzählten Heldentat ist nicht nur, dass 
ihre Narration tatsächlich Performanz im Sinne echter Ausführung bedeutet – mit 
dem deiktischen „thus“ vollzieht der Sprecher ja, was er erzählt, und aktualisiert 
somit die berichtete Historie in einem ebenso gewaltigen wie gewalttätigen präsen-
tischen Sprechakt –, sondern dass der Redner sich in einem abgründigen reenact-
ment zugleich verfremdet und erneut heroisiert: Sein Dienst am Staat ist doppelt, 
denn mit der Erledigung des „turbaned Turk“ erledigt sich Othello jetzt gleich 
selbst. Der ‚Mohr‘ von Venedig macht sich zu jenem ‚ottomanischen‘ Feind von 
Venedig, auf den sein Name immer schon verweist,33 und eben dadurch zu Vene-
digs Retter, dass er beide, ‚Mohr‘ und Türke, zugleich liquidiert. „Nicht das Blut 
[…] macht den Krieger zum Helden“, schreibt Münkler, „sondern seine Bereit-

                                                                                          
32  Die andere traditionell verbürgte Todesart wahrer Helden ist durch Banalitäten (wie Tam-

burlaines Fieberanfall) oder feige Memmen, die eine kleine Schwachstelle des Heldenkör-
pers (wie Achilles’ Ferse oder Siegfrieds Schulter) hinterrücks ausnutzen. Für diese Hinwei-
se danke ich den Diskussionsteilnehmern der Freiburger Tagung im März 2015. 

33  Siehe Michael Neill: Editorial Procedures. In: William Shakespeare: Othello, hg. von Michael 
Neill. Oxford 2006, 181–194, hier 194: „the resemblance of ‚Othello‘ to ‚Othman‘ – the 
founder of the Ottoman (or ‚Othoman‘) Turkish empire – is unlikely to be accidental and it 
lends additional irony to Othello’s final self-identification with the ‚malignant and … tur-
baned Turk‘ (5.2.351) whose killing is reenacted in his own suicide“. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


TOBIAS DÖRING 46 

schaft zum Selbstopfer, durch das andere gerettet werden“.34 Diese stellt sich hier 
unter Beweis und restituiert den Heldenstatus. Der Held geht in die Geschichte 
ein, indem er förmlich in ihr aufgeht. 

Zugleich reiteriert der Held hier seine Fremdheit, und zwar mit einer regelrech-
ten Kette einschlägiger Kennzeichnungen, die er Lodovico als Nachrufregler in die 
Feder diktiert: Nicht genug mit „turbaned Turk“ und „circumcisèd dog“, Othello 
erklärt sich auch noch zum „base Indian“ (so in der Quarto-Ausgabe von 1622) 
oder aber, wie die Lesart der Folio-Ausgabe von 1623 lautet, „base Judean“ – eine 
der meistdiskutierten textuellen Varianten des gesamten Stücks. Doch diese Instabi-
lität des Textes stärkt nur die Alterität dieses Helden, der sich in solcher Über- 
determination – zugleich Türke, Inder, Indianer, Jude sowie Hund – als kategorial 
fremd darstellt. Damit zu einer knappen Schlussbetrachtung, die das mediale 
Kennzeichen von Bühnenhelden und noch einmal die Rezeptionsgeschichte von 
Othello in den Blick nimmt.  

4. 

Über kein Stück aus dem Shakespeare-Kanon sind aus dem 17. Jahrhundert mehr 
Aufführungsbelege überliefert, und keines hat seit jeher seine Zuschauer zu empha-
tischeren Reaktionen immer wieder neu herausgefordert, bis hin zu aktiven Ein-
griffen in die Bühnenhandlung. Davon berichtet bereits Samuel Pepys, der 1660 
im Theater eine „very pretty Lady“ erlebt, „who […] ‚called out‘ in distress ‚to see 
Desdemona smothered‘“.35 Spektakulärer noch ist der Bericht Stendhals, der 1822 
in Baltimore erlebt, wie ein amerikanischer Soldat aus dem Publikum auf den Dar-
steller des Othello schießt, weil er nicht tatenlos mit ansehen konnte, wie ein 
Schwarzer einer Weißen zusetzt.36 Solche leidenschaftlichen Publikumsreaktionen 
bis hin zur Grenzverletzung zwischen Spiel und Wirklichkeit spiegeln nur die un-
geheuren Leidenschaften, die auf der Tragödienbühne vorgeführt werden und die-
ses Stück, was immer sonst es sein mag, zu einer grandiosen Affektstudie machen.  

Nach der in diesem Beitrag unternommenen Lesart aber scheint es zweifelhaft, 
um nicht zu sagen: völlig verfehlt, diese Tragödie zur Affektstudie eines Afrikaners 
zu stilisieren, wenngleich ihre Verwicklung in rassistische Diskurse seit dem 19. Jahr- 
hundert wohl unvermeidlich geworden ist. Gerade die emphatischsten unter den 
bekannten Zuschauerreaktionen (von denen die zitierten ja nur wenige Beispiele 
sind) aber lassen einen solchen Schluss nicht zu, und die Verlegenheit, in die der 
Titelheld, wie eingangs bemerkt, schwarze Zuschauer und Leser bringt, weist in  
eine andere Richtung: Solange sie in der Figur eine Darstellung als countryman se-

                                                                                          
34  Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 742. 
35  Zitiert nach Lena Cowen Orlin: Introduction. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The 

State of Play. New York 2014, 1–16, hier 1. 
36  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WIE FREMD MÜSSEN HELDEN SEIN? 47 

hen wollen oder müssen, kann diese ihnen gerade nicht modell- oder heldenhaft 
erscheinen, sondern präfiguriert lediglich die Pein von Assimilation. Dieselbe Ver-
legenheit trifft übrigens auch die großen schwarzen Schauspieler wie Ira Aldridge 
oder Paul Robeson, die mit den Triumphen, die sie in der Rolle Othellos feiern, 
immer auch Gefahr laufen, Shakespeares diskursive Konstruktion des ‚Bühnen-
mohren‘ unfreiwillig zu authentifizieren, das heißt, durch ihre schiere Präsenz zu 
beglaubigen, was uns das Stück doch reflexiv vorführt: schwarze Körperlichkeit. 
Deshalb mag Othellos Bühnendarbietung in blackface, wie im gleichermaßen pa-
ckenden wie peinlichen Auftritt von Laurence Olivier am National Theatre im Jahr 
vor Erscheinen von Jones’ Studie,37 letztlich wohl die angemessenere, weil analy-
tisch präzisere Theaterpraxis sein. Denn nicht als Charakterstudie eines ‚Mohren‘ 
oder Schaustück eines menschlich-allzumenschlich passionierten Afrikaners sollten 
wir Othello auffassen, sondern als Anatomie des Helden: im Sinne von Zergliede-
rung einer Diskursfigur sowie Zurschaustellung ihrer Elemente.  

Anders also als der Titel von Jones’ Pionierbuch nahelegt, hat Othello keine 
countrymen. Er ist und bleibt „an extravagant and wheeling stranger“, Widerpart 
einer Mehrheitsgesellschaft, die ihn als Fremden aufnimmt und genau so lange als 
Helden feiern kann, wie seine Fremdheit narrativ beglaubigt wird. Anders aber 
auch als meine Titelformulierung nahelegt, ist diese Fremdheit nicht als skalier- 
bare Größe zu nehmen, die mal mehr, mal weniger in Rechnung steht, sondern 
im Waldenfelsschen Sinne radikal und kategorial ist.  

Deshalb verstehe ich den Ausdruck ‚Fremde Helden auf der Bühne‘, der den 
Titel dieses Bandes abgibt, als eine analytische Aussage, und deshalb verstehe ich 
den Prozess von Othellos Heldenwerdung, wie wir ihn auf der Bühne mitverfol-
gen, als performativen Beleg dieses Urteils. Gerade die Aeneas-aemulatio führt ja 
auch vor Augen, wie eine solche Übernahme zugleich fehlschlägt und fehlschla-
gen muss, weil das Heroische zwar vorgängig, aber nicht einfach vorrätig ist und 
wie eine Maske aufzusetzen wäre, sondern unverfügbar, unvereinbar oder unbe-
rührbar bleibt: extra-vagant, außer-ordentlich, fremd.  

Daher ist Othellos angestammter Ort kein anderer als die Bühne, denn das 
Theater ist ja selbst ein solcher Nicht-Ort, „of here and everywhere“, ein Ort des 
Fremden, der uns aus der Alltagsordnung ausnimmt, geradezu herausfallen lässt 
und wer weiß wohin versetzt, ja gewaltig mitreißt – oder wo sind wir eigentlich, 
wenn wir zusehen, wie eine unschuldige Frau von ihrem blindwütigen Gatten er-
würgt wird? 

 

                                                                                          
37  Regie führte Stuart Burge; die Produktion wurde 1965 durch BHE Films verfilmt und ist 

so der Nachwelt bis heute zugänglich. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:49:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

