Wie fremd miissen Helden sein?
Uberlegungen zu Othello

1obias Doring

Vor fiinfzig Jahren erschien bei Oxford University Press ein Buch mit dem Titel
Othello’s Countrymen, eine auch in neuerer Forschungsliteratur noch gelegentlich
zitierte Pionierstudie,! die sich mit The African in English Renaissance Drama, so der
Untertitel, auseinandersetzt. Thr Pionierstatus griindet nicht so sehr in ihrem
Gegenstand; zu diesem Thema war auch zuvor schon einiges erschienen. Viel-
mehr griindet er in der Person des Autors, Eldred Durosimi Jones, prominenter
Literaturwissenschaftler des postkolonialen Afrika, mit dem hier erstmals ein Afri-
kaner zur Figur der Afrikaner im englischen Renaissancetheater, fur die Othello
prototypisch einsteht, Stellung nahm. Jones, Jahrgang 1925, war aus Sierra Leone,
lehrte dort als Professor am Foray Bay College der University of Sierra Leone, war
einige Jahre auch deren Rektor und lange einer der fithrenden Kopfe der literari-
schen wie kulturpolitischen Szene jener groflen Aufbruchszeit.? Das mag seiner
Sicht auf Shakespeares Bithnenafrikaner in den Augen mancher Leser besondere
Bedeutung, vielleicht sogar authentische Kennerschaft verliehen haben, obwohl
sie gerade nicht auf Typisches hinauslduft: ,in the end®, erklirt Jones, ,Othello
emerges, not as another manifestation of a type, but as a distinct individual who
typified by his fall [...] the weaknesses of human nature®.3

Bei so viel Augenmerk aufs Individuelle wie auf das Menschlich-Allzumensch-
liche, das Othello offenbar verkorpert, wird allerdings die Frage interessant, auf
welches Kollektiv der Titel von Jones’ Studie letztlich zielt: Othello’s Countrymen
bezeichnet eine Landsmannschaft, deren Bestimmung alles andere als trivial ist.
Zunichst meint er wohl den Gegenstand der Untersuchung, also die Gesamtheit
der Schwarzen auf der Shakespeare-Biihne, darunter Aaron in Titus Andronicus, den
Prinzen von Marokko in The Merchant of Venice und einige weitere, die alle offenbar
als ,Landsleute® Othellos gelten sollen. Wenn diese aber nun erstmals von einem
Afrikaner in einer gelehrten Abhandlung erforscht werden, weitet sich die Referenz
des Titels und weist auch auf den Autor selbst, der ebenfalls zum so markierten

1 Siehe zum Beispiel Virginia Mason Vaughan: Othello. A Contextual History. Cambridge 1994,
60, 64.

Die Angaben folgen Werner Arens [et al.] (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache,
Bd. 5: Dieter Riemenschneider (Hg.): Grundlagen zur Literatur in englischer Sprache: West- und
Ostafrika. Miinchen 1983, 114.

Eldred Durosimi Jones: Othello’s Countrymen. The African in English Renaissance Drama. Oxford
1965, 87.

2

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 TOBIAS DORING

Kollektiv gehoren mag. Denn als Moor of Venice konnte Shakespeares Othello ein
Modell bilden, um aktuelle Spannungen von Zugehorigkeiten auszuhandeln und
zugleich Anspriiche auf Teilhabe an solcherlei Verhandlungen zu reklamieren. Als
Othellos countrymen fordern Jones und Seinesgleichen mittels Shakespeares schwar-
zer Bithnenmaske vielleicht Anerkennung fur die eigene Diskursposition; auch in
der Shakespeare-Forschung und auch bei Oxford University Press ist kiinftig mit
ithnen zu rechnen.

Das Beispiel jedenfalls macht Schule. Finf Jahre nach Jones veroffentlicht John
Pepper Clark, sein nigerianischer Kollege von der University of Lagos, Jahrgang
1935, bei Longman The Example of Shakespeare, eine Studie, in der Othello ebenfalls
eine Schlissselrolle spielt. Allerdings geht es hier nicht um das Renaissancetheater,
sondern um aktuelle afrikanische Literatur und die Frage, wie diese sich artikulieren
solle, das heif3t, ob sie in der Sprache der ehemaligen Kolonisatoren wie Englisch
oder besser in einer indigenen Sprache wie Yoruba abzufassen sei. Als Maf3gabe fiir
diese Grundsatzdebatte empfiehlt Clark, durchaus iiberraschend, Shakespeare nach-
zueifern, ,the man everybody calls master,* denn auch dieser habe seinen kiinstle-
rischen Sprachgebrauch an kulturelle Fremdheit angepasst: Wenn er auflereuropii-
sche Figuren auf die Biithne bringe, sprechen diese zwar durchgehend Englisch,
allerdings in einer Weise, die ihre fremde Position beriicksichtige und ihren kulturel-
len Eigenwert durch Bildersprache und Vergleiche deutlich mache. Diese Strategie
sei zeitgenOssischen postkolonialen Autoren Afrikas anzuraten: ins Medium des
Englischen kulturelle Differenzen einzuschreiben. Vorbildlich daftir sei allerdings
nicht Shakespeares Moor, sondern Shakespeares wilder Sklave aus 7he Tempest, also
Caliban, weil dieser am nachhaltigsten durch verbale Eigenheiten kenntlich werde.
Othello dagegen iibernehme die Diktion der Herrschaft und sei kein brauchbares
Modell, denn er reprisentiere eher ,displaced persons, transplanted to a strange ter-
rain in the manner of the American Negro“.> Seinen ,Landsleuten® in Afrika - um
Jones’ Formulierung aufzugreifen — gilt er daher als Kontrastbeispiel.

Diese Othello-Konzeption wird dominant. Als Inbegriff des Angepassten, Kon-
vertierten, seiner Herkunft wie Kultur Entfremdeten figuriert Othello immer wie-
der in der Literatur jener Zeit — beispielsweise in Season of Migration to the North
(1966), Tayeb Salihs sudanesischem Migrationsroman, der seit seiner englischen
Ubersetzung von 1969 zu einem postkolonialen Klassiker geworden ist, oder in
Water With Berries (1971), George Lammings Diasporaroman tiber schwarze Kiinst-
ler in England, der sich gleichermaflen kritisch wie emphatisch mit dem Shakes-
peare-Erbe auseinandersetzt, oder auch in Charles Marowitz” amerikanischer
Bithnenadaption An Othello (1972), in der lago als Black Power-Aktivist einem
assimilierten ,Hausneger® schwarzes Bewusstsein einfloflen will.® Immer wieder

4 John Pepper Clark: The Example of Shakespeare. London 1970, x.

Ebd., 7.

Tayeb Salih: Season of Migration to the North, iibers. von Denys Johnson-Davies. Harmonds-
worth 2003. George Lamming: Water with Berries. London 1971. Zur Bithnenadaptation

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 35

dient Othello solcherart als Figur der Aus- und Abgrenzung zur Selbstpositionie-
rung gegeniiber den politischen Entscheidungen, fiir die sie steht oder jedenfalls in
Anspruch genommen wird. Ein Held ist Othello diesen schwarzen Lesern deshalb
gewiss nicht, auch kein Negativheld oder Schurke, eher eine Verlegenheit: Gerade
wenn und weil sie sich mit Shakespeare als Inbegriff des Kolonialen und Kanoni-
schen einlassen, mag ihnen wohl Shakespeares Bithnenfigur solcher Einlassungen
und deren tragische Geschichte besonders beziehungsreich wie kritisch scheinen. In
dem Mafle zumindest, wie Othello einem country zugerechnet wird, gerit er seinen
countrymen offenkundig zum Problem.

Das fiihrt folgerichtig zur Frage, die dieser Beitrag an Othello stellen und eror-
tern will: Wie fremd miussen Helden sein? Wenn der Titel des vorliegenden
Sammelbandes einlidst, iiber den Zusammenhang von Heldentum und Fremdheit
nachzudenken, konnte damit, so die Leitthese, eine prinzipiell notwendige Ver-
bindung angesprochen sein — und zwar nicht etwa, weil Helden wns, die wir zur
»postheroischen® Gesellschaft im Sinne Herfried Miinklers zihlen,” ziemlich
fremd geworden sind, sondern weil woméglich das Heroische konstitutiv an Alteri-
tit gebunden ist. Das jedenfalls scheint ein Kennzeichnen, vielleicht sogar ein
Nenner, der diversen Uberlegungen zur Konzeption von Heldentum zu sein, wie
sie sich in den Grundsatzbetrachtungen des Freiburger Sonderforschungsbereichs
finden:® Stets geht es darum, Heldenstatus zwischen Exemplarischem und
schlechthin Auflerordentlichem zu begreifen, eine prekire, wenn nicht paradoxe
Konfiguration, in der dem Fremden eine Schliisselfunktion zukommt.

Heldentum verlangt ein Narrativ, denn nur durch ,literarische Verdoppelung®,
so Miinkler,? lisst sich aus dem Gewalttiter ein Held machen. Dazu ist weiterhin
ein Kollektiv erforderlich, das ihn durch Strategien des Imaginierens und Erin-
nerns formt und dabei auf spezifische Bediirfnislagen antwortet. Ohne diese funk-
tionale Relation zwischen der herausgehobenen Figur und der Bezugsgruppe, die
sich von ihr erzihlt, fehlt Helden nicht nur Relevanz, sondern mutmaflich jede
Existenz. Doch in der narrativen Ausgestaltung der Beziehung zeigt sich der er-
wihnte Widerspruch: Einerseits will sich das Verehrerkollektiv in seinen Helden
wiederfinden und -erkennen, andererseits verlangt es von ihnen Exzeptionalitit.
In Heldenerzihlungen figuriert Vertrautes daher stets in unaufloslicher Verschrin-
kung mit dem Fremden, da sie ein Dispositiv des Alltagstauglichen, Ordnungs-

durch Marowitz siehe Lois Potter: Othello (Shakespeare in Performance). Manchester 2002,
171.
7 Herfried Miinkler: Heroische und Postheroische Gesellschaften. In: Merkur 61: 7, 2007,
742-752.
Ralf von den Hoff [et al.]: Helden - Heroisierungen — Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antiken bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des
Sonderforschungsbereichs 948. In: helden. beroes. héros. 1: 1, 2013, 7-14, DOI 10.6094/helden.
heroes.heros/2013/01/03.
9 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 TOBIAS DORING

und Modellhaften mit einem Dispositiv des Auflerordentlichen, Transgressiven
kontern oder kreuzen miissen. Diese Spannung ist im Ubrigen auch konstitutiv
fur Max Webers Konzept des Charismatikers, der von der Akklamation einer
Gruppe in gleicher Weise abhingt wie die Gefolgsleute von seiner Fithrerschaft;!0
daftir erscheint das Nichtvermittelbare, Nichtfassbare seiner Fremdheit geradezu
als Bedingung und muss sich doch, um Bestand zu haben, einer ,Veralltig-
lichung®, so Weber, in herkémmliche Machtformen beugen.

Solchen Wechselverhiltnissen in der Konfiguration des Heroischen will ich im
Weiteren anhand jenes Tragodienhelden nachgehen, dessen irritierende Fremdheit
sein Epitheton the Moor of Venice bereits vielsagend ausweist: ein Genitiv, der zwi-
schen Exklusion und Exklusivitit bis hin zu Zugehorigkeit und Projektion ein
ganzes Spektrum moglicher Lesarten eroffnet. Wie also steht Othello in und zu
Shakespeares Venedig und wie Venedig zu ihm? Was erzahlt Venedig sich von
ihm, und was erzihlt er selbst? Welche Wirkung und Funktion haben solche
unterschiedlichen Erzihlungen im Theater? Und als was fiir einen Helden weisen
sie Othello letztlich aus?

Shakespeare meidet das Wort hero im Gesamtwerk geradezu!! und zeigt doch
immer wieder, wie es als Konzept mitspielt — nicht zuletzt, wenn er seinen Othel-
lo, wie Manfred Pfister schreibt,!? als strahlenden ,Kriegsheld in venezianischen
Diensten® antreten, als ,,Liebesheld” aber furchtbar scheitern ldsst. Die folgenden
Bemerkungen dazu richten sich auf wenige Aspekte im Dramentext und die kom-
plexen Interaktionen, die er entwirft, bevor sie zum Schluss noch einmal kurz auf
die Rezeptions- und Biithnengeschichte zuriickkommen. Die Diskussion geht aus
von dem Befund, dass dieses Stiick sein Heldeninteresse bezeichnenderweise fast
vollstindig in narrative Vermittlung, kaum je in mimetische Darstellung umsetzt -
und zwar ausdriicklich auch, was Othellos eigentlich prigende Rolle als strahlen-
der Kriegsheld angeht. Damit, so die zentrale Diskussionslinie, erweist Shakes-
peares Theater sich als dramatische Heldenverwertungsanstalt, um Strategien der
Heroisierung und Deheroisierung ebenso durchzuspielen wie auch kritisch zu
befragen.

10" Siehe dazu Eva Horn: Introduction. In: New German Critigue 38: 3 (Themenheft: Narrating
Charisma), 2011, 1-16.

So Manfred Pfister: Zur Einfuhrung. Helden-Figurationen in der Renaissance. In: Achim
Aurnhammer und Manfred Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wol-
fenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28). Wiesbaden 2013, 13-26, hier
23.

12 Ebd., 25.

11

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 37

2.

Zum Ende miindet die Tragodie ins Erzdhlen; die letzten beiden Verse lauten:

Myself will straight aboard, and to the state
This heavy act with heavy heart relate. (V 2, 370-371)13

So der Senatsvertreter Lodovico, Reprisentant des venezianischen Gemeinwesens,
der auf dem Auflenposten Zypern die schrecklichen Ereignisse, die dort vorgefal-
len sind, besichtigt. Jetzt ist das Blut vergossen, die Leichenschau beendet und der
Gefangene zur peinlichen Befragung abgefiihrt, da kiindigt dieser Venezianer an,
dass er sich einschiffen und zu Hause ,dem Staat® Bericht erstatten will. Zum En-
de also geht, was wir im Verlauf des Stiicks gesehen haben, in eine narrative Ord-
nung tiber und kann auch erst in dieser Form, weil jegliches Geschehen transito-
risch ist, ins kulturelle Gedichtnis eingehen. Das ist ein charakteristischer und oft
erprobter Ubergang (auch Hamlet endet ja mit einer solchen Geste: ,,All this can I |
Truly deliver erklirt Horatio [V 2, 369-370]'4), wenn eine Handlung endet und
eine Erzdhlung beginnt, wenn auf Aktion also Reflexions- und Relationsakte fol-
gen. Es ist zugleich der Punkt, an dem alle Heldenkonstruktion ansetzt; ,soziale
Verbinde sind nur dann heroisch, lesen wir bei Miinkler, ,wenn sie iiber eine das
Heroische reflektierende Literatur verfiigen — zumindest wenn es umherziehende
Singer gibt, die mindlich tradieren, was die Helden geleistet haben“.!> Diese Rol-
le nimmt zum Ende von Othello Lodovico wahr. Seine Ankiindigung, die Segel zu
setzen, um seine Botschaft zu tiberbringen, verweist auf den Beginn klassischer
Ependichtung mit ihrer topischen Verbindung von Segeln und Singen;!¢ seine
Formulierung ,to the state | This heavy act [...] relate” bezeugt zudem, dass es
darum geht, eine Beziehung zu stiften zwischen dem ,Akt" und dem ,Staat’, des-
sen Normen und Gesetze dem Vorgefallenen Bedeutung zuweisen; erst ein sol-
cher Deutungsrahmen lisst Kontingentes zur Geschichte werden und sich poten-
ziell um die Figuren als deren Schurken oder Helden ordnen.

Lodovico nimmt dabei zugleich die Worte und den letzten Willen Othellos
auf, der in seiner Abschiedsrede!” genau diese Stichworte (,,state, ,,deeds®, ,relate”
[V 2, 338, 340]) gegeben, Lodovico also ausdriicklich zu seinem Berichterstatter
ernannt und sehr genaue Anweisung erteilt hat, wie von ihm und seinen schreck-
lichen Verfehlungen zu sprechen sei, als wolle er sein postumes Gedenken auf die-

13 Alle Zitate aus dem Stiick werden durch Angabe von Akt-, Szene- und Verszahl in Klam-

mern nachgewiesen, gemif! folgender Ausgabe: William Shakespeare: Othello. The Oxford
Shakespeare, hg. von Michael Neill. Oxford 2006.

William Shakespeare: Hamlet. The Arden Shakespeare, hg. von Ann Thompson und Neil
Taylor. London 2006.

15 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 743.

16" Siche Ernst Robert Curtius: Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter. Titbingen und
Basel 111993, 138.

Sie wird im vorliegenden Beitrag zum Ende des dritten Abschnitts vollstindig zitiert.

14

17

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 TOBIAS DORING

se Weise selbst bestimmen. Was hitte Lodovico denn auch seinerseits zu sagen?
Wias, abgesehen von dem ,heavy heart®, das er hervorhebt, qualifiziert ihn eigent-
lich fur diese Rolle als Vermichtnissprecher? Anders als Horatio, immerhin ein In-
timus der Titelfigur und in vielen Szenen der Hamlet-Tragddie prisent, tritt Lodo-
vico Uiberhaupt erst im IV. Akt in Erscheinung und bleibt fuir die gesamte Hand-
lung randstindig. Was weif3 er daher iiberhaupt von den Ereignissen auf Zypern
und von den schrecklichen Verstrickungen, in die Othello dort geraten ist?

Eine solche Frage aufzuwerfen, heifdt, nach dem Verhiltnis des Titelhelden zu
dem Kollektiv, das ihn bestimmt, zu fragen sowie grundsitzlich nach dem Konzept
von Heldentum, das hier entwickelt wird. Zweimal zuvor ist Lodovico aufgetreten,
zu Beginn des IV. und des V. Akts, und beide Male wird er Augenzeuge schier
unglaublicher Gewaltausbriiche unter den Funktionseliten der venezianischen
Armee, verstorende Beobachtungen, die seinen Auftrag als Senatsberichterstatter
geradezu gefihrden:

[...] this would not be believed in Venice,
Though I should swear I saw’t. (IV 1, 233-234)

So stellt er fest, als er mit ansehen muss, wie Othello, immerhin Oberbefehls-
haber der Streitkrifte, offentlich seine Frau schligt. Lodovico hat ihm eben den
Brief des Senats iiberbracht, der ihn von diesem Amt entbindet, und muss jetzt
feststellen, dass es dazu allerhochste Zeit ist:

Is this the noble Moor, whom our full Senate
Call all in all sufficient? (IV 1, 256-257)

Das Gemeinwesen erkennt nicht mehr, wem es sein Schicksal in die Hinde legte,
und sein Sprecher weiff zum Schluss nicht mehr, wie er von diesem destruierten,
deheroisierten Helden sprechen soll:

O thou, Othello, that was once so good, [...]
What shall be said to thee? (V 2, 289-291)

Othellos Antwort ist bezeichnend fiir das in Rede stehende Problem:

Why anything -

An honourable murderer, if you will (V 2, 291-292)
Die Rede vom ,ehrenwerten Morder!, die hier als Nachrufformel angeboten wird,
folgt der rhetorischen Verlegenheit, dass offenkundig Widerspriichliches zusam-
mengebracht werden soll - einerseits Ehre, die Reputationswihrung des Heroi-
schen, andererseits Mord, die Normverletzung des Verbrecherischen. Das daraus
resultierende Oxymoron allerdings folgt einer ganzen Reihe analoger Formeln,
alle gleichermaflen befremdlich, mit denen uns das Stiick gleichwohl vertraut
macht: ,an honourable murderer” ist kaum etwas anderes als das ,,civil monster®,
von dem lago zuvor spricht (IV 1, 60), oder auch als Lodovicos ,noble Moor* (IV
1, 256) beziehungsweise iiberhaupt the Moor of Venice, als der Othello ja gemeinhin
gilt: eine Aufschichtung oder Verkettung von Oxymora, mit denen die Titelfigur

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 39

durchweg belegt wird, um die Spannung, die sich in ihr verkorpert, rhetorisch zu
markieren.

Die fiir das Thema dieses Bandes relevante Frage ist, ob die Formel ,Fremde
Helden® ebenfalls ein solches Oxymoron bildet oder ob sie, wie im Weiteren ar-
gumentiert, nicht vielmehr ein Pleonasmus ist beziehungsweise eine analytische
Aussage, die lediglich den beiden Begriffen offensichtlich Inhirentes darlegt. Diese
Ansicht soll nun mit Blick auf den Stiickanfang, dessen Handlungselemente
Shakespeare nicht seinen Quellen entnommen, sondern weithin selbst erfunden
hat, begriindet werden. Wenn nidmlich der Stiickverlauf und insbesondere der
morderische Schluss den Vorgang einer Deheroisierung zeigt, dann ist der I. Akt
nicht zuletzt deshalb so bemerkenswert, weil er eine reichlich unwahrscheinliche
Heroisierung vorfithrt, und zwar explizit und ausschliefflich durch Mittel des Er-
zihlens. In diesem Zuge wird das Narrative, also das dem Drama eigentlich gene-
risch Fremde, zugleich genutzt, so meine These, um Fremdheit als notwendige Be-
dingung fir Heldentum zu etablieren.

3.

Was fir Shakespeares Publikum ein Moor war, ist notorisch unbestimmt und unbe-
stimmbar.!® Der Gebrauch des oft verwendeten Wortes schwankt zwischen geogra-
phischen, kulturellen, ethnischen und religidsen Kennzeichnungen, die teils inein-
ander iibergehen, teils aber flir uns ganz Unterschiedliches betreffen. Moor meint
sowohl ,Nordafrikaner® wie ,Araber’ als auch ,sub-saharische Afrikaner’, meint ins-
besondere auch ,Muslim® oder generell Vertreter einer anderen Religion® wie tiber-
haupt ,Orientale’, ,Barbar® oder ,alle aufler uns‘. Ganz dhnlich wibrigens wie Turk!
dient Moor im frihneuzeitlichen Sprachgebrauch somit zur Bezeichnung generi-
scher Fremdheit, fuir die Roderigo in der Auftaktszene die prignante Formel bietet,
wenn er von ,an extravagant and wheeling stranger spricht ,,of here and every-
where® (I 1, 135-136). Othello ist damit der einzige Fremde im vielhundertkopfigen
Shakespeare-Personal, der ausdriicklich so bezeichnet und dazu mit dem Akzent
auf wagrancy versehen wird, also Vagabundieren, Wander, rastlos Umbherirren,
nach zeitgenossischem Verstindnis Merkmal des Unzivilisierten, Unzugehorigen
und Ungehorigen, eben eines Moor.

Zugleich ist der Rekurs auf Orte eine zentrale Strategie zur Konstruktion von
Fremdheit. Wie Bernhard Waldenfels in seiner Topographie des Fremden ausfiihrt, ist
dafiir das Externum, das Anderswo, das Auflerhalb zu dem Bereich, den wir zu un-

18 Siehe hierzu vor allem die Diskussionen in Michael Neill: Introduction. In: William

Shakespeare: Othello, hg. von Michael Neill. Oxford 2006, 1-179, hier 113-130, sowie
Vaughan: Othello (Anm. 1), 51-70.

19" Siehe Daniel Vitkus: Tirning Turk. English Theatre and the Multicultural Mediterranea. Basing-
stoke 2003. Matthew Dimmock: New Turkes. Dramatizing Islam and the Ottomans in Early
Modern England. Aldershot 2005.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 TOBIAS DORING

serem eigenen deklarieren, grundlegend: ,Unter den Voraussetzungen begrenzter
Ordnungen macht sich das Fremde bemerkbar in Form eines Aufler-ordentlichen,
das auf verschiedene Weise an den Rindern und in den Liicken der diversen Ord-
nungen auftaucht.“?? Das Problem mit Othello, das in der Auftaktszene exponiert
wird, liegt allerdings darin, dass dieser Au8er-ordentliche, Extra-vagante offenkun-
dig einen Ort im Zentrum der Stadtgesellschaft besetzt hilt, buchstiblich das Bett
der Senatorentochter, deren Korper zum Signum jenes reinen Gemeinwesens stili-
siert wird, das nunmehr geschindet sei.

So jedenfalls die Reden von Iago und Roderigo, wenn sie Brabantio und damit
uns zu Anfang von Othellos Tat erzihlen und seine ,mohrische’ Monstrositit mit
drastischen Worten ausmalen. Drei Punkte sind an diesem Dramenanfang relevant:
Erstens gilt Venedig, ein Schauplatz immerhin, der bereits im Stiicktitel erwihnt
wird, dem frithen 17. Jahrhundert ohnehin als kosmopolitische Stadt und damit
Ansammlung von Fremden, in den Worten Thomas Coryates ,,a marketplace of
the world“?1, und als solche zugleich Spiegel sowie Wunschprojektion von Shakes-
peares London. Zweitens sind die beiden Wortfithrer der Fremdenfeindlichkeit, die
offenkundig dennoch dort grassiert — {ibrigens auch gegeniiber einem Florentiner
wie Michael Cassio -, bezeichnenderweise selbst mit spanischen Namen belegt.
Drittens ist alles fiirchterlich Bedrohliche, ,Mohrische® und Fremde an Othello,
von dem hier erzihlt wird, eben das: Erzihlung, Zuschreibung, mutmafllich Da-
monisierung und Verleumdung, jedenfalls narrative Konstruktion, die, sobald er in
der 2. Szene selbst auftritt, sofort widerlegt ist. Sobald nidmlich die Titelfigur nicht
mehr diegetisch vermittelt, sondern mimetisch prisentiert wird, erscheint sie als
komplettes Gegenbild zum Ruf, der ihr vorauseilt (darin folgt das Drama Mar-
lowes Tamburlaine-Tragodie??): souverin, beherrscht, selbstsicher, kultiviert und vor
allem rhetorisch hoch versiert. Mit ihrer Eloquenz allein erwirbt sie sich Sozialpres-
tige wie auch den Heldenstatus eines ,noble Moor®, der zum Ende der Tragodie,
wie zitiert, zerstort ist.

Ihre berithmteste Erzihlszene bedarf daher erneuter Kommentierung: ,Rude
am [ in my speech” (I 3, 82) - so beginnt Othello seine Rede vor dem Senat, wo
Brabantio ihn der Hexerei und Zauberkunst, durch die er ihm die Tochter geraubt
habe, anklagt: Othello bietet also eine klassische captatio in performativem Wider-
spruch zu seinem Verbalverhalten auf, denn mit der Behauptung seiner soldati-
schen Rauheit (,little blessed with the soft phrase of peace® [I 1, 83]) unternimmt
der Redner nur ein viel erprobtes rhetorisches Man6ver, um seine Lebens-
geschichte als ,round, unvarnished tale“ (I 1, 91) zu beglaubigen. Die vorgebliche

20 Bernhard Waldenfels: Studien zur Phinomenologie des Fremden, Bd. 1: Topographie des Fremden.

Frankfurt am Main 1997, 10-11.

Thomas Coryate: [Description of Venice| from Coryate’s Crudities, London 1611. In: William
Shakespeare: The Merchant of Venice, hg. von Leah S. Marcus. New York 2006, 114-121, hier
116.

Siehe hierzu den Beitrag von Ralf Hertel in diesem Band.

21

22

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 41

Schmucklosigkeit schmiickt nimlich ungemein, und was als Selbstverteidigung
beginnt, fithrt bald zu Selbsterhohung und Heroisierung:

Her father loved me, oft invited me

Still questioned me the story of my life

From year to year: the battles, sieges, fortunes

That I have passed.

I ran it through, even from my boyish days

To th’ very moment that he bade me tell it —
Wherein I spoke of most disastrous chances:

Of moving accidents by flood and field,

Of hair-breadth scapes i’th’ imminent deadly breach,
Of being taken by the insolent foe

And sold to slavery; of my redemption thence,

And portance in my travailous history,

Wherein of antres vast and deserts idle,

Rough quarries, rocks, and hills whose heads touch heaven,
It was my hint to speak — such was my process -
And of the Cannibals that each other eat,

The Anthropophagi, and men whose heads

Do grow beneath their shoulders. This to hear
Would Desdemona seriously incline (I 3, 128-146)

Die so entfaltete ,travailous history“ ist in zweifacher Hinsicht relevant: inhaltlich
und performativ. Inhaltlich erweisen sich simtliche Abenteuer und ethnographi-
sche Mitteilungen, wie oft bemerkt wurde, als Ubernahmen aus der zeitgendssisch
bekannten Literatur zur Natur- und Volkerkunde sowie aus Reiseberichten, zum
Teil wortlich anzitiert, wie beispielsweise Leo Africanus’ Geographical Historie of
Africa (englische Ubersetzung von John Pory 1600), Plinius’ Natural History (Phi-
lemon Holland 1601) und 7he Travels of Sir John Mandeville, jener populiren Reise-
fantasie aus dem 14. Jahrhundert, in der auch die Acephali, die Plinius in Atho-
pien lokalisierte, ihren Auftritt haben.? Kennzeichnend fir den Zitatcharakter
solcher Versatzstiicke des Fremden ist hier zumal die terminologische Verschie-
bung von ,Cannibals“ zu ,,Anthropophagi®, beides Hinweise auf Menschenfres-
ser, die allerdings ganz unterschiedlichen Diskursformationen zugehoren:2* cani-
bales ist der bekannte Eigenname, den Kolumbus 1492 den Einwohnern des von
ihm entdeckten Landes gab, die, wie er meinte, simtlich Untertanen des Groflen
Khan seien und die, wie man ihm erzihlte, ihre Feinde verzehrten; der Eigen-
name wurde daher generalisierend auf deren angebliche Erndhrungspraxis tiber-
tragen. Umgekehrt verhilt es sich bei den Anthropophagen, dem antiken Termi-
nus fiir diese Praxis, der sich zum Beispiel bei Herodot findet und der sekundar
auf bestimmte Volker, vornehmlich jenseits des Schwarzen Meeres angesiedelt,
zur Kennzeichnung ibertragen wurde.

23 Diese Angaben folgen Neill: Introduction (Anm. 18), 18-21.
24 Siehe die Diskussion dazu in Peter Hulme: Colonial Encounters. Europe and the Native Carib-
bean, 1492-1797. London 1986, insbesondere 70.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 TOBIAS DORING

Die Differenz von ,Cannibals“ zu ,Anthropophagi“ entspricht damit dem
Unterschied von neuzeitlicher Geographie zu antiker Kosmographie, und dass
Othellos Bericht diese Differenz einebnet oder iibergeht, spricht daher ganz dafr,
dass die Figur im Zeichensystem eben jener alten, tiberkommenen, moralisch
grundierten und symbolisch konstruierten Weltordnung funktioniert, die mit den
Entdeckungsreisen der Neuzeit fremd geworden ist. Wie John Gillies in diesem
Zusammenhang bemerkt: ,as in the ancient poetic geography, all Shakespearean
moors combine a generic exoticism or exteriority with an inherent transgressive-
ness“.25 Daher ist auch die Rhetorik von blackness, die Othello umgibt, nicht
ethnisch oder ethnographisch zuzurechnen, sondern moralisch: black ist hier kein
Antonym zu white, sondern zu fair,?® und die Insignia der Herkunft, mit denen er
versehen ist, sind gleichfalls Merkzeichen und Manifestationen von Alteritit. Auch
das notorische Taschentuch ist kein einfacher Gebrauchsgegenstand, sondern
Memento einer anderen Symbolordnung, von der nur noch erzihlt werden kann.

Trotz aller Erzihlungen aber, die Othello immer wieder aufbietet, trotz aller
Hinweise auf die Konkreta seines Hintergrunds, ist entscheidend, dass alle genann-
ten Einzelelemente kein kohirentes Bild ergeben, kein Itinerarium der von ihm
zuriickgelegten Reise und erst recht kein schliissiges Indizienpuzzle zur Identifika-
tion ihres Ausgangspunktes, seines Herkunftsorts. Anders als Eldred Durosimi
Jones im Titel der genannten Pionierstudie nahelegt und anders als zum Beispiel
Oroonoko, Aphra Behns Figur des ,Royal Slave® aus dem spiten 17. Jahrhun-
dert,2” hat dieser Moor kein kenntliches Zuhause. Othellos country bleibt Collage
oder, anders gesagt, Kolportage aus diskursiven Versatzstiicken, die wie Strandgut
an die Kiisten der Moderne schwemmen. Wenn er am Ende sein gesamtes Leben
zur Seereise erklirt (,Here is my journey’s end, here is my butt | And very sea-mark
of my utmost sail“ [V 2, 266-267]), formuliert er das Prekire einer Transitexistenz
ohne festen Anker- oder Anlaufhafen. ,Der Ort des Fremden in der Erfahrung®,
schreibt Waldenfels, ,ist streng genommen ein Nicht-Ort. Das Fremde ist nicht

25 John Gillies: Shakespeare and the Geography of Difference (Cambridge Studies in Renaissance
Literature and Culture; 4). Cambridge 1994, 25.

26 Siehe Leslie A. Fiedler: The Stranger in Shakespeare. London 1973, 171.

27 Siehe Aphra Behn: Oroonoko: or; the Royal Slave (London ca. 1678/88), hg. von Janet Todd.
Harmondsworth [u.a.] 2003. Dazu folgender Kommentar von Gillies: Shakespeare and the
Geography of Difference (Anm. 25), 28: ,The difference between Othello and Oroonoko be-
speaks a major paradigm-shift in the discursive construction of otherness between the be-
ginning and end of the seventeenth century. Shakespeare’s Renaissance imagination of
otherness is still heavily indebted to the ancient poetic geography. Behn’s Restoration idea
of the other, however, is essentially modern and can readily be grasped in terms of post-
Renaissance forms of the discourses of race, slavery, the ,noble savage‘ [...]. The Eliza-
bethan sense of the exotic (the ,barbarous, outlandish and strange‘) might be characterized
as ,hard‘, in the ancient sense of what Ben Jonson referred to as ,Magick, Witchcraft, or
other such exotick arts’. By contrast, Behn’s idea of the exotic might be characterised as
,soft’, suggesting rather the fashionably strange or merely piquant.”

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 43

einfach anderswo, es it das Anderswo“.28 In diesem Anderswo ist auch the Moor of
Venice heimisch.

Zugleich bezieht er daraus sein Prestige, und zwar allein durch narrative Uber-
mittlung. Hier kommt die performative Hinsicht seines Senatsauftritts ins Spiel.
Seine Rede dort geht nidmlich weiter, indem der Redner die Wirkung dieser Art
Erzidhlungen auf Desdemona beschreibt:

[...] My story being done,

She gave me for my pains a world of sighs:

She swore ,in faith ‘twas strange, ‘twas passing strange,

“Twas pitiful, ‘twas wondrous pitiful!*

She wished she had not heard it, yet she wished

That heaven had made her such a man; she thanked me,

And bade me, if I had a friend that loved her,

I should but teach him how to tell my story

And that would woo her. Upon this hint I spake.

She loved me for the dangers I had passed,

And I loved her that she did pity them.

This only is the witchcraft I have used. (I 3, 158-169)

Dabei tberlagern sich die Wirkungsdimensionen. Was Othello von der appellati-
ven Kraft seiner Abenteuererzihlung berichtet, beglaubigt sich sowohl im Senats-
saal (,,] think this tale would win my daughter too“ [I 3, 171], erklirt der Duke
sogleich) als auch im Theater, denn als Zuhorer von Othellos Zuhorern ergeht es
uns selbst kaum anders: Der Duke und Desdemona prifigurieren unsere eigene
Reaktion. So setzt sich, was Brabantios Anklage als Hexerei bezeichnet, in die rhe-
torische Wirkmacht eines Redners um, der eben damit seinen Ausnahmestatus be-
statigt, andererseits zugleich eine herausgehobene Stellung einnimmt - im Sinne
charismatischer Ausstrahlungskraft —, und zwar awusschliefSlich durch Narration. Und
so holt das Drama alles Fremde, von dem erzihlt wird, diegetisch ein. Es zeigt uns
nichts, rein gar nichts von all den Abenteuern, exotischen Begegnungen und krie-
gerischen Taten, die Othello auszeichnen, ebenso wenig wie es seine Besuche im
Hause Brabantios zeigt, die ja zweifellos besonders bithnenwirksam in Szene zu
setzen gewesen waren. Es zeigt lediglich, dass er erzihlt, wie er davon erzihlt hat,
und auf diese Weise seine Heldenposition gewinnt. Denn der venezianische Senat
weist ja nicht nur die Anklage Brabantios ab, sondern tbertrigt dem einheimi-
schen Fremden sogleich auch noch den Oberbefehl tber die Armee, um das
Gemeinwesen vor der Bedrohung durch externe Fremde zu verteidigen. Wenn das
Heroische sich ,essentiell performativ® konstituiert, wie es in einem Freiburger
Heldengrundsatzpapier heif$t, dann in diesem Fall weniger durch ,,Ausfihrung von
Heldentaten® als durch deren ,,Auffihrung fiir andere“.?’ Shakespeares Othello ist
in erster Linie ein Erzdhlheld.

28 Waldenfels: Topographie des Fremden (Anm. 20), 26.
29 von den Hoff: Helden — Heroisierungen - Heroismen (Anm. 8), 11.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 TOBIAS DORING

Eben damit wird seine rhetorische Performance auch zur aemulatio eines der epi-
schen Griindungshelden der Alten Welt, dessen Bedeutung jedem Renaissance-
schuljungen prisent war. Mit der Erzdhlung seiner gefahrvoll-abenteuerlichen Irr-
fahrt durch exotisches Terrain, die seine noble Zuhorerin derart mitreifdt, dass sie
thm zur Antwort darauf ihre Liebe eingesteht, rekapituliert Othello den Erzihlakt,
mit dem Aeneas einst die Liebe Didos ausloste und rekapituliert zugleich — und
wichtiger — das rhetorische Verfahren, sich in einer akuten Verlegenheit auf klassi-
sche Prizedenzien und epische Helden zu besinnen. In den Worten von Lynn
Enterline: ,in his culturally and institutionally saturated citation of Roman
eloquence the ,erring barbarian® performs what it means to be European®.3® Mit
seiner Vergil-Performance also qualifiziert der ,Mohr* sich im Senat nicht nur zur
Anerkennung durch den Staat, sondern zugleich fiir simtliche Erhohungsgesten
bis hin zur Ubertragung der Befehlsgewalt. Sein Heldentum gewinnt er ganz aus
narrativer Zitation.

Wie bei aller Wiederholung allerdings bleibt dabei eine Differenz bestehen, ein
konstitutiver Unterschied im Wiederholen, ein Residuum an Andersheit, das sich
in der Performance gerade nicht umsetzt und die Repetition als solche markiert.
Diese Differenz nun ist es, was lago gleich zu Anfang ausweist und durchweg pri-
sent halt und was das Stiick mit dem Terminus blackness belegt. Es ist zugleich, so
meine ich, die Bedingung fiir Othellos Heldentum, worin er sich von jenen
swealthy curled darlings of our nation“, von denen Brabantio schwirmt (I 2, 68),
grundsitzlich unterscheidet — wie fiir das Heroische {iberhaupt, das ja, so die ein-
gangs angekiindigte Vermutung, durch Fremdheit notwendig bedingt ist. Denn in
dem Mafle, wie Othello im Weiteren von lago verfithrt und verwirrt wird, verliert
er schnell alles Heroische, wenn er sich zunehmend ins hissliche hiusliche Eifer-
suchtsdrama verstrickt. Das ist es, was das Stiick uns zegr — im Unterschied zum
Heldendrama, von dem es lediglich erzihlt —, ein Vorgang quilender Deheroisie-
rung, in dessen Zuge der Protagonist nicht nur alle Eloquenz, ja seine Sprachfihig-
keit einbtiflt, sondern auch alle Markierungen des Auflerordentlichen, Fremden:
als geifernder, gewalttitiger Ehemann, der seine Frau misshandelt, ist er ins bieder-
schlimme Alltagsmafd geriickt. ,,Grofle ist, was wir nicht sind®, befand einst Jakob
Burkhardt in seinen Weligeschichtlichen Betrachtungen.’! Othello wire demnach nur
so lange groff, wie diese Differenz besteht, und eine Figur nur Held, solange sie
uns fremd bleibt.

Ganz zum Ende der Tragodie, in Othellos letzten Worten, findet sich Bestiti-
gung fiir diese Lesart. Denn hier findet der Held wieder zu seinem anfangs ausge-
wiesenen rhetorischen Vermogen, das heifit zum Modus des heroischen Erzihlens

30 Lynn Enterline: Eloquent Barbarians. Othello and the Critical Potential of Passionate
Character. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The State of Play. New York 2014, 149-176,
hier 160.

31 Zitiert nach Pfister: Einfithrung (Anm. 11), 14.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 45

zuriick, wenn er, wie erwihnt, seinen Nachruf regelt und dazu der Nachwelt eine
weitere Episode seiner extra-vaganten Existenz berichtet:

I have done the state some service, and they know’t —
No more of that. I pray you in your letters,

When you shall these unlucky deeds relate,

Speak of me as I am; nothing extenuate,

Nor set down aught in malice: then must you speak
Of one that loved not wisely, but too well;

Of one not easily jealous, but being wrought,
Perplexed in the extreme; of one whose hand,

Like the base Indian, threw a pearl away

Richer than all his tribe; of one whose subdued eyes,
Albeit unused to the melting mood,

Drops tears as fast as the Arabian trees

Their medicinable gum. Set you down this;

And say besides that in Aleppo once,

Where a malignant and a turbaned Turk

Beat a Venetian and traduced the state,

I took by th’ throat the circumciséd dog

And smote him - thus.

He stabs himself- (V 2, 338-355)

Der Freitod zihlt seit der Antike zu den gingigsten Mafinahmen zur - jedenfalls
versuchten — Selbstheroisierung, denn anders als durch eigene Hand kann ein wah-
rer Held, dessen Stirke alle Gegenspieler tibertreffen muss, nicht sterben.3? Das
wahrhaft Bemerkenswerte aber an der hier erzihlten Heldentat ist nicht nur, dass
ihre Narration tatsichlich Performanz im Sinne echter Ausfithrung bedeutet — mit
dem deiktischen ,thus® vollzieht der Sprecher ja, was er erzihlt, und aktualisiert
somit die berichtete Historie in einem ebenso gewaltigen wie gewalttdtigen prisen-
tischen Sprechakt —, sondern dass der Redner sich in einem abgriindigen reenact-
ment zugleich verfremdet und erneut heroisiert: Sein Dienst am Staat ist doppelt,
denn mit der Erledigung des ,turbaned Turk® erledigt sich Othello jetzt gleich
selbst. Der ,Mohr* von Venedig macht sich zu jenem ,ottomanischen® Feind von
Venedig, auf den sein Name immer schon verweist,>3 und eben dadurch zu Vene-
digs Retter, dass er beide, ,Mohr* und Tirke, zugleich liquidiert. ,Nicht das Blut
[...] macht den Krieger zum Helden®, schreibt Miinkler, ,sondern seine Bereit-

32 Die andere traditionell verbiirgte Todesart wahrer Helden ist durch Banalititen (wie Tam-

burlaines Fieberanfall) oder feige Memmen, die eine kleine Schwachstelle des Heldenkdr-
pers (wie Achilles’ Ferse oder Siegfrieds Schulter) hinterriicks ausnutzen. Fir diese Hinwei-
se danke ich den Diskussionsteilnehmern der Freiburger Tagung im Marz 2015.

33 Sieche Michael Neill: Editorial Procedures. In: William Shakespeare: Othello, hg. von Michael
Neill. Oxford 2006, 181-194, hier 194: ,the resemblance of ,Othello’ to ,Othman‘ - the
founder of the Ottoman (or ,Othoman°) Turkish empire - is unlikely to be accidental and it
lends additional irony to Othello’s final self<identification with the ,malignant and ... tur-
baned Turk® (5.2.351) whose killing is reenacted in his own suicide®.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 TOBIAS DORING

schaft zum Selbstopfer, durch das andere gerettet werden®“.3* Diese stellt sich hier
unter Beweis und restituiert den Heldenstatus. Der Held geht in die Geschichte
ein, indem er formlich in ihr aufgeht.

Zugleich reiteriert der Held hier seine Fremdheit, und zwar mit einer regelrech-
ten Kette einschldgiger Kennzeichnungen, die er Lodovico als Nachrufregler in die
Feder diktiert: Nicht genug mit ,turbaned Turk® und ,circumcised dog®, Othello
erkldrt sich auch noch zum ,base Indian® (so in der Quarto-Ausgabe von 1622)
oder aber, wie die Lesart der Folio-Ausgabe von 1623 lautet, ,base Judean“ - eine
der meistdiskutierten textuellen Varianten des gesamten Stiicks. Doch diese Instabi-
litit des Textes stirkt nur die Alteritit dieses Helden, der sich in solcher Uber-
determination - zugleich Turke, Inder, Indianer, Jude sowie Hund - als kategorial
fremd darstellt. Damit zu einer knappen Schlussbetrachtung, die das mediale
Kennzeichen von Biihnenhelden und noch einmal die Rezeptionsgeschichte von
Othello in den Blick nimmt.

4.

Uber kein Stiick aus dem Shakespeare-Kanon sind aus dem 17. Jahrhundert mehr
Auffithrungsbelege tiberliefert, und keines hat seit jeher seine Zuschauer zu empha-
tischeren Reaktionen immer wieder neu herausgefordert, bis hin zu aktiven Ein-
griffen in die Bithnenhandlung. Davon berichtet bereits Samuel Pepys, der 1660
im Theater eine ,very pretty Lady® erlebt, ,who [...] ,called out‘ in distress ,to see
Desdemona smothered®.3> Spektakulirer noch ist der Bericht Stendhals, der 1822
in Baltimore erlebt, wie ein amerikanischer Soldat aus dem Publikum auf den Dar-
steller des Othello schiefit, weil er nicht tatenlos mit ansehen konnte, wie ein
Schwarzer einer Weiflen zusetzt.3¢ Solche leidenschaftlichen Publikumsreaktionen
bis hin zur Grenzverletzung zwischen Spiel und Wirklichkeit spiegeln nur die un-
geheuren Leidenschaften, die auf der Tragodienbiihne vorgefithrt werden und die-
ses Stiick, was immer sonst es sein mag, zu einer grandiosen Affektstudie machen.
Nach der in diesem Beitrag unternommenen Lesart aber scheint es zweifelhaft,
um nicht zu sagen: vollig verfehlt, diese Tragddie zur Affektstudie eines Afrikaners
zu stilisieren, wenngleich ihre Verwicklung in rassistische Diskurse seit dem 19. Jahr-
hundert wohl unvermeidlich geworden ist. Gerade die emphatischsten unter den
bekannten Zuschauerreaktionen (von denen die zitierten ja nur wenige Beispiele
sind) aber lassen einen solchen Schluss nicht zu, und die Verlegenheit, in die der
Titelheld, wie eingangs bemerkt, schwarze Zuschauer und Leser bringt, weist in
eine andere Richtung: Solange sie in der Figur eine Darstellung als countryman se-

34 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 7), 742.

35 Zitiert nach Lena Cowen Orlin: Introduction. In: Lena Cowen Orlin (Hg.): Othello: The
State of Play. New York 2014, 1-16, hier 1.

36 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WIE FREMD MUSSEN HELDEN SEIN? 47

hen wollen oder miissen, kann diese ihnen gerade nicht modell- oder heldenhaft
erscheinen, sondern prifiguriert lediglich die Pein von Assimilation. Dieselbe Ver-
legenheit trifft tibrigens auch die groflen schwarzen Schauspieler wie Ira Aldridge
oder Paul Robeson, die mit den Triumphen, die sie in der Rolle Othellos feiern,
immer auch Gefahr laufen, Shakespeares diskursive Konstruktion des ,Biihnen-
mohren‘ unfreiwillig zu authentifizieren, das heifdt, durch ihre schiere Prisenz zu
beglaubigen, was uns das Stiick doch reflexiv vorfithrt: schwarze Korperlichkeit.
Deshalb mag Othellos Bithnendarbietung in &lackface, wie im gleichermaflen pa-
ckenden wie peinlichen Auftritt von Laurence Olivier am National Theatre im Jahr
vor Erscheinen von Jones’ Studie,?” letztlich wohl die angemessenere, weil analy-
tisch prizisere Theaterpraxis sein. Denn nicht als Charakterstudie eines ,Mohren'
oder Schaustiick eines menschlich-allzumenschlich passionierten Afrikaners sollten
wir Othello auffassen, sondern als Anatomie des Helden: im Sinne von Zergliede-
rung einer Diskursfigur sowie Zurschaustellung ihrer Elemente.

Anders also als der Titel von Jones’ Pionierbuch nahelegt, hat Othello keine
countrymen. Er ist und bleibt ,an extravagant and wheeling stranger”, Widerpart
einer Mehrheitsgesellschaft, die ihn als Fremden aufnimmt und genau so lange als
Helden feiern kann, wie seine Fremdheit narrativ beglaubigt wird. Anders aber
auch als meine Titelformulierung nahelegt, ist diese Fremdheit nicht als skalier-
bare Grofle zu nehmen, die mal mehr, mal weniger in Rechnung steht, sondern
im Waldenfelsschen Sinne radikal und kategorial ist.

Deshalb verstehe ich den Ausdruck ,Fremde Helden auf der Biithne‘, der den
Titel dieses Bandes abgibt, als eine analytische Aussage, und deshalb verstehe ich
den Prozess von Othellos Heldenwerdung, wie wir ihn auf der Bithne mitverfol-
gen, als performativen Beleg dieses Urteils. Gerade die Aeneas-aemulatio fihrt ja
auch vor Augen, wie eine solche Ubernahme zugleich fehlschligt und fehlschla-
gen muss, weil das Heroische zwar vorgingig, aber nicht einfach vorritig ist und
wie eine Maske aufzusetzen wire, sondern unverfiigbar, unvereinbar oder unbe-
rithrbar bleibt: extra-vagant, aufler-ordentlich, fremd.

Dabher ist Othellos angestammter Ort kein anderer als die Biithne, denn das
Theater ist ja selbst ein solcher Nicht-Ort, ,of here and everywhere®, ein Ort des
Fremden, der uns aus der Alltagsordnung ausnimmt, geradezu herausfallen ldsst
und wer weifl wohin versetzt, ja gewaltig mitreifdt - oder wo sind wir eigentlich,
wenn wir zusehen, wie eine unschuldige Frau von ihrem blindwiitigen Gatten er-
wiirgt wird?

37 Regie fithrte Stuart Burge; die Produktion wurde 1965 durch BHE Films verfilmt und ist
so der Nachwelt bis heute zuginglich.

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956503016-33 - am 13.01.2026, 06:48:44,



https://doi.org/10.5771/9783956503016-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

