Andrea Roedig

Foucault und
Sartre

Die Kritik des
modernen Denkens

ALBER PHANOMENOLOGIE A



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auguste Rodin (1840-1917) - Das Haupt der Medusa, vor 1883

Schwarze Tusche tber Bleistift und Kohle, wei3 gehdht, auf gelblichem Papier,
ausgeschnitten, auf neue Unterlage geklebt, 16,2 x 10,4 cm (Kopf),

17,2 x 11 cm (Unterlage)

KUPFERSTICHKABINETT - Staatliche Museen zu Berlin

Foto: Jorg P. Anders, Berlin

16.01.2026, 10:02:12. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALBER PHANOMENOLOGIE A_



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu diesem Buch:

Die Autorin versteht Foucaults Beschreibung des ,modemen Den-
kens*“ als ein kritisch-systematisches Instrumentarium, das sie auf
Sartres Werk anwendet. Von hier ausgehend, vergleicht sie
Foucaults und Sartres philosophische ,Systeme®. Sie konstruiert
zu diesem Zweck eine sachliche Auseinandersetzung zwischen
Sartre und Foucault, wie sie real nicht stattgefunden hat, und
zeigt, daB Foucault zwar den iiberlegeneren und aktuelleren
Standpunkt vertritt, Sartre aber in vieler Hinsicht Foucaults Posi-
tion vorwegnimmt. Gleichzeitig gewinnt Andrea Roedig neue Ein-
sichten iiber Sartres Methodik sowie iiber die Grundlagen seiner
BewuBtseinsphilosophie.

The author interprets Foucault’s description of ,modemn thought’
as a critical-systematic instrument and she applies this instrument
to Sartre’s work. Thereby she gains a new understanding of Sartre’s
ideas, but also a deeper appreciation for Foucault’s thinking.

Die Autorin: Dr. phil. Andrea Roedig, geb. 1962, war bis 1994 wis-
senschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Philosophie der Freien
Universitat Berlin und ist seither Lehrbeauftragte sowie freie Auto-
rin. Ver6ffentlichungen zu Existenzphilosophie und feministischer
Theorie.

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andrea Roedig

Foucault und Sartre

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHANOMENOLOGIE

Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Karl-Heinz Lembeck, Ernst Wolfgang Orth
und Hans Rainer Sepp

1. KONTEXTE
Band 4



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andrea Roedig

Foucault und Sartre

Die Kritik des modernen Denkens

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Roedig, Andrea:

Foucault und Sartre : die Kritik des modernen Denkens /

Andrea Roedig. - Freiburg (Breisgau) ; Miinchen : Alber, 1997
(Phanomenologie. Texte und Kontexte : Kontexte ; Bd. 4)
Zugl.: Berlin, Freie Univ., Diss., 1996
1SBN 3-495-47860-4

Texterfassung und Druckvorlage durch die Autorin

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1997
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Druck und Bindung: WB-Druck, Rieden 1997

ISBN 3-495-47860-4

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung

Erster Teil: Phanomenologie

1.1.

1.2.
1.3.
1.4.
L.5.
1.6.
1.7.

1.8.

2.1.
2.2.

2.3.
2.4.
24.1.
24.2.

Foucaults Kritik der Phanomenologie
in der ,,Ordnung der Dinge*

Die moderne Endlichkeit
als ein ,,Denken des Gleichen*

Die Trennung des Empirischen vom Transzendentalen
Das Doppel Cogito/Ungedachtes

Kant oder die Kunst der Begrenzung

Husserl oder die Welt als Immanenz

Die Epoché und die Kunst des Vergessens

Sind die Doppel vermeidbar?
Foucaults ,,Introduction a I’ Anthropologie de Kant*

Phénomenologiekritik
im Anschluf} an die ,,Ordnung der Dinge*

Die Bedeutung der Phdnomenologie im Werk Sartres
Die Modifikation phdnomenologischer Grundsétze

Phianomenologie - Ontologie. Die Suche nach dem
,transphanomenalen Sein‘

Die Identitdt von Existenz und Essenz
Was ist eine phanomenologische Beschreibung?
Phianomenbeschreibung in ,,Das Sein und das Nichts*

Phanomenbeschreibungen
in der , Kritik der dialektischen Vernunft*

16.01.2026, 10:02:12. [

11

23
29
33
37
41
49

53

59

61

66
75
87
91

98


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.
3.1

3.2
3.3.

Exkurs: Foucaults ‘Wende’

Das Ausgangsfeld: Existenz.

Die Einleitung zu ,,Le réve et I’existence*

Der Ubergang: Wissenschaft. ,Maladie mentale*
Die Abgrenzung: Negativismus

Zweiter Teil: Subjekt

1.
1.1.
1.2.

2.1.
2.2.
2.3.
24.

2.5,
2.6.

3.
3.1
3.2.

3.3.
3.4.

4.

‘Postmoderne’ Subjektkritik
Die Debatte um den ,,Tod des Menschen*
Motive der Subjektkritik

Das ‘zerrissene’ Selbst:

Sartres ‘Dekonstruktion’ des Subjekts

Die Transzendenz des Ego

Die Wiederkehr der Reflexionsfigur im Préreflexiven
Das Verhiltnis von Innen und Auflen

Nicht-Identitat als ontologische Struktur

des BewuBtseins

Das Verhiltnis von Sein und Denken

Kritik am ‘anthropologischen’ Denken

BewubBtseinsphilosophie und ihre Folgen:
Foucaults methodischer Ansatz
Phdnomenologische

und metaphysikkritische Reduktion

Das Verhiltnis von Diskurs und Gegenstand:
eine neue Epoché

Die Auflésung des Transzendentalen

Ein anderes ,,Denken des Gleichen“?

Ausblick

Verzeichnis der verwendeten Siglen
Literaturverzeichnis
Personenverzeichnis
Stichwortverzeichnis

\m 16.01.2026, 10:02:12.

109
115
123

135
138

147
152
157

162
170
175

181
182
185
190
197
201
211
212

221
222


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Zu Beginn mochte ich allen danken, die dazu beigetragen haben,
daB die vorliegende Arbeit kein bloBer Monolog gebleiben ist: den
Studentinnen und Studenten des Universitétsstreiks von 1989, die
meine Tatigkeit am Philosophischen Institut der Freien Universitét
Berlin ermoglicht haben; meiner Kollegin Undine Eberlein fiir un-
sere gemeinsamen Seminare; Professor Prucha fiir seine Bereit-
schaft zum Gesprich; Britta Scholze und Andrea Zink fiir die re-
gelmiBige und intensive Auseinandersetzung mit meinem Text;
allen Freundinnen und Freunden, die mich in den letzten Jahren
begleitet und unterstiitzt haben, vor allem Rudolf Schmitt, Iris
Hermann und Martina Lenze. Fiir die finanzielle Hilfe bei der
Drucklegung danke ich Fritz und Liselotte Kern, Marlies und
Franz-Josef Roedig, meinem Bruder Christoph, sowie Ulrich
Schop und Barbara Hoffmann.

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

,»Je pense que ’eevre, immense, de Sartre, que son action po-
litique marqueront une epoque. [...] Je n’accepterai jamais que
I’on compare [...] le petit travail de défrichement historique et
méthodologique que j’ai entrepris avec une cevre comme la si-
enne.” (Foucault)

Im Vorwort zur Ordnung der Dinge schreibt Foucault, daB sein
Buch aus dem Lachen iiber einen Text von Borges entstanden sei.
Der Text zitiere ,,eine gewisse chinesische Enzyklopadie der Tie-
re”, so unverstindlich und seltsam angeordnet, da3 sie uns ,,mit
einem Sprung® an die ,,Grenze unseres Denkens* fiihre. Foucault
stellt daraufhin die Frage, die als ein grundsétzliches Movens sei-
nes Werkes gelten kann: ,,Was ist also fiir uns unméglich zu den-
ken und um welche Unmoglichkeit handelt es sich? (*MC 7)!

Der Text von Borges spiegelt eine Intention der Ordnung der
Dinge: Diese Schrift soll uns in dasselbe Erstaunen versetzen,
denn sie fiihrt - als ein bedeutendes Buch der franzdsischen Philo-
sophietradition - eine Weise des Denkens vor, die aus der Sicht ei-
ner Philosophie wie z. B. derjenigen Sartres als ein ,logischer
Skandal“ erscheinen muf}.2 Die Ordnung der Dinge versucht Gren-
zen zu verschieben, nicht zuletzt mit dem Ziel, dasjenige Denken,
aus dessen Perspektive sie als Unmoglichkeit erscheint, selbst als
ein nicht mehr mogliches, d. h. als historisch tiberholtes zu erwei-
sen. Verglichen mit Werken wie Sartres Das Sein und das Nichts
oder die Kritik der dialektischen Vernunft erweckt die Ordnung
der Dinge den Eindruck des grundsitzlich Neuen, Andersartigen
und provoziert eine Frage, die auch am Beginn dieser Untersu-
chung stand: Warum war es im Frankreich der sechziger und sieb-
ziger Jahre nicht mehr moglich, im Stil Sartres zu denken? Aus
welchem Grund wurde eine solche Philosophie plétzlich als un-
zeitgemaD betrachtet und warum lassen sich seitdem offensichtlich
eher mit Foucault als mit Sartre Theorien entwickeln?

I Von mir selbst vorgenommene Ubersetzungen sind im folgenden mit einem
Sternchen markiert.
2 Vgl. Sartre, Jean-Paul Sartre répond, 1966: 95

11

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Foucault ist oft - und nicht ohne sein Zutun - als ‘Uberwinder’
Sartres stilisiert worden. So heiflt es z. B. unter dem Stichwort
»~Foucault im Dictionnaire des philosophes:

,Es ist zweifellos zu friih, den Bruch [rupture] zu wiirdigen, der durch
Michel Foucault ... in eine philosophische Landschaft eingefiihrt wurde,
die bisher durch Sartre dominiert war ...*3

Diese ,,rupture de génération entre Sartre et Foucault*4 ist evident
und sie ist oft zitiert worden. Sie schreibt sich ein in den ‘Gene-
rationswechsel’, den die ,,(Neo)Strukturalisten” in Frankreich auf
dem Gebiet der Theorieentwicklung ausriefen und mit einer brei-
ten Produktion einflufireicher philosophischer Texte begleiteten.
Doch die ,rupture de génération* ist mit Vorsicht zu behandeln,
denn sie ist auch eine durch die Medien gut unterstiitzte Inszenie-
rung gewesen. Die proklamierte scharfe Entgegensetzung der Po-
sitionen scheint zum Teil auf inhaltlicher Ebene keine Entspre-
chung zu finden; sie ist bei weitem nicht immer sachlich nachvoll-
ziehbar. Die ‘Revolution’ ist nicht zuletzt eine Geste, ein ironi-
sches Spiel.

Eine der Schwierigkeiten bei der Bestimmung der Positionen
liegt z.B. in Foucaults Strategie, sich eindeutigen Identifizierungen
zu entziehen. Foucault arbeitet mit ‘doppeltem Boden’: Er argu-
mentiert nicht normativ, seine Texte sind aber keineswegs wert-
neutral; er tibt nicht ‘Kritik’ im herkémmlichen Sinn, zielt aber auf
eine ‘kritische’ Wirkung seiner Texte und ebenso befindet er sich
in Opposition zu jener durch Sartre dominierten ,,philosophischen
Landschaft“, ohne sich inhaltlich auf eine solche Opposition fest-
legen zu lassen. Foucault will sich nicht (an-)greifbar machen,
weshalb er entweder bei scharfer, fiir jedermann offensichtlich ge-
gen Sartre gerichteter Polemik,’ diesen nicht beim Namen nennt
oder sich in ironisch falscher Bescheidenheit vor der GroBe Sartres

3 Dictionnaire des philosophes, Artikel Foucault: *941. Der Artikel wurde unter
dem Pseudonym , Maurice Florence* von Foucault und Frangois Ewald verfaBt.
Eigenartigerweise fehlt der zitierte Satz im Wiederabdruck des Artikels in den Dits
et ecrits (DE IV: 631ff), was vermuten 148t, daB er nicht von Foucault selbst ein-
gefiigt wurde.

4 Ferry, Le Quotidien, 14/15 avril 1990

5 In den polemischen Passagen der Texte aus den sechziger und frithen siebziger
Jahren sind z. B. die Attribute ,Naivitit“ und ,kleine Kinder“ fast immer an
Sartres Adresse gerichtet.

12

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beugt. Foucaults Methode der Abgrenzung besteht gerade darin,
einer direkten Konfrontation auszuweichen, sich auf eine andere
Ebene des Sprechens zu begeben und alles zu vermeiden, was ihn
in eine - wie auch immer geartete - Beziehung zu seinen ‘Gegnern’
setzen konnte. Daher erschien es lange Zeit wie ein Tabu, Sartre
und Foucault in einen Zusammenhang zu bringen, obwohl ein In-
teresse an dieser Verbindung bestand, das in den nichsten Jahren
sicher noch zunehmen wird.¢

Wenn die vorliegende Arbeit Sartre und Foucault verbindet, so
tut sie dies in einem philosophietheoretischen Interesse. Es geht
hier um zwei Konzepte von ‘Philosophie’, die sich - aus den ge-
nannten Griinden - nicht in einem einfachen Sinn ‘vergleichen’
lassen. Es 148t sich aber, wie ich zeigen werde, das jeweils eine
Konzept durch das andere denken und auf seine Grenzen hin be-
fragen. Das Verfahren der Untersuchung bleibt dabei weitgehend
theorie- und textimmanent. Die gesellschaftliche Situation in
Frankreich, die politischen Kampfe, die Auseinandersetzung um
den Marxismus und personliche Zwistigkeiten in den Pariser In-
tellektuellenzirkeln sind Hintergrund, nicht aber der Gegenstand
dieser Arbeit. Die Arbeit vertritt die These, da3 sich der Konflikt
Sartre/Foucault sachlich aus der Kritikfigur der ,,.Doppel”“ in
Foucaults Ordnung der Dinge herleiten 148t und daB diese Figur
zugleich erklért, was Foucault und Sartre philosophisch voneinan-
der trennt.

Den Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit bildet das neunte
Kapitel der Ordnung der Dinge. Unter allen Texten Foucaults

6 In Frankreich war diese Parallele vor allem beziiglich des politischen Engage-
ments und der Rolle des wortfuhrenden Intellektuellen von Interesse. So kommt
Eribon in seiner Biographie iiber Foucault immer wieder auf Sartre zuriick
(Eribon, Foucault, 1991; vgl. auch Mauriac, Le temps immobile 111, 1976); Co-
lombel verbindet die beiden ebenfalls biographisch (Colombel, Brumes de mémoi-
re, 1990: 1153ff) und unternimmt an anderer Stelle einen eher generalisierenden
Vergleich (Colombel, Foucault et Sartre, 1987). Eine inhaltliche Auseinanderset-
zung versuchen Verstraeten (Sartre und Foucault, 1988), Knee mit mehreren Ar-
beiten (Le cercle et le doublet: Note sur Sartre et Foucault, 1990, Le probléme
politique chez Sartre et Foucault, 1991), Howells (Sartre and the deconstruction
of the subject, 1992) und Vogt (Sartres Wieder-Holung, 1995). Zahlreiche einzel-
ne und verstreute Hinweise auf Gemeinsamkeiten oder Differenzen finden sich
immer wieder in der Sekunddrliteratur.

13

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bietet diese Passage den stdrksten (impliziten) Bezug auf Sartres
Philosophie und bietet die tragfahigsten Thesen fiir eine inhaltliche
Auseinandersetzung. Es gibt Hinweise darauf, da8 das Manuskript
zu Les mots et les choses einige Seiten zu Sartre enthielt, die
Foucault in der Druckfassung zuriickgenommen hat.” Die Tilgung
dieser Passagen entspricht der oben erwédhnten Strategie, Opposi-
tionen unsichtbar zu machen und wirft zugleich ein Licht auf die
Rolle, die Sartre in der Ordnung der Dinge spielt: Wenn Foucault
Textstiicke iiber Sartre streichen konnte, so vermutlich deshalb,
weil Sartre fiir ihn von anderer Bedeutung war, als z. B. Hegel,
Marx, Husserl und Freud, deren Namen im neunten Kapitel fallen.
An einer Stelle heiBt es mit deutlicher Anspielung auf Sartre und
die Marxisten: ,,... ihre ungewollte Tiefe ist, da} sie mit dem Fin-
ger auf die moderne Seinsweise des Denkens zeigen.“ (OD 396)
Dieser Satz konnte als Motto dienen, denn er bezeichnet genau die
Funktion, die Sartre zukommt: seine Philosophie erweist sich als
Ausdruck der Struktur des ,modernen Denkens“, und sie dient
Foucault als ‘Lupe’ in seiner Diagnose. Sartres Hang zu extremen,
‘holzschnittartigen’ Thesen, machen ihn zur bevorzugten Ziel-
scheibe von Foucaults Geringschitzung, gleichzeitig eignen sich
diese Thesen aber dazu, die modemne ,.episteme* in grober und
vergroflerter Form sichtbar werden zu lassen. Im Gegensatz zu
Merleau-Ponty z. B., der Foucaults Denken geprégt hat, ist Sartre
fiir Foucault nicht von inhaltlich theoretischer Bedeutung. Gerade
deshalb kann Sartre die doppelte Rolle einnehmen, eindeutiger
Punkt der Abgrenzung und unsichtbares Instrument der Analyse
des ,,modernen Denkens“ zu sein, und genau diese Verflechtung
macht die Konfrontation von Sartre und Foucault interessant.

Im neunten Kapitel der Ordnung der Dinge vertritt Foucault
seine bekannte These vom ,Menschen“ als einer untergehenden
epistemischen Formation und schildert das moderne, im ,,anthro-

7 In den Diskussionsbeitragen einer Pariser Foucault-Tagung vom Januar 1988
findet sich dieser Hinweis: ,,Raymond Bellour signale ... que des pages concernant
Sartre ont été otées de la version définitive des Mots et les Choses“ (s. Michel
Foucault philosophe, 1989: 53). Auf meine Anfrage hin bestitigte Raymond Bel-
lour, diese Seiten bei der Lektiire des Manuskriptes gelesen zu haben. Nach Aus-
kunft von Foucaults Verleger bei Gallimard, Pierre Nora, waren die fraglichen
Passagen schon in den Druckfahnen zu Les mots et les choses nicht mehr enthal-
ten, vom Manuskript selbst fehlt jede Spur.

14

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pologischen Schlaf* befangene Denken als eine aporetische Kon-
stellation selbstbeziiglicher Endlichkeit, die sich bestdndig in ver-
schiedene ,,Doppel* verstrickt. Ein grofler Teil meiner Arbeit be-
faft sich mit diesem Problem der Doppel, wobei ich nicht in erster
Linie der in ihnen angesprochenen Auseinandersetzung mit der
von Hegel ausgehenden dialektischen Tradition folge, sondern
mich auf die bisher weniger behandelten Aspekte ihres Bezugs zur
Phinomenologie konzentriere.® Aus dieser Perspektive 14ft sich
unter anderem zeigen, daf ,,Foucaults Bild des philosophischen
Diskurses der Moderne* nicht nur, wie Herbert Schnidelbach
meint, ,,das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion® ist,®
sondern in wesentlichen Teilen ebenso auf die von Kant aus-
gehende erkenntnistheoretisch-transzendentalphilosophische Pro-
blemlage zutrifft.

Uber Foucaults Andeutungen hinausgehend, werde ich die The-
se von den Doppeln und dem modernen ,,Denken des Gleichen*
direkt auf Sartre und einen Teil der phdnomenologischen Tradition
beziehen. Mit dieser Konfrontation geht es nicht darum, eine Dis-
kussion zu rekonstruieren, die nicht stattgefunden hat. Es kommt
vielmehr darauf an, in der direkten Anwendung auf Kant, Husserl
und Sartre zu verstehen, was die Doppel iiberhaupt bedeuten, ver-
schiedene Sinndimensionen dieses Schemas zu entfalten und seine
Tragféhigkeit als Erklarungs- und Kritikmodell zu erproben. Die-
ses Vorhaben ist von der These geleitet, daB sich mit Hilfe von
Foucaults Diagnose des ,,modernen Denkens* einige Problemkon-
stellationen der phanomenologischen Theorie in der Logik ihrer
Entwicklung nachzeichnen und erkldren lassen, die ihrerseits zu
einem besseren Verstindnis der Philosophie Sartres beitragen
konnen. Gleichzeitig formuliert das Modell Foucaults generelle
Bedenken gegen den philosophischen Anspruch des phinomeno-
logischen Verfahrens.

8 Foucaults Aussagen zur Phanomenologie sind sparlich und schwer zu entschliis-
seln. Dementsprechend gibt es zum Thema ,,Foucault und Phanomenologie* we-
nig Literatur: s. Waldenfels, Foucaults Versuche zu einer ‘Verwindung' der Phd-
nomenologie, 1983; Waldenfels, Verstreute Vernunft. Zur Philosophie von M.
Foucault, 1986; Lebrun, Zur Phdnomenologie in der Ordnung der Dinge, 1991.
Einige Hinweise geben auch Dreyfus/Rabinow, Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik, 1987 und Deleuze, Foucault, 1987.

9 Schnidelbach, Das Gesicht im Sand, 1989: 240

15

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die in der Ordnung der Dinge beschriebenen Doppel eréffnen
eine Vielfalt von Interpretationsmoglichkeiten. Daher werden sie
sich auf verschiedenen Ebenen wiederfinden; ich verstehe sie 1.
als Ausdruck methodischer Probleme innerhalb der Phdanomenolo-
gie, 2. als Ausdruck theoriekonstitutiver Probleme zwischen den
Disziplinen Phdnomenologie und Ontologie, 3. als Beschreibung
einer ambivalenten ‘modernen’ Ontologie. Dariiberhinaus sind die
Doppel 4. ein treffendes Bild fiir die strukturelle VerfaBtheit eines
,Denkens des Gleichen“, in dem die Kategorien von Identitit und
Differenz in ein besonderes Verhiltnis zueinander gesetzt sind.

Doch der Erkldarungsanspruch, den diese Arbeit an Foucaults
Modell stellt, reicht weiter. Wenn ich nach einer genaueren
‘Bedeutung’ der Doppel suche, so deshalb, weil sich aus ihnen be-
greifen 14Bt, was den ,,Bruch® Foucaults mit einer Philosophie im
Stil Sartres notwendig machte und worin dieser ,,Bruch iiberhaupt
besteht. Unter dem Aspekt ihrer inhaltlichen Aussage betrachtet,
sind die Doppel Foucaults nicht unbedingt neu. Sie entsprechen
tendenziell den schon von Merleau-Ponty, Lyotard und Derrida
jeweils auf verschiedene Weise geduBlerten Bedenken gegen un-
bewiltigte Ambivalenzen in der Phanomenologie.' Das Besonde-
re an Foucaults Behandlung des Themas ist jedoch, daB in ihr die
Aussagen zur Phdnomenologie mit dem Versuch zusammenfallen,
einen historisch-epistemischen ‘Bruch’ festzustellen und auf eine
vollkommen andere Art zu denken. So verbinden sich im Thema
der Doppel die Analyse einer Problemstellung mit dem Ansatz zu
ihrer Bewiltigung in einer neuen Methode.

In dem fiir meine Untersuchung zentralen (Doppel-)Verhiltnis
von Empirischem und Transzendentalem geht es um ein Konstitu-
ens des philosophischen Diskurses der Moderne: um die Beriih-

10 vgl. z. B. Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten, 1984; Lyotard, La
Phénoménologie, 1954; Derrida, ‘Genesis und Struktur’ und die Phdnomenologie,
1976; Le probléeme de la génése dans la philosophie de Husserl, 1990 (der Text
stammt von 1953/54 und wurde 1990 erstmals veroffentlicht). S. dazu auch Eng-
lert, Wie schlachtet man heilige Kiihe? Lyotards und Derridas frithe Phdnomeno-
logie-Rezeption, 1994. Waldenfels verweist dariiberhinaus auf Ahnlichkeiten von
Foucaults Analyse mit Vuillemins Studie L 'héritage kantien et la révolution
copernicienne, in der Husserls Denken als ein ProzeB unaufhérlicher Verschie-
bungen beschrieben wird (s. Waldenfels, Phdnomenologie in Frankreich, 1987:
525f, 557f; zu Parallelen zwischen Foucault und Merleau-Ponty, s. dort: 558).

16

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung des Zeitlosen mit dem Aktuellen, die Verbindung von Ratio-
nalitdt und Geschichte.!' Der unterschiedliche Umgang mit dieser
Verbindung macht die Differenz zwischen Sartre und Foucault
aus, und es wird sich zeigen, dal Foucaults Methode der Hi-
storisierung einen Versuch darstellt, die Widerspriichlichkeit des
,,modernen Denkens* aufzul6sen.

Foucaults Ansatz ist in sich ambivalent: seine archdologische Un-
tersuchung hat, wo sie ihre eigene Epoche beschreibt, einen sy-
stematischen und kritischen Anspruch, der nicht unbedingt als sol-
cher auftreten darf. Oben wurde gesagt, dafl sich in der Behand-
lung der Doppel die Analyse einer Problemstellung mit einer ande-
ren Art zu denken verbindet. Da diese ‘andere Art’ darin besteht,
die Problemanalyse nur noch in Form einer neutralen historischen
Beschreibung vorzunehmen, wird nachtrdglich das (inhaltliche)
Problem unkenntlich, fiir das das Verfahren der Historisierung ei-
ne Losung darstellt. Foucault zieht sich auf einen deskriptiven Ge-
stus zuriick und reduziert mit dem Anspruch an Wahrheit auch den
an Kritik, da er seine Gegenstinde nicht mehr unter der Option
wahr/falsch betrachtet.'2? Daneben 14t er aber im polemischen Stil
und der Proklamation einer neuen Epoche des Denkens eine deut-
liche Ablehnung des ,,modernen Denkens* erkennen. Die Ordnung
der Dinge legt so ihre Lektiire als Kritik nahe und verbietet sie
gleichzeitig. Wie ist mit dieser Ambivalenz umzugehen?

Der innere Zusammenhang von Foucaults Versuch eines
‘anderen Denkens’ mit der in der Ordnung der Dinge beschriebe-
nen Problemkonstellation der Modemne laBt sich nur begreifen,
wenn man - iiber Foucaults Selbstverstindnis hinausgehend - die
Doppel als systematisch und normativ motivierte Kritik und die
Aussagen zur Phanomenologie als Phdnomenologiekritik versteht.
Nur unter dieser Bedingung gelingt es auch, eine inhaltlich frucht-
bare Konfrontation mit Sartre herauszuarbeiten.!* Da ich in meiner

11 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, *1986 : 65ff

12 Vgl. Lebrun 1991: 26; Dreyfus/Rabinow 1987: 55. ,Kritik wiirde Foucault
sein Verfahren allenfalls - in Anlehnung an Kants Fragestellung - als Untersu-
chung der Grenzen und der (historischen) Bedingungen von Wissen nennen.

13 Es mag an manchen Stellen in dieser Untersuchung scheinen, als wiirden die
Gegensiitze - zwischen Sartre und Foucault oder zwischen den Seiten der Doppel -
unnotig verschérft und der Hinweis auf eine mogliche Vermittlung ausgelassen.

17

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untersuchung der Doppel auf die Problemkonstellation zuriickge-
hen will, die fiir Foucault den Bruch mit der Generation Sartres
notwendig machte, muB3 ich den Rahmen seiner methodischen
Selbstbeschrankung beziiglich des Anspruchs an Kritik und an sy-
stematische Erklarung verlassen, seinen Aussagen eine Eindeutig-
keit unterstellen, die Foucault gerade zu vermeiden suchte und
seine Intention gleichsam ‘von auBlen’ beschreiben. Daher werde
ich Foucaults Methode nicht imitieren und an vielen Stellen das
‘Neue’ und Eigentiimliche an ihr nicht von ihrer eigenen Begriff-
lichkeit her erkldren. Wenn es in dieser Arbeit darum geht, Sartres
Philosophie aus der Perspektive von Foucaults Analyse zu be-
trachten, so ist dies nur sinnvoll, wenn diese Analyse umgekehrt
aus der Perspektive ‘Sartres’ nachvollzogen wird.

Die vorliegende Arbeit gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil
thematisiert das Verhiltnis von Sartre und Foucault zur Phanome-
nologie. Er beginnt mit einer Auslegung der Doppel empi-
risch/transzendental und Cogito/Ungedachtes aus der Ordnung der
Dinge, die ich in ihrer Anwendung auf Kant, Husserl und mit Be-
zug auf Foucaults unverdffentlichte Introduction a I’anthropologie
de Kant auf die in ihnen enthaltene Phanomenologiekritik hin un-
tersuche (Kap. 1). In einem zweiten Schritt werde ich zeigen, in
welcher Weise Sartres Umgang mit der Phdnomenologie, die theo-
retischen Grundlagen seiner Existenzphilosophie und seine Phé-
nomenbeschreibungen von der Logik der Doppel bestimmt sind
(Kap. 2). In diesem Teil der Arbeit wird die Philosophie Sartres
unter systematischem Gesichtspunkt betrachtet. Es geht um Ver-
hiltnis von Ontologie und Phidnomenologie in Sartres Denken
(Kap. 2.2), sowie um das Verhiltnis von Existenz und Essenz.
Sartres Bestimmung der ,mauvaise foi“ aus Das Sein und das
Nichts und der , Knappheit aus der Kritik der dialektischen Ver-
nunft werden als Phanomenanalysen diskutiert, an denen sich ex-

Ich habe mich fiir diese ‘iiberzeichnende’ Lesart entschieden, weil nur sie in der
Lage ist, die Probleme, um die es geht, in aller Deutlichkeit ans Licht zu bringen
und weil Foucaults Denken selbst sich in der Form der Abgrenzung entwickelt
und daher meist auf einer - teilweise nachtriglich verleugneten - Opposition be-
ruht.

18

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

emplarisch Probleme der Sartrischen Philosophie und des
,modernen Denkens* aufzeigen lassen (Kap. 2.4).

Am Ende dieses ersten Teils steht ein Exkurs, in dem ich mich
mit Foucaults frithen Schriften Le réve et [’existence, Maladie
mentale und Histoire de la folie befasse. Hier versuche ich - immer
noch in der Perspektive der Phanomenologiekritik - die Griinde,
die Foucault zu seiner Abkehr von einem Philosophietypus phé-
nomenologischer Tradition gefiihrt haben konnten, immanent aus
der Entwicklung seiner frithen Schriften abzuleiten (Kap. 3).

Der zweite Teil der Arbeit thematisiert, was in der Phinome-
nologie immer schon mitgedacht ist: den philosophischen Begriff
des Subjekts. Ich greife auf die ‘postmoderne’ Subjektkritik zu-
riick (Kap. 1) und gebe eine breite Interpretation von Sartres Kon-
zeption von Subjektivitdt, die urspriinglich auf einer Kritik der
BewuBtseinsphilosophie aufbaut (Kap. 2). DaB3 in Sartres Modell
einer ‘nicht-identischen Identitdt’ eine ,,Dezentierung* des philo-
sophischen Subjekts stattfindet, hat in letzter Zeit einige Kom-
mentatoren dazu veranlaBt, Sartre Vorldufer der ‘Postmoderne’ zu
lesen. Die vorliegende Arbeit begriindet dagegen, warum Sartres
‘Dezentrierung’ fiir die postmoderne Subjektkritik nicht ausreicht.

Aus dem Thema der Kritik am Subjekt entwickelt dann das
dritte Kapitel des zweiten Teils Uberlegungen zu Foucaults Me-
thodik. Ich werde zeigen, inwiefern sich das Verfahren der Dis-
kurs- und Machtanalyse als Transformation eines bewuBtseins-
philosophischen Modells verstehen 148t und frage nach den Griin-
den und den Grenzen des mit diesen Verfahrensweisen verkniipf-
ten Philosophiebegriffs.

19

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erster Teil:
Phinomenologie



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Foucaults Kritik der Phdnomenologie in der
,,Ordnung der Dinge*

1.1. Die moderne Endlichkeit als ein ,, Denken des Gleichen“

,,Die phdnomenologische Beschreibung sucht die Bedeutung des
Endlichen im Endlichen selbst.“! So charakterisiert Emmanuel
Lévinas das fur ihn grundlegende Merkmal der Phédnomenologie.
Sie sei, sagt er an anderer Stelle, das ,,Paradox eines Idealismus
ohne Vernunft“,2 d. h. ohne Bezug zu einem Absoluten. Als nach-
kantische Philosophie zeichne sie sich aus durch die Unabhéngig-
keit des Endlichen vom Unendlichen, durch eine Identifizierung
von Erfahrung und Vernunft.

Diese Bestimmung der Phanomenologie trifft sich mit derjeni-
gen, die Michel Foucault im neunten Kapitel seiner Ordnung der
Dinge fur das ,,moderne Denken“ gibt, wenn er schreibt:

,-.. unsere Kultur [hat] die Schwelle, von der aus wir unsere Modernitét
erkennen [reconnaitre], an dem Tag tiberschritten, an dem die Endlichkeit

in einem unbeendbaren Bezug zu sich selbst gedacht worden ist.“ (OD
384)

Was soll diese Rede von ,,Endlichkeit und ,,Modernitit*“ bedeu-
ten, und was hat die Phdnomenologie damit zu tun? Foucaults
Ordnung der Dinge nennt sich ,,Eine Archdologie der Humanwis-
senschaften. Es ist der Versuch, diejenigen Regeln aufzudecken,
nach denen sich zu verschiedenen Zeiten die Dinge und das Wis-
sen iiber die Dinge geordnet haben. Dabei verwischt Foucault die
Trennung, die wir gemeinhin zwischen der ,,Ordnung der Dinge*
und der ,,Ordnung des Wissens* machen wiirden und operiert
stattdessen mit einer Sprache, die nicht mehr deutlich zwischen
Wissen und Gegenstand des Wissens unterscheidet.? Gefragt ist,
,von wo aus Erkenntnisse und Theorien moglich gewesen sind,

I Lévinas, Von der Besch_reibung zur Existenz, 1983/°1992: 53.

2 A.a.0.: 62; u. ders. Uberlegungen zur phianomenologischen ‘Technik’, 31992:
86.

3 Zu Griinden dieser Methode s. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.2 u. Teil 2, Kap. 3.3.

23

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstituiert hat“
(OD 24). Fiir die abendldndische Kultur vom 17. bis zum 20. Jahr-
hundert legt Foucault drei Epochen und zwei groe Briiche in den
Wissensformationen (epistemen) fest, Umwilzungen, die zu einem
vollig anderen Denkstil in der jeweils folgenden Zeit fiihrten.
Hatte die Renaissance ihr Wissen nach den Prinzipien der
»Ahnlichkeit* geformt und die Klassik nach denen der ,,Reprisen-
tation, so steht das moderne Denken, dessen Beginn Foucault
zwischen 1775 und 1825 datiert, unter dem Paradigma des
»,Menschen*: es ist durch eine Art , Selbstreflexivwerden des
Wissens charakterisiert, das in den vorhergegangenen Zeiten nicht
moglich gewesen wire. Das Subjekt der Reprisentation, das im
klassischen Diskurs unsichtbar blieb, tritt jetzt ins Zentrum:

»Erst als ... jener klassische Diskurs erlischt ... erscheint in der tiefen Be-
wegung einer solchen archiologischen Verdnderung der Mensch mit sei-
ner nicht eindeutigen Position als Objekt fiir ein Wissen und als Subjekt,
das erkennt: Unterworfener Souverin, betrachteter Betrachter. (OD 377)

Genau hier ist die eingangs angesprochene ,,Endlichkeit* zu ver-
orten, sie gilt als Strukturbestimmung einer Epoche und ist aufs
engste mit dem Paradigma des Menschen verkniipft; der moderne
Mensch ist ,,nur als Gestalt der Endlichkeit moglich® (OD 384).
Aus der klassischen Analyse der Reprasentation wird, Foucault zu-
folge, nun eine ,,Analytik der Endlichkeit".

Gemeinhin versteht man Endlichkeit als Begrenztsein und Be-
dingtsein, als ‘Nicht-Grund-seiner-selbst-Sein’.> Diese Lesart wird
zundchst auch in der Ordnung der Dinge nahegelegt: Der Mensch
ist

... durch die Arbeit, das Leben und die Sprache beherrscht ... Alle In-
halte, die sein Wissen ihm als ihm #duBerlich und élter als seine Ent-

stehung enthiillt, antizipieren ihn, iiberpfropfen ihn mit ihrer Festig-
keit ... (OD 378f)

Doch zu dieser Endlichkeit als Grenze von auflen, als ,,limite con-
créte”, tritt eine zweite, die in einem ,,bestimmten Sinne dieselbe

4 Vgl. OD 273. Das Ende des ,,modernen Zeitalters* setzt Foucault um 1950 an,
vom ,modernen* Denken ist also das heutige, ,,zeitgendssische” zu unterscheiden
(s. Foucault, Uber verschiedene Arten Geschichte zu schreiben, Interview mit
Bellour, 1967: 174).

5 Vgl. z. B. Frank, Was ist Neostrukturalismus?, 1983: 116.

24

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist“ und dennoch ,radikal eine andere” (OD 380): Endlichkeit als
,finitude fondamentale (MC 326), als derjenige Horizont, von
dem aus das Erscheinen jener Positivitdten moglich wird, die den
Menschen begrenzen, denn jede ,,dieser positiven Formen, in de-
nen der Mensch erfahren kann, daB3 er endlich ist, ist ihm nur auf
dem Hintergrund seiner Endlichkeit gegeben* (OD 380). Hier ist
unschwer das Muster einer ,.kopernikanischen Wende* wiederzu-
erkennen mit ihrer Riickwendung auf das Subjekt als einzigem
Ausgangspunkt der Erkenntnis und mit dem in ihr angelegten
Wechselspiel einer gleichzeitigen Ent- und Erméchtigung, wie die
Formel vom ,,unterworfenen Souverdn“ andeutet. Unterworfen ist
er, weil ,,das Sein des Menschen durch Positivititen bestimmt
wird“, souverdn, weil es immer ,,das endliche Sein ist, das jeder
Bestimmung die Moglichkeit gibt, in ihrer positiven Wahrheit zu
erscheinen* (OD 405).

Es scheint auch, als sei der Beginn des modernen Denkens eng
an die Kantische Frage nach den ,,.Bedingungen der Moglichkeit*
gekniipft.¢ Das Besondere an dieser Frage ist, da3 sie immer zu-
gleich auf die Grenzen und die Grundlagen zielt. Indem Kant nach
den Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung fragt und die
Grenzen unserer Erkenntnis zur Grundlage jeden moglichen Wis-
sens macht, hat er tatsdchlich jene Figur vorbereitet, die in der
Ordnung der Dinge als ,,Analytik der Endlichkeit beschrieben ist.
Wenn Foucault allerdings das Kantische Motiv in einer so engen
Verbindung mit Endlichkeit faBt, zitiert er implizit die fundamen-
talontologische Auslegung Kants durch Heidegger. Von Kant aus
ist es ndmlich nicht zu verstehen, warum die Grenzen der Erkennt-
nis das Wissen begriinden sollen oder warum, wie Dreyfus und
Rabinow iiberspitzt reformulieren, der Mensch ,,kraft seiner Ver-
sklavung Souverén ist“.” Diese ‘negativistische Lesart’, in der die
Begrenzung gleichzeitig Begriindung (nicht blo Grundlage) ist,
kommt erst durch Heideggers Interpretation hinzu, die Seinsver-
standnis und Endlichkeit in eins setzt. Nach Heideggers Kantinter-
pretation besteht die Endlichkeit des Menschen in seiner Angewie-
senheit auf Gegenstinde. Genau dieser Mangel begriindet das

6Vvgl. z. B. OD 378.
7 Dreyfus/Rabinow 1987: 54 (Hervorhebung A R.).

25

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seinsverstehen und wird damit zur Grundlage der Metaphysik.? In
der Verbindung von Begrenzung und Begriindung liegt somit das,
was als Negativitdt der Moderne m. E. weit iiber Kant hinausgeht.

Foucaults eigene Position ist damit nicht bezeichnet, denn was
bei Heidegger als existentielle Wahrheit formuliert ist, fungiert in
der Ordnung der Dinge als blofle Symptomatologie, als Diagnose
einer Epoche, die in einer bestimmten ,episteme* gefangen ist.
Das neunte Kapitel 148t sich demnach auch als eine Persiflage auf
Heidegger lesen.’

Da Endlichkeit mit dem Selbstreflexivwerden des Wissens zu-
gleich den Sinn von positiver Grenze und fundamentalem Ermog-
lichungsgrund annimmt, wird sie ein ,,Denken des Gleichen. Der
Boden, von dem Erkenntnis ausgeht, ist identisch mit dem, was
erkennt und dem, was erkannt wird. Immer wieder betont
Foucault, das Endliche werde in sich selbst festgemacht (OD 379),
»von ihm selbst ausgehend gedacht (OD 384), es erwidere sich
von ,.einem Ende der Erfahrung zum anderen ... auf sich selbst*
(OD 381). So bekommt Endlichkeit, wie in der Bestimmung von
Lévinas, den Sinn vollkommener Immanenz, des Verlusts des Ab-
soluten. Anders als in der ,,Klassik, von der Foucault, spricht und
zu der hier auch noch Kant gezéhlt werden miifite, stellt die mo-
derne Erfahrung die ,,Endlichkeit nicht mehr ins Innere eines Den-
kens tiber das Unendliche* (OD 382).'° Damit &ndert sich ihre
Qualitit, sie ist durch kein Anderes mehr beschriankt, unserer Exi-
stenz wird, wie es in einem anderen Text heiflt, die ,,Grenze des
Unbegrenzten* genommen.!!

Aus der Logik dieser absoluten Endlichkeit entwickelt Foucault
das zentrale Bild, mit dem er die Moderne beschreibt: das Bild des
Doppels, bzw. der Dublette. Wenn auch die Seiten des sich auf
sich selbst beziehenden Wissens gleich sind, so sind sie doch nicht

8 Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 51989: 21,229 u. a.
9Kevin Hill spricht explizit von einer Kritik Foucaults an Heidegger, macht diese
aber an der hermeneutischen Methode und an den Dubletten fest, nicht an der
Analytik der Endlichkeit selbst (s. Kevin Hill, Foucaults critique of Heidegger,
1989). Foucaults ,,Bewertung“ Heideggers in diesem Punkt ist schwer einzuschét-
zen, zumal er ihn auch positiv erwahnt (s. z. B. OD 402).

10 Vgl. Lévinas, Uberlegungen ...: 86.

' Foucault, Vorrede zur Uberschreitung, 1987: 30.

26

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vollkommen identisch. ,Limite concréte” und ,(finitude fonda-
mentale” verschmelzen zu einer Endlichkeit, die ,,dieselbe* und
doch je ,radikal eine andere* ist.'? Und eine Endlichkeit ohne Un-
endliches ist ,,zweifellos eine Endlichkeit, die nie beendet ist und
die stets im Verhiltnis zu sich selbst eingeriickt ...“ bleibt (OD
446). So geht durch das ,,Gleiche“ ein nicht zu kittender Rif3. Weil
seine Bestandteile ,Identitdt und ... Unterschied“ sind, weil die
Differenz von Faktischem und Fundamentalem noch gilt, weil das
Gleiche Subjekt und Objekt, Grundlage und Begrenztheit ist, ver-
strickt sich das moderne Denken - so Foucaults zentrale These - in
verschiedene ,,Doppel“, die zusammen ein ,,anthropologisches
Viereck® bilden:

,Die Verbindung der Positivititen mit der Endlichkeit, die Reduplizie-
rung des Empirischen im Transzendentalen, die stindige Beziehung des
Cogito zum Ungedachten, der Riickzug und die Wiederkehr des Ur-
sprungs definieren fur uns die Seinsweise des Menschen.* (OD 404)

Ein ,,Doppel* oder ein Double ist eine Zwillingsgestalt. Es hat eine
eigene Identitdt, ist unterschieden und doch nicht unterscheidbar
von seinem Ebenbild. Ein Double kann - wie ein Schauspieler, der
sich in einer Rolle ‘doubeln’ 148t - fur ein anderes einspringen,
seine Aufgaben iibernehmen. Es kann aber ebensogut als
,,doublure* gelesen werden, als Faltung, als Innenseite eines AuBe-
ren.

Damit changiert das Bild, das Foucault benutzt, genauso wie
das, was es verbildlichen soll: Es bezeichnet entweder zwei Ver-
schiedene, die aufgrund ihrer Ahnlichkeit nicht auseinandergehal-
ten werden konnen, oder ein Ganzes mit zwei verschiedenen aber
nicht voneinander trennbaren Seiten.

Es gehort nun zu den zahlreichen interpretatorischen Schwie-
rigkeiten des 9. Kapitels der Ordnung der Dinge, die Rolle der
Endlichkeit im Verhiltnis zu den anderen Doppeln zu bestimmen.
Einmal tritt sie ndmlich als Grundlage der Reduplizierungen auf (s.
OD 381), ein anderes Mal nur als eine Seite innerhalb des anthro-
pologischen Vierecks. Dementsprechend divergieren auch die
Wiedergaben der Kommentatoren. Wahrend Dreyfus und Rabinow
die ,,Analytik der Endlichkeit* als Basis interpretieren, von der aus

12vgl. OD 380; MC 326.

27

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich die anderen Aspekte als drei Dubletten ableiten lassen,!? nennt
Waldenfels einen ,,vierfachen Verdoppelungsvorgang®.'* Tatséch-
lich spricht Foucault aber nicht von drei oder vier Doppeln, son-
dern nur von einer empirisch/transzendentalen Dublette. Anson-
sten ist jeweils von einem Doppel, oder von Doppeln in zahlenmé-
Big unbestimmtem Plural die Rede, etwa im Titel ,,L’homme et ses
doubles®. Ebenso schwierig ist die Bestimmung des Verhiltnisses
der einzelnen Doppel untereinander. Da sie verschiedene Aspekte
derselben Struktur bezeichnen, verwischen sich ihre Grenzen und
Zusténdigkeitsbereiche. Sicher scheint mir jedoch, dafl die sich
durchdringenden Seiten des Vierecks alle auf der Struktur von
Selbstbeziiglichkeit basieren. Sie ist die gemeinsame Grundlage
aller Doppel, und weil ,Endlichkeit“ die Metapher fiir diese
Struktur bildet, fungiert sie sowohl als Basis, als auch als einzelnes
Moment.

Halten wir fest, dal Foucault (moderne) Endlichkeit nicht exi-
stentiell versteht, sondern strukturell, als ein , Denken des Glei-
chen®, das sich durch drei Charakteristika auszeichnet: durch Ne-
gativitat (weil es die Grenzen sind, die begriinden), durch /mma-
nenz (weil es um Endlichkeit ohne Unendliches geht) und durch
Ambivalenz (weil das Gleiche als identisch und verschieden ge-
setzt ist). Diese Figuren werden immer wieder auftreten, und sie
sind von zentraler Bedeutung fiir Foucaults Bestimmung der Pha-
nomenologie. Es ist dieses Spiel des reduplizierten Bezugs zu sich,
das Oszillieren der Seiten, um das seine Phidnomenologiekritik
kreist.

Da die Phidnomenologie in der Ordnung der Dinge unter den
Doppeln ,,empirisch/transzendental (OD 384 - 389) und ,,Cogi-
to/Ungedachtes” (OD 389 - 396) explizit angesprochen ist, werde
ich diese Aspekte im folgenden zunichst textimmanent nachzeich-
nen (Kap. 1.2. u. 1.3.) und anschlieBend deuten (Kap. 1.4. - 1.6.).
Welche Namen man den Doppeln gibt, ist dabei weniger relevant
als die generelle Tatsache, daB es immer um Differenzen gehen
wird, um das Setzen und das Vergessen von Unterschieden.

13 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1987: 55f; Fink-Eitel neigt zu derselben Interpretation
(s. Fink-Eitel, Foucault, 1989: 45).
14 vgl. Waldenfels 1987: 524.

28

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Die Trennung des Empirischen vom Transzendentalen

Phianomenologie tritt in Foucaults Beschreibung des modernen
Denkens zunéchst unter dem Titel der ,,analyse du vécu®, als Kri-
tik (contestation) zweier Diskurstypen auf, die er als ,Positi-
vismus“ und als ,,Eschatologie” bezeichnet. Positivismus und
Eschatologie sind flir Foucault Denkweisen, die sich aus der para-
doxen Problemkonstellation der ,,Analytik der Endlichkeit erga-
ben. Sie werden wiefolgt hergeleitet:

Eines der grofen Anliegen der Kantischen Philosophie ist es
gewesen, Empirisches und Transzendentales zu unterscheiden,
,,um die reine Form der der Erkenntnis vor Geschichte und Tat-
sdchlichkeit zu retten®.'s Fiir die nachkantische Wissenschaftsent-
wicklung beschreibt Foucault nun das Auftauchen zweier Analy-
semethoden, die genau diesen AusschluB des Empirischen wieder
riickgdngig machen: die Analyse der Natur des BewuBtseins, sei-
ner physiologischen Bedingungen und die Analyse der Geschichte
des BewulBtseins, seiner historischen Bedingungen.'¢ Der Untersu-
chung von Natur einerseits und Geschichte andererseits folgen
zwei Typen von Wahrheitsdiskursen: ein positivistischer und ein
eschatologischer. Diese beiden Diskurstypen erscheinen zwar als
Gegenstromungen, sie sind aber - so Foucault - ,archdologisch
nicht voneinander losbar (OD 387). Da sie ,.gleichzeitig empi-
risch und kritisch* sein wollen, vermischen sie sich, wofiir als Bei-
spiele Comte und Marx angefiihrt sind, auch untereinander:

,-.. ein Diskurs, der gleichzeitig empirisch und kritisch sein will, kann
nur positivistisch und eschatologisch in einem sein. Der Mensch erscheint

darin als gleichzeitig reduzierte und verheiBene Wahrheit. Die prakriti-
sche Naivitit herrscht darin ungeteilt.“ (*OD 387)

Foucault polemisiert hier offensichtlich in erster Linie gegen den
Marxismus, und vielleicht hat er die (marxistische) ,,Eschatologie*
nicht zuletzt deshalb in seine Herleitung aufgenommen, um spéter
in deutlicher Anspielung auf Sartre und Merleau-Ponty auch die

15 Dreyfus/Rabinow 1987: 57.
16 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1987: 57.

29

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»kiirzliche Anndherung von Phidnomenologie und Marxismus*
ironisch kommentieren zu kénnen.!?

Der Ordnung der Dinge zufolge entsteht nun die Phinomenolo-
gie, um gegen die ,prakritische Naivitdat“ von Positivismus und
Eschatologie ,,die vergessene Dimension des Transzendentalen
wiederherzustellen” (OD 387), und zugleich die in ihnen angelegte
Vermischung aufzuheben, bzw. anders zu vermitteln:

... das moderne Denken [hat] ... nicht vermeiden konnen, den Ort eines
Diskurses zu suchen, der weder zur Reduktion noch zur Verheifung ge-
hort: einen Diskurs, dessen Spannung das Empirische und das Transzen-
dentale in einer Trennung aufrechterhielte und dennoch gestattete,
gleichzeitig auf beide zu zielen; einen Diskurs, der erlauben wiirde, den
Menschen als ... Ort empirischer ... Erkenntnisse und als reine ... Form zu
analysieren. Einen Diskurs also, der ... vielleicht gestatten wiirde, sich in
diesem dritten und vermittelnden [intermédiaire] Glied zu artikulieren, in
dem sich gleichzeitig die Erfahrung des Korpers und die der Kultur ver-
wurzeln. Eine so komplexe, so iiberdeterminierte und so notwendige
Rolle hat im modernen Denken die Analyse des Erlebten eingenommen.*
(OD 387; Hervorhebung A.R.)

Die Ableitung Foucaults ist duferst dunkel und im einzelnen nicht
nachvollziehbar. Er arbeitet mit den Gegensatzpaaren Na-
tur/Geschichte, Positivismus/Eschatologie und empirisch/trans-
zendental, die er teilweise parallel setzt, teilweise unterordnet und
verzweigt. Dall die Zuordnungen alles andere als eindeutig sind,
zeigt schon das angefiihrte Zitat: Zunéchst hélt der neue Diskurs
die Spannung von Empirischem und Transzendentalem aufrecht,
dann, in einer parallelisierenden Satzkonstruktion, vermittelt er
Korper (Natur) und Kultur; ,,empirisch” ist einmal der Gegenbe-
griff zu ,transzendental“ (bzw. kritisch), ein anderes Mal sind
,empirisch/natiirlich die Gegenbegriffe zu ,historisch/kulturell.
Ebenso erscheinen ,,Positivismus® und ,,Eschatologie® einerseits
gekennzeichnet durch ein gemeinsames Vergessen des Transzen-
dentalen, sie wiéren also beide ,,empirisch®; andererseits ist ihr

17Vgl. OD 388. Es heiBt hier, daB diese Anniherung nicht als , spite Versohnung*
zu verstehen sei, sie erklire sich vielmehr aus einer auf der ,,Ebene der archiologi-
schen Konfigurationen“ notwendige Verkniipfung. Die Option Sartres und Mer-
leau-Pontys fiir den Marxismus stellt sich in dieser Perspektive nicht gerade als
eine freie Entscheidung dar. - Dem Motiv der Polemik gegen den Marxismus wer-
de ich im folgenden nicht weiter nachgehen, sondern die Aussagen Foucaults auf
ihre fiir die Phanomenologie relevanten Momente beschrianken.

30

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis untereinander analog zur empirisch-transzendentalen
Dublette beschrieben, so als entspreche jede von ihnen einer der
oszillierenden Seiten.

Trotz dieser Schwierigkeiten der Herleitung bleibt die zentrale
These klar: Phdnomenologie will die ,prékritische Naivitdt der
Wissenschaften durch eine Revalorisierung des Transzendentalen
brechen - vermutlich eine Anspielung auf Husserls Psychologis-
muskritik - und die verlorengegangene Differenz von Empiri-
schem und Transzendentalem wiederherstellen. Doch das wird ihr
nicht gelingen.

Foucault hatte seine Argumentation mit folgender Definition
begonnen:

»Der Mensch ist in der Analytik der Endlichkeit eine seltsame, empi-
risch-transzendentale Dublette, weil er ein solches Wesen ist, in dem man
Kenntnis von dem nimmt, was jede Erkenntnis moéglich macht. ... jetzt,
wo der Ort der Analyse nicht mehr die Reprdsentation, sondern der
Mensch in seiner Endlichkeit ist, handelt es sich darum, die Bedingungen
der Erkenntnis ausgehend von den empirischen Inhalten an den Tag zu
bringen.* (OD 384f)

Eine phdnomenologische ,,Analyse des Erlebten* entspricht genau
diesem Programm, sie steht in der Tradition jener Wissenschaften,
die nach den konkreten empirischen Bedingungen des Menschen
suchen. Sie kann Positivismus und Eschatologie weder wirklich in
Frage stellen, noch iiberbieten, weil sie genau die Konstellation
wiederholt, aus der diese beiden Wahrheitstypen entstanden sind.
Sie bleibt ein ,,Diskurs gemischter Natur* und

... erfiillt also nur mit groBerer Sorgfalt die hastigen Forderungen, die er-
hoben worden waren, als man im Menschen das Empirische fiir das
Transzendentale hatte gelten lassen wollen.* (OD 388)

So erreicht die Phanomenologie ihr Ziel nicht. Die Losung, die
Foucault anbietet und mit dem Namen Nietzsches verbindet, wiir-
de darin bestehen, ganz mit der Formation des modernen Denkens
zu brechen, indem man ihre Grundlagen in Zweifel zieht und die
Frage stellt ,,ob der Mensch wirklich existiert (OD 388).

In der Darstellung der Ordnung der Dinge hat die Phinomenologie

immer auch eine Vermittlungsfunktion, sie will nicht einseitig
sein, sondern auf beides zielen, auf Empirisches und Transzen-

31

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dentales, sie will sich - auch dies wohl in Anspielung auf Merleau-
Ponty - in einem ,dritten ... Glied ... artikulieren, in dem sich
gleichzeitig die Erfahrung des Koérpers und der Kultur verwurzeln*
(OD 387). An fritherer Stelle, im siebten Kapitel der Ordnung der
Dinge, beschreibt Foucault sie als ,,in der groBten Tiefe ihrer
Moglichkeiten und Unmoglichkeiten mit dem Schicksal der
abendldndischen Philosophie verbunden (OD 305), weil sie zwei
Problemstellungen aufnimmt, die sich im Denken nach Kant erge-
ben haben: das Problem der ,,Beziehungen zwischen dem formalen
und dem transzendentalen Feld“ und das der ,,Beziehungen zwi-
schen ... der Empirizitdt und der transzendentalen Grundlage der
Erkenntnis® (OD 305).!® Das erste wird als eine ,,reine Reflexion,
die fundieren kann“ dem philosophischen Unternehmen Fichtes,
das zweite als ,,eine Wiederaufnahme, die befdhigt ist, zu enthiil-
len demjenigen Hegels zugeordnet. Phdnomenologie versucht
nun beides, ,,die Rechte und die Grenzen einer formalen Logik in
einer Reflexion transzendentalen Typs zu verankern [= Fundieren,
A.R.] und ... die transzendentale Subjektivitdt mit dem impliziten
Horizont der empirischen Inhalte zu verbinden [= Enthiillen,
A.R.]“(OD 305).%

Unter dem Aspekt des ,Enthiillens”, in dem die empi-
risch/transzendentale Dublette sich andeutet, ist auch eine enge
Verbindung von Phdnomenologie und Dialektik postuliert.
Foucault schliefit das siebte Kapitel mit einer Passage, die im vor-
hinein seine Phdnomenologiekritik biindig zusammenfaft:

»Aber vielleicht entgeht sie [die Phdnomenologie, A.R.] nicht der Gefahr,
die, sogar vor der Phdnomenologie, jedes dialektische Unternehmen be-
droht ... Es ist zweifellos nicht moglich, den empirischen Inhalten einen
transzendentalen Wert zu geben, noch, sie in Richtung auf eine konstituie-
rende Subjektivitdt zu verlagern, ohne wenigstens verschwiegen einer
Anthropologie Raum zu geben, das heifit einer Denkweise, in der die De-

jure-Grenzen der Erkenntnis ... gleichzeitig die konkreten Formen der
Existenz sind ...“ (OD 306)

18 In der Trias, ‘formal, transzendental, empirisch’, aus der Foucault die beiden
Haltungen ableitet, ist das Kantische Schema von formaler und transzendentaler
Logik verarbeitet (s. OD 305 und Kant, Kritik der reinen Vernunft (KrV): B 79 -
82).

19 Vgl. Lebrun 1991: 27.

32

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,ZAnthropologie“ wird bei Foucault spiter zum Sammelbegriff fiir
die im modernen Denken bezeichneten Doppel. Wenn er diesen
Terminus hier zu einer Engfiihrung von Phidnomenologie und
Dialektik benutzt, so kann er sich auf eine beiden gemeinsame
‘Vermischung’ von Empirischem und Transzendentalem berufen;
diese ist jedoch - was an keiner Stelle auseinandergehalten wird -
im jeweiligen Fall vollig verschieden motiviert. Daf} Foucault die
Verbindung wie selbstverstiandlich nahelegt, erklart sich zum Teil
auch aus der franzosischen Rezeption, die zwischen Hegels und
Husserls Phianomenologie keine scharfe Trennlinie setzt.

1.3. Das Doppel Cogito/Ungedachtes

Auch unter dem dritten Aspekt des ,,anthropologischen Vierecks®,
der ,stindige[n] Beziehung des Cogito zum Ungedachten®, ist die
Phidnomenologie angesprochen. Diesmal wird sie als (,,negative‘)
Konsequenz einer modernen Verlagerung der transzendentalen
Frage beschrieben. Foucault behauptet, daB8 sich die moderne Re-
flexion im Verhiltnis zur Kantischen Fragestellung in vierfacher
Weise verschoben habe, weil es sich in ihr nicht mehr

,um die Wahrheit, sondern um das Sein; nicht mehr um die Natur, son-
dern um den Menschen; nicht mehr um die Méglichkeit der Erkenntnis,
sondern um die eines urspriinglichen Verkennens; nicht mehr um den ge-
geniiber der Wissenschaft nicht begriindeten Charakter der philosophi-
schen Theorien, sondern um die Wiederaufnahme des ganzen Gebietes
von nicht begriindeten Erfahrungen ... in einem klaren philosophischen
BewuBtsein handelt”. (OD 390)

Die Phianomenologie belebt das Thema des Cogito wieder, doch
sie kann nicht anders, als auf der Grundlage jener verschobenen
Fragestellung zu agieren, sie operiert mit einem Cogito, dessen
Funktion sich verdndert hat und wird daher zum ,,sehr spiirbare[n]
und angepalte[n] Verzeichnen des groBen Bruchs, der sich in der
modernen episteme an der Wende vom achtzehnten zum neun-
zehnten Jahrhundert vollzogen hat“ (OD 392). Es geht jetzt - nach
dem Bruch - um die ,,Seinsweise des Menschen“ und um sein

33

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Verhiltnis zum Ungedachten®, deshalb hat die Phinomenologie
auch

... wihrend sie durch eine Reduktion auf das Cogito eingefiihrt wurde,
immer zu Fragen, zu der ontologischen Frage gefiihrt. Unter unseren Au-
gen lost sich das phdnomenologische Vorhaben auf in eine Beschreibung
des Erlebten, die ungewollt empirisch ist, und in eine Ontologie des Un-
gedachten, die den Primat des ‘Ich denke’ auBBer Kurs setzt. (OD 393)

Die beschriebene ,,Verlagerung der transzendentalen Frage® ist der
zentrale Punkt in der Argumentation Foucaults, vor allem - so
scheint mir - ihr im ersten Zitat genannter Aspekt, es gehe in der
modernen Reflexion nicht mehr um die (transzendentale) Wahr-
heit, sondern um das (empirische) Sein. Wenn man es recht be-
denkt, war diese Aussage schon in der These von der Verdoppe-
lung der Endlichkeiten bzw. der Reduplizierung des Empirischen
im Transzendentalen vorausgesetzt. Denn diese Doppel bilden sich
nur, wenn man die Ordnung des Denkens (der Wahrheit) in die des
Seins iiberfiihrt, wenn es nicht eine gedachte, sondern eine kon-
krete Endlichkeit, bzw. eine ,,analyse du vécu‘ als gelebter Erfah-
rung ist, die zur fundamentalen Grundlage des Wissens wird. In all
dem tritt man unwiderruflich aus dem Bereich des ‘reinen’ Den-
kens heraus, als habe man Descartes ,,ich denke* von einer logi-
schen in eine existentielle Operation verwandelt. Es findet eine Art
‘Ontisierung’ des Transzendentalen statt.

Wenn Foucault sagt, Phanomenologie habe, ,,wihrend sie durch
eine Reduktion auf das Cogito eingefiihrt wurde, immer zu ... der
ontologischen Frage gefiihrt“, so meint er damit zunéchst die Fra-
ge nach dem Sein des Menschen. Er spricht aber auch von der
,,Frage des Seins“ (OD 392) bzw. einer ,,Ontologie ohne Metaphy-
sik“ (OD 409). Ich werde diese These starker machen, als Foucault
selbst es vielleicht intendiert hat und werde sie allgemein auf
Seinsfragen ausdehnen, weil mir scheint, daB Foucaults Modell er-
kldren konnte, wie sich im 20. Jahrhundert, ausgehend von einer
transzendental orientierten Phinomenologie, ‘Ontologien’ entwik-
keln konnten und warum beide Disziplinen sich als Methodendis-
krepanz in Sartres friihem Hauptwerk wiederfinden lassen.

Der oben zitierte Passus enthilt allerdings noch mehr, denn er
beschreibt die Phinomenologie zusitzlich als ,ungewollt empi-
risch“ und als ,,Ontologie des Ungedachten“. Mit dem ersten

34

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekt nimmt Foucault einen nicht unbedingt neuen Vorwurf auf,
Phinomenologie konne sich, trotz aller Bemithungen um transzen-
dentale ,,Reinheit”, nicht wirklich von den empirischen Wissen-
schaften abgrenzen.?® Das ,,empirique malgré soi konnte dariiber-
hinaus auch an einen Einwand Merleau-Pontys erinnern, der auf
die Unmoglichkeit reiner Reflexionsphilosophie hinweist, weil sie
je schon in einer konkreten Situation verankert ist,2! in diesem
Sinne also auch ,,ungewollt empirisch wire. Ich glaube aller-
dings, dal Foucault diesen Einwand anders aufnimmt und daf sei-
ne Kritik auch noch die Phianomenologie-Kritik Merleau-Pontys
einschlieft. Er jedenfalls wird nicht dabei stehen bleiben, auf die
unhinterfragten Voraussetzungen der Phanomenologie hinzuwei-
sen, er wird, wie sein Zitat andeutet, die Frage nach diesem
,Ungedachten selbst unterlaufen.

Mit der Charakterisierung der Phanomenologie als ,,Ontologie
des Ungedachten® ist auch der ‘negativistische’ Aspekt der Mo-
derne wieder angesprochen.?? Eine Folge des empirisch-trans-
zendentalen Doppels ist - so Foucault - der unaufhebbare Zwang
fiir den Menschen, sich von dem her zu denken, was er nicht ist,
weil er, als seine eigene Bedingung, sich selbst (,,durch sein Sein®)
permanent iibersteigt.

LAus diesem Grunde findet das transzendentale Denken in seiner mo-
dernen Form den Punkt seiner Notwendigkeit ... in der stummen ... Exi-

stenz jenes Nichtbekannten, von dem aus der Mensch unaufhérlich zur
Erkenntnis seiner selbst aufgerufen ist.“ (OD 389f)

Die Pointe der Interpretation besteht darin zu zeigen, daf3, obwohl
es im modernen Cogito um das Sein geht, das ,,je pense® nicht
mehr zu einem ,,je suis“ fithren kann (s. OD 391). Foucault wird
nicht miide, das moderne Bewuftsein als ein ungliickliches zu
schildern: Es fiihrt nicht zu einer Seinsbestitigung (OD 391) und
es ist ,,von dem Gesetz durchdrungen, das Ungedachte zu denken®,

20 Eine #hnliche Kritik findet sich z. B. bei Adorno und Derrida (s. dazu diese Ar-
beit Teil 1, Kap. 1.5).

21 Vgl. z. B. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 21994: 67fT; u.
ders., Der Philosoph und sein Schatten.

22 Der Ausdruck ‘negativistisch’ ist von mir nicht in einem strengen terminologi-
schen Sinn verwendet. Er soll lediglich dieses scheinbar ‘dialektische’ Prinzip
kennzeichnen, demzufolge etwas seine Wahrheit in dem hat, was es nicht ist, im
Abwesenden, Ungedachten, Anderen, in seiner Grenze.

33

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein Ungedachtes, das ,,in Beziehung zum Menschen ... das briider-
liche Andere [ist], der Zwilling, nicht von ihm geboren, nicht in
ihm, sondern neben ihm ... (OD 394). Es ist ,,ein wenig der Schat-
ten, den dieser Mensch beim Auftauchen im Wissen trigt; ein we-
nig wie der blinde Fleck, von wo aus es moglich ist, ihn zu erken-
nen (OD 394). Bei Husserl sieht Foucault diese Figur durch den
permanenten Rekurs auf ,,das Implizite, das Unaktuelle, das Sedi-
mentierte, das Nichtausgefiihrte* (OD 394) bestitigt.

Will man nun die ‘Kritik’ Foucaults an der Phanomenologie zu-
sammenfassen, so ergeben sich folgende Punkte: Im Abschnitt 4
des neunten Kapitels der Ordnung der Dinge war Phanomenologie
als ,,Diskurs gemischter Natur gekennzeichnet, als ‘falsche’ Kri-
tik an Positivismus und Eschatologie. Ihr Dilemma ist, da3 sie,
trotz ihres Versuchs einer Differenzierung der Seiten, ,,das Empiri-
sche auf der Ebene des Transzendentalen zur Geltung“ bringen,
sich also im modernen Doppel verstricken mufl. Im Abschnitt 5
war die Phinomenologie so bestimmt, daf3 sie bereits auf dem Bo-
den einer verdnderten transzendentalen Frage agiert, bzw. die Ver-
anderung reproduziert. Das ,moderne* Cogito dient der Frage
nach dem Sein und der des Ungedachten, Phinomenologie wird
ungewollt empirisch.

Mit dieser Kritik ist noch nicht viel gesagt, sie bleibt, fiir sich
gesehen, abstrakt. Ich werde daher im weiteren eine Interpretation
des Befundes vorschlagen und mich dabei an folgenden Fragen
orientieren: 1. Was bedeutet die Vermischung von empirisch und
transzendental? Was meint Foucault mit der Wendung ,,das Empi-
rische auf der Ebene des Transzendentalen zur Geltung bringen?
2. Wieso soll die Phanomenologie auf ,die ontologische Frage*
hinauslaufen? 3. Was bedeutet das ,,Ungedachte®, in dessen Onto-
logie die Phanomenologie verfallt?

36

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Kant oder die Kunst der Begrenzung

Die Differenz empirisch/transzendental verweist auf Kant, doch
dessen Rolle innerhalb der Ordnung der Dinge ist ambivalent. Ei-
nerseits scheint er die Trennung noch ‘sauber’ durchgefiihrt zu ha-
ben, denn in der Darstellung Foucaults féllt Kant selbst nicht unter
das Diktum der Vermischung. Die Dublette kommt erst in den
nachkantischen Philosophien wirklich zum Tragen. Diese sind als
Hprakritisch naiv* beschrieben (Positivismus und Eschatologie)
oder als den Anwendungspunkt der transzendentalen Analyse
,verschiebend“. Sie fallen also niemals ganz mit dem Kantischen
Projekt zusammen. Andererseits ist die systematische Trennung
von empirisch und transzendental allererst die Bedingung fiir die
Ausbildung der Dublette. Kant muf3 mit der Trennung der Seiten
auch deren spitere Vermischung angelegt haben.?

Bei Kant sind ,,empirisch® und ,transzendental“ Gegenbegrif-
fe,2¢ jedoch nicht unbedingt in derselben Weise, wie Foucault sie
iibernimmt. Der Bedeutungshorizont von ,transzendental” - bei
Kant schon vieldeutig und schillernd - ist bei Foucault eigentiim-
lich verschoben, was sich u. a. darin zeigt, daB3 er fiir den von Kant
immer adjektivisch verwendeten Terminus eine substantivierte
Form (le transcendental) einfiihrt und damit auch an die scholasti-
schen Transzendentalien erinnert.

Nach der beriithmten Definition Kants, er nenne
... alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegen-

stinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstanden, insofern
dieses a priori moglich sein soll, ... beschiftigt” (KrV: B 295),

zeichnet sich die Bestimmung ,transzendental“ durch folgende
Merkmale aus: einmal durch den (in der ,kopernikanischen Wen-
de* vollzogenen) Wechsel der Blickrichtung weg vom ,,.Ding*, hin
zum Erkennenden, es geht also um die Erkenntnisart; zweitens ist

23 Die ambivalente Stellung Kants erklart sich darin, daB Foucault ihn zwischen
der klassischen und der modernen Episteme situiert: die Kantische Kritik
.markiert ... die Schwelle unserer Modernitat* (OD 299). Kant wird zuweilen ge-
gen das moderne Denken auf die Seite der Klassik gestellt, gegen das klassische
Denken aber auf die Seite der Moderne.

24 Der eigentliche Gegenbegriff zu empirisch ist ,,rein bzw. ,,a priori*, das meist,
aber nicht immer, mit ,,rein“ zusammenfillt (s. z. B. KrV: B 3).

37

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in thm nur das Apriorische thematisch, das, was vor aller Erfah-
rung liegt und sie allererst ermoglicht; drittens handelt es sich um
unsere ,,Erkenntnisart von Gegenstdnden“, d. h., die transzenden-
tale Reflexion unterscheidet sich von einer logischen dadurch, daf3
sie sich auf Inhalte bezieht.

Das ,,Empirische* dagegen bezeichnet die &dufleren Bedingun-
gen der Erkenntnis: die Erfahrung. Ein Begriff ist empirisch, wenn
,»Empfindung* in ihm enthalten ist (KrV: B 74), er richtet sich
nach dem Muster der Natur (KrV: B 164), das Empirische ist zu-
fallig (KrV: B 5, u. a.), immer an Sinnlichkeit gebunden und im-
mer a posteriori (KrV: B 2f).

Mit der Idee einer transzendentalen Untersuchung gelingt es
Kant, seine Theorie zwischen Rationalismus und Empirismus an-
zusiedeln, denn er benennt Prinzipien, die sowohl a priori sind, al-
so unterschieden vom Empirischen, als auch notwendig bezogen
auf Gegenstinde, also unterschieden vom blof3 Logischen. Wiren
die von ihm aufgewiesenen Prinzipien der Erfahrung a posteriori,
so konnte Kant dem skeptischen Argument Humes von der Kau-
salitdt als bloBem Gewohnungsurteil, das zufdllig und von auflen
an die Dinge herangetragen wird, nichts entgegenhalten.2’ Wéren
die Prinzipien rein logische, so tangierten sie das Humesche Ar-
gument nicht, denn es konnte nicht gezeigt werden, daf3 sie sich
wirklich auf Gegenstidnde der Erfahrung beziehen. Reine Verstan-
desbegriffe miissen die Beziehung zum Gegenstand leisten, ohne
selbst von ihm abhédngig zu sein.

Es mag sein, dal die Zwischenstellung der transzendentalen
Untersuchung, ihre Intention aufs Empirische, die spitere Ambi-
valenz eines Doppels begiinstigt. Fiir Kant jedoch ist die strenge
Eingrenzung dieses Bereichs und seine Unterscheidung vom Em-
pirischen um so wichtiger, als an ihr die Moglichkeit einer wissen-
schaftlichen Grundlegung der Metaphysik héngt. , Transzendental
wird zu einem Grenzbegriff und steht bekanntlich flir eine dop-
pelte Beschriankung des Feldes unserer Erkenntnis: Diese erstreckt
sich nur auf den Bereich moglicher Erfahrung, nicht auf Ideen,
und nur auf unsere Erkenntnisart von Gegenstdnden, nicht auf die
Gegenstidnde selbst. Daher muf} auch

25 Vgl. Prolegomena, Vorrede: 4f (AA: 257fY).

38

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,».. der stolze Name einer Ontologie, welche sich anmaft, von Dingen
tiberhaupt synthetische Erkenntnisse a priori ... zu geben, ... dem be-
scheidenen, einer Analytik des reinen Verstandes, Platz machen.” (KrV:
B 303)

Es wire wenig sinnvoll, die Rede vom empirisch/transzendentalen
Doppel im strengen Sinn auf die Kantische Terminologie zuriick-
fiihren oder nach ihr aufschliisseln zu wollen. Dazu sind Foucaults
Begriffe zu vage und die mit dem Doppel bezeichneten Sachver-
halte zu vieldeutig, denn sie umschliefen, wie sich im Laufe der
Arbeit erweisen wird, Probleme des Verhiltnisses von Einzelnem
und Allgemeinem, von Sein und Denken, von Subjekt und Objekt,
von Apriori und Aposteriori, Wesen und Erscheinung. Aber was
Foucault bezeichnen will, steht in dem von Kant markierten Kon-
text. Schon die Beschreibung der modernen Endlichkeit nahm
Momente der Bestimmung von ,transzendental“ auf, und die
Struktur einer empirisch/ transzendentalen Verdoppelung erinnert
auffillig an die ,,Amphibolie der Reflexionsbegriffe“ und den
,transzendentalen Schein® aus der Kritik der reinen Vernunft, in
denen es ja um eine Vermischung von Gedachtem und Realem
geht, um eine Verwechslung des Transzendentalen mit dem Empi-
rischen bzw. mit dem Transzendenten.2¢

In dem Kapitel zur Amphibolie der Reflexionsbegriffe z. B.
wendet Kant gegen Leibniz ein, daB3 dieser sinnliche Erkenntnis
und reinen Verstand als Erkenntnisinstanzen nicht unterscheide
und daB er glaube, die nur in einem der Vermogen fundierte
Wabhrheit beziehe sich auf Dinge an sich und nicht nur auf Er-
scheinungen.?” Ahnlich bildet sich der ,transzendentale Schein‘
aus einer Unklarheit dariiber, woher die Erkenntnis stammt und
worauf allein sie sich bezieht. Die Illusion besteht darin, dafB ,,die
subjektive Notwendigkeit einer ... Verkniipfung unserer Begriffe
... fur eine objektive Notwendigkeit der Bestimmung der Dinge an
sich gehalten wird”“ (KrV: B 353). Kant, der gegen den Skeptizis-
mus das Apriori und gegen den Dogmatismus die Beziehung auf
Gegenstinde geltend macht, bestimmt in einem genau austarierten
Gleichgewicht von Trennung und Verkniipfung, in welcher Hin-

26 Vgl. zur transzendentalen Dialektik: O. Hoffe, Immanuel Kant, 31992: 134fr.
27 Vgl. KrV: B 326ff.

39

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht zu unterscheiden ist, was doch unaufhebbar aufeinander be-
zogen bleibt.

Die ‘Kritik’ der Doppel in der Ordnung der Dinge lait sich
durchaus analog zu diesem Muster verstehen. Es ist, als wende
Foucault die kritizistischen Vorbehalte auf das ,,moderne Denken“
an, wihrend er die alte Metaphysik eines Descartes z. B. gegen sie
in Schutz nimmt.28

Wenn Foucault das Motiv der Phanomenologie umschreibt als
,»das Empirische und das Transzendentale in einer Trennung® auf-
rechterhalten ,,und dennoch ... gleichzeitig auf beide zu zielen“
(OD, 387), so ist darin das Kantische Ideal mitgedacht. Im moder-
nen Denken aber, weil es ein ,,Denken des Gleichen® ist, vermischt
sich Positives und Grundlegendes, ,,in einer unendliche[n] Oszil-
lation* entspricht sich ,,das, was in der Erfahrung gegeben ist und
das, was die Erfahrung moglich macht* (OD 405), sind ,,die In-
halte der Erfahrung bereits ihre eigenen Bedingungen® (OD 409).

Kant verwendet das Wort ,,transzendental zur Kennzeichnung
einer Methode, aber auch als einfache Eigenschaftsbestimmung,
die markiert, was zur apriorischen und was zur aposteriorischen
Seite einer Erfahrung gehort, was zur Sinnlichkeit und was zum
Verstand. Das ,,Empirische auf der Ebene des Transzendentalen
zur Geltung bringen® hiee demnach, einen methodischen Fehler
zu begehen und die Ebenen der Betrachtung nicht zu trennen, eine
empirische oder logische Deduktion fiir eine transzendentale zu
halten. Und weiterhin hiefe es, auch die /nhalte zu vermengen, das
aus der Erfahrung gewonnene fiir die Bedingung der Moglichkeit
der Erfahrung zu halten.

28 ygl. OD 377. Es wire interessant, diesen Parallelen zur Kritik der reinen Ver-
nunft genauer nachzugehen, vor allem aus den ,Paralogismen* scheint Foucault
einiges fiir seine Argumentation ilbernommen zu haben.

40

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.5. Husserl oder die Welt als Immanenz

Betreibt die Phdnomenologie eine solche Vermischung? Foucault
behauptet, ihr Versuch scheitere, ,,die vergessene Dimension des
Transzendentalen wiederherzustellen (OD 389), sie erfiille das
Doppel ,,nur mit groferer Sorgfalt“ (OD 388) und ihre Beschrei-
bung des Erlebten werde ,ungewollt empirisch“ (OD 393).
Gleichzeitig ist in der Ordnung der Dinge davon die Rede, daf3 das
moderne Cogito zur ,Frage des Seins“ fiihre, zu ,,der onto-
logischen Frage®.

Fiir die weitere Betrachtung ist es nun wichtig zu wissen, in
welchem Sinn hier ,,ontologisch® zu verstehen ist und inwieweit
der im gleichen Atemzug genannte Vorwurf des ,,ungewollt empi-
risch[en]“ damit zusammenhéngt. Liegen ‘Ontologisches’ und
‘Empirisches’ auf einer Ebene? Die ,,Frage nach dem Sein“, wie
Foucault sie im Abschnitt iber Das Cogito und das Ungedachte
schildert, 148t sich als Frage nach konkreter Faktizitit, aber auch
als Frage nach Wesensstrukturen verstehen. In dem schon er-
wihnten Diktum, daf3 es dem modernen Denken nicht mehr um
die Wahrheit, sondern um das Sein gehe, hat ,,Sein* ganz klar den
Sinn von Faktizitit. Und so haftet der neuen Ontologie, die ,,auf
eine Metaphysik verzichten kann und muf3* (OD 409) immer Em-
pirisches an, sie hat neben einer vielleicht noch ‘ideellen’ auch ei-
ne ‘positivistische’ Seite.?

Ich werde dieser Zweideutigkeit Rechnung tragen und den
Terminus ,,Ontologie” (dessen Aspekte man als ‘reale’ und
‘ideale’ Ontologie bezeichnen konnte) zundchst in einem weiten,
unspezifischen Sinn als ,,Ausrichtung auf das Sein“ verstehen,
gleichgiiltig ob mit Sein konkretes Seiendes oder ‘Wesenheiten’
gemeint sein mogen.’® Was bedeuten die Aussagen Foucaults nun

29 Foucault spricht beziiglich des modernen Denkens von beidem, einer
,Ontologie ohne Metaphysik® (OD 409), aber auch von ,Metaphysiken des Ob-
jekts* (OD 302), die sich hier ausbilden.

30 Gebrauch und Bewertung des Terminus ,,Ontologie* bei Foucault sind unein-
deutig. Wihrend die ,,Ontologie ohne Metaphysik® in der Ordnung der Dinge als
Polemik zu verstehen ist, beruft sich Foucault in anderen Texten selbst emphatisch
auf eine ,,Seinsfrage®, z. B. in der Vorrede zur Uberschreitung, wo er ein Denken
fordert, ,,das Kritik und Ontologie in einem ist ... das die Endlichkeit [hier positiv

4]

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Rahmen einer Phdnomenologiekritik? Wenn die empirisch-
transzendentale Dublette eine Vermischung von Betrachtungsebe-
nen bezeichnet, liegt der Verdacht nahe, dafl die Phdnomenologie
sich, wo sie mit Seinsfragen in Verbindung kommt, also
‘ontologisch’ verfahrt, einer solchen Vermischung aussetzt. Ich
werde versuchen, diese Dynamik an einer Spannung in den be-
wuBtseinsidealistischen Grundsétzen Husserls aufzuzeigen, wie sie
sich in den Cartesianischen Meditationen darstellt und einen kur-
zen Ausblick auf die Transformation phanomenologischer Motive
durch Heidegger anschlielen. Die beschriebene Bewegung wird
sich spéter bei Sartre wiederfinden.

Die Wendung ,,phdnomenologische Ontologie* tritt, bevor sie im
Untertitel zu Sartres Das Sein und das Nichts erscheint, schon bei
Heidegger®! auf, und auch Husserl spricht der Phanomenologie die
»Aufgabe einer apriorischen Ontologie der realen Welt*3? zu.

Das ist eigenartig, denn Phanomenologie bestimmt sich gerade
durch die Ausklammerung der Seinsfrage. Das entscheidende
Theorem, auf dem Husserl seine Konzeption einer Phanomenolo-
gie aufbaut, ist das der Epoché, ,,das universale Auflergeltungset-
zen aller ... Seinsstellungnahmen® (CM 22), alles ist ,,statt seiend
nur Seinsphdanomen® (CM 20). So gesehen scheint Phdnomenolo-
gie die Bedingung ihrer Moglichkeit gerade im Ausschlu3 von
ontologischen Fragen zu haben;*? als Transzendentalphilosophie
verstanden, die sich auf die Analyse unserer Erkenntnisart be-
schrinkt, bildet sie zumindest einen methodischen Gegensatz zu
einer Ontologie, die auf die ‘Dinge selbst’ geht: ,,In der Phdanome-
nologie ist die Frage nicht, wie Dinge iiberhaupt sind ... sondern
wie beschaffen das BewuBtsein von Dingen ist.“%

verstanden!, A.R.] und das Sein denkt (Foucault, Vorrede zur Uberschreitung:
34).

31 Heidegger, Sein und Zeit (SuZ), 41935: 38.

32 Husserl, Cartesianische Meditationen (CM), 1987: 140.

33 Vgl. z. B. Becker, Zwei phdnomenologische Betrachtungen zum Realitdtspro-
blem", 1962: 14; Ricoeur, Phénoménologie existentielle, 1957: 19.10 - 8; und
Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philo-
sophie, 41980: 114.

34 Husserl, Die Phdnomenologie und die Fundamente der Wissenschaften, 1986:
86.

42

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserl zieht mit der Epoché die Konsequenz aus einer Aporie,
denn der Dualismus von ,.Ding an sich“ und Erscheinung, den
Kant aufgeworfen hat, 1aBt sich mit den von Kant selbst vorgege-
benen Mitteln erkenntnistheoretisch nicht losen. So stellt sich jeder
herkémmlichen Erkenntnistheorie das ,,Problem der Transzen-
denz“: ,,Wie komme ich aus meiner BewuBtseinsinsel heraus, wie
kann, was in meinem BewufBtsein als Evidenzerlebnis auftritt, ob-
jektive Bedeutung gewinnen?* (CM 86) Husserls Antwort auf die-
se Frage ist verbliiffend, denn er behauptet gerade durch die Epo-
ché, durch die Ausschaltung der Seinssetzung, das Problem der
Transzendenz zu losen:

»Was hat die transzendentale Selbstbesinnung der Phanomenologie dazu
zu sagen? Nichts minderes, als daB dieses ganze Problem widersinnig ist,
ein Widersinn, in den Descartes selbst verfallen mufite, weil er den echten
Sinn seiner transzendentalen Epoché und der Reduktion auf das reine Ego
verfehlte.” (CM 85)

Die Epoché wird fiir Husserl zum zentralen Kriterium der Abgren-
zung gegeniiber ,traditioneller Erkenntnistheorie*?s und das Wort
,transzendental“ wird zum Signum einer anderen Ebene der Be-
trachtung, die grundsétzlich gegen Fehler der ,natiirlichen®,
,,psychologischen” Einstellung immun ist. In ihrer letzten Konse-
quenz ist die Epoché eine Radikalisierung des Kantischen Ansat-
zes; es ist, als werde nun auch noch das ,,Ding an sich* weggestri-
chen:

,,Echte Erkenntnistheorie ist danach allein sinnvoll als transzendental-
phianomenologische, die, statt mit widersinnigen Schliissen von einer
vermeinten Immanenz auf eine vermeinte Transzendenz, die irgend-
welcher angeblich prinzipiell unerkennbarer ‘Dinge an sich’, es aus-
schlieBlich zu tun hat mit der systematischen Aufkldarung der Erkennt-
nisleistung, in der sie durch und durch verstidndlich werden miissen als
intentionale Leistung.” (CM 87)

Husserls Wissenschaft wird zur ,,reinen Egologie” (CM 31), zu ei-
nem ,transzendentalen Idealismus®, der ,nichts weiter ist als in
Form systematisch egologischer Wissenschaft konsequent durch-
gefiihrte Selbstauslegung meines Ego als Subjektes jeder mogli-
chen Erkenntnis“ (CM 88). Sie distanziert sich vom Kantischen

35 Vgl. CM: §§ 40, 41.

43

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Idealismus, ,,der mindestens als Grenzbegriff die Moglichkeit ei-
ner Welt von Dingen an sich glaubt offen halten zu konnen ...
(CM 88), durch dessen Uberbietung.

Paradoxerweise scheint fiir Husserl von diesem ,,methodischen
Solipsismus* aus sowohl Transzendenz als auch ein ontologisches
Fragen wieder moglich. Das Problem ‘wie komme ich aus meiner
BewuBtseinsinsel heraus?’ beantwortet er wie folgt:

»Iranszendenz in jeder Form ist ein innerhalb des Ego sich konstituie-
render Seinssinn. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenkliche Sein, ob es
immanent oder transzendent heifit, fdllt in den Bereich der tran-

szendentalen Subjektivitdt als der Sinn und Sein konstituierenden.” (CM
86)36

Auf dieser neuen Ebene der reinen Immanenz findet Husserl dann
ein unerschopfliches Gegenstandsfeld fiir quasi empirische Unter-
suchungen, er bemerkt, daB die ,,phdnomenologische Epoché ...
eine neuartige unendliche Seinssphdre freilegt ... (CM 29, Her-
vorhebung A.R.). Die Inhalte des Ego, ,,dahinstromende Mannig-
faltigkeiten (CM 42), bieten ein ,,unendliches Feld transzenden-
taler Erfahrung® (CM 32). Im Gegensatz zu Descartes rettet
Husserl die Inhalte des denkenden Ich.’” ‘Gegensténde’, als Seien-
des ausgeschlossen, werden als cogitationes zu einem Untersu-
chungsfeld, das ebenso gegenstindlich erscheint, wie die ,,Dinge
selbst®. Ist einmal die Seinsgeltung aufler Kraft gesetzt, 1at sich
beruhigt wieder von ,,Sein“ sprechen. Die phdnomenologische
Methode, so heifit es nun, fiithre ,,zu Versuchen einer neuen Onto-
logie®, die - im Gegensatz zu derjenigen des 18. Jahrhunderts?® -
auf Anschauung basiere, sie fiihre zu einer ,,konkrete[n] Logik des
Seins*“ (CM 159). DaB es eine ,,immanente Transzendenz* (CM
110) ist, von der Husserl spricht und daf} es eine ‘Ontologie der
Erscheinung’ sein muB, die sich notwendig aus seinem Ansatz er-
gibt, scheint nicht zu stéren.

Immanenz war eines der Merkmale von Endlichkeit, mit denen
Foucault die Struktur des modernen Denkens charakterisierte, und

36 ygl. CM: § 28.

37 Sicherlich liegt im Sinne der transzendentalen Reduktion, daB sie zu Anfang
als seiend nichts anderes setzen kann als das Ego und was in ihm selbst beschlos-
sen ist.“ (CM 31, Hervorhebung A.R.)

3B vgl. CM 141.

44

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die eklatante Monopolisierung des Auflen durch das Innen bei
Husserl scheint genau dieser Denkform zu entsprechen.?® Selbst
Intersubjektivitdt, die am Ende der Cartesianischen Meditationen
den methodischen Solipsismus iiberschreiten soll, kann nur im
Modell sich gegenseitig ,,apprasentierender” Monaden beschrieben
werden, ,,Fremdes® ist auch hier ,nur denkbar als Analogon von
Eigenheitlichem®.4

Die gespaltene Selbstbeziiglichkeit eines Denkens, dem es im-
mer darum geht ,,zu zeigen, wie das Andere, das Ferne, ebenso-
wohl das Nichste und das Gleiche ist“ (OD 409) und die aus dem
modernen Denken ein ,,Denken des Gleichen macht, ist fiir
Foucault Ursache der verschiedenen von ihm beschriebenen Ver-
doppelungsvorgénge. Tatsdchlich baut sich bei Husserl in der Im-
manenz des transzendentalen Ich die ganze Welt erkenntnistheore-
tischer Dualismen wieder auf; der ,,Gegensatz des BewuBtseins®
ist von ihm gleichsam ‘aufgesogen’, Subjekt und Objekt treten
jetzt als noesis und noema in Erscheinung.!

Nun fillt auf, dal bei Husserl , transzendental nicht mehr unbe-
dingt im Gegensatz zu ,,empirisch® steht, z. B. wenn von einer
,,blo} empirischen (obschon nur in der transzendentalen Erfah-
rungssphire verlaufenden) Deskription die Rede ist (CM 71).
Deutlich wird dies auch in der Interpretation der Phinomenologie
durch Eugen Fink. Dieser weist die neukantianische Kritik an
Husserl mit folgendem Argument zuriick:

»Wihrend die kritische Philosophie beherrscht wird vom Gegensatz von

‘empirisch’ und ‘transzendental’ ... steht die Phdnomenologie unter dem
Gegensatz von ‘mundan’ und ‘transzendental’.“4?

39 Im Text finden sich haufig Wendungen, die auf eine solche ‘Immanentisierung’
von Welt hinweisen, besonders deutlich CM 44. - Paul Janssen bemerkt, daB bei
Husserl die ,,sogenannte duBere Erfahrung ... in die innere Erfahrung hineingezo-
gen“ wird, das , Transzendenzproblem scheint zu verschwinden“ (Janssen, Ed-
mund Husserl, 1976: 158, 162).

4O CM 118;s.a. CM §§ 44 u. 50-52.

41 In diesem Zusammenhang spricht Adorno von einer ,,dualistischen Immanenz®,
der ,Wiederkunft von Subjekt und Objekt im Subjekt“ (Adomo, Zur Metakritik
der Erkenntnistheorie, 1990: 31).

42 Fink, Die phdnomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwdr-
tigen Kritik, 1966: 147.

45

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was immer das im einzelnen heilen mag (ein parallel zur Kanti-
schen Unterscheidung angeordnetes Oppositionspaar bleibt ja er-
halten), dieser Deutung zufolge ist der Gegensatz empirisch/trans-
zendental nicht mehr wesentlich fiir die Phanomenologie, und wer
ihn einklagt, verfehlt die Intention Husserls. Die StoBrichtung von
Finks Lesart ist dieselbe wie diejenige in Heideggers ontologischer
Kant-Auslegung: Sie wendet sich gegen den Neukantianismus, in-
dem sie die Phanomenologie explizit nicht als Erkenntnistheorie
versteht, sondern gegen den Kritizismus ihre Orientierung am
Seinsproblem hervorhebt.®* Es scheint, als sei die ‘Riickkehr zur
Ontologie’ an die Aufhebung der Trennung von empirisch und
transzendental gebunden, bzw. umgekehrt, als bewirke die Aufhe-
bung der Trennung von empirisch und transzendental eine
‘Riickkehr zur Ontologie’.

Doch von welchem ‘Sein’ ist hier noch die Rede? Man hat den
Eindruck, daB die Phdanomenologie ,,Erscheinung® und ,,Ding an
sich“ um so griindlicher identifiziert, als sie - unter dem Deck-
mantel der Epoché - eine der Seiten nivelliert. Der Gegensatz wird
allerdings unreflektiert auf anderer Ebene wiederkehren, denn von
nun an bleibt der Begriff des ,,Gegenstandes ambivalent, er oszil-
liert beharrlich zwischen der Bedeutung , Tatsache“ und
,,Phdnomen‘.44

Das vorangestellte ‘passe par tout - Adjektiv’ ,transzendental®
wird fiir Husserl zum Zauberwort, um sich stidndig der ,,Reinheit*
der von ihm gefiihrten Untersuchungen zu versichern. ,,Rein“ war
bei Kant der eigentliche Gegenbegriff zu ,,empirisch®,*S doch mit
Recht hat Adorno darauf hingewiesen, daf3

43 Vgl. Heidegger, Kant ... : 16, 17; Fink, Das Problem der Phdnomenologie Ed-
mund Husserls, 1966: 189, 198; Fink, Die phdnomenologische Philosophie ..., 100
u. a.

44 Zur Ambivalenz des Phinomenbegriffs und zur ,Paradoxie der phinomenalen
Transzendenz* vgl.: Asemissen, Strukturanalytische Probleme in der Phdnome-
nologie Husserls, 1957: 84ff. Asemissen merkt auch an, daB Husserls Vorent-
scheidung des Problems der phinomenalen Transzendenz zugunsten eines Idea-
lismus ,,in ihrem Ergebnis eine Identifizierung von Phinomenologie und Ontolo-
gie herbeifiihrt” (a. a. O.: 89).

45 Vgl. diese Arbeit, Teil 1, Kap.1.4, FuBn. 24.

46

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Husserl selber das Kriterium schuldig bleibt, das es erlaubte, das von
ihm am Ende urgierte reine Ich, Heimat des Transzendentalen, von der
BewuBtseinsimmanenz herkommlich szientifischen Stils abzuheben. 46

AuBer dem Adjektiv ,transzendental” und dem damit verbundenen
Grundlegungsanspruch unterscheiden sich die Studien Husserls
wenig von gingigen psychologischen oder erkenntnistheoreti-
schen. Husserl selbst sagt, daf} die in transzendental reflektieren-
dem Leben erfahrene Welt eigentlich dieselbe bleibe wie vorher,*’
auch die Inhalte der Wissenschaften scheinen sich nicht zu veran-
dern, nur ihr Status ist jetzt ein ,transzendentaler®. Derrida spricht
diesbeziiglich von einer ,,Differenz, die nichts unterscheidet“*® und
Paul Ricceur benutzt sogar dasselbe Bild wie Foucault, die Du-
blette, um das Verhéltnis von Phinomenologie und phdnomenolo-
gischer Psychologie zu beschreiben:

[elles] ,,... constituent un ‘doublet’ qui, sans cesse, suscite la confusion
des deux disciplines, I’une transcendentale, I’autre empirique. Seule la
réduction les sépare.“4

Genau dies muf3 Foucault gemeint haben, als er sagte, Phdnome-
nologie werde ,,ungewollt empirisch“ und daB ihr Versuch schei-
tern miisse, einen Diskurs zu etablieren, ,,dessen Spannung das
Empirische und das Transzendentale in einer Trennung aufrecht-
erhielte* (OD 387).

So finden in der beschriebenen Entwicklung eigentlich zwei
Verdoppelungen statt: Sofern alles Sein auf Erscheinung reduziert
und der Immanenzsphdre des Subjekts zugeschlagen wird, aber
dennoch als dessen ,,Gegenstand* bestehen bleibt, wiederholt sich
die Subjekt-Objekt Dyade im Subjekt. Gleichzeitig wird dieses
umfassende Feld des ‘Subjektiven’, weil es die ganze Welt enthilt,
ununterscheidbar von seinem ehemaligen Gegenteil und bildet so
sein Double: Es ist nicht mehr auszumachen, ob man Phinome-
nologie betreibt oder Ontologie, ob man sich auf der Ebene des
transzendentalen oder des empirischen Wissens befindet, ob man

46 Adorno, Zur Metakritik ...: 16.

47vgl. CM 21.

48 Derrida, Die Stimme und das Phdnomen, 1979: 61.

49 Ricoeur, Phénoménologie et herméneutique, 1975: 35. Ricoeur bezieht sich in
seinem Text nicht auf Foucault.

47

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Dingen handelt oder von Phanomenen. Das Gleiche ist eben-
sosehr das Andere.>

Im Anschlufl an Husserl zwingt Heidegger Transzendentalphiloso-
phie vollig in Ontologie zuriick, indem er die transzendentale Fra-
gestellung bewuBt ignoriert, bzw. sie so reformuliert, als sei sie nie
etwas anderes als eine ontologische gewesen. Von Epoché ist nicht
mehr die Rede. Und wenn die Epoché wie ein ‘Wegstreichen’ des
Dings an sich wirkte, so resultiert aus dem Wegstreichen der Epo-
ché, daB Erscheinung und Ding an sich endgiiltig wieder zusam-
menfallen: ,,Das Seiende ‘in der Erscheinung’ ist dasselbe Seiende
wie das Seiende an sich, ja gerade nur dieses.“s! Die Kantische
Unterscheidung von transzendent und transzendental wird nivel-
liert; Heidegger zufolge untersucht transzendentale Erkenntnis
,,die Seinsverfassung des Seienden. Sie betrifft das Uberschreiten
(Transzendenz) der reinen Vernunft zum Seienden.“s2 Phdnome-
nologie ist nun ,,die Wissenschaft vom Sein des Seienden - Onto-
logie* (SuZ 37).

Es mag sein, dal} es ein ,,ontologisches Bediirfnis* ist, das sich
hier Ausdruck verschafft, ,,die Sehnsucht, beim Kantischen Ver-
dikt iibers Wissen des Absoluten solle es nicht sein Bewenden ha-
ben“.5* Adomo konstatiert hinsichtlich der ,,Wiederbelebung von
Ontologie bei Heidegger eine ,,Ontologisierung des Ontischen®,
die darin besteht, da3 die Seinslehre ambivalent zugleich von Sei-
endem handelt und dieses ontologisiert, daB3 sie Nichtidentisches
unter einen identischen Begriff zwingt.’* , Ontologisierung des
Ontischen* bezeichnet dariiberhinaus eine Vermischung verschie-
dener Ebenen. Die Spannung von Begriff und Faktum, von All-
gemeinem und Einzelnem, oder, in Foucaults Worten, von Positi-

50 In vielen Hinsichten stimmt die Beschreibung der Doppel in der Ordnung der
Dinge mit Adornos Metakritik der Erkenntnistheorie iberein, auch wenn sie
durchaus verschieden motiviert sind. Beide zeigen, wie sich Phianomenologie an
ihren inneren Widerspriichen gleichsam selbst auflst, bei beiden griindet die Dia-
gnose letztlich in einer Kritik an einem aufs Erkenntnissubjekt fixierten, identifi-
zierenden Denken.

3! Heidegger, Kant ...: 31.

52A.a.0.: 16.

53 Adorno, Negative Dialektik, >1982: 69.

4 A.a. 0. 134

48

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vem und Grundlage, wird nicht aufrecht erhalten; eines wird fiir
das andere genommen. In gewisser Hinsicht zeigt Adormo an Hei-
degger eine Art ontisch/ontologisches Doppel auf, das durchaus
dhnlich gedacht ist wie das empirisch/transzendentale Doppel bei
Foucault.

1.6. Die Epoché und die Kunst des Vergessens

Mehrfach ist betont worden, dafl Foucaults Phdnomenologiekritik
nicht eigentlich Husserl treffe, sondern nur eine franzosische Vari-
ante der Husserl-Rezeption.*s Dreyfus und Rabinow gehen gar von
einer ,,falsche[n] Charakterisierung des Husserlschen Cogito* bei
Foucault aus.’6 Dagegen 148t sich zeigen, da3 die Diagnose aus der
Ordnung der Dinge dennoch das Kernproblem von Husserls An-
satz trifft, ndmlich eine nie zur Ruhe kommende Spannung zwi-
schen Eidos, Tatsache und transzendentaler Subjektivitdt, zwi-
schen Universalitit und dem Primat der konkreten Erfahrung.

Welche Bedeutung hat nun das ,,Ungedachte, das ,,Andere*,
das Foucault im Zusammenhang mit der Phdnomenologie erwéhnt,
wieso wird Phianomenologie zu einer ,,Ontologie des Ungedach-
ten“? Alle Erkenntnistheorie krankt, schon aufgrund ihrer Frage-
stellung, am ,,Gegensatz des BewuBtseins®, am Problem der Au-
Benwelt. Kant trigt diesem Faktum mit seiner Negativformel vom
inhaltlich nicht bestimmbaren ,,Ding an sich“ Rechnung. Trans-
zendentalphilosophie bleibt auf den Bereich unserer méglichen Er-
fahrung eingeschrinkt, das ,,Ding an sich“ markiert die Grenze,
eine Denknotwendigkeit.

Wie schon hinsichtlich des Doppels empirisch/transzendental,
148t sich Kant im Schema Foucaults schlecht verorten. Das Ding
an sich ist vielleicht nicht das ,,Ungedachte”, von dem Foucault

55 Vgl. Waldenfels 1987: 526; Dreyfus/Rabinow 1987: 60, 313.
56 Dreyfus/Rabinow 1987: 313.

49

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spricht, sicher aber ist es das ,,Andere* der Erfahrung. Die Dyade
von ‘Ding an sich’ und ‘Erscheinung’ kann zumindest als Vorbote
der eigentiimlichen Dialektik von Cogito und Ungedachtem gel-
ten, die - laut Ordnung der Dinge - ,das transzendentale Denken
in seiner modernen Form“ beherrscht.

Daf} Husserl sich das ,,Problem der Transzendenz* nicht mehr
stellt, hei3t nicht, daB er es nicht hat. Wir sahen, wie er die Er-
kenntnis der AuBenwelt dadurch erklirt, daB er ‘Welt’ verinner-
licht und von dort aus wieder Seinsfragen stellt. Unter diesen Um-
stinden wird die Epoché zum Signum eines Verdrangten, das ewig
wiederkehrt ohne gedacht werden zu diirfen. Von kaum etwas
spricht Husserl 6fter als von dem, was unmaglich aus seiner Theo-
rie abzuleiten ist: von den ,,Sachen selbst* und der ,,objektiven
Welt“. Ist einerseits vom ,universalen AuBergeltungsetzen ... aller
Stellungnahmen zur objektiven Welt* (CM 22) die Rede, so tritt
doch der Ausdruck ,,objektiv* beharrlich immer wieder auf, z. B.
im ,,eigenen reinen BewuBtseinsleben, in dem und durch das die
gesamte objektive Welt fiir mich ist* (CM 22). Dieses Ringen um
Objektivitat fithrt dazu, dal Husserl jede seiner Epoché-
Wendungen - zumindest rhetorisch - selbst wieder konterkariert.

,,Sein® ist hier das Ungedachte und Undenkbare, das Andere,
von dem Transzendentalphilosophie (als Erkenntnistheorie) stin-
dig heimgesucht und in paradoxe Denkmuster gezwungen wird
und das sich gleichzeitig immer entzieht. Giinther Patzig hat fiir
das Verhiltnis von Wahrheit und Evidenz in den Logischen Unter-
suchungen ein treffendes Bild verwandt:

,,die kiihne Briicke, genannt Evidenz, die das [subjektive, A.R.] Urteil
mit dem [objektiven, A.R.] Sachverhalt ... verbinden sollte, [hatte] den fuir

eine Briicke ... vernichtenden Mangel ... , auf demselben Ufer zu enden,
von dem aus sie geschlagen worden war.*57

Husserl gelangt nicht ans andere Ufer, nicht auf die Seite des Ob-
jektiven, und wenn er von ihr spricht, so nur, weil er erlebte
Wahrheit mit faktischer Wahrheit, das Phinomen mit der Tatsache
gleichsetzt.’8

57 Patzig, Kritische Bemerkungen zu Husserls Thesen iiber das Verhdltnis von
Wahrheit und Evidenz, 1971: 29.

58 Dasselbe 148t sich auch an Husserls Theorie der Intersubjektivitit festmachen,
was die Parallele zum Mechanismus Cogito/Anderes auch sprachlich hervorhebt:

50

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es war Husserls Anliegen, den skeptischen Subjektivismus
durch dessen Radikalisierung zu iiberschreiten.’® Mit Theoremen
wie ,Intentionalitit des BewuBtseins“ und ,Korrelationsapriori
hat er die Beziehung des/der Erkennenden zum Gegenstand als tat-
sdchlich im Subjekt verankert gedacht und damit das Problem von
Immanenz und Transzendenz auf ganz neue Weise gefafit. Und
doch bleibt ein Widerspruch, der an die alten Probleme der Er-
kenntnistheorie erinnert und als Irritation zwischen realistischen
und idealistischen Momenten immer wieder in seinen Texten auf-
taucht. Unausdriicklich ist der ganze Gang von Husserls Uberle-
gungen von dieser Alternative bestimmt

,und zwar so, daB sich ... die in der Ambivalenz des Phinomenbegriffs
vorgezeichnete Moglichkeit des Umschlagens der Positionen in ihr Ge-
genteil immer von neuem ... verwirklicht®.60

Die empirisch/transzendentale Dublette kann, wenn man sie auf
die Transzendentalphilosophie bezieht, als Metapher fiir den
,,Gegensatz des Bewultseins® gelesen werden, fiir das Verhéltnis
von transzendentem (empirischen) Seienden zum reinen (trans-
zendentalen) Ich als Immanenz. Sie bezeichnet aber zugleich auch
eine generelle Spannung zwischen (empirischer) Faktizitdt und
transzendentaler Bedingung als ermoglichendem Apriori. Foucault
148t die Bewegung des modernen Denkens mit dem Paradigma des
Menschen beginnen, weil sich in ihm beide Seiten iiberkreuzen;
der Mensch kann die transzendentale Funktion nur als empirischen
Akt iibernehmen und daher ist er - seit der reflexiven Riickwen-
dung des Wissens auf den Ort, von dem aus es gedacht wird - eine
Dublette.s!

Dieser Aspekt des Doppels spiegelt sich bei Husserl darin, daf3
Phinomenologie Wesens- und Erfahrungswissenschaft zugleich
sein will und muB, sie ist immer Auslegung der konkreten Erfah-
rung, und was das Erkenntnissubjekt selbst angeht, so ist das

Toute la V€ ‘Méditation’ est dominée par la tension entre ces deux exigences:
constituer 1’autre en moi, le constituer comme autre. Ce formidable paradoxe était
latent dans les quatre autres ‘Méditations’: déja la ‘chose’ s’arrachait & ma vie
comme autre que moi ...“ (Ricoeur, 1975: 69).

59 Vgl. Bernet/Kern/Marbach, Edmund Husserl, 1989: 63.

60 Asemissen 1957: 87.

61 vgl. OD 384.

51

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Eidos transzendentales Ich ... undenkbar ohne transzendentales
Ich als faktisches®.62 Von hier aus ist zu verstehen, warum auf die
Frage ,,was ermoglicht die Erkenntnis?* die anthropologische Fra-
ge folgen kann, ,,was ist der Mensch?“.

Auch das ,,Sein“, um das es in der Frage nach dem Sein des
Menschen geht, 14t sich als jenes Ungedachte verstehen, mit dem
sich das Cogito in eine ungute ‘Dialektik’ verstrickt:

,»Weil er empirisch-transzendentale Dublette ist, ist der Mensch auch der
Ort des Verkennens, dieses Verkennens, das sein Denken stets dem aus-
setzt, von seinem eigenen Sein iiberbordet zu werden und das ihm zu-
gleich erlaubt, sich von dem ihm Entgehenden aus zu erinnern‘
[,,’homme est ... le lieu de la méconnaisance ... qui expose toujours sa
pensée a étre débordée par son étre propre et lui permet ... de se rappeler a
partir de ce qui lui echappe®]. (*MC 333, OD 389)

Zum Schluf} der Interpretation bleiben offene Fragen, vor allem
was die Methode Foucaults angeht, denn es ist - vorausgesetzt daf3
es sich in der Ordnung der Dinge um eine Phdnomenologiekritik
handelt - nicht unbedingt klar, wie diese Kritik eigentlich verfahrt.
Der Begriindungsgestus, den Foucault seiner Beschreibung unter-
legt,53 14Bt vermuten, dal er zwar nicht fiir den epistemischen
Bruch selbst, wohl aber fiir die Folgen dieses Bruchs eine imma-
nente Logik annimmt, die, gerade weil er sie als eine aporetische
beschreibt, den Charakter einer Verfallslogik annimmt, so als be-
zeichne sie eine notwendige Selbstauflosung der Phdnomenologie
aus ihren inneren Widerspriichen heraus. Das Doppel Cogi-
to/Ungedachtes erinnert auch an die bekannte Figur der
,,Wiederkehr des Verdriangten“, doch ihr Status innerhalb der Ar-
gumentation bleibt vollig unklar. Ist mit dem Denken des Un-
gedachten einfach nur eine Frageintention der Moderne beschrie-
ben? Will die Moderne nach ihrer Schattenseite suchen, oder muf3
sie es? Und wenn sie es muf}, aufgrund welchen Gesetzes? Hat

62 Husserl, Zur Phidnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlafp
1929 - 1935, 1973: 385.

63 Der Begriindungsgestus spiegelt sich semantisch in Weil-Konstruktionen wie
z. B.: ,Weil er empirisch-transzendentale Dublette ist ... (OD 389); ,,Deshalb hat
das moderne Denken ... nicht vermeiden konnen ...“ (OD 387); , Die moderne
Kultur kann den Menschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausge-
hende denkt* (OD 384; Hervorhebung. A.R.) etc. - Diese Art von Erklidrungen
klingen anders, als eine bloBe Riickfiihrung auf die dunkle Ordnung der episteme.

52

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht jedes Denken notwendig die Struktur einer Dublette, hat
nicht jedes Denken einen Ort (einen ,,blinden Fleck®), von wo aus
es sich ermoglicht? Wo immer Foucault seine ‘negativistische’
Formel anbringt, bleibt offen, ob es sich bei ihr um ein (herme-
neutisches) Erkldrungsmuster oder um eine bloBe Deskription
handelt.

1.7. Sind die Doppel vermeidbar? Foucaults ,, Introduction a
I’Anthropologie de Kant “

Die vorangegangene Auslegung einiger Passagen der Ordnung der
Dinge im Hinblick auf eine Phdnomenologiekritik hatte ergeben,
daB das empirisch/transzendentale Doppel der ,,Amphibolie der
Reflexionsbegriffe bzw. dem ,transzendentalen Schein® gleicht
und eine Vermischung von Ebenen bezeichnet, die bei Kant als
getrennt und zusammengehorig zugleich gedacht sind. Am Bei-
spiel der Wendung von Phidnomenologie zur Ontologie wurde auf-
gezeigt, wie sich eine ,,moderne* Verwechslung von empirisch
und transzendental in methodischer Hinsicht duert und wie (iiber
Foucaults Deutung hinaus) ‘Sein’ und Aulenwelt, sowie die kon-
krete Faktizitdt des Erkenntnissubjekts als das ,,Ungedachte* der
Phianomenologie bestimmt werden konnten.

Sofern man die Doppel als eine Kritik der Vermischung von
Unterschiedenem versteht, scheint sich Foucaults Diagnose in eine
Reihe von Kritiken am Identitdtsdenken im 20. Jahrhundert einzu-
ordnen, die jeweils das Vergessen einer Differenz monieren. In
Adornos ,,Nichtidentischem*, Derridas Konzept der ,,différance*,
Lyotards ,,Widerstreit oder Deleuzes ,,Singularititen manifestie-
ren sich dhnliche Motive. Mit einiger Vorsicht wire auch Heideg-
ger, der seine Philosophie ja mit dem Hinweis auf die vergessene
ontologische Differenz beginnt, in diese Reihe aufzunehmen.

Doch ist die von Foucault genannte Dublette wirklich als Diffe-
renz von empirisch und transzendental einklagbar? Wire sie ver-

53

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meidbar?% Foucault hitte eine solche normativ gestellte Frage
nicht zugelassen, doch die Schirfe seiner Polemik und die Rolle,
die er Kant im ,, modernen Denken* zuspricht, provozieren diese
Frage geradezu. Es ist durchaus denkbar, dafl Foucault eine ‘reine’
Trennung der Hinsichten empirisch/transzendental fiir moglich
und fiir von Kant verwirklicht hielt. Andererseits ist es aber auch
Kant, der fragt ,,was ist der Mensch?“. Diese Frage

»~durchzieht ... das Denken seit dem Anfang des neunzehnten Jahr-
hunderts. Sie nimmt unter der Hand und im voraus die Vermengung des

Empirischen und Transzendentalen vor, deren Teilung Kant indessen ge-
zeigt hatte. (OD 410)

»Im voraus®, d. h., schon bei Kant ist jenes Doppel virulent, des-
sen Seiten er doch eigentlich genau getrennt hat. Der epistemische
Bruch scheint durch ihn hindurchzugehen.

Eine dhnlich zweideutige Rolle schreibt Foucault Kant in seiner
Introduction a 1’Anthropologie de Kant zu, einer ,thése com-
plémentaire* (,,kleine Doktorarbeit“) von 1960/61, die in vieler
Hinsicht als eine Vorstudie oder als ein ‘Sub-Text’ zur Ordnung
der Dinge gelesen werden kann und die eine Reihe von Hinweisen
zur Phanomenologiekritik enthdlt. Die ,thése complémentaire®
entstand vermutlich erst nach der ,,grolen‘ these, der Histoire de
la folie,’s sie umfaBte eine Ubersetzung der Anthropologieschrift
von Kant und eine ca. 120 Seiten starke Einleitung, die nicht ver-
offentlicht wurde.¢

Die Introduction ist ein wirrer Text, Foucault ist noch dabei,
seine Theoreme und Uberzeugungen auszubilden. Viele Termini
sind unverstandlich definiert, ihre Bewertung verschiebt sich z. T.
im Verlauf der Schrift und es ist weniger sinnvoll, nach der Be-
deutung einzelner Begriffe zu fragen, als nach ihrer Konstellation,
dem Verhiltnis, in dem sie zueinander stehen.

64 Wie Foucault hinsichtlich seiner eigenen Methodik mit diesem Problem um-
geht, wird im zweiten Teil dieser Arbeit erortert (s. Kap. I1.C).

65 Vgl. Eribon 1991: 114.

66 Vel. Eribon 1991: 134. Die Introduction liegt im Centre Foucault in Paris als
Typoskript vor (cote D60), auf das ich mich im folgenden als Textgrundlage be-
ziehe. - Da laut testamentarischer Verfugung aus unverdffentlichten Schriften
Foucaults nicht zitiert werden darf, gebe ich wortlich nur einzelne Begriffe wieder
und reformuliere den Originaltext in freier Ubersetzung.

54

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausgangspunkt in der Introduction ist die Frage, inwieweit
,,Anthropologie“ eine Konstante im Kantischen Denken, bzw. in-
wieweit sie eine Briicke zwischen den pri- und den postkritischen
Schriften darstellt, denn die Edition der Anthropologieschrift féllt
zwar in Kants letzte Lebensjahre, seine Beschéftigung mit dem
Thema und Vorlesungen dazu datieren aber weitaus frither. Fou-
caults Thema ist das der Beziehung von Anthropologie und
., Kritik“¢7: Gab es seit 1772, und vielleicht auf dem Grunde der
. Kritik” fortbestehend, ein bestimmtes konkretes Bild des Men-
schen, das keine philosophische Ausarbeitung wesentlich verén-
dert hat?¢8

Foucault versucht, die Anthropologie als Kehrseite, als
,Negativ der Kritik* zu verstehen.®® Zunéchst scheint es, als kon-
struiere er aus der ,,analogie croisée” von Anthropologie und
,,Kritik* ein (positiv gewertetes) Doppel, doch ihr Verhiltnis ver-
schiebt sich im Verlaufe des Textes, nicht zuletzt durch die eher
artifizielle Einfithrung einer dritten Kategorie, der ,transzenden-
talen Philosophie“.”” Die Anthropologie ist durch folgende Mo-
mente charakterisiert:

— sie ist eine Wiederholung der ,Kritik* auf empirischem Niveau;
sie mimt von auflen und in den Gesten der Empirizitit die Be-
wegung einer ,,Kritik*?!

— aufgrund ihrer Komplementaritit wird spéter eine ,,illusion an-
thropologique® als Spiegelbild der ,,illusion transcendentale®”?
erscheinen. (Diese Aussage bestitigt auch die oben vertretene
These, dal das empirisch/transzendentale Doppel in der Ord-
nung der Dinge nach dem Muster des ,transzendentalen
Scheins* gebildet ist.)

67 Introduction ...: 6.

68 A.a.0.:3.

9 A.a. 0.:56.

70 Die Unterscheidung einer ,,philosophie transcendantale* von der , Kritik* wider-
spricht der sonst bei Foucault iiblichen synonymen Verwendung der Attribute
,kritisch“ und ,transzendental®.

™ Introduction ...: 119.

72A.a.0.:125.

535

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— als Wiederholung der Kritik (,,répétition anthropologico - criti-
que“”) ist Anthropologie Ort des Ubergangs vom kritischen
Denken zur Transzendentalphilosophie.”

— daB sie Wiederholung und Ubergang ist, beinhaltet eine origini-
re Unselbstandigkeit der Anthropologie. Sie ist nur moglich als
Wiederholung der Kritik,” bzw. in bezug auf das, was sie als
Ubergang vermittelt.”s

Eine nachvollziehbare Begriindung all dieser Setzungen liefert

Foucault m. E. nicht, die Begriffe ,,Anthropologie®, , Kritik“ und

,transzendentale Philosophie® bleiben inhaltlich diffus und das

Verstindnis des Textes erschwert sich zusétzlich dadurch, daf3 oft

nicht klar ist, ob mit ,,Anthropologie” der Titel der Kantischen

Schrift oder die Disziplin selbst bezeichnet ist. Deutlich wird al-

lerdings, dafl Foucault Kant in den ProzeB der Moderne miteinbe-

zieht, ihn auch eindeutig als den Anfangspunkt einer Bewegung
benennt, als den Boden, auf dem sich die moderne Anthropologie
allererst entfaltet.

Die Frage, ob Foucault die empirisch/transzendentale Dublette
fiir vermeidbar hélt, hdngt eng damit zusammen, wie er das Ver-
hiltnis von ,Kritik“ und Anthropologie/Phanomenologie be-
stimmt. Eine eindeutige Antwort bleibt aus, doch es ist auffillig,
daB das Projekt einer ,,Kritik* im Verlaufe der Introduction und in
der Ordnung der Dinge zunehmend aus der SchuBlinie der Vor-
wiirfe herausgenommen wird. Es ist, als wolle Foucault etwas von
Kant ‘retten’ und von seinem Projekt der Frage nach den
,Bedingungen der Moglichkeit“. Gegen Ende der [Introduction
bilden sich Motive heraus, die spiter dann in der Ordnung der
Dinge wiederkehren: der Vorwurf einer Vermischung von Ebenen,
die hier jedoch - parallel zur Dreiteilung von ,critique®, ,,anthro-
pologie®, ,,philosophie transcendantale® - als ,,I’apriori®, ,,I’origi-
naire und ,,le fondamental“ bezeichnet sind. Die Trennung dieser
Bereiche sei essentiell, sagt Foucault und bemerkt in einem Ne-
bensatz, daB3 keine Verwirrung (confusion), sei sie dialektisch oder
phianomenologisch, das Recht haben werde, deren notwendige

T A.a 0.:102.
74 A.a.0.:102; s. a. 80, 123.
5 A.a. 0.:120.
76 A a.0.:103.

56

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zerstreuung (dispersion) zu reduzieren. Seit Kant sei es das impli-
zite Projekt jeder Philosophie, diese wesentliche Teilung zu iiber-
steigen (surmonter), bis zu dem Punkt an dem die Unmoglichkeit
eines solchen Uberstiegs (dépassement) auBerhalb einer die Tei-
lung wiederholenden und fundierenden Reflexion deutlich wer-
de.”” Es folgen die bekannten Vorwiirfe, die Anthropologie sei der
Ort, an dem die Vermischung pausenlos wieder entstehe, ja An-
thropologie versuche, die Philosophie zu entfremden (aliéner).”
Kant und seine ,,Anthropologie sind aus dieser Kritik ausgenom-
men.”

Der Fehler der nachkantischen Philosophie scheint nicht nur der
einer Vermischung von Ebenen zu sein, sondern genauer der, die
Anthropologie aus ihrer Beziehung zur Kritik herauszureifien, sie
nicht mehr in ihrem marginalen Charakter einer Wiederholung der
kritischen Reflexion zu sehen, sondern ihr einen selbstdndigen
Status zuzusprechen. Genau hierdurch entsteht der paradoxe Ef-
fekt einer versuchten Selbstfundierung des Endlichen, einer Ver-
wechslung der Analyse der Bedingungen der Erkenntnis mit der
Analyse der Bedingungen der Existenz. Foucault spricht von ei-
nem ,,Vergessen der Kritik“.80 Namentlich ist diesbeziiglich nur
Husserl genannt: Niemals sei die ,,Destrukturierung® des philoso-
phischen Feldes (d. h. ihrer Aufteilung in ,apriori“, ,,originaire®
und ,,fondamental®) spiirbarer geworden als im , Kielwasser* der
Phianomenologie. Husserl habe sein urspriingliches Ziel der Logi-
schen Untersuchungen verfehlt, namlich die ,,Regionen des Aprio-
ri zu befreien“. Die (phdnomenologische) Reduktion fiihre zu ei-
nem ,transcendental d’illusion“.®' Genau das, was der phdnome-
nologischen Bewegung wichtig war, ndmlich das Konkrete zu be-
schreiben und Dualismen zu vermitteln, kritisiert Foucault als
,,Hypothek der Empirizitdt“ und als ,,Vermischung* von Ebenen.

7TA.a. 0.: 105f.

B A.a 0.:106.

9 Es gibt Anzeichen fiir die positive Bewertung einer bestimmten Form von An-
thropologie, jedenfalls grenzt Foucault eine ,falsche Anthropologie“ von der
Kantischen ab (a. a. O.: 89).

80A.a.0.:124.

81 A.a.0.:107.

57

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,»Es bedarf schon der ausdauernden Naivitét unserer Zeitgenossen um in
der Anthropologie die endlich gesicherte Uberschreitung von Teilungen
zu feiern, wo sich die Trockenheit des Rationalismus verloren hitte, Seele
und Kérper, Subjekt und Objekt.*82

Die Wortwahl (naiveté) deutet darauf hin, daB mit dem letzten Zi-
tat Sartre angesprochen ist.®

Trotz des strukturellen und begrifflichen Durcheinanders der
Introduction, ist die Phanomenologiekritik hier eindeutiger gefafit
als in der Ordnung der Dinge. Sie artikuliert sich deutlich als Kri-
tik am Vergessen des Kantischen Projekts und der Einebnung von
notwendig Unterschiedenem; Foucault argumentiert - wie immer
in seinen kleinen Texten - offener normativ. Kant wird schliellich
gegen die Phanomenologie, bzw. gegen eine schlechte Anthropo-
logie ausgespielt, denn er hat - so Foucault - gelehrt, dal die Em-
pirizitdt der Anthropologie niemals in sich selbst griinden kann,
daBl sie nur moglich ist als Wiederholung der ,Kritik*, auf der
Grundlage der Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrung
(connaissance).’

Was die historisch ambivalente Stellung zwischen , Klassik*
und ,,modernem Denken“ angeht, die Kant in der Ordnung der
Dinge zugesprochen wird, so ist sie dadurch charakterisiert, daf3
Kant sowohl innerhalb als auch auflerhalb des Prozesses steht, der
ihm folgt. ,,.Depuis Kant“ heiflt, daB Kant das anthropologische
Denken begriindet, ihm aber nicht verfillt, daf} diejenige Tren-
nung, die die Doppel moglich macht, auch die Trennung ist, die
sie verhindert.

82 A.a.0.: *119.

83 Eine Vergleichsstelle wire OD 396. - Eribon mutmaBt, daB die letzten Seiten
der Introduction gegen Sartres Kritik der dialektischen Vernunft gerichtet sind (s.
Eribon 1991: 184), eine derartig eindeutig Zuschreibung der Polemik scheint mir
am Text jedoch nicht nachweisbar.

84 Introduction ...: 120. Die positive Bewertung Kants scheint sich erst im Laufe
des Textes zu entwickeln. Wahrend anfangs ein polemischer Ton tiberwiegt, wird
Kant gegen Ende eine ,articulation authentique du Philosophieren* bescheinigt
und implizit wird Nietzsche zu seinem rechten Nachfolger emannt (/ntroduction
... 107).

58

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.8.  Phdnomenologiekritik im Anschluf an die ,, Ordnung der
Dinge*“

Auf dhnliche Weise hat Foucault die Phdnomenologie nie wieder
angegriffen. Dort, wo er in Interviews oder in anderen Texten aus-
driicklich Kritik an ihr tibt, bleibt der hauptsdchliche Vorwurf an
die in der phdanomenologischen Theorie vorausgesetzte Funktion
des fundierenden, sinngebenden Subjekts gebunden. Wie seine
Aussagen iiber Sartre, so werden auch die iiber die Phdnomenolo-
gie zu einer Spielmarke, die immer den gleichen Aufdruck trégt:
,,das Subjekt im Sinne der Phdnomenologie* agiert als ,,Sinn-
geber“ 85 es fiihrt als verabsolutiertes Prinzip zu einem ,trans-
zendentalen NarziBmus“ (AW 289), von dem es sich abzusetzen
gilt. So heif3t es im deutschen Vorwort zur Ordnung der Dinge:

,Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man

koénnte ihn ... den phinomenologischen Weg nennen), der dem beob-
achtenden Subjekt absolute Prioritét einrdumt ...“ (OD 15)

Diese Fokussierung auf die Subjekt-Kritik ist insofern berechtigt,
als sie den systematischen Ausgangspunkt der Phdnomenologie
iiberhaupt betrifft. Doch die Implikationen der fritheren Betrach-
tungen gehen im Schlagwort ,,Subjekt zum Teil verloren. Haufig
erwihnt Foucault, dafl die akademische Ausbildung der fiinfziger
Jahre in Frankreich vom Hegelianismus und der Phdnomenologie
dominiert gewesen sei, so dafl die Folgegeneration versucht habe,
sich gerade von diesen beiden Stromungen zu 16sen.® Inhaltliche
oder prizise systematische Griinde einer Phdnomenologiekritik
sind aus dieser oft programmatisch betriebenen Fluchtbewegung
kaum zu gewinnen. Hauptsdchlich bestand das Ungeniigen an der
Phénomenologie, so wie Foucault es beschreibt, darin, dafl der
methodische Primat des Subjekts blind macht fiir alles, was jen-
seits seines Erfahrungsraums liegt:

.-~ die Phanomenologie war nicht in der Lage iiber Sinneffekte Rechen-
schaft abzulegen [rendre compte], die von einer Struktur linguistischen

85 Foucault, Structuralisme et Post-Structuralisme, Entretien avec Raulet, 1983:
*434f.

86 Vgl. z. B. Foucault 1983: 437, 441; oder: Entretien avec M. Foucault, Interview
mit Trombadori, 1980: 48; oder Le pouvoir, une béte magnifique, Interview mit
Osorio, 1977: 372.

59

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Typs produziert sein konnten, einer Struktur, wo das Subjekt im Sinne der
Phidnomenologie nicht als Sinngeber intervenierte. 87

Ebensowenig konnte das ,,Unbewufite“ Thema einer phinomeno-
logischen Analyse werden und ihr Verfahren schien gleichfalls
blind gegeniiber Geschichtlichkeit: ... ist ein Subjekt des phano-
menologischen Typs, transhistorisch, in der Lage, iiber die Histo-
rizitit der Vernunft Rechenschaft abzulegen [rendre compte]?s8
Linguistik, Psychoanalyse und Geschichte markierten also die
Grenzen der phdnomenologischen Methode.

In der Archdologie des Wissens spricht Foucault von der Not-
wendigkeit, die ,,Geschichte des Denkens aus seiner transzenden-
talen Unterwerfung zu befreien (AW 289) und er wehrt sich ge-
gen das MiBverstidndnis, sein Verfahren der Archéologie als ,.eine
Art historischer Phanomenologie® zu verstehen, als sei sie eine
,,Suche nach dem Ursprung, nach formalen Apriori [und] Griin-
dungsakten (AW 290). In dieser Abgrenzung ist zusammenge-
falt, was nun Foucaults Bild der Phanomenologie ausmacht: die
Suche nach einem Ursprung, das Setzen eines formellen (also ewi-
gen, nicht historischen) Apriori und die Fundierung durch ein
Subjekt. Das Modell der Dublette taucht nicht mehr auf.

Im folgenden werde ich mich weiterhin am Modell der Doppel
und des ,,Denkens des Gleichen® orientieren, weil es, aus einer ar-
chdologischen Analyse gewonnen, inhaltlich differenziertere und
tiefere Einblicke in die Probleme der Phdnomenologie gewahrt, als
die auf das Thema ,,Subjekt“ reduzierten Aussagen.?® Ich werde
zeigen, wie sich die aus der Ordnung der Dinge gewonnenen Cha-
rakteristika der Phdnomenologie methodisch und inhaltlich bei
Sartre wiederfinden lassen, geleitet von der Frage, welche Konse-
quenzen Foucaults Analyse des ,,modernen Denkens* fiir die Le-
gitimitét einer Philosophie hat, wie Sartre sie vertritt.

87 Foucault 1983: *434f.

88 A a. O.: *436.

89 Diese Statements zur Phdnomenologie sind Aussagen ganz anderen Typs, weil
sie meist im Rahmen von Interviews auftreten. Sie sind deshalb einliniger und of-
fener kritisch, konnen aber nicht den Stellenwert einer ,,archdologischen Analyse*
beanspruchen.

60

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Bedeutung der Phdnomenologie im
Werk Sartres

2.1. Die Modifikation phdnomenologischer Grundsdtze

Mindestens ebenso schwer faBbar wie die Kritik Foucaults an der
Phidnomenologie ist der Begriff der Phdnomenologie selbst und
damit die Frage, inwieweit Sartres Philosophie ihr zuzuordnen ist.
Gemeinhin wird der friihe Sartre zur ,,phdnomenologischen Bewe-
gung“ gerechnet, wenn auch mit einigen Einschrdnkungen. So
wird er in Uberblickswerken zur Phdnomenologie stets ausfiihrlich
erwihnt, immer jedoch mit dem Hinweis darauf, daB er Husserls
Zielsetzungen, z. B. die der strengen Wissenschaftlichkeit, ver-
lasse.! In seinen Schriften L 'Imagination, L’Imaginaire, Esquisse
d’une Théorie des Emotions und La Transcendance d’Ego ist
Sartres Denken stark von Husserl geprigt, er referiert die Préamis-
sen der Phdnomenologie zumeist affirmierend und behauptet, sich
der phianomenologischen Methode zu bedienen. Doch sein Zugriff
und sein Methodenverstidndnis sind eigenwillig und immer wieder
- vor allem in spéteren Schriften - ist von der Notwendigkeit die
Rede, die phinomenologische Betrachtungsebene zu iiberschrei-
ten.?

Es wird im folgenden nicht darum gehen, Sartre als ‘richtigen’
oder ‘falschen’ Phdnomenologen zu kennzeichnen und auch nicht
darum, jede einzelne der Transformationen aufzulisten, die er an

1 S. B. Waldenfels 1987; Waldenfels, Einfiihrung in die Phdnomenologie, 1992,
Stroker/Janssen, Phdnomenologische Philosophie, 1989. Eine eingehende und
kritische Darstellung gibt Spiegelberg in: The Phenomenological Movement,
1960a Vol 2: 449 - 515.

2 So z. B. L'Imaginaire, 1986: 112, Bewuftsein und Selbsterkenntnis, 1973: 15;
Einleitung zu Das Sein und das Nichts. Spater ordnet Sartre die phanomenologi-
sche Beschreibung der analytischen Erkenntnis (L 'Anthropologie, 1990: 289) oder
der regressiven Analyse zu (Der Idiot der Familie 1, 1986: 48f).

61

16.01.2026, 10:02:12. [


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der phdnomenologischen Methode vornimmt. Es geht vielmehr
darum, in seiner Eigenart der Ubernahme einiger Motive Husserls,
das wiederzuerkennen, was Foucault an der Phanomenologie kriti-
siert. Die These ist, dal Sartre Phdnomenologie auf eine Weise
iiber sich hinaustreibt, die als konsequente Fortfithrung der von
Foucault beschriebenen ‘Logik’ des modernen Denkens gesehen
werden kann.

Die grofle Wirkung der Phanomenologie®* und ihre Bedeutung
fir Sartre liegt u.a. darin, daB3 sie scheinbar widerspriichliche
Theoreme integrieren kann. Phinomenologie als ‘Lehre von den
Erscheinungen’ ruht auf dem Gedanken der ,transzendentalen Re-
duktion®, d. h. der Ausschaltung von ,Seinsstellungnahmen®. In-
dem sie die Frage nach dem ‘An-sich-Sein’ der Dinge in eine
,,Epoché* setzt, hilt die Phanomenologie am ‘idealistischen’ Aus-
gang vom Subjekt fest, denn dessen Wahrmehmungsstandpunkt ist
und bleibt der einzige Zugang zu den ,,Sachen selbst“; es gilt der
methodische Primat des Cogito. Gleichzeitig wird aber - wie im
vorangegangenen Kapitel dargelegt - innerhalb des durch die Re-
duktion gesetzten Rahmens eine realistische Perspektive einge-
nommen; das erkenntnistheoretische Auflenweltproblem stellt sich
nicht mehr, und dem Gegenstand als Phdnomen wird nun volle
Objektivitdt eingerdumt.* So umfaft die ,transzendentale Redukti-
on“ beides: die ‘idealistische’ Setzung eines unhintergehbaren Co-
gito und die Vorstellung eines ‘realistischen’ Gegenstandsbezugs.

Der Phanomenologie gelingt es auch, eine ‘positivistische’
Haltung zu iibernehmen, ohne selbst ‘positivistisch’ zu sein. Threm
Motto ,,zu den Sachen selbst* entspricht das Verfahren reiner Des-
kription. Phdanomenologie versteht sich als voraussetzungslose Be-
schreibung des Gegebenen. Der Grundsatz bloBer Deskription hat
dabei einen einschrinkenden Sinn und besagt, daB3 der Gegenstand
nur beschrieben, nicht erkldrt werden soll.’ Gleichzeitig geht aber

3 In meiner Beschreibung der ‘Phdnomenologie’ beschrinke ich mich weitgehend
auf ihre Bestimmung durch Husserl, weil sie den Referenzpunkt fiir nahezu alle
Vertreter der phianomenologischen Bewegung wie auch fiir Sartre bildet.

4 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.5, 1.6.

5 Waldenfels weist darauf hin, daB das Wort , Phdnomenologie* zunichst verwen-
det wurde, um ,,die Beschreibung der ‘Phanomene’ einer theoretischen Erkldrung
entgegenzusetzen” (Waldenfels 1992: 12). - Lyotard spricht von einem ,refus de
passer a I’explication* (Lyotard, La phénoménologie: 5).

62

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Erkenntnisanspruch iiber die bloe Beschreibung von Einzel-
phdnomenen hinaus: Phinomenologie zielt auf die Sachen selbst
als ,,Wesen®, sie ist, in Husserls Definition, gerade keine Tatsa-
chenwissenschaft, sondern ,,Eidetik“, d. h., ihre Erkenntnisgegen-
stdnde sind allgemeiner Natur.6 Es geht der Phdnomenologie nicht
um den konkreten Inhalt der einzelnen Erfahrung, sondern um den
‘Wesensgehalt’ der sich hier zeigt. In einer ,,eidetischen Redukti-
on“ sollen die faktischen Erlebnisinhalte auf den ihnen zugrunde-
liegenden Wesensgehalt zuriickgefiihrt werden. Phidnome-
nologische ,,Wesensschau® und individuelle Anschauung sind da-
bei parallel konstruiert, das ,Wesen* gilt als ein neuer
(allgemeiner) Gegenstand, der angeschaut und zur Gegebenheit
gebracht werden kann.” Manche Formulierungen Husserls erwek-
ken daher den Eindruck, als wolle er ein ‘positivistisches’ Verfah-
ren der Beschreibung auf ein ideelles Gegenstandsfeld anwenden.
Die zugehorige Kehrseite zur reinen Beschreibung ist natiirlich
immer die Konstitutionsleistung des Subjekts.

So besehen vertritt die Phdnomenologie auf der Grundlage ei-
nes ‘idealistischen’ Cogito ein ‘realistisches’ Erkenntnismodell
und verbindet einen ‘positivistischen’ Gestus der voraussetzungs-
losen Beschreibung mit einem ‘idealistischen’ Erkenntnisan-
spruch, der auf allgemeine Wesensaussagen zielt. Sartre wird diese
Verbindung von heterogenen Ansdtzen dazu nutzen, die Phino-
menologie in einigen Féllen an ihrem ‘idealistischen’, in anderen
an ihrem ‘positivistischen’ Ende zu ergreifen und fiir sich frucht-
bar zu machen.

Will man definitorisch umreiflen, was eine von Husserl her be-
stimmte Phédnomenologie ausmacht, so 146t sie sich mit den ge-
nannten Aspekten als Minimalkonsens beschreiben: Ihre Voraus-
setzung ist die ,transzendentale Reduktion* und der methodische
Primat des Cogito; ihr Erkenntnisziel ist der Gegenstand als Eidos;
ihre Verfahrensweise ist die ,,reine Deskription* dessen, was sich
zeigt.®

6 Vgl. Husserl, Ideen ...: 4.

7Vgl.a.a. 0.: 9f.

8 Es versteht sich von selbst, daB mit diesen drei Aspekten keine zureichende Cha-
rakteristik der Phanomenologie gegeben ist, sondern eine auf meine Fragestellung
hin perspektivierte Umschreibung, die sich mit anderen Definitionsversuchen von

63

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Philosophie schreibt sich in das Spannungsfeld dieser
drei Elemente ein, und ich werde in den folgenden Kapiteln die
Transformation nachzeichnen, die er an diesen Elementen selbst
und an ihrem Verhiltnis zueinander vornimmt. Kapitel 2.2, das
sich nochmals mit dem Methodenantagonismus von Phdnomeno-
logie und Ontologie befaf3t, zentriert sich um die ,,phdnomeno-
logische Reduktion“. Diese wird von Sartre v. a. in den Schriften
vor Das Sein und das Nichts erwihnt, sie hat aber nicht mehr die-
selbe systematische Relevanz wie bei Husserl. In Das Sein und das
Nichts scheint die Epoché faktisch sogar riickgidngig gemacht, in-
dem gleich zu Beginn die Frage nach einer ,transphdnomenalen
Seinsdimension® gestellt wird. - Kapitel 2.3 bezieht sich auf den
Aspekt der ,,Wesensschau®. Hier wird zu fragen sein, inwiefern
die existentialistische Formel von der Existenz als Essenz den Ge-
danken und die Moglichkeit einer ,Eidetik* methodisch kon-
terkariert. - Fiir das Kapitel 2.4 ist der Begriff der ,,Deskription*
leitend; ich werde exemplarisch zwei Phénomenbeschreibungen
Sartres hinsichtlich ihrer Verfahrensweise untersuchen und fragen,
wie sich die einzelne Beschreibung zu dem in ihr behaupteten und
iiber sie hinausgehenden Wahrheitsanspruch verhlt.

Sartres Auseinandersetzung mit der Phdnomenologie ist durch ei-
nen Mangel an genauer methodischer Reflexion gekennzeichnet.?
In der Literatur wird zu Recht immer wieder darauf hingewiesen,
daB} Sartre in der Verbindung verschiedener Methoden weit iiber
das Ziel der Phanomenologie selbst hinausschieBe. So weist Klaus
Hartmann nach, daB die Fusion phidnomenologischer, ontologi-
scher und dialektischer Figuren zu Inkongruenzen fithre und dazu,

Phinomenologie partiell iberschneidet. - Merleau-Ponty bezeichnet als
,,Hauptthemen“ der Phanomenologie ,,Deskription, ,,phdnomenologische Reduk-
tion“, ,,Begriff des Wesens", ,Intentionalitit“ und ,,Verbindung von Subjektivis-
mus mit dem Objektivismus* (Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, 1966: 3-18); Lévinas nennt als wesentliche Elemente ,Beschreibung, ...
Intentionalitat, ... Empfindung und ... Subjektivitit (Lévinas, Uberlegungen ...
83); Spiegelberg gibt eine Liste von 5 Punkten fur die ,,Phdnomenologie in ihrer
strengsten Form*: Voraussetzungslosigkeit, Wesensschau, Beschreibung der Pha-
nomene aus dem Kontext der Lebenswelt, Methode der Reduktion und Untersu-
chung und Legitimation unseres alltdglichen und wissenschaftlichen Glaubens
(Spiegelberg, Husserls Phenomenology and Existentialism, 1960b: 64).

9 So auch Spiegelberg 1960b: 471, 477.

64

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dafB} die Probleme stets auf der falschen Ebene behandelt wiirden.!°
Herbert Spiegelberg moniert mehrfach die hermeneutische Uber-
bietung einfacher phdnomenologischer Beschreibung,!! und auch
Paul Janssen argumentiert dhnlich, wenn er schreibt, daB Sartre
mit fundamentalontologischen Thesen (Sein des BewuBtseins,
Nichts, Ich etc.) operiere, ,,zu denen eine phdnomenologische Be-
schreibung engeren wissenschaftlichen Sinnes keinen Zugang hat
12

Die fiir Sartre typische Engfithrung verschiedener methodischer
Ansitze hatte indes Heidegger vorgemacht: In Sein und Zeit wer-
den Phénomenologie, Ontologie und Hermeneutik in ein unauflds-
bares Ganzes zusammengefafit.!? Es zeigt sich deutlich, daB3 Sartre
spétestens mit Das Sein und das Nichts in das Kraftfeld zwischen
Husserl und Heidegger gerit, und seine hybride Theoriekonstruk-
tion ist nicht zuletzt ein Ausdruck dieser Spannung. !4

Ein gewichtiger Diskrepanzpunkt im ‘Uberschreiten’ der Phéno-
menologie ist Sartres negationstheoretischer Ansatz, der aus der
Phinomenologie selbst nicht abgeleitet werden kann. Schon in
dem frithen Text L 'Imaginaire ist die ,,Vorstellung® gegeniiber der
,, Wahrmehmung® mit einer negativen Kraft ausgezeichnet, dhnlich
wie in Das Sein und das Nichts dann spéter das BewuBtsein ge-
geniiber den Dingen. ‘Negativitdt’ als strukturelles Merkmal ist
hier zweifach eingefiihrt: zur (ontologischen) Charakterisierung

10'Vgl. Hartmann, Sartres Phanomenbegriff, 1980: 181f.

11 Spiegelberg 1960a: 65; 1960b: 472.

12 Stroker/Janssen 1989: 253.

13 vgl. SuZ 37.

14 Einige Kommentatoren sehen zwischen den frithen Schriften und Das Sein und
das Nichts eine Zasur hinsichtlich des Konzepts von Phénomenologie, die durch
den stiarker werdenden EinfluB Heideggers auf Sartre bedingt ist (s. Spiegelberg
1960b: 464, 477; Fretz/Amparo, J.P. Sartre entre Husserl et Heidegger, 1991:
193f). - Was die Beurteilung von Sartres Philosophie als ‘Phinomenologie’ an-
geht, spalten sich die Interpreten in zwei Lager, je nachdem ob sie Heideggers
Philosophie als Fortsetzung derjenigen Husserls begreifen oder nicht. Im ersten
Fall wird der ,,Existentialismus als eine Form phdnomenologischer Theorie gese-
hen (s. z. B. Ricoeur 1957; Landgrebe, Husser!, Heidegger, Sartre. Trois aspects
de la phénoménologie, 1964; Thévénaz, De Husserl a Merleau-Ponty, 1966). Im
anderen Fall betont man eher die Briiche und Inkongruenzen (s. Spiegelberg
1960b u. 1960a; Hartmann 1980; Earle, Phénoménology and Existentialism,
1960).

65

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Bewufitseins selbst und zur Bestimmung des Verhéltnisses von
Bewuftsein und Gegenstand. Paul Janssen macht den prinzipiellen
Unterschied zum Ansatz Husserls deutlich:

»Sartre ist ... davon iiberzeugt, daB die Intentionalitit des BewuBtseins be-
sagt: BewuBtsein ist BewuBtsein von Nicht-BewuBtsein. Diese Aus-
gangsthese ist und bleibt derjenigen Husserls von Anfang an entge-
gengesetzt. Husserls Grundauffassung lautet: Bewuftsein ist ein uni-
versales Bezugsmedium fiir alles, so daB nichts in der seinsmafligen Ent-
gegensetzung zum BewuBtsein, sondern alles nur als BewuBtes im Bezug
auf Bewuftsein auftreten kann.“!5

Allein die Intention, das Subjekt und seinen Gegenstand mit Hilfe
der dialektischen Figur der Negation verkniipfen zu wollen, weist
weit iiber die Moglichkeiten und Ziele einer Phdnomenologie in
Husserls Tradition hinaus. Sartre geht ,,von der Phinomenologie
iber zu einer Prinzipientheorie, die er als seinslogische Ontologie
glaubt geben zu konnen“.'s Mit der expliziten Einfithrung des Ne-
gationsprinzips installiert Sartre inhaltlich eine ,,Dialektik des Sel-
ben und des Anderen“, die Foucault auf einer ,,archdologischen*
Ebene als Doppel von Cogito und Ungedachtem der gesamten
Phénomenologie unterstellt. Da Foucault diese ‘Dialektik’ in der
Ordnung der Dinge als Symptom des modernen Denkens auffafit,
ist zu vermuten, daf} aus seiner Sicht Sartres ‘Uberschreitung’ der
Phinomenologie nur deren konsequente Fortfiihrung wire.

2.2.  Phdnomenologie - Ontologie. Die Suche nach dem
., transphdnomenalen Sein“

Das Sein und das Nichts beginnt mit einem Lob der Phdnomeno-
logie:

,,.Das moderne Denken hat einen beachtlichen Fortschritt gemacht, indem
es das Existierende auf die Reihe der Erscheinungen, die es manifestieren,
reduzierte. Man wollte damit eine gewisse Zahl von Dualismen tiberwin-
den, die die Philosophie in Verlegenheit gebracht hatten, und sie durch
den Monismus des Phdnomens ersetzen. (SN 9)

15 Stroker/Janssen 1989: 253.
16 Hartmann 1980: 181.

66

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem Beginn steckt zweierlei: eine erkenntnistheoretische
Option und eine Absage an metaphysische ,Hinterwelten®. Die
,Reduktion des Existierenden auf die Reihe der Erscheinungen®,
eine Reformulierung der Husserlschen ,,Epoché®,!” legt die philo-
sophische Uberlegung auf ein Paradigma fest, das vom Wahrneh-
mungssubjekt ausgeht: Seiendes ist nur, insofern es (jemandem)
erscheint. Gleichzeitig versteht Sartre die genannte Reduktion als
Befreiung vom ,,Wahn der Hinterweltler, vom Glauben an das
,»,Sein-hinter-der-Erscheinung® (SN 10). Beide Aspekte, der er-
kenntnistheoretische und der metaphysikkritische, hdangen, wie wir
spéter noch sehen werden, zusammen.'#

Die fiir den gesamten Entwicklungsgang von Das Sein und das
Nichts bedeutsame Einleitung dhnelt einem Verwirrspiel: Sartre
wechselt in diesen sechs Abschnitten mindestens viermal die Per-
spektive, um ein phdnomenologisches Ausgangspostulat in eine
ontologische These zu transformieren. Im Verlauf der Textpassage
soll die Berechtigung und die Notwendigkeit der Frage nach dem
Sein von Phidnomenen begriindet und die ,transphdnomenale
Seinsdimension“ des Subjekts und seines Gegenstandes bestimmt
werden: Die Seinsweisen Fiir-sich und An-sich stehen als recht
magere Resultate am Ende dieser dichten und theoretisch viel-
schichtigen Herleitung.

Wie kann man aber von einem phénomenologischen Ausgangs-
punkt aus ,, Transphdnomenales“ erfassen wollen? Wie kann man
iberhaupt von einer Phdnomenologie zur Ontologie gelangen?
Heidegger gelingt dieser Ubergang, wie schon in Kapitel 1.6 aus-
gefuhrt, nur als gewaltsame Umdeutung, als Bruch mit dem trans-
zendentalphilosophischen Motiv, das der Phinomenologie we-
sentlich ist. Die Phdanomenologie ist hier nicht als eigenstdndige
Wissenschaft prasent, sondern nur als ,,Behandlungsart“, als Me-
thode, nach der die Ontologie verfahrt; der ‘Paradigmenwechsel’
vom Cogito zum ,,Dasein“ markiert deutlich, daB es Heidegger
nicht mehr um die Untersuchung von Bewufitseinsphinomenen
geht, und folglich hat die Epoché, verstanden als Eingedenken
dessen, da3 von Sein nur aus der Perspektive des BewufBtseins ge-

17 Im folgenden ist die Epoché im Sinn von , transzendentaler Reduktion* verstan-
den.
18 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.3; s. a. Teil 2, Kap. 3.1.

67

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprochen wird, keinen Platz mehr.!® Wenn Heidegger das ,,Seiende
in der Erscheinung® mit dem ,,Seienden an sich“ gleichsetzt,2° so
reduziert er nicht Sein auf Erscheinen, sondern er macht Erschei-
nen zum Sein.

Sartre dagegen bricht nicht in dieser Weise mit bewuBtseins-
philosophischen Grundsétzen, er stellt sich auf den Standpunkt der
Phanomenologie, um sie von ihren eigenen Voraussetzungen aus-
gehend zu iiberschreiten: Wenn die Erscheinung nicht mehr auf
ein Sein verweist, ,wenn das Wesen der Erscheinung ein Erschei-
nen ist, gibt es* - so behauptet er - ,ein legitimes Problem des
Seins des Erscheinens® (SN 14). Begriindet ist diese Setzung von
Husserl her gesehen nicht, denn die Epoché fordert ja eine Ent-
haltung von Seinsstellungnahmen. Sartres ,,Uberschreiten auf das
Ontologische hin“ (SN 16) hiangt an dem Gedanken, daB das ,,Sein
des Phanomens® sich nicht auf das ,,Seinsphinomen* reduzieren
1a6t; im Gegenteil, das Seinsphanomen
»ist ein Ruf nach Sein; als Phanomen verlangt es nach einer transphéno-

menalen Grundlage. Das Seinsphédnomen verlangt die Transphianomena-
litdt des Seins.” (SN 16)

Sartre will beides: die Anfangsaussage, das Sein sei Erscheinung,
nicht aufgeben und trotzdem die Frage nach einem Sein der Er-
scheinung stellen, einem Sein, das mehr ist als bloBe Erscheinung.
Dies ist genau die Konstellation des ,modernen Denkens®, das
vom einzig moéglichen Standpunkt der Endlichkeit aus (dem Sein
als Erscheinung) die Frage nach seiner Grundlage (der Erschei-
nung als Sein) stellen will. Ein Spiel von Cogito und Ungedach-
tem.

Zwei Motive verquicken sich so in Das Sein und das Nichts: die
Einsicht in das in cartesianischer und kritizistischer Tradition als
unhintergehbar geltende Paradigma, dafl jedes Wissen nur vom
Erkenntnissubjekt aus zu gewinnen sei und der Wille zu einem
starken Realismus, der der ‘wirklichen Welt’ den Vorrang gibt und
die Immanenz des Cogito verldfit. Auf die heterogenen Ausgangs-
positionen von Das Sein und das Nichts ist vielfach hingewiesen

19 Diese Vorgehen hatte ich oben als ein ,,Wegstreichen der Epoché“ gedeutet (s.
Kap. 1.5).
20 Vgl. Heidegger, Kant ... : 31.

68

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worden.?! Das eine Motiv 148t Sartre die Phianomenologie Hus-
serls, das andere die Ontologie Heideggers zum Bezugspunkt
nehmen. Wiahrend Sartre in den frithen Schriften die Phinomeno-
logie oft als ‘Realismus’ interpretiert,?? scheint er in Das Sein und
das Nichts ihren ‘idealistischen’ Charakter als BewuBtseinsphilo-
sophie in Anspruch zu nehmen, um sie mit der Ontologie Heideg-
gers in einer eigenartigen Weise zu verbinden, einer Weise, die
Theunissen als ,,Aneignung einer existentialontologischen Er-
kenntnis zum Zwecke der urspriinglichen Wiederholung des
Husserlschen Ansatzes charakterisiert.??

Es gibt viele Untersuchungen iiber den Weg von Husserls Phéano-
menologie zu Heideggers Seinsdenken und nicht selten wird dieser
Ubergang als kontinuierlicher, bzw. sachlich einsichtiger gese-
hen.?* Husserl 146t sich ebenso als Ontologe lesen wie der (friihe)
Heidegger als modifizierter Transzendentalphilosoph. Die Phéno-
menologie ist zumindest in der Hinsicht ,,ontologisch®, daB sie
Seinsstrukturen des BewuBtseins aufzeigt.2> Aber auch das Kon-
zept der ,,Wesensschau“ weist iiber die Grenzen einer Be-
wubBtseinstheorie hinaus. Zwar ist die Frage nach dem ‘Sein’ der

2l Theunissen beschreibt die unharmonische Verkniipfung transzendentaler und
ontologischer Motive (Theunissen, Der Andere, 21977: 187ff); vgl. auch Seel,
Sartres Dialektik, 1971: 7f; Butts, Does intentionality imply meaning?, 1960/61:
426, Hartmann, Grundziige der Ontologie Sartres in ihrem Verhiltnis zu Hegels
Logik, 21983a: 40).

22 Wenn man der Beschreibung Simone de Beauvoirs glauben darf, war es gerade
das Interesse am Konkreten, das Sartre zur Phinomenologie hinzog (s. de Beau-
voir, In den besten Jahren, 1969: 118). Auch sein ,realistisches” Verstindnis der
»Intentionalitdt deutet in diese Richtung (s. Sartre, Eine fundamentale Idee der
Phdnomenologie Husserls: die Intentionalitdt, 1982).

23 Theunissen 1977: 199. Zur Art der Verflechtung von Motiven Husserls und
Heideggers bei Sartre vgl. auch Spiegelberg 1960a: 476; Hartmann 1983a: 4; Seel
1971: 22f; Fretz/Amparo 1991.

24 Vgl. z.B. Fink, Die phdnomenologische Philosophie ...; und Landgrebe,
Husserls Phdanomenologie und die Motive zu ihrer Umbildung, 1949.

25 Der Angelpunkt der Epoché besteht ja nur, sofern die , Seinsgeltung™ des Be-
wuBltseins selbst nicht neutralisiert ist. ,Die Phinomenologie als Wissenschaft
braucht einen von der Epoché ausgenommenen Bereich aufrechterhaltbarer Be-
hauptungen ... Das Sein des BewuBtseins muB demnach von grundlegend anderer
Art als das der Gegenstiande in der Welt sein®, es ist ,in seiner Seinsart nicht
‘mundan’ (Held: E. Husserl, Die phdnomenologische Methode, Ausgewdhlte
Texte I, 1985: 38f).

69

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstidnde im Sinne ihres Daseins ausgeschaltet, doch das hin-
dert Husserl nicht, ihr ‘Sein’ im Sinne von ‘Wesen’ zu erforschen,
eine ,,‘Ontologie’ (=Eidetik) ... als apriorische Gegenstandstheo-
rie* zu konzipieren.26

Die Frage, wie Phédnomenologie zu Ontologie werden kann,
stellt sich fiir Sartre jedoch anders, weil er (1.) nicht auf dieselbe
Weise von Husserl ausgeht wie Heidegger und (2.) Ontologie an-
ders akzentuiert als seine beiden ‘Lehrmeister’. Sartre hélt genau
an dem fest, dessen Ausblendung fiir Heidegger die Bedingung der
Ablosung von der Phéanomenologie war: an der erkenntnistheore-
tisch gestellten Frage nach der Vermittlung des Gegensatzes des
BewuBtseins und an der methodischen Grundlegungsfunktion des
Cogito. Heidegger hatte sich schlicht ,,auf eine andere Ebene des
Fragens begeben“” und die Probleme der Trans-
zendentalphilosophie damit ‘liberwunden’, da3 er gar nicht erst
versuchte, sie zu losen. Sartres ,,phdnomenologische Ontologie*
dagegen bleibt Transzendentalphilosophie, bis zuletzt ist das Mo-
tiv einer Konstitution gegenstidndlicher Bedeutung durch das Be-
wufltsein virulent.2

Andererseits ist der Bezugsrahmen fiir ‘Ontologie’ bei Sartre so
verdndert, dafl er kaum mehr mit dem kompatibel ist, was man in
Husserls Phianomenologie ‘ontologisch’ hitte nennen kénnen. Es
stellt sich tatsichlich die Frage, was mit dem ,,Sein des Phéno-
mens“, der ,transphanomenalen Grundlage“ gemeint sein soll:
,.Sein*“ kann im Sinne von ‘Wesen’, von ‘Existenz’ oder auch von
objektiver Gegenstandlichkeit (bewuBtseinsunabhidngiges Seien-
des) verstanden werden, und ,,Ontologie* erhdlt damit dieselbe
Zweideutigkeit, mit der Foucault die ,,moderne* Ontologie schil-
derte?®: Sie hat neben einer ‘ideellen’ eine ‘empirische’ Bedeu-
tung; daher scheint auch die Ontologie in Das Sein und das Nichts
oft mit einem Realismus zusammenzufallen.

In der oben zitierten Textpassage (SN 16) bezeichnet das ,,Sein
des Phidnomens* am ehesten ein ,,Prinzip der puren, blinden Exi-

26 Fink, Das Problem der Phdnomenologie ... :214f.
27 Seel 1971: 23.

28 Vgl. z. B. Theunissen 1977: 225f.

29 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.5.

70

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stenz des Seienden‘,*® eine Umschreibung mit ,,Wesen* lehnt Sar-
tre selbst ab.?! In einem spéteren Argumentationsschritt aber wird
mittels eines ,,ontologischen Beweises”“ das vom Bewuftsein un-
abhingige Sein der Dinge nachgewiesen und hier scheint
,transzendentes Sein“ dann als objektive Gegenstandlichkeit, als
Seiendes verstanden werden zu miissen. So verwischen (min-
destens) zwei Bedeutungen von ‘Sein’, ‘Existenzprinzip’ und
‘Gegenstandlichkeit’, und mit ihnen wird auch die Unterscheidung
von Sein und Seiendem undeutlich. Wo die Rede vom ,,Sein des
Phinomens® sich der Bedeutung von objektiver Gegensténdlich-
keit anndhert (wie z. B. im ,,ontologischen Beweis“, SN 33ff),
wird genau die Seinssetzung wieder vorgenommen, die Husserl
mit der Epoché vermeiden wollte.

So stellt Sartre unter dem Titel ,,Ontologie die Fragen, die
Husserl ausklammert und wihlt unter dem Titel ,,Phdno-
menologie” den Ausgangspunkt, den Heidegger verlassen mufite,
um {iberhaupt Ontologie betreiben zu koénnen. Gleichviel, ob Phé-
nomenologie und Ontologie generell in einem Gegensatz stehen
oder ob sie sich verbinden lassen, bei Sartre treten die beiden Dis-
ziplinen als nicht losbarer Methodenantagonismus auf, und zwar
genau deshalb, weil er gegeniiber der Phanomenologie an einer
realistisch verstandenen Ontologie festhdlt und gegeniiber der
Ontologie an einer transzendental verstandenen Phanomenologie,
kurz, weil er Phdanomenologie ‘transzendental’ und Ontologie
‘empirisch’ akzentuiert. Lielen sich die Disziplinen bei Husserl,
bzw. zwischen Husserl und Heidegger, schon nach dem Muster ei-
nes Doppels deuten, so erscheinen sie in Das Sein und das Nichts -
bedingt durch ihre starke Akzentuierung - vollends als die Seiten
einer Dublette.

Wenn Sartre einerseits mit seinem ontologisch-realistischen
Ansatz die Epoché auszuschalten scheint, so hilt er zugleich je-
doch auch an ihr fest: die Reduktion des Seins auf Erscheinen, mit
deren Lob Das Sein und das Nichts beginnt, bleibt ein Grundmo-
tiv, das den Gang der Schrift leitet, der geheime rote Faden, von
dem Sartre sich nicht 16sen kann und der seine eigene Intention,

30 Seel 1971: 26.
31 Vgl SN 15.

71

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aussagen iiber das Sein der Phanomene machen zu wollen, immer
wieder unterlduft. Es ist genau dieser Ansatz, der ihn auch spiter
gegen Foucault beharrlich das eine Argument wiederholen 14Bt,
daB es der Mensch sei, der Bedeutungen schaffe.32 So ergeben sich
nach allen Seiten hin ausweichende Formulierungen wie die fol-
genden: ,dal das Fiir-sich dem An-sich nichts hinzufiigt“
(empirisch), ,aufler eben die Tatsache, daB es An-sich gibt
(transzendental); ,,nichts von dem, was ich sehe, kommt von mir
..."“ (empirisch) ,,es gibt nichts auBerhalb dessen, was ich sehe oder
sehen konnte”“ (transzendental) (SN 398). Immer sind diese
Aspekte unlosbar miteinander verquickt:

,»Das Sein ist weder in seiner eigenen Qualitdt noch in seinem Sein relativ
zum Fir-sich, und dadurch entgehen wir dem kantischen Relativismus;
aber das ist es in seinem ‘es gibt’, da das Fiir-sich ... das Sein erkennt, so
wie es ist, wiahrend das ‘so wie es ist’ nicht dem Sein angehéren kann.*
(SN 399)

Das Sein entzieht sich der Erkenntnis permanent, doch Sartres Fa-
zit ist letztlich immer, da3 die Welt ,,menschlich® sei.?3 Da die bei-
den Ausgangspositionen nicht vereinbar sind, konstruiert die
Theorie von Das Sein und das Nichts bestindig Dualismen, die ih-
re Wurzel immer in diesem heterogenen Ansatz haben: Realismus
und Idealismus, (ontologische) Prdponderanz des An-sich und
(sinnkonstitutive) Allmacht des Fiir-sich, die unverbundenen Sei-
ten von Heteronomie und Autonomie, Determination und Freiheit.
Die methodischen und inhaltlichen Konsequenzen der Einleitung
zu Das Sein und das Nichts kénnen wohl kaum iiberschitzt wer-
den, sie bilden das Leitmotiv fiir die Ambivalenzen, die das ge-
samte Werk durchziehen und die sich nicht dialektisch ‘aufheben’,
sondern sich fortwadhrend wiederholen.’* Bei Sartre, dem emphati-
schen Theoretiker der Wahl und der Entscheidung, wird nichts
entschieden, Gegensédtze werden nicht ‘aufgehoben’, sondern
‘ausgehalten’.

32 vgl. z. B. Sartre 1966.

3 vgl. SN 399.

34 Damit wire der Behauptung von Seel widersprochen, die ,Kluft ... zwischen
seinen Uberlegungen zur Erkenntnisproblematik und seinen ... fundamentalonto-
logischen Analysen erscheine nur als ,,Diskontinuitdt von Einleitung und Haupt-
teil“ (Seel 1971: 23). Die Kluft durchzieht vielmehr das gesamte System.

72

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In Das Sein und das Nichts lassen sich die Doppel ,,empi-
risch/transzendental” und ,,Cogito/Ungedachtes* fast idealtypisch
wiederfinden. Der genannte Methodenantagonismus, das Schwan-
ken zwischen gegensétzlichen Positionen, spiegelt das Prinzip der
Doppel als permanentem Oszillieren. Das Bemiihen, von der Phi-
nomenologie aus zu einer Ontologie zu gelangen, ist die in Theorie
gefafite Konstellation des ,,modernen Denkens®, vom Standpunkt
der Endlichkeit aus iiber sich selbst hinauszugelangen, und ironi-
scherweise lesen sich einige Reformulierungen von Sartres Vorha-
ben in der Sekunddrliteratur, als stammten sie aus der Feder
Foucaults. So schreibt z. B. Gerhard Seel, es gehe:

»darum aufzukldren, wie das konkrete Subjekt, das als solches endlich

und bedingt ist, gleichwohl Leistungen soll vollbringen kénnen, die An-
spruch auf Geltung, und das heilt auf Absolutheit, erheben‘.3S

Dieser Satz hétte - mit anderer Intention - auch in der Ordnung der
Dinge stehen konnen.

Daf3 Sartre von einem transzendentalphilosophischen Stand-
punkt aus die Frage nach den transphdanomenalen Seinsdimensio-
nen des Subjekts und des Gegenstandes stellt, bestitigt, daB das
moderne Cogito zu der Frage wird ,,wie es unter den Arten des
Nicht-Denkenden sein kann“ (OD 391), daB Phidnomenologie,
,wihrend sie durch eine Reduktion auf das Cogito eingefiihrt wur-
de, immer ... zu der ontologischen Frage gefiihrt“ hat (OD 393).
Die Art, wie Sartre die Frage nach dem Sein stellt, ndmlich so, daf3
sie, indem sie Sein und Seiendes vermischt, eine Frage sowohl
nach den Bedingungen des Seienden als auch nach dem Seienden
selbst ist, wiederholt die empirisch/transzendentale Doppelung (als
Vermischung von Ebenen) noch einmal innerhalb des ontologi-
schen Ansatzes selbst. Das Oszillieren findet also zwischen phi-
nomenologischer und ontologischer Methode und innerhalb der
jeweiligen Ansitze statt. ,,Empirisches* als An-sich-Sein der Din-
ge, ,,Transzendentales* als Prinzip des Cogito; oder ,,Empirisches*
als Seiendes, ,, Transzendentales als Sein: Auf diese beiden Wei-

35 Seel 1971: 201.

73

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen stehen sich die Seiten der Dublette bei Sartre gegeniiber.¢ Auf
den zweiten Aspekt, die Verbindung von ‘Sein’ und ‘Seiendem’,
werden die ndchsten Kapitel genauer eingehen.

DaB sich auch das Doppel Cogito/Ungedachtes in Das Sein und
das Nichts idealtypisch wiederfindet, ist kaum verwunderlich,
denn Foucault hatte sich zur Beschreibung dieses Doppels sogar
der Terminologie Sartres bedient: ,,Das ganze moderne Denken ist
von dem Gesetz durchdrungen, das Ungedachte zu denken, in der
Form des Fiir-sich die Inhalte des An-sich zu reflektieren ...“ (OD
394).37 Nichts anderes unternimmt Sartre, und er betreibt jene
»Ontologie des Ungedachten® explizit in ihrer negativistischen
Form, denn tatsdchlich wird das An-sich (spdter das Inerte) zum
Prinzip des Anderen, von dem aus das Fiir-sich (spiter der Mensch
und die Praxis) sich bestimmt. Das BewuBtsein ist nicht mehr nur
BewuBtsein von etwas, es ,entsteht als auf ein Sein gerichtet, das
nicht es selbst ist“ (SN 35, Hervorhebung A.R.).3

Wie bei Husserl das ‘objektive Sein’ den ,,blinden Fleck® dar-
stellte, der seine Phdnomenologie von ‘auflen’ her lenkte, so ent-
kommt auch Sartre der Logik der Doppel nicht. Das letztlich uner-
kennbare Sein der Dinge hilt die Uberlegungen von Das Sein und
das Nichts in Gang. Zusitzlich ist bei Sartre aber das, was bei
Husserl als Ungedachtes wirkte, explizit als Theorie gefalit. Sartre
beschreibt das Dilemma der transzendentalen Phanomenologie als
ein ontologisches Gesetz, und er schreibt es somit als unabin-
derliche Struktur fest, ohne deren historische Bedingtheit zu er-
kennen.

36 Die beiden Aspekte entsprechen den oben schon erwahnten zwei Bedeutungen
des empirisch/transzendentalen Doppels (s. diese Arbeit Teil 1 Kap. 1.6).

37 Foucault gibt die Termini zwar als diejenigen Hegels aus, tatsachlich entspricht
das Zitat aber Sartres Gebrauch dieser Begriffe.

38 Zu der negativistischen Figur bei Sartre s. a. diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.5.

74

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Identitdt von Existenz und Essenz

,»Existenzphilosophie* oder ,,Existentialismus* werden gemeinhin
im Sinne einer Handlungs- und Freiheitstheorie definiert, als eine
Philosophie, die die menschliche Existenz, ihre Moglichkeiten und
Bedingungen, zum Ausgangspunkt und zum zentralen Thema
macht. Hier wird der Mensch als Seinsweise betrachtet, in seiner
Freiheit oder Geworfenheit, in seiner existentiellen Beziehung zur
Welt, zum Anderen, zu sich selbst oder zu Gott. Auf Sartre bezo-
gen verstellt diese Art der Definition jedoch nicht selten den Blick
auf die theoretische Dimension, aus der sich der Grundsatz des
,,Existentialismus“,3® die Formel von der ,,Existenz als Essenz®, in
Das Sein und das Nichts herleitet. Dieser Grundsatz wird zuerst im
dritten Abschnitt der Einleitung genannt, steht also im Kontext ei-
ner bewuBtseinstheoretisch gepréagten, ontologischen Grundle-
gung. Ich werde im folgenden nach der bewuBtseinstheoretischen
Wurzel der Existenzformel und nach ihren Auswirkungen fiir die
Theorie Sartres fragen.*

Die Rede von der Existenz ‘vor’ der Essenz, bzw. von der
Identitét der beiden, basiert letzten Endes auf dem Prinzip, daf3 das
Sein des Bewuftseins Erscheinen sei. Sie ist in der Einleitung zu
Das Sein und das Nichts durch folgende Argumentation vorberei-
tet: Sartre geht gegen den Berkeleyschen Satz vom ,,esse est perci-
pi“ und eine idealistische Reduktion des Seins auf Erkenntnis vor,
indem er - parallel zum Argument des Seins des Phdnomens - dar-
auf verweist, daB3 die Erkenntnis selbst einer Seinsgrundlage be-
diirfe. Die Totalitdt ,, Wahrehmung-Wahmehmendes® 16st sich in
Nichts auf, wenn sie ,nicht von einem soliden Sein getragen
wird®.

S0 kann das Sein der Erkenntnis nicht durch die Erkenntnis bemessen
werden, es entgeht dem percipi. ... das Begriindung-Sein des percipere

und des percipi (muB) selbst dem percipi entgehen: es mufl transphéino-
menal sein.“ (SN 18)

39 Das Etikett ,,Existentialismus* hat Sartre bekanntlich erst nach der Veroffentli-
chung von Das Sein und das Nichts iibernommen (vgl. Spiegelberg 1960b: 408).
40 Da es mir um eine Erkldrung der Existenzformel aus dem theoretischen Funda-
ment von Das Sein und das Nichts geht, werde ich mich nicht auf die Programm-
schrift Ist der Existentialismus ein Humanismus? stiitzen, die Sartres Thesen in
vieler Hinsicht verwissert.

75

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesucht wird nun die ,transphdnomenale Seinsdimension des
Subjekts“. Da es das ,,Seinsgesetz des erkennenden Subjekts ist,
bewuBt-zu-sein“, glaubt Sartre mit dem Terminus ,,BewuBtsein‘
eine tiefere, ontologische Struktur benennen zu konnen, die genau
dem Berkeleyschen Paradigma der Erkenntnis entgeht. ,,Das Be-
wulltsein ... ist die transphdnomenale Seinsdimension des Sub-
jekts* (SN 19).4! BewuBtsein ist kein Erkenntnismodus, es ist das

»erkennende Sein insofern es ist, nicht insofern es erkannt ist ... [es] kann
zwar erkennen und sich erkennen. Aber es ist in sich selbst etwas anderes
als eine zu sich zuriickgewandte Erkenntnis.” (SN 19)

Nun wird das Bewufltsein nach zwei Seiten hin charakterisiert:
Nach auflen ist es ,,Setzung eines transzendenten Objekts* (SN 19)
(Intentionalitdt), nach innen ist es ,,unmittelbarer und nicht kogni-
tiver Bezug von sich zu sich® (SN 21) (préreflexives Cogito), so
daB} die vollstindige Bestimmung lautet: ,,... jedes objektsetzende
BewuBtsein ist gleichzeitig nicht-setzendes Bewuftsein seiner
selbst“ (SN 21).

Es ist das ,prareflexive Cogito“, auf das es Sartre hier an-
kommt, denn er glaubt, das BewufBtsein als den die Erkenntnis
grundlegenden Existenzmodus nur etablieren zu konnen, indem er
ein spekulatives Reflexionsmodell unterlduft und einen gewissen
,Monismus* des BewuBtseins behauptet. Unmittelbares Selbstbe-
wuBtsein, das wie Kants ,transzendentales Ich“ alle meine Vor-
stellungen begleiten kénnen muf, ist selbst nicht nach einem Sub-
jekt-Objekt Schema zu denken, es ist, so wird uns gesagt, ,,nicht
paarig®:

LJede bewuBlte Existenz existiert als BewuBtsein, zu existieren. Wir ver-
stehen jetzt, warum das erste BewuBtsein von BewuBtsein nicht setzend
ist: es ist ja eins mit dem BewuBtsein, von dem es BewuBtsein ist. Es be-

stimmt sich zugleich als WahrnehmungsbewuBtsein und als Wahrneh-
mung.” (SN 19)

In dieser Definition sind Bewufitsein und Akt in eins gesetzt,
WahrnehmungsbewuBtsein ist Wahmehmung. Dasselbe Muster
fithrt zu den fiir Sartre so typischen Gleichsetzungen von Glaube

41 Zur Trennung von BewuBtsein und Erkenntnis vgl. auch Sartres Vortrag Con-
science de soi et connaissance de soi von 1947. - Eine ausfuhrlichere Erklarung
der BewuBtseinstheorie Sartres findet sich in Teil 2, Kap.2 dieser Arbeit.

76

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Glaubensbewuftsein, Lust und Bewufltsein von Lust, Freude
und BewuBtsein von Freude. Lévinas nennt dies die ,,Einfiihrung
der Transitivitét in den Begriff des Seins*42:

,Die Aussage, der Akt des Denkens sei fir das BewuBtsein gleichbe-
deutend mit dem Akt des Existierens ... verdndert den eigentlichen Begriff
des Seins. ... Von nun an charakterisiert die transitive Struktur des Den-
kens den Seinsakt. Wie das Denken immer Denken von etwas ist, so hat
das Verb ‘sein’ immer ein Akkusativobjekt: ich bin mein Schmerz, ich
bin meine Vergangenheit, ich bin meine Welt. Es ist evident, dal das
Verb ‘sein’ in diesen Formeln nicht die Funktion der Copula hat.“43

Die Identitit von BewuBtsein und Akt ist - so meine These - auch
die gedankliche Grundlage des Satzes von der Existenz vor der
Essenz,* denn in der Argumentation von Das Sein und das Nichts
folgt nun der fragliche Passus:

,,Es gibt ein unteilbares unauflgsliches Sein - keineswegs eine Substanz,
die ihre Qualitédten als mindere Seinsweisen triige, sondern ein Sein, das
durch und durch Existenz ist. Die Lust ist das Sein des BewuBtseins (von)
sich und das BewuBtsein (von) sich ist das Seinsgesetz der Lust. Das for-
muliert Heidegger sehr gut, wenn er schreibt ... ‘das Was-sein (essentia)
dieses Seienden muB, sofern iiberhaupt davon gesprochen werden kann,
aus seinen Sein (existentia) begriffen werden’.“ (SN 24f)

Es fallt auf, da8 diese Konstruktion - strukturell - dem eingangs
von Sartre gelobten, dann aber {iberschrittenen ,,Monismus des
Phidnomens® dhnelt. Gehen wir noch einmal auf die Anfangspas-
sagen von Das Sein und das Nichts zuriick, so wird diese Parallele
sichtbar. Hier heif3t es, dal mit der (phdnomenologischen) Reduk-
tion des Existierenden auf die Reihe der Erscheinungen ,.eine ge-
wisse Zahl von Dualismen® iiberwunden werde (SN 9). Zu ihnen
zihlt ,,das Innere und AuBere®, ,,Sein und Erscheinen® aber auch
die Dualitit von ,,Potenz und Akt“, von ,,Erscheinung und Wesen*
(SN 10f£).

42 Lévinas, Von der Beschreibung ...: 67.

43 A.a. O.: 66. Lévinas leitet diese Transitivitdt von der Intentionalitdt her und
verkniipft darin Phanomenologie und Existenzphilosophie enger, als ich es hier
tun mochte. Das oben angegebene Zitat ist auch auf Husserl bezogen, fir den es
m. E. nicht in dem MaBe zutrifft wie fiir Sartre.

44 Eine weitere Belegstelle hierfur wire Bewuftsein und Selbsterkenntnis: 40. Hier
bindet Sartre die Existenzformel mit dem nicht-thetischen BewuBtsein zusammen.

77

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie selbstverstandlich geht Sartre von dem Satz, ,da3 der
Dualismus von Sein und Erscheinung kein Biirgerrecht in der
Philosophie mehr haben kann* zu dem (folgenden) iiber, daf} , wir
schlieBlich ebenso den Dualismus von Erscheinung und Wesen
verwerfen [konnen]. Die Erscheinung verbirgt nicht das Wesen,
sie enthiillt es: sie ist das Wesen“ (SN 11). Und nun, im dritten
Abschnitt der Einleitung, ist das BewuBtsein wie folgt beschrie-
ben:

,»Das BewuBtsein hat nichts Substantielles, es ist eine reine ‘Erscheinung’,
insofern es nur in dem MaB existiert, wie es sich erscheint. ... gerade weil

es reine Erscheinung ist, ... wegen dieser Identitdt von Erscheinung und
Existenz an ihm kann es als das Absolute betrachtet werden.” (SN 27)*

Die Parallelitit der Formulierungen in den Abschnitten I und III ist
deshalb bemerkenswert, weil der in I abgehandelte Standpunkt der
Phianomenologie eigentlich schon tiberschritten ist. Fiir die Dinge
hatte Sartre inzwischen gezeigt, daB ihr Sein gerade nicht mit Er-
scheinen zusammenfillt, dal das ,,Sein des Phinomens* nicht das
»Seinsphanomen* sein kann. Doch fiir das Subjekt gilt weiterhin,
dafl Sein des BewuBtseins SeinsbewuBtsein ist; die ,.trans-
phédnomenale Seinsdimension des Subjekts* ist wie ein Phanomen
aufgebaut, Sein und Erscheinen sind identisch.* Die Tragweite des
Gedankens, dafl das Sein des BewuBtseins SeinsbewuBtsein sei,
kann nicht iiberschitzt werden, sie reicht bis in die letzten Griinde
der Handlungs- und Freiheitstheorie hinein: Es ist diese Konstruk-
tion absoluter Identitét, die zur Begriindung der ,, Transluziditit des
Bewuftseins* (SN 123), zur Leugnung des Unbewufiten in der
mauvaise foi und zur Behauptung absoluter Verantwortlichkeit
herhalten muf}, weil wir nichts sein konnen, ohne dessen auch be-
wuflt zu sein.?’

Sartre iibernimmt also einerseits fiir die Seinsbestimmung des
Subjekts das Modell der phanomenologischen Reduktion, umge-

45 Dieselbe Parallele erscheint fir den Dualismus von Potenz und Akt. In Ab-
schnitt I heiBt es: ,,Das Phdnomen ... ist absolut sich selbst anzeigend. Damit wird
zugleich auch die Dualitdt von Potenz und Akt fallen. Alles ist in actu. Hinter dem
Akt gibt es weder Potenz noch ‘Hexis’ ...“ (SN 11). In III gilt dieselbe Regel fiir
das BewuBtsein, das ,,nicht moglich ist, bevor es ist“ (SN 25).

46 Vgl. Sartre, TE 46f.

47 Zu den moralischen Implikationen dieses BewuBtseinsmodells s. a. diese Arbeit
Teil 2, Kap. 2.3.

78

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kehrt hat er aber auch schon die Existenzformel des dritten Ab-
schnittes, die Behauptung der Identitdt von Existenz und Essenz,
im ersten Schritt der Einleitung in die phdnomenologische Metho-
de hineingelesen. Indem er bei der Aufzdhlung der Reihe von
Dualismen, die die Phanomenologie aufgelost habe, den Dualis-
mus ,,Sein und Erscheinen® mit dem von ,,Erscheinung und We-
sen* gleichsetzt, verkniipft er - begiinstigt durch die Ambiguitit
des Seinsbegriffs - eine phanomenologische mit einer metaphysik-
kritischen Intention, die der Existenzformel wesentlich ist. Das
nietzscheanische Motiv der ,,Auflésung der Hinterwelten“ wird
von Anfang an der Phdnomenologie unterlegt:

,-.. wenn wir uns einmal von dem losgemacht haben, was Nietzsche den
‘Wahn der Hinterweltler’ nannte, und wenn wir nicht mehr an das Sein-
hinter-der-Erscheinung glauben, wird diese im Gegenteil volle Positivitit,
ist ihr Wesen ein ‘Erscheinen’, das sich nicht mehr dem Sein entgegen-
setzt ... das Sein eines Existierenden ist genau das, als was es erscheint. So
gelangen wir zur Idee des Phdnomens...“ (SN 10)

Zwischen Sartres Bestimmung des Bewuftseins und seiner Defi-
nition von Phdnomenologie besteht also eine doppelt akzentuierte
Verbindung: Das Sein des Bewuftseins wird einem phdnomenolo-
gischen Modell gemdB aufgefasst und die Phanomenologie selbst
in ‘existentialistisch-metaphysikkritischer’ Perspektive gedeutet.
Wir werden spéter sehen, dafl auch Foucault sich dieser Figur be-
dient.*8

Doch was besagt die Formel der Identitdt von Essenz und Exi-
stenz? Gemessen an der alten metaphysischen Unterscheidung
zwischen dem ,,Was-etwas-ist“ und dem ,,DaB-etwas-ist“, klingt
sie widersinnig, denn sie scheint zu behaupten, daf} die qualitative,
wesensmaéfige Bestimmtheit eines Seienden in seiner Faktizitit,
seinem bloflen Dasein bestehe. Die metaphysische Unterscheidung
von essentia und existentia hat, neben ihren vielen anderen Be-
deutungen, auch den Sinn, die begriffliche Bestimmung eines Sei-
enden unabhingig von seiner faktischen Existenz zu betrachten.
So sagt Thomas von Aquin:

48 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.1.

79

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Kein Wesen kann nun ohne das, was Wesensteil ist, gedacht werden, je-
des Wesen oder jede Washeit kann aber gedacht werden, ohne daB dieser
Begriff etwas tiber sein Sein einschliefit: ich kann nidmlich denken, was
der Mensch ist oder der Phonix, und dennoch unwissend dariiber sein, ob
so etwas in der Naturwirklichkeit Sein hat.*4°

Auch Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises ba-
siert auf dieser Unterscheidung. In seinem beriihmten Beispiel, daf3
hundert wirkliche Taler nicht mehr enthalten als hundert mogliche,
legt er dar, daBl Existenz nicht aus dem Begriff abgeleitet werden
kann und umgekehrt, daf sie der begrifflichen Bestimmung nichts
hinzufiigt.** Genau dies aber besagt die von Heidegger und Sartre
verwendete Formel: In ihr wird Existenz als Pradikat aufgefaf3t’!
und mehr noch, als das einzig mogliche Pradikat zur Bestimmung
des Seins des Subjekts.

Heidegger entzieht sich der im ‘klassischen’ Verstdndnis unsin-
nigen Behauptung, das Was-Sein liege im DaB-Sein, durch eine
terminologische Verschiebung. In Sein und Zeit heifit es,

»daB, wenn wir fiir das Sein dieses Seienden [das Dasein, A.R.] die Be-

zeichnung Existenz wihlen, dieser Titel nicht die ontologische Bedeutung
des uiberlieferten Terminus existentia hat und haben kann®. (SuZ 42)

Existentia im Sinne von ,,Vorhandensein“ soll dem Dasein gerade
nicht zukommen, Existenz heiflt hier ,,Zu-sein (SuZ 42), bzw.
spéter als ,Ek-sistenz* ,Hinaus-stehen in die Wahrheit des
Seins*“.5? Da Ek-sistenz hier inhaltlich (als Zu-sein) gefaft ist, liest
sich der ehemalige Satz vom ,,Vorrang der ‘existentia’* (SuZ 43)
ganz unspektakuldr, er wird wieder zu einer Wesensbestimmung.s?
Anders dagegen bei Sartre. Im Humanismusbrief distanziert sich
Heidegger von Sartres ,,Grundsatz des Existentialismus®, er kehre
die Begriffe existentia und essentia um, verwende sie aber immer
noch im Sinne der Metaphysik.* Damit hat Heidegger recht: Die
Umkehrung, bzw. das Ineinssetzen von Existenz und Essenz iiber-

49 Thomas v. Aquin, De ente et essentia, capitulum IV; Opera Omnia Bd. 18, 376
(die deutsche Wiedergabe folgt einer unverdffentlichten Ubersetzung von Klu-
xen).

50 Vgl. Kant, KrV: B 626f.

51 Vgl. z. B. Rombach, Das Phdnomen Phinomen, 1980: 27.

52 Heidegger, Brief iiber den Humanismus, >1978: 324.

53A.a 0.:324.

4 A.a 0.:325.

80

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tragt die scholastische Definition Gottes als ens realissimum auf
den Menschen und bleibt damit der christlich-metaphysischen
Tradition verhaftet. Sartre wendet in der Beschreibung des Be-
wufitseins die Begriindungsfolge des ontologischen Gottesbewei-
ses um.’® Wihrend dieser die Wirklichkeit Gottes aus seinem Be-
griff (seiner ‘Moglichkeit’) ableitet, kann beim Bewuftsein die
‘Moglichkeit’ nur aus der Wirklichkeit abgeleitet werden: ,,da das
BewuBtsein nicht moglich ist, bevor es ist, sein Sein aber die
Quelle und die Bedingung jeder Moglichkeit ist, impliziert seine
Existenz sein Wesen* (SN 25). In dieser Wendung wird dem Be-
wufitsein eine Art ‘negativer Gottlichkeit’ zugesprochen, es ist ein
»hicht-substantielles Absolutes® (SN 27).

Sartres Definition der Seinsweise des BewuBtseins soll eine in-
haltliche, substantiell festschreibende und vorgéngige Wesensbe-
stimmung des Menschen im Sinne der christlich-humanistischen
Tradition unmdoglich machen. Daher spricht er, je weiter er seine
Freiheitstheorie entwickelt desto deutlicher, von einem ,,Voraus-
gehen” der Existenz,’ das ,,Wesen® ist nichts substantiell Festste-
hendes, es wird je und je hergestellt; so heifit es, daB3 im Fiir-sich
,,die Existenz dem Wesen vorausgeht (précede) und dieses bedingt
(conditionne)“ (SN 763). Es ist auch von einer Determination des
Wesens durch die Existenz die Rede.’” Von ,,Vorausgehen“ zu
sprechen, ist hier jedoch nur noch bedingt sinnvoll, denn Verwirk-
lichung impliziert schon Erméglichung. Die ,,Vorgéngigkeit muf3
vielmehr als ein ,,Zugleich® gelesen werden; die Bedingung (der
Moglichkeit) einer Existenz und ihr Vollzug sind auf einen einzi-
gen Punkt zusammengeschmolzen.

Welche Schliisse Sartre aus dieser Konstruktion fiir seine Be-
stimmung des Menschen zieht, ist hinldnglich bekannt: Der
Mensch macht sich zu dem was er ist, er ist was er tut, und jede
seiner Handlungen ist Ausdruck der Einheit seiner urspriinglichen
Wahl. Wo , Existenz - vollig leer - einziges Wesenspradikat ist,

35 Vgl. SN 25.

56 Die Formel vom Vorausgehen scheint sich erst im Laufe von Das Sein und das
Nichts zu entwickeln und zu verfestigen. In den frithen Passagen ist (nur) davon
die Rede, daB die Existenz ihr Wesen ,,impliziert” (SN 25), ,,setzt* (SN 36), bzw.
einen ,,Primat” vor der Essenz habe (SN 27). Erst mit der Gleichsetzung von Exi-
stenz und Freiheit spricht Sartre von einem ,,précéder (zuerst SN 84).

5TEN 524.

81

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird umgekehrt jedes Pradikat zur essentiellen Bestimmung. Da-
her rithren die permanenten Gleichsetzungen: wir sind Angst (SN
115), ich bin was ich verschleiern will (SN 115), ich bin mein
Platz (SN 849), wir sind die Losung des Problems des Seins (SN
802) etc.s®

Die Existenzformel beinhaltet nicht nur die Umkehrung einer
alten Unterscheidung, sie betreibt in der Umkehrung auch deren
Auflésung. Wenn das Wesen sich erst nach der Existenz bekundet,
die Moglichkeit erst nach der Wirklichkeit, so wird der Sinn der
Unterscheidung von essentia und existentia zum Teil hinféllig: Im
Primat der Faktizitdt werden beide Aspekte identisch.’® Hier liegt
die eigentliche Brisanz der Existenzformel, denn mit dem Hinweis
auf Nietzsche stellt Sartre sie von Anfang an in eine meta-
physikkritische Perspektive, die die Unterscheidung von Sein und
Wesen, bzw. die Legitimation von Wesensaussagen generell frag-
wiirdig macht.s®

Auch in einer anderen Hinsicht bietet die Existenzformel mehr
als eine blofle Charakteristik menschlichen Daseins: Zwar gilt, da3
nur im Fiir-sich die Existenz der Essenz vorausgeht, doch die Am-
bivalenz im Seinsbegriff selbst, Sartres Deutung der Ontologie im

58 Solche Sitze sind analog zu der anfinglichen Bestimmung des Seins des Be-
wuBt seins konstruiert, doch sie scheinen diffuser und im Verhiltnis zu ihrem
L, Urbild“ verschoben. Indem die abstrakten Termini der Einleitung nahtlos in kon-
kretere iiberfithrt und mit ihnen identifiziert werden, entsteht ein verkehrter(?)
Ubergang von BewuBtseins- in Handlungstheorie, der die spezifischen Differen-
zen der beiden Bereiche verwischt. Sartre setzt BewuBtsein = Existenz = Moglich-
keit = Nichtung = Freiheit (s. als Beispiele fiir solche Engfithrung: SN 763, 801,
806) und so wird aus dem Satz, daB das Wesen des BewuBtseins in seiner Existenz
liegt derjenige, der zur gingigen Interpretation der Existenzformel dient: daB der
Mensch sich zu dem macht, was er ist, da3 das Fiir-sich absolut frei ist.

59 Aus der seinsgeschichtlichen Perspektive Heideggers wire Sartre wohl auf eine
Stufe mit Nietzsche zu stellen, an jenen Ort der Metaphysikgeschichte an dem sich
Metaphysik im Vorrang der ,,actualitas* und mit der Authebung des Unterschiedes
von existentia und essentia vollendet (s. Heidegger Die ewige Wiederkehr des
Gleichen und der Wille zur Macht, 1989: 16; Entwiirfe zur Geschichte des Seins
als Metaphysik, 1989: 476. Zum Vorrang der actualitas s. Metaphysik als Ge-
schichte des Seins, 1989: 419).

60 Den EinfluB Nietzsches auf Sartre belegt u. a. der sehr frithe Text Legende der
Wahrheit, in dem Sartre in kritischer Absicht eine genealogische Herleitung der
Vorstellung von ,,Wahrheit“ vornimmt. - Foucault bemerkt zu diesem kurzen Text,
daB Sartre vom gleichen Problem einer ,,Geschichte der Wahrheit“ ausgegangen
sei wie er selbst, dann jedoch den Weg zur Phianomenologie eingeschlagen habe
(s. Foucault 1983: 444).

82

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinne eines Realismus, zeigt, daB die Formel ,,Existenz vor Es-
senz zugleich zum Ausdruck eines methodischen Prinzips wird,
das auf verschiedene Gegenstinde anwendbar ist. Im letzten Ka-
pitel wurde deutlich, daf3 Sartre die Frage nach dem Sein so stellt,
daB sie zugleich eine Frage nach den Bedingungen des Seienden
und nach dem konkreten Seienden selbst ist. Sein und Seiendes
sind konsequent vermischt. Genau dies entspricht der Bestimmung
der Seinsweise des Menschen, und sie wird, vielleicht weil der
Primat des Subjekts sich letztlich doch auf allen Ebenen durch-
setzt, zum allgemeinen Merkmal der Theorie. Die Existenzformel
wird zur Grundlage der Aussagen iiber Seiendes schlechthin.s!

Die Trennung von Essenz und Existenz bedeutet, dafl die
‘Moglichkeit’ einer Sache nichts tiber ihre ‘Wirklichkeit’ aussagt,
daB ihr Tatsichlichsein irrelevant ist fiir die Bestimmung dessen,
was sie (wesentlich) ist. Nichts anderes sagte auch die Epoché
Husserls. Eidetische und transzendentale Reduktion beruhen auf
der Differenz von Tatsache und Wesen: Nur wenn der Unterschied
der beiden aufrechterhalten wird, kann der Aspekt der
,»Wirklichkeit” ausgeklammert werden, nur unter dieser Bedin-
gung ist Phanomenologie als Wesenswissenschaft moglich. Sartre
entzieht in seiner Definition des Bewuftseins - und iiber sie hinaus
- dieser Differenz die Basis.

Wenn schon in der Neubelebung der Seinsfrage, in der Anwen-
dung der Phdnomenologie als Ontologie, ein ‘Vergessen’ der Epo-
ché als transzendentaler Reduktion lag, so wiederholt sich in der
Gleichsetzung von Existenz und Essenz dieses Vergessen ein
weiteres Mal, diesmal als Verlust der ,eidetischen Reduktion®.
Interessanterweise hat Sartre dieses ‘Vergessen’ mit Hilfe eines
phdnomenologischen Modells gewonnen, denn die Formel der
Identitdt von Existenz und Essenz ist ja derjenigen der Identitit
von Sein und Erscheinen nachgebildet. Da3 die Essenz in der Exi-

61 Als Beleg hierfur 148t sich auch anfiihren, wie Sartre im Ekel den Dingen Exi-
stenz zuschreibt, und zwar in der Weise, daB ,,Existenz ihr ganzes Wesen aus-
macht. Hier ist der Ubergang von einem klassischen Existenzbegriff zur einer Auf-
fassung der Existenz als (einzigem) qualitativem Merkmal der Dinge beschrieben
(s. Sartre, Der Ekel, 1981: 145).

83

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stenz beruhe, ist die ontologisch gefafite Version der Reduktion
des Seins aufs Erscheinen.

In Husserls Phidnomenologie ist, wie oben beschrieben, die
Unterscheidung von empirisch und transzendental in mancher
Hinsicht aufgehoben zugunsten eines totalisierten Transzendenta-
len, das von dem ihm entgegengesetzten ,,Mundanen® inhaltlich
kaum mehr zu unterscheiden ist.¢2 Husserl kann kein Kriterium fiir
die Differenz zwischen einer psychologischen (empirischen) und
einer transzendentalen Erfahrung angeben, dennoch behauptet er
deren unterschiedlichen Status: Am  schlichten Zusatz
,transzendental“ hingt die ganze Ph@nomenologie als Wissen-
schaft. Doch diese ,,Differenz, die nichts unterscheidets3 bleibt ei-
ne Differenz. So wire die ehemalige, die Kantische Trennung von
empirisch und transzendental hier zumindest formal noch enthal-
ten im Unterschied von transzendental und mundan, auch wenn sie
inhaltlich nichts bewirkt. Dieser Unterschied ist bei Sartre - nicht
zuletzt durch seine Existenzformel und eine , mundanization of
consciousness“®* - aufgehoben; der Anspruch auf die transzen-
dentale ,,Reinheit” der Untersuchung entfillt bei ihm vollstandig.

Der Primat der Existenz treibt jene ‘Ontisierung des Transzen-
dentalen’ weiter, die gemdB Foucaults Beschreibung das moderne
Denken bestimmt. Sie enthélt aber zugleich auch ihre Gegenbewe-
gung, eine ‘Transzendentalisierung des Ontischen’, denn der
Mensch als konkretes Seiendes ist als Ermoglichungsgrund aufge-
faft. Sartre hat in seiner Definition des Bewuftseins den ontologi-
schen Gottesbeweis umgekehrt; die Einheit von Existenz und Es-
senz ist ein Signum der gottlichen Unendlichkeit oder der
menschlichen Endlichkeit, je nach dem, in welcher Reihenfolge
man das Verhiltnis der beiden Seiten denkt. Als Endlichkeit ent-
spricht sie strukturell der Identifizierung des Positiven mit dem
Grundlegenden. Die Formel von der Existenz als Essenz 146t sich
so als neue und verschirfte Spielart der empirisch/trans-
zendentalen Reduplizierung lesen, und wieder ist es das Aus-
schalten einer Differenz, ein ,,Denken des Gleichen®, das das Spiel

62 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.5.
63 Derrida, Die Stimme und das Phdnomen: 61.
64 Spiegelberg 1960b: 481.

84

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Doppel in Gang setzt. Die empirisch/transzendentale Dublette
ist im ‘Systemprogramm’ des Existentialismus selbst verankert.

Aus der Existenzformel Sartres ergeben sich zwei Folgen: Einer-
seits besagt sie, daB es fiir das ‘Wesen’ des Menschen keine in-
haltliche Bestimmung geben kann, weil dieses ‘Wesen’ erst in der
Existenz hergestellt werden muf3. So bleibt eine reine Formbe-
stimmung iibrig: Das Sein des Menschen besteht in seinem Exi-
stieren, seiner Freiheit, etc. Die Frage nach der ,,condition humai-
ne®, nach einer bloBen Struktur, ersetzt die traditionelle Frage nach
dem Wesen des Menschen. Der zweite Aspekt der Formel ist radi-
kaler, denn er impliziert, als ‘nietzscheanisches’ Motiv, eine Ab-
lehnung von Wesensaussagen, von Vorgangigkeit und Allgemein-
heit schlechthin.

Die franzosische ,rupture de génération mag sich gebirden,
wie sie will, was diese Implikationen der Formel ,,Existenz vor Es-
senz® angeht, beerbt sie Sartre und nicht Heidegger. Mit der sy-
stematischen Leere von Sartres Formel, mit dem Gedanken eines
nicht-substantiellen, radikal verzeitlichten Bewuftseins, ist die
Analyse von Strukturen, die Auflosung eines Gegen-
standsrealismus und die Historisierung der betrachteten Gegen-
stinde schon vorbereitet. Selbst die Methode, nur noch Diskurs-
formationen und nicht mehr primér deren Inhalte zu betrachten,
spiegelt noch einen Rest des Gedankens, dafl das Sein eines Be-
wulltseins im Erscheinen liege.®* Es mag sein, dal Foucault und
seine Zeitgenossen die Kritik am ,,Innenleben®, wie Sartre sie pro-
pagierte, fortfiihren und auf alle Gegenstinde des Wissens aus-
dehnen. Philosophie wird, wie Deleuze einmal sagte, zur ,,art des
surfaces®.5

Warum ist dann aber Sartre aus der Perspektive Foucaults trotz
allem ein ,homme du 19¢me siécle“?s’ Dall ‘Verwirklichung’
zeitlich und vor allem auch Jogisch ihrer Moglichkeit vorhergeht,
sie bedingen soll, ist ein Unding, die Formel von der Existenz vor
der Essenz ist als metaphysischer Satz nicht durchfiihrbar. Tat-
sdchlich kann es Sartre nicht gelingen, in den jetzt inhaltlich leeren

65 Vgl. hierzu Teil 2, Kap. 3.
66 Deleuze, Fendre les choses, fendre les mots, 1990: 120.
67 Foucault, L 'homme est il mort? Entretien avec Bonnefoy, 1966: 8; DE I: 542.

85

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestimmungen Freiheit, Nichtung, Existenz, die Form von We-
sensaussagen zu vermeiden. Zwar wehrt er sich dagegen, nun z. B.
,Freiheit* als ,vorgidngige” Bestimmung zu verstehen,®® aber de
facto iibernimmt der Begriff genau diese Funktion. Sartre stellt
Fragen nach dem Muster: ,,Was mufl der Mensch in seinem Sein
sein, damit durch ihn das Nichts zum Sein kommt?* (SN 83; Her-
vorhebung A.R.), ,,Was muB} die Freiheit sein, damit durch sie das
Nichts zur Welt kommen soll?* (SN 84; Hervorhebung A.R.), und
es liegt in der Doppeldeutigkeit des Seinsbegriffs, daf} hier im Sein
als ,,Existenz®, Sein als ,,Wesen* immer mitgemeint ist. Sartre gibt
die Frage nach Wesensmerkmalen nicht auf, und es ist schon frith
bemerkt worden, daB er sie nicht aufgeben kann.®

Aus Foucaults Perspektive ist es der Zwang eines bestimmten
Diskurses, der Sartre zu einem Denker im Stile des ,,19. Jahrhun-
derts* macht und ihn dahin treibt, bei aller Kritik an einer We-
sensmetaphysik die Art ihrer Fragestellung nicht anzutasten. So
bleibt die Suche nach dem ,,Was ist“ des Menschen, und er ,,ist*
jetzt Angst, Sorge, Freiheit, sein eigenes Nichts, etc. Sartre ist der
Philosophie als dem ,,Reich der Frage ‘ti esti’*7° weiterhin verbun-
den. Doch Fragestellungen prafigurieren eine bestimmte Art von
Antworten und keine Kritik wird sich als wirksam erweisen, die
nicht den Boden der vorgegebenen Denkweise selbst verldft. Die
Aporetik, die Zerrissenheit, aber auch das Interessante an der Phi-
losophie Sartres besteht wohl darin, daB3 sie - in Foucaults Ge-
schichtsmetaphern zu sprechen - auf Fragestellungen des 19. Jahr-
hunderts verzweifelt die Antworten des zwanzigsten zu geben ver-
sucht.”!

68 Vgl. 2. B. SN 84, 99.

%9 Vgl. z. B. Ecole, Essence et existence chez Sartre, 1951: 170.
70 Formulierung Derridas, Die Stimme und das Phidnomen: 77.
7! Foucault 1966b: 8; DE I 541f .

86

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Was ist eine phdnomenologische Beschreibung?

In den vorhergehenden Kapiteln waren die ‘Verschiebungen’
Thema, die Sartre in den theoretischen Postulaten der Phinome-
nologie vornimmt. Deren grundlegendes Theorem, die Epoché,
scheint angewandt und vergessen zugleich. Angewandt wird sie,
indem Sartre das radikale BewubBtseinsprimat Husserls iibernimmt,
vergessen, indem er die ontologische Frage Heideggers stellt. Ich
habe versucht zu zeigen, wie in der besonderen Art der
‘Kreuzung’ Husserlscher und Heideggerscher Motive durch Sartre
eine hybride Struktur entsteht, eine mit transzendentalphilosophi-
schen Voraussetzungen gefiillte Ontologie, ein Methodenantago-
nismus, der Das Sein und das Nichts nicht loslaBt.

Wiirde man diesen in Kapitel 2.2 beschriebenen Aspekten den
Titel ‘Sartre zwischen Husserl und Heidegger’ geben, so miifite
das Kapitel 2.3 ‘Sartre zwischen Husserl und Nietzsche’ heifen,
denn in der Formel ,,Existenz gleich Essenz®, die analog zum Mo-
dell der phanomenologischen Reduktion gebildet ist, schldgt sich
auch das nietzscheanische Motiv der ,,Auflosung der Hinterwel-
ten“ nieder.” Gleichzeitig scheint Sartre aber das Denken in Kate-
gorien des ‘Wesentlichen’ nicht aufgeben zu wollen oder nicht
aufgeben zu konnen. Es findet sich keine offene Kritik am Kon-
zept der Wesensschau, obwohl dies fiir einen existentialistischen
Ansatz naheliegend wire. In den frithen Schriften, wie in
L’Imaginaire z.B., sind Reduktion und Wesenswissenschaft af-
firmativ geschildert, Sartre fordert gar eine ,,Eidetik des Bildes®.”
Eine Kritik an der Reduktion kiindigt sich hier zwar schon an,
ebenso wie die Forderung nach einer Uberschreitung des Eideti-
schen, aber die Moglichkeit und Notwendigkeit einer ,,eidetischen
Deskription“’* selbst wird nicht angezweifelt. In Skizze einer
Theorie der Emotionen ist fortwidhrend die Rede von ,,Wesen*
[essence]: dem ,,‘apriorischen” Wesen des Menschseins®, dem

72 Nicht nur bei Sartre, sondern auch bei Nietzsche scheint die metaphysische
Leugnung von Essenzen und Hinterwelten mit einem bestimmten erkenntnistheo-
retischen Konzept zusammenzugehen (s. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.1). Erkenntni-
stheoretischer Subjektivismus ergibt ontologisch gewendet die Formel Existenz =
Essenz.

3 L'Imaginaire: 225f.

74 A a. 0.: 240.

87

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»transzendentalen Wesen der Emotion“,”> der phidnomenolo-
gischen Psychologie als ,,eidetischer Reflexion“’s etc.

Der Grund dafiir, daB Sartre das Konzept einer ,,Wesens-
wissenschaft“ auch in den spiteren existentialistischen Schriften
nicht explizit ablehnt, mag darin liegen, daf} er seine theoretischen
Uberzeugungen in Anlehnung an Husserls Psychologismuskritik
gewinnt. Husserl hatte den psychologistischen Theorien vorgehal-
ten, sie wiirden in der Riickfiihrung aller logischen Operationen
auf Psychisches das Real-Psychische nicht vom Ideal-Objektiven
trennen. Eine solche Kritik setzt den Unterschied von einzelner
Tatsache und allgemeinem Wesen voraus, und Sartre unterstiitzt
diese Unterscheidung;:

,,Es besteht Inkommensurabilitit zwischen den Wesen und den Tatsachen
[les essences et les faits], und wer seine Untersuchung mit den Tatsachen
anfingt, wird die Wesen niemals wieder finden kénnen.“7’

Diesem Motiv bleibt Sartre zeitlebens treu, es kehrt wieder in sei-
ner Abgrenzung des ,,dialektischen® gegen das ,,analytische* Den-
ken (Kritik der dialektischen Vernunft), in seinem Bestreben, To-
talitdten zu erfassen, sei es als Totalitdt eines Subjektes (Das Sein
und das Nichts) einer Biographie (Flaubert) oder derjenigen eines
Geschichtsverlaufs (Kritik der dialektischen Vernunft). Paradig-
matisch hierfiir ist die oft wiederholte Formel, das Ganze sei mehr
als die Summe seiner Teile, und immer wird diese Formel ausge-
sprochen in dem BewuBtsein, dafl die Legitimationsgrundlage fiir
‘Ganzheit’ nicht mehr gegeben ist.

So kommt es, daB3 Sartre - nietzscheanisch - zwar den Unter-
schied zwischen Essenz und Existenz einebnen mochte, Husserl
folgend aber die Differenz zwischen Tatsache und Wesen nicht
aufgibt.

Es steht nun noch aus, von den eingangs genannten Charakteristi-
ka der Phinomenologie dasjenige der ‘Verfahrensweise’ (Des-
kription) zu untersuchen: Wie verfihrt eine phdnomenologische

75 Skizze einer Theorie der Emotionen, 1982: 261, 262; Esquisse d 'une théorie des
émotions, 1960: 12, 13.

76 Skizze ...: 317; Esquisse ...: 65.

71 Skizze ...: 261, Esquisse ...: 12.

88

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beschreibung, die sich weder einer realistischen Naivitit noch ei-
ner metaphysischen Vorannahme beugen machte? Ist sie eine de-
duktive oder eine induktive Methode oder keines von beiden?

Unter den gegebenen Voraussetzungen der Endlichkeit, v. a.
unter der Voraussetzung einer Reduktion der Essenz auf Existenz,
ergibt sich das Problem, den paradigmatischen Charakter von Pha-
nomenanalysen zu begriinden: Warum sagt die gegebene Be-
schreibung iiber sich hinaus etwas ‘Wahres’ aus? Wieso kann man
sagen, sie bedeute mehr als ein bloB einzelnes, zufilliges Faktum?
Und anhand welcher Kriterien kann man feststellen, ob die gege-
bene Analyse ‘stimmt’, das Wesentliche richtig erfaf3t?

Von der phédnomenologischen Deskription wurde gesagt, sie
enthalte sich der Erkldrung und sie versuche, das ‘Wesen’ eines
Gegenstandes zu erfassen.”® Heideggers restimierende Formulie-
rung hierfiir ist: ,,das was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst
her zeigt, von ihm selbst her sehen lassen* (SuZ 34); die von Sar-
tre hdufig verwendete Metapher des ,,Enthiillens* (dévoiler) ist
subjektivisch gewendetes Bild fiir eine dhnliche Intention.”

In welcher Weise iibernimmt Sartre die Methode phédnomeno-
logischer Beschreibung, und welche Funktion haben Phédnomena-
nalysen in seinem Werk? Wie wir wissen, war es - neben dem An-
satz beim Cogito - sein Interesse am Konkreten, das ihn zur Pha-
nomenologie fiihrte,2° und seine Texte sind voll von Beispielen
und Beschreibungen. In den frithen Schriften hélt Sartre sich an
das Vorbild Husserls, die Phinomenanalysen sind schlicht und
noch nicht von jenem existentialistischen und stark hermeneu-
tischen Duktus geprégt, der sie spiter auszeichnen wird. Eine
,, Phdanomenologie’ der Vorstellung® [‘phénoménologie’ de
I’image] z. B. wird methodisch folgendermaBen charakterisiert:

78 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.1.

79 Typisch fur Sartre ist, daB er Sitze, in denen Heidegger das Handlungssubjekt
bewuBt unbestimmt 148t, wieder eindeutig auf einen aktiven Part hin formuliert.
So wird aus der vorsichtigen Formulierung ,,von sich selbst her sehen lassen®, in
der die Anteile von Sich-Zeigen (des Phanomens) und Enthiillen (Akt des Sub-
jekts) in der Schwebe bleiben, bei Sartre ein Bewirken, ,,daB sich eine Welt ent-
hullt“ (SN 83). Wo Heidegger sich der Konstitutionsfragen enthilt, antwortet Sar-
tre immer schon auf diese implizit mitgedachte Dimension.

80 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2, FuBn. 22

89

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»in uns selbst Vorstellungen [images] hervorrufen, iiber diese Vor-
stellungen reflektieren, sie beschreiben, das heift ihre unterschiedenen
Charakteristika zu determinieren und zu klassifizieren versuchen. 8!

Es gelte, hieB3 es zuvor, eine ,,radikale Unterscheidung® zu machen
zwischen der ,,Beschreibung einer Vorstellung® [description de
I’image] und den ,Folgerungen, die ihre Natur betreffen®
[inductions touchant sa nature]: ,,Der Ubergang vom einen zum
anderen ist der Ubergang vom Gewissen zum Wahrscheinli-
chen.”“82 Voraussetzungslose phdnomenologische Beschreibung
befindet sich also auf sicherem Boden, weil sie sich iiber de-
skriptiv ErfaBbares hinausgehender Folgerungen enthélt. Gleich-
wohl soll sie an einem bestimmten Punkt aufs ,, Wahrscheinliche*
hin {iberschritten werden®’: ‘Reine’ Phidnomenologie war Sartre
schon immer zu wenig, weil seine Intention nicht auf strenge Wis-
senschaftlichkeit geht, sondern auf eine Sinnauslegung des Kon-
kreten.

Wie eingangs erwéhnt, geht es in dieser Untersuchung darum,
der Phanomenologie“kritik“ Foucaults in der spezifischen Trans-
formation phdnomenologischer Motive durch Sartre nachzuspiiren.
Ich mochte das Verfahren Sartres und seine Probleme anhand
zweier Beschreibungen, der Analyse der ,mauvaise foi“ in Das
Sein und das Nichts und dem Konzept der ,rareté” in der Kritik
der dialektischen Vernunft untersuchen. Der zweite Text stammt
bewuBt aus einer Werkphase, in der Sartre nicht mehr zu den Phé-
nomenologen gerechnet wird. Doch er bedient sich weiterhin kon-
kreter Beispiele und Beobachtungen, die nun die Rolle und die
Funktion der phdnomenologischen Beschreibung iibernehmen. An
der Konzeption der ,rareté” 1Bt sich zeigen, daB das eigentlich
Problematische von Sartres Phdanomenanalysen nicht nur in der
leicht angreifbaren existentialistischen ‘Hyperhermeneutik’ liegt,
sondern daB ihre methodischen Schwierigkeiten auf der Ebene
marxistischer und dialektischer Theoriebildung notwendig wieder-
kehren.

81 Das Imagindre: 44; L 'Imaginaire: 17.
82 Das Imagindre: 44.
8 Vgl. L'Imaginaire: 112.

90

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4.1. Phdnomenbeschreibung in ,, Das Sein und das Nichts“

Die beriihmte Beschreibung der ,,Verhaltensweise der Unaufrich-
tigkeit™ ist von zentraler Bedeutung in Das Sein und das Nichts,
denn sie ist der phianomenale Beleg fiir die Struktur des Bewuft-
seins als immanenter Nichtung, als Sein, das zugleich sein eigenes
Nichts ist.84 | Mauvaise foi* ist ein komplexes psychisches Phino-
men der Selbsttduschung, in der ein Mensch versucht, sich das zu
verbergen, was er ist und was er weil. So mochte er z. B. vor sei-
ner Angst fliechen, aber allein diese Flucht ist nur ein Modus, sich
dessen bewuft zu sein, was man flieht: Ich bin meine Angst, um
vor ihr zu fliehen; ich bin meine Angst in der Form, ‘sie nicht zu
sein’(SN 115f). Die paradoxe Unentrinnbarkeit dieser Struktur er-
gibt sich nicht nur aus der Identitdt von Tduschendem und Ge-
tduschtem (,,ich ... bin, was ich verschleiern will“, SN 115) son-
dern vor allem aus der von Sartre hypostasierten Identitdt von Sein
und BewuBtsein, wie sie im vorigen Kapitel schon beschrieben
wurde. Wo Sein und Bewuftsein zusammenfallen, ergibt sich eine
absolute , Transluziditdt“ des BewuBtseins, die kein Unbewuftes
zuldBt®s und ein (zu einfaches) Schema der Umkehrbarkeit eta-
bliert: Weil ich bin, was mir bewuft ist, ist mir bewuf3t, was ich
bin. Das Phanomen der Unaufrichtigkeit dient Sartre nun dazu, die
ontologische Struktur des Bewuftseins und mehr noch: den Ur-
sprung des Nichts zu erweisen, indem er die mauvaise foi - ganz
klassisch - auf ihre Moglichkeitsbedingungen hin befragt:

»Wenn die Unaufrichtigkeit moglich sein soll, miissen wir also in ein und
demselben BewuBtsein die Einheit des Seins und des Nicht-seins antref-
fen konnen, das Sein-um-nicht-zu-sein. ... Was also mufl das BewuBtsein

in der Instantaneitét des préreflexiven Cogito sein, wenn der Mensch un-
aufrichtig sein konnen soll?*“ (SN 118)86

84 vgl. SN 81.

85 Mit der mauvaise foi will Sartre offensichtlich das Phinomen von UnbewuBtem
beschreiben, ohne die Primat des BewuBtseins aufgeben und ein UnbewuBtes
selbst annehmen zu miissen. Die mauvaise foi wird so zu einer Art ‘bewuBtem
UnbewuBten’.

86 Sartres Argumentation erscheint zirkuldr, denn er hat die mauvaise foi schon
mit der Negationsstruktur des BewuBtseins erklirt, bevor er die BewuBt-
seinsstruktur phianomenal an der mauvaise foi ausweist.

91

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Phédnomenbeschreibung, die ich hier niher untersuchen
mochte, beginnt wie folgt:

»Da ist zum Beispiel eine Frau, die zu einer ersten Verabredung ge-
gangen ist. Sie kennt die Absichten, die der Mann, der mit ihr spricht, ihr
gegeniiber hegt, ganz genau. Sie weill auch, daB sie frither oder spiter ei-
ne Entscheidung treffen muf. Aber sie will die Dringlichkeit nicht spiiren:

sie hilt sich allein an das, was die Haltung ihres Partners an Respekt und
Diskretion bietet.” (SN 132)

Die Beschreibung geht nun in dem Sinne weiter, dal die Frau , die
ersten Anndherungen” des Mannes nicht als solche erkennen
mochte, ,,sie will die Moglichkeiten zeitlicher Entwicklung nicht
sehen, die dieses Verhalten aufweist, sie reduziert die doppeldeu-
tige Rede des Mannes auf den eindeutigen Gehalt des Ausgesagten
und nimmt sein Verhalten in einer ‘verdinglichten’ Form wahr.
Doch das ist nicht alles, denn zusitzlich ,,ahnt [die Frau, A.R.] ja
nicht, was sie wiinscht: Sie ist zutiefst empfianglich fiir die Begier-
de, die sie erregt®, sie wiirde ,,nichts Reizvolles an einem Respekt
finden, der einzig und allein Respekt wire (SN 133). Da sie die
»hackte Begierde* des Mannes als zugleich reizvoll und erniedri-
gend empfindet, bleibt sie in einer Art Schwebezustand, den sie
auch dann noch aufrecht erhilt, als ihre Hand ergriffen wird:

»Man weiB, was nun geschieht: Die junge Frau gibt ihre Hand preis, aber
sie weil} nicht, daB sie sie preisgibt ... die Hand ruht inert zwischen den
warmen Hinden ihres Partners: weder zustimmend noch widerstrebend -
ein Ding.“ (SN 134)

Es ist deutlich, dal Sartre hier ‘Gegenstinde’ behandelt, die
Husserl wohl kaum fiir eine phanomenologische Untersuchung ge-
eignet gehalten hitte: menschliche Alltagssituationen und komple-
xe emotionale Zustdnde.8” Mit Recht kann man sich fragen, ob das
angefiihrte Beispiel iiberhaupt ein ,,Phdnomen* prasentiert.s® Doch
man muf} die Analyse der mauvaise foi an ihrem eigenen An-
spruch messen: Sie soll helfen, ,,die Moglichkeitsbedingungen der

87 Cumming hat darauf hingewiesen, daB Sartre andere Kriterien zur Auswahl sei-
ner Beispiele anwendet als Husserl. Sartres beliebtestes Gegenstandsfeld, die Ge-
fihle, weisen gerade nicht diejenigen Eigenschaften auf, die fiir eine eidetische
Bestimmung in Husserls Sinne hilfreich wiren: Stabilitdt und Bestimmtheit (s.
Cumming, Role-playing. Sartre’s transformation of Husserl’s phenomenology,
1992: 42, 46f).

8 Vgl. Hartmann 1983a: 50.

92

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unaufrichtigkeit auszumachen® (SN 132), und Sartre fiihrt sie als
eine Phanomenbeschreibung durch.

Um die Funktion einer Phdnomenanalyse genauer zu bestim-
men, halte ich es fiir sinnvoll, zwischen Beispiel, Phinomen und
Struktur (Moglichkeitsbedingung) zu unterscheiden. So wire
,,Phanomen ein Mittleres zwischen dem einzelnen und konkreten
Beispiel und der abstrakten und allgemeinen Struktur. Es wire
selbst konkret, weil beobachtbar, aber allgemein in dem Sinne, daf3
es in verschiedenen Situationen &hnlich auftritt, geméB der Defini-
tion von Hermann Schmitz, Phdnomen sei,

»was bei jeder Variation beliebiger Annahmen unverdnderlich so sich

aufdriangt, daB sein Vorkommen nicht im Ernst abgestritten werden
kann“ 8

Im vorliegenden Fall ist die beschriebene Rendezvous-Szene das
Beispiel, mauvaise-foi das Phdnomen und die ,Negativitdt des
BewuBtseins“ die zugrundeliegende ontologische Struktur. Der sy-
stematische Zweck der konkreten Beschreibung liegt darin, iiber
sich hinauszuweisen: Aus einzelnen Beobachtungen wird das Phi-
nomen, aus den Phdanomenen die allgemeinere Struktur (bzw. das
bedingende ‘Wesen’) gewonnen, ohne daBl es sich bei We-
sen/Struktur um eine blof induktive Verallgemeinerung des Empi-
rischen handeln soll.?* Das Allgemeine wird aus der konkreten Er-
fahrung ‘herausgelesen’. Umgekehrt sind die Beispiele Belege,
,phdnomenaler Ausweis® fiir die aligemeine Struktur. Der Rekurs
auf Erfahrung fungiert als deren Bestitigung. Zwischen Beispiel
und Phidnomen, sowie zwischen Phinomen und Struktur besteht
also ein je doppeltes Verhiltnis von Entdecken und Bestitigen.

Wie verfahrt die oben zitierte Phanomenbeschreibung aus Das
Sein und das Nichts? Es ist eine erstaunliche Leistung von Fremd-
Introspektion, die Sartre hier vollbringt. Wie ein auktorialer Er-
zdhler durchleuchtet er das Innenleben seiner Versuchsperson: Er
weil}, was sie will, was sie weil}, sogar was sie wiinscht. Die Ver-
ben der Analyse sind eindeutig: ,,sie kennt®, , sie weifl“, , sie will*
(3x), ,,sie ahnt ja nicht“, sie wiinscht®, ,sie ist zutiefst empféng-
lich“, ,,sie weigert sich ... zu erfassen®, ,,sie merkt nicht“ etc.

89 Schmitz, Der leibliche Raum, 1967 1.
9 Vgl. Cumming 1992: 42.

93

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon hier sind die Folgen des Vergessens der einmal vorge-
nommenen Epoché sichtbar: zum naiven Realisten geworden, be-
schreibt Sartre die Situation als objektiv gegebene und vergifit
doch ganz, daBB es immer das beobachtende Subjekt ist, das den
Gegenstand (mit-)konstituiert. Vergessen ist auch, dal man be-
rechtigt nur noch von Wahrnehmungsweisen sprechen konnte. Es
handelt sich hier offensichtlich um einen klassischen Fall von
Projektion. Die Ausblendung der Konstitutionsleistung des wahr-
nehmenden Subjekts ist typisch fiir Sartres Beispiele und Phéano-
menanalysen. So sehr dem Subjekt der theoretische Primat zuge-
sprochen ist, so unsichtbar wird es in der Beschreibung der Phé-
nomene selbst.

Und das Phianomen selbst, die ,,Unaufrichtigkeit“? Sartre leitet
aus dem Beispiel drei strukturelle Merkmale der mauvaise foi ab.
Als ,,Kunst, widerspriichliche Begriffe zu bilden* ist die Unauf-
richtigkeit: 1. ein Spiel mit dem Gegensatz Transzendenz/Fakti-
zitdt, die ,,Faktizitdt muf3 behauptet werden als die Transzendenz
seiend und die Transzendenz als die Faktizitat seiend (SN 135);
2. ein ,stindiges Entwischspiel“ zwischen Fiir-sich und Fiir-
Andere und 3. ein Spiel mit den zeitlichen Ekstasen, indem ich
gleichzeitig behaupte, ,,dal ich das bin, was ich gewesen bin ...
und daB ich nicht das bin, was ich gewesen bin“ (SN 137f).

Die Frau beim Rendezvous ist aus Sartres Perspektive unauf-
richtig, weil sie die strikte Gegenwart auf den zeitlichen Ablauf
projiziert, d. h. die mogliche Transzendenz der Situation leugnet
und sie als unverdnderliche Faktizitdt wahrmimmt. Weiterhin ist sie
unaufrichtig, weil sie die Begierde des Mannes ,,als etwas erfafit,
was nicht das ist, was es ist“ (SN 133), d. h., sie nimmt die Fakti-
zitdt nicht als Faktizitit wahr, sondern als etwas anderes, als
Transzendenz. - Nun féllt auf, daB Sartre die mauvaise foi nur
‘erkennen’ kann, indem er ihre Prinzipien selbst anwendet. In um-
gekehrter Aquivalenz versteift er sich immer auf den gegenteiligen
Part: Reduziert die Frau das Gespréach mit ihrem Partner auf seinen
aktuellen Aussagegehalt, so reduziert Sartre es auf die dahinterlie-
gende transzendente Intention; ignoriert die Frau das Begehren des
Mannes, so kontert Sartre, sie weigere sich (sic!), ,,die Begierde als
das zu erfassen, was sie ist** (SN 133, Hervorhebung A.R.) - als
wire der ménnliche Teil der Rendezvoussituation tatsidchlich reine

94

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faktizitdt. Sartre mu3, um die mauvaise foi zu ‘entlarven’, mit
zweifelhafter Eindeutigkeit behaupten das Faktische sei Transzen-
denz und die Transzendenz sei Faktizitdt. Schon in den ersten Sit-
zen der Phinomenanalyse sind alle Elemente enthalten, die fiir
Sartres Inszenierung des Phanomens der Unaufrichtigkeit benotigt
werden:

— Die Frau ,,kennt die Absichten, die der Mann ... hegt, ganz ge-

nau’ (Hervorhebung A.R.)

— Sie weif}, daB sie ,,eine Entscheidung treffen muf3*

— Sie ,,will die Dringlichkeit nicht spiiren‘

Die Unaufrichtigkeit bildet sich als Ambivalenz zwischen den Po-
len: Genau-wissen und Nicht-spiiren-Wollen und sie hat zum
Mafstab die Eindeutigkeit der Entscheidung.

Nun konnte man sich allerdings fragen, warum die Frau eine
Entscheidung treffen muf3? Es scheint ihr Gegeniiber zu sein, der
dies als Notwendigkeit empfindet, und Sartre teilt diese Ansicht
dergestalt, da3 er sie gleich zum objektiven Maf3stab erhebt. Man
mag sich auch fragen, wieso Sartre iiberhaupt nicht auf die Idee
kommt, den Mann als Unaufrichtigen zu schildern: schlieBlich
trifft auf ihn in noch stirkerem MaBe zu, dal er etwas ist
(respektvoll und ehrerbietig), um es nicht zu sein. Anscheinend
geht Sartre davon aus, dal der Mann die Frau tduscht (denn er
weil} ja, was er will), die Frau dagegen tduscht sich selbst, und da
eine immanente Negation gesucht ist, muf3 es notwendig die Frau
sein, die das Phdnomen Unaufrichtigkeit exemplifiziert. Aber wo-
her weil} Sartre, daB sie sich selbst tduscht? Woher weil} er, daf sie
nicht ein anderes, ebenso wohl inszeniertes Spiel spielt wie ihr
Gegeniiber?°! Die Analyse der Unaufrichtigkeit beschreibt aus der
Perspektive des Mannes das Innenleben einer Frau, um die ontolo-
gische Struktur des allgemeinmenschlichen BewufBtseins nachzu-
weisen: ein Beispiel markanter Art dafiir, wie eine Vermischung
von ,,Positivem* und ,,Grundlegendem* aussehen kann.2

91 Aus ‘weiblicher’ Perspektive liest sich die Situation etwas anders. Le DoeufT re-
formuliert: ,le récit d’un premier rendez-vous est donné, rendez-vous au cours du-
quel une femme fait semblant de ne pas comprendre ce qu’on lui veut .. (Le
Doeuff, L etude et le rouet, 1989: 76; Hervorhebung A R.).

92 Die Textpassage ist dariiberhinaus ein kaum zu iibertreffendes Lehrstiick dafiir,
was feministische Kritik am philosophischen Diskurs auszusetzen hat: die
»2AnmaBung des Allgemeinen durch ein Partielles” bei gleichzeitiger Verschleie-

95

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es lieBe sich einwenden, daB hier ein zu komplexes Beispiel
gewihlt wurde. Immerhin ist es die Beschreibung eines fliichtigen
innerpsychischen Phénomens, das mit einem moralisierenden
Duktus und Aspekten der Geschlechterbeziehung befrachtet ist,
die vielleicht das ‘Eigentliche’ einer Phdnomenanalyse verzerren.
Solche Uberfrachtung ist typisch fiir Sartres Argumentieren. Das
‘tiefere’ Problem seiner Beschreibungen liegt jedoch nicht in die-
ser offensichtlichen Mischung verschiedener Gegenstands-
bereiche, sondern in dem Verhéltnis von einzelnem Beispiel, an-
geblichem Phidnomen und allgemeiner Struktur: Der Ubergang
vom ,,Empirischen” zum ,,Transzendentalen® ist fragwiirdig, denn
wenn

,von Phinomenen auf die Bedingungen zuriickgegangen werden soll, oh-
ne deren Annahme die Phdnomene nicht denkbar sind, so kann ... gefragt
werden, wie weit die vom gewihlten Phanomen erschlossene Bedingung
verallgemeinert werden kann®.%

Klaus Hartmann stellt fest, daB Sartre letztlich kein analytisches
Verfahren des Schlusses vom Phanomen auf dessen Bedingungen
anwendet, sondern synthetisch eine Struktur des Bewuftseins auf-
stellt. Beziiglich der Unwahrhaftigkeit ist der Gedanke der ontolo-
gischen Verfafitheit des Menschen als Nichts sogar so sehr be-
stimmend, ,,daB} das Phdnomen [die mauvaise foi, A.R.] ohne ihn
vielleicht bestreitbar wére“.9* Tatsdchlich hat es ja auch eher den
Anschein, als ob Sartre die allgemeine Struktur nicht aus dem
Konkreten heraus-, sondern sie vielmehr in es hineinlese.

Wenn in diesem Verfahren einerseits die allgemeine Bedeutung
je schon in Konkretes verlegt ist, so wird andererseits den konkre-
ten Begriffen universale Bedeutung zugesprochen. Nirgends zeigt
sich die Anwendung des Empirischen auf transzendentaler Ebene
deutlicher, als wenn Begriffe wie Angst, Sorge, Gestimmtsein,
Unaufrichtigkeit etc. zu allgemeinen Grundbestimmungen
menschlichen Daseins ernannt werden. In Heideggers Terminus

rung der Partikularitdt (Klinger, Das Bild der Frau in der Philosophie und die Re-
flexion von Frauen auf die Philosophie, 1986: 70). Soll man sich dariiber wun-
dern, daB der offen sexistische Charakter von Sartres Schriften bisher selten wahr-
genommen, bzw. kommentiert wurde?

93 Hartmann 1983a: 50.

94 A.a. 0.:50.

96

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Existentialien®, ist diese Zusammenfiigung von empirisch und
transzendental sogar explizit festgeschrieben.

Der besondere Charakter von Sartres Phdnomenanalysen erklart
sich z. T. aus seinem hybriden Ansatz: Weil er das phdnomenolo-
gische Motiv der Psychologismuskritik (die eine Trennung von
Tatsache und Wesen notig macht) mit einem nietzscheanischen
Motiv der Metaphysikkritik (die eine Trennung von Sein und We-
sen aufhebt) verbindet, ibertrdgt Sartre Aussagen mit Allgemein-
giiltigkeitsanspruch auf ,Mundanes“, bzw. spricht Mundanem
Allgemeinheit zu.®> Eine phénomenologische Beschreibung soll
sich - ‘positivistisch’ - der Deutung enthalten und andererseits -
‘idealistisch’ - etwas iiber Wesen aussagen, nicht iiber Tatsachen.
Sartre iibernimmt beide Impulse, verdndert jedoch ihre Positionen:
Weil er Sein und Wesen in eins setzt, gleichzeitig aber an ihrer
Trennung irgendwie festhilt, bekommen die Aussagen iiber Sei-
endes den Status eidetischer Bestimmungen. So kommt es, dafl
Sartre die Phdnomene interpretiert, er beschreibt nicht ‘Wesen’,
sondern erkldrt die Tatsachen. Es sieht ganz so aus, als trete hier
der hermeneutische Anspruch an die Stelle der Eidetik.

So fraglich es ist, ob tiberhaupt eine scharfe Trennung zwischen
»phdnomenologisch“ und ,hermeneutisch“ gemacht werden
kann,% so sicher ist es, daB Sartre die Phdnomenologie schon im
voraus mit einem interpretativen Anspruch iiberbietet und mit ei-
nem Rekurs auf Gegenstandsbereiche, von denen man nicht weiB,
ob sie iiberhaupt durch die phanomenologische Methode erschlos-
sen werden konnen. Sicher ist aber auch, daB sich diese Uberbie-
tung aus den Motiven und den theoretischen Grundlagen der Phi-
nomenologie selbst herleitet.

Den Phdanomenanalysen haftet eine falsche Unmittelbarkeit an.
Gemaif der Bewegung, die ich als ein ‘Vergessen der Epoché’ ge-
kennzeichnet habe, fehlt sowohl die Besinnung darauf, daB} eine
Beschreibung durch das beobachtende Subjekt vermittelt ist, als

95 Vgl. z. B. Cumming: ,In Sartre, however, there is no longer the same sharp di-
stinction of level between an essence and particular facts or particular persons that
Husserl sought by his ‘eidetic analysis’™ (Cumming 1992: 45). Zur
»Verweltlichung* des Ontologisch-Abstrakten vgl. auch Theunissen 1977: 192.

% Denn jede Beschreibung ist ja notwendig auch schon Auslegung (s. Ricceur
1975).

97

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch die Besinnung darauf, dal ‘Empirisches’ nicht bruchlos als
‘Transzendentales’ gelten kann.

2.4.2. Phdnomenbeschreibungen in der ,, Kritik der dialektischen
Vernunft*

Das zweite Beispiel einer phanomenologischen Beschreibung, das
ich hier untersuchen mochte, stammt aus einer spateren Werkpha-
se; es betrifft die Darstellung und Erlduterung von menschlichen
Beziehungen als ,,Serialitdt” in der Kritik der dialektischen Ver-
nunft. Sartre nimmt eine Reihe von wartenden Personen an einer
Bushaltestelle zum ,,oberfléchlichsten und alltdglichsten* Beispiel,
um die Serialitét als unterste Stufe von Kollektivbildung zu erldu-
tern. Die Intention geht weniger auf die konkret beobachtbare Si-
tuation, als auf ihre strukturellen Implikationen; so ist die Be-
schreibung von abstrakt-formellen Erkldrungen dominiert, die
terminologisch deutlich auf Hegels Logik anspielen.” Die Warten-
den auf der Place Saint-Germain ,,verwirklichen* - so sagt Sartre -
»in der alltdglichen Banalitdt das Verhdltnis von Isoliertheit,
Wechselseitigkeit und Vereinigung (und von Vermassung) von
auflen” (KddV 273). Hiermit ist angegeben, iiber welche Stufen
das Beispiel gefiihrt wird: Zunéchst ist die Menschengruppe als
,,Pluralitit von Isoliertheiten* betrachtet:

,,die Personen kiimmern sich nicht um einander, reden sich nicht an und

beachten einander im allgemeinen nicht; sie existieren nebeneinander um
den Haltepfosten herum.* (KddV 273)

Doch es ist keine inerte Isoliertheit, sondern eine ,Negation der
Wechselseitigkeit”, bedingt durch die Zugehorigkeit zu jeweils
anderen Gruppen, die hier wirkt. So geht die zweite Stufe der Be-
trachtung auf das Wechselverhiltnis zwischen den isolierten Indi-
viduen:

Jeder weiB, selbst wenn er den Anderen den Riicken zuwendet, ... daf sie

als endliche und unbestimmte Pluralitit existieren, von der er ein Teil ist
(KddV 275),

97 Bis in den Wortlaut hinein wird Hegels Sprachduktus imitiert (s. z. B. KddV
277).

98

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und schlieBlich auf ihre Vereinigung von auflen: das praktisch-
inerte Sein dient als ,leitendes Medium interindividueller Wech-
selseitigkeiten®:

,»Diese getrennten Menschen bilden eine Gruppe, insofern sie alle von
demselben Biirgersteig getragen werden ... insofern sie um dieselbe Halte-
stelle gruppiert sind usw. Und vor allem darin bilden diese Individuen ei-
ne Gruppierung, da} sie ein gemeinsames Interesse haben, das heifit, dafl
sie, als organische Individuen getrennt, eine Struktur ihres praktisch-
inerten Seins gemeinsam haben, von dem sie von auflen vereinigt wer-
den.” (KddV 276)

Die Auswirkung solcher ,,Vereinigung von auBlen ist eine Identi-
tdt als Austauschbarkeit: ,,In dem MaBe jedoch, wie der Autobus
die gegenwirtigen Benutzer bezeichnet, konstituiert er sie in ihrer
Austauschbarkeit” (KddV 276) und nun endet das Beispiel, wie so
viele Beschreibungen bei Sartre, mit einer Wendung ins Negative:

»Genau auf dieser Stufe wird der materielle Gegenstand die serielle Ord-
nung als gesellschaftlichen Grund der Trennung der Individuen be-
stimmen. Die praktisch-inerte Forderung kommt hier vom Mangel: es ist
nicht genug Platz fiir alle da. (KddV 278)

Was will Sartre mit seinem Beispiel ,,demonstrieren” (KddV 273)?
Er will zeigen, wie ein materieller Gegenstand die Beziehungen
von Menschen ,,nach dem ... Gesetz der Serie strukturiert” (KddV
273). ,,Demonstrieren heif3t, ein Allgemeines an einem Einzelfall
darstellen, es belegen. Aber wie hat Sartre das ‘Allgemeine’ ge-
wonnen und mit welchem Recht leitet er es aus seinem Beispiel
ab?

Die Frage nach der Eigenart und Funktion der phdnomenologi-
schen Beschreibung, bzw. dem Rekurs aufs Konkrete, stellt sich
im Rahmen der Kritik der dialektischen Vernunft komplexer als in
Das Sein und das Nichts, weil die Kritik zusitzlich die Methode
der Dialektik mit ihrem Spezifikum der Untrennbarkeit von Form
und Inhalt, von Erkennen und Sein iibernimmt; d. h. Erkenntnis-
methode und Seinsgesetz werden als iibereinstimmend gesehen.%

98 Vgl. z. B. KddV 21, 25, 36. Besonders prekar ist diese Identitit, wo Sartre die
Dialektik als Intelligibilitat bestimmt: Hier bleibt durchgehend unklar, ob von ihr
als Seins- oder als Erkenntnisbeziehung die Rede ist. Wenn die gesellschaftlichen
Verhiltnisse sich so entwickeln, daB sie nur als dialektische begriffen werden
konnen, heiBt das, daB sie dialektisch sind?

99

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Widerspriiche zwischen einem ontologischen und einem tran-
szendentalphilosophischen Ansatz treten zuriick,” ‘Phénomene’
haben einen anderen Status. Um hier Klarheit iiber die Funktion
der Phanomenbeschreibung zu gewinnen, mufl man zwei Aspekte
trennen: die Frage nach dem Verhiltnis von individuellem Erfah-
rungshorizont und Theoriebildung (1) und diejenige nach dem
Verhiltnis von konkretem Ereignis und allgemeiner Struktur (2).

(1.) Sartre bedient sich in der Kritik eines phanomenologischen
Motivs, wenn er in der Einleitung behauptet, man miisse die dia-
lektische Vernunft dort aufsuchen ,,wo sie sichtbar ist (KddV 35),
es sei erforderlich, ,sie in jedem Fall empirisch zu entdecken
(KddV 39). In einem strengeren, wortlicheren Sinn als bei Hegel
stellt sich fiir Sartre die dialektische Vernunft erst im Erkennen
und durch die Erfahrung her, denn er beruft sich auf die konkrete
Erfahrung des Individuums. Das Denken, in dem die dialektische
Vernunft sich selbst erkennend verwirklicht, ist immer als , die
verstehende Praxis eines daseienden Subjekts® aufgefaflt.!® Die
Dialektik ist so auf fundamentale Weise an ihre ‘Intelligibilitat’
gekniipft.!o!

Sartre gibt uns das Beispiel der Wartenden an der Bushaltestel-
le. Er beschreibt ihre seriale Ordnung und die Struktur der Knapp-
heit als notwendig, und zwar aus der beobachtenden Erfahrung des
Ereignisses heraus. Der Schlufl von der Erfahrung auf ein Allge-
meines wird normalerweise als Induktion verstanden. Seine Auf-
fassung von Dialektik scheint es Sartre allerdings zu erlauben, ein
induktives Verfahren als Deduktion aufzufassen und durchzufiih-
ren: Er deduziert das Allgemeine aus dem Konkreten.!°2 - Doch
wenn eine Erkenntnis sich aus der Erfahrung entwickelt, wie ab-
hingig ist sie dann von dieser? Konkret: Hitte Sartre eine andere
Theorie der gesellschaftlichen Ensembles entwickeln miissen,
wenn er auf dem Lande gelebt, d. h. andere Erfahrungen gemacht
hitte? Hitte er eine andere Universalie als die ,,Knappheit zum

99 Sie verschwinden jedoch nicht vollstandig, sondern bleiben auf anderer Ebene
virulent (vgl. Theunissen 1977: 232).

190 Hartmann, Sartres Sozialphilosophie, 21983b: 57.

101 ygl. KddV 39.

102 yg|. Sartres Abweis von Induktion, KddV 19, 32

100

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Motor der Geschichte gemacht, wenn er unter anderen Umstédnden
aufgewachsen wére? Sartre wiirde das bestreiten mit dem Argu-
ment, dafl Sozialbeziehungen und die Beziehungen der Menschen
zur Materie tiberall gleich strukturiert sind, sich also iiberall als
ghnliche auffinden und als dialektische verstehen lassen. Aber er
hatte wohl Schwierigkeiten seine Behauptung zu belegen, ohne auf
einen Idealismus zu rekurrieren, den er vermeiden mochte. Er
miifite die gesellschaftliche Dialektik wie eine Naturdialektik be-
handeln - genau das aber kann er nicht wollen.

(2.) Wie das Verhiltnis von Erfahrung und Erkenntnis ist auch
dasjenige von konkretem Ereignis und iibergreifender Struktur in
der Kritik der dialektischen Vernunft als Zirkel konstruiert. So ist
in dem oben gegebenen Beispiel das ‘Allgemeine’ eines, das erst
hergestellt werden muf3: Es ist der ,materielle Gegenstand* (der
Autobus), der die Menschen nach dem Gesetz der Serie formiert,
d. h., die jeweilige konkrete Begebenheit stellt die allgemeine Ge-
setzlichkeit erst her, fir die sie ein Beispiel sein soll: Die
‘Struktur’ geht dem Ereignis nicht voraus und ist doch in diesem
vorausgesetzt.

Diese Spiegelung von Vorgéngigkeit und Nachtréglichkeit zeigt
sich deutlich am Konzept der ,rareté” (Knappheit),'®> mit dem die
beschriebene Situation an der Bushaltestelle endet: Es ist nicht ge-
nug Platz fiir alle da. Die ,Knappheit® ist, so Sartre, eine
»grundlegende menschliche Beziehung zur Natur und zu den
Menschen (KddV 131): Sie geschieht der Materie durch den
Menschen und sie féllt durch die Materie wieder auf ihn zuriick: so
kdmpft der Mensch immer gegen ein ‘zu wenig’ an Ressourcen,
und immer konnte er gegeniiber den anderen Menschen ein
,,Uberzihliger* sein, einer der zu viel ist angesichts eines Zuwenig
an materiellen Moglichkeiten und Produkten. Die Konzeption der
Hrareté” hat in der Kritik der dialektischen Vernunft eine grofle
theoretische Last zu tragen, denn sie soll die ,,Moglichkeit der
menschlichen Geschichte begriinden'® und sie soll als ,,Ur-
sprungsstruktur (KddV 130) und ,,Ausgangsnegation” (KddV

103 Ich wibersetze, sofern ich nicht die deutsche Ausgabe der Critique zitiere, den
Begriff der ,rareté“ mit , Knappheit*.
104 ygl. KddV 133, 132, 148.

101

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160) zur Fundierung der Marxschen Klassentheorie dienen. Wih-
rend Marx historisch argumentiert, will Sartre, obgleich auch er
beim Historisch-Konkreten ansetzt, einen fundamentaleren Erkli-
rungsanspruch geltend machen. Marx kann ndmlich - so Sartre -
nicht erkldren, wieso es iiberhaupt zur Aufspaltung in Klassen
kommt. Die Kritik will nichts weniger, als eine ,transzendentale
Begriindung des Marxismus® geben,'% sie will ,,das strukturell-
anthropologische Fundament des von Marx beschriebenen Phéno-
mens der Entfremdung® aufdecken.'® Und genau dazu dient die
,rareté®:

,»Die einzig mogliche Antwort - nicht als historischer Grund dieses oder
jenes besonderen Prozesses, sondern als Begriindung [fondement] der
Intelligibilitit der Geschichte - besteht darin, daB8 zundchst [d’abord] die
Negation in ihrer urspriinglichen Unbestimmtheit gegeben sein muf} ...
und diese Negation ist natiirlich die verinnerte Negation einiger Menschen
durch den Mangel [rareté], das heift die Notwendigkeit fiir das Gemein-

wesen, seine Toten und Untererndhrten auszuwéhlen®. (KddV 155f/ CRD
258, Hervorhebung A.R.)

Die eingeschobene Zwischenbemerkung: ,nicht als historischer
Grund ..., sondern als Begriindung ...“ unterstreicht noch einmal
Sartres Anspruch, tiber eine blofl geschichtliche Erkldrung hinaus-
zugehen,'” sein Verfahren lieBe sich als ein ,historisch-
transzendentales bezeichnen. !0

Das Besondere an der ,,Knappheit“ als Struktur ist, da} sie nur als
kontingente gedacht werden kann, gleichzeitig aber als Universalie
gelten muf3, wenn sie die Dynamik der geschichtlichen Entwick-
lung und die Notwendigkeit von Entfremdung und Herrschaft er-
kldren soll. Sartre ist sich dieses Zwiespalts sehr wohl bewuft, und
er schrinkt daher den Geltungsbereich der ,rareté in zweifacher
Hinsicht ein: Sie begriindet nicht jede Geschichte, sondern nur die
,menschliche®, und sie ist bloB Bedingung der Moglichkeit, nicht

105 Hartmann 1983b: 193.

196 Fretz, Knappheit und Gewalt: 'Kritik der dialektischen Vernunft', 1988: 248.
107 ygl. KddV 53: ,Nicht die reale Geschichte der menschlichen Art wollen wir
rekonstruieren, sondern wir versuchen, die Wahrheit der Geschichte herauszufin-
den.”

108 Fretz 1988: 248.

102

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

notwendigerweise der Wirklichkeit von Geschichte.!® Letzteres
mufl Sartre zugestehen, da er die Existenz ,geschichtsloser
menschlicher Gesellschaften annimmt, die gleichwohl unter den
Bedingungen des Mangels leben: Hier wird die Knappheit ,,durch
innere Anpassung der Organismen ... als Gleichgewicht erlebt
(KddV 133), fuhrt also nicht zu jener ,schlagartigen Gleichge-
wichtsstorung, aus der ,,Geschichte” entsteht. Die erste Ein-
schrankung allerdings ist folgenreicher, denn sie gibt eine
,Kontingenz der Mangelbeziehung (KddV 131) selbst zu:

,,wir haben keinerlei Mittel, zu wissen, ob fiir andere Organismen auf an-
deren Planeten oder fiir unsere Nachkommen ... eine andere Geschichte
denkbar ist oder nicht.” (KddV 132) Es ist sogar ,,unméglich ... a priori zu
entscheiden, ob ihre Verzeitlichung die Form einer Geschichte annehmen
wiirde ... (KddV 133)

So ist eine ,,dialektische Praxis und sogar die Arbeit“ ohne die
Knappheit denkbar (KddV 131), nicht jedoch, und damit schrankt
Sartre die Einschridnkung ihrerseits wieder ein, unsere Geschichte
als Geschichte der Menschen:

»Was jedoch [ohne die Knappheit, A.R.] verschwinden wiirde, ist unser
Menschencharakter, das heifit, da dieser Charakter historisch ist, das ei-
gentlich Spezifische unserer Geschichte.“ (KddV 131) - ,,... es ist ein und
dasselbe, ob ich sage, daB unsere Geschichte Geschichte der Menschen ist
oder daB} sie im permanenten Rahmen eines vom Mangel hervorgebrach-
ten Spannungsfeldes entstanden ist und sich in diesem entwickelt.”
(KddV 133)

Die Uberlegungen, mit denen Sartre zwischen einem historischen,
materialen und einem prinzipiellen, formalen Konzept der
,Knappheit“ vermitteln will, sind beeindruckend, aber es scheint,
daB mit seiner Einschrankung des Geltungsbereichs mindestens
ein Problem nicht gelost ist: der ambivalente Status der ,rareté“.
Zwar 1463t sich denken, daB die ,,Knappheit* zum einen als Ursache
und zum anderen als Wirkung der menschlichen Beziehungen
auftritt,'1° daB sie ,,produziert® ist, weil sie erst mit der Bearbeitung

109 ygl. KddV 133.

110 So in Formulierungen wie der folgenden: ,Ich behaupte nicht, daB das Wech-
selverhiltnis beim Menschen jemals vor dem Verhiltnis der Knappheit existiert
habe, weil der Mensch das historische Produkt der Knappheit ist. Aber ich sage,
daB ohne das menschliche Verhdltnis der Wechselseitigkeit das unmenschliche
Verhiltnis der Knappheit nicht existieren wiirde* (CRD *243; KddV 139; Uber-

103

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Materie entsteht!!! und ,produzierend als Effekt der Riick-
wirkung der Materie auf den Menschen, daf sie kontingent ist und
dennoch den grundlegenden, ,,unvermeidlichen Rahmen“ der Pra-
xis darstellt.!'? Es 148t sich auch verstehen, daf} Sartre die Knapp-
heit durch Tatsachen begriindet und sie umgekehrt wieder zur Er-
klarung der Tatsachen verwendet. Doch zwischen all diesen mehr
oder weniger nachvollziehbaren Spiegelungen ist das Verwirrende,
daB derselbe Begriff sowohl eine (variable) empirische Tatsache
als auch ein (konstantes) theoretisches Fundierungsprinzip sein
soll.

Es ist scheinbar nicht moglich, den blof ,historischen Grund*
von der ,,Begriindung® zu trennen. Und doch ist diese Unterschei-
dung notwendig, wenn Sartre seinen fundamentalen Erkenntnisan-
spruch aufrecht erhalten will. Es ist scheinbar nicht méglich, letzte
Kriterien dafiir anzugeben, warum der Platzmangel in einem Pari-
ser Bus notwendiger Ausdruck des Prinzips der ,,Knappheit* ist
und nicht umgekehrt die ,,Knappheit“ nur ein zum allgemeinen
Prinzip hypostasierter Platzmangel. In diesem Schwanken 148t sich
die Figur des ,,Denkens des Gleichen* wiedererkennen, ,,die Iden-
titdt und der Unterschied der Positivitdten und ihrer Grundlage*
(OD 381). Wir werden an spiterer Stelle sehen, wie auch Foucault
mit seinen Aussagen iiber den Wahnsinn eine dhnlich ambivalente
Konzeption vorlegt.

All diese Probleme sind Sartre bekannt, denn seine Theorie situiert
sich bewuft in ihnen als der Versuch eines ,,dialektischen Nomi-
nalismus® (KddV 39), einer Theorie, die sich vollstdndig am Kon-
kreten (der Praxis) orientiert und dennoch eine Wahrheit liefern
will, die mehr ist als eine bloB empirische Begriindung der Dia-
lektik unter kontradiktorischen Bedingungen.'> - Ahnlich wie Das
Sein und das Nichts sucht die Kritik die grundsétzliche Dualitét
von Realismus und Idealismus zu iiberschreiten, und zu diesem

setzung fehlerhaft; Hervorhebung A R.). - Solches Changieren entsteht, weil Sartre
Grundlegungsverhiltnisse postulieren will und zugleich Gleichurspriinglichkeit
denkt.

111 yegl. KddV 129ff; s. Fretz 1988: 255f.

112 ygl. KddV 160; CRD 262.

113 vgl. KddV 35.

104

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweck werden Marx und Hegel gegeneinander ausgespielt.!'* Aus
der Perspektive Sartres ist das ‘Wahre’ an Marx sein
,Materialismus®, seine gegen Hegel gewendete Uberzeugung, daf3
,,die materielle Existenz nicht auf die Erkenntnis reduzierbar ist*
(KddV 24)."'s Doch aus diesem ‘Wahren’ entwickelt sich als
‘Falsches’, dal der Marxismus nun das ,,Spiel der Positivisten®
(KddV 23) und eines relativistischen Realismus spielt; er hat sein
Wahrheitsfundament verloren.

So stellt sich fiir Sartre das Problem des Verhiltnisses von Sein
und Erkenntnis aufs neue:
»Wie 14t sich jetzt behaupten, daB diese disparaten Prozesse [Handeln
und Wissen, A.R.] von derselben Bewegung getrieben werden?“ (KddV
24) - ,,Wenn die Erforschung der Wahrheit in ihren Methoden dialektisch

sein soll, wie kann man dann ohne Idealismus beweisen, daB sie der Be-
wegung des Seins entspricht?* (KddV 25)

Es ist unschwer zu bemerken, daf3 hier das erkenntnistheoretische
Problem aus Das Sein und das Nichts als ein dialektisches wieder-
kehrt. Das Verhiltnis von Sein und BewuBtsein ist immer noch
prekir, und es sieht ganz so aus, als habe die ,,dialektische Figur
der Identitdt von Sein und Erkennen das Erbe des phanomenologi-
schen Gedankens der Identitdt von Sein und Erscheinung ange-
nommen. Natiirlich wechselt die Ebene, auf die die theoretischen
Aussagen sich beziehen: Sartre betreibt jetzt endgiiltig keine Be-
wufitseinstheorie mehr. Die Parallelitdt der Strukturen ist dennoch
augenfillig. Satze wie: ,Vor allem ist das Denken gleichzeitig
Sein und Erkenntnis des Seins“ (KddV 24) oder: ,,Die dialektische
Erkenntnis ist Erkenntnis der Dialektik (KddV 21), beruhen auf
derselben Umkehr-Figur wie der Satz vom Sein des BewuBtseins
als SeinsbewuBtsein.

Die grof3angelegte Kritik der dialektischen Vernunft ist, wie ihr
Titel schon durch den Rekurs auf Kant verrdt, der Versuch, eine
Dialektik unter den Bedingungen der ‘Endlichkeit’ zu installieren.
Es ist der angestrengte Versuch des Unmdoglichen: ein Apriori zu
denken, das nicht vor der Erfahrung liegt (KddV 30), eine Dialek-

114 Die Kritik scheint tatsichlich Hegel ,,auf die FilBe“ und Marx ,,auf den Kopf*
stellen zu wollen.

115 Sartre fiigt an: ,,Es versteht sich von selbst, daB das auch unsere Position ist*
(KddV 24).

105

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tik, die nicht schon Einheit ist (KddV 38), eine ,,Totalisierung oh-
ne Totalisator (KddV 40, 66), die Notwendigkeit und Einheit ei-
nes Geschichtsverlaufs innerhalb der Kontingenz (KddV 37 u. a.),
eine ,,Wahrheit des Menschen* ohne eine ,Natur des Menschen*
(KddV 37 u. a.), eine Identitdt von Sein und BewuBtsein ohne
Idealismus.

Dieses Projekt kann Sartre nur durchfiihren, indem er (parallel
zur Kantischen Reduktion unserer Erkenntnis auf den Bereich der
Erfahrung) die Prinzipien der Dialektik selbst auf die Grenzen der
menschlichen Praxis einschridnkt!!¢ und indem er sie vollstindig
im Empirischen verankert:

»die dialektische Bewegung ist keine méchtige vereinigende Kraft, die

sich als gottlicher Wille hinter der Geschichte offenbart: sie ist zunéchst
Resultante.* (KddV 38; Hervorhebung, A.R.)

Dialektik ist geschaffen, wir miissen sie ,,im Objektiven begreifen”
(KddV 59); es ist ,,notwendig, sie in jedem Fall empirisch zu ent-
decken* (KddV 39), weil sie sich nur empirisch herstellt. Hatte
Das Sein und das Nichts eine ,,mundanization of consciousness‘
betrieben, so stellt die Kritik ein methodisch weitaus reflektierteres
Bemiihen dar, Dialektik zu ,,verweltlichen*.!?

Doch Sartre sitzt zwischen allen Stithlen: Wer das empirische
Moment des Hegelschen Satzes, das Wirkliche sei verniinftig, von
seinem idealistischen Gehalt, das Verniinftige sei wirklich, trennt,
verliert zugleich die Legitimationsgrundlage fiirs Normative. Bei
Hegel verbinden sich Empirisches und Normatives nur, weil sie als
Geistphilosophie zusammengedacht werden koénnen: Wirklichkeit
ist niemals (nur) factum brutum. Ohne den ,,Geist“ fehlt das Krite-
rium zur Unterscheidung zwischen ‘wahrer’ und ‘falscher’ Wirk-
lichkeit, zwischen einem ‘blo3 Historischen’ und der ‘Be-
griindung’, dem in die Geschichte entduflerten Begriff. Der Zirkel
einer zugleich vorausgesetzten und sich doch erst in der Ent-
wicklung realisierenden Dialektik 146t sich auf dem Boden der
Geistphilosophie denken - auf dem Boden der Endlichkeit wird er

116 Daher lehnt Sartre eine Naturdialektik ab (s. KddV 27ff) und identifiziert die
,,dialektische Vernunft“ mit ihrer Intelligibilitat.

117 Hartmann spricht von einer ,Realsetzung des Sinngesetzes und der ... Dialek-
tik“ (Hartmann 1983b: 51).

106

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einem unaufl6sbaren Paradox. Nicht umsonst ,,vermifit man ei-
ne ... Argumentation fiir die Allgemeingiiltigkeit und Verbindlich-
keit des Grundes der dialektischen Vernunft qua Grund und nicht
qua seiend“!'® - Sartre wird sie nicht geben konnen, da er den
Grund vom Faktischen nicht trennen kann, das Transzendentale
nicht vom Empirischen.

Die Zwitterstellung, die diese Theorie einnimmt und sie - gegen
allen Anschein - auf halbem Wege zu Foucault zeigt, spiegelt sich
deutlich in den Stellungnahmen der Sekundérliteratur. Dort heif3t
esz. B.:

»Sartre mochte mit seiner Begriindung der dialektischen Vernunft auch

die historische Relativitdt beriicksichtigen und geht so weit, die Dialektik
fir ein historische Wahrheit zu erklaren.

Und es heiflit weiter: ,,Das Werk als Theorie hilt sich allerdings
nicht an diese Selbstrelativierung.*!!°

Die vorangegangenen Uberlegungen fiihrten von der Frage nach
der Bedeutung der Phdnomenologie im Werk Sartres zur Be-
schreibung seines Konzepts einer dialektischen Vernunft unter den
Bedingungen der Endlichkeit. Es zeigte sich, dafl die Phdnome-
nologie in Das Sein und das Nichts die andere Seite einer Ontolo-
gie bildet und daf} das Verhéltnis beider Disziplinen - in ihrer be-
sonderen Akzentuierung durch Sartre - der Figur eines ,,Doppels®
gleicht. Indem er von der Phdnomenologie zu einer Ontologie

118 Hartmann 1983b: 61. - Der Aspekt der ,,Vermischung® von Ebenen und der
,,Verendlichung® tritt vor allem als Geltungsproblem auf. Hartmann beschreibt
dieses Changieren sehr pointiert (v. a. 1983b: 57-61) scheint aber der Auffassung
zu sein, daB es sich auflosen lieBe, wenn Sartre nur eine wirklich transzendental-
logische Theorie entwickeln wiirde. Mir geht es darum zu zeigen, warum Sartre
eine solche Theorieform nicht entwickeln kann. - Zur Begriindung von Geltung
s. a. Seel 1971: 181-202.

119 Hartmann 1983b: 61. - Eine andere Interpretation legt Vogt in seiner Studie
Sartres Wieder-Holung vor: Er macht die Ubereinstimmungen Sartres und
Foucaults hinsichtlich ihres Nominalismus und der historischen Relativierung von
Wissen und Wahrheit stark und parallelisiert die Kritik der dialektischen Vernunft
mit Foucaults Machtanalytik (s. Vogt 1995: 153ff, 191ff). Eine solche ‘glatte’ Pa-
rallele nivelliert allerdings genau die oben dargestelite Ambivalenz, die Sartres
Konstruktion ausmacht, und sie ignoriert den fundamentalen Begriindungsan-
spruch seiner Theorie, der ihn auf grundsatzliche Weise von Foucault unterschei-
det.

107

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ibergeht, ohne die bewuBtseinsphilosophischen Pramissen der
Phidnomenologie aufzugeben, changiert Sartre zwischen transzen-
dentalphilosophischen und real-ontologischen Pramissen, die sich
kaum vermitteln lassen. Eine Doppelung vollzieht sich auch inner-
halb der Disziplinen selbst: So findet im ontologischen Ansatz ei-
ne Vermengung von Sein und Seiendem statt, die in der Formel
der Identitdt von Existenz und Essenz programmatisch festge-
schrieben ist. Diese Formel weist iiber die bloBe Definition
menschlicher Existenz hinaus und gewinnt methodischen Charak-
ter fir Seinsaussagen generell. Im Rahmen phdnomenologischer
Beschreibung schieben sich faktischer Erfahrungsinhalt und zu-
grundeliegende Struktur dergestalt iibereinander, dal das eine
auch fiir das andere genommen werden kann und muB; konkrete
Begriffe erhalten die Bedeutung allgemeiner Strukturprinzipien,
wie etwa ,,Unaufrichtigkeit” und ,,Knappheit‘.

Die methodischen Probleme der Phdnomenbeschreibung spie-
geln sich in Sartres Version der Dialektik und werden hier theore-
tisch reflektiert. So gilt noch einmal, dal Foucaults Analyse des
modernen Denkens bei Sartre explizit und als positive Theorie
vorgetragen ist. Sartres Modifikation der Phanomenologie treibt
die in ihr angelegten Motive weiter fort; die ,,Mundanisierung® des
BewuBtseins, die empirische Auslegung von Ontologie, die Re-
duktion der Dialektik auf menschliche Praxis, entsprechen jener
von Foucault beschriebenen ,Verlagerung der transzendentalen
Frage®, derzufolge es im modernen Denken ,nicht mehr um die
Wabhrheit, sondern um das Sein“ geht (OD 390). Und auch die
Struktur von Sartres Theorie entspricht der Struktur der Doppel:
Die Identifizierung von Unterschiedenem konstituiert ein
,,Gleiches®, in dem eine unsichtbare Differenz weiterlebt. Phino-
menologie und Ontologie, Sein des BewuBtseins und Seinsbewul3t-
sein, Existenz und Essenz, Denken und Sein werden so zu
,,Doublen, unterschieden und ununterscheidbar zugleich.

108

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Exkurs: Foucaults ‘Wende’

3.1. Das Ausgangsfeld: Existenz. Die Einleitung zu ,, Le réve et
I’éxistence "

Bei aller Polemik gegen das ,,moderme Denken“: Foucaults eigene
‘Vergangenheit’ ist durchaus phanomenologisch, bzw. anthropo-
logisch geprigt. Wenn Foucault zunidchst dieser Tradition ver-
pflichtet ist und erst spéter eine Kritik wie in der Ordnung der
Dinge ausarbeitet, miilten in der sukzessiven Verschiebung seiner
theoretischen Uberzeugung auch Griinde fiir die Wendung gegen
die ,,Phdnomenologie”! zu finden sein, die Entwicklung seiner
Methode miifite sich als eine ‘implizite Phinomenologiekritik’ le-
sen lassen. Im folgenden werde ich einige frithe Texte Foucaults
untersuchen, um aus ihrer chronologischen Entwicklung heraus zu
verstehen, worin die ‘Wandlung’ seines Denkens besteht und war-
um er sie vornimmt. Da es mir darum geht, die Spezifik und Ver-
inderung dieses Denkens in der Bewegung der Texte selbst aufzu-
suchen, werde ich mich in den nichsten Kapiteln weitgehend auf
eine textimmanente Interpretation beschrdnken. Die Ergebnisse
werden an spiterer Stelle noch einmal aufgegriffen und auf ihre
Konsequenzen hin befragt.?

Seinen ersten veroffentlichten Text von 1954, ein Vorwort zur
Ubersetzung von Ludwig Binswangers Traum und Existenz}?

! Der Terminus ,,Phanomenologie* wird im folgenden nicht streng zur Bezeich-
nung einer einzelnen Disziplin verwandt, sondern steht, wie bei Foucault, auch fiir
ein anthropologisches und existentiales Denken.

2 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.

3 Ludwig Binswanger, Le réve et ['existence, Préface par Foucault (RE), 1954. Das
Vorwort und die Ubersetzung entstanden vermutlich um 1952 (s. Eribon 1991:
64).

109

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schreibt Foucault in der Art einer existenzphilosophischen Ab-
handlung. Das Vorwort hat wenig mit dem Aufsatz Binswangers
selbst zu tun; vor allem was den Umfang angeht, steht die 128
Seiten starke Einleitung in keinem Verhiltnis zu dem Text Bins-
wangers, der in seiner deutschen Fassung gerade 24 Seiten umfaft.
Foucault iibernimmt zwar einige Motive, kehrt jedoch die Intenti-
on Binswangers in nicht unbetrdchtlichem Mafle um, indem er den
Traumzustand erheblich positiver bewertet und das Thema
,Traum“ mit dem der Imagination verbindet. Die Analyse des
Traumes soll der entscheidende Weg zur Enthiillung fundamenta-
ler Existenzbedeutungen sein.# Den Traum selbst begreift Foucault
als eine ,,spezifische Form der imagindren Erfahrung“ (RE *43)
und dariiber hinaus als den Ursprung der Einbildungskraft.’

Es geht in diesem Vorwort um eine ,,Phdnomenologie des
Traums“ (RE 32), eine ,,Anthropologie der Imagination“ (RE 16)
und letztlich um die ,,ontologischen Bedingungen der Existenz‘
(RE 13). Wichtiger als die inhaltlichen Aussagen und Argumente
des Textes - die immer darauf hinauslaufen, den Traum als eine
gegeniiber dem Wachbewuftsein privilegierte Weise der Erfah-
rung darzustellen - sind seine Intention, seine Terminologie und
sein Argumentationsweise.

Foucault schlieit sich, inspiriert von Heideggers Unternehmen
einer ,,Daseinsanalyse®, der ‘Frage nach dem Menschen’ an und
will offensichtlich den Traum als ein Existential nachweisen.
Manche Motive, die Geringschitzung des wachen Bewuftseins
z. B., oder das Interesse fiir den Traum als kreativer Kraft, werden
verwandelt in spéteren Texten, vor allem in den Schriften zur Lite-
ratur, wieder erscheinen.® Doch von den existenzphilosophischen
Termini und Denkmustern, die das Vorwort zu Le réve et
[’existence dominieren, riickt Foucault spater deutlich ab und wird

4 Vgl. RE 86.

5 Vgl. RE 124, 106.

6 Am meisten gleicht Foucaults Aufsatz iiber Bataille, Vorrede zur Uberschrei-
tung, dem Vorwort zu Le réve et l'existence. Die dort bezeichnete ,,Uberschrei-
tung* als ekstatische Erfahrung der Grenze, scheint - nur in gesteigerter Form - ei-
ne dhnliche Rolle zu spielen, wie hier der Traum, der ja auch als ,, Transzendenz*
und als Grenzerfahrung bezeichnet ist. Die Uberschreitung ist eine Erfahrung der
Endlichkeit und wird ebenfalls mit dem Tod in Verbindung gebracht (s. Foucault
Vorrede zur Uberschreitung: 41).

110

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie nie wieder in dieser Weise fiir sich in Anspruch nehmen. Im
Vorwort zu Binswangers Traumbuch ist von ,radikaler Freiheit®,
Hurspriinglicher Verantwortlichkeit“ und von ,,Entfremdung® die
Rede,” es gibt ,authentische” und ,inauthentische” Weisen der
Existenz.® Foucault iibernimmt das existenzphilosophische Motiv
eines sich auf die Welt hin entwerfenden Daseins® und die Beto-
nung der Zukunft vor allen anderen Zeitformen; Traum und Ima-
gination gewinnen ihre existentielle Bedeutung v. a. daraus, daB
sie das Schicksal, d. h. die Zukunft ankiindigen.'° Parallel zu Hei-
deggers ,,Sein zum Tode* entwickelt er eine Art Traum zum Tode:
,,Der Traum ... geht auf Existenz [il va a I’existence] und dort, in vollem
Licht, sieht er den Tod als das Schicksal der Freiheit.“ (RE 71) - ,,Der To-
destraum erscheint als das Fundamentalste, was die Existenz {iber sich

selbst erfahren kann ...“ - ,.... der Tod ist der absolute Sinn [le sens absolu]
des Traumes.” (RE 73, 74)

Die Reihe der Parallelen lieBe sich weiter fortfiihren. Auch im
Pathos des Stils und der Art der Phanomenbeschreibungen folgt
Foucault Vorbildern der Existenzphilosophie. Niemals mehr wird
er, wie hier, eine Situation in der Ich-Form beschreiben, um deren
Bedeutungsgehalt zu enthiillen. Diese Form ist typisch fiir die
Schriften Sartres, und Foucault 148t sich in seinem Text darauf ein,
eine von Sartre begonnene Beschreibung in demselben assoziati-
ven Stil fortzufiihren.!! Das Vorwort zu Le réve et [’existence ist
meines Wissens der einzige Text Foucaults, in dem er Sartre zitiert
und sich inhaltlich auf ihn bezieht.

7 liberté radicale® (RE 64; s. a. 66, 69, 103); - ,.I'expérience onirique ... se con-
stitue comme responsabilité radicale dans le monde*“ (RE 65f; s. a. 64);- Foucault
stellt die urspriingliche Bewegung der Existenz und der Freiheit unter die Alterna-
tive ,,accomplissement” oder ,aliénation (RE 70; s. a. 103) und behauptet, das
Imaginire laufe Gefahr, sich im Bild zu ,.entfremden” (RE 124;s. a. 121).

8 Vgl. RE 102. Der Tod kann eine authentische oder inauthentische Form haben
(RE 72), es gibt eine ,historicité authentique* (RE 88); eine ,temporalité authen-
tique” (RE 100) oder eine inauthentische Verzeitlichung (RE 102) und eine au-
thentische Einbildungskraft (RE 122, 123, 123, 125).

9 Vgl. RE 63; ,,mouvement d'une liberté qui se fait monde* (RE 111).

10 Vgl. RE 82; ,le réve, c’est déja cet avenir se faisant, le premier moment de la
liberté se libérant” (RE 83;s. a. 67, 110, 111).

Il RE 107ff. Es handelt sich um ein Beispiel aus L'Imaginaire, das Sich-
Vorstellen des abwesenden Pierre.

111

16.01.2026, 10:02:12. [


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit der Tradition, in die sich Foucault hier einschreibt, iibernimmt
er auch ihre Problemstellungen und eine bestimmte Weise des Be-
griindens und Argumentierens. So folgt seine Abhandlung der In-
tention, Dualismen zu vermitteln. Foucault sucht den guten Mit-
telweg zwischen einer ,,objektivistischen” (psychoanalytischen)
und einer ,,subjektivistischen* (phanomenologischen) Traumtheo-
rie, er reflektiert das Verhéltnis von traumendem Subjekt und Welt
und scheint an einigen Stellen in das unlosbare Schwanken zwi-
schen Immanenz (Konstitution einer Welt durch das traumende
Subjekt) und Transzendenz zu verfallen, gerade weil er den Traum
jenseits dieses Dualismus verorten will.'? Neben diesem
‘Vermittlungsgestus’ 148t sich auch das Motiv der ‘Enthiillung’ in
dieser frithen Schrift ausmachen: Foucault scheint der Auffassung
zu sein, dafl Phanomenbeschreibungen und ihre Interpretation be-
stimmte wahre Einsichten zutage fordern und eine seiende, zu-
grundeliegende Struktur der Existenz offenlegen. Der Traum ist
,revelateur du monde®, er ,enthiillt“ (il dévoile) die Ambiguitit
der Welt und die Bewegung der Freiheit;!? die Analyse des Trau-
mes ist ,,entscheidend, um die Existenzbedeutungen ans Licht zu
bringen [mettre a jour]“ (RE 86).

In den typischen Konstruktionen wie: ,,Der Traum ist nicht eine
Abwandlung [modulation] der Einbildungskraft, er ist ihre erste
Bedingung der Moglichkeit* (RE 106) wird auch die Suche nach
dem Grundlegendem imitiert: Der Traum gilt fiir Foucault als
,Ursprung® und ,,Wahrheit* der Einbildungskraft (RE, 124), er ist
ein privilegierter Zugang zur menschlichen Existenz, es ist der
‘eigentliche’, der ,urspriingliche Sinn der Realitdt”, der sich in
seinen Gefilden enthiillt.!4

Eine auf Urspriingliches gerichtete Fragestellung fiihrt notwen-
dig zu einer Stufung der Kategorien, zu ihrer ‘Hierarchisierung’.
So steht die ,,dimension verticale* iiber den anderen Dimensionen
der Existenz,'s bestimmte Verhaltensweisen sind ,,authentischer
als andere, die Einbildungskraft ist ,,reiner”, unmittelbarer als das

12 RE 64.

13 RE 58, 63, 64, 67 etc.

14 Vgl. RE 114.

15 RE 99. Sie ist ,,plus fondamentale“, ,plus originaire®.

112

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bild'é etc. - Unwillkiirlich erinnern solche Formulierungen an
Heideggers Setzung, das Dasein sei der privilegierte Zugang zum
Sein. Der Traum ist bei Foucault ein privilegierter Zugang zur
Existenz. Aber warum? Warum dringt der Traum tiefer, warum ist
er wahrer als der Schlaf und das WachbewuBtsein, warum ist der
Tod wichtiger als das Leben, die Existenz mehr als das Bewuf3t-
sein? Foucault sagt uns, daf3 der

,,Traum sich an diesem entscheidenden Moment [moment ultime] situiert,

wo die Existenz noch ihre Welt ist, aber sofort dariiber hinaus, seit dem
Morgengrauen des Wachens, ist sie es nicht mehr®. (RE *86)

Weil der Traum eine Grenzerfahrung ist, eine Trennlinie zwischen
Innen und AuBen, bringt seine Analyse die Bedeutungen der Exi-
stenz zum Vorschein. Doch ist das eine Begriindung? Die Erléute-
rungen der anderen Hierarchisierungen sind nicht unbedingt trag-
fahiger: Weil der Traum auf die Existenz und auf den Tod zugeht,
wird er emphatischer behandelt als der Schlaf, der zum Leben ab-
steigt. ,,Wenn im Schlaf das Bewufitsein einschlift, so erwacht im
Traum die Existenz“ (RE *70). Weil sich im Traum die urspriing-
liche Konstitution der Welt vollzieht und das WachbewuBtsein nur
den ,authentischen Lauf der Imagination“ wieder einzuholen
sucht, hat der Traum Vorrang vor dem Wachsein.!?

Immer enden die Ableitungen eines Fundierungs- oder Enthiil-
lungssprechens in einfachen Aussagesitzen, die wie letzte unhin-
tergehbare Evidenzen behandelt werden. Das ‘ Wahrheitskriterium’
solcher Behauptungen, die auch andere hitten sein konnen, bleibt
offen.

Wie oben schon am Beispiel von Sartres Phianomenbeschrei-
bungen dargelegt, neigt ein ‘existentiales’ Argumentieren, bzw.
eine ‘phdnomenologische Hermeneutik’ dazu, Konkretes und
Strukturelles ineinander iibergehen zu lassen, so daB Termini wie
Angst, Freiheit, Tod, Traum und Grenze zu Philosophemen mit
fundamentalem Erkldrungsanspruch werden. Foucault wird sich
auf dem Weg, den ich im folgenden nachzeichne, von dieser Art
der ,,Ontologisierung des Ontischen* distanzieren. Er wird den
Habitus von Grundlegung, Enthiillung, Hierarchisierung und Un-

16 RE 117fF.
17 Vgl. RE 122f

113

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hintergehbarkeit in seinen spdteren Schriften nicht unbedingt auf-
geben, aber er wird ihn anders einsetzen.

Zuletzt noch ein Blick auf das Verhiltnis von Phénomenologie,
Anthropologie und Ontologie; wie ist es bei Foucault bestimmt?
Gleich zu Beginn seines Textes ist von einer ,inflexion de la
phénoménologie vers I’anthropologie” die Rede (RE 10), spiter
dann von einer ,,passage de I’anthropologie a I’ontologie“ (RE
105), bzw. einer ,,passage d’une analyse anthropologique du réve a
une analytique ontologique de I’imagination” (RE 124).
Phianomenologie, Anthropologie und Ontologie scheinen einen
methodischen Dreischritt darzustellen, ohne daf} allerdings diese
grofen Begriffe eindeutig bestimmt wéren. Es fallt nur auf, dafl
Anthropologie, wie auch spiter in der Introduction a [’anthro-
pologie de Kant, als Mittleres erscheint. Und nicht nur ihre Mittel-
stellung, auch ihr Mischcharakter ist schon gedacht: Anthropolo-
gie wird eingefiihrt als ,,weder Philosophie, noch Psychologie®,
»weder ... Wissenschaft, noch ... Spekulation®, und genau dies
macht hier ihre Wahrheit aus:
,»Es schien uns der Miihe wert, fiir einen Moment den Weg dieser Uberle-
gung zu verfolgen und mit ihrer Hilfe herauszufinden, ob die Realitit des
Menschen nicht einzig auBerhalb einer Trennung zwischen dem Psycho-
logischen und dem Philosophischen zugénglich ist; ob der Mensch in sei-

nen Existenzformen nicht der einzige Weg ist, um zum Menschen zu
kommen [de parvenir & I’homme].“ (RE *12)

Das ,,mixte impur* der Anthropologie wird hier schon gesehen, es
ist nur anders gewertet als in den spéteren Schriften. Ein wenig
deutet sich die Wendung in Foucaults Denken schon an, denn er
sagt, er wolle nur ,fiir einen Moment“ diesem anthropologischen
Weg folgen.

In vielen Passagen des Textes fillt auf, dafl die Behauptungen
Foucaults, im Vergleich mit den spiteren Schriften dhnlich blei-
ben, daB sich ihre Bedeutung aber dndert.'® So weist er zu Beginn
auf eines seiner Projekte hin:

18 Pierre Macherey hat #hnliches zu den beiden Fassungen von Maladie mentale
festgestellt; aus der ersten Fassung unverédndert iibernommene Textpassagen und
Termini haben in der zweiten nicht mehr unbedingt denselben Status (s. Mache-

114

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~Eine weitere Veroffentlichung wird sich bemiihen, die existentielle
Analyse in der Entwicklung der zeitgendssischen Reflexion iiber den
Menschen zu verorten, dort werden wir, indem wir der Wendung
[inflexion] der Phdanomenologie zur Anthropologie folgen, versuchen zu
zeigen, welche Grundlagen [fondement] fiir die konkrete Reflexion iiber
den Menschen vorgeschlagen worden sind.“ (RE *9)

Das wird sich in der Ordnung der Dinge auf gleiche Weise erfiil-
len, wie Foucault es ankiindigt und doch auf andere Weise, als er
es hier gemeint hat.

3.2. Der Ubergang: Wissenschaft. ,, Maladie mentale“

Liest man das Vorwort zu Le réve et [’existence, so liegt der Ver-
dacht nahe, daB sich die Schirfe von Foucaults nachfolgender Po-
lemik gegen die ,,Anthropologie* auch daraus erklart, daf3 er die
kritisierte Auffassung selbst einmal vertreten hat. Es kann hier in-
des nicht darum gehen, Foucaults ‘Jugendsiinden’ vorzufiihren,
sondern darum, aus den frithen Schriften Motive fiir die Abkehr
von einer phanomenologischen Methode zu erschlielen.

Die erste Fragestellung Foucaults war keine ‘genuin philosophi-
sche’, sondern die nach der Moglichkeit einer Psychologie als
Wissenschaft. Davon zeugen vor allem die kleinen Aufsitze aus
den 50er Jahren, La psychologie de 1850 a 1950, ein Text in Les
chercheurs s'interrogent?® und die Einleitung zu Maladie mentale
et personnalité: Immer sucht Foucault die Psychologie in ihrem
Verhiltnis zu anderen Wissenschaften zu bestimmen, u. a. mit dem
Anliegen, ihre ,strenge Wissenschaftlichkeit zu befordern.?!

rey, Aux sources de ['histoire de la folie: une rectification et ses limites, 1986:
761, 757).

19 Foucault, La psychologie de 1850 a 1950, 1957: 591 - 606.

20 Foucault, in: Les chercheurs s'interrogent: un psychologue, 1957: 173 - 201.

21 .. un bilan rapide est nécessaire ... pour montrer de quels postulats la médecine
mentale doit se libérer pour devenir rigoureusement scientifique* (Foucault, Ma-
ladie mentale et personnalité (MM1), 1954: 2). In der zweiten Fassung von Mala-
die mentale duBert sich Foucault schon vorsichtiger und spricht von ,rigueur nou-
velle* der médecine mentale (Foucault, Maladie mentale et psychologie (MM2),
1966: 2). -In deutscher Ubersetzung liegt nur die zweite Fassung unter dem Titel

115

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bekanntlich liegen von Maladie mentale zwei auch im Titel
unterschiedliche Fassungen vor; Maladie mentale et personnalité
von 1954 wird 1962 unter dem Titel Maladie mentale et psycholo-
gie wieder abgedruckt.?? Wahrend Foucault die Einleitung und den
ersten Teil des Textes mit einigen geringfligigen, aber signifikan-
ten Verdnderungen iibernimmt, ist der zweite Teil vollstindig aus-
gewechselt. Statt der Ausfilhrungen zu ,Le sens historique de
’aliénation findet sich unter dem Titel ,,Folie et culture” eine
knappe Zusammenfassung der Thesen aus der 1961 bereits er-
schienenen Histoire de la folie (bzw. 1. Auflage: Folie et dérai-
son).

,Offiziell* fragen beide Texte nach den ,,Wurzeln“ der Psycho-
pathologie, nach ihrem Zusammenhang mit der organischen Pa-
thologie, und ihr Ziel ist es, ganz im Rahmen der oben erwihnten
Frage nach der Psychologie als Wissenschaft, die Eigenstdndigkeit
der Psychopathologie zu erweisen.?

In Maladie mentale 1 legt Foucault dar, daf keine der von ihm
sukzessive vorgestellten ,,psychologischen Dimensionen eine be-
friedigende Erklarung fiir die Geisteskrankheit liefert, sie erldutern
nur deren Aspekte.2* So wird nach tieferen Ursachen und Griinden
gefragt: Die bloBen ,Erscheinungsformen® der Krankheit sind
Foucault zu wenig, es miissen die ,,Bedingungen ihres Erschei-
nens* (conditions d’apparition) und ihre ,,Wurzeln* erkannt wer-
den,?s er forscht den ,origines réelles nach und der ,réalité” der
Maladie mentale 2

Solcher Rekurs auf Ursachenfragen 1dt vermuten, dafl neben
der ,,offiziellen” Problemstellung von Maladie mentale untergriin-
dig eine ganz andere Frage virulent ist, namlich: Warum heilt die
Psychologie keine Krankheit, warum erkldrt sie die Krankheit
nicht einmal? Es muB} diese Frage sein, die Foucault bewegt, denn
genau auf sie geben die beiden Texte eine Antwort.

Psychologie und Geisteskrankheit (PG), 1968, vor. Der Einfachheit halber werde
ich die beiden Fassungen als ,,Maladie mentale 1 und 2* bezeichnen.

22 Zum detaillierten Vergleich beider Fassungen vgl. Macherey 1986.

B Vgl. PG 21; MM1/2: 12,

24 Vgl. MML: 89.

25 MM1/2: 71.

26 MM 91.

116

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die implizite Frage nach dem Grund der Unféhigkeit der Psy-
chologie, ihren eigenen Gegenstand zu erkldren, entwickelt sich
als solche genau zwischen den beiden Fassungen von Maladie
mentale,?” sie wird in der Verschiebung von der ersten zur zweiten
Fassung eine andere Losung und damit auch eine andere Bedeu-
tung erhalten. Hier, zwischen Maladie mentale 1 und 2, ist ein
‘Bruch’, bzw. eine ‘Wendung’ in der Theorieentwicklung Fou-
caults festzustellen.2®

Worin besteht nun die Verschiebung? Foucault 14t viele Teile
seiner Schrift unverdndert, erstaunlicherweise auch viele, die ihm
‘existentialistisch’ ausgelegt werden konnten.?® Nicht umsonst hat
Foucault daher spiter auch die weitere Verdffentlichung der ver-
anderten, zweiten Version untersagt.

Doch in Maladie mentale et psychologie wird plotzlich die Su-
che nach einer ,,wahren Grundlage [fondement] der psychologi-
schen Regressionen vorsichtiger behandelt,’® der ,fait pathologi-
que® wird zur ,déviation pathologique* (MM1/2: 71), von einer
beildufig in Maladie mentale | erwéhnten ,réalité de la maladie
ist keine Rede mehr und der Untersuchungsgegenstand wechselt
von den ,,conditions réels de la maladie“ zur ,,psychopathologie
comme fait de civilisation (MM1/2: 17).

27 Genauer miiBte man sagen: zwischen der ersten und dem zweiten Teil der
zweiten Fassung. - Maladie mentale et psychologie wirkt insgesamt inkohirent,
denn Foucault iibernimmt mit dem ersten Teil von Maladie mentale et personna-
lité auch eine recht affirmative Beschreibung psychologischer Forschungsmetho-
den, die dann nicht mehr recht zum zweiten, erneuerten Teil pafBt.

28 Natiirlich ergibt sich der Eindruck einer ‘Wende’ auch retrospektiv aus der
Sicht der spateren Schriften Foucaults. Hielte man nur die beiden vorliegenden
Fassungen von Maladie mentale nebeneinander, wire eine Verschiebung zwar zu
bemerken, ich bezweifle jedoch, daB man ihre Bedeutung als ,renversement de
perspective“ (Macherey 1986: 773) klar bestimmen konnte.

29 Mit der Anderung des Textes schien es ihm zunichst hauptsachlich darum zu
gehen, marxistische Ankldnge der ersten Fassung auszumerzen. Eine Abgrenzung
von ‘phidnomenologischer’ Methode und existentieller Anthropologie ist hier noch
nicht polemisch und nur in einzelnen Passagen zu erahnen.

30 Le fondement véritable des régressions psychologiques ... (MMI: 86), wird in
der zweiten Fassung zu ,,L 'horizon historique des régressions psychologiques ...“
(MM2: 97). - Ahnlich ist der folgende Satz: ,,Ce qui se trouve au fondement de ces
formes pathologiques* (MMI1: 85) vorsichtig reformuliert zu ,,Ce qui sert de pay-
sage a ces formes pathologiques® (MM2: 96) (Hervorhebungen A.R.).

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Exemplarisch kann der Bruch an folgender Textstelle aufge-
zeigt werden, die ich hier, um des besseren Vergleichs willen, im
Original zitiere:

,»Certes, on peut situer la Maladie mentale par rapport a I’ evolution hu-
maine, par rapport a I’histoire psychologique et individuelle, par rapport
aux formes d’existence. Mais on ne doit pas confondre ces divers aspects
de la maladie avec ses origines réelles, si on ne veut pas avoir recours a
des explications mythiques ...“ (MM1: 89, Hervorhebung A.R.)

In Maladie mentale 2 heif3t es:

»Mais on ne doit pas faire de ces divers aspects de la maladie des formes
ontologiques, si on ne veut pas avoir recours a des explications mythiques
L (MM2:101)

Die ,,origines réelles nach denen Foucault in Maladie mentale |
forscht, sind hier der gegnerischen Position als ,,formes ontologi-
ques* zugesprochen. Foucault selbst hilt sich, was die Rede von
(real verstandenen) Urspriingen angeht, bedeckt. Die Fortsetzung
des Zitates lautet:

»-- En réalité, c’est dans I’histoire seulement, qu’on peut découvrir le seul
a priori concret, ou la Maladie mentale prend ... ses figures nécessaires.
(MM2: 101)

Nicht zufillig sind die Formulierungen hier vorsichtig und aus-
weichend. Der Rekurs auf die grundlegende historische Dimension
der Geisteskrankheit ist auch in Maladie mentale I angelegt, die
Rede von ,,conditions de possibilité¢* (MM1) nimmt das ,,a priori
concret“ (MM2) vorweg. Doch ,histoire* heifit dort noch etwas
ganz anderes:

»En réalité, c’est dans I’histoire seulement que I’on peut découvrir les
conditions de possibilité des structures psychologiques;... on peut admett-
re que la maladie comporte ... des aspects régressifs, parce que notre
société ne sait plus se reconnaitre dans son propre passé, des aspects
d’ambivalence conflictuelle, parce qu’elle ne peut pas se reconnaitre dans
son présent; qu’elle comporte ... I’éclosion de mondes pathologiques, par-
ce qu’elle ne peut pas encore reconnaitre le sens ... de son avenir.”“ (MMI1:
90)

118

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaft ist in Maladie mentale I anthropomorph als Subjekt
vorgestellt, Geschichte als Dimensionen der Zeitlichkeit’! und
Krankheit als ein entfremdetes Verhiltnis der Gesellschaft zu ihrer
Geschichte. Ein - wie auch immer geartetes - ‘Subjekt’ zu den drei
Zeitdimensionen in Beziehung zu setzen und daraus Modi der
‘Zustandlichkeit’ dieses Subjekts abzuleiten, ist ein typisch exi-
stentialphilosophisches Vorgehen, das Foucault im folgenden ganz
fallenlassen wird. Die ,histoire iibernimmt in Maladie mentale 2
eine andere Funktion, sie steht nicht mehr nur fiir die konkrete
Zeitlichkeit, sie wird zur prinzipiellen Grundlage und zum Signum
einer neuen Perspektive. Deutlich zeigt sich dies an den unter-
schiedlichen Titeln zum Kapitel 5: aus ,le sens historique de
I’aliénation”, wird ,la constitution historique de la Maladie men-
tale.

Der Kern der Wandlung zwischen Maladie mentale 1 zu 2 liegt
in einer Art ‘Entsubstantialisierung’ der Geisteskrankheit. Nicht
nur, da3 Foucault Vokabeln wie ,fait“ oder ,,réel vermeidet, die
eigentliche Pointe seiner Aussagen liegt darin, da3 er, mit dem ra-
dikalisierten Verstidndnis von ,historisch®, die Geisteskrankheit als
konsistentes und beharrliches Faktum bestreitet: Es gibt zwar
~keine Kultur ... die ... unempfindlich wire gegen bestimmte Phianomene,
denen gegeniiber die Gesellschaft eine besondere Haltung einnimmt ...
[aber, A.R.] Hiiten wir uns zu sagen, dies sei das erste dunkle und diffuse

BewuBtsein dessen, was unser wissenschaftlicher Verstand als Geistes-
krankheit erkennen wird.” (PG 116f)32

Wie spdter vom ,,Menschen in der Ordnung der Dinge so heif3it es
hier vom Wahnsinn, er sei ,,viel historischer, als man gewohnlich
annimmt, aber auch viel jinger* (PG 107). Die konsequente Er-
nennung der Geschichte zum Apriori und das Fallenlassen eines
realistischen Standpunkts sind ein und dieselbe Bewegung. Zu
Recht schreibt Pierre Macherey:

31 Das entspricht den existenzphilosophischen Paradigmen: Bei Sartre z. B. ist es
kaum moglich, eine Unterscheidung von Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit aus-
zumachen, da Geschichte immer aus der Verzeitlichung der Subjekte hergeleitet,
bzw. mit dieser identisch gesetzt wird. Mit diesem eng an die ,temporalisation‘
gebundenen Geschichtsbegriff arbeitet auch der frithe Foucault (s. z. B. RE 103).
32 vel. PG 99

119

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Das Problem der historischen Konstitution der Geisteskrankheit stellen
heif}t also, es abzulehnen, hinter dieser eine objektive Basis zu suchen, de-
ren Manifestation sie wire.“33

Maladie mentale 2 befindet sich also nicht mehr unter der
»Voraussetzung einer realistischen Epistemologie“.3* Foucaults
Position ist schwer einzuordnen und - wie wir spiter sehen werden
- nicht ganz eindeutig, doch sie gibt sich radikaler als eine blof
‘kulturalistische’ Auffassung: Was das Mittelalter ,,Besessenheit
nannte ist nicht nur eine andere Interpretation dessen, was wir
heute als Geisteskrankheit bezeichnen, es ist substantiell etwas an-
deres - mit der Benennung und der Erfahrung veriandert sich der
Gegenstand der Erfahrung selbst. Die ,,These vom verkannten
Objekt“,’s d. h. von der immer schon existierenden, doch blof3
nicht als solcher erkannten Geisteskrankheit, wire demnach eine
,retrospektive Illusion und ebenso falsch wire die Annahme der
Unabhingigkeit und ,historischen Priexistenz des Objektes‘.3¢

In Maladie mentale 1 war Foucault davon ausgegangen, da3 man
die Fragen nur weit genug treiben miisse, um zu richtigen Erkla-
rungen zu gelangen. Eine Konflikt- und Entfremdungstheorie ist
dort die letzte Antwort auf die Frage nach den Bedingungen der
Geisteskrankheit’” und der Versuch einer ,materialistischen* Er-
kldrung soll zu einer neuen, besseren Konzeption von Psychologie
fiihren.®

Nun hidlt Maladie mentale2 an der Frage nach den
,»Bedingungen des Auftauchens der Krankheit* fest und in gewis-
ser Weise auch an der Uberzeugung, daB gesellschaftliche Ursa-

33 Macherey 1986: *763.

3 A a 0. *761.

35 Visker, Michel Foucault. Genealogie als Kritik, 1991b: 29.

36 Vgl. hierzu die Ausfiihrungen von Visker 1991b: 18ff.

37 vgl. MM1: 92, 102.

38 Die Argumentationsweise von Maladie mentale I unterscheidet sich so konzep-
tionell kaum vom Vorgehen Sartres, Merleau-Pontys oder Husserls, die alle ihre
Theorien ausgehend von einer Psychologiekritik entwickelten. Das Argument ge-
gen die positive Auffassung von Wissenschaft ist immer, daB sie bestimmte Phi-
nomene nicht grundlegend genug erfaBt. Genau diesem Muster folgt Foucault:
,»Les formulations utilisées dans Maladie mentale et personnalité pouvaient suggé-
rer la nécessité d’aller plus loin que ne faisaient les diverses psychologies dans le
sens de la reconstitution d’une réalité humaine* (Macherey 1986: 757).

120

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen, bzw. ,conditions extérieurs“ die Grundlage der Geistes-
krankheit liefern, doch die Vorzeichen haben sich verdndert und
damit auch das Verhdltnis zur Psychologie als Wissenschaft. Die
Annahme ist nun nicht mehr, daB3 die Psychologie ihr Ziel nur ver-
fehlt, weil sie noch keine wirkliche Erklirung fiir die Geistes-
krankheit gefunden hat, sondern daf sie ihren Gegenstand nicht
erklart, weil sie ihn per se nicht erkldren kann:

»Was man mit der ‘Psychologie’ des Wahnsinns entdeckt, ist nur das Er-
gebnis der Vorgidnge, durch die sie eingesetzt wurde.” (PG 112)-
»Niemals wird die Psychologie die Wahrheit iiber den Wahnsinn sagen
konnen, weil im Wahnsinn die Wahrheit der Psychologie beschlossen
liegt. (PG 114)
Die nicht-realistische Auffassung hat tiefgreifende Folgen: Wenn
der ,,Geisteskrankheit“ kein reales, beharrliches Faktum korre-
spondiert, so gibt es auch keine ‘richtige’ Erkldrung fiir sie. Und
wenn sie historisch konstruiert ist, so liegt es nahe zu vermuten,
daf sie das Produkt eben der Wissenschaft ist, die sie erkldren will.
Hier ist der Punkt, an dem Foucault feststellt, dal die Psychologie
Geisteskrankheit weder verstehen noch heilen kann, weil sie sie
selber produziert. Daher kdme ein ‘wirkliches’ Verstehen der Gei-
steskrankheit der Zerstérung der Psychologie gleich,3® denn eine
urspriingliche Komplizenschaft, zu der es kein Auflen gibt, ver-
bindet beide.+

Von dieser Erkenntnis ausgehend ist es nicht mehr méglich,
noch innerhalb der Psychologie zu bleiben. Foucault gibt ein
Wahrheitskonzept auf, dessen ‘ernsthafte’ Fragen sich als naiver
Realismus entpuppen und wechselt die Disziplin: Er will nicht
mehr ermitteln, was die Psychologie sein miiite, um eine strenge
Wissenschaft zu werden, sondern er will ermitteln weshalb sie
keine sein kann;*' er verweigert sich ihren inhaltlichen Vorgaben,
um sie selbst und ihren Gegenstand von einer Metaebene aus zu
betrachten.

39 Bis in ihre Wurzeln hinabgetrieben, wire die Psychologie des Wahnsinns nicht
Bemeisterung der Geisteskrankheit ... sondern Zerstorung der Psychologie selbst
(PG 1LS).

40 Vgl. MM2: 89f. - Visker spricht von einer ,,Ko-Konstitution von Psychologie
und ihrem Objekt (Visker: Foucaults Anfiihrungszeichen. Eine Gegenwissen-
schaft?, 1991a: 306; vgl. auch Visker 1991b: 20).

41 Zu den Ambivalenzen dieses Verfahrens s. Visker 1991b: 30 - 41.

121

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem Verdacht der Komplizenschaft von Psychologie und
Geisteskrankheit liegt der generelle Verdacht, daB das Spiel der
Wissenschaften zwischen Frage und Antwort ein ‘abgekartetes’
Spiel ist: Die Wissenschaften konstituieren sich selbst durch die
Probleme auf die sie angeblich stoBen und ihre Fragen prifigurie-
ren bestimmte Typen von Antworten, bzw. beginnen ein Spiel un-
endlicher Verweisungen.

Das lieBe sich ebenso auf philosophische Disziplinen iibertra-
gen. Die Frage: ‘Warum 16st die BewuBtseinsphilosophie das Au-
Benweltproblem nicht?’ erhielte zur Antwort: ‘weil sie es selber
produziert’. Und sie wird sich so lange am Leben halten, wie sie es
weiter produzieren kann. Es gibt kein AuBenweltproblem ‘an
sich’, sondern es erscheint immer nur in einer bestimmten Frage-
konstellation, die die Unmoglichkeit der endgiiltigen Losung in-
nerhalb dieser Konstellation gleich mitliefert. Gelost wird diese
Art von Problemen nur, indem man die Problemstellung selbst
verlaBt, bzw. verdndert. Hier liegt das eigentliche Motiv fiir
Foucaults Bruch mit dem Stil herkémmlichen philosophischen
Fragens und daher wird seine ,,wichtigste Konversion®, wie De-
leuze sagt, darin bestehen, ,,die Phanomenologie in Epistemologie
[zu, A.R.] verwandeln.42

Foucault kann nicht anders, als mit dem Gegenstandsrealismus
auch eine realistische Theoriekonzeption generell aufzugeben,
d. h. die Annahme, es gebe auf ‘wirkliche’ Fragen ‘wirkliche’
Antworten, bzw. die Annahme, man konne einen Gegenstand
‘wirklich’ erkldren. Dies ist die ganze Konsequenz des Unter-
schieds zwischen einem ,contenu réel* (MMI1) und einem
»contenu historique* (MM2).

42 Deleuze, Foucault, 1987: 153.

122

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Die Abgrenzung: Negativismus

Nun ist die Initialformel fiir Foucaults ‘Wende’ - ,,Niemals wird
die Psychologie die Wahrheit iiber den Wahnsinn sagen konnen,
weil im Wahnsinn die Wahrheit der Psychologie beschlossen
liegt* (PG 114) - in sich ambivalent. Sie kann einerseits so gelesen
werden wie im vorangegangenen Kapitel, daB Psychologie und
Wahnsinn eine systemische Einheit bilden und dafl der Wahnsinn
in dem Sinne die ‘Wahrheit’ der Psychologie umfaft, als er von
ihr selbst hergestellt wird und als dergestalt produzierter die Psy-
chologie in ihrem Wesen ausmacht. Doch bei der Formel konnte
es sich auch um das von Foucault oft verwandte Muster des
,renverser les termes® handeln, d. h. um die einfache Umkehrung
einer Begriindungshierarchie: Die Psychologie ist ein Produkt des
sie grundlegenden (und von ihr unabhiéngigen) Wahnsinns. Fiir
diese Deutung spricht der Duktus Foucaults und auch seine Wort-
wabhl: Es ist von ,,folie“ die Rede und nicht von , Maladie menta-
le““. Die Unterscheidung der beiden Termini tritt erst mit Histoire
de la folie und Maladie mentale 2 auf,® und sie deutet im Sinne
der zweiten Lesart des Satzes an, dafl Foucault doch wieder eine
‘Substanz’ setzt, niamlich die des Wahnsinns, bzw. der eigentli-
chen Erfahrung des Wahnsinns. Sitze wie: ,,Der Okzident hat dem
Wahnsinn erst relativ spat den Status als Geisteskrankheit zuge-
sprochen® (PG 99) legen nahe, dal unter dem Namen der ,,folie
der Gedanke eines bleibenden ,,fait pathologique® wiederkehrt, auf
den Foucault scheinbar doch nicht verzichten kann. Das hiefe
aber, daf} er iiber den Weg einer begrifflichen Trennung von Gei-
steskrankheit und Wahnsinn den eigentlichen Kern seiner ‘Wende’
unterlduft und nur einen Realismus durch einen anderen ersetzt.*
Andere Formulierungen gehen noch weiter und evozieren den
Wahnsinn als kontinuierliche Grundlage historischer Entwicklung:

43 In Maladie mentale 1 ist nur an einer recht unbedeutenden Stelle von , folie* die
Rede (MM1: 86).

44 So spricht Macherey von einem ,realisme d’expérience* (Macherey 1986: 764);
Visker merkt an, daB Foucaults ,,Diskurs ein Spiegelbild des Diskurses der Psy-
chologie zu werden droht” (Visker 1991b: 39); und Derrida weist auf eine voraus-
gesetzte invariante Bedeutung des ,Wahnsinns“ in der Histoire de la folie hin
(Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns, 1976: 68).

123

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»der Mensch ist eine psychologisierbare Gattung erst geworden, seit sein
Verhiltnis zum Wahnsinn eine Psychologie erméglicht hat ... (PG 113).
,Eines Tages miite der Versuch unternommen werden, eine Studie iiber
den Wahnsinn als Gesamtstruktur zu schreiben - {iber den befreiten, aus
der Entfremdung zuriickgeholten ... Wahnsinn.* (PG 116)

Psychologie erscheint als Entfremdung und Verzerrung eines
.wesentlichen ... Verhiltnisses zwischen der Vernunft und der
Unvernunft” bzw. der ,,grofle[n] tragische[n] Begegnung mit dem
Wahnsinn® (PG 115). Aufgrund solcher Aussagen koénnte man da-
von ausgehen, da3 Foucault die ,,These eines persistierenden tragi-
schen Erlebens des Wahnsinns®“ vertritt;** Dreyfus/Rabinow spre-
chen sogar von einem ,,Riickgriff auf die Ontologie* und einem
,,LAnbandeln mit der hermeneutischen Tiefe*.46

Entgegen der Meinung anderer Kommentatoren mochte ich
daran festhalten, daB der Status der ,,folie nicht eindeutig ein sub-
stantieller ist, er bleibt ambivalent.4” Zu behaupten, Foucault habe
in der Histoire de la folie noch gemeint, ,es gibe so ‘etwas’ wie
den reinen Wahnsinn“,*8 scheint mir zu einfach. Natiirlich setzt die
Rede von ,Erfahrungsformen des Wahnsinns“ semantisch ein
Substrat voraus, ein Etwas, wovon die Erfahrungsformen Erfah-
rungsformen sind. Doch im Text sind keine wirklich eindeutigen
Hinweise darauf zu finden, daB3 Foucault den Wahnsinn als ein
solch substantielles Etwas verstanden wissen will. Die Fragen, ‘is¢
der Wahnsinn nun etwas Konstantes, das ,,entfremdet* als Geistes-
krankheit zum Gegenstand der Psychologie wird?’, ‘gibt es den
Wahnsinn (an sich) oder ist er vollstindig konstruiert?’, dréngen
sich auf, werden aber nicht gelost. Es liegt nahe zu vermuten, daf3
ein guter Teil der ‘Wende’ Foucaults darin besteht, solche Fragen
nach der Realitdt von etwas nicht mehr zu beantworten, sondern
sie mit einer Fiille historischer Fakten und struktureller Deu-
tungsmuster zu ersticken.

45 Visker 1991b: 39.

46 Dreyfus/Rabinow 1987: 36.

47 Unter der Frage nach dem Status verstehe ich folgende: Ist der Wahnsinn kon-
stituiert oder konstitutiv? Ist er ein relativer oder absoluter Bezugspunkt?

48 Dreyfus/Rabinow 1987: 28.

124

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch das Konzept der ,,folie” ist nicht nur inhaltlich, sondern auch
systematisch ausschlaggebend fiir eine weitere Verdnderung in
Foucaults Denken: wenn schon nicht der Wahnsinn selbst, so ist
vielleicht das Verhdiltnis von Vernunft und Unvernunft als konti-
nuierliche Struktur gedacht. Der Wahnsinn wird u. a. deshalb phi-
losophisch relevant, weil an ihn das Thema der Vernunftkritik ge-
kniipft ist, der Gedanke des Wahnsinns als des ‘Anderen der Ver-
nunft’. Die Histoire de la folie ist oft nach diesem Schema inter-
pretiert worden. So schreibt z. B. Fink-Eitel:

,Foucault begreift den Wahnsinn als das Andere der Vernunft und diese
wiederum als den ProzeB der Ausgrenzung, der das Andere der Vernunft
zum Schweigen bringt.“4°

Das Vorwort zur Histoire de la folie bestitigt eine solche Inter-
pretation, denn Foucault erwdhnt dort, daB er nach dem
»Augenblick dieser Verschworung® forsche, in dem die Vernunft
sich etablieren konnte, dem ,,Punkt Null der Geschichte des Wahn-
sinns ..., wo er ... noch nicht geteilte Erfahrung der Teilung selbst
ist [expérience non encore partagée du partage lui-méme]“.5° An-
scheinend will Foucault das Verhéltnis von Vernunft und Wahn-
sinn als eine auf Abspaltung und Ausgrenzung beruhende Tren-
nung denken, in der die beiden Seiten sich - zumindest vom Punkt
ihrer Trennung an - in einer Art ‘dialektischer’ Verquickung be-
finden:

,.Die Geschichte des Wahnsinns schreiben, wird also heiflen: eine Struktu-
runtersuchung der historischen Gesamtheit ... zu leisten, die einen Wahn-
sinn gefangenhilt, dessen ungebéndigter Zustand in sich selbst nie wie-
derhergestellt werden kann. Da uns jene unzugingliche, urspriingliche
Reinheit fehlt, mufl die Strukturuntersuchung zu jener Entscheidung zu-
riickgreifen, die Vernunft und Wahnsinn gleichzeitig trennt und verbin-

49 Fink-Eitel 1989: 24. - Vgl. auch Kammler, Michel Foucault, 1986: 25; Welsch,
Vernunft, 1995: 167 - 173; Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne,
1986: 280. Habermas wendet das Muster differenzierter und zu Recht nur mit Ein-
schriankungen auf Foucault an (s. Habermas 1986: 296f).

50 Foucault, Folie et déraison. Histoire de la folie d I'dge classique, 1961: *I; Ul-
rich Koppen iibersetzt diese Stelle mit: ,,noch nicht durch Trennung gespaltene Er-
fahrung” (WG 7). - Die deutsche Ausgabe der Histoire de la folie ist in einigen
Passagen gekiirzt, in anderen verfilschend iibersetzt. - Da die verschiedenen fran-
zosischen Ausgaben im Textkorpus variieren, verwende ich zwei verschiedene
Auflagen: das Vorwort aus Folie et déraison (a. a. O.) und den Haupttext aus Hi-
stoire de la folie a I’dge classique (1976/1990) (zitiert als HF).

125

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

det. Sie muB versuchen, den stindigen Austausch, die dunkle, gemeinsa-
me Wurzel und die urspriingliche Gegeneinanderstellung zu entdecken,
die ebensosehr der Einheit wie der Opposition von Sinn und Irrsinn einen
Sinn verleiht.“ (WG 13)

Erst von jenem (omindsen) Punkt der ,urspriinglichen Entschei-
dung® (WG 12) an, kommt so etwas wie Geschichte in Gang, und
Foucault etabliert - vielleicht nicht ganz absichtlich - eine
‘Dialektik’ auf zwei Ebenen: einerseits die von Vernunft und
Wahnsinn innerhalb der abendlandischen Geschichte, ,jene[r] all-
gemeinen Tatsache, ... daB es in unserer Kultur keine Vernunft oh-
ne Wahnsinn geben kann“ (WG 10), andererseits die zwischen der
,Dialektik der Geschichte und ,,den unbeweglichen Strukturen
der Tragik“ selbst (WG 11), zwischen ,,Geschichte und
»geschichtlicher Abwesenheit, zwischen Orient und Okzident,
,Gemurmel“ und ,Sprache“.s! Der ,ungebdndigte Zustand“
scheint, ebenso wie die tragische Erfahrung des Wahnsinns, immer
untergriindig prasent und stellenweise avanciert er zum geheimen
Ermoglichungsgrund seines Gegenteils:

,.Der Orient ist fiir das Abendland all das, was es selbst nicht ist, obwohl

es im Orient das suchen muf3, was seine urspriingliche Wahrheit darstellt.“
(WG 10) - ,.Die Fiille der Geschichte ist nur in dem leeren und zugleich

5! Foucault operiert hiufig mit den Metaphern von Gemurmel, Schweigen und
Sprache. Mit ihnen 148t sich vielleicht die ‘doppelte Dialektik” zwischen Ursprung
und Folge und innerhalb der Folge selbst demonstrieren: ,,Gemurmel* wire die ur-
spriingliche Leere, (,,verkalkte Wurzel des Sinns“, ,,Abwesenheit vor der Ge-
schichte”, WG 12) von der aus sich am Punkt der Entscheidung Sprache und
Schweigen, Vernunft und Wahnsinn trennen. Dialektik II wire das Verhéltnis von
»Sprache* und ihrem Gegenteil, dem ,,Schweigen®, Dialektik I aber das Verhaltnis
von ,,Gemurmel“ einerseits und der Einheit Sprache/Schweigen andererseits. Die
Vermischung der beiden Ebenen ergibt sich, weil der Begriff ,,Wahnsinn“ sowohl
auf der Position von ,,Gemurmel* als auch auf der des ,,Schweigens* verwendet
wird.

Sprache (Vernunft?)
Gemurmel < } Dialektik I1
Schweigen (Wahnsinn?)
-
Dialektik I

126

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bevélkerten Raum all jener Worter ohne Sprache moglich®, dem ,,tauben
Larm von unterhalb der Geschichte ...“ (WG 12)

Der Ermoglichungsgrund wird aber nur durch das zugénglich, was
ihn verstellt:

,Die Freiheit des Wahnsinns versteht sich nur von der Hohe der Festung
her, die ihn gefangenhilt.“ (WG 13)%2

Es sieht ganz so aus, als funktioniere die Histoire de la folie nach
dem Modell ‘Verdrangung und Wiederkehr des Verdringten’,s
bzw. nach dem Prinzip, das oben als ,,negativistisches* bezeichnet
wurde, d. h., daf} etwas (notwendig) den Grund seines Seins genau
in dem hat, was es nicht ist: der Okzident im Orient, die Sprache
im Schweigen, die Vernunft im Wahnsinn etc. - Wenn ,,die Erfah-
rung des Wahnsinns, die sich vom sechzehnten Jahrhundert bis
heute erstreckt, ihre besondere Gestalt und den Ursprung ihres
Sinnes jener Abwesenheit, jener Nacht ... verdankt“ (WG 50, Her-
vorhebung A.R.), wenn ,unter dem kritischen BewuBtsein des
Wahnsinns ... noch immer ein taubes tragisches BewufBtsein wach*
ist (WG 49), dann scheint tatsdchlich die Absicht Foucaults ,,in die
Richtung einer Negativen Dialektik“ zu weisen.’* Auch sein
‘hermeneutisches’ Prinzip, demzufolge eine Gesellschaft sich po-
sitiv in dem #uBert, was sie ausschlieBt, ist einem &hnlich
‘negativistischen’ Denken verpflichtet. Der ,Begriff des Wahn-
sinns* - so kommentiert Derrida die Histoire de la folie - deckt
»alles, was man unter dem Titel der Negativitdt unterbringen
kann*.5

52 Diese Riickwendung findet sich seltener bei Foucault, seine Beschreibungen
vermitteln haufig eher den Eindruck einer ‘Dialektik mit Schlagseite’ (d. h., der
Grund ist nicht in dem MaBe von seiner Folge abhingig wie diese von ihm); die
zitierte Uberlegung ist fir Foucault eher untypisch.

53 vgl. z. B. die Interpretation von Fink-Eitel 1989: 29f;, oder Welsch 1995: 173.
54 Habermas 1986: 282f. - Das soll nicht bedeuten, daB Foucaults Verfahren wirk-
lich als ein ,,dialektisches” verstanden werden konnte, er verwendet z. B. keine
klare Figur der ,,bestimmten Negation“. Ihr zufolge wire die Vernunft von ihrem
Gegenteil abhingig, weil sie sich selbst durch ihr Gegenteil bestimmt und somit an
ihm ihre Wahrheit hat. Eine Entfremdung ihres Anderen wire zugleich Selbstent-
fremdung. Will man dieses Muster auf Foucaults Erklarung des Verhiltnisses von
Vernunft und Wahnsinn anwenden, so ergibt sich bestdndig ein ‘schiefes’ Bild.
Das liegt daran, daB Foucault nicht im traditionellen Sinn dialektisch denkt. - S. a.
diese Arbeit Teil 2, Kap. 4.

35 Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns: 69.

127

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PaBt in das Modell ‘negativistischen Denkens’ nicht auch, dafl
,,die Wahrheit des Menschen sich nur in dem Moment ihres Ver-
schwindens sagt; sie ... [sich nur] manifestiert, wenn sie bereits ei-
ne andere als sie selbst geworden ist* (HF *545)? DaB ,der
Mensch ... Wahrheit nur [hat] in dem Ritsel des Irren, der er ist
und nicht ist“ (HF *548)? - Wiirde dem Prinzip ‘Verdrangung und
Wiederkehr des Verdréngten’ nicht der Gedanke entsprechen, daf
,der Irre ... in einer Dialektik ... des Selben und des Anderen® er-
scheint (HF *546), daB3 ,,der Wahnsinn ... einen Bezug des Men-
schen zu seiner Wahrheit anzeigt” (HF *534)?

All das pafit ins Schema, aber diese Sitze Foucaults sind un-
vollstandig. Die zuletzt zitierten Aussagen aus dem SchluBteil der
Histoire de la folie sind mit Zeitattributen versehen, es heif3t: ,,der
Irre erscheint jetzt in einer Dialektik ... des Selben und des Ande-
ren“ (HF *546, Hervorhebung A.R.), ,,der Wahnsinn zeigt zukiinf-
tig nur die Beziehung des Menschen zu seiner Wahrheit an* (HF
*534, Hervorhebung A.R.), ,,der Mensch unserer Tage hat Wahr-
heit nur in dem Ritsel des Irren, der er ist und nicht ist“ (HF *548,
Hervorhebung A.R.).5

Die ‘negativistische’ Struktur, die ‘Dialektik’ des Selben und
des Anderen, wie sie ja der Gesamtkonzeption der Histoire de la
folie zugrundezuliegen schien, tritt auch als Signum einer - zudem
harsch kritisierten - Epoche auf, d.h., sie hat den Status einer
(bloB) historischen Gestalt.

Nicht zufillig stammen Belege fiir eine ‘dialektische’ Methode
Foucaults fast ausschlieBlich aus dem Vorwort, dessen relative
Eindeutigkeit im weiteren Text nur noch an wenigen Stellen iiber-
nommen wird. Es ist, als konne Foucault das unterlegte Modell in
seinem Material nicht wiederfinden, bzw. als verschiebe es sich
bestandig.

Was der Wahnsinn und was die Struktur seines Verhiltnisses
zur Wabhrheit ist, wird spéter fast nur noch relational bestimmt, in
Abgrenzung zu anderen Erfahrungsweisen. Diese relationale Be-
stimmung entspricht einem (neo-)strukturalistischen Prinzip, dem-

56 Diese Textpassagen fehlen teilweise in der gekiirzten deutschen Ubersetzung.

128

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zufolge der Sinn der Elemente einer Struktur sich allein aus ihrer
Position zueinander ergibt.5

Dennoch: Foucault hatte ,die einfache Trennung zwischen Tag
und Dunkelheit, Schatten und Licht* als eine ,,bewegungslose Fi-
gur” bezeichnet, die im Zentrum der Untersuchungen auftauchen
sollte (WG 15, Hervorhebung A .R.),’8 und es bleibt die Frage, wie
die einer historischen Epoche zugeschriebene und an ihr kritisierte
Struktur zugleich dasselbe Muster haben kann wie der gesamte
Duktus der Untersuchung. Entweder es handelt sich im einen wie
im anderen Falle nicht um dieselbe Struktur, oder es liegt eine
Doppelbddigkeit vor.*

Sitze wie: ,,Dans la folie I’lhomme découvre sa vérité” (HF 539)
und ,,c’est la folie qui détient la vérité de la psychologie* (MM2:
89), sind sich zu &hnlich, als dal man mit dem Hinweis auf ihre
unterschiedliche Intention ihre Differenz begriinden konnte. Na-
tiirlich ist die erste Aussage ,,deskriptiv®, die zweite ,,explikativ‘
zu verstehen,® aber (kritische) Deskription und (hermeneutische)
Explikation sind in Foucaults Texten semantisch nicht zu unter-
scheiden.

Das ‘negativistische’ Prinzip behidlt, wie das Konzept der
,folie“ - und aus den gleichen Griinden wie sie - einen ambiva-
lenten Status. Das hat damit zu tun, daB} es auf zwei Ebenen ver-
wendet wird, einmal auf einer fundamentalen, absoluten, einmal
auf einer historischen, relativen; doch der Gebrauch verschiebt
sich zunehmend. Es ist, als tanze Foucault auf zwei Hochzeiten
und sehe sich selbst, gleichsam ‘von oben’, noch auf dem Parkett
bewegen, dessen Dielen er gerade einreifit. Er benutzt noch ein

57 Vgl. Deleuze, A quoi reconnait-on le structuralisme?, 1973: 302.

58 Vgl. WG 14: ,eine groBe unbewegliche Struktur®.

59 Methodisch ‘richtig” lieBe sich eine solche Ubereinstimmung von iiberzeitlich
Absolutem und historisch Relativem allenfalls noch in Hegels Modell des zu sich
selbst kommenden Geistes denken, aus der Perspektive eines Endes der Ge-
schichte. Das aber kann von Foucault nicht intendiert sein.

60 In dem Sinne wie die Ebene der ‘Dialektik 1’ explikativ und die der ‘Dialektik
2’ deskriptiv wire.

129

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘dialektisches’ Muster wihrend ihm Dialektik mehr und mehr zur
historischen Figur zerrinnt.6!

In der Neuauflage der Histoire de la folie von 1972 fehlt das
Vorwort, das ja als eine Art methodisches Programm gelesen wer-
den kann. Es ist jetzt durch einen Appendix ersetzt, in dem der
Tod des ,homo dialecticus“ beschworen wird.$2 Einer
‘substantialistischen’ Auffassung des Wahnsinns entzieht gleich
der erste Satz den Boden: ,,Vielleicht wird man eines Tages nicht
mehr recht wissen, was der Wahnsinn gewesen sein mag"“,®® der
Wahnsinn selbst (und nicht nur die Maladie mentale) ist historisch,
seine Grenzen sind verschiebbar. Foucault nimmt hier spielerisch
eine distanzierte, sich in die Zukunft versetzende Perspektive ein,
die derjenigen dhnelt, mit der Nietzsche seinen Text Uber Wahr-
heit und Liige im auflermoralischen Sinn beginnt. Und Foucault
bestreitet nun die Auffassung, die ,unverdnderlich“ das voraus-
setzt,
~.was vielleicht am heikelsten ist, viel heikler als das Fortbestehen des
Pathologischen: das Verhiltnis einer Kultur gerade zu dem, was sie aus-
schlieBt, und genauer noch das Verhiltnis unserer Kultur zu der fernen
und umgekehrten Wahrheit ihrer selbst, die sie im Wahnsinn zu- und ent-
deckt. Was bald sterben wird, was schon in uns stirbt ... ist der Homo
Dialecticus ... das Wesen [I’animal], das seine Wahrheit verliert und sie

geklidrt wiederfindet ... Die Beziehung zum Wahnsinn ... wird fiir immer
verloren sein.*64

Warum hat Foucault sein altes Vorwort zur Histoire de la folie
aufgegeben, warum ersetzt er es durch die Weigerung, ein neues

61 Eine dhnliche Position nimmt Thomas Kuhn ein, der sich selbst und sein Den-
ken noch auf dem Boden eines notwendig geltenden erkenntnistheoretischen Pa-
radigmas lokalisiert, innerhalb dessen sich aber andeutet, ,,daB das traditionelle
Paradigma irgendwie schief liegt“, d. h. nicht mehr mit unserer Wirklichkeitsauf-
fassung ubereinstimmt und im Wandel begriffen ist (s. Die Struktur wissenschaft-
licher Revolutionen, °1988: 133). - Zu methodischen Parallelen von Foucault und
Kuhn s. a. Weinert, Die Arbeit der Geschichte: Ein Vergleich der Analysemodelle
von Kuhn und Foucault, 1982.

62 Foucault, La folie, I'absence d’oeuvre. Der Text datiert urspriinglich von 1964
(zuerst erschienen in: La Table ronde, Mai 1964). Genauer handelt es sich um
zwei Appendizes, der zweite (Mon corps, ce papier, ce feu) fuhrt die Debatte mit
Derrida um die Deutung der zweiten Meditation von Descartes fort. Diese Appen-
dizes fehlen dann wieder in den folgenden Ausgaben.

63 Der Wahnsinn, das abwesende Werk, 1991: 119.

64 A.a. O.: 120f, HF/1972: 576, DE 1 413f

130

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu schreiben?¢ Sicherlich sind es die zu eindeutigen Formulierun-
gen eines Ursprungsgedankens, die ihn den alten Text verwerfen
lassen, vielleicht aber auch, da3 seine dort dargelegte Interpretati-
onsmethode einer ‘Dialektik’ des Selben und des Anderen be-
denklich nahe kommt. Ohne das Vorwort liest die Histoire de la
folie sich anders, ihr fehlt der ‘rote Faden’ an dem die materialen
Analysen ihre eindeutige Ausrichtung gewinnen - und genau dies
ist intendiert: ,Ich wiinschte®, schreibt Foucault nun, ,ein Buch
wire ... nichts anderes, als die Sitze, aus denen es gebildet ist“
(*HF: Préface). DaBl Foucault sein altes Vorwort und damit auch
die explizite Formulierung der Idee, die seine Untersuchung iiber
den Wahnsinn motivierte, spéter weglaflt, mag auch an der Fiille
seines Materials gelegen haben. Vielleicht konnte sich die Be-
schreibung des Konkreten nicht einer einzigen Struktur filigen,
vielleicht erwies sich die anfangliche Idee vom Wahnsinn als der
Kehrseite der Vernunft als zu einfach, um die Vielfalt dessen zu
erkldren, was Foucault in seinen historischen Quellen fand. Hier
mag ein weiterer Grund fiir die Notwendigkeit liegen, auf ein auf
existential-anthropologische Weise verallgemeinerndes Denken zu
verzichten.

Der Appendix La folie, I’absence d’oeuvre kann als ein Wider-
ruf des ehemaligen Vorwortes zur Histoire de la folie gelesen wer-
den, wobei Foucault allerdings so tut, als habe er niemals eine an-
dere Auffassung als die jetzt dargelegte vertreten. Die ‘Wende’ ist
vollzogen, wenn jenes ‘negativistische’, ‘dialektische’ Denken als
Symptom beschrieben wird und nicht mehr als zeitlos strukturelle
Wabhrheit. Foucault denkt nicht dialektisch, sondern er denkt Dia-
lektik als ein epochenspezifisches Erfahrungsmuster. Dies einge-
standen, wire es reduktionistisch, die Histoire de la folie noch
nach dem Schema einer ‘Dialektik der Aufklirung’ zu verstehen.
Das, was als ‘festes’ Fundament der Aussagen gelten konnte, ver-
schiebt sich zunehmend in einen unerreichbaren Hintergrund,ss

65 ... & la demande qu’on m’a faite d’écrire pour ce livre réédité une nouvelle

préface, je n’ai pu répondre qu’une chose: supprimons donc I’ancienne.“ (HF:
Préface)

66 Man konnte auch sagen, daB sich das auflost, was ich als , Dialektik 1“ in der
Histoire de la folie bezeichnet habe. Diese ‘fundamentale’ Ebene wird scheinbar
nicht durch etwas anderes ersetzt, sie bleibt aber untergriindig immer noch rele-
vant. Im erwihnten Appendix heiBt es: ,,Dire que la folie aujourd’hui disparait ...

131

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und verstindlicherweise war die dringlichste, immer wieder an
Foucault gestellte Frage die nach dem Ort ,,von wo aus er spricht‘.
Foucaults Untersuchungen vermitteln das Gefiihl einer Bewegung
um eine Achse, die selbst beweglich und nirgends verankert ist;
das ist es, was Habermas spiter einen ,,gnadenlosen Historismus®
nennen wird.®’

Lag der erste Schritt von Foucaults Entwicklung darin, Inhalte
(die Geisteskrankheit) und Wissenschaften (die Psychologie) zu
historisieren, so trifft sein zweiter Schritt die Methoden des Den-
kens selbst (Dialektik) und damit das Verfahren, wie eine be-
stimmte Entwicklungslogik iiberhaupt erfaBt wird. Dieser zweite
Schritt trennt ihn von einem ‘phénomenologischen’ Denken, das ja
von gegebenen Inhalten und invarianten BewuBtseinsstrukturen
ausgeht, die als Grundlage der Theorie gelten. Foucaults Methode
ist, ,,da sie keine héchsten Ordnungsprinzipien hat, nicht transzen-
dental.“s® Die ‘Phdnomenologiekritik’ 148t sich also nicht nur an
der Beschreibung der Aporien eines ,,Denkens des Gleichen* und
der Denunziation des Prinzips des Menschen festmachen, die ei-
gentliche Phanomenologiekritik besteht in Foucaults Methode des
radikalen Historisierens, die ‘phdnomenologische’ oder existential-
anthropologische Erkldrungen nicht mehr zuldBt. In dieser Metho-
de liegt auch, wie sich spéter zeigen wird, Foucaults Antwort auf
das Problem der Doppel im modernen Denken.

ce n’est pas dire que disparait pour autant la forme générale de transgression dont
la folie a été pendant des siécles le visible visage* (HF/1972: 577, DE 1 415, Her-
vorhebung A.R.).- Den allgemeinen Gedanken des Ausschlusses, der Grenze und
der Uberschreitung als fundamentalem Strukturprinzip gesellschaftlicher Ordnung,
gibt Foucault nicht auf, er kehrt noch in der Ordnung des Diskurses wieder und
motiviert die Untersuchung Uberwachen und Strafen. Diese Ambivalenz zwischen
Auflosung und Inanspruchnahme fundamentaler, invarianter Strukturen bleibt
m. E. mehr oder weniger in allen Werken Foucaults bestehen.

67 Habermas 1986: 296.

68 Dreyfus/Rabinow 1987: 81.

132

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweiter Teil:
Subjekt



https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ‘Postmoderne’ Subjektkritik

1.1. Die Debatte um den ,, Tod des Menschen

In den vorangegangenen Kapiteln zur Phdnomenologie war die
Frage nach dem ‘Subjekt’ implizit immer schon Thema, denn die
Phanomenologie selbst entwickelt sich ja erst - so Foucault - aus
der epistemischen Formation, die unter dem Primat des
,,Menschen® steht. Nur in der Konstellation einer ,,Endlichkeit,
d. h. mit der Fundierung des Wissens im Menschen/Subjekt, wird
jene Selbstbeziiglichkeit des Denkens des Gleichen und die Dy-
namik der Doppel moglich und notwendig. Die Vorstellung eines
starken, transzendentalen Subjekts ist in der Bewegung, die bisher
beschrieben wurde, also schon vorausgesetzt. Die Phianomenolo-
gie, verstanden als ,,analyse du vécu®, enthilt beide Aspekte, den
methodischen Vorrang des Subjekts (als gleichzeitigem Subjekt
und Objekt der Erkenntnis) und die Reduplizierung von Empiri-
schem und Transzendentalem, Cogito und Ungedachtem.

Nun dreht sich auch die einzige direkt ausgetragene Kontroverse
zwischen Sartre und Foucault um das Problem des ‘Subjekts’,
bzw. um Foucaults These, da3 ,,der Mensch ... nicht das ilteste
und ... konstanteste Problem* des menschlichen Wissens sei, son-
dern eine relativ junge Erfindung, die sich bei Verdnderung der
epistemischen Formation wieder auflosen werde ,,wie am Meeres-
ufer ein Gesicht im Sand“ (OD 462). 1966, anldBlich des Erschei-
nens der Ordnung der Dinge, hatte Foucault sich mit Berufung auf
einen Wandel der Geistesgeschichte 6ffentlich von einem Denken
im Stile Sartres oder Merleau-Pontys distanziert.! In diesem ausge-
rufenen ‘Generationenwechsel’ stand mehr auf dem Spiel als die

! Vgl. Foucault, Entretien avec M. Chapsal, 1966; und Foucault 1966b.

135

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien einzelner Philosophen, es ging um den Begriff und die
Maoglichkeiten von Philosophie insgesamt. Aus demselben Jahr
stammt ein Interview von Sartre, das als Antwort auf das
,,strukturalistische* Denken, unter anderem auf die Polemik Fou-
caults konzipiert ist.2 Diese durch die Medien nicht unmafBgeblich
forcierte ,,Debatte*> bleibt eigenartig steril und inhaltlich wenig
fruchtbar. Wiahrend Foucault angibt, dal man heute nicht mehr
nach dem ,,Leben®, der ,,Existenz* und dem ,,Sinn“ frage, sondern
nach den GesetzmiBigkeiten des sie leitenden ,,Systems®, daf} man
eine ,,Erkenntnis ohne Subjekt suche* und das alte ,,Ich“ durch ein
,»€s gibt* ersetze,* beharrt Sartre darauf, dafl die menschliche Pra-
xis die letzte Instanz sein miisse, um historische Entwicklung und
die Existenz von Strukturen zu erkliren. Nur auf , Strukturen®,
bzw. ein System der Sprache zu rekurrieren, hiefe auf einer ersten,
letztlich unzureichenden Ebene der Betrachtung stehenzubleiben,
denn Strukturen sind selbst ein Moment des Praktisch-Inerten,
d. h. ,versteinerte Produkte menschlicher Praxis (Sartre 1966:
90).

Der Kempunkt des Dissenses ist wohl nicht besser zu um-
schreiben als mit Sartres eigenen Worten beziiglich des Systems
der Sprache: ,,Si vous admettez I’existence d’un tel systéme, vous
devez admettre aussi que le langage ne’existe que parlé” (Sartre
1966: 90). Die theoretische Notwendigkeit des Prinzips ,,Mensch*
(Praxis) zu leugnen, ist fiir Sartre ein ,logischer Skandal* (Sartre
1966: 95).

Wenn man diese Statements betrachtet, so erscheinen sie wie
ein Schlagabtausch von Begriffen, die sich gegenseitig stets ver-
fehlen. An keiner Stelle wird Foucault so auf Sartres Argument

2 Vgl. Sartre 1966.

3 Die direkte Konfrontation von Sartre und Foucault lag wohl mehr im Interesse
der Medien, als in demjenigen der beiden Autoren. So ist das Interview mit Ma-
deleine Chapsal, das im Original ohne Titel blieb, in der deutschen Ubersetzung
mit Absage an Sartre iiberschrieben. Auch die Uberschrift des Interviews Sartre
répond diirfte nicht von Sartre selbst stammen. Im Gegenzug betitelte man zwei
Jahre spiter ein Interview mit: Foucault répond a Sartre (s. Foucault 1968a). Ge-
gen die Veroffentlichung dieses Interviews hatte Foucault - zu spét - Einspruch er-
hoben (vgl. Foucault, Une mise au point de Michel Foucault, 1968).

4 Vgl. Foucault 1966a.

136

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eingehen, daf ein ‘Dialog’ moglich wire,’ er wird sich stattdessen
der Logik dieses Argumentierens insgesamt entziehen. Es ist daher
problematisch, sich in der Behandlung des Themas ‘Subjekt’ an
dem in breiter Form gefiihrten Streit um den ,,Tod des Menschen*
zu orientieren. Im Riickblick erscheint diese Debatte in vieler Hin-
sicht unfruchtbar und heute iiberholt, weil sie zum Teil mit fal-
schen, polemisch motivierten Entgegensetzungen arbeitet und mit
nicht eindeutig zu bestimmenden Begriffen. So bleibt schon der
eigentliche Streitpunkt der Auseinandersetzung diffus, weil die
Begriffe ,,Mensch“, ,Subjekt”, ,Humanismus“ und ,,Anthro-
pologie oft synonym verwendet werden, ohne daf3 deutlich wiir-
de, was im einzelnen mit ihnen gemeint ist und ob sich nicht ver-
schiedene Ebenen der Rede vom ‘Subjekt’ unzuléssig iibereinan-
derschieben.¢ Zudem wurde die Debatte haufig so gefiihrt, als sei
sie letztlich auf die Frage ‘Freiheit oder Determinismus?’,
‘Vorgingigkeit des Subjekts oder Vorgédngigkeit der Struktur?’ zu
reduzieren, ein zu einfaches Fazit, das in keinem Verhiltnis zum
theoretischen Aufwand steht, mit dem die jeweiligen Inhalte in den
einzelnen Texten abgehandelt werden.

Ankniipfend an die vorangegangenen Ausfiihrungen zur Phi-
nomenologie und Phéanomenologiekritik werde ich mich weitge-
hend darauf beschrénken, das Thema ‘Subjekt’ aus der Perspektive
seiner bewuBtseinsphilosophischen Implikationen zu behandeln,
von denen ausgehend auch Sartre seine Konzeption von Subjekti-
vitdt entwickelt. Ich werde mich in der Argumentation wiederum
an Foucaults Modell der Doppel orientieren; stand bisher das Ver-
hiltnis der Seiten ‘empirisch’ und ‘transzendental’ im Vorder-
grund, so wird es nun vornehmlich um die Struktur des ,,Denkens
des Gleichen®, um das Verhiltnis von Identitdt und Differenz ge-
hen.

5 Eine Ausnahme wire evtl. das Nachwort zur Archdologie des Wissens, das
Foucault ja als Dialog formuliert hat. Aber auch hier geht es eher um ein Sich-
Abgrenzen als um einen ‘dialogischen’ Austausch.

6 Ferry und Renaut z. B. gehen gegen die ,,assimilation réductrice“ von Humanis-
mus und Metaphysik an (Ferry/Renaut, La pensée 68, 1988: 33). - Zur Trennung
der Aspekte s. a. Prucha, Zur Kritik am Subjektbegriff der Moderne, 1990: 86, 91
und Descombes, 4 propos de la ‘critique du sujet’ et de la critique de cette criti-
que, 1988.

137

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da meine Uberlegungen - trotz aller Vorbehalte - Foucaults
proklamierte ,rupture de génération“ zur Ausgangshypothese
nehmen, werde ich zunéichst einige generelle Motive der Kritik am
‘Subjekt’ erldutern, denen Foucault zusammen mit anderen
»postmodern® bzw. ,neostrukturalistisch genannten Autorlnnen
verpflichtet ist.” Sie bilden den Hintergrund, vor dem ich dann an-
hand genauer Textinterpretation untersuche, was iiberhaupt Sartres
Subjekt-Begriff ausmacht, worin Ubereinstimmungen und Unter-
schiede zum Theorieanspruch der ‘Folgegeneration’ liegen. Diese
Lektiire wird ein differenzierteres Licht auf Foucaults Subjektkri-
tik werfen, und sie wird - am Beispiel Sartres - zu erkldren suchen,
warum Foucault Phdnomenologie mit Anthropologie gleichsetzen
kann, wie sich jener Ubergang vom BewuBtseinsparadigma zur
anthropologischen Frage herstellt, den die Ordnung der Dinge po-
stuliert.

1.2. Motive der Subjektkritik

1. Die Kritik am ‘Subjekt’, die in den 60er und 70er Jahren in
Frankreich propagiert wurde, artikuliert sich wesentlich als Wider-
stand gegen das Prinzip von ‘Einheit’ bzw. ‘ldentitdt’, fur das das
‘Subjekt’ als einheitsstiftende Funktion paradigmatisch steht. Die-
ser Widerstand bildet das Zentrum der Kritik und alle weiteren
Aspekte lassen sich letztlich hierauf zuriickfithren.

‘Einheit’ gilt als prekér, weil in ihr das Individuelle unter das
Allgemeine subsumiert, das Einzelne vereinheitlicht wird. Der
Gedanke von Einheit birgt die Gefahr repressiver Totalitdt, und so
liest sich die ‘neostrukturalistische’® Literatur in groen Teilen als
Kampf gegen ein identifizierendes Denken, als Kampf fiir das
,.Nichtidentische®, , Differente. Dariiber hinaus gilt ‘Einheit’ auch

7 Ich verwende im folgenden die Begriffe ,postmodern und ,neostruktura-
listisch* (letzteres in Anlehnung an Manfred Frank) synonym und in einer nicht
scharf umrissenen terminologischen Bedeutung, um mich generell auf den Kreis
von Autorlnnen beziehen zu koénnen, der die Diskussion um die ,,Postmoderne®
bestimmt.

8 Vgl. die Bestimmung von Neostrukturalismus bei Frank 1983: 37.

138

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als etwas konzeptuell Unmogliches: Wer sollte dieses Prinzip stif-
ten, aus welchem Grund sollte es wirksam sein? In der Erfahrung
der (Post-) Moderne gibt es nichts, das eine Legitimations-
grundlage fiir Einheitlichkeit bieten konnte. So wird versucht, auf
eine grundsétzliche Weise die leitende Kategorie der Identitit
durch die der Differenz zu ersetzen, was z. T. eine radikale Ver-
schiebung derjenigen Logik zur Folge hat, in der wir zu denken
gewohnt sind.® Foucault folgt diesem Programm der Differenz,
wenn er in seinen Texten das ,,Andere”, das ,,Auflen”, die
,Uberschreitung®, die ,,Zerstreuung®, als Gegenentwurf zum Prin-
zip ‘Subjektivitdt’ geltend macht.!?

2. Es ist jedoch nicht eine einfache Einheit, die hier zur Dispositi-
on steht, sondern eine durch Negation vermittelte. Die Kritik rich-
tet sich gegen eine Identitédt, die - im Sinne Hegels - eine ,,sich
wiederherstellende Gleichheit® ist, eine ,,Reflexion im Anderssein
in sich selbst“.!! Mit der Kritik am Subjekt ist daher in vielen Fil-
len auch die Dialektik gemeint,'2 bzw. ein dialektisches Verstind-
nis von Einheit und Negation. Foucault will, dhnlich wie Deleuze
und Derrida,'? das dialektische ,,Spiel des Widerspruchs und der
Totalitat durch ein Denken ersetzen, das der Logik der Gegensiit-
ze und der ,,bestimmten Negation* entkommt. So sucht er explizit
nach einer ,,nicht dialektischen Sprache®, wenn er in seinem Auf-

9 Systematisch durchgefiihrt ist dies in den Schriften von Deleuze, so z. B., wenn
er in Différence et répétition ein anderes kategoriales System entwirft, in dem
,Differenz, weil sie nicht mehr von Identitit her verstanden wird, als ein nicht-
negatives Prinzip fungiert (Différence et répétition, 1992: 11f, 59, 89). - Bei Der-
rida wird das Gleiche als ,,différance” bestimmt, ,,... als aufgeschobener und dop-
peldeutiger Ubergang von einem Differenten zum anderen* (Derrida, Die diffé-
rance, 1988: 37, 43).

10 yel. z. B. Das Denken des Aufen; Vorrede zur Uberschreitung und Nietzsche,
die Genealogie, die Historie, 1987.

11 Hegel, Phdnomenologie des Geistes: 23.

12 Das wiirde z. T. erkldren, wieso Foucault immer wieder Dialektik mit Anthro-
pologie identifiziert, ohne diese auf den ersten Blick wenig einsichtige Verbin-
dung genauer zu begriinden. So ist von einem ,dialektisch-anthropologischen
Schlummer* die Rede (Vorrede zur Uberschreitung: 34) und in Interviewaussagen
wird die Reihung noch erweitert: ,,I’humanisme, 1’anthropologie et la pensée dia-
lectique ont partie liée” (Foucault 1966b: 8).

13 vel. Derrida, Fines hominis, 1988: 129; u. Derrida, Das Theater der Grausam-
keit und die Geschlossenheit der Reprdsentation, 1976: 373.

139

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

satz zu Bataille das Verhiltnis von Grenze und Uberschreitung als
eines beschreibt, das sich nicht wie das Schwarze zum Weiflen
oder das Verbotene zum Erlaubten bestimmt: ,,Die Uberschreitung
setzt nicht eines dem anderen entgegen [...] nichts an der Uber-
schreitung ist negativ, gleichzeitig hat ,,diese Affirmation nichts
Positives“.!4 Negativitdt steht fiir eine Reflexionsstruktur die Ein-
heit immer schon voraussetzt und garantiert. Hiergegen sollen
neue Konzepte gesetzt werden: ,Nicht Reflexion, sondern Verges-
sen; nicht Widerspruch, sondern vernichtende Leugnung ...“.!s

Negativitét gerét zusétzlich in Miflkredit, weil sie in Anlehnung
an Nietzsche als ,,reaktive Kraft“, als Prinzip eines Nihilismus und
einer Moral des Ressentiments ‘entlarvt’ wird. Deleuze, dessen
Nietzsche-Interpretation fiir Foucault maf3igeblich war, hat es ver-
standen, Nietzsche als einen systematischen Anti-Hegelianer zu
interpretieren, dessen ganze Kraft sich gegen Negativitit als
Grundprinzip der - ihrem Wesen nach christlichen - Dialektik
richtet.'® Foucault tibernimmt Deleuzes Eloge der reinen
‘Bejahung’, einer nicht dialektisch durchs Negative vermittelten
Affirmation. Dieses Prinzip wirkt bis in seine spite Machttheorie
hinein.!”

3. Wenn der Widerstand gegen ‘Einheit’ und Dialektik unter dem
Namen ,,Subjektkritik* firmiert, so deshalb, weil auch das neuzeit-
liche Bewuftseinsparadigma, der angeblich unhintergehbare Aus-
gang vom Cogito, getroffen werden soll. In diesem Paradigma
geht es um den Grundlegungsanspruch dessen, was letzte Instanz
philosophischer Reflexion zu sein habe. Heidegger, dessen
Schriften ja einen nicht unerheblichen EinfluB} auf die franzosische
Subjektkritik nahmen, hatte in seiner Rekonstruktion der Meta-
physikgeschichte die neuzeitliche Wandlung des hypokeimenon
zum subjectum beschrieben. Was Husserl noch als unbezweifelba-

14 Vel. Foucault, Vorrede zur Uberschreitung: 32ff.

15 Foucault, Das Denken des Aufien: 51.

16 Vgl. Deleuze, Nietzsche et la philosophie, 81991: 9; s. a. 223f u. a. - Zur Dia-
lektik als genuin ,.christlichem“ Denken, a. a. O.: 12, 224.

17 Die Passagen iiber die aktiven und reaktiven Krifte in Deleuzes Nietzsche-Buch
lesen sich daher auch wie eine Vorwegnahme von Foucaults Machtmodell (s. De-
leuze, Nietzsche et .... 44ff). - Zur Affirmation ohne Negation s. v. a. Nietzsche et
..1201 -222.

140

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rer Fortschritt galt,'® wird fur Heidegger zum signum einer Ver-
fallsgeschichte: Mit Descartes’ zweifelsfreiem Cogito setzt ein
Denken ein, das Sein als Vorgestelltheit und Wahrheit als Gewif3-
heit begreift. Der ,,Subjektbegriff ist nichts anderes als die Ein-
schrankung des gewandelten Substanzbegriffs auf den Menschen
als den Vorstellenden®.'* Im Grundsatz des Cogito ist - so Heideg-
ger - ein ‘Représentationsmodell’ (Sein als Vor-stellen), aber auch
ein ‘Reflexionsmodell’ (cogito als me-cogitare) enthalten.

Descartes’ Argument, daB3 uns ein boser Geist in allem tduschen
konne, nur nicht darin, dal wir etwas sind, solange wir denken,2
bezieht seine Plausibilitdt aus einer Verbindung von Sein und
Denken?! und daraus, daB in der Identitdt des ego Selbstbewuft-
sein implizit schon als eine reflexive, kognitive Instanz mitgesetzt
ist: Ich muB wissen, daB ick es bin, die/der getduscht wird. Damit
ist eine bestimmte Vorstellung von Selbst-BewuBtsein als Klarheit,
als Sich-selbst-durchsichtig-Sein evoziert und mit ihr der Gedanke,
daf} diese Selbstprasenz die sicherste aller Erfahrungen sei.?

Fiir Heidegger fiihrt die Gleichsetzung von ego und subjectum
zur ,,neuzeitlichen Herrschaftsstellung des Menschen®,2 zum Ver-
fiigbarmachen des Seienden, das nur noch als Vor-gestelltes be-
griffen wird. Der ,,postmodernen‘ Subjektkritik dagegen scheint es
weniger um die Verdammung dieser Erméchtigungstendenz zu
gehen, als um deren Ironisierung: Zu deutlich ist, da es sich beim

18 Vgl. Husserl CM: 6.

19 Heidegger, Der europdische Nihilismus, 1989 182.

20 Descartes, Meditationen: zweite Meditation, Abs. 3.

21 Genau diese Gleichsetzung von Existenz und Denken macht das Argument von
Descartes so schwer faBbar. Denken ist gleichzeitig als Handlung und als Refle-
xionsfigur gefaBt.

22 Das heiBt nicht, daB dieses BewuBtseinsmodell so eindeutig bei Descartes zu
finden wire. Aber die Meditationes enthalten bestimmte Motive, die eine riick-
wirtige Lektiire, wie Heidegger sie vornimmt, plausibel macht. - Gegen diese
»aneignungshermeneutische* Auslegung Heideggers s. Hiibner, Der dreifache Tod
des modernen Subjekts, 1988.

23 Heidegger, Der europdgische Nihilismus: 188. - Der groBe Unterschied dieser
‘Subjektkritik’ zu derjenigen von Deleuze und Foucault besteht in der Rolle, die
Nietzsche darin zugesprochen wird. Heidegger begreift die Philosophie Nietzsches
nicht als Bruch mit der neuzeitlichen Metaphysik, sondern als deren Vollendung.
Fiir ihn steht Nietzsche ,,so unausweichlich unter dem Gesetz ... der Metaphysik
des Descartes ... wie kein neuzeitlicher Denker sonst* (Heidegger, Der europdi-
sche Nihilismus: 149).

141

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekt um ein ,,;sujet“ im doppelten Sinn handelt, um einen
,,unterworfenen Souveridn®.

Foucault hatte in Wahnsinn und Gesellschaft behauptet, die
Zweifelsfreiheit des Cogito beruhe auf einer Ausgrenzung des An-
deren, des Wahnsinns.?* Das ‘Subjekt’ neigt dazu, sich als Imma-
nenz zu etablieren. Die Vorstellung eines Bewuftseins als Selbst-
gegenwart, als Prinzip der ,,Priasenz in der Selbstprdsenz* begiin-
stigt jene Bewegung, in der das Subjekt sich selbst zum priméren
Objekt, zum bevorzugten Gegenstand seiner Befragung macht.2s
Es ist diese Bewegung, die Foucault in der Ordnung der Dinge als
,,Denken des Gleichen“ einfiihrt. Von hier aus ist verstindlich,
warum die Kritik am Subjekt so schlecht von den Themen
,ZAnthropologie® und ,,Humanismus* getrennt werden kann. Eine
philosophische Anthropologie - zu der auch noch (der frithe) Hei-
degger zdhlen wiirde - ist anscheinend nicht in der Lage, ihre eige-
ne Grundlage, das Konzept ‘Mensch’ noch einmal zu befragen:
»Alles geschieht, als habe das Zeichen ‘Mensch’ keinerlei Ur-
sprung, keinerlei historische, kulturelle, sprachliche Grenze. Und
selbst keine metaphysische.*26

Das Subjekt konstituiert sich iiber Ausgrenzung und es ist, ge-
rade in seiner methodisch festgeschriebenen Innerlichkeit, blind
gegeniiber seinen eigenen Voraussetzungen, dem ‘Auferhalb’.
Dieses ‘AufBlen’ (selbst-)reflexiv d. h. auf der Grundlage von Im-
manenz einholen zu wollen, ist, wie Foucault gezeigt hat, ein Ver-
such, der zum Scheitern verurteilt ist.

4. An der Idee vom ‘Subjekt’ als identischem und identititsstiften-
dem BewuBtsein hingt auch die Vorstellung eines Ursache-
Wirkungsverhdltnisses, das intentional geleitet ist.2” Erkenntnis
wird als Sinnstiftung, Handeln als Verwirklichung eines Willens
gesehen. So wire das Subjekt Ursache der Einheit und Sinnhaftig-
keit seiner Vorstellungen und Urheber seiner Handlungen. Nur

24 Vgl. WG: 68fY. Derrida geht - trotz seiner Einwinde gegen Foucaults Deutung -
in eine dhnliche Richtung; s. Cogito und die Geschichte des Wahnsinns: 97.

25 Vgl. Derrida, Die différance: 42 u. Derrida, Fines hominis: 133.

26 Derrida, Fines hominis: 124.

27 Gegen den Gedanken von Urheberschaft s. z. B. Foucault, Qu'est ce que 'un
auteur?, 1969, oder Nietzsche, die Genealogie, die Historie: 77.

142

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufgrund dieser Tatsache ist die Welt verstehbar. Die Theore-
tikerInnen der ,,Postmoderne* haben nun - teilweise im nietzsche-
anischen Impetus der Umwertung der Werte - die angebliche Ur-
sache, das Subjekt, zum Effekt erklart. Meist geschieht dies mit
dem Hinweis auf den Primat der Sprache, das Subjekt erscheint
jetzt als eine ,,‘Funktion’ des Sprachsystems*, das ,,Beisichsein des
Bewufitseins* als Effekt der différance;?® das Konzept ‘Mensch’ ist
Folge einer historischen Wissensformation oder, wie bei Althusser,
einer ideologischen Praxis.? Mit der Behandlung des Subjekts als
unterworfenem ,,sujet”, dem die eigenen Grundlagen nicht bewuft
und nicht greifbar sind, werden auch die eng an das BewuBtsein-
sparadigma gekniipften und fiir die neuzeitliche Moralphilosophie
zentralen Vorstellungen von Freiheit, Autonomie und Verantwort-
lichkeit hinterfragt.:°

Mit dem Zweifel am intentionalen Ursache-Wirkungsverhéltnis ist
zusitzlich die Kritik an einem auf Kausalitdt und Finalitdt ausge-
richteten Geschichtskonzept verkniipft. In der Archdologie des
Wissens schreibt Foucault:

,,Die kontinuierliche Geschichte ist das unerldBliche Korrelat fiir die Stif-
terfunktion des Subjekts [...] Aus der historischen Analyse den Diskurs
des Kontinuierlichen machen und aus dem menschlichen BewuBtsein das
urspriingliche Subjekt allen Werdens und jeder Anwendung machen, das
sind die beiden Gesichter ein und desselben Denksystems.” (AW 26)

Es liegt auf der Hand, daB - nach dem bereits Gesagten - eine Ge-
schichtsauffassung unmaglich wird, die analog zu den Prinzipien
von ‘Subjektivitdt’ gebildet ist: Die Kontinuitdt des Geschichts-
verlaufs, die Sinnhaftigkeit der Ereignisse und ihr intentionales
Gerichtetsein auf ein Ziel hin, werden nun bestritten. Foucaults
»Archdologie® setzt, getreu dem Grundsatz der Differenz, auf Dis-
kontinuitdten und Briiche als Erkldrungsprinzipien fiir Ge-
schichte,’! seine an Nietzsche angelehnte ,,Genealogie versteht

28 Vgl. Derrida, Die différance: 41f.

29 Althusser, Idéologie et appareils idéologiques d etat, 1976: 124, 122.

30 Diese Vorstellungen basieren auf dem BewuBtseinsparadigma, weil sie morali-
sche Zurechenbarkeit an willentliche Verfiigungsmacht und BewuBtheit koppeln.
S. z. B. Hegel, Grundlinien zur Philosophie des Rechts: § 132, §§ 115ff.

31 vgl. AW 18.

143

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich explizit als Gegenkonzept zu einem Fortschrittsdenken. Die
Vorstellungen von Kontinuitdt und Finalitdt entstehen durch Pro-
jektion individueller Identitdt auf einen Zeitverlauf, bzw. durch
Projektion der Gegenwart in einen imaginierten Ursprung.3? Im-
mer ist bei Foucault ein neues Konzept von Geschichte mit der
Zerstorung des Subjekts verbunden; an die Stelle einer Suche nach
dem Ursprung tritt eine ,,Analyse der Herkunft“, die es erlaubt, das
Ich aufzulgsen, die Genealogie dient der ,,Opferung des Erkennt-
nissubjekts.?

Man koénnte den ‘differenzphilosophischen’ Geschichtsbegriff
auch an seiner Auffassung von Zeit festmachen, bzw. an der Rolle,
die hier dem ‘Werden’ zugesprochen wird. Deleuze gibt in seiner
Nietzsche-Studie eine Deutung der ,,ewigen Wiederkehr* im Sinne
seines Prinzips der ,repétition”, die man ebenfalls fiir Foucault
fruchtbar machen kann. Deleuze geht auf Heraklit zuriick, um zu
behaupten, dafl das Sein das Sein des Werdens sei - sonst nichts.?
Es gibt demzufolge kein beharrliches Sein hinter dem Werden, das
Sein ist Werden. Eine solche Auffassung mufl - wenn man sie in
metaphysischen Termini beschreiben will - auch der Methode
Foucaults zugrunde liegen, Inhalte und Denk-Prinzipien radikal zu
historisieren, sie auf ihr Gewordensein zu reduzieren. Foucault
scheint das BewuBtseinsparadigma durch einen ‘historistic turn’
iiberwinden zu wollen.

In seiner Heraklit-Auslegung geht Deleuze noch einen Schritt
weiter und fragt, was seinerseits das Sein des Werdens sei. Die
Antwort lautet: ,, Wiederkehren ist das Sein dessen, was wird.“3s
Damit ist das Prinzip des Seins als Werden an die ,,ewige Wieder-
kehr gebunden und mir scheint, daf sich ein Teil von Foucaults
Geschichtsauffassung aus dem Gedanken der Wiederkehr ableiten

32 Vgl. Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie: 76.

33 A.a.0.: 73, 87; Nietzsche, la genéalogie, I'histoire: 151f - Zur Zuriickweisung
der Frage nach dem ,,Subjekt der Geschichte” als expliziter Kritik an Sartres Ge-
schichtskonzeption s. Althusser, Remarque sur une catégorie: “procés sans sujet
ni Fin(s)“, 1973; Althusser, Réponse a John Lewis, 1973; und Lévi-Strauss, La
pensée sauvage, 1990: chapitre [X.

34 Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, 1991: 29.

35 A.a. 0O.: 30. Diese Ableitung ist allerdings kaum nachvollziehbar. Wenn das
Sein das Sein des Werdens ist, fithrt kein notwendiger SchluB zu der Behauptung,
daB das Sein des Werdens seinerseits Wiederkehr ist.

144

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14Bt, und zwar aus derjenigen Bedeutung, die Deleuze ihr gegeben
hat. Demnach wire die ewige Wiederkehr nicht die Wiederkehr

des Gleichen, sondern die Wiederholung der Differenz:

,-.. die Identitét in der ewigen Wiederkehr bezeichnet nicht die Natur des
Wiederkehrenden, sondern im Gegenteil die Tatsache des Wiederkehrens
fiir das Unterschiedene® [I’identité dans I’éternel retour ne designe pas la
nature de ce qui revient, mais au contraire le fait de revenir pour ce qui
differe] - ,,In der ewigen Wiederkunft kehrt nicht Ein-und-Dasselbe zu-
riick, sondern ist die Wiederkunft selbst das Eine, das allein vom Diversen
und von dem sich Unterscheidenden ausgesagt wird“ [ce n’ést pas le
méme ou [’un qui reviennent, mais le retour est lui-méme 1’un qui se dit
seulement du divers et de ce qui différe].3¢

Hier ist die Wiederkehr nicht als Kreis gedacht, sondern als Bruch,
als Affirmation des Differenten. Diese Lesart wiirde es erlauben,
ein Modell, das gemeinhin als ein anti-historisches gilt, zur
Grundlage einer Geschichtsauffassung zu machen.

Die angefiihrten Motive von Subjektkritik als Kritik am Einheits-
denken, an der Dialektik, am BewuBtseinsparadigma und an einer
teleologischen Geschichtsauffassung, lassen sich mehr oder weni-
ger deutlich auch bei Sartre finden, und es ist daher in letzter Zeit
zunehmend iiblich geworden, den Bruch, den die , Neostruk-
turalisten* rhetorisch zu Sartre aufbauten, in ein Kontinuum zu
verwandeln. Christina Howells deutet die Art des Umgangs der
Folgegeneration mit Sartre als ,,Vatermord*“ und geht so weit zu
behaupten: ,,Sartre is not merely a forerunner but a real originator
of much of what Deconstruction has to say on the subject.“3” Es ist
offensichtlich, daf3 die Polemiken gegen Sartre nicht ginzlich tref-
fen, da sie bestimmte Aspekte seines Werks ignorieren oder trivia-
lisieren und verfélschen.’® Das gilt auch fiir die Konzeption von
Subjektivitdt, die Sartre ausgehend vom BewufBtseinsparadigma
entwickelt. Er selbst nimmt fiir sich in Anspruch, die Vorstellung
vom substantiellen, identischen Ich aufgelost und seine

36 Deleuze, Nietzsche und ...: 55, 53 (Nietzsche et ...: 55, 53).

37 Howells 1992: 326, 349; vgl. auch die Lektiire von Vogt 1995.

38 Ein Beispiel dafiir ist Althussers Réponse a John Lewis. Auch Lévi-Strauss Kri-
tik in La pensée sauvage entwirft ein ,Zerrbild“ von Sartres Philosophie (s. dazu
Alfred Schmidt Lévi-Strauss versus Sartre, 1988, 315). Zu weiteren gezielten
MiBverstdndnissen s. Howells, 1992.

145

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Dezentrierung’ gedacht zu haben.?® Manfred Frank ist der Auffas-
sung, daB die Subjektkritik der ,,Neostrukturalisten die - von Sar-
tre langst getroffene - Unterscheidung von reflexivem und prire-
flexivem Cogito ignoriere** und nur ,.eine schon bestattete Leiche
zum zweiten Mal“ zu Grabe trage.*!

Doch macht es sich eine solche Auffassung nicht zu einfach?
Liest sie die Argumente der ‘Subjektkritik’ nicht zu schematisch
und nivelliert damit die Griinde, von denen ausgehend Foucault
z. B. die Notwendigkeit verspiirte, einen Bruch zu Sartres Art von
Theoriebildung zu proklamieren? Im folgenden werde ich in weit-
gehend immanenter Sartre-Lektiire seiner Konzeption von
‘dezentrierter’ Subjektivitdt nachgehen und dabei vor allem den
Akzent auf die Entwicklung von der frithen Schrift Die Transzen-
denz des Ego zu Das Sein und das Nichts legen. Die Argumentati-
on teilt sich in zwei Linien: Die Kapitel 2.1 - 2.3 beschreiben, wie
Sartre von einer sehr frithen und radikalen Auffassung des Ich-
losen BewufBtseins ausgehend, doch in das Fahrwasser eines
‘Subjektivismus’ gerdt, weil er die Paradigmen von Reflexion und
Immanenz wieder in seine Vorstellung vom BewuBtsein einfiihrt.
Die Kapitel 2.4 und 2.5 untersuchen genauer die Struktur des Be-
wuBtseins als Fiir-sich und kontrastieren sie mit Foucaults Modell
der Doppel aus der Ordnung der Dinge. Meine Ausfiihrungen su-
chen eine Erklirung dafir, warum Sartres Form von
‘Dezentrierung’ des Subjekts fiir einen Ansatz wie denjenigen
Foucaults prinzipiell nicht ausreichend sein konnte. Das Problem
des ‘Subjekts’ fiihrt letztlich zu Fragen der philosophischen Me-
thode. In einem weiteren Teil (Kap. 3.) werde ich untersuchen, in
welcher Weise Foucault seinerseits von Motiven der Bewuft-
seinsphilosophie ausgeht und wie er sie fiir eine Uberwindung des
anthropologischen Denkens fruchtbar macht.

39 Sartre 1966: 93.
40 Frank 1983: 257.
41 Frank, Subjekt, Person, Individuum, 1988: 12.

146

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das ‘zerrissene’ Selbst:
Sartres ‘Dekonstruktion’ des Subjekts

2.1. Die Transzendenz des Ego

Ein Konstituens des neuzeitlichen BewuBtseinsparadigmas ist der
Gedanke, dalB3 sich die Identitdt des Subjekts iiber Wissen herstellt;
(Ich-)GewiBheit wird als selbstreflexive Vernunft verstanden.!

In seinen frithen Schriften setzt sich Sartre mit diesem Konzept
von BewuBtseinsphilosophie in einer Weise auseinander, die in
vieler Hinsicht den kritischen Motiven der ‘poststrukturalistischen’
TheoretikerInnen entspricht: In seinem Text Die Transzendenz des
Ego (1936) legt er dar, daB3 ein ,,transzendentales Ich*? als synthe-
tisierender Pol der Vorstellungen nicht eine Voraussetzung fiir
Denken, sondern seine Folge ist; das Ich ist ein transzendentes und
opakes Objekt, das sich erst nachtréaglich herstellt. Sartre setzt ge-
gen das alte Cogito ein reines, ich-loses, unpersonliches Be-
wufltsein an den Ursprung der Erkenntnis: ,,Der gewisse Inhalt des
Pseudo-cogito ist nicht ‘ich habe Bewuftsein von diesem Stuhl’,
sondern ‘es gibt BewuBtsein von diesem Stuhl’* (TE 54). Das ist
genau jenes unpersonliche ,,il y a“, das die Folgegeneration gegen
die Vorstellung von Subjektivitét geltend machen wird.

Wie kommt Sartre auf den Gedanken, das personale Ich vom
BewuBtsein zu trennen, es als transzendentes Objekt und nicht als
urspriinglichen Kern des Wissens zu verstehen? Sein Motiv liegt
in einer eigenwilligen Interpretation des phanomenologischen
Grundsatzes von der Intentionalitdt des BewuBtseins. Dal3 das Be-
wuBtsein immer ,,BewuBltsein von etwas‘ ist, deutet Sartre radikal

! Daher konnte der cartesische Satz auch kaum durch die Evidenz eines , Ich fiihle,
also bin ich* ersetzt werden, denn der Wahrheitseffekt bildet sich nur iiber das
Denken als reflexives Wissen.

2 Zur Verwendung von , transzendental bei Sartre s. weiter unten.

147

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Anwesenheit des Bewultseins bei der Sache. Intentionalitit
dient ihm als Modell gegen die Vorstellung einer , Innerlichkeit®,
so daB er BewuBtsein als eine reine Bewegung des Aus-sich-
Hinausgleitens, als ,,Drauflen seiner selbst* versteht.> Damit ist
Husserls Bestimmung von Intentionalitdt geradezu umgestiilpt.*

Wenn das BewuBtsein nichts ist als die Anwesenheit bei seinem
Gegenstand, dann beantwortet sich auch die Frage nach dem ein-
heitsstiftenden Moment in der Wahrmehmung anders als bei Kant:
Nicht das ,,ich denke*, sondern die Gegenstdnde bilden die Einheit
des Bewufitseins.s Bei diesem Verstdndnis von Intentionalitit be-
darf es keines zusitzlichen ,transzendentalen Ich®“ zur Einheits-
stiftung mehr: ,,es ist gewil, dal die Phdnomenologie es nicht no-
tig hat, auf dieses vereinigende und individualisierende Ich zu re-
kurrieren” (TE 44). Sartre plddiert dafiir, das Ich, wie alle anderen
transzendenten Objekte, unter die Epoché fallen zu lassen und das
,transzendentale Feld“ vom Ich zu befreien.

Auf der ersten Stufe der Gegenstandswahrnehmung ist Bewuft-
sein also niemals explizites SelbstbewuBtsein, es ist nur Bewuft-
sein von sich, insofern es BewuBltsein vom Gegenstand ist. Ein
personliches BewuBtsein, ein ,,Ich“, kommt erst auf einer zweiten
Stufe hinzu, es erscheint erst in dem Moment, in dem das BewuBt-
sein sich selbst zum Objekt macht. Das bedeutet aber, da3 dieses
,Jch® niemals eine unmittelbare Erkenntnis sein kann, es ist ein
Gegenstand fiir das Bewuftsein, wie andere Gegenstdnde auch. Da
die Unmittelbarkeit des BewuBtseins reflexiv nicht einzuholen ist,
da sie sich im Akt des Wahmehmens stets selbst entgeht, kann
Sartre auch gegen Descartes sagen: ,,Das Bewuftsein, das sagt ‘ich
denke’ ist gerade nicht dasjenige, welches denkt“ (TE 48). Den
klassischen regressus eines Bewuftseins, das sich ad infinitum als

3 Sartre, Eine fundamentale Idee der Phinomenologie Husserls: 35. Dieser kleine
Text von 1939 spiegelt deutlich Sartres radikalen Impetus gegen alle Immanenz.

4 Die Verschiebung gegeniiber Husserls Begriff von Intentionalitit 148t sich gut
am Vergleich der Definitionen deutlich machen. Husserl nennt Intentionalitit
,.diese allgemeine Grundeigenschaft des Bewufitseins ... als cogito sein cogitatum
in sich zu tragen“ (CM 35; Hervorhebung A.R.), Sartre nennt sie die
.Notwendigkeit fiir das BewuBtsein, als BewuBtsein von etwas anderem als von
sich zu existieren* (Eine fundamentale ldee ...: 35; Hervorhebung A.R.).- S. a. Das
Sein und das Nichts, wo Sartre aus der ,,Anwesenheit der Sache beim BewuBtsein‘
die ,,Anwesenheit des BewuBtseins bei der Sache* macht (SN 324).

5Vgl. TE 44, 51.

148

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Objekt setzt und sich als setzendes Subjekt wieder entgeht, ent-
scharft Sartre mit der einfachen Behauptung, dal es gar keines
Ichs in der Konstruktion von BewuBtsein bediirfe, dal ,,ein Be-
wultsein keinesfalls ein reflektierendes BewuBtsein nétig hat, um
von sich selbst bewuflt zu sein“ (TE 49).6

Es gibt also zwei Formen, ein setzendes und ein nicht-
setzendes, ein reflektiertes und ein unreflektiertes Bewufitsein, ei-
nes, das sich selbst zum Objekt macht und eines, das sich seiner
selbst auf eine nicht-reflexive Weise bewuBt ist.” Die Verwendung
des Reflexionsbegriffs in der Transzendenz des Ego ist terminolo-
gisch hochst uneindeutig, und die Schwierigkeiten ihn zu deuten,
rithren zum Teil daher, dal Gegensatzpaare verschiedener Ebenen
ineinandergefiigt sind. Es bleibt unklar, wie sich ,reflektiert/un-
reflektiert”, , reflektiert/reflektierend”, , reflektiert/reflexiv, ,rein/
unrein“ zueinander verhalten und fiir welchen Bereich (Gegen-
standswahrnehmung oder Selbstwahrnehmung) sie jeweils gelten.
Sartre benutzt das Wort ,,reflektiert z. T. synonym mit ,,setzend",
bezieht es also auch auf Gegenstandswahrnehmung, teilweise be-
hilt er die ,,Ebene der Reflexion* nur der Selbstwahrnehmung vor.
Ungeachtet all dieser terminologischen Verschiebungen ist die
sachliche Pointe der Argumentation eindeutig: Sie liegt darin, da3
das unreflektierte BewuBtsein zugleich als das reflektierende ge-
dacht ist, als der eigentlich aktive, schopferische Pol der Erfah-
rung. Es geht - wie so oft bei Sartre - letztlich um die Gegensitze
von Aktivitdt und Passivitdt, Unmittelbarkeit und Vermittlung;
dem instantanen BewuBtsein, das selbst in sich nicht reflektiert ist,
wird hier der Primat zugesprochen,?® weil es als Spontaneitdt und
als Durchsichtigkeit aufgefaBit ist. Jede Form von Reflexion, auch
jeder Rekurs auf ein Ich ,,vergiftet” diese Unmittelbarkeit (TE 58),
macht aus dem urspriinglichen ,,conscience pur ein ,,conscience

6 Obwohl noch nicht so benannt, hat Sartre hier schon sein Konzept des
prareflexiven cogito“ entwickelt (s. diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.3).

7 Sartre spricht von einer , dritten Ebene“, was einige Interpreten dazu veranlaBt
hat, sein Modell als dreistufiges darzustellen (s. Kommentar von Sylvie LeBon in
La transcendance de I'Ego, 1988: 29 u. Fretz, Individuality in Sartre's philosophy,
1992: 76f). Mir ist dieses Modell in drei Stufen - fiir die Transzendenz des Ego
zumindest - nicht verstdndlich, da es sich doch letzten Endes in der Dualitét von
reflektiert/reflektierend zu erschopfen scheint.

8 vgl. TE 57.

149

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

complice®.® So wird z. B. die spontane Abneigung oder Wut gegen
eine Person zum ,,unreinen Bewultsein, sobald sie sich reflexiv
als HaB definiert. Mit der situationsiibergreifenden Reflexion voll-
zieht das Bewufltsein einen ,,Ubergang ins Unendliche” (TE 62),
es befreit sich von seiner Instantaneitit, substantialisiert sich. Da-
mit aber behauptet es immer zu viel, der verfestigte Inhalt (Haf3)
wird niemals den Status absoluter GewiBheit haben, denn gewiB ist
nur die erste, nicht reflektierte Spontaneitit. Interessant hierbei ist
auch der Zeitaspekt: Die ,,reine” Reflexion hilt sich an das Gege-
bene, sie ist vollkommene Gegenwirtigkeit. Sobald eine Extension
iiber eine zeitliche Dauer hypostasiert wird, ,,verunreinigt sie
sich. Auch die Unterscheidung zwischen Sein und Schein und eine
»Substantialitat des Ich sind erst moglich, wenn Zeit nicht nur als
Gegenwart gedacht wird. Im reinen BewuBtsein sind Sein und
Schein nicht zu unterscheiden, es ist ein ,,nichtsubstantielles Ab-
solutes genau deshalb, weil es keinen Bestand in der Zeit hat.!°

Die Evidenz einer Erfahrung liegt also - laut Sartre - niemals beim
sich selbst erkennenden Ich. Wenn es so aussieht, als sei das Ich
Schopfer unserer BewuBtseinszustinde, so liegt das an einer Téu-
schung, an einer Projektion der urspriinglichen Spontaneitdt auf
einen ,,virtuellen Einheitskern (TE 74). Der beriihmte Satz Rim-
bauds, ,,Je est un autre®, bedeutet fiir Sartre, dafl die BewuBtseins-
spontaneitdt nicht aus einem Ich hervorgeht, sondern auf dieses
zukommt (TE 86). Was als Grundlage der Erkenntnis {ibrig bleibt,

9 Damit ist der Deutung von Bush zu widersprechen, derzufolge das ,,unreine Be-
wuBitsein“ der ,natiirlichen Einstellung dem Verhaftetsein an den Gegenstidnden
entspricht, wihrend ,,conscience pur* eine reine Reflexion im herkdmmlichen
phanomenologischen Sinne bezeichnet (Bush, Sartres use of the reduction: Being
and nothingness reconsidered, 1980: 20). Diese Auffassung von ,reinigend“ ent-
wickelt Sartre m. E. erst spiter. In Die Transzendenz des Ego scheint im Gegenteil
das ,reine BewuBtsein nur den spontanen, nicht-reflexiven Akt zu bezeichnen,
unabhéngig davon, auf was er sich bezieht (s. a. Sartre, Bewuftsein und Selbster-
kenntnis: 8). Es geht Sartre hier gerade nicht um ein sich in der Reflexion
»reinigendes“ BewuBtsein; ein bloBes Aufgehen im Gegenstand bzw. das prirefle-
xive cogito wiren ebenfalls ,,conscience pur®.

10 Dieses Prinzip lieBe sich durchaus nach dem Muster einer ,,ewigen Wiederkehr
des Gleichen“ verstehen, als eine Zeitkonzeption, in der die Gegenwart sich verab-
solutiert hat. - In Bewuf3tsein und Selbsterkenntnis wird diese Vorstellung zuriick-
genommen, das BewuBtsein, heiBt es dort, sei nicht augenblickshaft (Bewuftsein
und Selbsterkenntnis: 7).

150

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist also ein unpersonliches, Ich-loses (aber individuiertes) Be-
wubBtsein. Damit setzt sich Sartre gegen das rationalistische Prinzip
des BewuBtseins als Wissen ab und unterlduft - vorldufig zumin-
dest - das Modell der Selbstreflexion. Mit dem ,,préareflexiven co-
gito“ ist das Subjekt gerade nicht in jene Struktur des ‘Gleichen’
eingebaut, die Subjekt und Objekt in eins setzt; BewufBtsein ist nur
,,sich selbst produzierende Spontaneitit” (TE 86).

Indem er das ,,Ich* auflerhalb des BewuBtseins ansiedelt, als ein
,zweifelhaftes Objekt“, widerspricht Sartre auch der cartesischen
Vorstellung, dal Selbsterkenntnis klarer sei als Fremderkenntnis:
,,mein Ich ist fiir das BewuBtsein nicht gewisser als das Ich anderer
Menschen. Es ist nur intimer (TE 90). Das reine, spontane, un-
personliche BewuBtsein ist dariiber hinaus ein a-moralisches: Sei-
ne ,monstrose Spontaneitdt liegt vor aller Unterscheidung in
willentliche und unwillentliche Handlungen, ja sie macht ,jede
Konzeption einer Autonomie des Willens unmoglich® (TE 88)."
Die fiir Moralitdt wichtigen Unterscheidungen kommen erst auf
der reflexiven Ebene, mit einem Ego, ins Spiel, und Sartre vermu-
tet in ihm eine Art Kontrollfunktion, dessen wesentliche Rolle es
sei, dem BewuBtsein seine eigene Spontaneitit zu verbergen (TE
88). Sartre bezieht sich - wie Foucault in Wahnsinn und Gesell-
schaft - auf einen Bereich, der durch den Primat des Rationalen
ausgeschlossen werden sollte: Hier ist es jedoch nicht der Wahn-
sinn, sondern die nicht durch Reflexion kontrollierte Spontaneitét
und die Angst, die die verdrangte Seite des ,,Ich denke“ bildet.!2
Mit dem Bestreben, die Evidenz in einem préreflexiven Bereich
anzusiedeln, dndert sich auch der Anspruch an Philosophie. Sartre
wird die GewiBheit kaum mehr als ein Wahrheitskriterium in An-
spruch nehmen, und das fiir Husserl treibende Motiv der Begriin-
dung von Wissenschaft scheint bei ihm fast vollstdndig substitu-
iert. Auf der Grundlage des Bewuftseinskonzeptes, wie es in der
Transzendenz des Ego vorgefiihrt wird, kann man Sartre wohl
nicht zum Vertreter einer ‘Subjektphilosophie’ machen, im Ge-
genteil, sein absolutes BewulBtsein ,,hat nichts von einem Subjekt‘
(TE 92).

11'vgl. auch TE 58, 72; SN 21.
12 Vgl TE 90.

151

16.01.2026, 10:02:12. [


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Die Wiederkehr der Reflexionsfigur im Prdreflexiven

Sartre hat mit seiner These von der ,,Transzendenz des Ego* ein
Modell vorgelegt, das explizit gegen SelbstbewuBtsein als Wissen
und gegen die Subjekt-Objekt-Spaltung im Subjekt gerichtet ist.
Das erste BewuBtsein ist einheitlich verfa3t und unreflektiert, es
bedarf keiner Reflexion auf sich, um zu sein, was es ist: Bewuft-
sein von sich.” Demselben Ziel gilt in Das Sein und das Nichts die
gegen den Idealismus gerichtete Trennung von Bewuftsein und
Erkenntnis. Hier hat Sartre das BewuBtsein als einen einheitlichen
Bereich vor der Erkenntnis angesetzt, um dem Berkeleyschen
»esse est percipi und dem rationalistischen Diktum zu entkom-
men. BewuBtsein ist gerade nicht ,,wissen, dal man weiB3*.'
Warum nennt aber Sartre diese erste Spontaneitit noch
,,BewuBtsein“, warum iiberldft er die ,,creatio ex nihilo* (TE 86)
nicht einem Trieb, einem unbewuBten Willen oder einer Kraft wie
Schopenhauer und Nietzsche, an deren Vorstellungen diese vitali-
stische Konzeption von reiner Unmittelbarkeit ohnedies erinnert?
Anscheinend hatte Sartre ein grof3es Interesse, an einigen Motiven
traditioneller Bewuftseinsphilosophie festzuhalten, und dazu ge-
hort vor allem der Gedanke, daf3 die philosophische Betrachtung
letztlich doch vom Subjekt und nicht vom Gegenstand der Er-
kenntnis auszugehen habe. Auch wenn Sartre in der Transzendenz
des Ego das personliche Ich auf die Gegenstandsseite verschiebt,
bleibt das BewuBtsein als traditioneller Subjekt-Pol erhalten, als
diejenige Instanz, die unbezweifelbare Unmittelbarkeit gewihrlei-
stet.! GewiBheit ist nun zwar nicht mehr als Wissen aufgefafit,
aber sie ist immer noch - ganz cartesisch - Klarheit. Die absolute
,,Transluziditit des BewuBtseins“ gehort zu den Dogmen von
Sartres Denken, und er vertritt dieses Prinzip so vehement, daf er
bis in spite Werkphasen hinein eine Instanz des Unbewufiten fiir
schlichtweg unmoglich erklart.'s Das Bewuftsein wird also als
,prareflexives cogito” bestimmt. Die Formel fiir Intentionalitét

13 vgl. TE 47.
14 Vgl. SN 20 und diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.3.
15 Vgl. TE 64.
16 'Vgl. SN 20.

152

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lautet, Bewufltsein sei setzendes BewuBtsein vom Gegenstand und
zugleich nicht-setzendes BewuBtsein von sich.!”?

Was Sartre mit dem préreflexiven cogito beschreibt, ist das al-
len bekannte Phanomen, da man véllig im Gegenstandsbezug
aufgehen kann und doch immer um die eigene Titigkeit wei3, oh-
ne sie kognitiv explizit machen zu miissen. Wenn ich z. B. die

»Zigaretten in dieser Schachtel zihle, habe ich den Eindruck der Ent-
hillung einer objektiven Eigenschaft dieser Zigarettenmenge: es sind
zwolf. ... Ich muB nicht unbedingt ein setzendes BewuBtsein davon haben,
daf} ich sie zdhle. Ich ‘erkenne mich nicht als zihlend’. ... Und doch habe
ich in dem Moment, da sich mir diese Zigaretten als zwolf enthiillen, ein
nicht-thetisches BewufBtsein von meiner Additionstitigkeit. Wenn man
mich ndmlich fragt: ‘Was tun Sie da?’ antworte ich sofort: ‘Ich zihle’...*“.
(SN 22)

Ein weiteres einleuchtendes Beispiel ist das Lesen.'® Auch hier
versenkt sich die lesende Person vollstindig in die Inhalte der
Lektiire und weil3 auf Anfrage doch, daf} sie liest. Diese unmittel-
bare Vertrautheit mit sich, die erst in der sicher gegebenen Ant-
wort auf die Nachfrage ,,Was tun Sie da?* reflexiv eingeholt wird,
ist als Phdnomen evident. Doch fiir Sartre geht es nicht um eine
blofBe Beschreibung der Strukturen von Selbstwahrnehmung. Das
prareflexive cogito soll die Bedingung des cartesischen cogito
sein,!® d. h. letztlich dessen systematische Stelle einnehmen. Ge-
nau hierin liegt ein Anspruch, der das einfache Phdnomen von pra-
reflexivem Wissen iiberfordert und der dazu fiihrt, da3 sich unter
der Hand doch wieder ein reflexives und egologisches Modell in
die Funktion des BewuBtseins einschleichen wird. Das prareflexi-
ve cogito ist gewissermallen ‘iiberlastet’, wenn es die Aufgaben
der Reflexion tibernehmen soll.

Sartre umschreibt das préreflexive cogito mit der Formel
,BewuBtsein (von) sich“ [conscience (de) soi], d.h. einer
Schreibweise, die verdeutlichen soll, daB3 das erste Bewufltsein
nicht reflexiv und doch als Bezug zu sich gedacht ist. Das erste
BewufBtsein ist ,,nicht paarig®, es enthilt keine Dualitit erkennend-

17Vgl. SN 21.
18 Vgl. Sartre, Bewuftsein und Selbsterkenntnis: 32f.
19'Vgl. SN 22; Bewuftsein und Selbsterkenntnis: 7.

153

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erkannt, Wahrnehmung und Wahrmehmungsbewuftsein sind eins.
Dennoch existiert diese Identitit als ,,Zirkel .20

Es ist eine begriffliche Gratwanderung, in der hier ,,Bewuft-
sein“ neu definiert werden soll. Warum gelingt es nicht, Bewuft-
sein als einfache Identitdt zu denken, als wirklich nicht-paarig?
Warum muf} es strukturell als ,,Bezug zu sich“ erscheinen? Und
was soll dieses BewuBtsein noch von der Erkenntnis unterschei-
den, wenn es doch als eine Art Wissen fungiert, in dem es nichts
UnbewuBites geben darf? Das prareflexive cogito, heifit es spéter,
sei dem reflexiven homolog (SN 165). Doch worin genau besteht
der Unterschied??! Allein in den Klammern um die Préposition
,,de“? Auch hier scheint es sich um eine ,,Differenz” zu handeln,
,,die nichts unterscheidet”, die Klammern bewirken de facto nichts,
und es ist bezeichnend, daB Sartre das ,,de” einklammert und nicht
das ,,s0i“. Im Begriff ,,Bewuftsein‘ ist immer schon eine reflexive
Struktur, ein kognitiver Gehalt und - wie mir scheint - auch ein
egologisches Modell enthalten, denn letztlich mobilisiert Sartre ein
Argument, das schon bei Descartes zu finden ist:
,,es kann sehr wohl sein, dal das, was ich sehe, nicht wirklich Wachs ist,
es kann sogar sein, daB ich iiberhaupt keine Augen habe, etwas zu sehen,
aber es ist ganz unmoglich, daB, wihrend ich sehe oder -was ich fiir jetzt

nicht unterscheide [sic!, A.R.]- wahrend ich das BewuBtsein habe, zu se-
hen, ich selbst, der ich dieses BewuBtsein habe, nicht irgend etwas bin.“?2

DaB Sartre das prareflexive cogito nicht wirklich als eine vom tra-
ditionellen Erkenntnismodell unterschiedene Figur darstellen

20 ygl. SN 21, 23. Wie diese Identitit den existentialistischen Grundsatz von der
Existenz als Essenz vorbereitet, habe ich in Teil 1, Kap. 2.3 dargelegt.

21 Dorothy Leland hat darauf hingewiesen, daB diese Unterscheidungen nicht er-
klart werden und daB das préreflexive cogito stets eine duale Struktur behélt (s.
Leland, The Sartrean Cogito: A Journey between versions, 1975: 136f u. a.); s. a.
Fretz 1992: 82, das prareflexive cogito sei schon BewuBtsein zweiten Grades.
Sartre selbst spricht in dem terminologisch sehr schwammigen Text Bewuftsein
und Selbsterkenntnis von einer ,,Andeutung von Dualitét“, einer ,,Art Spiel reflek-
tierender Reflexion“ im BewuBtsein (a. a. O.: 41).

22 Descartes, Meditationen: zweite Meditation, Abs. 15. - Natiirlich lieBe sich
einwenden, daB Sartre nicht die GewiBheit nachweisen will, daB ich bin, sondern
daB BewuBtsein ist. Aber dieses BewuBtsein funktioniert nur nach einem kogniti-
ven und egologischen Muster. Wenn Sartre z. B. sagt, ,.ein BewuBtsein, das von
sich selbst nichts wiifite”, sei ,,absurd“ (SN 20, Hervorhebung A.R.), rekurriert er,
wie in der gesamten Argumentation, schon immer auf die Prinzipien von Wissen
und Selbstsein.

154

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, liegt nicht daran, daB er einen falschen, {iberdeterminierten
Begriff verwenden wiirde, es liegt daran, daB er beides will: das
BewuBtsein als eine Existenzweise etablieren, die an Gefiihl, Han-
deln, an das traditionell ,,unbewuBt“ Genannte gekoppelt ist, und
gleichzeitig am kognitiven Modell der Klarheit festhalten, demzu-
folge nichts im BewuBtsein fremd, unbewuft sein kann.

Wie sehr das Préreflexive noch Aspekte von reflexivem Wissen
enthdlt, wird spétestens mit den moralischen Implikationen des
BewuBtseinsmodells deutlich. Der iiberzogene Verantwortlich-
keitsbegriff aus Das Sein und das Nichts resultiert u. a. daraus, daf3
Sartre das traditionelle Zurechnungsprinzip, in dem Verantwort-
lichkeit an Wissen und Erkenntnis gebunden ist, auf den Bereich
des préreflexiv Erfafiten ausdehnt. So wird auch das im Entwurf
nur unausdriicklich Geahnte, das nicht willentlich Intendierte mo-
ralisch zugerechnet; das ganze Konzept der mauvaise foi basiert
auf diesem Mechanismus, der zwar ein Prireflexives behauptet, in
der Bewertung aber den Unterschied zwischen Reflexivem und
Prireflexivem einebnet, das ,,Unbewufte” fiir BewuBtsein erklért
und das prareflexive cogito moralisch wie ein reflexives wertet. In
dieser Konstruktion umfassender Verantwortlichkeit steckt beides,
eine absolute Erméichtigung des BewuBtseins, das durch nichts als
durch sich selbst bestimmt ist, und seine absolute Entméachtigung,
weil ihm auch noch das als BewuBtsein zugerechnet wird, was es
nicht wissen konnte.? Der Mensch ist eben ,,total verantwortlich*
und ,.total nicht zu rechtfertigen* (SN 543). Hier 14t sich absehen,
wie sehr das ambivalente Subjektmodell des ,,unterworfenen Sou-
verdns“ die Philosophie Sartres bestimmt.

Sartre hilt genau deshalb am Terminus ,,BewuBtsein“ fest, weil er
dessen reflexive, kognitive und egologische Implikationen nicht
ganz aufgeben kann, wenn er einen systematischen Ausgangs-
punkt fiir seine phanomenologische Ontologie sucht. Fiir die Form
von Philosophie, die ihm immer noch vorschwebt, ist das reflexive
BewufBtsein unhintergehbar, nicht das prareflexive.

23 Ausfuhrlicher habe ich dieses Problem an anderer Stelle behandelt; s. Roedig,
Von der 'Unwirksamkeit willentlicher Entschlieffungen’. Sartres Wahlethik und
ihre Grundlagen in der Theorie des ‘prdireflexiven cogito’, 1991.

155

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ob diese Implikationen auch schon das BewuBtseinskonzept in
der Transzendenz des Ego bestimmen, ist schwer auszumachen.
Leo Fretz spricht von einer ,,coupure épistémologique” zwischen
der Transzendenz des Ego und Das Sein und das Nichts.?* In Das
Sein und das Nichts, so seine weitere These, sei die
,» Iranszendenz* des Ich wieder aufgehoben, das Fiir-sich sei die
personalisierte Form des ehemals unpersonlichen, transzenden-
talen Feldes.?s So lieBe sich sagen, daB eine mehr am traditionellen
Subjektbegriff orientierte Konzeption von BewuBtsein erst mit
Das Sein und das Nichts deutlich hervortritt und da3 die frithe
Philosophie Sartres in diesem Sinne ‘postmoderner’ ist als die
spatere. Die Verfestigung des Subjektkonzeptes diirfte nicht zu-
letzt auch am verinderten theoretischen Anspruch der Schriften
liegen: In der Transzendenz des Ego ging es wesentlich nur um die
Beschreibung einer BewuBtseinsstruktur, die Begriindungslasten
einer Ontologie des Menschen dagegen fordern stirkere Theore-
me.

Es ist jetzt vielleicht besser zu verstehen, warum die
‘Dezentrierung’, die Sartre vornimmt, indem er dem reflexiven ein
prareflexives cogito vorangehen laBt, der ,postmodernen® Sub-
jektkritik nicht geniigen kann. Diese Form von Dezentrierung trifft
nicht den Kern des BewuBtseinsparadigmas, sie ist nicht radikal
genug. Das beste Beispiel fiir dieses Radikalitédtsdefizit ist Sartres
Weigerung, ein wirkliches UnbewuBtes anzunehmen. Sartre ver-
schiebt zwar die Grenzen traditioneller Dualismen, wie die von
BewuBtsein und Gegenstand, aber er 16st sie nicht auf;?¢ die Refle-

24 Vgl. FretzZAmparo 1991: 191, 193f und Fretz 1992: 71.

25 Fretz/Amparo 1991: 199; s. a. Fretz 1992: 81, 83. - Fiir diese Wandlung spricht
m. E. auch, daB das spontane ,unmoralische BewuBtsein spiter wieder zu einem
verantwortungsfihigen gemacht wird; 1943 jedenfalls gibt es keinen Bereich jen-
seits der Willensfreiheit mehr.

26 Ein groBer Teil von Sartres frithen Schriften ist von dem Bestreben geprigt, ei-
ne Differenz in das einzufiihren, was gemeinhin als Einheit begriffen wird. So
trennt er in L 'Imaginaire die ,Vorstellung* [image] von der ,,Wahrmehmung"
[perception], in der Transzendenz des Ego das BewuBtsein vom Ich, in Das Sein
und das Nichts das BewubBtsein [conscience] von der Erkenntnis [connaissance],
das prireflexive vom reflexiven cogito. Doch diese Dissoziierung verschiebt nur
die Grenzen traditioneller Entgegensetzungen, das auf der einen Seite Abgespalte-
ne wird meist auf die andere Seite des Dualismus iibertragen. So ist bei der Unter-
scheidung von Ich und BewuBtsein das Ich den Gegenstinden zugeschlagen, die
,Transluziditit des BewuBtseins auf der einen Seite ist damit erkauft, daB auf der

156

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xionsfigur und das Subjekt-Objekt-Schema bleiben konstitutiv fiir
sein Denken und ebenso konstitutiv bleibt die mit den Subjekt-
Objekt-Positionen verbundene Wertung: Das prireflexive cogito
wird unter der Hand mit der Macht des alten Erkenntnissubjekts
ausgestattet.

2.3. Das Verhdiltnis von Innen und Aufien

In der Transzendenz des Ego meint ,transzendentales BewuBtsein®
ganz im klassischen Sinne ein ,,reines” BewuBtsein - doch der Ge-
genbegriff zu ,rein“ ist nicht mehr ,,empirisch®,?’ sondern ,.trans-
zendent®. Die blofe Spontaneitit ist genau deshalb ,,rein“, weil sie,
vollig durchsichtig, nichts ‘Fremdes’ enthélt; der Gegensatz von
empirisch und transzendental hat sich, so scheint es, auf den Ge-
gensatz von Innen und Auflen, von Immanenz und Transzendenz
verlagert.

Nun gibt es, was das Verhiltnis von Innen und Auflen angeht,
zwei gegenldufige Tendenzen im Werk Sartres, parallel zu dem
grundsitzlichen Methodenantagonismus von ,,Phdnomenologie*
und ,,Ontologie*.2® Paradigmatisch flir diesen Widerstreit konnen
die Texte Une idee fondamentale de la phénoménologie de
Husserl: !'intentionnalité und La Nausée stehen. Une idee fonda-

anderen zwischen Ich und ,fremden* Objekten kaum mehr geschieden werden
kann. Wiahrend die géngige Auffassung BewuBtsein und Erkenntnis als Einheit
faBt und sie dem UnbewuBten entgegensetzt, trennt Sartre BewuBtsein von Er-
kenntnis, aber, wie wir gesehen haben, um den Preis, daB er den Unterschied zwi-
schen bewuBt und unbewuBt einebnet. - Der dargestellte Mechanismus der ver-
schobenen Dualismen, fiir den sich noch weitere Beispiele anfiihren lieBen, wire
schematisch etwa so zu fassen:

trad.: BewuBtsein + Ich <--> Gegenstinde.

Sartre: BewuBtsein <-->.Ich + Gegenstinde.

trad.: Erkenntnis + BewuBtsein <--> UnbewuBtes

Sartre: Erkenntnis <--> BewuBtsein + UnbewuStes

27 Fir das reine, ,transzendentale” BewuBtsein gilt auch schon in der Transzen-
denz des Ego das Prinzip der Identitit von Existenz und Essenz: ,,... wahrhafte
Spontaneitit ... ist das, was sie hervorbringt und kann nichts anderes sein“ (TE
73). Daher ist das transzendentale BewuBtsein nicht von einem existierenden, fak-
tischen zu unterscheiden.

28 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2.

157

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mentale entwickelt den oben schon erwihnten Intentionali-
tatsbegriff, demzufolge das BewuBtsein ein ,Drauflen seiner
selbst” ist, eine reine Fluchtbewegung hin zu den Gegenstinden
der Welt. Dieses BewuBtsein hat kein ,,Innen®, denn Sartre ent-
wickelt sein Konzept gegen die triigerische Rede von
,BewuBtseinsinhalten, gegen die ,,dem Realismus und Idealismus
gemeinsame Illusion, nach der Erkennen Essen heifit“.2° Betrachtet
man die Wortwahl in diesem stark metaphorisierenden Text, so
fallt auf, daB alles, was mit einem , Innenraum® zu tun hat, als
»feucht®, | diister, ,warm®, als ,,gastrische Intimit4t"”, ,lauwarme
Zellularchemie® und ,,iibelriechende Lauge“ bezeichnet ist.?0 Fiir
das AuBen dagegen steht die ,harte Erde®, ,,das grelle Licht“, der
»trockene Staub der Welt“. Das BewuBtsein ,,reinigt sich gerade
dadurch, daB es in ihm, ,klar wie ein starker Wind“, nichts mehr
gibt auBler ,,der Bewegung ... aus sich herauszugleiten®, und es gibt
in ihm natiirlich auch kein vorgéngiges ,,Selbstsein®: ,,Stellen Sie
sich ... ein fortgesetztes Bersten vor, das uns von uns selbst los-
reifdt, das sogar einem ‘uns selbst’ keine MuBe 146t, sich hinter ihm
zu bilden® 3! Motiviert ist diese iiberzogene Interpretation von In-
tentionalitdt u. a. durch das Bestreben, den Dingen gegeniiber der
Erkenntnis ihre (philosophische) Selbstdndigkeit, ihre ,unredu-
zierbare Eigentiimlichkeit* wiederzugeben, sie als Verursacher fiir
Bewultseinszustdnde gelten zu lassen.32

Wihrend dieses Modell der Auflosung des Bewuftseins in reine
Bewegung eines ist, in dem die Angst vorzuherrschen scheint, in
einer , Innerlichkeit“ zu ersticken, gibt es andererseits Motive im
Werk Sartres, die auf eine Furcht schliefen lassen, von den Ge-
genstdnden der Welt , beriihrt zu werden, in ihnen zu versinken.
La Nausée ist ein einziges Zeugnis dieser Furcht. Hier erregen die
Dinge Ekel, weil sie ,existieren und sich nicht mehr durch Be-
griffe und Namen beherrschen lassen.

2 Eine fundamentale Idee ...: 33.

30 Die offensichtliche sexuelle Konnotation Sartrischer Metaphorik bietet sich als
unerschopfliches, leider aber auch unerquickliches Feld fur Geschlechterforschung
an. Vgl. z. B. Collins/Pierce, Holes and Slime: Sexism in Sartres Psychoanalysis,
1976.

31 Eine fundamentale Idee ...: 35.

32 Eine fundamentale Idee ...: 36. Dem entsprach in der Transzendenz des Ego die
Aussage, daB die Gegenstiénde die Einheit des BewuBtseins stiften.

158

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Gegenstdnde, das diirfte einen nicht beriihren ... Aber mich beriihren
sie, das ist unertréglich. Ich habe Angst, mit ihnen in Kontakt zu kommen,
als wiren sie lebendige Tiere.3?

Ahnliche Metaphern, die oben fiir einen ,Innenraum‘ standen,
charakterisieren im Ekel/ und an einigen Stellen von Das Sein und
das Nichts die AuBlenwelt, und das BewuBtsein ,reinigt* sich jetzt
dadurch, daB es der Verfallenheit an die Gegenstdnde entflieht,
sich von ihnen losreifit.

Der Gegenstandsbezug des BewuBtseins ist also ambivalent
dargestellt, einerseits als Ausbrechen aus der Immanenz und ande-
rerseits als Nicht-Sein des Transzendenten.’* BewuBtsein, so
scheint es, ist immer auf der Flucht. Allein der Wunsch nach Ab-
losung (Trennung) scheint den beiden gegenldufigen Bewegungen
gemeinsam zu sein.

Man konnte in der Furcht vor der Auflenwelt - deren Macht ja
zundchst theoretisch proklamiert wurde - auch dasjenige Motiv
vermuten, das Sartre am BewuBtsein als Se/bstbewultsein festhal-
ten 14Bt. Dorothy Leland schreibt in ihrer Untersuchung tiber die
verschiedenen Versionen des Cogito:

,.Sartre maintains that if intentional consciousness were not also self-
consciousness, the ‘subject’pole of the relation would be absorbed into its
‘object’pole and consciousness as such would disappear. From the begin-

ning, then, Sartre interprets consciousness of --- as a consciousness which
ist not ‘world’ ...

In der Angst vor dem ‘Selbst’verlust ldge also der affektive Grund
fir die Einfithrung des Negationsprinzips und auch der Grund da-
fiir, daB8 Sartre doch wieder im Gegengewicht zur ‘Welt’, das Be-
wufltsein als eine, wenn auch gebrochene, ‘Innerlichkeit’ neu eta-
bliert.

So erscheint die Struktur des Fiir-sich in Das Sein und das
Nichts wie eine Riicknahme der Reflexionsfigur ins Subjekt. Be-
wuftsein ist nicht (mehr) der ungeschiedene Akt einer Spontanei-

33 Sartre, Der Ekel: 20. - In Das Sein und das Nichts betont Sartre immer wieder,
BewuBtsein als ,, Anwesenheit bei der Sache* bedeute keinesfalls eine
»Verschmelzung mit dem Objekt“ (SN 332, 333).

34 Diese Gegenlaufigkeit mag auch der Grund fiir die Interpretationsprobleme mit
der ,reinen®, ,reinigenden“ und dem ,mitschuldigen” Reflexion sein; s. diese Ar-
beit Teil 2, Kap. 2.1. FuBn. 9.

35 Leland 1975: 141.

159

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tdt, sondern es ist jetzt, was es nicht ist, und zwar in dem Sinne,
daB} es ein ,,Anderes-sein als es selbst impliziert (SN 37, Hervor-
hebung A.R.).3¢ Die (zu) radikal vertretene These von der Trans-
zendenz, die ja zeitweise auf die Behauptung einer Identitdt des
BewuBtseins mit dem Gegenstand hinauslief, kann nur durch eine
gegenldufige Tendenz zur ‘Immanentisierung’ kompensiert wer-
den. Hier liegt Sartres vielzitierter Subjektivismus, der das Gegen-
stiick zu seinem Bemiihen um Realismus bildet und es hartnickig
wie ein Schatten verfolgt. Die Grundsétze der BewuBtseinsphilo-
sophie haben fiir Sartre eine zu hohe Plausibilitit, als daB er nicht
nach ihrem Muster seine Ontologie organisieren wiirde. So wird
die Selbstindigkeit der Dinge wieder nivelliert. Das BewuBtsein
als ,,Drauflen seiner Selbst” scheint nur moéglich (und ertraglich),
wenn das ,,Drauflen” nichts anderes ist, als eine nach auBen ge-
wendete Innerlichkeit: Zunehmend wird in Das Sein und das
Nichts das ,,Sein“ bei den Gegenstinden als Konstitution der Ge-
genstdnde verstanden. Jenes unpersonliche ,,es gibt BewuBtsein
von diesem Stuhl“ aus der Transzendenz des Ego wird iiberholt
von der Formel, Bewuftsein sei das, was mache, ,,daB es Sein
gibt“ (SN 335). ,,Nur durch die menschliche Realitét gibt es eine
Welt“, wird behauptet (SN 546), immer mit dem Nachsatz natiir-
lich, daf3 dieses ,,es gibt“ das Sein nicht erschafft und ihm selbst
nichts hinzufiigt.” Wo eine starke Trennung von Erkenntnis und
Gegenstand etabliert ist, kann Vermittlung nur noch als Vermitt-
lung des Subjekts mit sich gedacht werden, ein solches BewuBt-
sein setzt in den Gegenstdnden allein sich selbst als Objekt:

S0 finde ich mich selbst iiberall zwischen mir und dem Sein als das
nichts [rien] wieder, das das Sein nicht ist. Die Welt ist menschlich. ...
Man sieht die ganz besondere Stellung des BewuBtseins: das Sein ist
iiberall, an mir, um mich herum, es lastet auf mir, es belagert mich, und

ich bin fortwihrend von Sein zu Sein verwiesen ... Ich will dieses Sein
fassen und finde nur noch mich.“ (SN 399)

36 Die Rede von Implikation ist der Gegenpart zur Metapher des ,,DrauBen seiner
selbst“. An vielen Stellen redet Sartre vom BewuBtsein als Immanenz (SN 167),
als , Transzendenz in der Immanenz“ (SN 100), als ,absoluter Interioritt“ (SN
542);s.a. SN 117,165,329 u. a.

37 Vgl. SN 399; vgl. auch diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2.

160

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In verdnderter Form ist das ‘subjektivistische’ Prinzip selbst noch
in der Kritik der dialektischen Vernunft wirksam: Hier ist die
menschliche ,,Praxis® letzter erkennbarer Grund der gegenstindli-
chen Welt, und alles, was Objekt fiir ein Handeln werden kann, ist
schon ein durch Handeln formiertes Objekt.3® So kann tatsdchlich
nur der Mensch den Gegenstand der Erkenntnis bilden, er ist, in
Foucaults Worten, ,,Objekt fiir ein Wissen und ... Subjekt, das er-
kennt: ... betrachteter Betrachter (OD 377). Es war genau diese
Figur, die Sartre anfénglich - und auch spéter noch - fiir unzurei-
chend hielt: Das BewuBtsein sollte nicht als eine immanente Sub-
jekt-Objekt Dyade verstanden werden. Doch in der Verschiebung
der theoretischen Akzente von der Transzendenz des Ego zu Das
Sein und das Nichts werden die Prinzipien der Subjektphilosophie
zum Teil wieder etabliert. Sartres ‘Denken des Anderen’ unterliegt
einer Bewegung, das Transzendente in die Immanenz zuriickzu-
nehmen, es wird so zu einem ,,Denken des Gleichen®.

Dieses Denken scheint ebenfalls die Struktur von Sartres onto-
logischer Konzeption des Subjekts als ,,Fiir-sich-Sein* zu bestim-
men, auf die ich im folgenden genauer eingehen werde. Es wird
sich zeigen, daB3 Sartre nicht nur trotz, sondern gerade wegen sei-
nes Versuchs, traditionelle Vorstellungen von Selbstreflexivitat
und Rationalitdt zu unterlaufen, diejenige Reflexionsfigur aus-
fithrt, mit der Foucault die Agide des ,,Menschen* beginnen liBt.

38 Sartre schlieBt in der Kritik Betrachtungen iiber eine mogliche ,erste Natur
aus. Das Prinzip der ,Praxis“ scheint mir, bei allen inhaltlichen Unterschieden
zum BewuBtseinsidealismus, dennoch analog zur Struktur von Subjektivitit kon-
struiert. - Zur Parallele von Reflexions- und Praxisphilosophie vgl. auch Habermas
1986: 80.

161

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Nicht-Identitdt als ontologische Struktur des Bewufitseins®

Zum Paradigma des ,,Subjekts” gehort wesentlich Einheit, doch
Sartre ist, wie wir gesehen haben, keinesfalls ein Theoretiker der
Identitdt oder der Vermittlung, sein Subjekt ist ein wesensméaBig
‘zerrissenes’. In der Transzendenz des Ego galt, daB das Bewuft-
sein sich nur um den Preis seines ,,Selbst“-verlusts reflexiv ver-
fiigbar wird: Urspriinglich ist es Spontaneitdt, reine Bewegung,
und es zu ‘identifizieren’ heifit, es zu verkennen. Auch die Ein-
heitlichkeit des Bewuftseins ist von Sartre paradox formuliert:
Zwar findet das BewuBtsein seine Einheit an den Gegenstdnden,
doch damit ,,vereinigt es sich, indem es sich selbst entgeht [en
s’echappant]“ (TE 44; Hervorhebung A.R.). Diese Formel enthilt
schon im Kern die spitere Interpretation von Transzendenz als
Negativitit und vom BewuBtsein als nicht-identischem.

In Das Sein und das Nichts wird das spontane BewuBtsein als
»prareflexives cogito”“ wieder aufgenommen und spédter in die
Struktur des ,,Fiir-sich“ als Charakteristikum menschlichen Da-
seins iiberfithrt.4#0 Im Gegensatz zu den Dingen, die ,,An-sich®,
d. h. Seinsfiille und vollkommen identisch mit sich sind, ist das
BewuBtsein als ,,Fiir-sich“ durch einen ,,nicht-spiirbaren Rif* (SN
170) gekennzeichnet. Das ,,sich im prareflexiven cogito deutet
eine ,irreduzible Dualitdt” an, es existiert als ,,dauernder Verweis
von sich auf sich“ (SN 172), als ,,Spiegelung-Spiegelndes®. Diese
ins Subjekt zuriickgenommene Reflexionsfigur soll aber dennoch
nicht dem Subjekt-Objekt Schema entsprechen; das ‘sich’ laBt sich

39 Ich werde in den folgenden Aussagen zur Struktur des BewuBtseins keine syste-
matische Trennung der Aspekte von Selbst- und Weltverhiltnis vornehmen, son-
dern sie nur an einigen wenigen Stellen aufspalten, um die Argumentation nicht
unnitig zu verzweigen. - Einerseits wire eine solche Differenzierung notwendig,
weil beide Bezugsweisen sich unterscheiden und von Sartre auch als verschiedene
begriffen werden. Andererseits scheinen beide nach demselben Muster konzipiert
zu sein. Ihre Unterscheide vermischen sich nicht zuletzt deshalb, weil Sartre -
subjektivistisch - den Gestnstandsbezug als Stelbstbezug denkt und umgekeht den
Selbstbezug oft nach dem Modell des Subjekt-Objekt Gegensatzes, d. h. als Ge-
genstandsbezug.

40 Das Fiir-sich kann als Wiederholung der BewuBtseinsstruktur auf ontologischer
Ebene gelesen werden. Sartre nennt das Fiir-sich die ,,ontologische Grundlage des
BewubBtseins* (SN 169).

162

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht fassen, es ist ein fliichtiges Nichts, das ebenso permanent
dem Zugriff entgleitet, wie das prareflexive cogito dem reflexiven:
,-.. das Subjekt kann nicht Sich sein, denn die Koinzidenz mit sich 146t,
wie wir sahen, das Sich verschwinden. Aber ebensowenig kann es Sich
nicht sein, da das Sich Anzeige des Subjekts selbst ist. Das Sich stellt so-
mit eine ideale Distanz in der Immanenz des Subjekts zu sich selbst dar,

eine Weise, nicht seine eigene Koinzidenz zu sein, der Identitédt zu entge-
hen, gerade indem es sie als Einheit setzt ...“ (SN 169)

Sartre nennt diese Figur ,,Anwesenheit bei sich“ (présence a soi)
(SN 169), und er liest sie negationstheoretisch: Zur ,,Wesens-
struktur der Anwesenheit gehort ein Nicht-sein (SN 326). Das
Fiir-sich ist also wesentlich nicht-identisch, es ist aber keinesfalls
das Gegenteil von Identitét, sondern existiert als ,,verneinte Iden-
titdt (SN 334). Es befindet sich, so Sartre, in einem ,,dauernd in-
stabilen Gleichgewicht® (SN 169), denn es ist einerseits eine
,Jdentitdt als absolute Kohdsion ohne die geringste Verschieden-
heit” (SN 169), und es ist andererseits doch ,,Synthese einer Viel-
falt“. Das ,,Sich“ als idealer Abstand des Bewulitseins von sich
existiert und ist doch ,,nichts®.

Die Verquickung von Identitdt und Differenz als ,,Anwesenheit
bei* gilt nicht nur fiir den Selbst-, sondern auch fiir den Weltbezug
des menschlichen Bewuftseins, denn An-sich und Fiir-sich sind
durch Negation vermittelt. In einer ,,urspriinglichen Negation®, die
den ,,apriorischen Grund jeder Erfahrung® bildet, , konstituiert sich
das Fiir-sich als die Sache nicht seiend* (SN 327), als anderes ge-
geniiber seinem Anderen. Diese am Modell der bestimmten Nega-
tion orientierte Figur stellt Distanz und Vermittlung in einem her:
Sartre betont, dal man dasjenige sein muB, was man verneint,*
und so ist auch das BewuBtsein identisch mit demjenigen, wovon
es BewuBtsein ist. Einerseits. Andererseits ist es aber nur Bewuft-
sein, wenn es sich von seinem Gegenstand unterscheidet, und zwar
so, daB3 es nicht der Gegenstand ist.#2 BewuBtsein oszilliert zwi-
schen diesen beiden Polen, und immer steht Identitit auf der einen
Seite der Gleichung, wenn auf der anderen Differenz erscheint:

41 vgl. SN 231.

42 DaB es sich bei diesem ganzen Vorgang um eine Selbstkonstitution des Fiir-sich
handelt, die das An-sich nicht beriihrt, unterstiitzt noch einmal die These, daB
Sartre seine Ontologie letztlich nur als ‘subjektivistische’ denken kann.

163

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Identitdt* mit sich stellt sich nur iiber eine Differenz zum Gegen-
stand her (ich bin Bewuftsein nur, indem ich nicht der Gegenstand
bin) und ,,Identitdt“ mit dem Gegenstand nur iiber eine Differenz
mit sich (ich bin nur als BewuBltsein vom Gegenstand, d. h. als et-
was, was ich nicht bin).%

Diese hin- und herlaufende Bewegung ist fiir das Verhiltnis
vom Selbst zu den Dingen oder vom Selbst zu sich parallel kon-
struiert,* und die Konjunktion ,,indem* ist die Achse, um die das
Kippbild (von Identitdt und Differenz) sich dreht: Das BewuBtsein
,vereinigt ... sich, indem es sich entgeht®, es entgeht der Identitit,
,,indem es sie als Einheit setzt* etc.

So ist im Bewuftsein, ,,dem es in seinem Sein um sein Sein
geht, insofern dieses Sein ein Anderes-sein als es selbst impliziert*
(SN 37) eine Nichtidentitét definitorisch festgeschrieben: Das Fiir-
sich ist, was es nicht ist, und es ist nicht, was es ist (SN 42 u. a.).
Dieser Satz soll einerseits die ek-statisch zeitliche Verfafitheit des
Subjekts zum Ausdruck bringen und 143t sich dann so verstehen,
daBl das Fiir sich (schon) ist, was es (noch) nicht ist und daf es
nicht (mehr) ist, was es (noch, als gewesenes) ist. Doch es wire
reduktionistisch, das Paradox in dieser Formulierung zu mildern,
indem man den Satz allein auf seinen temporalen Sinn hin auslegt.
Die Formel vom ,,ich bin, was ich nicht bin ...“ hat neben der zeit-
lichen auch eine strukturelle Bedeutung, und hier 148t sich das
Widerspriichliche nicht mehr so leicht durch eine Unterscheidung
nach Hinsichten auflosen. Das Fiir-sich ist tatsdchlich, was es nicht
ist. Sein und Selbstsein fallen auseinander. Das Fiir-sich hat sein
Sein (als BewuBtsein) in dem, was es (als Sein) nicht ist. Und sein
,.Selbstsein ist immer dort, wo es als Sein nicht ist, es existiert
,,immer nur in der Form des Woanders* (SN 171f).

43 So lost die Figur der ,,Anwesenheit bei“ in gewisser Weise den Konflikt zwi-
schen den beiden Erkenntniskonzepten, die im vorigen Kapitel beschrieben wur-
den: BewuBtsein war entweder Flucht aus sich und ,,Verschmelzen“ mit der Welt,
oder es war Distanznahme zur Welt und etablierte dadurch ein ,,Selbst. Der Ge-
danke der ,,Anwesenheit bei“ wahrt den notigen Abstand zu beiden Seiten: zur In-
nerlichkeit des BewuBtseins und zur angstbesetzten AuBenwelt.

44 Der Grund dafiir liegt darin, daB das ,,Ego“ ja als ein transzendentes Objekt auf-
gefaBt ist, ein reflexives Selbstverhiltnis sich also qualitativ nicht von einem Ge-
genstandsverhiltnis unterscheidet.

164

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Konstruktion und die Paradoxie der Formel vom ,,ich bin,
was ich nicht bin ... ergibt sich, so scheint mir, zu einem nicht
unerheblichen Teil aus der Verschmelzung von Seins- und Er-
kenntnisrelation, d. h. daraus, daB BewuBtsein als Seinsweise auf-
gefalit ist.*s

Der Widerstand, den die TheoretikerInnen der ,,Postmoderne dem
Prinzip der Negativitdt entgegenbringen, griindet sich, so wurde
oben vermutet, darauf, dal Negation als dialektische Figur im
Dienst von Einheit und Identitdt steht. Bei Sartre ist die Negation
zwar als Vermittlungsprinzip benannt, doch sie fiihrt de facto nie-
mals zur Einheit zuriick, sie ist Mittel der Distanz, sie begriindet
eine unaufhebbare Differenz. Von daher ist kaum zu verstehen,
wieso die Differenzphilosophen sich nicht stérker auf Sartre be-
rufen, denn es steht zu vermuten, dafl dessen BewufBtseinskonzep-
tion das Denken der Differenz in gewisser Weise vorbereitet. Doch
Sartre schildert die gebrochene Struktur des BewuBtseins als not-
wendig verfehlte 1dentitdt, und damit bleibt die gesamte Dynamik
im Streben des Fiir-sich am Ideal von Einheit und Selbstsein aus-
gerichtet. So hat Sartre einerseits die Einheit als unerreichbar und
das Streben nach ihr als ,,passion inutile entlarvt und dieses Stre-
ben andererseits - in der Form der Negation - als Ontologie fest-
geschrieben.

Zur ,Verlagerung der transzendentalen Frage“, die Foucault fur
das moderne Denken konstatiert, gehort auch, daB es im
,modernen Denken“ nicht mehr um ,,die Moglichkeit einer Er-
kenntnis, sondern um die eines urspriinglichen Verkennens“ geht
(OD 390). Das ,,alte Privileg der reflexiven Erkenntnis, des sich
selbst denkenden Denkens“ verschwindet, der Primat des ,,ich
denke* wird aufler Kurs gesetzt (OD 393). AnlaB3 fur diese Ver-
schiebung - die sich auch in Sartres Abweis des rationalistischen
Bewuftseinsmodells spiegelt - ist das Auftauchen der epistemi-
schen Formation des Menschen als einer Dublette, in der Positives
und Fundamentales sich vermischen und bestindig aufeinander
verweisen. Sobald der Mensch sich selbst sichtbar wird als Er-
mdoglichungsgrund von Erkenntnis, nimmt er jene ,,nicht eindeuti-

45 Ich werde diese These weiter unten wieder aufnehmen und genauer ausfiihren.

165

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge Position als Objekt fiir ein Wissen und als Subjekt, das erkennt*
(OD 377) ein,* und er hat - streng genommen - auch in den Ge-
genstdnden seiner Erfahrung nur sich selbst zum Objekt, weil er
der einzige Ort ist, von dem aus die Inhalte dem Wissen gegeben
sind. Nur innerhalb dieser Konstellation kann sich jene paradoxe
Gestalt entwickeln, in der das Andere das Gleiche ist und doch
niemals durch das ,,Gleiche* eingeholt werden kann. Es ist, als ha-
be das Denken sich zuviel zugemutet, indem es sich neben dem
Rationalen auch noch das Empirische aneignen wollte, neben dem
Gedachten auch noch das Ungedachte. So lautet die ,,modern ge-
stellte Frage

»nicht mehr, wie die Erfahrung der Natur notwendigen Urteilen Raum
gibt, sondern wie es kommt, dal der Mensch denkt, was er nicht denkt,
wie er auf die Weise einer stummen Besetzung in dem wohnt, was ihm
entgeht ...“ (OD 390)

Das ,,Ungedachte in diesem Verhiltnis konnen sowohl die Dinge
der AuBlenwelt als auch das eigene Selbst (Leib, prareflexives co-
gito, UnbewuBtes) sein: Beide fungieren als das ,,Gleiche-Andere*
im erkennenden (denkenden) Subjekt.

Sartre hat das Reflexive vom Préreflexiven geschieden und be-
hauptet, dafl ein BewuBtsein, das sagt ‘ich denke’, gerade nicht
dasjenige sei, welches denkt (TE 48). Das Préreflexive begriindet
das Reflexive,*” ohne jemals von ihm eingeholt werden zu konnen,
und doch ist es dasselbe wie das Reflexive, ndmlich ein Cogito.
Heift eine solche Subjektstruktur zu entwerfen nicht, die Frage
stellen, ,,wie es kommt, dal der Mensch denkt, was er nicht denkt,
wie er ... in dem wohnt, was ihm entgeht” (OD 390)?

Es sind zwei Charakteristika, mit denen Foucault das Doppel
Cogito/Ungedachtes beschreibt, und beide passen genau auf Sar-
tre: Einmal geht es um eine Denkfigur, die Identitidt und Unter-
schied in eins setzt und zum anderen um deren negativistische

46 Der Zusammenhang zwischen dieser Struktur von Selbstreflexivitdt und dem
Zirkel des Empirischen und Transzendentalen wird von Foucault nicht wirklich
erkldrt. Zwar behauptet er das Selbstreflexivwerden als Grund fiir die empirisch-
transzendentale Dublette (s. OD 384), aber es ist fraglich, ob die Reflexionsfigur
(die man ja auch schon bei Descartes finden konnte) notwendig zur Vermischung
von Empirischem und Transzendentalem fithren muB.

47 Bzw. in der Transzendenz des Ego: Das spontane BewuBtsein ist Grund des Ich.

166

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberformung, diejenige Behauptung namlich, daB etwas seinen
Grund, seine Wahrheit in dem hat, was es nicht ist. Das Fiir-sich
erschien als ,,phantomhafte Dyade“: In ihm ,,ist die Spiegelung
auch das Spiegelnde (SN 326), beide Seiten des Verhiltnisses
sind die gleichen und doch sind sie nicht identisch, da sie aufein-
ander verweisen. Sie sind, sagt Sartre um diese eigenartige Bezie-
hung zu fassen, durch nichts voneinander getrennt.*® Einfach wére
es, sich diese Dyade als eine Einheit vorzustellen, die eine Dualitét
enthilt. Aber das ist sie nicht, sie ist - umgekehrt - ,.eine Dualitit,
die Einheit ist“ (SN 168). Dariiber hinaus muB} die Spiegelung, um
Zu sein, was sie ist, etwas spiegeln, was sie nicht ist: einen Gegen-
stand, ein anderes als sie selbst. Wie man es auch wenden will, die
Definition des BewuBtseins in Das Sein und das Nichts ergibt sich
daraus, daf Identitdt und Differenz in ein ‘Kippbild’ gesetzt sind.
Das Bewuftsein kann nicht Sich sein, und es kann nicht Sich nicht
sein, es bleibt ein ,,dauernd instabiles Gleichgewicht” (SN 169). Es
ist es selbst, indem es ein anderes nicht ist, und es darf nicht es
selbst sein, um selbst zu sein. Sartre forciert die Bestimmung des
menschlichen Daseins als Paradox, indem er in stdndigem Verweis
von Sein auf Nicht-Sein Gegenteiliges zugleich behauptet, indem
er sich Widersprechendes als voneinander abhédngig beschreibt
(,,BewuBtsein vereinigt sich, indem es sich entgeht*) oder das Un-
terscheidende zwischen Verschiedenem als ,,nichts“ bezeichnet:

,Wenn wir aber jetzt fragen: was trennt das Subjekt von ihm
selbst, so miissen wir gestehen, da3 es nichts ist“ (SN 170). Das
Fiir-sich figt dem An-sich nichts hinzu (SN 398), und
,,Bedingungen, die nichts sind, trennen mich radikal [...] vom
Sein“ (SN 399).

Das ,,Denken des Gleichen ist nicht durch Identitdt gekennzeich-
net, sondern durch den Bruch. Sein Signum ist es, die Identitit und
den Unterschied unaufgehoben und unaufhebbar in eins zu setzen.
Wenn einer das Verweisungsspiel der ,Identitit und des Unter-
schiedes* gespielt hat, so ist es Sartre, und wenn in der Ordnung
der Dinge einem ‘Subjekt’ der Proze gemacht wird, so nicht
demjenigen des rationalistischen oder des idealistischen Diskurses,

48 ygl. SN 170.

167

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern dem gebrochenen, widerspriichlichen, ‘entmichtigten’
Subjekt der Moderne.* Hierzu ein ausfiihrliches Zitat:

,»Im modernen Cogito handelt es sich ... darum, in ihrer groBtmaoglichen
Dimension die Distanz gelten zu lassen, die das sich selbst gegenwiirtige
Denken zugleich von dem trennt und mit dem verbindet, was vom Den-
ken sich im Nichtgedachten verwurzelt. Es muf} ... die Gliederung des
Denkens nach dem, was in ihm, um es herum und unterhalb seiner nicht
gedacht wird, ihm aber dennoch geméB einer irreduziblen, uniiberwindba-
ren Exterioritdt nicht fremd ist, durchlaufen, reduplizieren und in einer
expliziten Form reaktivieren. In dieser Form wird das Cogito nicht die
plétzliche, erleuchtende Entdeckung sein, da3 jedes Denken gedacht wird,
sondern die stets erneuerte Frage danach, wie das Denken auBerhalb von
hier, und dennoch sich selbst so sehr nah weilt, und wie es unter den Ar-
ten des Nicht-Denkenden sein kann. Es fiihrt nicht alles Sein der Dinge
auf das Denken zuriick, ohne das Sein des Denkens bis in die untitigen
Bahnen dessen zu verzweigen, was nicht denkt. Diese doppelte, dem mo-
dernen Cogito eigene Bewegung erklért, warum das ‘ich denke’ nicht zur
Evidenz des ‘ich bin’ fiihrt. ... Kann ich in der Tat sagen, daB ich diese
Sprache bin, die ich spreche und in die mein Denken soweit hineingleitet,
daf es in ihr das System all seiner eigenen Moglichkeiten findet, das aber
nur in der Schwere der Sedimentierungen existiert, die es nie vollstandig
aktualisieren kénnen wird? Kann ich sagen, daB ich jene Arbeit bin, die
ich mit meinen Hinden ausfiihre, aber die mir nicht nur entgeht, wenn ich
sie beendet habe, sondern sogar, bevor ich sie angefangen habe? Kann ich
sagen, daB ich jenes Leben bin, das ich in der Tiefe meiner selbst spiire,
das mich aber gleichzeitig durch die furchtbare Zeit, die es mich sich
schleppt ... aber auch durch die drohenden Zeit, die mir meinen Tod vor-
schreibt, einhiillt? Ich kann sagen, daB ich das bin und daB ich das alles
nicht bin.“ (OD 391)

Foucault mufl nur ‘nacherzihlen’, er muf} die Inhalte von Sartres
Theorie nur als eine Struktur beschreiben, um zur Analyse des
,modernen Denkens“ zu gelangen. In seiner Darstellung finden
sich daher - auf eine formale Ebene iibertragen - alle zuvor be-
schriebenen Aspekte wieder, die Sartres BewufBtseinskonzeption
charakterisieren:

-die gegenldufige Erkenntnisbewegung von Abstolen und Ver-
schmelzen:

,Im modernen Cogito handelt es sich ... darum ... die Distanz gelten zu
lassen, die das sich selbst gegenwirtige Denken [la pensée présente a soi,

49 Vgl. auch Frank 1983: 191.

168

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sic!] zugleich von dem trennt und mit dem verbindet, was vom Denken
sich im Nichtgedachten verwurzelt.“ (OD 391, Hervorhebung A.R.)

- das BewuBtsein als etwas, das sich durch die Gegenstinde quali-
fizieren 1aBt:

,» ... die Gliederung des Denkens nach dem, was in ihm, um es herum und
unterhalb seiner nicht gedacht wird ...

- das BewuBtsein als ein ,,Drauflien seiner selbst und als Inner-
lichkeit:

,»was ... unterhalb seiner nicht gedacht wird ..., ihm aber dennoch gemdf
einer irreduziblen, uniiberwindbaren Exterioritdt nicht fremd ist ... In die-
ser Form wird das Cogito ... die stets erneuerte Frage danach [sein, A.R.],
wie das Denken auferhalb von hier ... und dennoch sich selbst so sehr
nah weilt ...

- der subjektivistische Ausgangspunkt und seine Umkehrung:

,,Es [das Cogito] fuhrt nicht alles Sein der Dinge auf das Denken zuriick,
ohne das Sein des Denkens bis in die untdtigen Bahnen dessen zu ver-
zweigen, was nicht denkt.

- die Suche nach dem Sein des BewuBtseins:

Das Cogito wird zur stets erneuerten Frage danach ,,wie es unter den Ar-
ten des Nicht-Denkenden sein kann.*

- und der ambivalente Status zwischen Sein und Nicht-Sein, die
Definition des Fiir-sich:

,kann ich ... sagen, daf ich diese Sprache bin, die ich spreche ... daB ich
jene Arbeit bin, die ich mit meinen Hénden ausfiihre ... daB ich jenes Le-
ben bin, das ich in der Tiefe meiner selbst spiire ...? Ich kann sagen, dafl
ich das bin und daB ich das alles nicht bin.*

Zusammengenommen ergibt dies alles die Frage:

,»Was muB ich sein, der ich denke und der ich mein Denken bin, damit ich
das bin, was ich nicht denke, damit mein Denken das ist, was ich nicht
bin?* (OD 392)

Wenn auch Foucault, nach den Angaben seines Lektors, explizite
Textstiicke tiber Sartre aus den Druckfahnen zur Ordnung der
Dinge entfernte, die Hinweise auf ihn bleiben uniibersehbar. Ein-
zelne Passagen aus dem neunten Kapitel scheinen vollstindig aus

169

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspielungen zusammengesetzt,* und so kann man wohl zu Recht
behaupten, daB3 Sartres Philosophie die Folie abgibt fiir die Analy-
se des Wechselspiels von Cogito und Ungedachtem.

2.5. Das Verhdltnis von Sein und Denken

Es geht Foucault mit seiner These vom Doppel um das Verhiltnis
von Selbem und Anderem und um dasjenige von Sein und Den-
ken. Das Oszillieren der Dublette ergibt sich, weil die jeweiligen
Seiten als identisch und verschieden gesetzt sind.

Derselbe Mechanismus, der in Das Sein und das Nichts auf in-
haltlicher Ebene das Fiir-sich etwas sein liel und es zugleich nicht
sein lieB, spielt sich weniger sichtbar auch auf methodischer Ebene
ab. Wir hatten gesehen, daB3 Sartre das BewuBtsein als Seinsweise
auffalt und daB er Prinzipien der BewuBtseinsphilosophie beinahe
bruchlos in Ontologie iiberfiihrt.5! Nun liegt es nahe zu vermuten,
daB die Definition des Fiir-sich auch deshalb einen so paradoxen
Charakter annimmt, weil hier zwei Perspektiven in eins gesetzt
sind. Vielleicht lieBe sich die Formel des Fiir-sich wie folgt lesen:
dal} das Fiir-sich (als BewuBtsein) das ist, was es (als Sein) nicht
ist. Dieser Satz wire verstdndlicher, weil er den Widerspruch
durch Unterscheidung verschiedener Ebenen teilweise aufhebt. Da
Sartre Bewufltsein aber als Sein auffafit, verhaken sich die Per-
spektiven ineinander, und so ist das Fiir-sich dann das, was es
nicht ist. Gleichzeitig kehrt der alte Gegensatz zwischen Sein und
‘Erkennen’ darin wieder, da3 das BewuBtsein als Seinsweise, im
Gegensatz zum An-sich, ein Nicht-Sein ist. Der Dualismus von

50 Die oben angefiihrten Beispiele sind allein fiir die zitierte Seite 391 noch nicht
vollstindig. DaB das Fiir-sich sich permanent neu herstellen muB, zitiert Foucault,
indem er sagt, das Cogito werde zur ,,unaufhérlichen Aufgabe, die stets wieder-
aufgenommen werden muB“. Ein Blick in den franzosischen Text zeigt neben dem
»présente a soi noch ein ,je pense ... engagé [sic!] dans toute une épaisseur ...,
qu’il anime mais sur le mode ambigu d’une veille sommeillante* (MC 335). Das
erinnert an das In-der-Welt-sein, daran, daB das Fiir-sich macht, daB es An-sich
gibt (il anime I’epaisseur) und an den Modus des prireflexiven cogito (veille
sommeillante).

51 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2 u. 2.3.

170

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

An-sich und Fiir-sich, von Sein und Nichts, fiihrt die Unterschei-
dung von Sein und Denken fort und im Fiir-sich als zwecklosem
Streben nach An-sich-Sein auch das Diktum, dafl man im Erken-
nen nicht zum Sein kommen kann. Und doch sollen beide Berei-
che verbunden sein, soll Erkennen Sein sein;5? deutlich driickt sich
diese ‘Homo-Heterogenitit’ in der These aus, daB das BewuBtsein
ein Nichts ist.

Gerade diesen Konflikt der Perspektiven trifft Foucault mit der
Behauptung, im modernen Cogito fithre das ,,Ich denke* nicht
mehr zur GewiBheit des ,,Ich bin“. Wéhrend im cartesischen Ra-
tionalismus die Evidenz, ,,dal jedes Denken gedacht wird“ auto-
matisch ein ,,je pense” mit einem ,,je suis” verbindet, fiihrt ironi-
scherweise gerade derjenige Diskurs, der die Immanenz des Prin-
zips ,,Denken“ aufbricht, nicht mehr zur Seinsbestdtigung.
Foucault hatte diesen Mechanismus damit erklart, dafl in der klas-
sischen Episteme die Verbindung von Reprdsentation und Sein
auch den SchluB3 vom ,ich denke* aufs ,,ich bin* garantiert.5* Erst
wenn das Subjekt der Reprisentation sichtbar wird, wenn das ,,sich
selbst denkende Denken“ als denkender Mensch aufgefafit ist,
wird die Seinsfrage gestellt und erst jetzt wird sie unlosbar. Es ist,
als ob erst die Verankerung des Denkens im Menschen und des
Menschen im Sein, Denken und Sein endgiiltig trennt, ihr Verhalt-
nis zu einer ,schwierigen Zusammengehorigkeit® (OD 392)
macht. Ein ,sich selbst denkendes Denken* erfiillt nicht die Be-
dingungen des ,,.Denkens des Gleichen®, weil es im Bereich des
Denkens verbleibt, eine reine Immanenz zu etablieren vermag.
Erst wenn vom Standpunkt des Denkens aus das Nicht-Denken er-
falt werden soll, sind - durch die Einfithrung des Anderen in die
Immanenz - die Bedingungen fiir die paradoxe Struktur der Du-
blette gegeben.

Foucault argumentiert mit dem neunten Kapitel der Ordnung
der Dinge also nicht gegen den Rationalismus oder gegen das
»Privileg der reflexiven Erkenntnis“. Zwar ist die Descartes-Kritik

52 ygl. SN 327.

53 Vgl. OD 376f. So beurteilt Foucault die bekannten Einwinde gegen Descartes,
er konne Sein nicht aus dem Denken ableiten (gemeint ist wohl u. a. die Widerle-
gung des ontologischen Gottesbeweises), als fiir dessen Diskurs unangemessen (s.
OD 377).

171

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus Wahnsinn und Gesellschaft noch angedeutet,** doch das ratio-
nalistische Prinzip steht nicht im Vordergrund der Polemik, son-
dern die Aufhebung der Absolutheit der Vernunft, also ein Den-
ken, das den Standpunkt des ,,ich denke* weder ganz einnehmen
noch ihn verlassen kann. Ihm gegeniiber ist der cartesische Ratio-
nalismus geradezu positiv akzentuiert, weil er sich nicht in selbst
produzierte, unaufhebbare Widerspriiche verwickelt.ss

Es ist hier nicht der Ort zu beurteilen, ob Foucaults Annahme
eines epistemischen Bruchs zutrifft. Die Behauptung, im Anschluf3
an die Klassik sei die Einheit von Repréasentation und Sein verlo-
ren gegangen, erscheint wie die verkleidete Variante einer
‘kopernikanischen Wende’, die schon fiir zu viele Erkldrungen
herhalten mufite. Was aber gezeigt werden sollte ist, wie die in der
Ordnung der Dinge beschriebene (moderne) Aporie im Verhiltnis
von Sein und Denken die Theorie Sartres beherrscht und seine
Konzeption von Subjektivitédt bedingt.

Zu Beginn dieses Teils der vorliegenden Arbeit hatte ich angege-
ben, die Subjektkritik Foucaults vom Bewuftseinsparadigma her
verstehen zu wollen. Nun bleibt aber noch die Frage offen, wieso
dieses Denken in der Ordnung der Dinge unter den Terminus
,,Anthropologie® fillt. Wie 14t sich die Verbindung von Bewuf3t-
seinstheorie und Anthropologie denken?

Gehen wir noch einmal auf zwei schon zitierte Textstellen aus
der Ordnung der Dinge zuriick. Die erste, durch meine Ausfiih-
rungen nun hinldnglich bekannte, besagt, daB der (‘moderne’)
Ausgang vom Cogito stets zur ,Frage des Seins“ bzw. ,,zu der
ontologischen Frage* gefiihrt hat (OD, 392, 393). Mit ,,der ontolo-
gischen Frage* ist die Frage nach dem Sein des Menschen ge-
meint, und um nichts anderes geht es Sartre in seiner Bestimmung
des BewuBtseins, die er in Das Sein und das Nichts immer weiter
zum Fiir-sich, als der ontologisch gefafiten BewuBtseinsstruktur,

4 vgl. OD 391.

55 Damit ist natiirlich nicht gesagt, daB Foucault zum Rationalismus zuriick will,
doch er gibt ihm den eindeutigen Vorrang vor einem Denken, das halb an rationa-
listischen Prinzipien festhalt, ohne deren Grundlagen teilen zu konnen.

172

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verfestigt.’¢ Auf Das Sein und das Nichts trifft genau die Fra-
gestruktur zu, mit der Foucault die ‘moderne’ transzendentale
Analyse charakterisiert: ,,Was muB} ich sein, der ich denke und der
ich mein Denken bin ...“ (OD 392, Hervorhebung A.R.). Die For-
mel ,,ich bin x* war typisch fiir den existentialistischen Diskurs,
und das Kapitel iiber Cogito und Ungedachtes in der Ordnung der
Dinge imitiert diesen Sprachstil in Formulierungen wie: ,Der
Mensch ist eine solche Seinsweise ...“ (OD 389), ,,Was ist das Sein
des Menschen ...“ (OD 392) oder in der penetranten Wiederholung
von Seinsfragen: ,,Wie kann der Mensch dieses Leben sein ...7,
,,Wie kann er jene Arbeit sein ...7“, ,,Wie kann er das Subjekt einer
Sprache sein ...7 (OD 390, Hervorhebung A.R.) etc. Solche For-
mulierungen erinnern an Sartres stets wiederholte Frage: ,,Was
muf} der Mensch in seinem Sein sein, damit er x (unaufrichtig, frei
etc.) sein kann?“

Das Cogito, so lautet die These Foucaults, hat seine Funktion
verandert und zwar so, wie es in der Klassik nicht moglich gewe-
sen wire: ,,Solange ... der klassische Diskurs gedauert hat, konnte
eine Frage nach der durch das Cogito implizierten Seinsweise
nicht artikuliert werden (OD 377). Genau das ist aber die Frage
Sartres, die Frage nach dem erkennenden Sein ,,insofern es ist,
nicht insofern es erkannt ist, nach der ,,transphdnomenalen Seins-
dimension des Subjekts®.

Die zweite Textstelle, auf die ich zuriickgreifen mochte, be-
schreibt die langsame Auflosung der klassischen Wissensformati-
on als mathesis universalis ,,seit Kant“ und deutet an, daf} die
»phdnomenologische Aufgabe“, die Husserl sich stellen wird, aufs
engste mit dieser Transformation verbunden ist. Dann heif3t es:
,Aber vielleicht entgeht sie nicht der Gefahr, die ... [sie, A.R.] stets frei-
willig oder gewaltsam in eine Anthropologie hineintaumeln lait. Es ist
zweifellos nicht moglich, den empirischen Inhalten einen transzen-
dentalen Wert zu geben, noch, sie in Richtung auf eine konstituierenden

Subjektivitdt zu verlagern, ohne wenigstens verschwiegen einer Anthro-
pologie Raum zu geben, das heifit einer Denkweise, in der die De-jure-

56 Aus der Transzendenz des Ego, so scheint mir, lieBe sich kaum eine
‘Anthropologie’ ableiten, weil sie, im Gegensatz zu Das Sein und das Nichts, kei-
ne ‘Seinsfrage’ stellt und keinen Anspruch darauf erhebt, eine Ontologie zu sein.

173

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grenzen der Erkenntnis ... gleichzeitig die konkreten Formen der Existenz
sind ...“ (OD 306)

Was hat die Anthropologie mit dem BewuBtseinsparadigma zu
tun? Sie zeichnet sich aus durch jene Zirkularitdt von Empirischem
und Transzendentalem und durch die Seinsfrage als Frage nach
dem Sein des Menschen. Nimmt man die zitierten Passagen aus
der Ordnung der Dinge zusammen, so 146t sich vermuten, daf}
Anthropologie - in ihrer ‘modernen’ Variante - aus der Bewuft-
seinsphilosophie hervorgeht, weil sie ‘ontologisierte’ Transzen-
dentalphilosophie ist.’7 Diese Bewegung driickt sich bei Sartre
deutlich darin aus, daB er ausgerechnet das Bewuftsein als
»transphdnomenale Seinsdimension®, d. h. als Sein des Subjekts
auffafit.

Wenn einmal das ,,ich denke* (die konstituierende Subjektivi-
tdt) als unhintergehbarer Ausgangspunkt etabliert ist - und Sartre
geht nicht hinter diesen Punkt zuriick - dann versteht sich von
selbst, dal jede Frage nach dem Sein nur in eine zentrale Frage
nach dem Menschen miinden kann und dafl dieser Frage der ab-
solute Primat zugesprochen werden muB}, wie Sartre es spéter be-
haupten wird:

»ich bin der Meinung, daB der Mensch das philosophische Feld bildet,
d. h. daB jedes andere Problem nicht anders begriffen werden kann als in
Bezug auf den Menschen in der Welt. Alles, was philosophisch die Welt

betrifft, ist die Welt, in der der Mensch ist ... [Tout ce qui concerne le
monde, philosophiquement, c’est le monde dans lequel est ’homme ...]“%8

57 “Ontologie’ ist hier wieder im Sinne ‘realistischer’ Ontologie verstanden. - Zur
Anthropologie als ‘ontologisierter Transzendentalphilosophie’ paBt auch
Foucaults These aus seiner Introduction a l’Anthropologie de Kant, daB Anthro-
pologie die ,,Wiederholung der Kritik auf empirischem Niveau* sei (s. diese Ar-
beit Teil 1, Kap. 1.7).

58 Sartre, L'Anthropologie: *283.

174

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.6. Kritik am ‘anthropologischen’ Denken

Foucaults Begriff von Anthropologie ist durch zwei Charakteristi-
ka bestimmt: die ,,Seinsfrage* (was ist der Mensch?) und das in
sich ambivalente ,Denken des Gleichen“. Ich habe versucht zu
zeigen, wie beide Merkmale in das BewuBtseinskonzept Sartres
eintreten, das ,,Denken des Gleichen* iiber die Reflexionsfigur, die
,,Seinsfrage” iiber die Ontologie. Auf die anfénglich gestellte Fra-
ge, warum Sartres Dezentrierung des Subjekts einem ,,neo-
strukturalistischen” Ansatz nicht geniigen konnte, lassen sich nun
ebenfalls zwei Antworten geben: Einmal, da3 diese Dezentrierung
immer noch am alten BewuBtseinsparadigma ausgerichtet ist und
letztlich doch die Unhintergehbarkeit des Prinzips Subjektivitit
postuliert. Dies liel sich anhand des Entwicklungsgangs von der
Transzendenz des Ego zu Das Sein und das Nichts demonstrieren.
Ausgehend von dem Modell eines nicht-substantiellen, ich-losen,
spontanen Bewuftseins, das sich gegen ein rationalistisch geprég-
tes Reflexionsmodell des Subjekts wendet, kann Sartre letztlich
das unmittelbare BewuBtsein doch wieder nur nach dem Schema
von Reflexion und Wissen denken, u. a. weil er dem unmittelba-
ren, préreflexiven cogito die Begriindungslasten des alten Cartesi-
schen cogito aufbiirdet (Kap. 2.2). Die friihe Polemik gegen die
Bewuftseinsimmanenz aus der Transzendenz des Ego bzw. dem
kurzen Husserl-Text Une idée fondamentale ... schlagt ebenfalls in
ihr Gegenteil um: Das BewuBtsein als ,,.Drauflen seiner selbst®
wird zunehmend zur Bewuf3tseinstotalitit, die sich in ihrem Ande-
ren (Drauflen) nur noch mit sich selbst vermittelt (Kap. 2.3).

Die zweite Antwort auf die Eingangsfrage ist, da} Sartres De-
zentrierung des Subjekts nicht ausreicht, weil sie gerade jene Ver-
doppelungsstruktur herstellt, gegen die sich Foucaults Subjekt-
und Phidnomenologiekritik wendet. Der ambivalente Status zwi-
schen reflexiv und nicht-reflexiv, immanent und nicht-immanent,
der Sartres Subjektverstindnis als Fiir-sich-sein ausmacht, ent-
spricht genau dem von Foucault beschriebenen Doppel Co-
gito/Ungedachtes (Kap. 2.4). Dieses Konzept kann die Doppel des
modernen Denkens nicht I6sen, es verfestigt sie vielmehr zu einer
ontologischen Struktur.

175

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die beiden Antworten bezeichnen zwei zusammengehdorige
Aspekte, um die es in der Subjekt-Kritik geht: um ein ‘starkes’
Subjekt im Sinne einer fundierenden Grundlage, die nicht iiber-
schritten werden kann und um ein ‘ambivalentes’ Subjekt im Sin-
ne einer Denkfigur, die Identitdt und Unterschied zugleich be-
hauptet. Was aber setzt Foucault diesem Modell entgegen?

In der Ordnung der Dinge wird der ,,Mensch* als eine Wissens-
formation behandelt, deren baldiges Ende Foucault voraussagt.
Stéarker als in der Darstellung anderer Epochen ist hier dem des-
kriptiven Gestus des Textes eine Intention unterlegt, der Wille, ei-
nen epistemischen Bruch zu forcieren, das ,,anthropologische
‘Viereck’ ... zu zerstoren” (OD 411) und in der , Leere des ver-
schwundenen Menschen“ (OD 412) zu denken. Foucault nennt die
moderne Anthropologie einen Schlaf, der sich fiir Wachsein hilt,
weil sie ihrer eigenen historischen Bedingtheit gegeniiber blind ist,
weil sie an das Prinzip des Subjekts als einer logischen und syste-
matischen Wahrheit glaubt, als unhintergehbare Voraussetzung
von Wissen. Doch die Anthropologie

»ist im Begriff, sich unter unseren Augen aufzuldsen, weil wir beginnen,
darin gleichzeitig das Vergessen des Anfangs, der sie moglich gemacht
hat, und das hartnickige Hindernis, das sich widerspenstig einem kiinfti-
gen Denken entgegenstellt, zu erkennen und kritisch zu denunzieren®.
(OD 412)

Das ,,Vergessen des Anfangs* bezieht sich sowohl auf die Igno-
ranz der Anthropologie gegeniiber ihren historischen Bedingungen
als auch auf das, was sie vergessen hat: die Trennung von Empiri-
schem und Transzendentalem, die deren Vermischung, Kennzei-
chen der modernen Episteme, allererst méglich machte.

Foucaults Kritik setzt auf drei Ebenen an. Sie besteht einesteils
in der historischen Relativierung des ‘Subjekts’, d. h. darin, zu
zeigen, daf} ,,der Mensch ... nicht das &lteste und auch nicht das
konstanteste Problem [ist], das sich dem menschlichen Wissen ge-
stellt hat* (OD 462). Zweitens besteht sie in der Behauptung, dafl
ein am Prinzip des Menschen ausgerichtetes Denken ein abgestor-
benes, unzeitgeméafBes sei. Drittens liegt die Kritik in der Beschrei-
bung der Widerspriichlichkeiten und Sackgassen, in denen sich

176

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese epistemische Figur verfangt.’® Gebrochen durch den Spiegel,
den Foucault dem modernen Denken vorhilt, erscheint das, was
Sartre am Fiir-sich als ontologisches Paradox beschreibt, als logi-
scher Widerspruch und Folge eines transzendentalphilosophischen
Diskurses, der an seinen sich selbst gestellten Problemen zugrunde
geht: Die nicht losbare Widerspriichlichkeit des Fiir-sich ist ein
Problem der BewuBtseinsphilosophie, keine ontologische Struktur
menschlichen Daseins.

Wir sind, sagt Foucault, durch die ,.frische Evidenz des Men-
schen verblendet” (OD 388) und das nicht ohne Grund, denn die
,,2Anthropologie bildet ... die grundlegende Position, die das philo-
sophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt und geleitet hat*
(OD 412). Tatsdchlich ist wohl gegen diejenigen, ,,die nicht den-
ken wollen, ohne sogleich zu denken, dafl es der Mensch ist, der
denkt” (OD 412) kein ‘plausibles’ Argument anzufiihren.®® Aber
ein Denken, bei dem sich permanent der Mensch zwischen alles
schiebt, was gewuflt werden kann, versperrt Wege zu einer ande-
ren Art von Fragen, es zwingt zur Anerkennung eines angeblich
allgemeinen, fundierenden Grundes und 14t keine Moglichkeit
zur Distanznahme. Von daher wirkt die ,,Leere des verschwunde-
nen Menschen wie ein Befreiungsschlag gegen den endlos sich
um sich selbst und das menschliche Dasein drehenden existenz-
philosophischen Diskurs.

Was ist von Foucaults Subjektkritik zu halten? In mehrfacher Hin-
sicht macht sie deutlich, da8 Philosophie ,,ihre Zeit in Gedanken*
faflt: Sie fiihrt das Paradigma des Subjekts auf seine historischen
Wurzeln zuriick, enthiillt eine Entwicklungslogik innerhalb der
Wissensformationen und behauptet, dal das Konzept ,,Mensch*
nichts anderes sein kann als der Ausdruck bestimmter epistemolo-
gisch-historischer Bedingungen. Damit ist der Mythos denunziert,
es handele sich beim Rekurs aufs Subjekt (oder auf ein anderes

%9 Ich erinnere daran, daB meiner Lesart zufolge Foucaults Phdnomenologie- und
Subjektkritik auch als eine systematische Kritik zu verstehen ist, sie beschrankt
sich m. E. nicht nur auf den Nachweis der geschichtlichen Riickstindigkeit des
Konzepts Mensch, sondern zeigt auch dessen logisch-aporetische Struktur auf.

%0 Auch dieses Zitat ist eine Anspielung auf Sartre, und Foucault setzt ihm ein
»schweigendes Lachen* entgegen.

177

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faktum, wie z. B. die Sprache) um einen logisch letzten, nicht
hintergehbaren Ausgangspunkt des Denkens, ein Argument, das
heute verwandelt z. B. im Transzendentalpragmatismus fortlebt.®!
Mit dem ,,Apriori der Kommunikationsgemeinschaft“ wird hier
alles Denken, das dieses Prinzip bezweifelt, des performativen
Selbstwiderspruchs iiberfiihrt und so unter das Verdikt der be-
haupteten universalen Voraussetzung gestellt. Solche Argumenta-
tionsmuster wirken wie geschlossene Systeme, aus denen es kein
Entrinnen geben darf. Foucault dagegen fafit die ,,Bedingungen
der Moglichkeit* als historische auf, und er folgt dem Kantischen
Projekt insofern, als er auf die Grenzen unserer Erkenntnis hin-
weist. Dies scheint mir, bei aller moglichen Kritik an der Durch-
fithrung im einzelnen, der wirklich starke Punkt seines Ansatzes zu
sein:. auf grundsdtzliche Weise das Eigenrecht und die
‘Unverstehbarkeit’ anderer Denkweisen einzuklagen, sie eben
nicht unter dem Schema heutiger Wissensprinzipien oder angeb-
lich universaler systematischer Fragestellungen gewaltsam umzu-
deuten.®? Eine solche historische Relativierung mag fiir sich nichts
Neues sein, daB Wissen geschichtlich ist, ist - spatestens seit Hegel
- Konsens in den meisten Gesellschaftstheorien. Doch Foucault
geht tiber diesen Konsens hinaus, weil er die historische Relativie-
rung mit anderen Mitteln betreibt. Er beschreibt nicht nur die Ge-
nese herrschender Wissensprinzipien, sondern er relativiert sie zu-
sitzlich dadurch, daB er versucht, sich ihnen zu entziehen. Nicht
deutlicher konnte die Relativitdt der Subjektkategorie demonstriert
werden als damit, dal man beginnt, ohne sie zu denken, sich ihr
beharrlich zu verweigern. Foucaults Versuch, das Subjektprinzip
zu eliminieren, mag inhaltlich gescheitert sein,$ in seiner kriti-
schen Funktion ist er jedoch nicht zu unterschitzen.

Ich habe Foucaults Phanomenologie- und Subjektkritik so stark
auf die Vermischung von empirisch und transzendental und die
neu gestellte Seinsfrage hin akzentuiert, weil hier deren eigentli-

61 Vgl. z. B. Apel, Transformation der Philosophie II, *1988: 358ff.

62 Natiirlich liegt ein bewuBt in Kauf genommener Widerspruch in der Annahme
der Fremdheit anderer Denkweisen und Foucaults Bemiihen, diese doch ‘objektiv’
beschreiben zu wollen.

63 Vgl. die Kommentare zur Archdologie des Wissens, z. B. Dreyfus/Rabinow
1987: 1051, oder Honneth, Kritik der Macht, 1989: 121fF.

178

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ches Problem zu liegen scheint. Die Bewegung von Ent- und Er-
méchtigung des Subjekts, wie Sartre sie (ungewollt) vorfiihrt, kann
in dieser Form nur stattfinden, weil die Frage nach den Bedingun-
gen der Moglichkeit von Erfahrung zur Frage nach den Bedingun-
gen der Moglichkeit von Sein geworden ist. Es mag sein, daf3 der
,,unterworfene Souverdn“ im Kern des transzendentalen Modells
angelegt ist, doch scheinbar kommt diese Figur erst wirklich zum
Tragen, wenn die von der Transzendentalphilosophie gesteckten
Grenzen iiberschritten werden. Der ‘Fehler’ liegt im Ausgriff aufs
Sein vom Standpunkt der Endlichkeit aus und in falschen Verall-
gemeinerungen. Meine Interpretation setzt in gewisser Weise ver-
schoben zu derjenigen Deutung an, die z. B. Habermas anbietet
und die den ‘Fehler’ der Subjektphilosophie darin sieht, einen
strukturell herrschaftlichen Subjekt-Objekt Gegensatz zu etablie-
ren. Falsch, so scheint mir, ist nicht unbedingt die Struktur selbst,
sondern die Ontologisierung dieser Struktur, ihre Behauptung als
einer seinsmdfligen Wahrheit.

Foucaults Analyse macht darauf aufmerksam, wie prekér onto-
logisch-existentiale Aussagen sind, die behaupten, der Mensch sei
etwas: Der Mensch sei Geworfenheit, sei Freiheit, sei Flucht vor
der Freiheit, die menschlichen Beziehungen seien nach dem
Schema des Blicks organisiert etc. Die Frage, ,,Was ist der
Mensch?“, ist bei Sartre, trotz seiner Abgrenzung vom Humanis-
mus, doch unter der Hand als condition humaine wieder ein-
gefuihrt, und sie ist falsch, weil auf sie nur unhistorische, substan-
tialisierende Antworten gegeben werden konnen, weil sie eine fal-
sche Unmittelbarkeit vortduscht.

Im Werk Foucaults sind mindestens zwei Alternativen zum
existentialen Denken angelegt: die eine - schon zitierte - hief3e, in
der ,,Leere des verschwundenen Menschen* zu denken, das Para-
digma des Subjekts einfach auszustreichen. Diese ‘Losung’ ist
sinnvoll und berechtigt, solange sie als Kritik, als wirklicher ‘Be-
freiungsschlag’ gegen ein anthropologisches Denken auftritt und
uns fast gewaltsam von eingefahrenen und unhinterfragt als ver-
niinftig geltenden Diskursregeln distanziert. Ob diese Losung an
sich allerdings zu besseren Modellen der Theoriebildung fiihrt
(wie etwa die Archdologie des Wissens), ob sie nicht in die Affir-
mation schlechter Verhiltnisse umschlégt, sobald sie ihre kritische

179

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion gegeniiber traditionellen Denkstilen verliert, bleibt ein
offener Disput.

Die zweite Alternative zum Paradigma des Menschen bestiinde
darin, eine andere, vorsichtigere Art von Fragen und Aussagen an
die Stelle des anthropologischen Denkens treten zu lassen. Wie
solcher Umgang mit dem Thema ‘Subjekt’ inhaltlich aussehen
konnte, hat Foucault in seinen spiteren Werken zur Geschichte der
Sexualitdt gezeigt, in denen er verschiedene, immer historisch si-
tuierte Praktiken des Selbst beschreibt. Dieses Verfahren bloBen
Beschreibens bleibt aber auf eigentiimliche Weise unbefriedigend,
es liefert uns subtile Sittengemailde, doch es verliert das, was an
der Untersuchung von Subjektivitdt ehemals ‘philosophisch’ ge-
nannt werden konnte.®* Foucault gewinnt seine kritisch relativie-
rende Perspektive aufs Subjekt nur, indem er die Unterscheidung
zwischen ‘systematisch’ und ‘historisch’ fast vollstandig aufgibt,
und hierin liegt, wie ich im néchsten Kapitel zeigen werde, sein
Ansatz zur Auflésung des empirisch-transzendentalen Doppels.

64 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.4.

180

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. BewuBtseinsphilosophie und ihre Folgen:
Foucaults methodischer Ansatz

In der Interpretation der Ordnung der Dinge habe ich bisher unter-
stellt, daB Foucault eine Kritik der Vermischung von empirisch
und transzendental vornimmt und daB er diese - von Kant gesetzte
und im anthropologischen Denken vergessene - Differenz ein-
klagt.! Doch es bleibt merkwiirdig unentschieden, ob der Vorwurf
der ‘Vermischung’ nicht nur ein Mittel ist, ob Foucault diejenige
Trennung, die von Kant immerhin zur Rettung der Metaphysik
eingefiihrt wird, neu etablieren oder seinerseits aufheben mochte.
Es ist Foucault von vielen Seiten und mit ganz verschiedenen
Argumenten vorgeworfen worden, er selbst bleibe in den Doppeln
des modernen Denkens verfangen, er folge weiterhin dem Muster
einer Subjektphilosophie, nur dal jetzt der Diskurs, oder die
Macht an die Stelle der transzendentalen Synthesis getreten sei.?
Ich mochte mich dieser Auffassung in vorsichtiger und in an-
ders akzentuierter Weise anschlieBen. Vorsicht scheint mir deshalb
geboten, weil sich die beliebte Argumentationsfigur, ein Denken
verfalle selbst dem, was es zuvor Kkritisierte, auf fast alles anwen-
den 14Bt und dazu neigt, die Intention der Kritik nachtrdglich zu
nivellieren. Die Akzente mochte ich anders setzen, weil es mir
nicht darum geht nachzuweisen, wie Foucault sich selbst in den
Doppeln des modernen Denkens verstrickt, dem Schicksal der
Humanwissenschaften erliegt, heimlich ein ‘Subjekt’ wieder ein-
fiihrt oder versteckte BewulBtseinsphilosophie betreibt. Es geht mir
vielmehr darum zu zeigen, wie die Methode des radikalen Hi-
storisierens ein erkenntnistheoretisches Verfahren wiederholt und
in der Einebnung des Unterschiedes von Historischem und Syste-

! Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.

2 Vgl. z. B. Dreyfus/Rabinow 1987: 116ff, Habermas 1986: 322ff; Honneth 1989:
142; Prucha 1990: 86, 91; Frank 1983: 181, 239 (s. a. 141, 204fT); Visker 1991:
86.

181

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

matischem zu einem ‘Monismus’ fiihrt, der strukturell demjenigen
gleicht, der aus der aufgehobenen Trennung von empirisch und
transzendental resultierte.

3.1. Phdnomenologische und metaphysikkritische Reduktion

Wir hatten gesehen, auf welche Weise die existentialistische For-
mel von der Existenz als Essenz der empirisch-transzendentalen
Verdoppelung entspricht und dafl die Formel zu einem guten Teil
auch einem ‘nietzscheanischen’, metaphysikkritischen Impetus ge-
schuldet war: Es ging gegen die ,,Hinterwelten®, gegen die Vor-
stellung einer beharrlichen Substanz oder eines vorgingigen We-
sens als Bedingung und Formprinzip der Existenz des Menschen.
Sartre hat dieses metaphysikkritische Motiv mit der phdnomenolo-
gischen Formel der Reduktion von Sein auf Erscheinen zu-
sammengedacht. Diese Engfithrung ist durch die Ambivalenz des
Seinsbegriffs begitinstigt,® doch sie ist auch darin begriindet, daB} es
in beiden Reduktionen, der phdnomenologischen vom Sein aufs
Erscheinen und der antimetaphysischen vom Wesen aufs Sein (als
Seiendes) um die Aufhebung derjenigen Differenz geht, die einem
Abbildrealismus bzw. einer einfachen Korrespondenztheorie der
Wabhrheit als Grundlage dient. Nur wer einen Unterschied zwi-
schen Sein und Erscheinen annimmt, kann auf die Idee kommen,
es gebe ein beharrliches, ‘eigentliches’ Etwas, das ‘hinter’ der Er-
scheinung liegt und sie verursacht.* Nietzsche bestreitet diesen
Unterschied, Husserl klammert ihn methodisch aus. Beide folgen
Kant darin, daB sie behaupten, Erscheinungen seien keine ,,Dinge
an sich®. Doch im Gegensatz zu Kant, dessen Argument gegen den
naiven Realismus wie gegen den metaphysischen Dogmatismus

3 Sein und Erscheinen* war mit ,Wesen und Sein* gleichgesetzt; s. diese Arbeit
Teil 2, Kap. 2.3

4 Ob nun die Dinge Erscheinungen von Ideen oder unsere Wahmehmungen Er-
scheinungen der Dinge sind: Das Grundmodell der Korrespondenz funktioniert im
platonisch-metaphysischen wie im einfachen wahrnehmungstheoretischen Denken
auf ghnliche Weise. Die Gemeinsamkeit der phinomenologischen und der meta-
physikkritischen Reduktion besteht also in ihrer Aufhebung eines entweder er-
kenntnistheoretischen oder metaphysischen ,,naiven“ Realismus.

182

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerade im Beharren auf der Unferscheidung von ,.Ding an sich*
und Erscheinung liegt, tendieren phinomenologische und meta-
physikkritische Reduktion dahin, diesen Unterschied auf ver-
schiedene Weise zu nivellieren.

Wenn, wie oben geschehen, die phanomenologische Epoché als
ein Wegstreichen der systematischen Stelle des ,,Ding an sich in-
terpretiert werden kann, so erinnert diese Bewegung in gewisser
Weise an Nietzsches Polemik gegen die Subjekt-Substanz, in der
die ,,Dinge an sich*s abgeschafft werden sollen:

... €s gibt kein solches Substrat; es gibt kein ‘Sein’ hinter dem Tun,
Wirken, Werden; ‘der Téter’ ist zum Tun bloB hinzugedichtet - das Tun
ist alles. [...] unsere ganze Wissenschaft steht noch ... unter der Verfih-
rung der Sprache und ist die untergeschobenen Wechselbilge, die

‘Subjekte’ nicht losgeworden (das Atom zum Beispiel ist ein solcher
Wechselbalg, insgleichen das Kantische ‘Ding an sich’)...“

Diese Identifizierung von Ursache und Wirkung, Sein und Tun ist
eine produktivistisch gefalite Variante der erkenntnistheoretischen
Reduktion des Seins aufs Erscheinen: sie folgt demselben Muster,
demzufolge nichts aulerhalb des Wahrnehmbaren, ‘Wirk-lichen’,
Ausdriicklichen gelten kann. Natiirlich ist Nietzsche kein Erkennt-
nistheoretiker, Realitdt ist ihm nicht das Erscheinende fiir ein
wahrnehmendes Subjekt, doch seine Kritik an der Substanzmeta-
physik wire ohne Kants , kopernikanische Wende* nicht moglich
gewesen. Sie scheint deren, in der Nachfolge Kants bewuBtseins-
idealistisch iibersteigerten, Prinzipien zu folgen und sie in eine
‘Ontologie’ zuriickzufiihren: Aus der Unerkennbarkeit der Dinge
an sich wird deren Inexistenz, aus der Konstitution der Gegenstén-
de durchs Subjekt wird deren (Selbst-)Produktion im Prozef3 der
Erméchtigung des Willens; in beiden Fillen bleibt an den Gegen-
stinden kein - sei es realer, sei es metaphysischer - ‘Uberschuf3’.

In diesem Sinne ist es einleuchtend, wenn Deleuze behauptet,
Nietzsche iibernehme und radikalisiere das Kantische Projekt der

5 Ding an sich* ist hier, dhnlich wie der Begriff des Seins, in doppelter Perspekti-
ve gesehen, als empirische Realitét des Gegenstandes unabhingig vom Erscheinen
(auf diese bezieht sich die phianomenologische Reduktion), und als ,,Realitat” im
Sinne metaphysischer Wesenheit (auf sie bezieht sich die Reduktion Nietzsches).
Beide Aspekte sind im Kantischen Begriff des ,,Dings an sich“ enthalten (s. Nou-
mena in negativer und in positiver Bedeutung, KrV B 307f).

6 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral: Abs. 13, 236.

183

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunftkritik’ und wenn Heidegger in Nietzsche den Vollender
derjenigen Metaphysik sieht, die Sein als Vorgestelltheit begreift.?
Anlehnend an eine vielzitierte Formulierung Riccers konnte man
sagen, daB die metaphysikkritische Reduktion von Sein auf Tun
wie ein ,,Subjektivismus ohne Subjekt” erscheint.?

Nietzsches Kritik an den ,,Hinterwelten® zielt auf den substanti-
ellen Schein, den Allgemeinbegriffe produzieren, den Schein, es
gebe das in ihnen Ausgedriickte als ein Wesentliches, als eine Art
‘hoherer’ und beharrlicher Entitat hinter den wechselnden Gege-
benheiten. Gegen die drei Unterstellungen: das Wesentliche sei
wahrer (‘hoher’), es sei zeitlos (beharrlich) und es sei etwas
(substantiell) geht Nietzsche vor, indem er die diesem Denken zu-
grundeliegenden Dualismen unterlduft; und da es ihm letztlich um
die Umkehrung der in der Zweiteilung angelegten Wertung geht,
16st er das beharrliche Sein in Werden, die Wahrheit in Interpreta-
tion auf. Weil Nietzsche jene drei Unterstellungen zusammen aus-
merzen will, tendiert sein ‘Monismus’ dazu, mit der substantiell
verstandenen auch die begriffliche, bloB formale Unterscheidung
zwischen Ding an sich (Wesen) und Erscheinung aufzuheben. Eine
begriffliche Unterscheidung, an der Kant noch festgehalten hatte
und die als Differenz auch Hegels System bestimmt, obwohl Hegel
- wie Nietzsche - das Sein in Werden auflost. Nietzsches kritisches
Verfahren liegt in der Reduktion von Dualismen, und so fiihrt er
alles aufeinander zuriick, was - ihm zufolge - in ‘ideologischer’
Absicht als verschieden gesetzt wurde: die Seele auf den Korper,
die Logik auf die Psychologik, die Gesetze auf die Gesetzspre-
chung, die Wahrheit auf die Macht.

7 Vgl. Deleuze, Nietzsche et ... : 58f, 96ff. Am deutlichsten tritt das Kantische Er-
be wohl in Nietzsches Perspektivismus, der Auffassung von ,,Weltsein als blofiem
Ausgelegtsein“ hervor (s. Jaspers, Nietzsche, 1974: 290).

8 Heidegger, Der europdische Nihilismus: 173ff, - Zu einfach scheint es aller-
dings, den ,,Willen zur Macht* einlinig als Substitut des Subjekts oder als neues
metaphysisches Prinzip zu lesen. Vgl. dazu Miiller-Lauter, Nietzsches Lehre vom
Willen zur Macht, 1974.

9 Ricoeur hatte den Strukturalismus als einen ,,kantisme sans sujet transcendental®
bezeichnet (Ricoeur, Structure et hermeneutique, 1963: 618).

184

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Das Verhdiltnis von Diskurs und Gegenstand.: eine neue
Epoché

Nun hat Foucault genau diesen metaphysikkritischen Impuls fiir
seine Analyse der Wissenssysteme fruchtbar gemacht. Er iiber-
nimmt - nicht ganz ungebrochen - Nietzsches Verfahren einer Re-
duktion in kritischer Absicht. Die ‘Wende’ seiner Theorie, die zu-
gleich die Abwendung von einem existential-phdnomenologischen
Denken bedeutet, besteht ja darin, nach und nach alle substantiel-
len Vorstellungen vom Gegenstand eines Wissens oder einer Wis-
senschaft fallenzulassen, sie nicht mehr ‘an sich’, sondern als von
und in den Wissenschaften erst produzierte Objekte zu begreifen.
Im Ubergang der beiden Fassungen von Maladie mentale und im
Verlauf von Wahnsinn und Gesellschaft gibt Foucault sein ur-
spriingliches Projekt auf, die Wissenschaftlichkeit der Psychologie
fundieren zu wollen, weil er zu der Einsicht gelangt, daB3 es nicht
die unzureichenden begrifflichen Mittel sind, die die Psychologie
daran hindern, ihren Gegenstand zu erkldren, sondern die Tatsa-
che, daB sie ihn selber herstellt.!® Die Kritik an der Psychologie
besteht darin, den Unterschied zwischen ,,Wahnsinn“ und
,BewuBtseinsformen von Wahnsinn“ zum Teil aufzuheben, die
Geisteskrankheit so weit zu ,.entsubstantialisieren®, daf3 sie nicht
einmal mehr als ein beharrliches Phdnomen bezeichnet werden
kann, das verschiedene Epochen verschieden deuten.!! Das Prinzip
,kein Titer hinter der Tat*“ motiviert weiterhin das Bestreben, nur
,,Oberflichenwirkungen zu untersuchen, sich gegen den ausle-
genden Kommentar und eine Hermeneutik des Sinns auszuspre-
chen und sich auf die Beschreibung diskursiver Ereignisse zu be-
schréanken.

Ahnlich wie bei Sartre verquickt sich bei Foucault der nietz-
scheanische Impetus mit der Figur der phdnomenologischen Re-
duktion, denn wenn nicht die ‘Objekte’, sondern blo3 das Wissen

10 vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.2.

I Spater reformuliert Foucault seinen Gedanken deutlicher, wenn er schreibt, die
Geisteskrankheit sei ,,durch die Gesamtheit dessen konstituiert worden, was in der
Gruppe all der Aussagen gesagt worden ist, die sie benannten ...“ (AW 49). In den
verschiedenen psychopathologischen Diskursen sind es ,nicht dieselben Krank-
heiten, um die es sich ... handelt; es sind nicht dieselben Irren, um die es geht*
(AW 50).

185

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iber Objekte betrachtet wird, ist auch die Parallele zum bewuft-
seinsphilosophischen Ansatz nicht zu iibersehen. Zu Recht be-
zeichnen Dreyfus/Rabinow die Archdologie als eine Ra-
dikalisierung der Phdnomenologie Husserls,'? und interessanter-
weise hitte Husserl auch selbst gerne den Ausdruck Archiologie
fur sich in Anspruch genommen."> Wenn die Diskursanalyse keine
Geschichte des Referenten schreiben und ,sich génzlich der
‘Dinge’ enthalten will [,,se passer des ‘choses’,,] (AW 72/AS 65),
wenn sie das ,,Vorhaben einer reinen Beschreibung der diskursi-
ven Ereignisse [description des événements discursifs]* (AW
41/AS 38f) als den Horizont ihrer Untersuchung angibt, so klingt
das wie der erneute Vollzug einer Epoché. Schon in der Geburt
der Klinik fragt Foucault:

,»Wire nicht eine Diskursanalyse moglich, die in dem, was gesagt worden
ist, keinen Rest und keinen Uberschuf}, sondern nur das Faktum seines hi-
storischen Erscheinens voraussetzt?'4

Es geht darum, die Dokumente in Monumente zu verwandeln
(AW 15), die Diskurse als Ereignisse, als eine eigene Materialitét
gelten zu lassen und zu beschreiben.!® Doch verfahrt Foucault da-
mit nicht nach derselben Logik, die die Phdnomenologie veran-
laBte, den in der Epoché gesetzten Unterschied zwischen Ding und
Phidnomen zu vergessen und die Phdanomene fiir Dinge zu halten?
Neigen nicht Foucaults Texte dazu, nachdem sie den Diskurs zum
Gegenstand erhoben haben, im Umkehrschluf die Gegenstédnde als
Diskurse zu behandeln?

Mit der ihm eigenen Vorsicht hiitet sich Foucault, eine direkte
Identitdt von Gegenstand und Diskurs zu behaupten, er leugnet
den Unterschied nicht, aber er tut auch wenig dazu, ihn zu thema-
tisieren. Zwar sei es durchaus moglich ,,eine Geschichte des Refe-
renten” zu schreiben (AW 72), zwar gebe es ,,primére oder wirkli-
che Beziehungen* neben den diskursiven (AW 69), allein sie in-
teressieren nicht: Weil der Diskurs nicht in seiner Zeichen-

12 Dreyfus/Rabinow 1987: 118.

13 Husserl hat immer bedauert, daB ein das Wesen der Philosophie wahrhaft tref-
fender Ausdruck von einer positiven Wissenschaft schon besetzt sein, der Aus-
druck: Archiologie“ (Fink, Das Problem der Phdnomenologie ... : 199).

14 Die Geburt der Klinik, 1988: 15.

15 vgl. z. B. AW 72ff, Die Ordnung des Diskurses, 1991: 14, 31,33 u. a.

186

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

funktion, sondern als eine eigenstindige ‘Entitdt’ betrachtet wer-
den soll, scheint es methodisch nicht relevant, die Ebenen von
Diskursivitdt und Sein auseinanderzuhalten. Genau das macht den
eigentiimlichen Stil von Foucaults Texten aus, den unklaren Status
seiner Aussagen. Nie ist ganz sicher, ob er nur in indirekter Rede
einen bestimmten Diskurs mimt oder ob er eine generell zu lesen-
de ‘Wahrheit’ ausdriickt. Nie ist klar auszumachen, ob Termini
wie Wahnsinn, Tod, Mensch, Sexualitit, nur eine historische Er-
fahrung oder ein iiber die Epoche hinausgehendes Faktum als
Grundlage der Erfahrung bezeichnen. Wenn es z. B. heifit, es sei
,,von entscheidender ... Bedeutung fiir unsere Kultur, daB ihr erster
wissenschaftlicher Diskurs tiber das Individuum seinen Weg iiber
den Tod nehmen muBte®,'¢ 146t sich der Begriff ,,Tod* zugleich als
Konkretum (der faktische Tod), als Abstraktum (die Sterblichkeit)
und als Interpretament (die spezifische Erfahrungsweise des To-
des) lesen.

Dieses ‘In-der-Schwebe-Halten” 148t sich auch deutlich am
Thema Sexualitdt in Der Wille zum Wissen aufzeigen. Foucault
rdumt ein, daB seine ,,Analyse der Sexualitit als politisches Dispo-
sitiv nicht die Ausschaltung des Korpers, der Anatomie, des
Biologischen bedeute (WW 180), aber er vermeidet eine nahelie-
gende Unterscheidung, die ,Sexualitdat“ zwar als Effekt von
Machtdispositionen anerkennen wiirde, nicht aber ,den Sex“
selbst, der als ein Allgemeines, als Zentrum der Sexualitdt das ist,
worauf Macht sich richtet und deshalb nicht selbst Machteffekt
sein kann. Diesen ,,Sex“ nennt Foucault eine ,fiktive Einheit®
(WW 184), ein ,,imagindres Element* (WW 186), d. h., er entlarvt
ihn als genau jene metaphysische Hinterwelt, die uns dazu verlei-
tet, etwas Wahres und Eigentliches erkennen zu wollen.!” In der
Trias <Korper - Sexualitédt - Sex> ist ‘Sex’ von Foucault in seiner
wahrheitsverbiirgenden Funktion eines Allgemeinen ausgestri-
chen, und die Elemente ‘Korper’ und ‘Sexualitdt’ sind so iiberein-
andergeschoben, daB} sie in ihrer unaufhebbaren Verbindung keine
Differenz mehr bilden. Mit der ,,Geschichte der Sexualitit auf dem
Niveau der Kérper (WW 181), hat Foucault, wie in der Untersu-

16 Die Geburt der Klinik: 207.
17 Vgl. WW 187.

187

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chung von Diskursen, Epistemen, Praktiken, eine Art ‘Mittel-
region’ etabliert, in der jetzt Biologisches und Historisches verwo-
ben und die Dualitdt von Sein und Erscheinen vollstiandig aufge-
16st ist.

In seiner Diskursanalyse geht es Foucault darum, den Gegen-
satz zwischen den ,,Dingen* und den ,,Worten* zu unterlaufen,'
gleichzeitig nutzt er diesen Gegensatz aber, um eine Zweideutig-
keit herzustellen. Seine Aussagen miissen einen unklaren Status
besitzen, weil sonst die Beschreibung eines Diskurses nicht zu-
gleich dessen Inhalte diskreditieren konnte. Hétte Foucault die
Aspekte von ‘Gegenstand’ und ‘Diskurs iiber den Gegenstand’ ge-
nau geschieden, so wiirde sich seine Analyse nicht - wie beabsich-
tigt - von herkdmmlicher Mentalitits- und Ideengeschichte unter-
scheiden. Ginge er umgekehrt von der Identitdt der Aspekte
‘Gegenstand’ und ‘Diskurs iiber den Gegenstand’ aus, verlore sei-
ne Analyse ihren kritischen Charakter. Nur die konsequente
‘Vermischung’ dieser Ebenen sichert ihm seine Radikalitét, nur
weil seine Begriffe zweideutig Konkreta und Wissenskonzepte
treffen, konnten Sitze wie ,,der Mensch ist eine Erfindung® solch
heftige Kontroversen auslosen. Diese strategische Ambivalenz
durchzieht die meisten Schriften Foucaults und trégt nicht uner-
heblich zu ihrem kritischen Effekt bei. Ich werde an anderer Stelle
noch darauf eingehen.!®

Die Beschrankung auf das faktische Erscheinen dessen, ,,was ge-
sagt worden ist, erinnert deutlich an Husserls Verfahren, und wie
dieser nach vollzogener Reduktion von den Phianomenen wieder
als von objektiven Gegenstanden spricht, so spricht Foucault von
den diskursiven Tatsachen als einfachen Tatsachen. Wie fur die
Phianomenologie lieBe sich auch hier eine ‘Ontologisierung’ in der
Theorie beschreiben; die methodische Einschrankung auf das Ge-
sagte jedenfalls fithrt zur Etablierung eines neuen ‘Seins-
bereichs’,20 und sie gibt sich als Setzung einer Immanenz:

18 vgl. AW 74.

19 Vgl. Einleitung und SchluBteil dieser Arbeit.

20 Das ,,Sein der Sprache* ist bei Foucault immer als ein Konkurrenzunternehmen
zum ,,Sein des Menschen* aufgefaBt; sei es systematisch: ,,... das Sein der Sprache
kommt fiir sich selbst nur im Verschwinden des Subjekts zur Erscheinung® (Das

188

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Man suche also nicht danach, vom Text zum Denken, vom Geschwiitz
zum Schweigen, vom AuBeren zum Inneren ... von der oberflichlichen
Vielfalt zur tiefen Einheit iberzugehen. Man bleibt in der Dimension des
Diskurses.” (AW 112)

Wo die Diskursanalyse Gegenstinde als Wissensformationen auf-
faBt bzw. sie als diskursiv erzeugte versteht, sind ihre Ahnlichkei-
ten zur Bewufltseinsphilosophie offensichtlich. Einige Kommen-
tatoren sehen nach der Archdologie des Wissens eine ‘Kehre’ in
Foucaults Denken, weil fortan die Grundlegungsverhiltnisse um-
gekehrt und in der Ausarbeitung einer Machttheorie nicht mehr
gesellschaftliche Praktiken auf Diskurse, sondern Diskurse auf sie
bedingende gesellschaftliche Praktiken zuriickgefiihrt werden.?!
Konnte man hier immer noch von einer Parallele zum bewuf3t-
seinsphilosophischen Ansatz sprechen?

Mit einiger Vorsicht wiirde ich sagen: ja. Was die Parallele
ausmachte, war nicht nur die Beschrankung auf ‘ideale’ Gebilde
wie den Diskurs und kognitive Formationen, es war vor allem ein
mit der Ablehnung eines ‘wirklichen’ (wahren) Referenten einher-
gehendes Immanenzprinzip. Wenn es nun in den spéteren Werken
nicht mehr um die blof diskursiv erzeugte Wirklichkeit, sondern
um das vermeintlich realere, ,,dickere Gewebe der nicht-diskursi-
ven Praktiken“ geht, so ist einerseits zu bedenken, da3 Foucault
auch den Diskurs als Praktik, als eine eigene Seinsweise aufgefafit
hat und daf er hier wie in spéteren Texten einem Prinzip folgt,
demgemiB es nichts jenseits der Interpretation gibt.22 Die Macht-
formationen sind praktizierte, ‘materiale’ Interpretationen, das
bewuBtseinsphilosophische Konstitutionsparadigma scheint nun in
ein Produktionsparadigma iiberfiihrt.?

Denken des AufSen: 48) oder historisch: ,,... niemals in der abendlédndischen Kultur
[haben] das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren
koénnen“ (OD 408).

21 Vgl. Habermas 1986: 315; Fink-Eitel 1989: 64; Dreyfus/Rabinow: 127, 131f.
Rudi Visker sieht in Uberwachen und Strafen den Riickgriff auf eine ,,Geschichte
des Referenten®, Visker 1991: 142.

22 Vgl. auch Foucault, Nietzsche, Freud, Marx, 1967: 189ff.

23 Am Beispiel des Konstruktivismus und der neueren feministischen Diskussion,
die sich z. T. stark auf Foucault bezieht, habe ich die Parallele zwischen einem er-
kenntnistheoretischen Konstitutions- und einem gesellschaftstheoretischen Pro-
duktionsgedanken genauer expliziert; s. Roedig, Ding an sich und Erscheinung.
Einige Bemerkungen zur theoretischen Dekonstruktion von Geschlecht, 1994.

189

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit dem Hinweis auf diese Parallele soll weder gesagt sein, daf3
Foucault BewuBtseinsphilosophie betreibe, noch da8 sein Macht-
begriff ,aus dem Repertoire der BewuBtseinsphilosophie selber
entnommen“ sei und deshalb keinen Ausweg aus der Subjektphi-
losophie bieten konne.?* Es ist lediglich ein bewuBtseinsphiloso-
phischer Gestus des Ausschlusses, den Foucault - via Nietzsche -
als einen metaphysikkritischen iibernimmt.

3.3. Die Auflosung des Transzendentalen

Oben habe ich die These vertreten, da3 die Phdnomenologiekritik
Foucaults nicht allein in inhaltlichen Einwinden zu suchen sei; die
‘eigentliche’ Kritik liegt in seiner Methode, in der konsequenten
Historisierung der Inhalte und der Formen des Denkens.? Syste-
matische Problemstellungen werden auf ihre Genese zuriickge-
fiihrt, sie erscheinen lediglich als historisch-relative Denkweisen
und Praktiken. So stellt sich z. B. das, was Sartre als existentielle
Bestimmung des Fiir-sich angegeben hat, aus der Perspektive von
Foucaults Analyse betrachtet, als eine als Ontologie gefafite Versi-
on der Aporien von Bewufltseinsphilosophie dar.2¢ Das ,,Fiir-sich*
hat nichts mit den ‘wirklichen’ Strukturen von Menschsein zu tun,
weil die Frage nach diesen wirklichen Strukturen selbst nur in ei-
ner historisch situierten Form erscheinen kann. ‘Hinter’ die jewei-
ligen Fragestellungen, ‘hinter’ die Problematisierungsweisen geht
Foucault nicht zuriick, und er fiihrt damit konsequent Nietzsches
Perspektivismus fort, der das Prinzip der Auslegung so weit ge-
neralisiert, dal es auch noch die Instanz des Subjektiven selbst
unterlduft: ,‘Es ist alles subjektiv’ sagt ihr: aber schon Das ist
Auslegung.*“?’

Fiir die Phdanomenologie muf} es einen archimedischen Punkt
auBerhalb der Epoché geben, das erkennende Subjekt selbst kann
nicht unter die Reduktion fallen, und so impliziert die Phanome-

24 Habermas 1986: 322.

25 vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.3.

26 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.4.

27 Nietzsche, Der Wille zur Macht: Abs. 481.

190

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nologie der Gegenstinde eine Ontologie des erkennenden Sub-
jekts. Genau diesen letzten, fixen, transzendentalen Punkt l6st
Foucault auf, indem er - so scheint es - die Phanomenologie noch
einmal auf sich selbst anwendet und ihre eigenen Aussagen histo-
risiert.28 Er gewinnt mit seiner Epoché des Subjekts und der Be-
deutung ein neues ‘objektives’ Gegenstandsfeld: Erfahrungs-
weisen, Epistemen, diskursive und nichtdiskursive Praktiken. Das
Vorgehen Foucaults liee sich auch als Fortfihrung der von mir
beschriebenen Bewegung der Phdnomenologie zur Ontologie ver-
stehen: Bestand deren erster Schritt in der zunehmenden Redukti-
on des Seins aufs Erscheinen und der Ausstreichung des ,,Ding an
sich®, so liegt der zweite Schritt darin, das Subjekt auszustreichen.
Ubrig bleibt nur eine ‘Mittelregion’, in der das ehemalige
,»Erscheinen” zum einzigen Sein geworden ist. Die Figur der sub-
jektiven Selbstreferenz als Ort der Wahrheit ist zerschlagen, und
Foucaults beharrliche Weigerung anzugeben, von wo aus er
spricht, ist nichts als eine Anwendung seines genealogischen Prin-
zips, das die angeblich philosophische Notwendigkeit des Auswei-
ses der eigenen Grundlagen als eine Variante des christlichen Ge-
stindniszwangs begreift.?

Bleibt Foucault demnach ein ‘Phdanomenologe’? Er hat sich dage-
gen gewehrt, seine Archédologie als ,historische Phanomenologie*
zu verstehen,’® denn es ging ihm - gegen alle Phdnomenologie -
gerade darum, die ,,Geschichte des Denkens aus seiner transzen-
dentalen Unterwerfung zu befreien” (AW 289), d. h. sich vom
,NarziBmus“ eines konstituierenden Subjekts und dariiber hinaus
von der ,transzendentalen Dimension® als eines Ursprungsprinzips
zu losen. Die Archdologie will nicht ein verborgenes Gesetz ent-
hiillen oder einen Ursprung wiederentdecken, sie bleibt an der
Oberfliche, im Bereich der Positivititen und scheint mit dem

28 Dreyfus/Rabinow sprechen mit Bezug auf die Methode der Archdologie des
Wissens von einer ,,doppelten Reduktion®, es seien nicht nur einzelne Wahrheits-
anspriiche, sondern der Sinn von Wahrheitsanspriichen selbst suspendiert:
,Husserl iibertreffend, behandelt Foucault die Referenz und den Sinn bloB als
Phinomene* (Dreyfus/Rabinow 1987: 74).

29 Vgl. WW 76f, 83.

30 vgl. AW 290.

191

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekt auch das ,, Transzendentale schlechthin ausstreichen zu
wollen.

Gleichzeitig behilt sie aber die transzendentale Frage als Frage
nach den ,Bedingungen der Moglichkeit* bei. Sie fragt nach den
,Bedingungen des Auftauchens von Aussagen” (AW 184), nach
der ,,Gesamtheit der Regeln“, die die ,,Bedingungen des histori-
schen Erscheinens der diskursiven Gegenstinde konstituieren
(AW 72), nach dem ,epistemologische[n] Feld, ... in [das] die Er-
kenntnisse ... ihre Positivitdt eingraben und so eine Geschichte
manifestieren, die ... die [Geschichte, A.R.] der Bedingungen ihrer
Moglichkeit ist“ (MC *13/0D 24f). ,Diese Bedingungsanalyse
macht“ - wie Deleuze bemerkt - ,,bei Foucault einen eigenartigen
Neukantianismus aus“,}! doch sie unterscheidet sich von der kanti-
schen Tradition darin, daB3 die Bedingungen, um die es hier geht,
faktischer Natur sind. Die ,,Bedingungen sind niemals allgemeiner
als das Bedingte und gelten aufgrund ihrer eigenen historischen
Singularitédt®,32 die Regeln bilden sich erst mit und in dem Diskurs,
den sie ordnen.

Foucault ‘empirisiert’ also das Transzendentale, er begreift es
explizit als geschichtliche Faktizitdt und untersucht, dhnlich wie
Sartre, nicht Moglichkeits-, sondern Existenzbedingungen;*? das
,historische Apriori® ist, im Gegensatz zum formalen, ,,eine rein
empirische Figur* (AW 185). Und doch ist es ein Apriori. Man
gewinnt den Eindruck, dal Foucault als Methode iibernimmt, was
er (inhaltlich) am modernen Denken kritisiert hatte: die Vermi-
schung von Empirischem und Transzendentalem. Er wendet die in
der Phdnomenologie und dem sie leitenden BewuBtseinsparadigma
angelegten Prinzipien gegen die Phidnomenologie und fiihrt sie
damit in metaphysikkritisch radikalisierter Weise fort. So iiber-
nimmt das Konzept eines ,historischen Apriori“ Husserls Gedan-
ken des konkreten Apriori bzw. die von Merleau-Ponty vorge-
nommene Identifizierung apriorischer und faktischer Wahrheit.>
Auch die Wendung gegen eine hermeneutische Auslegung des

31 Deleuze, Foucault: 86.

32A.a.0.:161.

33 vgl. AW 184; Deleuze, Foucault: 86.

34 Vgl. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung: 259; Waldenfels
1987: 517.

192

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinns und gegen Metaphysik ist z. T. in der phanomenologischen
Intention angelegt.3s

Verstrickt sich Foucault nun selbst in die Doppel, oder ent-
kommt er ihnen dadurch, daf} er sie konsequent methodisch iiber-
nimmt? Vermeidet er das ungliickliche Oszillieren zwischen den
Polen, weil er nicht mehr Identitdt und Unterschied der Seiten zu-
gleich behauptet, sondern vornehmlich deren Identit4t?36 Uber-
windet er die phinomenologischen Sackgassen dadurch, daf3 er
nicht das ,,Empirische auf der Ebene des Transzendentalen zur
Geltung® bringen will (OD 386), sondern umgekehrt das Trans-
zendentale in der - historisch verstandenen - Faktizitdt auflost? Ist
es dieses Vorgehen, das es ihm erlaubt, nicht mehr ,ungewollt
empirisch“, sondern ein ,,gliicklicher Positivist zu sein? In gewis-
ser Weise entgeht Foucault dem Spiel der Dublette. Uber die Hi-
storisierung der Inhalte gelingt es ihm, das Empirische als
‘Bedingung der Moglichkeit’ auszuweisen, und vielleicht ist die
Auflésung von Sein in Werden die einzige Moglichkeit, wieder
‘Seinsfragen’ stellen zu konnen, ohne in eine ,,prakritische Naivi-
tit“ zuriickzufallen. Das ‘Transzendentale’ ist jetzt kein festste-
hendes Prinzip, sondern zeitlich verfliissigt, und selbst fiir die
,,Geschichte des Denkens* wird nicht mehr die ,,enthiillende Rolle
eines transzendentalen Moments* in Anspruch genommen (AW
289). Der Mechanismus der empirisch-transzendentalen Redupli-
zierung implizierte, wie wir gesehen haben, zwei Bewegungen: ei-
ne ‘Ontisierung des Transzendentalen’ und eine ‘Trans-
zendentalisierung (bzw. Ontologisierung) des Ontischen’. Man
kann nun sagen, dafl Foucault diese Doppelbewegung aufspaltet
und nur ihrem ersten Teil folgt; er betrachtet das Transzendentale
als Ontisches, macht aber nicht umgekehrt Seiendes zum zeitlos

35 Weiterhin lieBe sich behaupten, daB die ‘Auflésung des Subjekts’ nur eine so-
wieso schon in der Phinomenologie angelegte Tendenz zur Selbstvergessenheit
des Subjekts als erkennendem weiterfuihrt (s. diese Arbeit Teil 1, 2.4).

36 Womit nicht gesagt sein soll, daB Foucault den Unterschied zwischen Empiri-
schem und Transzendentalem leugnet. Er ist wieder einmal vorsichtig genug, ei-
nem ,formalen Apriori“ nicht die Existenz abzusprechen, er plaziert sein
LHhistorisches Apriori“ nur auf ein anderes Niveau (s. AW 186). Diese durchaus
strategische Behutsamkeit im Umgang mit vorgegebenen Denkmustern, unter-
scheidet Foucaults Verfahren wesentlich von der Metaphysikkritik Nietzsches.

193

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transzendentalen. Damit ist die Spiegelung der Seiten zunichst
einmal aufgehalten.

Dariiber hinaus kann Foucault das endlose Oszillieren der Dop-
pel zum Stillstand bringen, indem er deren angebliche Ursache, die
Selbstreferenz des Subjekts, ausschaltet und die permanent aufein-
ander verweisenden Seiten auf eine eigentiimliche ‘Mittelregion’
festlegt: Die Episteme liegt weder im inneren Gesetz der Dinge
noch im , Raster eines Blicks®“,?” sie ist ein Gebiet ,,zwischen dem
bereits kodierten Blick und der reflektierenden Erkenntnis*“ (OD
23); die Diskurse sind nicht ,eine reine und einfache Verschrin-
kung der Dinge und der Worter* (AW 74), sie liegen zwischen den
Tatsachen und den Regeln.’® Hier handelt es sich nicht um eine
sich hinterriicks ereignende Vermischung von Empirischem und
Transzendentalem; die Differenz, deren Vorhandensein Foucault
ja nicht bestreitet,>® scheint vielmehr in einem neuen Gegenstands-
bereich aufgehoben.

Welcher Preis muB fiir diese Uberwindung der ungliicklichen
Konstellation modernen Denkens gezahlt werden? Foucault hat
Fragen auf Fragestellungen, ‘Gegenstdnde’ auf Diskurse iiber Ge-
genstdnde, das ‘Subjekt’ auf Subjekt-Funktionen*® bzw. auf Prak-
tiken des Selbst und Systematisches auf Historisches reduziert. Die
kritische ‘Reduktion’, die er vornimmt, besteht letztlich auch in
der Ausschaltung von irhaltlich verstandenen Sachfragen. Nicht
was gesagt wird, ist wichtig, sondern wer spricht; nicht was etwas
ist, sondern wie es ist, ist jetzt von Bedeutung. Probleme werden
als Problematisierungsweisen, Wahrheit als Wahrheitseffekte auf-
gefafit,*! und immer wieder demonstriert Foucault seinen anders
ansetzenden Fragestil, wie z. B. in Der Wille zum Wissen: ,Die

37vgl. OD 22.

38 Vgl. Waldenfels 1987: 528, 531. - Foucaults Bestimmungen, vor allem diejeni-
ge des Gebiets der Episteme, sind alles andere als klar. So sind auch die hier zi-
tierten Gegensatzpaare nicht unbedingt als Parallelen zu verstehen, es kommt al-
lein darauf an, daB Foucault anscheinend immer einen Bereich untersuchen
mochte, in dem die Gegensitze der Dubletten nicht gelten.

39S, 0. FuBn. 36.

40 Vgl. Qu'est-ce qu'un auteur?: 95.

41 Vgl. Foucault, Wahrheit und Macht, Interview mit Fontana/Pasquino, 1977: 34,
53.

194

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage, die ich stellen mochte, lautet nicht: weshalb werden wir
unterdriickt? sondern: weshalb sagen wir ..., daBB wir unterdriickt
werden?* (WW 18, Hervorhebung A.R.). Dasselbe Verfahren, mit
dem einmal die Annahme einer Realitit der Auflenwelt als naiver
Standpunkt abgewiesen wurde, schaltet nun die Annahme einer
‘Substanz’ sachlicher Probleme aus und reduziert die Inhalte auf
Formen. Daher ist jede Frage nach dem ,,Sein des Menschen eine
(historisch) naive Frage; daher gehen auch jene Kritiken an der
Intention Foucaults vorbei, die ihm z. B. vorhalten, seine Denun-
ziation des Subjekts treffe nur eine bereits obsolet gewordene He-
gelisch ,,aufgespreizte”, nicht aber eine Kantisch ,,endliche” Kon-
zeption von Subjektivitdt.#? Solche Einwédnde unterschitzen
Foucaults Diagnose, weil sie sie aufs blof} logische Argument re-
duzieren und um ihren Anspruch bringen, eine Aussage iiber eine
historisch entstandene Fragestellung zu sein. Es geht ja nicht da-
rum zu sagen, welche Subjektbegriffe unhaltbar und welche zu
verteidigen wiren, es geht nicht um die Begriindung eines besse-
ren, angemesseneren, rationaleren Konzepts von Subjektivitit, und
es ist nicht unbedingt Foucault, der hier die Grundlagen seiner Ar-
gumentation verfehlt.*

Aber sind Probleme nichts aufler der Weise, in der sie proble-
matisiert werden? Ist Wahrheit nichts als eine Wirkung, ein Ef-
fekt? Foucault 148t sich nicht bei expliziten Identifizierungen er-
tappen,* aber er unterlegt sie seiner Argumentation, um einen
‘substantiellen Schein’ auch dort aufspiiren zu kénnen, wo von
unhistorisch bleibenden Strukturen ausgegangen wird, wo es den

42 So z. B. Ludwig Nagel, Zeigt die Habermassche Kommunikationstheorie einen
‘Ausweg aus der Subjektphilosophie'? 1988: 359f. Ahnliche Argumente verwen-
den Frank 1988 und Schnidelbach 1989.

43 Die Kommentatoren neigen oft dazu, Foucault mit der Macht des angeblich
‘rationalen’ Arguments entgegenzutreten und ihn an einem MaBstab zu messen,
dem sich zu entziehen gerade einen Teil seiner Methode und kritischen Intention
ausmacht. Zum Begriindungsverfahren Foucaults als eines rhetorischen s. Schifer,
Reflektierte Vernunft, 1995.

44 Foucaults Nachfolgerlnnen sind in dieser Hinsicht oft eindeutiger und dement-
sprechend leichter angreifbar. So behauptet z. B. Judith Butler ein diskursives
Hergestelltsein der Korper (s. Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, 1991:
190fY). Sie folgt damit m. E. sehr konsequent der Intention Foucaults, verkehrt sie
aber auch darin, daB sie seine methodisch begriindete Vorsicht beziiglich ontologi-
scher Identifizierungen aufgibt.

195

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anschein hat, als seien die Probleme etwas anderes als ihre Pro-
blematisierungsweisen, als seien die Gegenstdnde des Wissens et-
was auflerhalb des Diskurses, als seien sie grundlegender und be-
harrlicher als ihre jeweilige konkrete Ausprigung.

Es gibt gute Griinde den alten Dualismus von (wahrem) Sein
und (bloBer) Erscheinung aufzuheben, denn tatséchlich 1a6t sich
nicht angeben, was z. B. ‘der Wahnsinn’ sein sollte, aulerhalb der
Bedeutung, die man ihm gibt, auferhalb der Praxis, die ihn her-
stellt, was ‘Wahrheit’ sein sollte auBerhalb der Ubereinkunft, die
etwas als ‘wahr’ gelten laft.

Gilles Deleuze beschreibt anschaulich, wie sich der
‘substantielle Schein’ aus einer bestimmten metaphysischen Fra-
gestellung heraus entwickelt. In Platons Dialogen geht es immer
darum, was etwas sei, das Schone, die Gerechtigkeit etc., und So-
krates steht ,Jiinglingen, starrkopfigen Alten und beriihmten So-
phisten* gegeniiber, denen allen gemeinsam ist
,»auf jene Frage mit dem Zitieren dessen zu beginnen, was [ce qui] schon
ist: eine Jungfrau, eine Stute, ein Kessel ... Sokrates triumphiert: Man

antwortet auf die Frage ‘Was ist das Schone?’[qu ’est-ce que le beau]
nicht, indem man zitiert, was schon ist [ce qui est beau]“.4?

Hier wird die Unterscheidung zwischen Wesen und Erscheinung
etabliert, doch sie beruht nur darauf, daBB die metaphysische Frage
selbst nicht in Frage gestellt wird. Dabei ist es - so Deleuze -
,keineswegs sicher, ob die Frage ‘Was ist das Schone?’ nicht
selbst eine Dummbheit ist [bétise].“4¢ Die Sophisten jedenfalls und
Nietzsche ersetzen das ,,Was ist?* durch ein nicht naiv zu verste-
hendes ,,Wer?“, und zwar genau deshalb, weil jedes allgemeine
Was letztlich auf ein konkretes Wer, bzw. ein , fiir Wen?* zuriick-
geht; ,,das Wesen ist einzig und allein der Sinn und der Wert des
Dings“,*’ es ,,... wird in der Kraft ausgemacht, in deren Besitz es
ist“.48 Hat Deleuze nicht Recht, wenn er mit Nietzsche feststellt:

,wenn wir die Frage ‘Was ist’ stellen, fallen wir nicht nur in die
schlimmste Metaphysik zuriick, wir tun tatsdchlich nichts anderes als in

45 Deleuze, Nietzsche und ... . 84; Nietzsche et ... - 86.
46 A. 2. 0.: *p.86.

47A.2 0. 85/p.87

48 A.a 0.:85/p.87

196

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer ungeschickten, blinden, unbewuBten und konfusen Art die Frage
‘Wer?’ zu stellen.“4°

3.4. Ein anderes , Denken des Gleichen“?

Wenn es einen Uberschneidungspunkt zwischen Sartre und Fou-
cault gibt, so ist es Nietzsche. Viele Motive hat Sartre von Nietz-
sche iibernommen; so kann man z. B. sein Denken sehr konse-
quent als ein Denken in Kréfteverhiltnissen verstehen, die Entge-
genstellung ,,aktiv-passiv* scheint in vieler Hinsicht das eigentlich
grundlegende Modell der Sartrischen BewuBtseinsphilosophie zu
sein, und seine Sozialontologie 14t sich als eine auf unaufhebba-
rer Ungleichheit aufbauende Machttheorie lesen. Eine Ausge-
wogenheit der Krifte kommt nie vor. Sartre entwickelt mit der als
Essenz verstandenen Existenz eine Theorie der Spontaneitdt und
Sinnschopfung; die Existenz ist wesentlich ,,création®,%° sie ist eine
Produktion im nietzscheanischen Sinne, weil sie von denselben
Voraussetzungen eines Denkens nach dem ,,Tod Gottes* und der
Unmoglichkeit vorgédngiger Wesensaussagen ausgeht. Die tiefste
gemeinsame Wurzel, die Sartre und Foucault in Nietzsche haben,
ist das antimetaphysische Motiv, demzufolge es ,keinen Tater
hinter der Tat"“ gibt.

In Nietzsches Modus des Fragens wird die Unterscheidung von
Wesen und Erscheinung aufgelost. Diese Aufhebung scheint aller-
dings auf eine andere Variante des ,,Denkens des Gleichen“ hin-
auszulaufen, in der es kein ,,Oszillieren* gibt, weil hier das Glei-
che nicht mehr als ein Anderes begriffen wird. Nicht selten stellt
sich auch die sich auf Nietzsche berufende Differenzphilosophie
als eine monistische Einheitslehre dar, gerade weil sie Differenz
nicht iiber Negation, sondern iiber Affirmation denkt.’! Sie kann

A a0.:*p.87

50 Vgl. z. B. Cahiers pour une morale, 1983: 524ff.

51 Unter ‘Monismus’ verstehe ich die Verabsolutierung eines Prinzips, das z. B.
aus dem beschriebenen ProzeB der Immanentisierung resultieren kann. - Zum Mo-
nismus der Differenzphilosophie passt neben Foucaults Konzept der produktiven

197

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein ,,Denken des AuBlen* mehr sein, wenn sie, bei aller Betonung
von Inkommensurabilitit, immer nur Beispiele von Uniiber-
schreitbarkeit gibt: Der Diskurs und die Macht sind nicht zu hin-
tergehen, ,transversale Linien des Widerstands* sind nur als Fal-
tung des Auflen ins Innen moglich.52 Damit ist der ehemalige Im-
puls gegen ‘Einheit’, der die Subjektkritik motivierte, auf eigen-
tiimliche Weise unterlaufen.

Was Foucault und Sartre trennt ist, daB beide - in der gemein-
samen Erbschaft Nietzsches - die Differenz von empirisch und
transzendental auf je verschiedene Weise aufheben. Sartre identifi-
ziert die Aspekte, doch da sie fiir ihn immer noch als getrennte
gelten, ergibt sich eine ,,Dublette”; diese Vermischung, die das
moderne Denken vollziehen muf3, wird von Foucault kritisiert und
zugleich affirmativ zum methodischen Prinzip gewendet: Nichts
soll mehr die Funktion des Transzendentalen erfiillen als das histo-
risch verstandene Empirische selbst. Damit ist die der Dublette
immanente Negation weggearbeitet.

Eine radikal gedachte Endlichkeit zieht die Konsequenzen dar-
aus, daB das ,,Transzendentale* immer schon ein Empirisches ge-
wesen ist, da} jene, die Unterscheidung von Wesen und Erschei-
nen generierende Frage nach dem allgemeinen ‘Was’ im Grunde
immer nur mit einem konkreten ‘Wer’ oder ‘Wie’ beantwortet
wird; daf} nicht die gegebenen Inhalte unsere Fragen, sondern daf3
unsere Fragen die Inhalte bestimmen.

Mit Foucaults Analyse 146t sich vorfiithren, da3 ein Denken im
Stile der Existenzphilosophie seinen Anspruch, (ontologische)
Allgemeinbegriffe zu bilden, nicht legitimieren kann. Unter dem
Primat des Subjekts begriindet sich das Denken aus endlicher Er-
fahrung und geht so notwendig immer mit falscher Unmittelbar-
keit vom Konkreten zum Abstrakten iiber. Wie lassen sich irredu-
zible existentiale Grundphdnomene ausweisen, wie ldBt sich be-
griindet behaupten, die ,,Unaufrichtigkeit, die ,Knappheit“, die
,,Freiheit seien Strukturen, die iiberall gelten, wo es menschliche
Wesen gibt? Solche Setzungen sind (ebenso wie die Berufung auf
zeitlos systematische Problemstellungen der Philosophie) aus der

Macht auch Deleuzes Option fiir die Univozitit des Seins (s. Différence et répéti-
tion: 53ff, 387f).
52 Deleuze, Foucault: 1311F.

198

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Perspektive Foucaults ,,prakritisch naiv* zu nennen, weil sie nicht
auf ihre Bedingungen reflektieren, weil sie ihre eigenen Grundla-
gen selbst nicht historisieren, d. h. sie nicht in die Endlichkeit mit
einbeziehen.

Doch ist ein ‘metaphysisches’, substantielles Fragen damit ge-
genstandslos geworden? Es scheint, dal mit dem Ausschalten ei-
nes solchen Fragestils - nicht nur bei Foucault - genau das wegge-
strichen ist, was das eigentliche Interesse der Philosophie aus-
machte: ihr Anspruch, das Wirkliche nicht fiir das Wahre zu halten
und die Welt auf eine prinzipielle Weise zu erkldren und zu be-
griinden. Die Metaphysikkritik 1duft Gefahr, mit dem substantiell
verstanden Dualismus von Sein und Erscheinung auch das aufzu-
geben, was an der begrifflichen Differenz der beiden Seiten sinn-
voll war: das Beharren, dafB3 eines nicht im anderen aufgeht.s

Foucault hat den Preis, der fir die Uberwindung der ,,Doppel*
aufzubringen war, nie ganz bezahlt. Sein Denken wire eindeutiger
gewesen, wenn er wirklich ein Positivist hitte sein konnen, aber
hinter der positivistischen Attitiide steckt m.E. auch ein
‘ungliicklicher Transzendentalist’. Die von mir im ersten Teil der
Arbeit aufgestellte Behauptung, die Ordnung der Dinge klage die
Differenz von empirisch und transzendental ein, wird nicht Ma-
kulatur dadurch, dafl Foucault selbst eine systematische Vermi-
schung vornimmt: Seine Phdnomenologiekritik ist weiterhin giil-
tig, denn er scheint gleichermaflen auch an die Relevanz der ein-
geklagten Differenz zu glauben. Es will nicht recht gelingen, die
Phanomenologie nur durch die Radikalisierung ihrer ‘Fehler’ zu
iiberwinden, und so bleibt immer ein UberschuBl gegeniiber dem
blofl Empirischen. Wir hatten gesehen, wie schwer es fiir Foucault
in der Histoire de la folie war, den Wahnsinn nicht doch als eine
Art ‘Substanz’ zu denken, und zwar - wie ein ,,Ding an sich® - in
zweifach  konnotierter  Hinsicht, als  wesentliches Be-
wegungsprinzip (das Andere der Vernunft) und als eine erfah-
rungsunabhéngige Tatsache. Fiir Foucault stellt sich weiterhin das

53 In diesem Sinn pladiert Schnidelbach fur eine ,,negative Metaphysik* als einer
~Erinnerung daran, daB der Diskurs nicht alles iiber das Wahre und Gute vermag*
und als Ausweg aus einem holistischen ,spekulativen SelbstabschluB“
(Schnidelbach, Dialektik und Diskurs, 1987: 171).

199

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Problem objektiver Ordnungen, in einer grundsitzlichen Doppel-
deutigkeit vereint er, was eigentlich nicht zusammengeht, einen
strukturalistischen und historistischen Ansatz,54 und immer werden
Instanzen benannt, die den Verdacht erwecken, sie erfiillten neben
threm empirischen Status die Aufgabe einer transzendentalen
Synthesis: der Wahnsinn, das Sein der Sprache, die Episteme, die
diskursiven Ordnungen, die Macht. Alle diese Instanzen sind
,»positiv und fundamental zugleich“. Historisches und Systemati-
sches, Ereignisse und Strukturen, Beschreibendes und Normatives
bilden ein schwer zu entwirrendes Wechselspiel, und es scheint,
als werde Foucault auf methodischer Ebene von derselben Ambi-
valenz heimgesucht, die inhaltlich die empirisch-transzendentale
Dublette kennzeichnete, mit dem Unterschied allerdings, daB er sie
beziiglich seiner Theorie nicht thematisiert bzw. sich nicht zu ihr
duflern will.

Hier liegt der Kern fiir die ,,paradoxe Verbindung von positivi-
stischer Einstellung und kritischem Anspruch®,ss fiir grundsitzli-
che Ambivalenzen in Foucaults Wissenschaftskritiks¢ und fiir all
die Probleme, die man mit seinem Relativismus, mit dem unklaren
Status seiner Aussagen und dem fehlenden Mafstab fiir ‘richtige’
politische Optionen innerhalb seiner monistischen Machttheorie
haben mag. War Foucault sich dessen bewuf3t, da3 seine Aussagen
selbst wie ein Diskurs wirken, der ,,gleichzeitig empirisch und kri-
tisch sein will“ (OD 387)?

34 Ricoeur z. B. erklart die Eigenart des Strukturalismus gerade aus seiner Entge-
gensetzung zum historistischen Prinzip und beschreibt sie weiterhin als eine
,,subordination ... de la diachronie a la synchronie“ (Ricoeur 1963: 528f). Foucault
dagegen hilt die ,,Opposition Struktur-Werden®, in der iiberdies auch Sartre denkt,
fur nicht zutreffend (s. AW 22).

55 Habermas 1986: 318.

56 Systematisch untersucht von Visker 1991: 28ff, 125ff u. a.

200

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Ausblick

Die vorliegende Arbeit hat sich in weiten Teilen an der Charakteri-
sierung des ,,modernen Denkens* als eines ,,Denkens des Glei-
chen® orientiert und diese Bestimmung unter anderem auch als
Kritik verstanden. Foucault schildert das ,,moderne Denken* als
ein widerspriichliches, und ich mochte zum Schlu noch einige
kurze Uberlegungen zur Struktur dieses Widerspruchs anfligen,
d. h. die Frage stellen, wie sich im ,,Denken des Gleichen* die
Kategorien von Identitdt und Differenz zueinander verhalten und
welche Funktion hierbei der Negation, bzw. der Negativitdt zu-
kommt.

Die Struktur des ,,modernen Denkens* ergibt sich - Foucaults
Darstellung zufolge - aus der Selbstbeziiglichkeit der ‘modernen’
Endlichkeit. Es ist eine Endlichkeit, die sich nicht von ihrem An-
deren, dem Unendlichen her versteht und so zu einem Denken im
Medium des Gleichen wird. Daher war es wichtig, immer auf den
AusschluB, das Wegstreichen von Grenzbegriffen hinzuweisen,
wodurch sich eine Immanenz etabliert. Doch der Ausschluf3 der
Grenze a6t eine ,,zufluchtlose Dualitdt (OD 394) im Inneren der
Endlichkeit entstehen; im ,,Denken des Gleichen* wirkt eine Ent-
gegensetzung, eine Negativitdt, die darauf hinzuweisen scheint,
daf die Endlichkeit sich nicht konsequent als Endlichkeit denken
kann, weshalb ihr ‘ausgeschlossenes’ Anderes stets mit anwesend
ist. So entsteht eine Ambivalenz, das ,,Denken des Gleichen® ist ein
Zugleich des Gegensitzlichen. Der innere Zusammenhang der
Elemente von Immanenz, Negativitit, Ambivalenz, die die Struk-
tur des ,,modernen Denkens* bestimmen,! 148t sich aus der Her-
leitung Foucaults nicht vollstindig verstehen, man kénnte aber
Negativitét als die Weise ansehen, in der die Aspekte Immanenz
und Ambivalenz sich vermitteln.

' Vgl. diese Arbeit Teill, 1.1.

201

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Foucaults Beschreibung der ,,Doppel“ in der Ordnung der Din-
ge zielt gegen die Dialektik. Sie trifft jedoch nicht den objektiven
Idealismus, sondern eine im Hegelischen Sinne ,,schlechte Unend-
lichkeit“, die genau dann entsteht, wenn die Endlichkeit ihre Gren-
ze nicht iiberschreiten und aufheben kann und stattdessen beim
»perennierende[n] Heriiber- und Hiniibergehen von dem einen
Gliede des bleibenden Widerspruchs zum anderen“ stehenbleibt.2
Eine Dublette ist nicht ,Identitit von Identitit und Nicht-
Identitdt”, sondern Identitdt und Nicht-Identitdt von Identitit und
Nicht-Identitit. Was den Unterschied ausmacht, zeigt sich klar am
BewulBtseinsbegriff Sartres: Das BewuBtsein, so hatte er gesagt, sei
keine ,,Einheit, die eine Dualitit enthilt”, sondern eine ,,Dualitit,
die Einheit ist“ (SN 168). Der Primat der Einheit hat sich zugun-
sten einer Dualitit, die Integration (,enthdlt“) zugunsten einer
Identifizierung (,,ist) verschoben.

Sartre denkt - im Gegensatz zu Hegel - Selbes und Anderes
nicht als Einheit. Das Selbst kann nicht im Anderen bei sich sein
und durch die Entfremdung zu sich zuriickkommen, weil nicht die
Identitdt, sondern die Nicht-Identitdt mit dem Anderen sein Sein
ausmacht. Das Verhiltnis der Elemente ist paradox verkehrt und
negativistisch festgeschrieben: Identitdt ist als Entfremdung und
Nicht-Identitét als Identitdt begriffen, so dafl die dialektische Be-
wegung nicht kreisformig in sich zuriickkehrt, sondern zwischen
den Seiten hin- und herlduft. Die entgegengesetzten Seiten sind
weder zu vermitteln noch wirklich zu trennen, weil sie sich in ih-
rem absoluten Getrenntsein aufeinander beziehen.? Genau diese
Figur produziert die Verdoppelung und die Behauptung, daf3 etwas

2 Hegel, Logik I 264, s. a. 142ff.

3 In einer etwas anderen Lesart zeigt Merleau-Ponty, daB der Gegensatz oder die
Identitit der Kategorien Sein und Nichts bei Sartre auf dasselbe hinauslaufen, weil
sie gerade durch die Absolutheit ihrer Trennung zu identischen werden: ,,Wir be-
finden uns jenseits des Monismus wie des Dualismus, weil der Dualismus/ so weit
getriecben worden ist, daB die Gegensitze sich keine Konkurrenz mehr machen,
sondern wechselseitig aufeinander beruhen und miteinander deckungsgleich sind*
(Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare: 80). Im Zusammenhang sei-
ner Analyse spricht Merleau-Ponty auch von ,,Doubletten” (a. a. O. 101), und es
ist sehr gut moglich, daB Foucault sich in der Ordnung der Dinge von dieser
Deutung hat inspirieren lassen.

202

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugleich dasselbe sei wie sein Gegenteil und doch radikal von ihm
unterschieden bleibe.

Immer geht es Sartre darum, die Dialektik von der in ihr vor-
ausgesetzten Totalitdt zu befreien und Synthesen zu verweigern.
Das Spezifische dieses Denkens, das in vielem einer ,negativen
Dialektik* dhnelt, ist, da es Differenz absolut setzt und gleichzei-
tig die Perspektive auf eine Einheit beibehilt, die nur noch in der
Form ihrer Negation gedacht werden kann, als negierte Einheit.
Das Prinzip einer negativistisch festgeschriebenen Dualitdt be-
stimmt v. a. Das Sein und das Nichts und kann nicht in demselben
MaBe auf alle anderen Schriften Sartres tibertragen werden; die
absolute Entgegensetzung wird spéter entscharft, aus der Perspek-
tive einer moglichen Vermittlung betrachtet* und manchmal - wie
z. B. in den Cahiers pour une Morale - zugunsten eines Projekts
der Pluralisierung aufgelost. Das Muster eines ambivalenten
,Denkens des Gleichen“ 14Bt sich jedoch - wie im Verlauf dieser
Arbeit gezeigt - auf verschiedenen Ebenen und in mehr oder weni-
ger ausgepragter Form immer wieder bei Sartre finden.

Was ist ‘falsch’ an der Doppelstruktur? Das Problem - so
scheint mir - liegt nicht in der Widerspriichlichkeit selbst und nicht
in der fehlenden Vermittlung der Gegensitze, sondern in der be-
sonderen Form des Widerspruchs. Da die Seiten des Doppels als
identisch und verschieden zugleich gesetzt sind und beide Setzun-
gen absolut gelten, findet keine Entwicklung der Begriffe oder der
mit ihnen behandelten Probleme statt.® Die Absolutheit der Entge-
gensetzung und der Identifizierung fiihrt strukturell zu Paradoxien
und produziert in permanentem Wiederholungszwang immer die-
selben Fragen und immer dieselben Antworten.

Foucault 16st die Doppel in einer anderen Variante des
‘Gleichen’ auf, indem er ein der phdnomenologischen Epoché
dhnliches Verfahren anwendet und auf seine Weise eine ‘Imma-
nenz’ etabliert. Doch die Dynamik der Reduplizierung innerhalb

4 Vgl. z. B. Sartres Kritik der dialektischen Vernunft oder L universel singulier,
1990.

5 P’antithése ... est ambigue comme I’est déja la thése elle méme ... la dialectique
se noie dans sa richesse méme* (Cahiers: 61); ,,... il faudrait dire: I’absolu est su-
Jjets* (a. a. O. 464); 1l y a pourtant des dialectiques (a. a. O. 478).

6 Vgl. auch Merleau-Ponty, Das Sichtbare ... : 105.

203

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Immanenz ist aufgehoben, weil es in ihr keine Trennung
gibt, bzw. weil die Seiten der Doppel in einer Art ‘Mittelregion’
festgelegt sind. Die der Dublette immanente Negation, so hief3 es,
sei ,,weggearbeitet.?

Negation hat hier zwei Aspekte: Sie ist ein Verfahren der Tren-
nung und kann gleichzeitig - als dialektische Figur - eine Ver-
mittlungsfunktion iibernehmen. Wenn die Kritik am Subjekt sich
gegen das Prinzip von Einheit als einer durch Negation vermittel-
ten Einheit richtet, ist es nur konsequent, daB bei Foucault Negati-
on, vor allem aber bestimmte Negation als die ‘Zauberformel’ der
Dialektik, vollstindig aufgegeben ist. Damit wird auch eine
»hegative Dialektik unmoglich. Es ist nicht der Verlust der Ein-
heit, der die ,,Moderne“ von der ,Postmoderne” trennt, sondern
die Elimination von Negativitit als Perspektive auf eine
(unmoglich gewordene) Versohnung.® Dieser Verlust macht aus
der ,,Postmoderne* endgiiltig eine ,,Moderne ohne Trauer*.°

Dariiberhinaus ist Negation ein Verfahren der Teilung und
Trennung und wire demnach zu jenen ,,Ausschlulsystemen zu
zdhlen, die - laut Foucault - die Diskurse kontrollieren und aller-
erst Unterscheidungen wie wahr und falsch, Wesen und Erschei-
nung herstellen.!® Will man einen solchen, mit Entgegensetzungen
und Ausschliissen arbeitenden Wahrheitsdiskurs selbst kritisch
analysieren, verbietet sich ein Denken in bindren Schemata.
Foucaults Bemiihen um die Materialitit der Diskurse, sein Pathos
fir das Sein der Sprache, seine Kritik an der ,Repres-
sionshypothese® in Der Wille zum Wissen und seine Konzeption
der Macht lassen sich aus einer - durchaus normativen - Ableh-
nung einer auf Teilung beruhenden Wahrheitsauffassung verste-
hen. Folglich ersetzt Foucault auch die Vorstellung einer binar ge-
dachten, ‘negativen’ Unterdriickung durch eine monistisch ge-
dachte ‘positive’ Produktivitdt der Macht. Das Skandalose an die-
ser Auffassung ist, da3 sie keinen wahren, ‘archimedischen’ Punkt

7 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.3, 3.4.

8 Auch dort wo Foucault mit Entgegensetzungen wie Innen und AuBen, Selbes
und Anderes, Vernunft und Wahnsinn arbeitet, denkt er nicht dialektisch, weil der
die Einheit der Gegensétze nicht als Wahrheit begreift. Vgl. auch Habermas 1986:
281.

9 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, *1990: 55.

19 Vegl. Foucault, Die Ordnung des Diskurses: 13f.

204

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auBerhalb der Macht zuliBt, weil Wahrheit selbst als ein Machtef-
fekt angesehen wird.

Ein ‘Gleiches’ ohne die Struktur immanenter Negativitit
scheint tatsichlich kein Problem mehr mit der ,,schlechten Unend-
lichkeit zu haben, denn es gibt hier keine entgegengesetzten Sei-
ten, die sich ausschlieBen und sich gegenseitig bedingen, die iden-
tisch und verschieden zugleich sind. Doch ist zu bedenken, um
welchen Preis diese Vermeidung ,schlechter Unendlichkeit” ge-
lingt. Ein ‘gegensatzloser Monismus’ unterlduft begriffliche Un-
terscheidungen, die bisher unser Denken und die philosophische
Reflexion strukturierten und die dariiber hinaus ein scheinbar un-
abdingbares Inventarium bilden, um Kritik am Bestehenden zu
ermoglichen. Foucault gibt ein Denken auf, das Wahres und Fal-
sches, Selbstsein und Entfremdung, Freiheit und Unterdriickung
einander entgegensetzt. Es gibt gute Griinde diese bindren Sche-
mata zu hinterfragen, aber reichen sie hin, um ein Denken in Ent-
gegensetzung und Negation selbst aufzugeben?

2. Ein zweiter ‘Fehler’ im ,Denken des Gleichen® ist es, die
Struktur des Widerspruchs selbst zur unwandelbaren Wahrheit zu
erkldren, so wie z. B. Sartre die Nicht-Identitit des Fiir-sich als
ontologische Verfassung des Menschen versteht und nicht als den
Ausdruck der Aporien einer bestimmten Theorietradition.

Die Alternative, die Foucault in der Ordnung der Dinge als
,wahre Anfechtung” der Doppel vorschldgt, besteht darin, die
Frage zu stellen, ,,ob der Mensch wirklich existiert (OD 388). Der
mit der bewuBtseinsphilosophischen Tradition etablierte Primat
des Subjekts macht den ,,Menschen* zum letzten Fundament unse-
res Wissens iiber die Welt, und genau gegen diesen Grundlegungs-
anspruch und seine angebliche Unhintergehbarkeit richtet sich die
Subjektkritik. Zu fragen, ,,ob der Mensch wirklich existiert“, heifit
einerseits fragen, ob es wirklich das Subjekt ist, das als unhinter-
gehbares Prinzip unseres Wissens fungiert und zweitens, ob es die-
ses Prinzip iiberhaupt gibt, d. h., ob ihm der Status einer ontologi-
schen Wahrheit zukommt. Der Zweifel an der Existenz des
»2Menschen* enthilt zugleich einen generellen Zweifel am ‘Sein’
allgemeiner, systematischer Wahrheiten.

205

16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BewuBtseinsphilosophie beginnt mit der reflexiven Riickwen-
dung auf die Bedingungen und Voraussetzungen unseres Wissens,
und sie fiihrt konsequent zu einer Selbstbeschrinkung, zur
‘Verendlichung’ des Wissens auf den Raum unserer Erfahrung.
Sie geht allerdings iiber ihre Grenzen hinaus, wenn sie ihre Frage-
stellung verschiebt und sich nicht mehr auf Erkenntnis, sondern
auf ein - wie auch immer verstandenes - ‘Sein’ bezieht. Ich habe
dies anhand einer Bewegung von der transzendentalen Phidnome-
nologie zur Ontologie beschrieben und mit Hilfe von Foucaults
Dublettenmodell als ein ‘Vergessen’ der Differenz von empirisch
und transzendental interpretiert, sowie als sukzessives ‘Vergessen’
jener bewuBtseinsphilosophischen Selbstbeschrankung, die in der
phdnomenologischen Epoché ihren methodischen Ausdruck findet.
Auf der Basis von Foucaults Analyse 148t sich die Wiederkehr von
ontologischen Theorieformen im 20. Jahrhundert, wie z. B. bei
Heidegger und Sartre, als Reaktion auf das Problem der Doppe-
lung verstehen.

Foucaults eigene Methode kann nun als eine Art Wiederholung
der transzendentalen Reflexion gegen die falsche Unmittelbarkeit
des ‘Was-etwas-ist’ dieser Ontologien gesehen werden. Das
neunte Kapitel der Ordnung der Dinge ist in vieler Hinsicht paral-
lel zu Kants Vernunftkritik konstruiert: Der dogmatische Schlum-
mer ist als ,,anthropologischer Schlaf* wiedergekehrt, an die Stelle
des metaphysischen Dogmatismus ist eine andere prakritische
Naivitdt getreten, die, weil sie in der Traditionslinie der Bewuft-
seinsphilosophie steht, als Ontologie nur noch eine Ontologie des
Subjekts sein kann, eine Anthropologie.

Wenn Foucault die transzendentale Reflexion wieder aufnimmt,
so um sie in eine neue Richtung zu lenken; es ist, als wolle er -
ganz im Sinne seiner Aussagen in der Introduction a
I’Anthropologie de Kant - eine andere ,,Wiederholung der Kritik*
vornehmen als diejenige, die die Anthropologie vollzogen hat."
Mullite Foucault also die Differenz von empirisch und tran-
szendental thematisieren und ihre ‘falsche’ Vermischung einkla-
gen, um die beiden Seiten dann auf seine Weise erneut in eins set-
zen zu konnen? Seine Art der Identifizierung von Empirischem

"' vgl. auch OD 411f.

206

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Transzendentalem fiihrt zu anderen Fragen nach dem Seien-
den/Sein, die nicht mehr Auskunft dariiber geben wollen ‘was et-
was ist’, sondern ‘wie’ etwas gemacht, geworden, konstituiert ist.
Dem entspricht das Motiv einer Verbindung von , Kritik“ und
,,Ontologie®, das iiber die verschiedenen Werkphasen hinweg kon-
stant bleibt. Hatte Foucault 1963 in der Vorrede zur Uberscheitung
emphatisch das Denken Nietzsches als ein Denken vorgestellt, das
,,Kritik und Ontologie in einem ist, ... das die Endlichkeit und das
Sein denkt“,'2 so entwickelt er 1984 in dem Aufsatz Was ist Auf-
kldrung? den Gedanken einer ,kritischen* und das heift hier einer
,historische[n] Ontologie unserer selbst“.!? Eine ,,zeitgenossische*
Wiederholung des transzendentalen Ansatzes als Ontologie scheint
notwendig zu einem historischen Denken fiihren zu miissen, wobei
,Kritik nicht ldnger als Suche nach formalen Strukturen mit universaler
Geltung geiibt wird, sondern ... als historische Untersuchung der Ereignis-

se, die uns dazu gefiihrt haben, uns als Subjekte dessen, was wir tun, den-
ken und sagen zu konstituieren und anzuerkennen.“!4

Geschichtlichkeit liegt im Schnittpunkt von Empirischem und
Transzendentalem und ,,Ontologie* ist nun als Genealogie aufge-
faflt. Unter dieser verdnderten Voraussetzung konnen dann auch
,was-ist“-Fragen in den Titeln von Foucaults Texten erscheinen:
Was ist ein Autor?, Was ist Kritik?, Was ist Aufklarung?'s

Das Konzept einer ,historischen Ontologie* macht nicht mehr
den ‘Fehler’, Lebensweisen und Denkformen fiir unwandelbare
Gesetze zu halten, es vermeidet diesen ‘Fehler’ aber - wie im letz-
ten Kapitel beschrieben - um den Preis der Auflosung des Syste-
matischen im Historischen, bzw. um den Preis einer Ambivalenz.

Wenn, wie in Was ist Aufkldrung gefordert, die ,historische
Untersuchung der Ereignisse* an die Stelle der ,,Suche nach for-

12 Vorrede zur Uberschreitung: 34.

13 Was ist Aufkldrung?: 49f.

14 A a.0.:49.

15 Wie diese Titel zu verstehen sein sollen, bleibt offen. Es mag sein, daB sie nur
lapidar das Vorhaben einer Begriffskldrung ausdriicken, ohne dem ,,Was-ist“ eine
besondere Bedeutung beizumessen; ebenso konnte es sein, daB Foucault sie rheto-
risch verwendet, in ironischer Anspielung auf eine Tradition metaphysischen Fra-
gens. Vielleicht driickt sich in diesen Titeln aber auch jene typische Ambivalenz
aus, mit der Foucault seine eigene ‘reduzierte’ Fragestellung immer wieder iiber-
steigt.

207

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

malen Strukturen® tritt, so heift das nicht, da8 Foucault tiberhaupt
keine ‘Allgemeinheit’ mehr denkt. Die rein formal gestellte Frage
nach dem ‘Wie’ von diskursiven Praktiken, von Unterwerfungs-
und AusschluBmechanismen, von Machtstrukturen und Problema-
tisierungsweisen, hat selbst einen systematischen Charakter, da sie
vorgibt, nicht mit ihren Inhalten zu wechseln, sondern auf ver-
schiedene Inhalte anwendbar zu sein. Es wird eine ‘leere’, formale
Allgemeinheit gebildet, wobei das Untersuchungsverfahren selbst
‘empirisch’-deskriptiv bleibt.!6

Eine Ambivalenz beziiglich des Anspruchs an Allgemeinheit
bleibt jedoch bestehen; sie zeigt z.B. in der Machttheorie.
Foucault legitimiert sein Modell der Macht mit dessen Angemes-
senheit an historische Fakten.!” Dementsprechend legen auch eini-
ge Passagen von Der Wille zum Wissen nahe, daf} die juridische
Auffassung von Macht nicht per se falsch, sondern nur veraltet
ist.!8 Ein Modell der Analyse von Machtformationen miifite sich
also immer seinen historisch variablen Inhalten anpassen. Gleich-
zeitig scheint Foucault aber auch einen generellen (zeitlosen?) Er-
klarungsanspruch fiir die Funktionsweise der Macht zu erheben,
wenn er z. B. die Repressionshypothese selbst als eine Verschleie-
rungstaktik der Macht begreift.!* Gibt es also einen Unterschied
zwischen (bloBer) Représentation der Macht und ihrem ‘wahren’
Mechanismus? Wie bestimmt sich genau das Verhiltnis zwischen
vorgegebenem, positiven Inhalt und enthiillender Methode? Wie

16 Vor diesem Hintergrund sind auch Zweifel an dem angebracht, was unter dem
Titel , Lebenskunst“ als Ethik Foucaults gehandelt wird. Man kann die spiten Au-
Berungen Foucaults zur ,Asthetik der Existenz* wohl kaum normativ als eine
»Neubegriindung der Ethik* lesen (s. Schmid, Auf der Suche nach einer neuen Le-
benskunst: 1991), ohne zugleich die Intention seiner fritheren Schriften zu verra-
ten. Thnen zufolge diirfte Foucault sich nicht ungebrochen auf die Ebene eines
konzeptuell-normativen Sprechens einlassen. Aus den beiden letzten Binden von
Sexualitit und Wahrheit selbst 148t sich keine Ethik ableiten und die diesbeziigli-
chen Interviews zeigen deutlich, wie Foucault auf systematisch gestellte Fragen
historisch antwortet (s. z. B. Foucault, Freiheit und Selbstsorge, 1984: 12f); seine
Aussagen bleiben zumindest so ambivalent, daB nicht deutlich wird, ob er von den
Griechen oder von einem genereller zu verstehenden Ethos der Selbstsorge
spricht.

17vgl. WW 113, 124, 179.

18 vgl. WW 110fT, 124,

19 WW 106, 107, 109.

208

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird aus einem beschreibenden Verfahren ein verstehendes oder
gar ein kritisches? Wie weit reicht Foucaults Erklarungsanspruch?

Foucault gibt vor, nicht nach Ursachen zu suchen, sein Stil ist
beschreibend, er beschrinkt sich - in seinen ‘historischen’ Schrif-
ten - auf den neutralen Vergleich von Epochen. Da sich sein Un-
ternehmen als archédologische, bzw. genealogische Analyse ver-
steht, geht die Intention jedoch nicht auf bloBe Beschreibung, son-
dern auf Erkldrung in einem ‘schwachen’ Sinn; sie will
»RegelméBigkeiten” aufdecken, sie will angeben, wie Wissens-
und Machtsysteme funktionieren, doch sie verweigert ‘Erkldrung’
im Sinn von Begriindung, d. h., sie sucht nicht zu verstehen, war-
um diese Wissenssysteme auftauchen und auf ihre Weise funktio-
nieren.2°

Bezogen auf die Ordnung der Dinge erweist sich dieser redu-
zierte Erkldarungsanspruch als problematisch. In der vorliegenden
Arbeit habe ich gezeigt, da die von Foucault beschriebene
Struktur des ,,modernen Denkens® in vieler Hinsicht bei Sartre als
explizite Theorie auftritt. Die Konzeption seiner phénomenologi-
schen Ontologie, sein Versuch einer nominalistischen Dialektik,
die Auffassung des Fiir-sich als Nicht-Identitdt entsprechen dem
,,Denken des Gleichen“ nicht nur in ihrer Struktur, sondern auch
darin, daB sie dieses ‘widerspriichliche’ Denken inhaltlich zu einer
philosophischen Methode machen, die den Anspruch erhebt, die
Wirklichkeit adaquat zu erfassen.

Foucaults Analyse trifft also auf Sartre zu, doch wenn dieses
‘Zutreffen’ nur einen deskriptiven Sinn hat, dann ist es in gewisser
Weise tautologisch. Tatsdchlich scheint es oft so, als miisse
Foucault nur ‘abschreiben’, als geniige es ihm, Inhalte auf eine be-
stimmte Weise zu zitieren, um ihren Wahrheitsanspruch zu denun-
zieren. Beschreibung wird - so scheint es - als Wiederholung zu
Kritik. Sie gewinnt ihre Wirkung aus der Distanz, die sie ein-
nimmt; die (scheinbar) positivistische Haltung, das Ausklammern
systematischer Fragen erlaubt es, die beschriebenen Inhalte aus ei-
ner ‘verriickten’ Perspektive darzustellen. Der historisierende
Blick relativiert und bestreitet den absoluten Wahrheitsanspruch

20 ygl. OD 9ff.

209

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Theorien, die er zitiert, und gewinnt seine kritische Funktion
gerade dadurch, daB er sich normativen Fragen entzieht.

Dennoch bleibt zu fragen, wie weit diese ,,Kritik trdgt, wenn
sie sich in einer deskriptiv-distanzierenden Haltung erschopft und
sich gegeniiber Begriindungen verweigert. Wenn die Ordnung der
Dinge sich darauf beschriankt, zu beschreiben, wie das ,,moderne
Denken* denkt, wenn sie mit der These von den Doppeln nicht
mehr sagen will, als daf8 das ,,moderne Denken“ in dieser Form
denkt, dann leistet sie zu wenig.

Ich habe in meiner Interpretation der Ordnung der Dinge eine
normativ motivierte Phdnomenologiekritik unterstellt, die
,Doppel“ in Hinblick auf eine ihnen immanente Logik gelesen und
bin damit explizit iber Foucaults Selbstverstandnis hinausgegan-
gen. Nur so konnte gezeigt werden, warum die Analyse Foucaults
stimmig ist. Nur so konnte der Bezug zur philosophischen Traditi-
on deutlich werden, jener Zusammenhang von phdnomenolo-
gischer Fragestellung und ‘Ontologisierung’, wie er in dieser Ar-
beit Thema war, und nur so konnten einige Motive der Philosophie
Sartres verstdndlich werden, die Foucault wiederum als Vorlage
fiir seine Beschreibung des ,,modernen Denkens* dienten.

An der archidologischen Analyse bleibt ein Ungeniigen: Die
Thesen Foucaults sind weiterhin erkldrungsbediirftig, sie sind nur
sinnvoll im Rahmen ihrer Auslegung und der Explikation ihrer sy-
stematischen Relevanz. Die empirisch/transzendentale Dublette ist
nicht nur eine historische Erscheinung, sie bezeichnet ein sachli-
ches Problem und als solches habe ich sie zu behandeln versucht.
Neben einer historisierend-kritischen Haltung bleibt eine an sy-
stematischen Fragen orientierte Zugangsweise m. E. unabdingbar,
und ohne sie verspielt auch die Ordnung der Dinge die in ihr an-
gelegten Potentiale inhaltlicher Kritik.

210

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verzeichnis der verwendeten Siglen

Schriften Foucaults:

oD - Die Ordnung der Dinge

MC - Les mots et les choses

HF - Histoire de la folie

WG - Wahnsinn und Gesellschaft

AW - Archéologie des Wissens

AS - Archéologie du savoir

RE - Le réve et I’existence, Introduction
MMI - Maladie mentale et personnalité
MM2 - Maladie mentale et psychologie
PG - Psychologie und Geisteskrankheit
ww - Der Wille zum Wissen

DE - Foucault, Dits et écrits

Schriften Sartres:

TE - Die Transzendenz des Ego

SN - Das Sein und das Nichts

EN - L’étre et le néant

CRD - Critique de la raison dialectique
KddV - Kritik der dialektischen Vernunft

Weitere Literatur:

Krv - Kant, Kritik der reinen Vernunft
SuzZ - Heidegger, Sein und Zeit
CM - Husserl, Cartesianische Meditationen

211

16.01.2026, 10:02:12. [


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis:

Schriften Foucaults

— Préface de M. Foucault a Ludwig Binswanger, Paris 1954 (RE)

— Maladie mentale et personnalité (MM1), Paris 1954

— La psychologie de 1850 a 1950; in: Tableau de la Philosophie con-
temporaine, Paris 1957

— Les chercheurs s’interrogent: un psychologue, Paris 1957

— Introduction a I’anthropologie de Kant. Typoskript im Centre Foucault
de Paris (cote D60) [1960/61]

— Folie et déraison. Histoire de la folie & ’dge classique, Paris 1961

— Histoire de la folie a I’4ge classique (HF), Paris 1976/1990 - dt.:
Wahnsinn und Gesellschaft (WG), Frankfurt aM. 1973 (gekiirzte
Ausgabe)

— La folie, I’absence d’cevre; in: - Histoire de la folie a 1’age classique,
Paris 1972 und in: DE I [1964] - dt.: Der Wahnsinn, das abwesende
Werk; in: Foucault, Schriften zur Literatur, Frankfurt a. M. 1991

— Mon corps, ce papier, ce feu; in: - Histoire de la folie a I’age classique
(HF/1972), Paris 1972

— La pensée du déhors, Paris 1986 [1963] - dt.: Das Denken des Auf3en;
in: Foucault, Von der Subversion des Wissens, Frankfurt a.M. 1987

— Préface a la transgression; in: Critique 195/196, 1963 - dt: Vorrede zur
Uberschreitung, in: Foucault, Von der Subversion des Wissens,
a.a. 0.

—Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des drztlichen Blicks,
Frankfurt a.M. 1988 [1963]

— Maladie mentale et psychologie (MM2), Paris 1966 - dt.: Psychologic
und Geisteskrankheit (PG), Frankfurt a.M 1968

— Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines (MC),
Paris 1966/1990 - dt.: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der
Humanwissenschaften (OD), Frankfurt a.M. 1974

— Nietzsche, Freud, Marx; in: Nietzsche. Cahiers de Royaumont, Phil. N©
VI, 1967

— L’archéologie du savoir (AS), Paris 1969 - dt.: Archéologie des Wissens
(AW), Frankfurt a.M. 1971

! Hinter dem Namen des Autors/der Autorin sind in Klammermn die Siglen bzw. das
Erscheinungsjahr angegeben, nach denen die betreffenden Texte zitiert werden.
Schriften ohne solche Angabe sind mit Kurztitel zitiert; eckige Klammern be-
ziehen sich auf das Jahr der Ersterscheinung. Eigene Ubersetzungen im Text
wurden mit Sternchen markiert.

212

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—Qu’est-ce qu’un auteur? in: Bulletin de la Société francaise de
Philosophie, séance du 22 février 1969

— Nietzsche, la généalogie, I’histoire; in: Hommage a Jean Hyppolite,
Paris 1971 -dt.: Nietzsche, die Genealogie, die Historie; in: Foucault,
Von der Subversion des Wissens, a. a. O.

— Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991 [1972]

— Sexualitdt und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen (WW), Frankfurt
a.M. 1977/1983 [1976]

- Foucault; in: Dictionnaire des philosophes, Hg. D. Huisman, Paris 1984

— Was ist Aufklarung?; in: Erdmann/Forst/Honneth (Hg.): Ethos der
Modeme. Foucaults Kritik der Aufkldrung, Frankfurt a.M. 1990
[1984]

— Was ist Kritik?, Berlin 1992 [1990]

— Dits et écrits I-IV (DE), Hg. D. Défert u. F. Ewald, Paris 1994

Interviews:

— (1966a): Entretien avec Madeleine Chapsal; in: La Quinzaine littéraire
NO 5, 16 mai 1966 - dt.: Absage an Sartre, in: Giinther Schiwy, Der
franzosische Strukturalismus, Reinbek b. Hamburg, 1966

— (1966b): L’homme est il mort? Entretien avec Claude Bonnefoy; in:
Arts et loisirs, 15 - 21 juin 1966

—(1967): Uber verschiedene Arten Geschichte zu schreiben. Interview
mit Raymond Bellour vom 15. 6. 1967; in: A. Reif, Antworten der
Strukturalisten, Hamburg 1973

— (1968a): Foucault répond a Sartre; in: La Quinzaine littéraire 1-15 mars
1968

—(1968b): Une mise au point de Michel Foucault; in: La Quinzaine
littéraire 15-31 mars 1968

— (1971): Gesprich zwischen Michel Foucault und Studenten. Jenseits
von Gut und Bose; in: Foucault, Von der Subversion des Wissens,
Frankfurt a.M. 1987

—(1977a): Wahrheit und Macht. Interview mit A. Fontana und P.
Pasquino; in: Dispositive der Macht. M. Foucault iiber Sexualitit,
Wissen und Wahrheit, Berlin 1978

— (1977b): Le pouvoir, une béte magnifique. Interview mit M. Osorio; in:
Foucault, DE III, 368-382

—(1980): Entretien avec M. Foucault, Interview mit D. Trombadori, in:
DE 1V, 41-95

— (1983): Structuralisme et post-structuralisme. Entretien avec G. Raulet,
in: DE 1V, 431-457

—(1984): Freiheit und Selbstsorge. Gesprach mit Helmut Becker, Alfred
Gomez-Muller und Raul Fornet-Betancaourt am 20. 1. 1984, in: M.
Foucault, Freiheit und Selbstsorge (Hg. H. Becker, u. a.) Frankfurt
a.M. 1985

16.01.2026, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriften Sartres

—Legende der Wahrheit; in: Sartre, Die Transzendenz des Ego.
Philosophische Essays 1931 - 1939, Reinbek b. Hamburg 1982 [1931]

— La transcendance de I’ego, Paris 1988 [1936/37] - dt.: Die Trans-
zendenz des Ego (TE), a. a. O.

— Der Ekel, Reinbek b. Hamburg 1981 [1938]

— Eine fundamentale Idee der Phanomenologie Husserls: die Intentio-
nalitéit; in: Sartre, Die Transzendenz des Ego, a. a. O. [1939]

— Esquisse d’une théorie des émotions, Paris 1960. [1939] - dt.: Skizze
einer Theorie der Emotionen; in: Sartre, Die Transzendenz des Ego,
a.a 0.

— L’Imaginaire. Psychologie phénoménologique de I’imagination, Paris
1940/1986. - dt.: Das Imaginére, Reinbek b. Hamburg 1971

—L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique (EN), Paris
1970 (diese Ausgabe ist nicht seitenidentisch mit den élteren
Auflagen) [1943] - dt.: Das Sein und das Nichts. Versuch einer
phianomenologischen Ontologie (SN), Reinbek b. Hamburg 1991

—Ist der Existentialismus ein Humanismus?; in: Sartre, Drei Essays,
Frankfurt-Berlin-Wien 1983 [1946]

— BewuBtsein und Selbsterkenntnis. Die Seinsdimensionen des Subjekts,
Reinbek b. Hamburg 1973 [1948]

— Cahiers pour une morale, Paris 1983 [ca. 1948]

— Critique de la raison dialectique. Tome 1. Théorie des ensembles
pratiques (CRD), Paris 1960/1985. - dt.: Kritik der dialektischen
Vernunft. 1. Band. Theorie der gesellschaftlichen Praxis (KddV),
Reinbek b. Hamburg 1967

— L’universel singulier; in: Sartre, Situations philosophiques, Paris 1990
[1964]

— L’anthropologie; in: Sartre, Situations philosophiques, a. a. O. [1966]

—Der Idiot der Familie. Gustave Flaubert 1821 - 1857. 1. Die
Konstitution, Reinbek b. Hamburg 1986 [1971]

Interviews:
— (1966): Jean Paul Sartre répond; in: L’Arc, 30, 1966

214

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weitere Literatur

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966/31982

—: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, Frankfurt a.M. 1990

Althusser, Louis: Réponse a John Lewis, Paris 1973

—: Remarque sur une catégorie: ‘Proceés sans sujet ni fin(s)’; in: ders.,
Réponse 4 John Lewis, a. a. O.

—: Idéologie et appareils idéologiques d’état; in: ders., Positions, Paris
1976

Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie, Bd.2, Frankfurt a.M.
1973/41988

Asemissen, H.U. (1957): Strukturanalytische Probleme der Wahrnehmung
in der Phdnomenologie Husserls; in: Kant-Studien 73, Ergédnzungs-
hefte, Koéln 1957

Beauvoir, Simone de: In den besten Jahren, Reinbek b. Hamburg
1961/1969

Becker, Oskar: Zwei phinomenologische Betrachtungen zum Realitéts-
problem; in: Hartmann (Hg.), Lebendiger Realismus. Festschrift fur
Johannes Thyssen, Bonn 1962

Bernet, Rudolf / Kern, Iso / Marbach, Eduard: Edmund Husserl.
Darstellung seines Denkens, Hamburg 1989

Bush, Thomas W. (1980): Sartre’s use of the reduction: Being and
nothingness reconsidered; in: Silverman/Elliston (Hg.), Jean-Paul
Sartre. Contemporary Approaches to his Philosophy, Pittsburgh 1980

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991

Butts, Robert E.: Does intentionality imply meaning? A paralogism in
Sartres Ontology; in: Kant-Studien 52, 1960/61

Collins, Magery / Pierce, Christine: Holes and slime: Sexism in Sartre’s
Psychoanalysis; in: Philosophical Forum, Boston 1976

Colombel, Jeanette: Foucault et Sartre; in: Lettre International, Automne
1987

—: Brumes de mémoire; in: Les Temps Modernes N© 531-533, Témoins
de Sartre, Vol.2., oct.- dec. 1990

Cumming, Robert D. (1992): Role-playing. Sartre’s transformation of
Husserl’s phenomenology; in: Howells (Hg.), The Cambridge
Companion to Sartre, Cambridge 1992

Deleuze, Gilles: Nietzsche et la philosophie, Paris 1962/81991 - dt.
Nietzsche und die Philosophie, Hamburg 1991

—: Différence et répetition, Paris 1968/°1989 - dt.: Differenz und
Wiederholung, Miinchen 1992

—: A quoi reconnait-on le structuralisme? in: F. Chételet, Histoire de la
philosophie, VIII, Paris 1973

—: Foucault, Frankfurt a.M. 1987

—: Fendre les choses, fendre les mots; in: ders. Pourparlers, Paris 1990

215

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phanomen, Frankfurt a.M. 1979

‘Genesis und Struktur’ und die Phanomenologie; in: ders., Die Schrift

und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976

—: Cogito und die Geschichte des Wahnsinns; in: ders., Die Schrift und
die Differenz, a. a. O.

—: Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der
Reprisentation; in: ders., Die Schrift und die Differenz, a. a. O.

—: Le Probléme de la Génése dans la philosophie de Husserl, Paris 1990

—: Die différance; in: ders., Randginge der Philosophie, Wien 1988

—: Fines Hominis; in: ders., Randginge der Philosophie, a. a. O.

Descartes, René: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie,
Hamburg 1960

Descombes, Vincent: A propos de la ‘critique du sujet’ et de la critique de
cette critique; in: Neue Hefte f. Philosophie 27/28, 1988

Dreyfus, Hubert / Rabinow, Paul (1987): Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M. 1987

Earle, William: Phenomenology and existentialism; in: The journal of
philosophy, vol. 57, 1960

Ecole, Jean: Essence et existence chez Sartre; in: Les études
philosophiques 6, 1951

Eribon, Didier: Michel Foucault, Paris 1991

Englert, Klaus: Wie schlachtet man heilige Kithe? Lyotards und Derridas
friihe Phianomenologie-Rezeption; in: Frag-mente. Schriftenreihe fur
Kultur- Medien- und Psychoanalyse, Heft 44/45, Juli 1994

Ferry, Luc / Renaut, Alain: La pensée 68. Essai sur I’anti-humanisme
contemporain, Paris 1988

Fink, Eugen: Das Problem der Phdnomenologie Edmund Husserls; in:
ders. Studien zur Phianomenologie 1930-33, Den Haag 1966

—: Die phéanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegen-
wirtigen Kritik; in: ders., Studien zur Phidnomenologie 1930-33,
a.a. 0.

Fink-Eitel, Hinrich (1989): Foucault, Hamburg 1989

Frank, Manfred (1983): Was ist Neostrukturalismus? Frankfurt a.M. 1983

— (1988): Subjekt, Person, Individuum; in: Frank/Raulet/van Reijen (Hg.),
Die Frage nach dem Subjekt, Frankfurt a.M. 1988

Fretz, Leo (1988): Knappheit und Gewalt: die Kritik der dialektischen
Vernunft; in: Konig (Hg.), Sartre. Ein KongreB, Reinbek b. Hamburg
1988

Fretz, Leo / Arino, Amparo (1991): J.P. Sartre entre Husserl et Heidegger;
in: Zimmermann (Hg.), Sartre Jahrbuch Eins, Miinster 1991

Fretz, Leo (1992): Individuality in Sartre’s philosophy; in: Howells (Hg.),
The Cambridge companion to Sartre, Cambridge 1992

Habermas, Jirgen (1986): Der philosophische Diskurs der Moderne,
Frankfurt a.M. 1985/°1986

|

216

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmann, Klaus (1980): Sartres Phdnomenbegriff; in: E.W. Orth u. a.
(Hg.), Neuere Entwicklungen des Phidnomenbegriffs. Phinomeno-
logische Forschungen 9, Miinchen 1980

— (1983a): Grundziige der Ontologie Sartres in ihrem Verhiltnis zu
Hegels Logik, 21983; in: ders., Die Philosophie J.P. Sartres. Zwei
Untersuchungen zu L’étre et le néant und zur Critique de la raison
dialectique, Berlin 1983

~ (1983b): Sartres Sozialphilosophie, 21983; in: ders., Die Philosophie
J.P. Sartres ... a. a. O.

Hegel, G.W.F.: Grundlinien zur Philosophie des Rechts, Werke Bd.7,
Frankfurt a. M. 1970/21989

—: Phinomenologie des Geistes, Werke Bd. 3, Frankfurt a.M. 1970/1983

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M.
1973/°1991

—: Sein und Zeit (SuZ), Halle #1935

—: Brief iiber den Humanismus; in: ders., Wegmarken, Frankfurt a. M.
196721978

—: Der europdische Nihilismus; in: ders., Nietzsche II, Pfullingen 1961/
51989

—: Die ewige Wiederkehr des Gleichen und der Wille zur Macht; in:
ders., Nietzsche II, a. a. O.

—: Entwiirfe zur Geschichte des Seins als Metaphysik; in: ders.,
Nietzsche II, a. a. O.

: Metaphyisk als Geschichte des Seins; in: ders., Nietzsche II, a. a. O.

Held Klaus: E. Husserl, Die phdanomenologische Methode, Ausgewdhlte
Texte I, Stuttgart 1985

Hill, Kevin: Foucaults critique of Heidegger; in: Philosophy today, winter
1989

Hoffe, Otfried: Immanuel Kant, Miinchen 1983/21992

Honneth, Axel (1989): Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen
Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M. 1989

Howells, Christina (1992): Sartre and the deconstruction of the subject;
in: dies. (Hg.), The Cambridge companion to Sartre, Cambridge 1992

Hiibner, Wolfgang: Der dreifache Tod des modernen Subjekts; in: Frank/
Raulet/van Reijen (Hg.), Die Frage nach dem Subjekt, Frankfurt a.M.
1988

Husserl, Edmund (CM): Cartesianische Meditationen, Hamburg 1987

—: Die Phédnomenologie und die Fundamente der Wissenschaften,
Hamburg 1986

—: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phédnomenologischen
Philosophie, Tiibingen #1980

—: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem NachlaB,
3. Teil 1929 - 1935. Husserliana Bd. XV, Den Haag 1973

Janssen, Paul: Edmund Husserl, Miinchen 1976

Jaspers, Karl: Nietzsche, Berlin 1946/1974

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kammler, Clemens: Michel Foucault. Eine kritische Analyse seines
Werks, Bonn 1986

Kant, Immanuel (KrV): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1956/1976

—: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, Hamburg 1976

Klinger, Cornelia: Das Bild der Frau in der Philosophie und die Reflexion
von Frauen auf die Philosophie; in: Hausen/Nowotny (Hg.), Wie
mannlich ist die Wissenschaft? Frankfurt a.M. 1986

Knee, Philip: Le Cercle et le Doublet: Note sur Sartre et Foucault; in:
Philosophiques 17 (1), 1990

—: Le probléme politique chez Sartre et Foucault; in: Laval Théologique
et Philosophique, 47 (1), 1991

Kuhn, T.S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M.
1967/°1988

Landgrebe, Ludwig: Husserl, Heidegger, Sartre. Trois aspects de la
phénoménologie; in: Revue de Métaphysique et de Morale, no. 69,
oct.-dec. 1964

—: Husserls Phanomenologie und die Motive zu ihrer Umbildung; in:
ders., Phdanomenologie und Metaphysik, Hamburg 1949

LeBon, Silvie: Kommentar zu La trancendance de I’ego; in: Sartre, La
trancendance de I’ego, Paris 1988

Le Doeuff, Michele (1989): L’étude et le rouet. Des femmes, de la
philosophie, etc., Paris 1989

Lebrun, Gérard (1991): Zur Phanomenologie in der Ordnung der Dinge;
in: Ewald/Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults
Denken, Frankfurt a.M. 1991

Leland, Dorothy (1975): The Sartrean cogito: a journey between versions;
in: Research in Phenomenology V, 1975

Lévi-Strauss, Claude: La pensée sauvage, Paris 1962/1990

Lévinas, Emmanuel: Uberlegungen zur phinomenologischen , Technik®;
in: ders., Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie
und Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen 1983/31992

—: Von der Beschreibung zur Existenz; in: ders., Die Spur des Anderen,
a.a. 0.

Lyotard, Jean-Francois: La phénoménologie, Paris 1954

Macherey, Pierre (1986): Aux sources de !’histoire de la folie: une
rectification et ses limites; in: Critique, 471-472, aolt/ septembre
1986

Mauriac, Claude: Le temps immobile III. Et comme I’esperance est
violente, Paris 1976

Merleau-Ponty, Maurice: Phanomenologie der Wahrnehmung, Berlin
1966

—: Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986/21994

—: Der Philosoph und sein Schatten; in: ders., Das Auge und der Geist.
Philosophische Essays, Hamburg 1984

Michel Foucault philosophe. Rencontre internationale Paris 9, 10, 11
janvier 1988, Paris 1989

218

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Miiller-Lauter, Wolfgang: Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht; in:
Nietzsche-Studien 3, 1974

Nagl, Ludwig (1988): Zeigt die Habermassche Kommunikations-
hypothese einen ‘Ausweg aus der Subjektphilosophie’? in: Frank/
Raulet/van Reijen (Hg.), Die Frage nach dem Subjekt, Frankfurt a.M.
1988

Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht, Stuttgart 1964

—: Zur Genealogie der Moral; in: Werke I1I, Frankfurt-Berlin-Wien 1981

Patzig, Giinther: Kritische Bemerkungen zu Husserls Thesen tber das
Verhiltnis von Wahrheit und Evidenz; in: Neue Hefte fiir
Philosophie, 1, 1971

Prucha, Milan: Zur Kritik am Subjektbegriff der Moderne; in: W. Sif3
(Hg.), Ubergénge. Zeitgeschichte zwischen Utopie und Machbarkeit,
Berlin 1990

Ricceur, Paul (1975): Phénoménologie et herméneutique; in: Phéno-
menologische Forschungen 1, 1975

— (1957): Phénoménologie existentielle; in: Encyclopédie Francaise, Vol
19, Paris 1957, 19.10.8 - 19.10.12.

— (1963): Structure et hermeneutique; in: Esprit 31, avril-juin 1963

Roedig, Andrea: Von der ‘Unwirksamkeit willentlicher EntschlieBungen’.
Sartres Wahlethik und ihre Grundlagen in der Theorie des ‘préd-
reflexiven cogito’; in: Zimmermann (Hg.), Sartre Jahrbuch Eins,
Miinster 1991

—: Ding an sich und Erscheinung. Einige Bemerkungen zur theoretischen
Dekonstruktion von Geschlecht; in: Feministische Studien, 2/1994

Rombach, Heinrich: Das Phanomen Phidnomen; in: Phanomenologische
Forschungen 9, Miinchen 1980

Schifer, Thomas: Reflektierte Vernunft, Frankfurt a.M. 1995

Schmid, Wilhelm: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst: Die
Frage nach dem Grund und die Neubegriindung der Ethik bei
Foucault, Frankfurt a.M. 1991

Schmidt, Alfred: Lévi-Strauss versus Sartre; in: Konig (Hg.), Sartre. Ein
KongreB, Frankfurt a.M. 1988

Schmitz, Hermann: Der leibliche Raum, System der Philosophie Bd.3.1,
Bonn 1967

Schnédelbach, Herbert (1989): Das Gesicht im Sand. Foucault und der
anthropologische Schlummer; in: Honneth/McCarthy/Offe/ Wellmer
(Hg.), Zwischenbetrachtungen im ProzeB der Aufklarung. Festschrift
f. J. Habermas, Frankfurt a.M. 1989

—: Dialektik und Diskurs; in: ders., Vernunft und Geschichte, Frankfurt
a.M. 1987

Seel, Gerhard (1971): Sartres Dialektik, Bonn 1971

Spiegelberg, Herbert (1960a): Husserls Phenomenology and Existen-
tialism; in: The Journal of Philosophy, vol. 57, 1960

— (1960b): The phenomenological Movement Vol. II, Den Haag 1960

219

16.01.2028, 10:02:12. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stroker, Elisabeth / Janssen, Paul (1989): Phanomenologische Philoso-
phie, Miinchen 1989

Theunissen, Michael (1977): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der
Gegenwart, Berlin 21977

Thévénaz, Pierre: De Husserl 8 Merleau-Ponty, Neuchétel 1966.

Thomas v. Aquin: De ente et essentia, Opera Omnia XLIII, Editio
Leonina, Rom 1976

Verstraeten, Pierre: Sartre und Foucault; in: Koénig (Hg.), Sartre. Ein
KongreB, Frankfurt a.M. 1988

Visker, Rudi (1991a): Foucaults Anfiihrungszeichen. Eine Gegen-
wissenschaft? in: Ewald/Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit,
Frankfurt a M. 1991

— (1991b): Michel Foucault. Genealogie als Kritik, Miinchen 1991

Vogt, Erik Michael (1995): Sartres Wieder-Holung, Wien 1995

Waldenfels, Bernhard: Verstreute Vernunft. Zur Philosophie von M. Fou-
cault; in: E.W. Orth (Hg.), Studien zur neueren franzosischen
Philosophie, Phanomenologische Forschungen, Bd.18, Miinchen 1986

—(1987): Phanomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M. 1983/1987

— (1992): Einfiihrung in die Phdnomenologie, Miinchen 1992

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne,
Frankfurt a.M. 1985/41990

Weinert, Friedel: Die Arbeit der Geschichte: Ein Vergleich der Analyse-
modelle von Kuhn und Foucault; in: Zeitschrift f. allgemeine
Wissenschaftstheorie XIII, 2, 1982

Welsch, Wolfgang (1995): Vernunft. Die zeitgendssische Vernunftkritik
und das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a.M. 1995

220

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personen-
verzeichnis

Adorno, Theodor W.: 35; 45ff; 53

Althusser, Louis: 143ff

Deleuze, Gilles: 53; 85; 122; 139;
140; 141; 144f, 183f; 184; 192,
196; 198

Derrida, Jacques: 16; 35; 47; 53;
123; 127; 130; 139; 142; 143

Descartes, René: 40; 44; 141; 148,
154; 166; 171

Fink, Eugen: 45f; 69; 70; 186; 189

Hegel, G.W.F.: 14; 32; 33; 98; 100;
105f; 129; 139; 143; 178; 184;
195; 202

Heidegger, Martin: 25/, 42; 46; 48;
53; 65-71; 80, 82, 85; 87; 89;
96; 110f, 140ff, 141; 142; 184;
206

Husserl, Edmund: 14ff; 18; 31; 33;
36; 41-52; 57; 61 - 71; 74; 77,
83f; 87ff; 92; 120; 140; 148;
151; 173; 182; 186; 188; 191;
192

Kant, Immanuel: 17f, 25f; 32f; 37-
40; 43; 48f, 53-58; 80; 105f;
148; 173; 1771, 181-184; 206

Lévinas, Emmanuel: 23; 26; 64; 77

Merleau-Ponty, Maurice: 14; 16;
29; 30; 32; 35; 64; 120; 135;
192; 202

Nietzsche, Friedrich: 31; 58; 79;
82; 87; 130; 140; 141; 143; 152;
182-185;190; 193; 196ff. 207

221

16.01.2028, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stichwort-
verzeichnis

Ambivalenz, ambivalent: 16f;, 28;
37f; 46, 48; 51; S8, 72; 82, 95,
103f; 107; 121; 123f; 129; 155;
159; 169; 175f; 182; 188; 200f;
203;207f

Anthropologie,  anthropologisch:
15; 27; 32f, 52-58; 61; 102;
109f, 114f, 117, 131; 132;
1371f; 142; 146; 172-177; 179f1F;
206

BewuBtseinsphilosophie: 152; 160;
170; 174; 190; 221

Bruch/rupture: 12; 16; 18; 33; 52;
54; 67; 85; 117; 118; 122; 138;
141; 145; 146; 167; 172; 176

Cogito: 18; 27f; 33-36; 41; 49f; 50;
52; 62f; 66fT, 70; 73; 74, 76; 89;
91; 123; 127; 135; 140ff; 146-
156; 159; 162; 166-173; 175;
prareflexives cogito: 149-157,
162f; 170; 175

Denken des Gleichen: 15; 23; 26;
28; 40; 45; 84; 142; 161; 167,
175; 197, 201; 205; 209

Dialektik, dialektisch: 15; 32f; 35;
52; 56; 64; 66; 72; 88; 90; 98-
108; 125-132; 139f, 145; 165;
202ft; 209

Differenz: 13; 16; 27f; 31; 37, 47,
53; 82ff; 88; 108; 129; 137,
139; 143; 145; 154; 156; 162-
165; 167; 181f; 184; 187; 194,
1971F; 201; 203; 206

Ding an sich: 43; 46; 48f, 183f;
184; 189; 191; 199

Diskurs: 19; 29ff; 36; 85f, 167,
171; 181; 185f; 188f; 192; 194,
196; 198ft; 204

Dualismus: 43; 78f; 112; 156; 170;
196; 199; 202

Dublette: 26; 28; 31f; 37, 42; 47,
SIfY; 56; 60; 71; 74; 85; 165f;
170f; 193f; 198; 200; 202; 204;
206; 210

Eidetik: 63f; 70; 87; 97

222

Einheit: 81; 84; 91; 106; 123; 126;
138fT; 142; 145; 148; 150; 156;
158; 162-165; 167, 172; 187;
189; 197; 202ff

Endlichkeit: 15; 23-29; 31; 34; 39;
41; 44; 68; 73; 84; 89; 105ff;
110; 135; 179; 198f; 201f; 207

Epoché: 42ff; 46, 48ff, 62; 64;
67fF, 71, 83; 87; 94; 97; 148;
183; 185f; 190, 203; 206

Erkenntnistheorie,
erkenntnistheoretisch: 15; 43;
45-51; 62; 67, 70; 87; 105; 130;

- 181ff; 189

Existentialismus, existentialistisch:
64f;, 75; 79f; 85; 87-90; 117,
173; 182

Freiheit: 75; 78; 81f, 85f; 111ff;
137; 143

Grenze: 11; 13; 17; 24ff, 28; 32;
35, 49; 106; 110; 113; 130; 132;
140; 178f; 201f; 206

historisch/Geschichte: 11; 16f; 24;
29f; 58; 60; 74; 101-104; 107,
118-131; 136; 142ff;, 176-180;
186-193; 195; 198; 207T; 210

Identitit des Bewuftseins: 19; 141;
144f; 147, 154; 162-167; 205;
209; als Prinzip: 16; 137ff, 193;
201f, zweierKomponenten: 175,
77ff, 83; 91, 99; 104ff; 108;
157; 160; 176; 186; 188

Immanenz: 26; 28; 41; 43ft; 51; 68,;
112; 142; 146; 159; 160f; 171;
188f; 201; 203f

Intentionalitdt: 51; 66; 76f, 147f;
152; 158

Knappheit/rareté: 18; 90; 100-104;
108; 198

Kritik: 12-19; 29, 35fT; 40, 41; 48;
52f, 55-58 (Kant), 85-88; 95;
109 (feministische),; 175-179;
181; 183ff; 190; 201; 205; 207,
209f. s.a Phdnomenologiekritik,
Subjektkritik.

Macht: 19; 107; 140; 181; 184,
187; 189; 190; 197f; 200; 204f;
208f

Monismus: 66; 76f; 182; 184; 197,
202; 205

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Negativitit, negativistisch: 25f; 28;
35; 53; 65; 74; 93; 123; 127ff;
131; 140; 162; 165f; 201-205

Ontologie, (ontologisch): 16; 18;
25; 341t 39; 41f; 44, 46-49; 53,
64-67; 69-74; 80-84; 87; 91; 93;
95f; 100; 107f; 110; 114; 124,
1551F; 160ff; 165; 170-175; 177,
179; 183; 190f, 191; 195; 198;
205ff; 209

Phanomenbeschreibung: 18; 64;
91ff; 98; 100; 108; 111{f

Phinomenologie: 15-19; 21; 23;
28-36; 40-49; 51-71; 73f;, 77ft;
82ff; 87ff, 90; 97; 107-110;
114f; 122; 132; 135; 137fT; 148;
157; 175; 177f, 186; 188; 190-
193; 199; 206; 210

Phianomenologiekritik: 17; 28; 32;
35f; 59; 109; 132; 137

Postmoderne: 19; 135; 138; 143;
165; 204

Realismus: 68fT; 72; 83; 104f; 123;
158; 160; (naiver Realismus:
121; 182)

Sprache: 126f; 136; 143; 178; 183;
188; 200; 204

Subjektivismus: 51; 64; 87, 146;
160; 184

Subjektkritik: 19; 59; 135; 138;
140-146; 156; 172; 175ff, 198;
204f

transzendental: 15; 18; 28; 30-40;
42-49; 51-53: 55f; 59f; 62f; 67,
69; 71-74; 76, 83f, 87f, 96f;
100; 102; 107f, 132; 135; 137,
147f, 156f, 165f, 173; 177f;
180fT; 191ff; 1981F; 206f; 210

Unaufrichtigkeit/mauvaise foi: 18;
78; 90-96; 108; 155; 198

Unmittelbarkeit: 97; 148f;, 152;
179; 198; 206

Vermittlung: 31; 70; 112; 149; 160;
162f; 165; 203ff

Wahnsinn/Geisteskrankheit:  104;
116; 118-128; 130-132; 151;
185; 187; 196; 199f; 204

Wesen: 39; 41; 51; 63f, 68-71; 77-
83; 85-89; 93; 97; 123; 130;
140; 163; 182fF; 186; 196ff; 204

16.01.2028, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\m 16.01.2026, 10:02:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	Erster Teil: Phänomenologie
	1. Foucaults Kritik der Phänomenologie in der „Ordnung der Dinge“
	1.1. Die moderne Endlichkeit als ein „Denken des Gleichen“
	1.2. Die Trennung des Empirischen vom Transzendentalen
	1.3. Das Doppel Cogito/Ungedachtes
	1.4. Kant oder die Kunst der Begrenzung
	1.5. Husserl oder die Welt als Immanenz
	1.6. Die Epoche und die Kunst des Vergessens
	1.7. Sind die Doppel vermeidbar? Foucaults „Introduction á l’Anthropologie de Kant“
	1.8. Phänomenologiekritik im Anschluß an die „Ordnung der Dinge“

	2. Die Bedeutung der Phänomenologie im Werk Sartres
	2.1. Die Modifikation phänomenologischer Grundsätze
	2.2. Phänomenologie - Ontologie. Die Suche nach dem „transphänomenalen Sein“
	2.3. Die Identität von Existenz und Essenz
	2.4. Was ist eine phänomenologische Beschreibung?
	2.4.1. Phänomenbeschreibung in „Das Sein und das Nichts“
	2.4.2. Phänomenbeschreibungen in der „Kritik der dialektischen Vernunft“


	3. Exkurs: Foucaults ‘Wende’
	3.1. Das Ausgangsfeld: Existenz. Die Einleitung zu „Le reve et l’existence“
	3.2. Der Übergang: Wissenschaft. „Maladie mentale“
	3.3. Die Abgrenzung: Negativismus


	Zweiter Teil: Subjekt
	1. ‘Postmoderne’ Subjektkritik
	1.1. Die Debatte um den „Tod des Menschen“
	1.2. Motive der Subjektkritik

	2. Das ‘zerrissene’ Selbst: Sartres ‘Dekonstruktion’ des Subjekts
	2.1. Die Transzendenz des Ego
	2.2. Die Wiederkehr der Reflexionsfigur im Präreflexiven
	2.3. Das Verhältnis von Innen und Außen
	2.4. Nicht-Identität als ontologische Struktur des Bewußtseins
	2.5. Das Verhältnis von Sein und Denken
	2.6. Kritik am ‘anthropologischen’ Denken

	3. Bewußtseinsphilosophie und ihre Folgen: Foucaults methodischer Ansatz
	3.1. Phänomenologische und metaphysikkritische Reduktion
	3.2. Das Verhältnis von Diskurs und Gegenstand: eine neue Epoche
	3.3. Die Auflösung des Transzendentalen
	3.4. Ein anderes „Denken des Gleichen“?

	4. Ausblick

	Verzeichnis der verwendeten Siglen
	Literaturverzeichnis
	Personenverzeichnis
	Stichwortverzeichnis

