
III. Welcher Islam…? 

1. Diskurstraditionen und Autorität 

…ich komme aus einer religiösen Familie. Ich war sowohl in Diyanet-Moscheen, die zur 
türkischen Regierung gehören, Milli Görüş und auch bei den Süleymancıs. Ich habe von 
allen eigentlich immer etwas mitgenommen und kenne auch die Unterschiede in den 
Gemeinden und wie die Leute ticken. Und später bin ich dann bei ʿ Ilm e.V. gelandet, 
bei den Salafisten. […] Ich war überall so ein bisschen unterwegs und weiß, was die 
Leute von den anderen denken. Das ist interessant, wenn ich auf die Leute treffe und 
mir denke: Ja, du sagst grade, ›Wir sind die richtigen.‹ Wenn ich aber in einer anderen 
Gemeinde unterwegs bin, dann sind das die richtigen, ne!? Und irgendwie sehen die 
sich untereinander dann auch nicht so wirklich als richtige Muslime, ne, die anderen 
sind immer irgendwie auf dem falschen Weg (Melek, 30.04.2019). 

Melek ist eine türkeistämmige Frau Ende zwanzig, die als Sozialpädagogin in einem 
Jugendzentrum arbeitete und die ich über ihren Arbeitskollegen Adam, den Sohn von 
Onkel Ismail aus der Al-Taqwa Moschee, kennenlernte. Sie hatte selbst in der Diyanet- 
Moschee, welche ihre Eltern besuchen, Unterricht für die Mädchen erteilt und zugleich 
als Schülerin die Vorträge in einem salafistischen Verein besucht. Sie trug ihre langen 
schwarzen Haare offen und legte das Tuch nur innerhalb religiöser Kontexte an. Melek 
beschrieb, was in den oben dargelegten Entwicklungen der Milli Görüş-Moscheen und 
der Al-Taqwa Moschee bereits anklang: Akteur*innen im islamischen Feld setzen sich 
auf eine spezifische Art und Weise zu den Islamverständnissen und Traditionen anderer 
Akteur*innen in Beziehung und legitimieren oder delegitimieren diese. Derartige Posi
tionierungen sind maßgeblich von Deutungskämpfen um einen vermeintlich ›wahren‹ 
oder ›richtigen‹ Islam charakterisiert und können sich an glaubenspraktischen Aspek
ten wie der Ausübung des Gebets oder der Legitimität religiöser Feste entzünden. Sie 
betreffen gleichwohl immer die theologischen und islamrechtlichen Grundlagen reli
giösen Handelns wie den Stellenwert und den Umgang mit den Quellentexten, Aspekte 
der Glaubenspraxis (ʿibāda, türk. ibadet) oder der Glaubenslehre (ʿaqīda, türk. itikat), den 
Stellenwert von Vernunft und Wissen oder die Bindung an die Traditionen der vier gro
ßen Rechtsschulen (madhab, Pl. madāhib). Fragen nach dem ›wahren‹ Islam äußern sich 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

in den Moscheen, in Schulen oder im Internet zuvorderst als Fragen nach der korrekten 
Praxis, die sich maßgeblich an Geboten und Verboten orientiert. Daraus resultiert die 
individuelle Verantwortung jedes muslimischen Subjekts, sich Wissen über diese Regu
lierungen anzueignen und dieses reflektiert und kontrolliert im Alltag umzusetzen. Die 
Mehrheit der in Deutschland tätigen religiösen Autoritäten erhielt ihre Ausbildung in 
den muslimischen Herkunftsländern, wo die Religion durch die kollektive Praxis weit
aus mehr in das Gemeinwesen oder einzelne Gesellschaftsbereiche eingebettet und so
zial institutionalisiert ist als in Nordwesteuropa. Dort liegt die Verantwortung der Au
toritäten, Imame und Lehrenden nun darin, die im Heimatland erlernte Sprache reli
giöser Normen, Praktiken und der islamischen Ethik in neue Kontexte zu übertragen. 
Während konservative Prediger mit Nachdruck die Segregation der Geschlechter im All
tag einfordern, gehen Muslim*innen tagtäglich in gender-gemischten gesellschaftlichen 
Öffentlichkeiten ihrer Arbeit nach. Ebenso mag die islamische Rechtsliteratur mit detail
lierten Regeln zum islamischen Finanzwesen aufwarten, in Deutschland das islamische 
Zinsverbot einzuhalten ist, wie mir verschiedene Gesprächspartner versicherten, jedoch 
nahezu unmöglich. Lehrer*innen, Gelehrte, Imame, ablas und abis sowie die unzählige 
Menge sich im Netz äußernder Stimmen bieten eine kaum zu überblickende Vielzahl 
von Antworten, die sich jeweils in spezifischer Weise auf die Quellen des Islam bezie
hen: Koran und Sunna, d.h. die Tradition des Propheten und daraus abgeleiteten Gebote 
und Verbote. Die Prophetentradition ist in der Textgattung des Hadith festgehalten, die 
neben dem Koran die zweite Quelle der islamischen Normenlehre (fiqh, türk. fıkıh) dar
stellt (Pavlovitch, 2018).1 Die Prophetentradition (sunna, türk. sünnet) hat für sunnitische 
Muslim*innen normativen Charakter, denn dem Glauben nach hat Allah selbst im Koran 
gesagt: »Ihr habt ja im Gesandten Allahs ein schönes Vorbild (und zwar) für einen jeden, 
der auf Allah und den Jüngsten Tag hofft und Allahs viel gedenkt« (33/21). So ist zum Bei
spiel der konkrete Ablauf des Gebets nicht im Koran beschrieben und muss entsprechend 
dem Hadith, den Überlieferungen der Prophetentradition entnommen werden. Aus der 
großen Relevanz des Prinzips der imitatio prophetae (Chodkiewicz, 2019) resultiert für vie
le Muslim*innen das Bemühen um die Feststellung der Authentizität eines überlieferten 
Hadith, die nach unterschiedlichen Kriterien hinsichtlich seiner Verlässlichkeit bewer
tet wird.2 »Das Festhalten an der Offenbarung bedeutet«, so Werner Schiffauer, »weni

1 In den 6236 Versen des Koran sind lediglich 245 Verse enthalten, die rechtlichen Charakter auf
weisen (Mumisa, 2002: 159) und meist konkrete Fälle behandeln, die sich im Zeitraum der Offen
barung zugetragen haben (Kamali, 2008: 19). 

2 Zu diesem Zweck geht dem eigentlichen Inhalt der Überlieferung (matn) in dem jeweils entwe
der ein Ausspruch oder eine Tat des Propheten, oder seine Billigung oder Verwerfung der Taten 
Dritter dargestellt wird, immer die Kette seiner Überlieferer (isnād) voraus. Diese führt bis zu ei
nem der Gefährten (ṣaḥāba) des Propheten zurück, der Zeugenschaft über die jeweilige Handlung 
oder Aussage Muhammads ablegt, und dient der Hadithwissenschaft als ein Kriterium zur Beur
teilung eines Hadith. So kann ein isnād ›lückenlos‹ (musnad) auf den Propheten zurückgeführt wer
den, oder ist ›unvollständig‹ (mursal), ›unterbrochen‹ (munqaṭiʿ) oder ›rätselhaft‹ (muʿḍil) (Aerts, 
2018). Diese Kategorien können unter anderen wiederum den Stellenwert eines Hadith hinsicht
lich seiner Authentizität beeinflussen die in den drei zentralen Kategorien ṣaḥīḥ (glaubwürdig), 
ḥasan (gut) und ḍaʿīf (schwach), sowie zahlreichen weiteren Unterkategorien wiedergegeben wer
den. (Motzki, 2013: 7). Die zwei wichtigsten im 9. Jahrhundert n. Chr. kompilierten Hadithsamm

lungen werden nach ihrem Status und ihren Urhebern entsprechend Sahīh al-Buchārī (nach Mu

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 109 

ger die Übereinstimmung hinsichtlich einer bestimmten Wahrheit, als vielmehr die Ei
nigung auf einen bestimmten Weg der Wahrheitsfindung« (Schiffauer, 2010: 252). Man 
tastet sich an die Wahrheit über die Einholung von »potentiell fehlbaren und deshalb 
nicht bindenden Rechtsgutachten« (ebd.), den Fatwas, heran, die umgesetzt oder ver
worfen werden können. Da diese Praxis sowohl individuell als auch kollektiv angewandt 
wird, kommt es innerhalb der islamischen Gemeinschaft immer zur Bildung von Un
tergruppen, die bestimmte islamrechtliche Autoritäten respektieren und zu Rate ziehen 
und andere delegitimieren (ebd.). 

Die überwiegende Mehrheit der Muslim*innen weltweit orientiert sich an einer der 
zwei dominanten theologischen Schulen, der aschʿarītischen oder der māturīdischen, so
wie einer der vier sunnitischen Rechtsschulen (madhāhib, Sg. maḏhab).3 die Konventio
nen für umstrittene Details des rituellen und religiösen Lebens auf, indem sie sich auf 
Korpora kanonisierter Rechtsgutachten (fatāwā. Sg. fatwā) respektierter Rechtsgelehr
ter (fuqahāʾ, Sg. faqīh) der islamischen Jurisprudenz stützen (Cook, 2007). Autoritäten 
in Nordafrika (und dem historischen Andalusien) folgen überwiegend der malikitischen 
Rechtsschule, die nach dem Gelehrten Malik ibn Anas (gest. 795) benannt ist. Jene Mus
lim*innen die in den Territorien des ehemaligen Osmanischen Reiches leben, oder ih
re Herkunft dort verorten, folgen ebenso wie Gläubige in Indien der hanafitischen Tra
dition nach Abu Hanifa (gest. 767). Der Gründer der hanbalitischen Tradition, welche 
in Saudi-Arabien und Katar dominiert, ist Ahmad ibn Hanbal (gest. 855). Muhammad 
asch-Schafiʿi (gest. 829) schließlich, gab dem schafiitischen maḏhab, der in Zentral und 
Südostasien sowie in Teilen Ägyptens verbreitet ist, seinen Namen (Bowen, 2010: 64). 
Das Schema wird der empirischen Realität jedoch allenfalls ansatzweise gerecht, denn 
es existieren zahlreiche weitere Schulen sowohl innerhalb der sunnitischen als auch in 
der schiitischen Tradition. Der Ansatz dieser »hegemonialen Lehrtradition« (Akca, 2020: 
40) impliziert einen Sinn von Regelpluralismus, nach der Logik »wir machen das so, an
ders ist auch in Ordnung« (ebd.), und stellt gleichsam klare Regeln für spezifische De
tails auf, ohne die Rechtfertigung gleich mitzuliefern. Sie stellt quantitativ sowohl glo
bal als auch in der Bundesrepublik den »sunnitischen Mainstream« (ebd.), dar der in 
Deutschland wiederum von türkisch-hanafitischen Gläubigen dominiert wird. Zugleich 
sieht sich dieser Mainstream von verschiedenen Seiten der Kritik ausgesetzt. So werden 

hammad ibn Ismāʿil al-Buchari, gest. 870; ṣaḥīḥ, arab: authentisch) und Sahīh Muslim (nach Mus

lim ibn al-Haddschadsch, gest. ca. 875 n. Chr.). Koran und Sunna sind nun die zwei Quellen der 
Scharia auf deren Basis die islamische Jurisprudenz (uṣūl al-fiqh) religionsrechtliche Bestimmun

gen (aḥkām) ableitet und in Form von Gutachten (fatwā) zur Anwendung ausformuliert (ausführ
lich dazu Krawietz 2002). Während die gottesdienstlichen Handlungen (ʿibādāt), welche die Re
gelungen zwischen Allah und den Menschen betreffen, als festgelegt und unveränderlich gelten, 
sind die muʿāmalāt, welche den weitaus größeren Teil der Regularien umfassen und die Beziehun
gen des Menschen zu seinen Mitmenschen regulieren, prinzipiell flexibel. 

3 Die theologischen Schulen des sunnitischen Islam entstanden zwischen dem 9. Und 11. Jahrhun
dert n. Chr. und waren stark von der griechischen Philosophie beeinflusst. Sie wandten sich gegen 
einen strikten Literalismus wie ihn beispielsweise die hanbalitische Rechtsschule vertrat und ori
entierten sich in variierender Intensität am kalām (Rede, Gespräch, Debatte), der Begründung der 
eigenen Glaubenslehren mit rationalen Argumenten. Eine Debatte zwischen den Schulen bezieht 
sich beispielsweise auf die Attribute Gottes und ihr Verständnis als metaphorisch oder materiell 
(vgl. Cook, 2007b; Gharaibeh, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Stimmen lauter, die neue und angemessenere Ansätze für ein Leben in der Minderhei
tenposition in Nordwesteuropa fordern wie zum Beispiel mehr Flexibilität im Umgang 
mit den Rechtsschulen (Bowen, 2010; Mahmood, 2004) oder die alleinige Orientierung 
an den ersten drei Generationen der Muslim*innen, den frommen Altvorderen (as-salaf 
aṣ-ṣāliḥ). 

»All diese Kritiken und Kämpfe können in die Narrative der Reinheit, Wahrheit, 
Monopolisierung von Lehrmeinungen und Aufklärung, welche die Moderne auszeich
nen, eingereiht werden, […]« (Akca, 2020: 253) und berühren insofern immer auch 
die Auseinandersetzung mit den theologischen Grundlagen, den Rang verschiedener 
Quellentexte und der Methodik, mit welcher Exegetinnen diese erschließen (ebd.). 
Dem folgend nimmt dieses Kapitel Talal Asads (1986) Konzept der discursive tradition als 
Ausgangspunkt, das die religiös motivierte Praxis mit dem textbasierten Theologischen 
Diskurs verschränkt und die spezifische Art und Weise der Bezugnahme auf die Quellen 
in den Fokus stellt: 

»…one should begin, as Muslims do, from the concept of a discursive tradition that in
cludes and relates itself to the founding texts of the Qur’an and the Hadith. Islam is nei
ther a distinctive social structure nor a heterogeneous collection of beliefs, artefacts, 
customs and morals. It’s a tradition« (Asad, 1986: 20).4 

Asad rückt also nicht nur den textbasierten Diskurs in den Fokus, sondern insbesonde
re dessen Aneignung und (Re-)Interpretation wodurch sich unweigerlich auch die ein
gangs von Melek implizierte Frage nach Deutungshoheit und islamischer Autorität stellt. 
Da Autorität grundsätzlich in ihrer Prozesshaftigkeit verstanden werden muss, spre
chen Sunier und Buskens (2022:2) in Anlehnung an Asad von Praktiken des authority- 
making. Autorität ist demnach »…a process of authentication, of attributing truth to re
ligious sources, persons and things by human beings in relation to the legitimacy of Is
lamic sources and rituals, triggered by societal, political and other circumstances and 
developments« (Sunier & Buskens, 2022: 2). Dieses authority-making drückt sich auf Sei
ten der Akteur*innen in argumentativen Praktiken der Kritik anderer und der Rechtfer
tigung eigener Positionen aus, für die sie auf unterschiedliche kommunikative Reper
toires zurückgreifen, die eigenen inhärenten Logiken folgen wie jene der mediatisierten 
öffentlichen Meinung, der Staatsbürgerlichkeit oder der Religion (vgl. Einleitung 2.2.). 
In Situationen des Konflikts oder der Infragestellung kann eine vorherrschende Recht
fertigungsordnung entweder bestätigt werden, beispielsweise wenn eine Praxis als ›is

4 Asad versteht Tradition nicht als stagnierendes Element, das eine rein konservierende und repe
titive Funktion hat, sondern als prozessuale Dynamik. Tradition besteht in diesem Sinne aus un
terschiedlichen Diskursen, welche die Gläubigen bezüglich korrekter Form und Sinn einer Praxis 
instruieren, die genau, weil sie sich etabliert haben, eine historische Dimension aufweisen. Neben 
diesem Bezug zur Vergangenheit, von der aus das jeweilige Wissen vermittelt wurde, bezieht sich 
ein Diskurs auch auf die Zukunft, wenn z.B. über die Bewahrung der Praxis nachgedacht wird. Aus
gangspunkt dafür ist die gegenwärtige Einbettung in weitere Praktiken, Institutionen und sozia
le Konditionen. Durch die Betonung dieser historischen Pfadabhängigkeit und der permanenten 
Neukonstruktion anhand diskursiver Auseinandersetzung liefert Asad einen wertvollen Beitrag 
zur Erklärung regionalspezifischer Diversität (Asad, 1986: 20). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 111 

lamisch‹ anerkannt wird. Oder eine Ordnung wird durch das Einbringen von Größen 
anderer Ordnungen in Frage gestellt, d.h. es wird Kritik geübt. Auch der Kompromiss 
zwischen den Ordnungen, also ein Zustand, in dem Größen verschiedener dieser Re
gimes synchron Geltung beanspruchen können, ist möglich (ebd.). Ich stelle im Folgen
den die jeweilige diskursive Tradition der von mir untersuchten Moscheen und des loka
len salafistischen Netzwerks dar und analysiere die Praktiken des authority-making der 
jeweiligen Akteure mit Fokus auf die argumentativen Positionierungen, d.h. die Kritik 
gegenüber anderen Autoritäten und Traditionen sowie die Rechtfertigung der eigenen 
Position. Da diese Dynamiken maßgeblich vor dem Hintergrund gesellschaftlicher und 
politischer Entwicklungen und technologischer Innovationen stattfinden, diskutiere ich 
abschließend die jeweiligen Positionierungen mit Hinblick auf die Orientierung an und 
Verortung in der postmigrantischen Gesellschaft. 

2. Auf den Schultern Abu Hanifas 

Mustafa Hodscha: Post-klassische Normfindung 

Nach dem Koran kommt die Sunna. Vor dem Analogieschluss der Gelehrtenkonsens. 
Das alles schauen wir uns an. Wenn dabei nichts herauskommt, kann man keine The
sen aus Koran und Sunna ableiten… sagt der Prophet. Jetzt gehst Du an einen Ort, wo 
keine anderen Muslime sind und es taucht ein Problem auf, dann sagt er auch: Schau 
in Allahs Buch! Wenn du die Antwort dort nicht findest, schaue die Sunna unseres Pro
pheten an. Wenn du die Antwort dort nicht findest, benutzt Du die eigene Meinung. 
Dort ist der Geburtsort der Rechtsschule […] Wir erfinden nichts! Der Islam ist sehr alt 
und wir haben Gelehrte, die wir fragen können, was wir nicht zu lösen imstande sind 
(Mustafa, 21.10.2019). 

Mustafa ist der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee, in deren Kontext wir auch die 
Gymnasiast*innen Zeynep und den Engin, Mustafas Hilfslehrer, kennengelernt hatten. 
Wenn der Imam beurteilen soll, ob eine Handlung islamisch legitim ist oder nicht, dann 
stützt er sich auf die oben beschriebene, überlieferte Methodik der Gelehrten, die im Fal
le der türkischen Imame in der Tradition Abu Hanifas und dessen hanafitischer Rechts
schule stehen. Mustafa ist demgemäß ein Beispiel für den oben beschriebenen sunniti
schen Mainstream. Er stellt sich mit seiner Referenz an das Alter des Islams und den gro
ßen Gelehrten, welche die Geschichte hervorgebracht habe – mit dem Motto Bernhard 
von Chartres – auf die »Schultern von Riesen […], um mehr und Entfernteres als diese 
sehen zu können – freilich nicht dank eigener scharfer Sehkraft oder Körpergröße, son
dern weil die Größe der Riesen uns emporhebt.« (Johannes von Salisbury, 1991[1159]).5 
Dies gebe auch dort, wo »keine anderen Muslime sind« ein hohes Maß an Sicherheit. 

Ein Beispiel, wie man nach dieser Gelehrtentradition im Hier und Jetzt verfährt, gab 
Mustafa, als wir eines Tages gemeinsam mit dem 18-jährigen Hilfslehrer Engin auf ein 

5 »Dicebat Bernardus Carnotensis nos esse quasi nanos gigantum umeris insidentes, ut possimus 
plura eis et remotiora videre, non utique proprii visus acumine, aut eminentia corporis, sed quia 
in altum subvehimur et extollimur magnitudine gigantea.« (Johannes von Salisbury, 1159: 46–50). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Gespräch im Café der Moschee saßen. Engin fragte seinen Hodscha, wie es sich denn mit 
der Organspende im Islam verhalte und ob diese erlaubt sei. Er hatte einige Tage zuvor 
einen Brief von der Krankenkasse erhalten, in dem er aufgefordert wurde, durch Mitfüh
ren eines Organspendeausweises seine Bereitschaft zu erklären, was ihn verunsichert 
hatte. Im Falle eines solchen Problems, das sich zur Zeit des Propheten nicht gestellt hät
te, gelte es also ein Urteil zu finden, wozu Mustafa vorgeht, wie oben erläutert: Als Erstes 
sind also Koran und Sunna, die ersten beiden Quellen islamischer Rechtsprechung zu 
konsultieren. Herrscht weiterhin Unklarheit über den Umgang mit einem spezifischen 
Problem, gilt es die Werke der Gelehrten der Rechtsschule hinzuzuziehen und nach et
waigen Abhandlungen zum Thema zu befragen. Wurde das Problem bereits ausreichend 
behandelt und durch einen Konsens (iǧmāʿ) der hanafitischen Gelehrten als Norm eta
bliert, kann er sich auf die Rechtsprechung berufen und diese übertragen (taqlīd, türk. 
taklit). Dies ist nach Mustafa für die Organspende der Fall, da es klar sei, dass man den 
lebendigen Körper nicht versehren und entsprechend auch etwa einem hirntoten Men
schen kein Organ entnehmen dürfe. Ist die Antwort für den konkreten Fall jedoch wei
terhin unbefriedigend, muss der Hodscha einen Analogieschluss (qiyās) vollziehen, d.h. 
die Logik der Rechtsprechung zum Thema auf die aktuelle Problemstellung übertragen. 
Hierzu, so Mustafa, ist auch die rationale eigene Meinung (raʾy) nötig. 

Wenn ein ›Reagenzglas-Baby‹ ausgetragen wird… das sind die neuen Probleme … und 
man muss dann sehen, warum die Religion dagegen ist. Wie kann das gelöst werden, 
wenn die Hadithe keine Lösung anbieten? Hypothetisch nach Abu Hanifa, … Zum Bei
spiel, wenn ein Mann auf natürliche Weise keine Kinder bekommt. Aber er geht zum 
›Kinderwunsch-Arzt‹ und der nimmt dir durch einen Eingriff das Sperma ab und kann 
es der Mutter einsetzen. Bis hierhin sagt der Islam nicht, dass das harām ist. Wenn der 
Arzt aber das Sperma des Mannes aufbewahrt, es ohne Eizelle an verschiedene Frau
en gibt und die Kinder dieser Frauen haben denselben Vater, dann besteht die Gefahr, 
dass die Kinder nach zwanzig Jahren heiraten. Hier greift die Religion ein. Wenn wir 
darüber keine Antwort geben können, gibt es einen Fatwa-Rat sowohl bei Milli Görüş 
wie auch bei Diyanet. Dort wird eine definitive Lösung gegeben. Man kann per E-Mail 
fragen und erhält die Antwort. (Mustafa, 21.10.2019). 

Mustafa Hodscha erläuterte hier die Systematik einer Rechtsfindung nach Logik der 
Rechtsschul-Tradition. Als klassisches Charakteristikum der Vorgehensweise galt 
jahrhundertelang die strikte Nachahmung (taqlīd, türk. taklit) und Übertragung von 
Gelehrtenmeinungen. Indes stellen die starke Rolle des Verstandes bei der selbstständi
gen Urteilsfindung sowie die Möglichkeit, als letzte Option einen Fatwa-Rat anzurufen, 
bereits einen innovativen Umgang mit der Tradition dar. Beiden Optionen liegt ein 
Verständnis zugrunde, demzufolge die ›Tore des iǧtihād‹ geöffnet sind. Iǧtihād (türk. 
ictihad) ist ein terminus technicus der islamischen Jurisprudenz und bedeutet in etwa 
›Anstrengung‹, ein eigenes Urteil in relativer Unabhängigkeit von der Tradition zu 
finden.6 

6 Der Begriff ist die Verkürzung von iǧtihād ar-raʾy (›Bemühung um ein eigenes Urteil‹; Hallaq, 1997: 
15) und meint eine von der Tradition relativ unabhängige und entsprechend flexiblere Auslegung 
von Koran und Hadith. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 113 

Noch Anfang der 1980er Jahre hielten die Rechtsgelehrten der IGMG an der Position 
fest, die ›Tore des iǧtihād‹ seien geschlossen und fixierten durch das Befolgen eines stren
gen taqlīd die Autorität der orthodoxen Gelehrtenschaft gegenüber den Gläubigen (De
bus 1984, zit. in Schiffauer, 2010: 231–232). Da sich diese Haltung jedoch für die produkti
ve Bewältigung von Problemstellungen in der europäischen Diaspora als wenig hilfreich 
erwiesen hatte, begab sich die in Deutschland geborene Führungsspitze der IGMG bald 
auf die Suche nach zufriedenstellenden Ansätzen.7 Hierzu befragte der Verband über 
die Jahre wechselnde Autoritäten: zumeist jene aus Ankara, die als die liberalsten gelten, 
mal jene der al-Azhar Universität in Kairo, die in der Mitte verortet werden, konservative 
Gelehrte aus Saudi Arabien spielten hingegen keine Rolle in der IGMG (Schiffauer, 2010: 
236). Zeitweilig orientierte man sich auch am European Council for Fatwa and Research 
(ECFR), der 1997 unter Vorsitz von al-Qaradawi in Dublin gegründet wurde, um Antwor
ten auf die Herausforderungen geben zu können, mit denen sich Muslim*innen in Eu
ropa konfrontiert sehen (Schiffauer, 2010: 233).8 Da Fatwas nach Zeit und Ort variieren 
und ein grundlegender Unterschied zwischen mehrheitlich muslimischen und anderen 
Ländern bestehe, sei ein fiqh al-aqalliyyāt (›Rechtsprechung der Minderheiten‹) nötig, der 
neue Lösungen für Probleme in modernen Gesellschaften suche, und also iǧtihād betrei
ben müsse (El-Wereny, 2016: 5–7). Das Unterfangen des Rates stieß allerdings innerhalb 
der traditionellen islamischen Gelehrtenschaft auf heftige Kritik, da mancher einen Plot 
zur Spaltung des Islam witterte (Bowen, 2010: 146).9 Die IGMG-Führung übernahm bald 

7 Die Auffassung, dass die kreative und adaptive Rechtsentwicklung ihr Ziel erreicht habe, setzte 
sich im zehnten Jahrhundert durch, da man aufgrund zunehmender Ausdifferenzierung um die 
Einheit des Islam fürchtete. Die Akteure der orthodoxen Position in der IGMG nahmen zwar wahr, 
dass sich insbesondere mit der Migration die Situation für Muslim*innen grundlegend verändert 
hatte, standen Änderungen (insbesondere Familie, Alltagsethik und politische Ordnung betref
fend) aber kämpferisch ablehnend gegenüber (Schiffauer, 2010: 232). Demgegenüber hatte sich 
unter zahlreichen muslimischen Akteur*innen aber bereits die neoorthodoxe Auffassung, man 
brauche einen iǧtihād für Europa, durchgesetzt. 

8 Yusuf Abdalluh al-Qaradawi wurde 1926 in Saft Turab, Ägypten geboren. Er studierte Koran- und 
Hadithwissenschaften, islamische Theologie und Philosophie an der Uṣūl ad-Dīn-Fakultät der 
al-Azhar Universität in Kairo. Die ersten Berührungspunkte zur Ideologie der Muslimbruderschaft 
hatte er bereits in der Schulzeit und 1942/43 trat er der Bewegung offiziell bei. Er begann früh da
mit, aktiv daʿwa (›Aufruf zum Islam‹) zu betreiben und übernahm im Alter von 14 Jahren erstmals 
die Rolle des Predigers. Als Mitglied der Muslimbruderschaft bereiste er später verschiedene Län
der der arabischen Welt. Im Auftrag der al-Azhar verfasste al-Qaradawi schließlich sein erstes und 
zugleich berühmtestes Buch Erlaubtes und Verbotenes im Islam (al-ḥalāl wa-l-ḥarām fī al-islām), das 
erstmals 1960 publiziert wurde und in 30 Auflagen und zahlreichen Sprachen erschien (Die deut
sche Übertragung stammt von Ahmad von Denffer) (vgl. Qaraḍāwī, 1989). Seit er 1961 in Katar die 
Leitung des Instituts für Islamische Studien (al-maʿhad ad-dīnī aṯ-ṯānawī) übernahm, baute er sei
nen Einfluss insbesondere durch Fernsehauftritte bei Qatar TV und Al-Jazeera zunehmend aus (El- 
Wereny, 2016: 4–5). 

9 Während beispielsweise die Islamwissenschaftlerin Rita Breuer den Rat als Propagandaorgan der 
Muslimbruderschaft zur »gezielten Beeinflussung in Deutschland und Europa lebender Muslime« 
(Breuer, 02.05.2019) skizziert, schreiben andere ihm eine wichtige Rolle in der Förderung der Ver
einbarkeit von europäischen Rechtsordnungen mit islamischem Recht zu (Bowen, 2010: 143–149) 
und sehen eine Tendenz zu Gunsten größerer Geschlechtergleichheit sowie grundsätzlich größe
rer Nachgiebigkeit in Rechtsfragen. Während orthodoxe Geistliche noch eine Rückkehr aus der 
Fremde forderten (ebd.), orientiert sich der ECFR am dauerhaften Verbleib von Muslim*innen in 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das Prinzip des Fatwa-Rates, den Imame wie Mustafa zwecks Ersuchen eines Rechtsgut
achtens per E-Mail konsultieren können und deren Methode Muhammed Suiçmez (2017: 
Abs. 4) als »kollektiven Idschtihad« bezeichnet. Der Rat orientiert sich derweil wieder an 
den Autoritäten der Ankaraner Schule und bleibt somit letztlich der türkisch-hanafiti
schen Tradition treu. 

Akzeptanz und Abgrenzung 

Die Hodschas der von mir besuchten türkischen Moscheen wurden ausnahmslos an den 
staatlichen İmam-Hatip-Schulen in der Türkei ausgebildet. Sofern sie sich selbst um ein 
Urteil bemühen, tun sie dies zwar exklusiv nach der Methodik der hanafitischen Rechts
schule, grenzen sich gleichwohl nicht von den anderen Schulen ab, sondern betonen, 
wie Mustafa, die prinzipielle Einheit der Gelehrtentradition: »Der Unterschied zwischen 
den Konfessionen ist nicht wie bei den Christen, wo die katholische Frau bis vor kurzem 
nicht den evangelischen Mann heiraten konnte. Es gibt keine Kluft zwischen den Schu
len« (Mustafa, 21.10.2019). Lediglich von einer Gruppe im Feldforschungsort distanziert 
der türkische Imam sich explizit: den Salafis. 

Oh ja, sie kamen und haben sich in der Nähe getroffen. Aber sie sind uninteressant, 
überhaupt kein gutes Beispiel. Das ist kein Islam… also ihre Fehler werden nicht vom Is
lam verursacht. Sie warten etwas länger im Gebet… aber die Religion befiehlt das nicht. 
Ihr Lebensstil ist definitiv nichts, was der Islam vorschreibt. Ein Beispiel: Natürlich kann 
ich den Bart lang wachsen lassen, aber das ist nicht die Sunna des Propheten. Sie drän
gen es auf. Aber guck Dir unseren Propheten an! Er ist auf einem Kamel geritten! Die 
reiten nicht auf einem Kamel. Sie sind arbeitslos und fahren trotzdem ein super Auto 
(ebd.). 

Mustafa distanziert sich scharf von den Salafis, denen er erstens ungerechtfertigte Über
treibung in der Religion vorwirft, da sie etwas zur Sunna des Propheten erklären, was 
nicht vorgeschrieben sei. Darüber hinaus kritisiert er implizit, dass jene den deutschen 
Sozialstaat ausnutzen würden, wenn sie sich etwa vom Arbeitslosengeld einen PKW fi
nanzieren. 

So wie Mustafa zählen auch die Imame der anderen IGMG-Moscheen zu den Ver
tretern der historisch wie quantitativ hegemonialen Rechtstradition und halten an jener 
Systematik fest, die sie in der Türkei erlernt haben. Diese Hodschas sind türkisch so
zialisiert und politisiert und vermitteln ihren Islam in Deutschland an ein nahezu aus
schließlich türkischsprachiges Publikum, in welchem – zumindest unter den Jüngeren – 
die Sprachkompetenzen allmählich zu schwinden beginnen. Zugleich bleibt das Islam
verständnis maßgeblich türkisch-nationalistisch eingefärbt, indem die Glorifizierung 
des Osmanischen Reiches und die Größe der Türkischen Republik in den IGMG-Mo
scheen in bildlichen Darstellungen, Flaggen und Musik beschworen wird. Gleichwohl 
stehen diese Hodschas anderen Rechtsschulen offen und wohlwollend gegenüber und 

Europa und argumentiert in einer Resolution, dass die nationale Gesetzgebung respektiert wer
den müsse (Caeiro, 2003: 436). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 115 

betonen, dass es keine Unterschiede zwischen den Traditionen gebe. Lediglich die Sa
lafis, denen sie die Übertreibung islamischer Normen vorwerfen, stellen hier eine Aus
nahme dar und werden von meinem Gesprächspartner scharf kritisiert. Während auch 
die marokkanischen Muslim*innen in der Regel einer Rechtsschule – in diesem Falle der 
malikitischen – folgen, pflegen die Autoritäten der Al-Taqwa Moschee eine andere Dis
kurstradition, die ich in ihren Abgrenzungen und integrativen Potentialen im Folgenden 
analysieren werde. 

3. Ein Baum mit vielen Ästen – normative Offenheit in der Al-Taqwa Moschee 

Scheikh Abdellatif: Jenseits der Rechtsschulen 

Im Vergleich zur theologisch-normativen Verortung der Autorität der Sultan Mehmet 
Moschee stellte es mich vor eine deutlich größere Herausforderung, die Diskurstradition 
der Al-Taqwa Moschee zu skizzieren. Dies insbesondere, da über den Ansatz des Scheikh 
Abdellatif hinaus auch weitere Autoritäten Positionen vertreten, deren Koexistenz inner
halb derselben Gemeinschaft manchen Autoren als eher unwahrscheinlich gilt, wie etwa 
prinzipienorientierte Ansätze oder die Orientierung an salafistischen Scheikhs (vgl. Bo
wen, 2010: 66). Ein zentrales Motiv der Selbstverortung der Gemeinde, das bereits in Ka
pitel II. 4 benannt wurde, ist die Unterscheidung in einen Islam Allahs, den man selbst 
zu praktizieren beansprucht, und einen abzulehnenden Kultur-Islam der anderen. Die
se Differenzierung ist bereits im Gründungsnarrativ der Moschee angelegt. Sie äußert 
sich in der Absage an marokkanische Nationalsymbole wie Flaggen und Bilder des Kö
nigs ebenso wie in der Ablehnung der mystischen Traditionen des Sufismus. Diese anti- 
nationalistischen und dekulturierenden Tendenzen gehen mit einer spezifischen Hand
habung der traditionellen Gelehrsamkeit einher, wie Scheikh Abdellatif mir erklärte: 

Wenn du nach Verschiedenheiten [unter den vier Rechtsschulen] suchst, findest du 
nichts. Also man kann sagen, mach das oder das. […] Die Rechtsschulen sagen nicht 
das ist falsch und das ist falsch. Es ist ok. Wenn du den Stamm kaputt machst, existiert 
der Baum nicht mehr. Dann kommen die Zweige, dann kommen die Blätter. Das sind 
die Feinheiten, in denen es Streit gibt. Ich kann also von jedem Gelehrten akzeptieren, 
weil es keinen Streit gibt, der den Stamm betrifft. Das, was damals funktioniert hat, 
kannst du heute nicht abschaffen. (Abdellatif, 27.01.2019; Anm. d. Verf.). 

Grundsätzlich gilt für den Islam in Marokko, dem Maghreb wie im gesamten Westafri
kanischen Raum die Dominanz der malikitischen Rechtsschule, die auf den um 710 in 
Medina geborenen Rechtsgelehrten Abu Abdallah Malik ibn Anas al-Asbahi (gest. 795 
ebenda) zurückgeht.Die malikitische Schule billigt der freien Meinungsfindung mehr 
Spielraum zu als andere Rechtsschulen (Goldziher, 1890: 216), und gilt als integraler 
Bestandteil der islamischen Tradition Marokkos, von welcher sich die Gemeinde ab
grenzt. Anstatt sich nun wie die türkischen oder traditionellen marokkanischen Imame 
auf die Schultern eines Riesen zu setzen, d.h. einer Schule zu folgen, stellt Abdellatif 
sich auf ein Fundament, das alle vier Schulen gleichermaßen integriert. Saba Mahmood 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

hatte diesen Ansatz bereits Mitte der 1990er in Ägypten beobachtet: »This doctrinal 
pluralism illustrates the ›post madhhab‹ character of modern religiosity that has been 
glossed as talfīq, namely an increasing flexibility displayed towards one’s fidelity to a 
maddhab in twentieth-century Islam.« (Mahmood, 2004: 81).10 Dass die Moschee nicht 
nur für die Mehrheit malikitisch geprägter Gläubiger aus dem Maghreb, sondern auch 
für türkeistämmige Hanafiten und vereinzelt auch der Salafiyya Nahestehende attraktiv 
ist, führt Abdellatif – neben der Verwendung der deutschen Sprache – auf diese dog
matische Offenheit zurück. Zu deren methodischer Umsetzung seien Gelehrte, die in 
einer einzigen Rechtstradition ausgebildet wurden, in der Regel aber kaum befähigt, 
wie Ahmad Lahbabi, der Direktor des Religionsunterrichts, erläutert. 

Ahmad Lahbabi: Schaden abwenden 

Es gibt Imame, die den Koran auswendig gelernt haben und sich ein bisschen mit Ha
dithen und Sunna auskennen. Das Nötigste haben. Da kommen viele aus der Türkei 
etc., die predigen und ein paar Fragen beantworten können. Aber es gibt auch Ima

me, die kennen sich aus. Zum Beispiel sagt er, die Rechtsschule von ibn Hanbal sagt 
das, Ibn Malik das und Schafiʿi das. Der kann das, er hat das gelernt. Andere wissen 
nur was Maliki sagt, weil er aus Marokko kommt. […]. Es gibt eine islamische Wissen

schaft, die heißt ʿ ilm al-maqāṣid. Das sind die Ziele der Scharia. Maqāṣid sagt, wenn das 
Ziel des Menschen Zufriedenheit ist, aber diese eine Sache zu dieser Zeit und an die
sem Ort zu Schaden führt, dann soll das nicht erlaubt werden, denn es stimmt dann 
nicht mehr mit dem Ziel überein. Es gibt auch eine Wissenschaft, die heißt fiqh al-mu
qāran. Vergleichende Rechtswissenschaft. Das heißt, du kannst vergleichen (Ahmad 
Lahbabi, 26.03.2019). 

Neben der vergleichenden Jurisprudenz spricht Lahbabi der zeitgenössischen Adaption 
des klassischen rechtstheoretischen Paradigmas der maqāṣid aš-šarīʿa (›Zwecke der Scha
ria‹) eine besondere Bedeutung für die Aushandlung und Anwendung religionsrechtli
cher Normen im nicht-muslimischen gesellschaftlichen Alltag zu. Dieses Konzept fragt 
nach den intendierten Zwecken hinter den offenbarten religiösen Normen und trans
feriert deren autoritativen Charakter dadurch auf eine abstraktere Ebene, die zugleich 
kontextabhängig eine größere Flexibilität zulässt. Der übergeordnete Sinn des maqāṣid 
aš-šarīʿa-Ansatzes besteht im Allgemeinen darin, »…den Menschen Nutzen zu bringen 
(ǧalb al-maṣāliḥ) und Schaden von ihnen abzuwenden (darʿ al-mafāsid)« (Bassiouni, 2014: 
146).11 Ahmad Lahbabi, der als Schulsozialarbeiter an einem Berufskolleg arbeitet, ar

10 Talfīq bedeutet in etwa ›zusammensetzen‹ und wurde als methodischer Ansatz in der Moderne 
insbesondere von Muhammad Abduh (gest. 1905) und Rashid Rida (gest. 1935) vertreten, um das 
islamische Recht zu reformieren. Iḫtilāf (Meinungsverschiedenheit) galt in diesem Zusammen

hang als Quelle intellektuellen Reichtums und die zum Wohle der Gemeinschaft nutzbar gemacht 
werden sollte. (Esposito, 2003). 

11 Die Suche nach einer rationalen Begründung islamischer Offenbarungsnormen und ihrer Inten
tionen treibt islamische Gelehrte bereits seit dem frühen Mittelalter um. Während die erstmalige 
Verwendung des Begriffs maqāṣid at-Tirmidhi zugeschrieben (gest. 908) wird, schickte al-Dschu
wayni (gest. 1085) sich an, die den Normen zugrunde liegenden Zwecke (maqāṣid) erstmals zu ka
tegorisieren, um zu einer Systematisierung zu gelangen, denn es seien die Zwecke, denen autori

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 117 

gumentierte demgemäß, dass er nichts davon halte, wenn etwa Frauen mit Verweis auf 
das islamische Recht die Berufstätigkeit verweigert werde, wie der ein oder andere in 
der Moschee es vertrete. Diese Norm, die dort dem Schutz der Frauen diene, wo »sys
temische Unsicherheitsbedingungen« (Bassiouni, 2014: 178) selbigen nicht garantieren 
könne, sei da obsolet, wo der Zweck der Sicherheit auch auf dem Arbeitsweg und am 
Arbeitsplatz garantiert sei. Darüber hinaus gereiche die gesellschaftliche Exklusion ei
nerseits den Muslim*innen zum Nachteil und andererseits verschaffe sie dem Islam ein 
negatives Image.12 

Das bereits im Mittelalter unter Gelehrten diskutierte Prinzip wurde Mitte des 20. 
Jahrhunderts insbesondere von Yusuf al-Qaradawi wieder aufgegriffen, kritisiert und 
erweitert. Al-Qaradawi betonte die Dringlichkeit, solche maqāṣid einzubeziehen, die sich 
nicht allein auf das Individuum beziehen, sondern auch auf die gesellschaftliche Ebe
ne des Gemeinwohls (al-maṣlaḥa al-ʿāmma) (Bowen, 2010: 83).13 Mit diesem Konzept tre

tativer Charakter zukomme und nicht die Normen selbst (Bassiouni, 2014: 146–147). In Anlehnung 
an die Systematik al-Dschuwaynis erarbeitete dessen berühmter Schüler Abu Hamid al-Ghazali 
(gest. 1111) seine Rechtstheorie aus und unterschied in jenseitige Zwecke und diesseitige Zwecke. 
Für das Diesseits entwickelte al-Ghazali gewissermaßen eine Strukturtheorie des universalen Ge
meinwohls deren Verwirklichung der weltliche Zweck der Scharia ist (ebd.: 150–161). Al-Ghazalis 
Modell der maqāṣid aš-šarīʿa ist bis heute bedeutsam und wurde im vierzehnten Jahrhundert von 
den im andalusischen Granada wirkenden Gelehrten Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa asch-Schatibi 
(gest. 1388/790) auf ein methodisches Fundament gestellt (ebd.: 162). Zwar übernahm asch-Scha
tibi die zentralen Gedanken über den universalen und empirisch nachweisbaren Charakter und 
die hierarchische Kategorisierung in notwendige (ḍarūriyāt), erforderliche (ḥāǧiyāt) und verbes
sernde (taḥsīniyāt) Güter von al-Ghazali, ging aber nicht von der Trennung der zu schützenden und 
der Schutz gewährenden Güter aus, sondern integriert die Kategorien. Ferner definiert er den Be
griff des Guts (maṣlaḥa) als Universalie, die durch seine Objektivität zu einem rational erkennbaren 
Konzept werde (Kamali, 2008: 34). Die Berücksichtigung der maqāṣid implizierte, dass die Normen 
der zwischenmenschlichen Beziehungen weder zum Selbstzweck noch um des reinen Gehorsams 
willen erlassen wurden, sondern zur Verwirklichung konkreter Zwecke (Bassiouni, 2014: 146). Der 
Zweck beantwortet letztlich die Frage, warum eine Norm überhaupt existiert und »symbolisiert 
also die ratio legis, ihren Existenzgrund. […] Es geht somit nicht primär darum, dem Wortlaut einer 
Norm zu folgen, sondern diesen im Rahmen der dahinter liegenden Absicht zu verstehen. Dies be
deutet anders ausgedrückt, dass eine Norm nur so lange Legitimität bzw. normative Geltungskraft 
besitzt, wie sie ihren Zweck erfüllt.« (Ebd.: 175). 

12 Bassiouni zieht zur Veranschaulichung jene Norm aus der Sunna heran, die es Frauen untersagt, 
längere Reisen ohne die Begleitung eines maḥram zu unternehmen (Bassiouni, 2014, 177–179). Die
ser Begriff bezeichnet einen näheren männlichen Verwandten, dem es aufgrund seines Verwandt
schaftsverhältnisses (Vater, Bruder, Onkel) zu der betreffenden Frau verboten (ḥarām) ist, eine Hei
ratsbeziehung zu dieser einzugehen. Als Zweck identifiziert Abu Bakr Ibn al-ʿArabi (gest. 1148) den 
Schutz der Frau vor sexueller Belästigung und allen Formen von Angriffen (ebd.: 177). Als Beweis 
zieht er einen Ausspruch des Propheten heran, der besagt, dass eine Zeit kommen werde, in der 
Muslim*innen so sicher seien, dass es einer Frau möglich sein werde, furchtlos von Irak bis Mekka 
zu reisen (ebd.). Bassiouni (2014: 178) schließt daraus, dass der Anwendungsbereich der Norm sich 
auf ein systemisches Sicherheitsrisiko für Frauen bezieht und ergo bei einem Wegfall des Risikos – 
beispielsweise durch moderne Reisebedingungen mit Bus, Bahn und Flugzeug – die Legitimation 
verliere (ebd.: 178). 

13 Bowen (2010: 83) übersetzt den Begriff als öffentliches Interesse (public interest), Zillinger (2017: 
42) als Gemeinwohl (common good). Beide betonen die Bedeutung des Konzepts in der Imagination 
einer transnationalen islamischen Öffentlichkeit. Zu den maqāṣid des öffentlchen Gemeinwohls 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ten die Dimensionen der Öffentlichkeit und der geteilten Verantwortung in den Vor
dergrund, die insbesondere im Kontext der Minderheitensituation, in welcher der Is
lam umkämpfter Gegenstand des öffentlichen Interesses ist, von Bedeutung sind. Bowen 
(2010: 13) sieht die zweckorientierte Rechtstheorie als »…particularly useful to Muslims 
caught in the twin dilemmas of religious accountability and secularist acceptability«, also 
zur Herstellung von Kompromissen zwischen den Rechtfertigungsordnungen der Reli
gion und der säkularen Bürgergesellschaft. Während Bowen dem maqāṣid-Ansatz in sei
ner Forschung in islamischen Bildungsräumen in Frankreich eine überaus große Bedeu
tung zumisst, wurde er im Rahmen meiner Forschung neben Ahmad Lahbabi lediglich 
noch von Mohammed Mutlu, dem Religionslehrer des Gymnasiums und dem Konverti
ten und Salafi Abdurrashid als richtungsweisend betont. 

Dr. Abdullah: So, wie es im Koran steht! 

Neben dem Scheikh war insbesondere Dr. Abdullah als eine weitere religiöse Autorität 
in der Moschee wahrzunehmen. Der Sohn türkischer Eltern war in der benachbarten 
DİTİB-Moschee aufgewachsen und setzte sich bereits im Jugendalter intensiv mit theo
logischer Literatur auseinander, woraus eine zunehmend kritische Reflexion der dort 
gepflegten Ritualpraxis resultierte. Den wichtigsten Anstoß hierzu leistete das Buch Das 
Gebet des Propheten14 des Hadithgelehrten Muhammad Nasir ad-Din al-Albani, der als 
eine zentrale Orientierungsfigur des zeitgenössischen quietistischen Salafismus gilt. 
Al-Albanis Werk konkretisierte die lange Zeit wahrgenommene diffuse Unzufriedenheit 
gegenüber der spezifischen Art des Gebets in türkischen Moscheen, die er als hektisch 
und wenig spirituell wahrnahm. Er kehrte also den türkeistämmigen Moscheegemein
den den Rücken, fand aber 2002 den Weg zu Abdellatif in die Al-Taqwa Moschee, wo 
er die nächsten fünf Jahre passiver Gast war. Dort erlangte er neben seiner Frömmig
keit auch aufgrund seiner Ambitionen als angehender Mediziner bald den Respekt 
der Honoratioren. Derweil sei er aufgrund der Hinwendung zum arabisch geprägten 
Islam seitens der türkischen Community auch mit Vorwürfen des Extremismus oder 
Salafismus konfrontiert gewesen. Beide Begriffe lehnt er strikt ab und erklärt sich 
diesbezüglich: 

Früher konnte ich sagen, ja, ich bin ein Fundamentalist. Aber im wahrsten Sinne des 
Wortes. Ich glaube an die Fundamente meiner Religion und versuche, sie so zu verste
hen und zu leben. Ich mache jetzt keine Religion so nach Kultur, so wie meine Eltern 

gehören al-Qaradawi zufolge »…vor allem Gerechtigkeit (ʿadl) bzw. Fairness (qisṭ), Brüderlichkeit 
(iḫā‹), gesellschaftliche Solidarität (takāful), Freiheit (ḥuriyya) und Würde (karāma).« (Bassiouni, 
2014: 217). 

14 Al-Albanis Werk Das Gebet des Propheten, beschrieben vom Anfang (Takbiir) bis zum Ende (Tasliim) 
(2010), als ob du es sehen würdest. wurde mehrfach neu aufgelegt und ist in deutscher Sprache in 
mindestens zwei Ausgaben erschienen. Eine davon wurde vom Verlag Einladung zum Paradies 
(EZP) herausgegeben, dem Publikationsorgan des gleichnamigen salafistischen Vereins, dessen 
Vorstandsvorsitzende unter anderem Sven Lau und der in Braunschweig ansässige Muhammad 
Çiftçi auch bekannt als Abu Anas waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 119 

das hatten. Nein! So wie es im Koran steht und wie es der Prophet vorgelebt hat. Ich bin 
ein Fundamentalist, dazu stehe ich. Aber ich bin kein Fanatiker! (Abdullah, 09.12.2018). 

Die Abwendung vom Kulturislam der Eltern und der Wunsch nach einem reflektierten, 
bewussten Zugang zur Religion ist charakteristisch für eine Suchbewegung der zwei
ten, in Deutschland geborenen Generation von Muslim*innen, in deren Zusammenhang 
auch das Aufblühen des zeitgenössischen Salafismus steht. Dr. Abdullahs Berührungs
punkte mit der Bewegung gingen maßgeblich auf den Kontakt zu einem Studienfreund 
Marcel Krass zurück,15 einen deutschen Konvertiten, der um die Jahrtausendwende im 
salafistischen Islamischen Zentrum Münster aktiv war und später als Internet-Prediger mit 
intellektuellem Gestus Bekanntheit erlangen sollte.16 Abdullah war etwa involviert als ei
nige junge Brüder in der Al-Taqwa Moschee 2008 einen Raum für ein deutschsprachiges 
Unterrichtsprogramm anmieteten. Dieser Raum wurde schnell von den Salafis in der 
Gruppe vereinnahmt und durch die Gründung eines eigenen Vereins von der Moschee 
abgespalten. Abdullah jedoch blieb der Moschee treu. Auf seine Initiative hin hatte man 
im Jahr 2014 wiederum die Prediger Marcel Krass und den damals noch der Salafiyya 
zugerechneten Abduladhim Kamouss eigeladen, woraufhin die Moschee einer Überprü
fung durch den Verfassungsschutz unterzogen wurde. Die lokalen Madkhali-Salafis er
hielten aufgrund ihres provokativen Auftretens in der Moschee im selben Jahr Hausver
bot. Dr. Abdullahs Beziehung zur Salafiyya war also wechselhaft, da er sich vom Großteil 
der Szene distanzierte, vielen Positionen des salafistischen Mainstreams aber weiter
hin nahestand. Seine Beziehung zum Rechtsschul-Islam war nicht von einer Opposition 
gekennzeichnet, wie sie bisweilen als Charakteristikum der Salafiyya aufgeführt wird 
(Dziri, 2014: 132; Roy, 2006: 254–255), sondern von rationaler Abwägung. Er gestand et
wa, dass er in vielen kleinen Dingen die Prägung durch die hanafitische Schule nicht 

15 Der etwa Mitte Vierzig jährige Marcel Krass ist nach eigenen Aussagen etwa 1995 zum Islam kon
vertiert (Klevesath et al. 2021: 45). Seine Mutter sei praktizierende Katholikin gewesen, über seine 
eigene Überzeugung vor der Konversion ist jedoch wenig bekannt. Nach dem Gymnasium habe er 
einen Abschluss als Diplom-Ingenieur gemacht und anschließend am Berthold-Brecht Berufskol
leg in Duisburg gearbeitet, diese Beschäftigung jedoch wegen seiner Kontakte zur islamistischen 
Szene verloren (ebd.). Der bisweilen als »Top-Salafist« (Mahrholz, 07.01.2018) gehandelte Krass 
bietet seit einigen Jahren unter dem Label »IME-Reisen« Pilgerreisen nach Mekka und Medina an. 
Für die Durchführung der Reisen zeichnet sich, wie Klevesath et al. (2021: 46) betonen, dasselbe 
Unternehmen (LAME gUG), das auch hinter den Reiseangeboten Pierre Vogels steht. Seit dem Um

zug nach Hannover im Jahr 2017 ist er als Vorstandsmitglied der »Föderal Islamischen Union« (FIU) 
aktiv. Die möchte laut Charta »gegenüber dem Staat, aber auch gegenüber anderen Teilen der Ge
sellschaft – als Sprachrohr für die Muslime fungieren und dafür Sorge tragen, dass ihre staatlich 
garantierten Rechte auch in Zukunft erhalten bleiben« (Föderal Islamische Union, o.J.). Klevesath 
et al. nehmen an, dass die Umsetzung dieses Ziels zuvorderst durch »verwaltungs- und verfas
sungsrechtlichen Verfahren angestrebt« (2021: 46) wird, weshalb Arndt Emmerich (2023) ihn auch 
als Wegbereiter eines ›legalistischen Salafismus‹ versteht. Krass gilt mit seinen über 100 Videobei
trägen auf YouTube als ›Internet-Prediger‹, der sich insbesondere durch das Auftreten in Hemd und 
Jackett und seine ruhige sachliche Art den Anschein akademischer Seriosität gibt und sich somit 
von anderen salafistischen Internet-Predigern unterscheidet (Klevesath et al. 2021: 47–48). 

16 Das Islamische Zentrum Münster wurde Ende der 1990er vom Ägyptischen Dschihad-Ideologen 
Usama Ayoub gegründet und wegen Verbindungen zu einem der Attentäter des 11. September im 
Jahr 2004 geschlossen. (Vgl. FN 22). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mehr werde ablegen können. So esse er beispielsweise keine Meeresfrüchte, die bei den 
Malikis erlaubt, bei den Hanafis aber verboten sind. Eine weitere Praxis, die ich ledig
lich bei älteren türkeistämmigen Herren in der Milli Görüş Moschee beobachten konnte, 
ist das Tragen von undurchlässigen Ledersocken, die es erlauben, den durch die rituelle 
Waschung vor dem Gebet hergestellten Reinheitszustand zu bewahren bzw. durch ein 
Streichen mit der Hand über die Fußbekleidung gewissermaßen zu reaktivieren. 

Die anderen Rechtsschulen sagen, dass normale Socken reichen. Der Beweis der Ge
lehrten ist eine Überlieferung von den ṣaḥāba. Die ṣaḥāba hatten nach langen Reisen 
wunde Füße und haben sie umwickelt und darüber die Waschung gemacht. Und dann 
sagen die Gelehrten, also wenn die das damals so gemacht haben, da sind Socken von 
heute super. Die hanafitische Rechtsschule akzeptiert das nicht. Ich akzeptiere es. Es 
ist gültig. Aber ich würde Ledersocken bevorzugen (Abdullah, 09.12.2018). 

Abdullah sah das strikte Befolgen einer Schule aber, wie auch der Scheikh und Direktor 
Lahbabi als nicht mehr zeitgemäß an. Insbesondere wenn man die Beweisführung der 
Gelehrten nicht nachvollziehen könne, sei diese Identifikation weitestgehend sinnlos, es 
sei denn, man eigne sich durch Eigenstudium den Argumentationsgang eines jeweiligen 
Gelehrten an. Dieses Prinzip sei jedoch im Alltag kaum praktikabel, weshalb es verläss
liche und ansprechbare Autoritäten brauche. 

Ich gehöre der Rechtsschule an, deren entsprechenden Sheikh ich befrage. Das heißt 
ich komme hier hin [in die Al-Taqwa Moschee]. Ich stelle Abdellatif eine Frage. Er 
antwortet mir. Er bringt mir die Beweisführung. Das ist meine Rechtsschule im Alltag. 
Was nutzt es mir, wenn ich sage, ich bin klassischerweise türkisch-hanafitisch. Im 
Grunde genommen geht es ja da um Details. Und deshalb haben wir die Bücher auch 
nicht im Unterricht. […] Ich gehöre nicht zu denjenigen, die sagen, ich brauche keine 
Rechtsschule, der Prophet hatte das auch nicht. Das ist Schwachsinn! Natürlich ist 
diese Religion einfach, aber eine Systematik ist da drin. Und wir sprechen hier von 
großen Rechtsgelehrten. Wir können nicht mal deren Fingernagel sein. So viel Wissen 
hatten diese Leute. Und Allah s.w.t. hat diese Religion systematisiert. Aber ich gehöre 
nicht zu den Fanatikern, die sagen das ist der Islam (Abdullah, 09.12.2018; Anm. d. 
Verf.). 

Auch Abdullahs Islamverständnis war von einer normativen Flexibilität gekennzeichnet. 
Er nannte einen Gelehrten der Salafiyya als seinen wichtigsten Einfluss, und richtet vie
le Alltagspraktiken nach wie vor an der hanafitischen Rechtsschule aus. Letztlich folgte 
Abdullah aber seinem Scheikh und dessen post-Rechtsschul-Ansatz, da dieser für die 
Lösung von Problemstellungen, die sich im Kontext der pluralen postmigrantischen Ge
sellschaft für Muslim*innen ergeben, deutlich sinnvoller sei. Er sprach sich also implizit 
gegen eine Enthierarchisierung der traditionellen Gelehrsamkeit aus. Zugleich verkör
perte er aber auf lokaler Ebene als angesehener Moscheelehrer und Oberarzt selbst ei
ne neue Form von Autorität, die auf seiner sichtbar vollzogenen Frömmigkeit, seinem 
für einen Laien und Autodidakten relativ umfassenden Wissen und nicht zuletzt seiner 
weltlichen Autorität als Arzt basierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 121 

Das Profil der diskursiven Tradition der Al-Taqwa Moschee entzieht sich, wie die vor
ausgehenden Ausführungen gezeigt haben, einer leichten Kategorisierung, da die prin
zipielle Offenheit der Gemeinde es erlaubt, verschiedene Positionen unter einem Dach 
zu vereinen, die bisweilen als widersprüchlich gelten. Grundsätzlich herrscht – wie bei 
den Türkeistämmigen auch – unter den Marokkostämmigen in Europa eine starke Bin
dung ans Heimatland, denn 

they look to Morocco for religious guidance, as the Islamic madhab or school to which 
they adhere is the Malekite one, which is mainly practiced in Northern Africa. While 
some Muslim migrants in Europe adopt Saudi Arabia as their main religious reference, 
the Wahhabite Islam which is practiced by the Saudis is considered as too rigid and too 
extremist by most Moroccans, even if they do respect Saudi Arabia, the beholder of the 
holy city of Mecca, as a center of religious importance (Sunier, van der Linden & van de 
Bovenkamp, 2016: 414). 

Die Al-Taqwa Moschee ist zuvorderst von einer Distanzierung vom sogenannten Kultur- 
Islam und somit auch von der traditionellen singulären Bindung an die malikitische 
Rechtsschule geprägt. Ihre Autoritäten zählen zu jenen some die im obigen Zitat als 
zweite Gruppe aufgeführt werden und die durchaus offen für salafistische und wahha
bitische Positionen sind. Auf der anderen Seite gilt beispielsweise der zweckorientierte 
Ansatz maqāṣid aš-šarīʿa für den Direktor Ahmad Lahbabi oder auch den Religionsleh
rer des Gymnasiums Mohammed Mutlu als vielversprechender Weg einer flexibleren 
Normfindung für die Muslim*innen in Europa. Dieser biete, so ist auch John Bowen 
(2010: 13) überzeugt, ein größeres Potential für die Bildung von Kompromissen zwi
schen den Rechtfertigungsordnungen des Islam und der bürgerlichen Zivilgesellschaft. 
Es sind insbesondere in Europa geborene, junge muslimische Akademiker*innen, die im 
Sinne einer normativen Bricolage mit größerer Flexibilität Ansätze für Europa geltend 
zu machen suchen, als es für die Gelehrtentradition üblich ist. Bowens Beobachtung, 
dass die Unterscheidung von Ansätzen der Normvermittlung mit der Soziologie mus
limischer Gruppen übereinstimmt – der Regelbuch Ansatz als jener der Salafist*innen, 
der Rechtschul-Islam als Mainstream der Marokkaner*innen und Türk*innen oder die 
Prinzipienorientierung als Projekt europäischer muslimsicher Akademiker*innen –, 
wird vom Beispiel der Al-Taqwa Moschee jedoch massiv irritiert. Zwar mag die norma
tive Offenheit des Scheikh, ein wichtiges Kriterium dafür sein, dass die Gemeinde eine 
multikulturelle Besucherschaft aufweist, die Gläubige aller Traditionen umfasst. Auch 
kann sie als eine bemerkenswerte Anpassung an die sich diversifizierende muslimische 
Demographie in der postmigrantischen Bundesrepublik anerkannt werden.Gleichwohl 
kann der normative Pluralismus, wie das folgende kurze Beispiel illustriert, für die 
Schüler*innen auch eine Herausforderung darstellen: Der 15-jährige Hauptschüler 
Matteo, dessen Großeltern aus Albanien immigriert waren, besuchte im Alter von 11–12 
Jahren den Unterricht in dem salafistischen Verein ʿIlm e.V. (vgl. Kap. III.4). Da der 
Junge weder Arabisch noch Türkisch sprach, war die einzige Möglichkeit, weiterhin 
Islamunterricht zu erhalten, der Besuch der Al-Taqwa Moschee. Während er bei den 
Salafis zuvor gelernt hatte, dass der Islam klare und eindeutige Antworten gibt, war er 
nun mit den Ambivalenzen konfrontiert, die sich aus verschiedenen Positionen ergaben: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

»Die Lehrer haben von unterschiedlichen Büchern Wissen genommen. Zum Beispiel bei 
einem wird das eine so beschrieben, bei dem wird das andere so beschrieben. Und dann 
hat man von denen das gelernt und von dem das und man wusste nicht, was richtig 
ist, was man glauben soll.« (Matteo, 21.02.2019). Angesichts dieser Beobachtungen ist 
anzunehmen, dass die Deutschsprachlichkeit das wichtigste Kriterium für die gro
ßen Schülerzahlen des Unterrichts und die sich internationalisierende Besucherschaft 
darstellt. 

Trotz der Kritik am und der theoretischen Distanzierung vom Kulturislam, den tür
kischen Gemeinden und der normativen Ausrichtung ihrer Autoritäten, ist die Bezie
hung dern benachbarten Moscheen untereinander schwesterlich bzw. brüderlich. So fei
ern etwa bei Hochzeiten die Männer der Al-Taqwa Gemeinde in den eigenen Räumlich
keiten und die Frauen in einer der nahegelegenen türkischen Moscheen, die von der je
weiligen Gemeinde zur Verfügung gestellt werden. Interessant scheint mir zuletzt eine 
Entwicklung, die ich erst Ende des Jahres 2022 beobachten konnte. Mustafa Hodscha 
aus der Sultan Mehmet Moschee hatte Abdullah, der in den benachbarten türkischen 
Gemeinden durchaus bekannt ist, eingeladen, einen deutschsprachigen Vortrag in sei
ner Gemeinde zu halten. Die Jugendlichen, von denen mancher – wie wir oben gesehen 
haben – den auf Türkisch vorgetragenen religiösen Gleichungen Mustafas nicht mehr 
folgen konnte, reagierten begeistert auf die Art des eloquenten und charismatischen Ab
dullah, so dass aus der ersten Kooperation eine monatliche Vortragsreihe entstand. Auch 
in der Al-Taqwa Moschee sah man sich lediglich gegenüber jenen Brüdern, die sich im 
Feldforschungsort seit Ende der 2010er Jahre explizit als Salafis zu erkennen gaben, zur 
Abgrenzung bewogen. Die Stoßrichtungen der Kritik und die daraus resultierenden so
zialen Dynamiken des kleinen salafistischen Netzwerks sind Gegenstand des nächsten 
Absatzes. 

4. Erneuerung führt ins Höllenfeuer – die Salafis 

Glaubenslehre, Genese, Kategorien 

Meine erste Begegnung mit dem Phänomen Salafismus im Feldforschungsort war ein 
Plakat von Wegweiser, dem Präventionsprogramm gegen ›islamistischen Extremismus‹ 
des nordrheinwestfälischen Innenministeriums, welches seit 2014 flächendeckend in 
den Kommunen des Bundeslandes implementiert wurde. Die Kampagne warb lange 
mit dem Claim »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus«, so auch auf dieser 
Reklametafel, die prominent am Hauptbahnhof meines Forschungsortes positioniert 
war (vgl. Abb. 10). Dass ich auf dem Weg in die Stadtteile, in welchen ich die Forschung 
durchführte, jedes Mal das Plakat passieren musste, bot mir einen Anlass, das Thema 
in Gesprächen aufzugreifen. Viele meiner Gesprächspartner*innen berichteten mir 
daraufhin, dass es nahe der Al-Taqwa Moschee vor einigen Jahren einen salafistischen 
Verein gegeben habe. Ob es noch eine aktive salafistische Szene gab, wusste indes kaum 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 123 

jemand.17 Erst als ich im April 2019, als sich die Forschung bereits dem Ende neigte, 
die türkeistämmige Sozialarbeiterin Melek kennenlernte, berichtete diese, dass sie eine 
Weile den salafistischen Verein ʿ Ilm e.V. besucht hatte, da ihr angeheirateter Schwager 
dort Vorsitzender gewesen sei. Sie vermittelte mir den Kontakt zu Abu Samira, der sich 
überzeugt als Salafi bezeichnete und mich zum Gespräch zu sich nach Hause einlud, 
um mir sein religiöses Selbstverständnis zu erläutern: 

Wir sind diejenigen, die den Islam so verstehen, wie die ersten drei Generationen. Erst 
die sahaba, dann nennt man die zweite Generation die tābi‘īn und die dritte Generati
on nennt man tabi‘ū al-tabi’īn. Warum ist das so wichtig, an diesen drei Generationen 
festzuhalten? Weil der Prophet, Friede und Segen auf ihm, gesagt hat, die beste Gene
ration ist meine Generation, dann die Generation danach und dann die Generation da
nach. Und danach haben die Verfälschungen des Islam angefangen, in dem man etwas 
in den Islam eingeführt hat, was nicht dauzgehört. Der Islam ist begründet auf Koran 
und Sunna, d.h. alles wofür es dort Beweise gibt, ist Teil des Islam und alles wofür es 
keine Beweise gibt, gehört nicht zum Islam bzw. ist anzuzweifeln. Und weil die Religi
on das Wichtigste ist, was wir haben, sollten wir natürlich nur das nehmen, wovon wir 
hundert Prozent sicher sind. Deshalb sagen wir, dass wir unsere Religion so gestalten, 
wie die ersten drei Generationen der Salaf… Das heißt Altvordere und aṣ-ṣāliḥ heißt die 
rechtschaffenen. Die rechtschaffenen Altvorderen (Abu Samira, 02.05.2019). 

Die Salafiyya geht aus einer sunnitischen Reformbewegung im osmanisch, bald britisch 
beherrschten Ägypten hervor, die mit den islamischen Reformtheologen al-Din al-Af
ghani (1838–1897) and Muhammad ʿ Abduh (1849–1905) assoziiert wird.18 In ihrer zeit
genössischen regressiven Ausprägung bezieht sie ihre zentralen Positionen von Gelehr
ten verschiedener Epochen wie Ahmad Ibn Hanbal (780–855),19 den Begründer der han

17 Dieses Unterkapitel erschien bereits als Projektabschlussbericht des vom MKW-NRW geförder
ten Projekts »Salafiyya leben« und wurde publiziert von der Koordinierungsstelle des CoRE-NRW 
Netzwerks: Klapp, Marcel. 2024a. Salafiyya leben. Religiöse Ideale und muslimische Praxis in der post
migrantischen Gesellschaft. Abschlussbericht. CoRE NRW Forschungspapier 11. Bonn: BICC. 

18 Während die zeitgenössischen Salafis eine Purifikation der Religion anstreben, ging es den da
maligen Reformern um eine Modernisierung des Islam, dessen Zustand sie in Konfrontation mit 
den kulturellen und politischen Herausforderungen des westlichen Kolonialismus als rückwärts
gewandt und rigide identifizierten. Das Salafi-Ideengebäude bot in den Umbrüchen der einset
zenden Dekolonisierung das autoritative und authentische Mittel zur politischen und morali

schen Mobilisierung der Muslim*innen. Die sich bis ins zwanzigste Jahrhundert entwickelten un
terschiedlichen Trends – antimodernistisch-regressiv wie modernistisch-progressiv – hatten eine 
Gemeinsamkeit im Feindbild der Fremdherrschaft des westlichen Kolonialismus, die sie zu über
kommen suchten, was die Differenzen lange verwischte (Wagemakers, 2020: 29). Mit Erlangung 
der Unabhängigkeit traten die ideologischen Trennlinien stärker denn je hervor und es entwickel
ten sich verschiedene zunehmend homogene Trends, von denen sich letztendlich die regressiv- 
puristische Salafiyya als dominant durchsetzte (Lauziere, 2015: 163–165.). 

19 Ibn Hanbal lehnte Spekulationen über die Einheit Gottes rundum ab, weshalb er zentraler Bezugs
punkt vieler Salafis in der sich Diskussion über Gottes Namen und Attribute (al-asmāʾ wa-ṣ-ṣifāt) 
ist. Mohammad Gharaibeh expliziert: »Konkret ist dies eine Absage an alle Versuche, die Verse, die 
über ein Gesicht, eine Hand, ein Auge Gottes etc. sprechen, metaphorisch zu deuten. Jede allegori
sche Deutung entspreche aus Sicht der Salafisten einer Entstellung der Offenbarungstexte (taḥrīf ), 
die gleichzeitig Gott von den Eigenschaften freispricht (taʿṭīl), welche er sich selbst in der Offenba

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

balitischen Rechtsschule, oder den spätmittelalterlichen Gelehrten Taqi ad-Din Ahmad 
Ibn Taimiyya (gest. 1328), welcher neben einem literalistischen Textverständnis maßgeb
lich das Konzept des militanten Dschihad prägte (Krawietz, 2014: 70).20 Im 18. Jahrhun
dert trat dann auf der arabischen Halbinsel eine reformistische Bewegung auf den Plan, 
welche die Perspektiven Ibn Taimiyyas und seiner Schüler zur Grundlage ihrer Ideolo
gie machen sollte: der Wahhabismus. Der aus einer hanbalitischen Gelehrtenfamilie in 
Zentralarabien stammende Muhammad ibn ʿ Abd al-Wahhab (1703–1792) sah den Islam 
der arabischen Halbinsel als korrumpiert, forderte die Rückkehr zum strikten Monothe
ismus (tauḥīd)21 und vertrat eine fideistische Theologie ebenso wie die Ablehnung von 
Praktiken des Sufismus und des Volksislam, die als ›Beigesellung‹ (širk) zur Sünde erklärt 
wurden.22 Historische Durchschlagskraft erlangte seine Lehre schließlich durch die Alli
anz mit Muhammad Bin Saʿud (1710–1765), dem Stammvater der saudischen Herrscher
familie, der sein Machtstreben von Ibn ʿ Abd al-Wahhab religiös legitimieren lies und 
es zugleich zur dominanten Ideologie des saudischen Gemeinwesens erhob (Steinberg, 
2014: 267). Im Wahhabismus, der begrifflich eine pejorative Fremdbezeichnung für die 
Anhänger ibn ʿAbd al-Wahhabs als Sekte darstellt, sind die theologischen und normati
ven Positionen der zeitgenössischen Salafiyya angelegt. Die Verbreitung eines sog. »glo
bal Salafism« (Meijer, 2009) wurde seit den 1970ern durch die Finanzierung von Mo
scheebauten, Akademien oder die Verbreitung von Literatur massiv von Saudi-Arabien 
gefördert (Pall & de Koning, 2017: 79).23 

rung zugesprochen habe. Stattdessen verstehen Salafisten die entsprechenden Stellen wörtlich« 
(Gharaibeh, 2014: 113). 

20 In seinen Schriften geht Ibn Taimiyya »mit äußerster Härte gegen innere und äußere Feinde« (Kra
wietz, 2014: 70) vor und unterscheidet rigoros Glauben (īmān) von Unglauben (kufr). Er forderte ein 
islamisches Staatsverständnis, wonach Regenten, die nicht konsequent nach islamischem Recht 
herrschen, als Abtrünnige zu bekämpfen seien, propagierte mit Nachdruck den Heiligen Krieg ge
gen die Mongolen und prägte so die Doktrin des militanten Dschihad (ebd.). Sein Skeptizismus 
dem Sufismus gegenüber bezog sich zuvorderst auf bestimmte Aspekte wie der höheren Positio
nierung von Meistern in einer spirituellen Hierarchie (Wagemakers, 2020: 27), die nach Bacem 
Dziri auch auf die Gründungsautoritäten einer jeden Rechtsschule angewandt worden seien (Dzi
ri, 2014: 135). Ibn Taimiyya aber als »Vater des islamischen Fundamentalismus« (Krawietz, 2014: 
76) zu bezeichnen, müsse, so Birgit Krawietz, kritisch überprüft werden, denn »man könnte mei

nen, die westliche Wissenschaft habe sich auf bestimmte Themen ›eingeschossen‹ – etwas, das 
sie doch eigentlich Ibn Taimiyya vorhält.« (Ebd.). Darüber hinaus ist der Begriff Fundamentalis

mus nicht unproblematisch übertragbar, »bezieht er sich doch auf die abwehrende Reaktion be
stimmter amerikanischer Protestanten im letzten Viertel des 19. und zunehmend zu Beginn des 
20. Jahrhunderts gegen den Ansturm der Moderne.« (Ebd.). 

21 Dieser umfasste nicht nur den Glauben an die Existenz eines einzigen Gottes (tauḥīd ar-rubūbiyya, 
die Einheit der Herrschaft), sondern auch die Doktrin, dass Gott die einzig verehrenswerte Entität 
darstellt und entsprechend andere Objekte der Verehrung wie Heilige, deren Gräber, Statuen etc. 
rundum abgelehnt werden (tauḥīd al-ulūhiyya, die Einheit der Göttlichkeit) (vgl. Gharaibeh, 2014: 
110). 

22 Fideismus (lat. fides, Glaube) bezeichnet eine erkenntnistheoretische Haltung, die den Glauben als 
einzige Erkenntnisgrundlage betrachtet und ihn über die Vernunft setzt (Duden, 2023). 

23 Der auf saudische Disseminationsbemühungen zurückgeführte Konnex von Wahhabismus und 
Salafismus wird in der jüngeren Literatur jedoch in Frage gestellt und neben einer Vielzahl trans
nationaler theologischer, sozio-ökonomischer und kultureller Faktoren geht man mittlerweile 
eher von verschiedenen parallelen, doch durchaus in Verbindung stehenden Entwicklungspfaden 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 125 

Abbildung 10: Plakat der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle (eigene Aufnahme). 

Die heutige Salafiyya stellt eine Bewegung innerhalb des sunnitischen Islam dar, die 
einerseits hochgradig exklusivistisch agiert, andererseits aber stark intern ausdifferen
ziert und fraktioniert ist.24 Salafis teilen mit anderen Muslimen die Anerkennung des 
Koran als göttliche Offenbarung und Muhammads als letzten Gesandten Gottes, lehnen 
darüber hinaus aber Veränderungen – seien sie theologischer, institutioneller, lehrmä
ßiger oder ritueller Art – als unerlaubte Neuerungen (bidʿa) ab, die innerhalb der islami
schen Diskurstradition nach den ersten drei Generationen von Muslimen stattgefunden 
haben. Die ideologische Konstruktion dieser ersten drei Generationen von Muslim*in
nen, salaf aṣ-ṣāliḥ (die rechtschaffenen oder frommen Altvorderen) genannt, ist der, von 
Abu Samira oben illustrierte, konstitutive Aspekt salafistischer Bewegungen und als zen
traler Bezugspunkt nach Allah und Koran zugleich namensgebend (Thurston, 2016: 6).25 

sowie einem Polyzentrismus aus, welcher heterodoxe lokale Variationen des Salafismus hervor
bringt (Bruckmayr & Hartung, 2020: 139-ff.; Emmerich, 2023: 4). Emmerich bezeichnet die Fokus
verschiebung von transnationalen Bezügen hin zu lokalen Möglichkeitsstrukturen als »local turn« 
in der Salafismusforschung (ebd.). 

24 Ich unterscheide den Begriff des ›Salafismus‹ bzw. ›Salafist‹ als politisch hervorgebrachte, etische 
Kategorie, die maßgeblich mit dem Sicherheitsdispositiv verknüpft ist, das auch die Forschung 
zum Phänomenbereich durchdringt. Diesen Begriff verwende ich, wenn ich mich auf Literatur 
oder gesellschaftliche Zusammenhänge beziehe. Demgegenüber verwende ich zur Bezeichnung 
der sunnitischen Strömung den Terminus Salafiyya und die Eigenbezeichnung Salafi. Zur grund
sätzlichen Problematik der Labelling-Praxis im hochgradig politisierten und kriminalisierten For
schungsbereich Salafismus siehe Damir-Geilsdorf & Menzfeld (2020). 

25 Michael Freeden bezeichnet Ideologien als »Systeme politischen Denkens« durch welche Ak
teur*innen die Welt politisch verstehen und ordnen und dementsprechend handeln (Freeden, 
1996: 3). Hier sei darauf verwiesen, dass die Bezeichnung der Salafiyya als Ideologie nicht einzig 
eine Entscheidung des Autors ist, sondern auch Abu Samira die Salafiyya als solche bezeichnete: 
»Also wir haben hier keine Möglichkeit, den Kindern irgendwo die Ideologie der Salaf weiterzuge
ben.« (Abu Samira, 02.05.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Daraus ergibt sich als zentrales Ziel die Wiederherstellung dessen, was sie für den rei
nen und authentischen Islam halten. Die verschiedenen salafistischen Strömungen un
terscheiden sich jedoch erheblich in den Methoden, die sie zur Erreichung dieses Ziels 
einsetzen und zu denen private Bildung, öffentliche Missionierung, politische Aktionen 
und auch Gewalt gehören. 

Hieran schließt die kontrovers geführte und bis heute anhaltende akademische De
batte zur Kategorisierung zeitgenössischer salafistischer Bewegungen an, die maßgeb
lich auf den frühen Beitrag des amerikanischen Politikwissenschaftlers Quintan Wik
torowicz (2006) zurückgeht, der eine Dreiteilung in Puristen, Politicos und Dschihadis
ten vorschlägt. Diese Dreiteilung wurde mittlerweile verschiedentlich kritisiert und wei
ter ausdifferenziert (Nedza, 2014; Wiedl, 2014; Wagemakers, 2020).26 Laurent Bonnefoy 
skizziert die Beziehung der Spektren untereinander: »All three share the same reformist 
ambition and a certain literalism towards the founding texts of Islam as well as an em
phasis on the issue of creed (ʿaqīda), however all tend to stigmatise and criticise one an
other in very direct ways, often focusing on apparently minor details« (2012: 44). Die
se Details haben dennoch oftmals tiefgreifende sozialpolitische Implikationen, da vie
le Salafis dem Prinzip al-walāʾ wa-l-barāʾ folgen, das sich mit Loyalität und Lossagung 
übersetzen lässt (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider, 2019;Jaraba, 2020; Wagemakers 
2014). Dieses Konzept kann als Instruktion an Muslim*innen beschrieben werden, einer
seits ihre Hingabe zu Gott durch gegenseitige Loyalität zu stärken und sich andererseits 
von Unglauben (kufr) und Ungläubigen (kuffār) ebenso zu distanzieren, wie von Perso
nen und Handlungen, die dem Islam schaden (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider, 

26 So hat Wagemakers (2020) die Konzeptualisierungen verschiedener von Hegghammer (2009), 
Pall (2018) und Brachmann (2009) kritisch geprüft und synthetisiert und sieht das Beibehalten 
von Wiktorowicz Dreiteilung als Grundlage für weitere Differenzierungen als sinnvoll an. Wage

makers weist weiter darauf hin, dass alle drei Wiktorowicz’schen Strömungen für sich in Anspruch 
nehmen, auf ihre Art Puristen zu sein, weshalb er Wiktorowicz’ Kategorie der Puristen durch Quie
tisten ersetzt. Salafis aller drei Fraktionen streben grundsätzlich das gleiche Ziel an – die Wieder

herstellung dessen, was sie als reinen, authentischen Islam betrachten – verfolgen dieses aber mit 
unterschiedlichen Methoden. Puristen oder Quietisten, zu denen sich auch meine Gesprächspart
ner zählen lassen, können in ihrem Selbstverständnis als a-politisch beschrieben werden, da sie je
de Art von Parteibildung (ḥizbiyya) ablehnen und sich in der Theorie den amtierenden politischen 
Autoritäten unterstellen (Wagemakers, 2020: 35; Wiktorowicz, 2006: 222–225). Der politische Sa
lafismus ist zuvorderst durch seine Toleranz gegenüber der Parteipolitik geprägt. Er umfasst politi
sche Parteien, die sich nach den Motiven der Betätigung, in politisch und missionarisch unterteilen 
lassen, ebenso wie den außerparteilichen Aktivismus. Anhänger dieses Spektrums werden bei
spielsweise von den quietistischen Madkhalis pejorativ auch Salafi-Ikhwanis (oder Ikhwani-Sala
fis), also von der Muslimbruderschaft beeinflusste Salafis genannt (vgl. Meijer, 2011: 387–392) oder 
nach dem Urheber Muhammad Surur Zayn al-ʿAbdin (*1938) dieses Brückenschlags auch als Suru
ris bezeichnet (vgl. Brachman, 2009: 26). Dschihadismus bezeichnet indes das Spektrum, das den 
Einsatz von Gewalt befürwortet, dazu aufruft oder aktiv verfolgt. Der Dschihadismus lässt sich wie
derum differenzieren in revolutionäre, globale und Kalifats-Dschihadisten (Wagemakers, 2020: 
32). Revolutionäre, wie z.B. der palästinensisch-jordanische Gelehrte Abu Muhammad al-Maqdisi, 
rufen zum Sturz von als Apostaten identifizierten Führern islamischer Nationalstaaten auf. Globa
le Dschihadisten wie Al-Qaida, fordern, fördern und vollziehen Angriffe auf westliche Ziele, wäh
rend Kalifats-Dschihadisten wie der sog. Islamische Staat (IS) aktiv militärisch die Re-etablierung 
eines zumeist regional gedachten Kalifats anstreben. (Ebd.: 36). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 127 

2019: 2). Während Mahmoud Jaraba (2020: 102) in al-walāʾ wa-l-barāʾ zuvorderst die Di
stanzierung von Juden, Christen und Polytheisten begründet sieht, betonen Sabine Da
mir-Geilsdorf, Mira Menzfeld und Yasmina Hedider die inner-salafistische Dimension: 
»On the contrary, it is more or less strongly negotiated in the keeping of distance from 
fellow Muslims and fellow Salafis, namely from those who are conceived as misguided« 
(2019: 4). 

Im Folgenden rekonstruiere ich die Entwicklung der lokalen salafistischen Szene im 
Feldforschungsort, die vorübergehend in zwei Vereinen organisiert war und stelle auf 
die dogmatischen Positionen und die daraus resultierenden sozialen Dynamiken wäh
rend der Hochphase des deutschen Salafismus von Ende der 2000er bis Mitte der 2010er 
Jahre ab. Daraufhin widme ich mich zwei Akteuren und ihren unterschiedlichen Ent
wicklungen und Autoritätsansprüchen: dem ehemaligen Vorstandsvorsitzenden des von 
sog. Madkhali-Salafis gegründeten Vereins ʿ Ilm e.V., Abu Samira und dem selbsterklär
ten Salafi-Influencer Abdurrashid, der während der Corona-Pandemie 2020 begonnen 
hatte, eine digitale Präsenz auf den videobasierten online Plattformen YouTube und Tik
Tok aufzubauen. Während der Aktivismus Abu Samiras in die Hochphase der deutschen 
salafistischen Bewegung fällt, steht das Beispiel Abdurrashids für eine Entwicklung, wel
che die daʿwa-orientierte, d.h. missionarische Salafiyya erst in den letzten Jahren vollzo
gen hat. 

Fraktionierung in der Frühphase des deutschen Salafismus – Hijra e.V. (2008–2010) 

Die Konstitution des ersten salafistischen Vereins Hijra e.V. geht auf das Jahr 2008 zurück 
und fällt somit in die frühe Wachstumsphase des einheimischen Salafismus (Emmerich, 
2023: 6).27 Dr. Abdullah, hatte seinerzeit während des Studiums Kontakte zum später 
prominenten salafistischen Prediger Marcel Krass und gewann zugleich in der Al-Ta
qwa Moschee an Bedeutung als Ansprechpartner für die wenigen jungen deutschspra
chigen Brüder; der weiter unten im Fokus stehende Abdurrashid beispielsweise hatte, 
von Abdullah bezeugt, erstmals sein Glaubensbekenntnis ausgesprochen. Da man in der 
Moschee beanspruchte, Islam frei von kulturellen und nationalen Einflüssen zu prakti
zieren, war man grundsätzlich offen für die jungen und motivierten deutschsprachigen 
Brüder. Ihrem Engagement war aber, wie Abdurrashid berichtete, 

27 Verglichen mit anderen nordwesteuropäischen Staaten wie Frankreich, England oder den Nie
derlanden, wo sich eine salafistische Szene bereits in den 1990ern konsolidiert hatte, entstanden 
in Deutschland erst vereinzelte lokale Netzwerke von Predigern mit Migrationshintergrund aus 
dem Nahen Osten, dem Maghreb oder Ägypten (Wiedl & Becker, 2014: 187). Während bekanntere 
Persönlichkeiten wie der deutsch-syrische Imam Hassan Dabbagh, der einen missionarisch-politi

schen Salafismus vertritt, erst Anfang der 2000ern größeren Einfluss gewannen (ebd.: 188), kommt 
insbesondere dem ägyptischen Dschihad-Ideologen Usama Ayoub und dem Mitte der 1990er von 
ihm gegründeten Islamischen Zentrum Münster eine wichtige und bislang kaum beleuchtete Rol
le für die Gründungsphase in Deutschland zu. Ein Mitglied des damaligen Zirkels um den Scheikh 
berichtete mir im November 2022, dass nicht nur Muhammad Atta, einer der späteren Attentäter 
des 11. September, gelegentlicher Besucher war; auch der heute überaus präsente und intellektu
ell auftretende Marcel Hussein Krass war Schüler von Ayoub. Die Rolle des Zentrums als »Wiege 
des deutschen Salafismus«, so wie die Rolle von Krass als zentraler Einflussfaktor für die Szene sei, 
so mein Gesprächspartner, kaum zu überschätzen. (IZM-Besucher, 22.11.2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

immer Grenzen gesetzt; wie weit man Unterricht geben konnte, etwas starten konn
te. Dort gibt es eine alte Moscheegemeinde, meist Rentner, Bergleute. Nicht offen für 
Neues. Und dort kann nur jemand wie Abdullah überhaupt etwas machen, weil er Arzt 
ist. Er wird respektiert. […] Die gucken, dann sagen sie: ›Oh, Salafisten! Vielleicht brin
gen die unsere Moschee in Verruf.‹ Dann haben wir gesagt: ›Wir machen einen Verein, 
wo die Grenzen nicht mehr so eng sind.‹ Aber sofort gab es unter den 7 Leuten Spal
tungen in 4 Parteien (Abdurrashid, 07.05.2019). 

Noortje Marres weist in ihrem Artikel Issues spark a public into being (2005) darauf hin, dass 
es gemeinsame Belange oder Probleme sind, welche Öffentlichkeiten ins Leben rufen. 
Während der Konsolidierungsphase des deutschen Salafismus Ende der 2010er entstan
den auch in anderen deutschen Städten erste salafistische Gemeinschaften und trans
lokale Netzwerke, die gewissermaßen eine Gegenöffentlichkeit zu den etablierten Mo
scheen konstituierten. Auch der neue Verein im Forschungsort war in diese salafistische 
öffentliche Sphäre eingebunden und stellte im Lokalen einen alternativen Raum zur Mo
schee dar. In diesem konnte man, außerhalb der Kontrolle der Autoritäten der Al-Taq
wa Gemeinde nun offen seine salafistischen Überzeugungen vertreten. Die Positionen 
divergierten indes derart, dass sich nun sukzessive verschiedene Kleingruppen abspal
teten. So zogen sich die nicht-salafistischen marokkanischen Brüder bereits zurück, als 
sich die Dominanz der Salafis in dem Verein abzeichnete. Die Mehrheit der Salafis folg
te Pierre Vogel und Sven Lau (Abdullah, 07.04.2019), welche die missionarische Salafiy
ya mit politischer Orientierung vertraten, die in Deutschland den salafistischen Main
stream darstellte (Wiedl & Becker, 2014: 189). Da man in der Al-Taqwa Moschee grund
sätzlich offen für Vogels Positionen war und mit Dr. Abdullah noch immer eine Verbin
dung zwischen Hijra e.V. und Moschee bestand, lud man den Prediger bald gemeinsam 
zu einem Vortrag ein. Dies veranlasste abermals einige Brüder, die Dr. Abdullah der sog. 
Madkhali-Salafiyya zurechnete, den Verein zu verlassen.28 Der Grund für die Distanzie
rung der Madkhalis von Vogel war dessen unklare Haltung zum takfīr, der Exkommuni
kation von Muslim*innen, insbesondere islamischer Herrscher (takfīr al-ḥākim). Die ih
rem Selbstverständnis nach quietistischen, also a-politischen Madkhalis verurteilen an
dere Strömungen und Parteien als sektiererisch und moralisch verkommen, da Spaltung 
und Parteibildung unausweichlich zu Fanatismus und Extremismus führen (vgl. Meijer, 
2011: 382). Wenngleich diese Kritik zuvorderst auf Takfiris und Dschihadisten abzielt, 
standen die lokalen Madkhalis, wie Dr. Abdullah sich erinnerte, auch anderen Strömun
gen nicht versöhnlicher gegenüber und lehnten auch die Kooperation von Hijra e.V. mit 

28 Quietistisch-salafistische Strömung benannt nach dem saudischen Gelehrten Rabiʿ bin Hadi ʿU
mair al-Madkhali (*1931), der lange prominentes Mitglied der Universität Medina war (Bonnefoy, 
2012: 54). Roel Meijer (2011) hat die Rolle al-Madkhalis darauf, wie im quietistisch-salafistischen 
Diskurs zu Beginn der 2010er Jahre Autorität hergestellt, angegriffen und verteidigt wurde, illus
triert. Al-Madkhali greift dazu auf al-ǧarḥ wa-t-taʿdīl (Verunglimpfung und Lobpreis) zurück, ei
ne klassische Methode der Hadithwissenschaft, mit der überprüft wird, ob ein Hadith stark oder 
schwach ist. Das Konzept zielt auf die Beurteilung des Überlieferers, dessen Glaubwürdigkeit an
hand verschiedener Faktoren in Zweifel gezogen werden kann. Im zeitgenössischen Salafismus 
wird die Technik erweitert und angewandt, um die Autorität eines Gelehrten dahingehend zu 
überprüfen, ob er der richtigen Doktrin folgt und die korrekte Glaubenspraxis ausübt (Meijer, 2011: 
375). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 129 

der Al-Taqwa Moschee vehement ab. (Abdullah 07.04.2019). Nach dem Rückzug der ma
rokkanischen Brüder blieben nun auch die Madkhalis dem Verein fern und es verblieben 
lediglich die Anhänger Pierre Vogels. Als nun der Vorsitzende des Vereins in einem Vor
trag den großen Theologen und Mystiker Abu Hamid al-Ghazali (1055–1111) als Lügner 
diffamierte, kehrte zuletzt auch Dr. Abdullah den verbliebenen Salafis den Rücken (Ab
dullah, 07.04.2019). Scheikh Abdellatif, der das Geschehen mit Argwohn aus der Distanz 
beobachtet hatte, erinnerte sich: »Zuletzt haben die noch zu dritt da gebetet und waren 
bald weg« (Abdellatif, 27.01.2019). Der Anspruch der Parteien, den richtigen Islam zu ver
treten, die Zuschreibung von Autorität an einen oder wenige Gelehrte und das Prinzip 
der Lossagung von anderen Muslim*innen aufgrund abweichender dogmatischer Posi
tionen hatten noch während des ersten Aufblühens der einheimischen deutschen Sala
fi-Szene die Institutionalisierung der Salafiyya im Feldforschungsort unterminiert und 
zum Zerfall von Hijra e.V. geführt. 

Abu Samira und die Madkhalis – ʿIlm e.V. (2012–2014) 

Während die Vogel-Anhänger sich zerstreuten, blieben die Madkhalis, in losem Kontakt, 
versuchten aber bald die bis dato gelegentlich privat organisierten Treffen wieder in ei
nen repräsentativen Rahmen zu stellen und gründeten 2012 den Verein ʿ Ilm e.V. Die zen
tralen Akteure des Vereins waren der Konvertit Abu Samira, der den Vorstandsvorsitz in
nehatte und ein Mann, den meine Gesprächspartner mir gegenüber nur als den ›Bosni
er‹ bezeichneten. Während der ›Bosnier‹ das Gespräch mit mir ablehnte, lud Abu Samira 
mich zu sich nach Hause ein, um mir die Geschichte des Vereins und seine eigene Bio
grafie zu erzählen. Er stellte mir auch den bereits erwähnten Konvertiten Abdurrashid 
vor, der in beiden Vereinen zuvorderst passiver Besucher gewesen war. 

Abu Samira wurde in einer Nachbarstadt des Forschungsortes geboren und wuchs 
in einer Bergarbeiter-Familie auf. Er nahm 1994 im Alter von 20 Jahren in einer Moschee 
der Milli Görüş den Islam und damit auch den muslimischen Namen Harun an (erst mit 
der Geburt seiner Tochter nannte Harun sich Abu Samira – ›Vater von Samira‹ – wie un
ter Salafis üblich). Eine Zeit lang besuchte er die tekke (Ordenshaus) eines Sufi-Ordens, 
wandte sich aber Ende der 1990er der Salafiyya zu. Über einen Freund lernte er bald die 
aufkeimende Salafi-Szene in der englischen Hochburg Birmingham kennen und nahm 
bald ein Stipendium für ein Studium der Arabischen Sprache und der islamischen Re
ligion im Jemen an, wohin die Szene der englischen Stadt gute Kontakte pflegte (Abu 
Samira, 02.05.2019). Er reiste schließlich nach Dammaj, einen Vorort der nordjemeniti
schen Stadt Saʿda, wo sich bis zur Zerstörung durch schiitische Houthi-Rebellen im Jahr 
2014 (The Daily Star, 05.01.2014) die Medresse Dar ul-Hadith des Scheikh Muqbil bin Ha
di al-Wadiʿi (ca. 1930–2001) befand. Dort konnte man, anders als in Medina, auch oh
ne Abitur studieren (Abu Samira, 02.05.2019).29 Scheikh Muqbil, der als Begründer der 

29 Muqbil bin Hadi al-Wadiʿi (ca. 1930–2001) gilt als Begründer der salafistischen Bewegung im Je
men. Er stammt aus einer zaiditischen tribal organisierten Gesellschaftsschicht, studierte in Sau
di-Arabien in Mekka und Medina bei al-Albani und Ibn Baz und pflegte eine Verbindung Rabiʿ 
al-Madkhali (Bonnefoy, 2011: 56). Aufgrund der verbalen Gewalt einiger theologischer Debatten 
und des Einflusses auf einen Monarchie-kritischen Schüler wurde Scheikh Muqbil 1979 aus Sau
di-Arabien abgeschoben. In den frühen 1980ern gründete er dann das Dar ul-Hadith in Dammaj, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Salafiyya im Jemen gilt (Bonnefoy, 2012: 59), war eng mit Scheikh Rabiʿ al-Madkhali in 
Saudi-Arabien verbunden (ebd.: 56), welcher großen Einfluss auf die quietistische Sze
ne in Deutschland hatte(Meijer, 2011: 391–392). Abu Samira jedenfalls kehrte nach einem 
Kulturschock und einer Lebensmittelvergiftung bereits nach vier Wochen von seiner ers
ten Fernreise zurück. Nach seiner Heimkehr verlor er aber weder den Glauben noch die 
Motivation und gründete gemeinsam mit dem ›Bosnier‹ ʿ Ilm e.V. 

In diesem zweiten salafistischen Verein richteten die Brüder ihre Aktivitäten zuvor
derst auf die Missionierung (daʿwa), zielten jedoch weniger auf die Konversion von nicht- 
Muslim*innen, sondern vielmehr darauf, geborenen Muslim*innen im sozialen Nahbe
reich von Familie, Freundeskreis und benachbarten Moscheen ihr Islambild näher zu 
bringen. So konnte eine kleine Besucherschaft aus Verwandten und Bekannten akqui
riert werden, die regelmäßig zu Vorträgen und Unterricht erschienen. Über den Zeit
raum von ca. einem Jahr hielt der ›Bosnier‹ jeden Freitag in kleiner Runde Vorträge, die 
von allgemeinen Themen wie den Säulen des Gebets oder die islamische Eschatologie, 
über die Werke des mittelalterlichen Gelehrten Ibn Taimiyya, bis hin zu detaillierten Ab
handlungen der Jurisprudenz reichten.30 Am Wochenende boten Abu Samira und seine 
Frau Unterricht für Kinder an, den selten mehr als zehn Teilnehmende pro Gruppe be
suchten. 

Anders als im ersten salafistischen Verein, in dem bei der Gründung verschiedene 
Strömungen vertreten waren, war ʿ Ilm e.V., von Beginn an von den Madkhalis dominiert, 
die sich zwar als quietistisch verstehen, doch durchaus expressiv ihre Kritik an ande
ren Muslim*innen zu äußern pflegten. In diesem Wissen hielt etwa Abdurrashid sich 
in seiner Orientierung an dem saudisch-deutschen Prediger Neil bin Radhan bedeckt; 
die Madkhalis ›warnen‹ vor diesem, da er den mauretanischen Gelehrten und Aktivisten 
ash-Shinqiti (1905–1973) übersetzt und empfohlen hatte, welcher sich selbst der Mus
limbruderschaft zurechnet (Abdurrashid, 08.06.2022).31 Auch Dr. Abdullah, der bis heu

einem Vorort der Stadt Saʿda. Durch sein Charisma, seinen eigenwilligen Redestil so wie seine 
kompromisslose Doktrin wurde er zu einer wichtigen Referenz des quietistischen Salafismus im 
Jemen und darüber hinaus (Bonnefoy, 2011: 54–61). 

30 Die Audioaufnahmen der Predigten sind online archiviert. Auch an dieser Stelle muss jedoch um 
den Schutz meiner Gesprächspartner*innen Willen auf die Offenlegung der Quelle verzichtet wer
den. 

31 Neil bin Radhan wurde 1982 als Sohn einer Deutschen und eines Saudi-Arabers geboren und wuchs 
überwiegend in Dschidda, Saudi-Arabien auf (durus.de). Seit der ersten Hälfte der 2000er Jah
re ist bin Radhan in Deutschland als Prediger und Islamlehrer aktiv (Verfassungsschutz Baden- 
Württemberg, 27.11.2020). Er verfügt über die Lehrerlaubnis (iğaza) unterschiedlicher Gelehrter 
in verschiedenen islamischen Disziplinen wie der Wissenschaft des Tadschwid (Koranrezitation), 
der Lesarten des Koran und ihrer Überlieferung, Hadithwissenschaften oder Grundlagen des isla
mischen Rechts (durus.de). Das Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg sieht bin 
Radhan als salafistischen Multifunktionär der nicht nur Leiter und Dozent der online Plattform 
Islam-Akademie ist, sondern auch als Verleger, Autor, Übersetzer und Geschäftsführer des Darulki
tab Verlagshauses fungiert. Er zielt darauf, »die Schriften von wahhabitischen Gelehrten und ihre 
Lehren für deutschsprachige Muslime zugänglich zu machen und damit die salafistische Lesart 
des Islam unter deutschen Muslimen zu verbreiten und zu verankern« (Verfassungsschutz Baden- 
Württemberg, 27.11.2020). Neben zahlreichen weiteren religiösen Angeboten und Aktivitäten be
treibt bin Radhan auch einen Lebensmittelvertrieb. Mangels alternativer Informationsquellen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 131 

te Salafi-Scheikh al-Albani als Inspiration nennt, wurde, wie Abdurrashid erklärte, von 
den Madkhalis aus der Salafiyya ausgeschlossen und »als ikhwāni [Kurzform von iḫwān 
al-muslimīn, Muslimbrüder] bezeichnet. Er gehört nicht zur Muslimbruderschaft, son
dern es geht um ein Prinzip, dass die vertreten. Sie sagen dort, wo wir uns uneinig sind, 
da machen wir die Augen zu, sehen darüber hinweg und vereinen uns« (Abdurrashid, 
07.05.2019). Aus demselben Grund wurde schließlich auch die Al-Taqwa Moschee von 
den Madkhalis abgelehnt.32 

Neben diesen dogmatisch-argumentativen Positionierungen beschreiben verschie
dene Gesprächspartner*innen das Auftreten der Madkhalis gegenüber anderen, insbe
sondere nicht-salafistischen Muslim*innen als hochgradig provokative Überlegenheitsde
monstration. Für diese nutzten sie nicht selten die öffentliche Bühne des freitäglichen 
Gemeinschaftsgebets. Mit der Vielfalt islamischer Traditionen geht oftmals eine nur in 
kleinen Praktiken variierende Ritualpraxis einher. So unterscheidet sich beispielswei
se das Gebet der türkischen Süleymancıs von jenen der DİTİB-Anhänger geringfügig in 
der Haltung der Hände in der stehenden Gebetsposition (qiyām). Größere Unterschie
de existieren wiederum zwischen der Gebetspraxis der Türkischen Tradition und jener 
der arabisch beeinflussten Muslim*innen wie der Al-Taqwa Gemeinde oder der Salafis 
(Abdullah, 09.12.2018). In Ablehnung eines vermeintlichen Kultur-Islam und unter Beto
nung des Quellenbezugs reklamieren diese die Authentizität ihrer Gebetspraxis als der 
Sunna, d.h. der Prophetentradition entsprechend. Dies gilt beispielsweise für das Ge
bet zum Betreten des Gotteshauses (taḥiyya al-masǧid), das unter den arabisch geprägten 
Gläubigen der Al-Taqwa Gemeinde grundsätzlich Usus ist, in Moscheen der Türkischen 
Tradition indes eher die Seltenheit darstellt. Auch die Aufstellung der Gläubigen im Ge
meinschaftsgebet variiert zwischen den Traditionen. So verfolgen die Brüder der Al-Ta
qwa Gemeinde ebenso wie die Salafis konsequent die Schließung der Reihen und stehen 
›Schulter an Schulter und Fuß an Fuß‹, d.h. die kleinen Zehen und – wenn die körperliche 
Konstitution es erlaubt auch die Schultern – berühren jene des Nachbarn.33 In türkischen 
Moscheen ist der Körperkontakt zu den Platznachbarn eher unüblich. Dessen ungeach
tet praktizierten die Madkhali-Salafis auch in diesen Moscheen das taḥiyya al-masǧid und 
stellten sich Schulter an Schulter und Fuß an Fuß. Überdies positionierten sich die Sala
fis regelmäßig in der ersten Reihe der türkeistämmigen Brüder, eigneten sich also Plät
ze an, welche den Ältesten und Honoratioren vorbehalten waren. Man vergegenwärtige 
sich die Tragweite dieser situierten Handlung: Die Gläubigen treten vor Gott und werfen 
sich vor ihm nieder, um ihre Hingabe an ihn zu bekunden. Sie vollziehen die wichtigste 
Praxis zur Stärkung der Beziehung mit dem Allerhöchsten in der festen Absicht und der 

bin Radhan stütze ich mich hier auf die biographischen Angaben seiner eigenen Homepage du
rus.de sowie des Verfassungsschutzes Baden-Württemberg. 

32 Die Madkhali-Strömung ist der zentrale Gegenspieler des politischen Islam und der Muslimbru

derschaft, was auch auf die saudischen Bestrebungen zurückzuführen ist, Katars regionalen Ein
fluss zu begrenzen, das die Bruderschaft fördert (Collombier, 2020: 9). 

33 Der Prophetengefährte Anas ibn Mālik habe folgendes berichtet: »…jeder von uns ließ seine Schul
ter mit der seines Gefährten (der neben ihm stand) aneinandergrenzen und seinen Fuß mit dem 
seines Gefährten« (zit. in Kul, 2019: 181; Einschub in Orig.). Der Prophet, so heißt es, habe auf die 
geschlossene Formation der Reihen geachtet, »damit der Satan keinen Platz zwischen den Beten
den finden möge« (ebd.: 182). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Annahme, dass diese Handlung von Gott gesehen und anerkannt wird. Diese Überzeu
gung bildet den kollektiven Erfahrungsraum der Gemeinde auf Basis der Jahrhunderte 
alten hanafitisch-türkischen Tradition. Nun kommt eine Handvoll ›neu-Muslime‹ in die 
Moschee und stellt durch die demonstrative Performanz des vermeintlichen Gebets des 
Propheten in Frage, dass das Gebet der türkeistämmigen Brüder ›richtig‹ und gültig ist. 
Die Salafis rüttelten somit am Fundament der Religionspraxis, der Mitbetenden. Es ist 
nicht verwunderlich, dass ihnen bald mit offener Feindseligkeit begegnet wurde, wie Ab
durrashid sich erinnert: »Da haben die uns direkt nach dem Gebet gewünscht, dass wir 
in der Hölle brennen und so. […] Warum hassen sie uns so? Ganz einfach, weil wir gegen 
eine Erneuerung in der Religion sind. Und viele, besonders bei den türkischen Gemein
den, praktizieren sehr viele Erneuerungen in der Religion.« (Abdurrashid, 07.05.2019). 
Das Gebet, wie es von den Salafis in den Moscheen der Türkischen Tradition vollzogen 
wurde, konnte nur in dieser spezifischen Situiertheit in den türkischen Gemeinden seine 
Wirkung als provokative Überlegenheitsdemonstration entfalten. Mit den Worten von 
Boltanski & Thévenot: 

Die Infragestellung einer Situation beginnt zunächst damit, dass Disharmonien zwi
schen den Größen der in der Situation beteiligten Personen und Objekte aufgezeigt 
und als Schwächen beziehungsweise Defekte hingestellt werden. Die Szenerie der 
Streitigkeit schließt sich an, wenn eine fehlerhafte Größe, also eine Ungerechtigkeit 
oder eine Unrichtigkeit in einem Arrangement aufgezeigt wird (Boltanski & Thévenot, 
1991: 188). 

Die spezifische Form der Performanz, die von jener der türkischen Gläubigen abwich, 
kommunizierte situativ den Anspruch auf die Authentizität des eigenen Islamverständ
nisses, d.h. des exklusiven Handelns in der wahren islamischen Ordnung und disquali
fizierte somit die Praxis der türkischen Muslim*innen als durch Tradition und Kultur – 
Größen der häuslichen Ordnung (Boltanski & Thévenot, 1991: 228–245) – verfälscht. In der 
Al-Taqwa Moschee, in der sich die Gebetspraxis nicht von jener der Salafis unterscheidet, 
mussten die Brüder auf andere Maßnahmen zurückgreifen, um sich abzusetzen. Ne
ben dem missbilligend beobachteten Versuch, einen eigenen Gesprächszirkel innerhalb 
der Moschee zu etablieren, wagten sie schließlich einen Grenzübertritt, der eine konse
quente Reaktion von Onkel Yusuf, dem Vorsitzenden des Moscheevereins, nach sich zog. 
Hischam, der Schwiegersohn von Scheikh Abdellatif erinnerte sich: 

Als Zeit zum Gebet war, ist einer von denen einfach aufgestanden und wollte den Ge
betsruf machen. Eigentlich ist das intern geregelt, ein ungeschriebenes Gesetz, dass 
die Moschee einen Gebetsrufer hat und nur er dazu befugt ist. Onkel Yusuf war so sau
er, der hat ihn einfach mittendrin unterbrochen, hat gesagt, du hast nicht das Recht, 
hier den Gebetsruf zu machen, auch mit dem Hintergrund, dass sie ein bisschen radi
kaler sind. […] Dann sind die nicht mal zum Gebet geblieben. Das war das letzte Mal, 
dass ich die hier gesehen habe (Hischam, 27.03.2019). 

Diese Provokation führte zum einzigen Hausverbot in der Geschichte der Moschee. Ne
ben diesen Überlegenheitsdemonstrationen den Moscheen gegenüber wurde auch im 
Innern des Vereins, in Kursen und Unterricht schrittweise die soziale Kontrolle intensi

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 133 

viert. Melek – die Moscheelehrerin und Sozialarbeiterin, die in der Einleitung des Kapi
tels vorgestellt wurde – beschrieb, dass zunehmend strenger gemaßregelt und sogar der 
takfir ausgesprochen wurde. Während zu Beginn zwar Verschleierung erwartet, Hosen 
aber akzeptiert worden waren, habe es später geheißen: »Egal ob du was Langes drüber 
hast oder nicht, darfst du nicht, bist du ungläubig.« (Melek, 30.04.2019). Zu den Provoka
tionen nach außen und dem Rigorismus nach innen trat die negative öffentlich-media
le Aufmerksamkeit, so dass die Besucherzahlen und somit auch Spenden und Beiträge 
rückläufig wurden. So fehlte dem salafistischen Verein bald die Finanzierung. Zuletzt 
erfüllte es Abu Samira zusehends mit Unmut, dass die Vereinsorganisation allein in sei
nen Händen lag, so dass er bald sein Amt niederlegte. Da sich kein Nachfolger fand, um 
die profane und der Logik der staatsbürgerlichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991: 153–167) 
entsprechende Rolle des Vereinsvorsitzenden zu übernehmen, war 2014 auch das Ende 
des zweiten salafistischen Vereins ʿ Ilm e.V. besiegelt. 

Obgleich Abu Samira zur Zeit der Forschung 2019 sein autoritäres Sendungsbe
wusstsein als öffentlich agierender Salafi bereits abgelegt hatte, war die Rhetorik, mit 
der er mir seine ›Ideologie‹ erläuterte, kaum von jener des Vortrags aus der oben zitier
ten Reportage über ʿ Ilm e.V. zu unterscheiden. Während er mit derselben Überzeugung 
sprach, wie damals und sich weiterhin als authentischer Salafi von Kulturmuslim*in
nen, Ikhwanis oder Takfiris abgrenzte, war ich von seinem äußeren Erscheinungsbild 
überrascht: Trendfrisur mit Undercut, kurz frisierter Bart und Designer-Jeans ließen in 
keiner Weise auf seine Ideologie schließen. 

Hier bin ich gezwungen Kompromisse einzugehen, wenn ich Teil dieser Gesellschaft 
sein möchte. Wenn ich hier weiterhin diesen Stil gemacht hätte, wäre ich wahrschein
lich arbeitslos, hätte wenig Geld, meine Kinder würden nie eine Ausbildung bekom

men mit Niqab. Meine Frau sowieso nicht. Wir würden am Existenzminimum leben 
und wären am Rande der Gesellschaft. (Abu Smaira, 02.05.2019). 

War Abu Samira 2019 noch in der Modebranche tätig, so hatte er sich schließlich im 
Zuge der Corona-Pandemie dem Aufbau einer Karriere als selbstständiger Coach mit 
den Schwerpunkten »Persönlichkeitsentwicklung, Finanzen und Trading« gewidmet. 
Auf seinem Instagram-Kanal präsentierte er sich im Herbst 2022 als modischer Ge
schäftsmann im Businessdress oder in sportlichen Outfits. Abu Samira war weiterhin 
überzeugter Salafi. Anstatt seine Ideologie aber sendungsbewusst nach außen zu tragen, 
hatte er sie stark internalisiert und verzichtete gänzlich auf expressive Praktiken und 
Überlegenheitsdemonstrationen. Zum Wohl seiner Kinder hatte er eine kompromiss
bereite Haltung entwickelt, die es ihm erlaubte, per Selbstdefinition Salafi und zugleich 
aktiver Teil der Gesellschaft zu sein. Mittlerweile betet Abu Samira in einer Milli Görüş 
Moschee und war bald nach dem Eklat aufgrund mangelnder Alternativen bald auch 
wieder in der Al-Taqwa Moschee vorstellig geworden, um seine Tochter zum deutsch
sprachigen Islamunterricht anzumelden. Dort standen ihm aufgrund jener Haltung 
normativer Offenheit, welche er an den Autoritäten der Moschee seinerzeit so harsch 
kritisiert hatte, die Türen offen. Während Abu Samira also die provokativen Maßnahmen 
zur Demonstration seines Autoritätsanspruchs zugunsten einer Privatisierung seiner 
Ideologie eingestellt hatte, begann Abdurrashid erst während der Corona-Pandemie, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ein Sendungsbewusstsein zu entwickeln und eine eigene Strategie des authority-making 
als salafistischer online Influencer zu verfolgen, welche ich im Folgenden analysieren 
werde. 

Abdurrashid: Vom Autodidakten zum Salafi-Influencer 

Abdurrashid hatte als Student im Alter von 24 Jahren in der Al-Taqwa Moschee den Islam 
angenommen und zählte zur Zeit von Hijra e.V. (2008–2010) ebenfalls zur Anhänger
schaft Pierre Vogels.34 Als wichtigste Quelle zum Stillen seines ›Wissensdurstes‹ nennt 
der kräftige Mittvierziger, der einen brustlangen Bart, Kopf wie Oberlippe aber kurz
rasiert trägt, indes den deutsch-saudischen Prediger Neil bin Radhan: »Den habe ich 
mit E-Mails zugebombt, viele Fragen mit ihm geklärt und mir seine Unterrichte ange
hört. Und später lernt man auch als Autodidaktik, von welchen Büchern kann ich was 
rausziehen, wo kann ich welchen Gelehrten anhören.« (Abdurrashid, 07.05.2019). In den 
Vereinen hielt Abdurrashid sich, was diese Orientierung anbelangt, aus oben genannten 
Gründen zurück und scheute nach der Auflösung von ʿ Ilm e.V. fortan Kontakte zu ande
ren Salafis. Bereits 2019 war er für die Buchhaltung eines Handwerksbetriebs zuständig 
gewesen und hatte ausschließlich aus dem Home-Office gearbeitet. Als ich ihn 2022 im 
Rahmen einer Folgestudie für einige Monate wieder begleitete, hatten die mittlerweile 
eingetretene Arbeitslosigkeit sowie die Maßnahmen zur Bekämpfung der Corona-Pan
demie seine soziale Isolation weiter verschärft. Abgesehen von einem wöchentlichen Be
such bei der Mutter, den Gängen auf den Spielplatz mit einem seiner Kinder und in die 
nahegelegene Moschee, wobei er Kontakt zu anderen weitestgehend mied, verbrachte 
er die meiste Zeit zuhause. Bei unserem Kennenlernen 2019 – vor der Pandemie – hatte 
Abdurrashid sich noch bescheiden als beständig Lernenden porträtiert, der weder über 
umfassende Kenntnisse in theologischen und religionsrechtlichen Fragen verfügte noch 
die arabische Sprache beherrschte. 

Als ich ihn im Sommer 2022 wieder besuchte, übersetzte er selbstständig Ausschnitte 
von Reden salafistischer Gelehrter aus dem Arabischen ins Deutsche, produzierte dazu 
kurze Videos und lud diese auf seinem YouTube-Kanal hoch, den er seit 2020 sukzessive 
zu einem Archiv ausgewählter salafistischer Positionen ausbaut.35 Hier sammelt er Ge

34 Der Inhalt dieses Abschnitts wird ausführlicher dargelegt in Klapp, Marcel (2024b) »›That’s where 
I get reach!‹ Marketing Strategies of a Salafi Influencer on YouTube and TikTok.« Journal of Muslims 
in Europe 13 (1). 3–25. 

35 Dem Video-Sharing Dienst YouTube kommt eine allgemein große Bedeutung als »Wissensplatt

form« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 20) zu und ist auch für den salafistisch-missionarischen 
Aktivismus seit langem die zentrale Anwendung (vgl. Holtmann, 2014). In den englischsprachigen 
Suchergebnissen islambezogener Anfragen haben salafistisch inspirierte Gruppen mittlerweile 
das Monopol inne und dominieren das Ökosystem religiöser Videos auf der Plattform (Comerford, 
Ayad & Guhl, 2019). Dort hat sich auch eine deutschsprachige islamistisch-salafistische Informa

tionsblase außerhalb des dschihadistischen Bereichs etabliert, zu welcher der Zugang über stark 
frequentierte Gateway Kanäle stattfindet, die nicht als islamistisch/salafistisch eingestuft werden 
können (z.B. Botschaft des Islam). Einfache »erlaubt oder verboten« oder »how to« Fragen oder In
formationsgesuche nach dem Weltgeschehen (Corona, Ukrainekrieg) können User*innen daher 
schnell in diesen salafistisch-islamistischen Mikrokosmos führen (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 135 

lehrtenaussagen, die seine eigenen Positionen stützen (Abdurrashid, 26.07.2022).36 Vie
le der Videos warnen vor dem ṭāġūt, d.h. nicht-muslimischen Göttern, Idolen und nach 
salafistischem Verständnis insbesondere menschengemachten Gesetzen und Systemen 
wie der Demokratie. Bemerkenswert ist der hohe Stellenwert der Frage, wann jemand 
als ungläubig gelten kann und die Exkommunikation (takfīr) gerechtfertigt sei. Die zu
nehmende Beschäftigung mit dem Thema solle allerdings der voreiligen Aussprache des 
Takfir vorbeugen, wie er mir versicherte. Abdurrashid war sich bewusst, dass er in ver
schiedenen Videos verfassungsfeindliche Positionen transportiert, zeigte sich aber über
zeugt, im Rahmen der Meinungsfreiheit zu handeln. Gleichwohl beendet er viele Vide
os mit einem ›Haftungsausschluss‹ der die dokumentarische Natur seiner Arbeit betont 
und eine volksverhetzende Absicht ausschließt. Anfang Dezember 2022 umfasste sein 
Kanal 118 Videos, die insgesamt ca. 29.600-mal aufgerufen wurden und hatte 564 Abon
nent*innen. 

Simon Sorgenfrei zeigt in seinem Artikel Branding Salafism (2022) auf, dass Salafis 
sich bewusst Strategien des Influencer-Marketings aneignen, um sich selbst als unver
wechselbare Marke zu profilieren. Das sog. branding, das Erschaffen einer Marke, ba
siert dabei oftmals auf unverwechselbaren visuellen Markenelementen (Miles, 2014; zit. 
in Sorgenfrei, 2022: 220). Auch Abdurrashid hat einige Zeit investiert, um einen digital 
animierten Vorspann zu gestalten, der ausnahmslos alle Videos eröffnet und erklärte: 
»Von Anfang bis Ende habe ich jetzt ein Design, das bleibt auch so. Das hat einen hohen 
Wiedererkennungswert. Das ist, als ob man so eine Marke designt hat wie Mercedes« 
(Abdurrashid, 26.09.2022). Die Plattform soll als Edelmarke ein »in Deutschland einma
liges« Archiv für theologisches Expertenwissen darstellen, das durch ein unverkennba
res Design besticht, für den Alltag von »Durchschnittsmuslimen« aber unerheblich sei 
(ebd.). Abdurrashid selbst taucht an keiner Stelle persönlich auf und stellt seine Marke 
somit konsequent in den Vordergrund. 

Im Sommer 2021 begann er indes auch mit dem Betrieb eines TikTok Profils, auf dem 
er selbst vor die Kamera tritt.37 Anfang Dezember 2022 umfasste das Profil 152 Videos 

8). Überdies trägt der YouTube Empfehlungsalgorithmus entscheidend dazu bei, dass Nutzer*in
nen in dieser Informationsblase bleiben (ibid.). 

36 Unter den ausgewählten Gelehrten finden sich so bekannte Namen wie die saudischen Großge
lehrten Ibn Bāz oder Ibn ʿUthaymin, sowie eine Reihe weiterer saudischer Gelehrter, die aufgrund 
ihrer kritischen Positionen zum saudischen Herrscherhaus zu längeren Gefängnisstrafen verurteilt 
wurden, wie Sulayman al-ʿAlwan oder ʿAli al-Khudayr. Die mit Abstand meisten Videos entfal
len auf den saudischen Salafi ʿAbdullah al-Ghunayman sowie den einflussreichen Gelehrten Sa
lih al-Fawzan, dessen Positionen sich in saudischen Schulbüchern wiederfinden. Letzterer hat der 
Doktrin von Loyalität und Lossagung ein Buch gewidmet, in welchem er explizit dazu aufruft, Mus

lim*innen zu lieben und nicht-Muslim*innen zu hassen. 
37 TikTok ist ein Video-Sharing Dienst und Soziales Netzwerk, das seit 2016 von der chinesischen Fir

ma ByteDance unterhalten wird und das in den letzten Jahren in Deutschland enorm an Bedeu
tung gewonnen hat. Die Nutzer*innenzahl hat sich von 2020 bis 2021 von 5,5 auf 20 Millionen fast 
vervierfacht hat (Mediabynature). Auch TikTok fokussiert auf das Teilen von Videos, die zwischen 
15 Sekunden (für mit der App erstellte Videos) bis zu maximal 10 Minuten dauern können. Laut 
Hartwig und Hänig (2022: 13) wird der Erfolg der Anwendung insbesondere auf die technischen 
Charakteristika der App wie den hochentwickelten Algorithmus zurückgeführt. Plattformneulin

ge können dadurch deutlich schneller eine große Reichweite generieren und die geposteten Vi

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

im für Smartphone Apps üblichen Hochformat-Stil. Von diesen entsprachen 26 Vide
os Spiegelungen seines YouTube Kanals, 45 Videos beinhalteten einen von Abdurrashid 
selbst gesprochenen Kurzvortrag, der zumeist statisch bebildert ist, z.B. mit Motiven 
aus der Natur (Mond, Baum, Wasser) oder einer Kalligrafie des Glaubensbekenntnisses. 
Die Mehrheit der Videos (86) ist von einem Vortragsstil und der direkten Ansprache des 
Publikums – d.h. mit Blick in die Kamera – gekennzeichnet. In diesen Videos strebt er 
danach, auf spezifische Weise Authentizität zu generieren; anders als YouTube nutzt er 
TikTok aber als interaktives Medium und lässt auch Kommentare zu. 

Dann meinte gestern einer…wollte mich dissen… Meinte so: ›Liest du ab?‹ Der wollte ir
gendwie haten. Ich lese nirgendswo ab! […] Nein, aktuell klapp ich den Laptop auf, den
ke kurz nach über welches Thema. Und wenn du das jeden Tag deines Lebens machst 
über viele Jahre hinweg, du brauchst da kein Skript oder so. Du hast die Sachen im Kopf 
und dann redest du drauf los und nach drei Minuten endest du das Thema (Abdurras
hid, 26.09.2022). 

Frei aus seinem Wissensrepertoire zu schöpfen und sich thematisch an seiner Fol
lower*innenschaft zu orientieren ist eine Methode der selbsterklärten Strategie, ein 
authentisches Bild von sich als »Prediger« (ebd.) zu vermitteln. Die Inhalte auf Ab
durrashid’s TikTok-Profil sind entsprechend seiner Strategie tagesaktuell, spontan 
produziert und thematisch deutlich breiter als jene des YouTube-Kanals. Neben den 
oben genannten Fragen der salafistischen Glaubenslehre wie der Einheit Gottes (tauhid), 
Unglauben (kufr), Beigesellung (shirk) oder zur Attributenlehre Gottes, äußert Abdur
rashid sich auch zu Ereignissen im muslimischen Ausland (z.B. zu Halloween in Saudi- 
Arabien oder der Fußball Weltmeisterschaft in Katar) und zu verschiedenen Themen im 
Inland. In der Mehrheit der Beiträge erteilt er einfache Ratschläge darüber, was nach 
seinem Dafürhalten islamisch legitim ist und was nicht – ohne jedoch die arabischen 
Begriffe halal und haram für Erlaubtes und Verbotenes zu benutzen – und kommentiert 
soziale Bewegungen wie Veganismus oder LGBTQ. Unter den jüngeren Videos von 2022 
findet sich eine für die Content-Produktion von Adburrashid neue Kategorie audiovisu
eller Beiträge, die Teil einer aktiven outreach-Strategie des Influencers sind: Reaktions- 
bzw. Kommentarvideos zu reichweitenstarken Debattenbeiträgen. Die Funktionsweise 
erläuterte Abdurrashid an folgendem Beispiel. 

Am 08.09.2022 wurde auf dem YouTube-Kanal des öffentlich-rechtlich finanzierten 
Gesprächsformats Das Treffen mit Leeroy der Beitrag MUSLIM trifft Ex-MUSLIMA veröf
fentlicht. In der Folge begegnen sich der erfolgreiche muslimische Influencer Issam Ba
yan und eine junge Frau namens Zeinab, die nach einer streng religiösen Erziehung die 
Religion verlassen hat und deshalb von ihrem eigenen Vater mit dem Tod bedroht wurde. 
Das Gespräch ist von der Dynamik geprägt, dass der bekannte Influencer die persönli
chen biografischen Unterdrückungserfahrungen der Frau fortwährend als Angriff auf 
seine Religion wertet und sie regelmäßig unterbricht, um ihr den Islam zu erklären. In 
den Kommentaren zum Video wird Bayan als arrogant und überheblich kritisiert und, 

deos werden potenziell weiter außerhalb der eigenen Blase gestreut. Außerdem erleichtern die 
Funktionen der Videobearbeitung das Kreieren von Content direkt in der App (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 137 

die Courage der jungen Frau wird lobenswert hervorheben. Abdurrashid kommentiert 
diesen breit rezipierten Beitrag in einem Video. 

Viele von Euch haben bestimmt gesehen, dass, [der prominente muslimische Influen
cer] Issam Bayan vor Kurzem bei Leeroy war, zusammen mit einer Ex-Muslima. Das ist 
genau der Augenblick, wo jemand wie Issam, der ja als recht liberal gilt, im Gegensatz 
zu der Ex-Muslima für das Publikum als orthodox oder streng erscheint. Sie ist also 
aus dem Islam ausgetreten, weil sie mit irgendeinem Kafir, den sie auf Tinder geda
tet hat, gerne eine uneheliche Beziehung führen möchte und weil sie sich ja so sehr 
für die Rechte von Homosexuellen einsetzt. […] Gut, dann kann sie halt nicht ins Para
dies! Das ist die Folge den Islam zu verlassen. […] Issam… ja, wenn man in so ein Format 
geht, dann muss einem von vornherein klar sein, dass man so dargestellt wird, [dass 
es] zumindest für die Mehrheit der Zuschauer so wirkt, als wäre man der Extremist; 
selbst wenn man lediglich sagt, dass fünfmal am Tag beten Pflicht ist, dass der Hijab 
Pflicht ist und dass man kein Demokrat ist, sondern dass Allahs Wort das Höchste ist. 
(Abdurrashid, Paraphrase aus TikTok-Video, 09.2022; Anm. d. Verf.). 

Diese Paraphrase basiert auf dem mit mehr als zwanzigtausend Zugriffen meistgeklick
ten Video auf Abdurrashids TikTok-Profil. In dem etwa sechsminütigen Beitrag kom
mentiert er nun einerseits mit inkriminierendem Unterton das Austreten der jungen 
Frau aus dem Islam und betont, dass Ungläubige wie sie am Tag des Jüngsten Gerichts 
zu den »Verlierern« gehören werden (ebd.). Andererseits kritisiert er angesichts der ne
gativen Publicity nicht den »liberalen« Muslim, der diese hätte erwarten müssen (ebd.). 
Stattdessen holt er zu einer Kritik an den öffentlich-rechtlichen Medien aus, denen er ei
ne grundsätzliche islamfeindliche Haltung attestiert. Er stellt hier auf die Diskriminie
rungserfahrungen ab, die Muslim*innen alltäglich erleben, kolportiert ein Opfernarra
tiv, dem viele vermutlich leicht zustimmen können und macht sich so anschlussfähig für 
die muslimische Mehrheit. Diese populistische Methode divergiert enorm vom Ansatz 
der Archivierung von Expert*innenwissen auf YouTube und dient einer simplen Stra
tegie: »Ich reagiere auf diese Leute, weil ich einfach meine Reichweite erhöhen möchte, 
weil ich genau weiß, das kriegt Klicks!« (Abdurrashid, 26.09.2022). Mit Hilfe dieser ›stra
tegischen Aneignung von Mainstream Diskursen‹ (strategic discourse appropriation; Klapp, 
2024b: 18) will Abdurrashid Follower für seinen TikTok-Kanal akquirieren. Da er dort au
ßerdem Inhalte seines YouTube-Kanals verlinkt und sich somit als Urheber des letzteren 
zu erkennen gibt, stellt TikTok einen potentiellen Gateway dar, um Publikum über unver
fängliche Inhalte hin zu seinem explizit salafistischen Wissensarchiv zu lenken. Mit die
ser Strategie nutzt er geschickt die potenziellen Synergien der beiden Plattformen zur 
Follower*innen-Akquise. 

Neben der Aneignung von Mainstream Diskursen nutzt Abdurrashid Kommentarvi
deos auch, um sich in der salafistischen online Bubble (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019) 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

zu profilieren.38 So kritisiert er andere salafistische Influencer zumeist indirekt und oh
ne Namen zu nennen: 

Es gibt Prediger, die den Anschein erwecken, als wollten sie ihr Publikum so gut es geht 
zum Lachen bringen. Ständig bauen sie zwischendurch irgendwelche Witze ein. Sie 
reden über Allah, sie reden über den Koran, sie reden über den Gesandten Allahs und 
machen dazwischen Witze, sodass man den Eindruck bekommt – man merkt es auch 
am Lachen im Publikum – als wäre man bei einer Stand-up Comedy. […] Wenn Ihr wollt, 
dass die Leute über Eure Sachen lachen, könnt ihr ja Stand-up Comedians werden und 
da Eure Witze machen! […] Die Religion ist eine ernste Sache […] also trenne den Un
terricht über die Religion von deiner Comedy-Einlage. (Abdurrashid, Paraphrase aus 
TikTok-Video). 

Anders als im Falle des ›liberalen‹ Issam Bayan, den Abdurrashid in weiteren Videos auch 
namentlich für seine Positionen kritisiert, nennt er in dem gerade paraphrasierten Video 
keinen Adressaten, sondern bezieht sich auf dessen Stil. Dennoch ist einigen Followern 
sofort klar, auf welchen Prediger die Kritik abzielt: 

TikToker1: Da kenne ich so einen 😄 
TikToker2: Abul baraa😂😂😂😂😂 (Abdurrashid, TikTok-Kommentarspalte). 

Ahmad Armih, besser bekannt als Ahmad ›Abul Baraa‹ (etwa ›Vater der Lossagung‹) ist 
derzeit der wohl bekannteste salafistische Prediger und gehört zu einem informellen 
Kollektiv von Salafis (darunter Ibrahim El-Azzazi und Pierre Vogel), die sich selbst Die 
anerkannten Gelehrten nennen.39 Abdurrashid ist sich sicher, dass diese ihn als Takfiri ab

38 Der Begriff der ›Filterblase‹ (engl. filter bubble)beschreibt ein Phänomen, bei dem Personen in ih
rer digitalen Informationsumgebung hauptsächlich mit Inhalten konfrontiert werden, die ihre be
stehenden Überzeugungen und Interessen bestätigen, während abweichende Meinungen oder 
kritische Perspektiven ausgeblendet werden (Pariser, 2011: 9). Dies geschieht durch personalisierte 
Algorithmen in sozialen Medien, Suchmaschinen und anderen Plattformen, die Inhalte basierend 
auf dem Nutzerverhalten auswählen (ebd.). Der Begriff wurde von dem amerikanischen Politolo
gen und Aktivisten Eli Pariser geprägt, der in seinem Buch The Filter Bubble (2011) die Auswirkungen 
dieses Phänomens auf die Meinungsvielfalt und demokratische Diskurse diskutiert. Während das 
beschriebene Phänomen auch mit anderen Begriffen, wie etwa »echo chamber« (Sunstein, 2011) 
benannt wurde ist Filterblase oder schlicht Bubble, in den allgemeinen Sprachgebrauch eingegan
gen. Gleichwohl wird in den letzten Jahren zunehmend Kritik laut, die Vertreter*innen besagter 
Konzepte seien »cyber-pessimists« (Löblich & Venema, 2021: 177), fokussieren sie doch zuvorderst 
die Fragmentierung und Segregation von Öffentlichkeiten, über die hinaus kein gesellschaftlicher 
Dialog mehr stattfinde (Trenz, 2016: 10, zit. in ebd.). Dahlgren (2021) räumt ein, dass Filterbla
sen zwar auf der technologischen und individuellen Ebene wie angenommen operieren mögen und 
User*innen etwa personalisierter Content vorgeschlagen wird. Die Übertragung des Konzepts auf 
die gesellschaftliche Ebene und damit einhergehende Annahmen, (1) dass Menschen kontroverse 
Informationen ausblenden und (2) die gesellschaftliche Polarisation zunehme, wie von Pariser dar
gestellt, sei jedoch nicht ausreichend begründet (ebd.: 16). Dahlgren verweist auf zahlreiche Stu
dien, die das Gegenteil implizieren (z.B. Bruns, 2019; Davies, 2018; Möller et al. 2018). 

39 Ahmad ›Abul Baraa‹ wurde 1973 als Kind palästinensischer Eltern geboren und lebte mit seiner Fa
milie einige Zeit unter ärmlichen Bedingungen im Libanon. Heute lebt Abul Baraa in Berlin, nahm 
2002 seinen da’wa-Aktivismus auf und war seit der Eröffnung im Jahr 2010 bis zur angeordneten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 139 

lehnen und versucht, sich gegen diese zu profilieren. Viele der Videos von Abul Baraa 
sind Auszüge seiner Vorträge in Moscheen, in denen er auch Fragen seiner Zuhörer und 
Follower beantwortet. In seinen Vorträgen interagiert Abul Baraa mit seinem Publikum, 
stellt rhetorische Fragen oft humoristisch vorgetragen, worauf er selbst teils herzhaft la
chen muss.40 Obgleich Abdurrashid im Gespräch die theologischen und religionsrechtli
chen Divergenzen zu den Anerkannten Gelehrten als Hauptmotiv seiner Bezugnahmen 
betont, lässt sich auch hier eine Outreach-Strategie ausmachen, nimmt er sich doch ge
rade jener Salafi-Influencer an, welchen die meisten Menschen folgen und die den sa
lafistischen Mainstream in Deutschland dominieren. Durch Diskreditierung ihrer Auf
tritte bringt er sich letztlich selbst als glaubwürdigere Alternative innerhalb der salafis
tischen Informationsblase ins Spiel. 

Während unserer Gespräche im Spätsommer 2022 griff Abdurrashid wiederholt zu 
seinem Smartphone und öffnete die TikTok-App, um sich zu versichern, dass sein letzter 
Beitrag wahrgenommen wurde. 

Mal gucken, was wir heute für Kommentare haben. Habe ich heute Morgen aufgenom

men. Siehst Du am Pullover, den ich trage. 541 Aufrufe. [liest Kommentare vor] ›Sehr 
schön erklärt‹, ›vielen Dank‹, ›Danke Bruder‹, ›Mubarak Allahu feek‹, ›Bruder, gut er
klärt‹, ›Haqq.‹…heißt Wahrheit. Also alles rein positiv (Abdurrashid, 26.09.2022; Anm. 
d. Verf.). 

Die Reaktionen und Kommentare auf das zuletzt hochgeladene Video zu checken, war 
eine Praxis, die fest zu seinem Alltag gehörte. Er verbrachte den Großteil seines Tages 
damit, zuhause Content für seine Online-Präsenzen zu produzieren. Das Vokabular, mit 
dem er seine Tätigkeit beschrieb, war jenes von online Influencer*innen: Klicks, Reich
weite, Content, Comments und Hate. Zwar sei die Bekanntheit das Übel, das mit der 
Aufgabe Wissen zu verbreiten einhergehe, doch schien er diese Aufmerksamkeit gera
dezu zu genießen und sich ihrer fortwährend zu vergewissern. Der Zurückhaltung und 

Zwangsschließung 2020 Imam der As-Sahaba Moschee im Wedding. Ein Mitglied des Trägerver
eins der Moschee war der ägyptische Dschihadist Reda Seyam, der an der Finanzierung des Ter
roranschlags 2002 auf Bali mutmaßlich beteiligt war, 2012 nach Syrien ausreiste und zwei Jahre 
später Bildungsminister des sog. Islamischen Staates wurde. (Klevesath et al. 2021: 74f.). 

40 Ein Beispiel ist das YouTube-Videos mit dem Titel EINHORNTAPETE FÜR KINDERZIMMER ERLAUBT? 
mit A. Abul Baraa in Braunschweig: »Schaut mal, generell sollte man solche Sachen unterlassen. Die 
Gelehrten unterscheiden zwischen Tieren die reell existieren und Tiere die nicht reell existieren. 
Es gibt zum Beispiel ein Nashorn. Gibt es ein Nashorn…? Gibt’s! Gibt es einen Affen…? Gibt’s! Gibt 
es einen Elefanten…? Mashallah wollen wir alle Tiere durchgegen? Diese Tiere gibt es. Aber jetzt 
zum Beispiel… wie heißen diese… die haben auch so Ninjakämpfe gemacht. Ninja… [Gelächter aus 
dem Publikum, Abul Baraa erteilt Zuhörer mit Finger Antworterlaubnis. Dieser antwortet »Turt
les«]. Heißen die Ninja was…? Diese Turtles diese Schildkröten… Gibt es solche Ninja-Dings…? [lau
tes Gelächter im Publikum, auch Abul Baraa lacht herzhaft]. Also manche glauben wirklich daran! 
[Gelächter] Gibt’s nicht! Deswegen, das ist nicht reell existierend. Brauchst du dir keine Sorgen zu 
machen! So jetzt Einhorn, gibt es Einhörner? [Pause, Publikum bricht in Gelächter aus und ebenso 
Abul Baraa. Dieser wird plötzlich wieder ernst]. Ja, aber wenn das Pferd im Allgemeinen wie ein 
Pferd aussieht sollte man das Unterlassen! Wa’lahu ta’ala ala« (Deutsche Muslimische Gemein

schaft, 04.11.2021; Anm. d.Verf.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Bescheidenheit hinsichtlich seines theologischen Wissensstandes, die seine Selbstdar
stellung 2019 noch charakterisiert hatte, war eine neue Facette hinzugetreten. Abdur
rashid wollte wahrgenommen werden, er hatte etwas zu sagen und verfolgte eine Stra
tegie des authority-making (Sunier & Buskens, 2022:2) mit aktiven Outreach-Methoden 
die User*innen in die Bubble des online Salafismus lenken sollen. Seine Aktivitäten in 
den sozialen Medien – ein Kompromiss mit der Welt der öffentlichen Meinung – er
möglicht es ihm, eine grundlegende Herausforderung zu meistern: Er verfügt als Kon
vertit über keinerlei formale islamische Ausbildung und kann demgemäß nicht als Ge
lehrter oder Scheikh gelten. Gleichwohl beansprucht er online religiöse Autorität, in
dem er nicht sein Wissen über islamische Quellen, sondern sein Wissen der Gelehrten
meinungen demonstriert, die er ebenfalls online recherchiert hat. Es sind die Autori
tät der zitierten Gelehrten einerseits und die in Klicks und Follower*innen gemessene 
Reichweite andererseits auf die er seinen eigenen Anspruch, sein authority-making stützt. 
Darüber hinaus gehe ich davon aus, dass seine Online-Aktivitäten auch ein Substitut 
für seine soziale Isolation darstellen – d.h. zuvorderst den Verlust der sozialen Einbin
dung in tatsächliche salafistische Netzwerke – und einen Versuch, durch die intensive 
digitale Demonstration der Zugehörigkeit (belonging) zu einer transnationalen salafis
tischen Diskursgemeinschaft, die durch digitale soziale Medien verbunden ist, soziale 
Anerkennung zurückzugewinnen. Abdurrashids digitale TikTok-Bubble kann mitnich
ten als losgelöst von den lokalen Gegebenheiten betrachtet werden, denn auch Jugendli
che aus dem Feldforschungsort, darunter Freundinnen seiner ältesten Tochter und auch 
der mittlerweile 18-jährige Younes, den wir in Kapitel I.2 (als Fünfzehnjährigen) kennen
gelernt hatten, zählten zu Abdurrashids Follower*innen. 

Während seine online vertretenen theologischen Positionen im Sinne einer indivi
duellen Ideologisierung gelesen werden könnten, verlangte seine Rolle als Vater dreier 
Kinder Abdurrashid regelmäßig pragmatische Kompromisse ab. Zur Erziehung in sala
fistischen Familien sind indes keine wissenschaftlichen Beiträge zu verzeichnen, womit 
das Thema bislang eine Black Box darstellt.41 Als sich zu einem Gesprächstermin Abdur
rashids zwölfjährige Tochter Asmaa neugierig zu uns gesellte, lernte ich ein selbstbe
wusstes Mädchen kennen, das zum Hidschab modische weit geschnittene Jeans und ein 
Marken-Sweatshirt trug. »Theologisch«, so der Vater, sei die Sache aber klar, und »Ho
sen nicht erlaubt« (Abdurrashid, 26.07.2022). Auch durfte Asmaa schon seit etwa zwei 
Jahren – früher als die meisten Mitschüler*innen – allein mit dem Bus in die Innenstadt 
fahren und beispielsweise am Taekwondo-Training teilnehmen. Letzteres jedoch nur, 
nachdem Abdurrashid mit dem Trainer vereinbart hatte, dass die Tochter sich vor jenem 
nicht verneigen müsse, wie in dem Sport üblich, da die Niederwerfung nur Allah gebüh
re. Bestimmte negative Erfahrungen wolle man den Kindern schlicht ersparen (ebd.). In 

41 NGOs aus dem Bereich der Extremismusprävention, wie beispielsweise Camino und modus|zad 
in ihrer Evaluation der Beratungsleistungen gegen extremistischen Salafismus (Karliczek et al., 2021: 16) 
gehen mit Bezug auf Informationen des Landesamtes für Verfassungsschutzes Nordrhein-West

falen davon aus, dass Kinder schon früh in die salafistische Ideologie hineinwachsen. Derartige 
Informationen sind hinsichtlich ihrer Erhebung weitestgehend intransparent und beziehen sich 
zuvorderst auf Dschihadismus. Die synonyme Verwendung mit Salafismus wird indes kritisch in 
Frage gestellt (z.B. Hummel & Logvinov, 2014: 12). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 141 

Deutschland, so erklärte Abdurrashid die Kompromisse, die er seinen Kindern zuliebe 
eingeht, könne man ohnehin nicht einhundert Prozent muslimisch leben und sich allen
falls bemühen. Dass seine Kompromissbereitschaft im Privaten auch nach islamischen 
Maßstäben nicht problematisch sei, lasse sich auch mit einem wichtigen Rechtsprin
zip im Umgang mit den islamischen Normen rechtfertigen, das in nicht-muslimischen 
Ländern eine gewisse Flexibilität erlaube: maqāṣid aš-šarīʿa. In seiner Studie Can Islam 
be French? (2010) stellt John Bowen eine tendenzielle Übereinstimmung bestimmter nor
mativer Prinzipien und ihren Vermittlungsformen mit der Soziologie der Muslim*in
nen in Frankreich fest. Demzufolge pflegen Salafis einen Hang zum Regelbuch-Ansatz, 
während der prinzipienorientierte maqāṣid-Ansatz eher von Intellektuellen mit Nähe zur 
Muslimbruderschaft aufgegriffen werde. Abdurrashid sah das anders: »Das ist doch ein 
absolutes Fundament! Jeder, der auch nur ein bisschen Wissen hat, wird die Bedeutung 
von maqāṣid aš-šarīʿa nicht leugnen, die Zielsetzung. Natürlich gibt’s jetzt keinen Hadith 
dazu, sondern die Gelehrten haben darüber nachgedacht und haben dann daraus gefil
tert, es geht immer um bestimmte Zielsetzungen« (ebd.). Für den Salafi Abdurrashid, 
der der sich online kompromisslos als salafistische Autorität geriert, ist dieses Prinzip 
also ein wichtiges Werkzeug, um im gesellschaftlichen Alltag der Bundesrepublik Hand
lungsspielräume und Kompromisse für sich und seine Familie theologisch zu rechtferti
gen. Diese Haltung widerspricht auch jener seiner persönlich wichtigsten Autorität Neil 
bin Radhan, der, wie ich mich bei einem schlecht besuchten Vortrag des Scheikh in einer 
Moschee im Ruhrgebiet im Februar 2023 überzeugen konnte, einen rigorosen Literalis
mus predigt.42 Auch Abdurrashid lehnt nicht aus ideologischen Gründen rundum die 
Rechtsschulen ab, wie es in der Literatur bisweilen als typisches Charakteristikum der 
Salafiyya dargestellt wird (Dziri, 2014: 132; Özyürek, 2015: 117), stattdessen gebe es ledig
lich ein Problem »…in der praktischen Umsetzung, einer Rechtsschule folgen zu wollen. 
Entweder hast du einen Lehrer, der es dir erklärt. Den kenne ich in Deutschland nicht. 
Oder du hast Zugang zu Büchern, die sind dann aber auf Arabisch oder bei der hanafiti
schen Rechtsschule auf Türkisch« (ebd.). Anders als sein rigoros salafistischer Internet- 
Auftritt vermuten ließe, geht Abdurrashid im Alltag eine Reihe pragmatischer Kompro
misse ein. 

42 »Es heißt immer, arabische Wörter haben viele Bedeutungen. Das ist im Deutschen ja nicht anders 
liebe Brüder. Und trotzdem haben wir ja alle, wenn ein gewisses Wort fällt, in der Regel eine be
stimmte Bedeutung zuerst im Kopf. Das ist die primäre Bedeutung für den allgemeinen Gebrauch 
dieses Wortes. Kennt jemand ein Beispiel?« Ein Zuhörer nennt »Zug«. Bin Radhan antwortet: »Ein 
gutes Beispiel! Was fällt uns dazu zuerst ein? Das Fortbewegungsmittel das auf Schienen fährt. 
Was gibt es noch für Bedeutungen?« Ein Zuhörer antwortet: »Der Luftzug!«. Bin Radhan: »Genau 
liebe Brüder. Und doch verbindet man mit Zug in der Regel zuerst das Fortbewegungsmittel. Es 
gibt immer eine primäre Bedeutung mit einem Begriff. So ist es auch mit im Arabischen. Allah 
sagt, ›Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung…‹ Wenn es also ein primäres Ver
ständnis eines Wortes gibt, eine Bedeutung, die jeder sofort mit einem Begriff assoziiert, dann hat 
Allah es auch so gemeint. Da bedarf es keiner fantasievollen Interpretationen.« (Beobachtungs
protokoll, 18.02.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

5. Welcher Islam für die postmigrantische Gesellschaft? 

In diesem Kapitel habe ich anhand dreier Fallbeispiele – (1) Mustafa Hodscha von der 
Sultan Mehmet Camii der IGMG, (2) den Autoritäten der unabhängigen Al-Taqwa Mo
schee, sowie (3) den zwei Salafis Abu Samira und Abdurrashid unterschiedliche islami
sche Diskurstraditionen (Asad, 1986) analysiert und untersucht, wie die jeweiligen Ak
teur*innen ihren eigenen normativen Ansatz zu jenen anderer Autoritäten und Prediger 
im lokalen Feld in Bezug setzen. Dabei wurde deutlich, dass aus den verschiedenen An
sätzen auch unterschiedliche zentrifugale oder zentripetale soziale Dynamiken resultie
ren. Wie Melek zu Beginn des Kapitels erläutert hatte, drehen sich die gegenseitigen in
nermuslimischen Bezugnahmen oftmals darum, wer die »richtigen« Muslim*innen sind 
und wer sich auf dem »falschen Weg« befindet (Melek, 30.04.2019); sie drehen sich um 
die Legitimierung eigener Positionen und die Diskreditierung anderer und somit letzt
lich um den Anspruch auf Deutungshoheit und Autorität in der Diskursarena des Islam. 
Mit Thijl Sunier und Leon Buskens (2022: 2) habe ich die Herstellung von islamischer Au
torität durch Praktiken des authority-making erschlossen, als einen Prozess der Authen
tifizierung, der Zuschreibung von Wahrheit an religiöse Quellen, Personen und Dinge 
durch Menschen. Diese Zuschreibung wird immer in Bezug auf die Legitimität islami
scher Quellen und Rituale vollzogen und steht in Zusammenhang mit gesellschaftlichen, 
politischen und historischen Umständen und Entwicklungen (ebd.). Dabei stellt sich für 
alle hier zu Wort gekommenen Akteur*innen die Frage, welche normativen Positionen 
für die potenziellen muslimischen Publika in der postmigrantischen deutschen Gesell
schaft überzeugend sein können. Ich skizziere im Folgenden noch einmal überblickar
tig die von meinen Gesprächspartner*innen aufgerufenen Diskurspositionen, identifi
ziere die zentralen Linien der Kritik und diskutiere sie abschließend mit Hinblick auf 
die jeweiligen integrativen Potentiale und die aus ihnen hervorgehende gesellschaftli
che Selbstverortung. 

Hodschas der (1) Milli Görüş Moscheen wie Mustafa vertreten überwiegend ein Is
lamverständnis das als orthodoxer Diaspora-Islam beschrieben werden kann, und zwar aus 
folgenden Gründen: Als Diaspora-Islam bezeichne ich ihn, weil der transnationale Bezug 
zum Herkunftsland ein zentrales bindendes Element darstellt, das sich etwa in der Spra
che, in der Symbolik und in der Vermittlung des mit der Türkischen Nationalidentität 
synthetisierten Islamverständnisses äußert und durch diese zugleich reproduziert wird. 
In seiner Bezugnahme auf das ethnische, respektive nationale Kollektiv und nicht zuletzt 
durch die Einbettung der Moscheen in Nachbarschaftsnetzwerke ist dieses Islamver
ständnis maßgeblich kommunal organisiert. Die Einbindung in derartige Gemeinden 
geht, wie Schiffauer betont, mit der Akzeptanz einer einheitlichen Gesetzlichkeit, von 
»Orthodoxie und zwar im genauen im Sinn von Recht-Gläubigkeit« (Schiffauer, 2004: 
360) einher. Das Befolgen einer Rechtsschule stellt historisch wie quantitativ die hege
moniale Tradition dar und schafft durch die enge Orientierung an etablierten Korpora 
von Rechtsurteilen, die ihre Autorität durch die historische Folge der Gelehrten erhal
ten, Verbindlichkeit. Das Islamverständnis der IGMG-Moscheen betont die Differenz 
von der Mehrheitsgesellschaft (vgl. Zeynep, Kap. I.2) und gibt sich nicht mit einem in
dividuierten Privat-Islam zufrieden. Daher ist es, so Schiffauer, »notwendig, dem Is
lam in der Öffentlichkeit einen Platz zu erkämpfen. Es müssen islamische Räume ge

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 143 

schaffen werden. Der Islam muss akzeptierter way of life in der europäischen Gesellschaft 
werden.« (Schiffauer 2004: 359). Dafür setzt die IGMG nicht nur auf die Ausschöpfung 
des Rechtsweges, sondern – wie die Kampagne Gestatten, Muslim! (Kap. II.3) gezeigt hat, 
auch auf öffentlichkeitswirksamen Aktivismus. Insofern die Gemeinden der IGMG is
lamische Räume in einer legitimen gesellschaftlichen Parallelität zu etablieren suchen, ist 
er maßgeblich auch politisch engagiert. Dieser orthodoxe Diaspora-Islam mag für ei
nen großen Teil der türkeistämmigen Muslim*innen in Deutschland Stabilität und Si
cherheit gewährleisten. Die überlieferten Selbstverständlichkeiten sind jedoch für viele 
Muslim*innen der zweiten und dritten Generation, die auf der Suche nach einem reflek
tierten Religionsverständnis sind und Antworten für das Leben in Deutschland suchen, 
nicht mehr nachvollziehbar (Abdullah, 09.12.2018). Für die dritte Generation der heuti
gen Schüler*innen kommt hinzu, dass manchen mittlerweile schlicht die sprachlichen 
Kompetenzen fehlen, um dem Unterricht auf Türkisch folgen zu können (vgl. Kap. II.3). 

An diesen Punkten setzt die zentrale Kritik modernistischer Ansätze wie jenem der 
Salafis oder der Autoritäten der Al-Taqwa Moschee an, die sich in Abgrenzung von ei
nem ›Islam nach Tradition‹ oder einem ›Kultur-Islam‹ positionieren. Traditionen, Bräu
che, Gewohnheiten, Konventionen, Autorität, Grundsätze und so fort sind Kategorien, 
die Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 228–245) in ihrem Modell der Rechtfer
tigungsordnungen der sog. häuslichen Welt zuordnen.43 Die hegemoniale Lehrtradition 
ist insbesondere in ihrer Verquickung mit nationalen Ideologien und Volksglauben aus 
Perspektive ihrer Kritiker*innen folglich einen Kompromiss zwischen der authentischen 
islamisch Rechtfertigungsordnung und der häuslichen Welt eingegangen, welcher der 
Logik modernistisch-puristischer Ansätze zufolge die Reinheit der Religion kompromit
tiert. 

In der Al-Taqwa Moschee (2) ist die Abgrenzung vom ›Kultur-Islam‹ marokkanischer, 
bosnischer oder türkischer Provenienz – also das Streben nach Reinheit durch »Dekul
turation« (Roy, 2006: 254–255) des Islam – die zentrale Demarkationslinie des eigenen 
Islamverständnisses und bereits in Gründungsnarrativ der Moschee angelegt. Dort ver
folgt man einen Ansatz des Normenpluralismus, der maßgeblich auf dem post-Rechts
schul Verständnis von Scheikh Abdellatif basiert und den etwa Saba Mahmood (2004: 81) 
als charakteristisch für die moderne islamische Religiosität beschreibt. Hier lehnt man 
nicht die Gelehrtentradition ab, sondern sieht lediglich die Orientierung an einer einzi
gen Schule als nicht mehr zeitgemäß an, um angesichts der Vielfalt der Muslim*innen in 
Europa angemessenen Rat erteilen zu können. Neben dem Scheikh erläuterten weitere 
Autoritäten ihre persönlichen theologisch-normativen Orientierungsrahmen und zeig
ten auf, dass im gottesdienstlichen Bereich des Gebets die Orientierung an einem Salafi 

43 »Die Einzelperson lässt sich in diesem Modell nicht losgelöst von ihrer Zugehörigkeit zu einem 
Körper, der wiederum als eine durch ihren Rang charakterisierte Person gedacht ist, betrachten. 
Des Weiteren ist sie durch die Zugehörigkeit zu einem Geschlecht definiert, das mit einer eigenen 
Identität ausgestattet ist, die auf einer höheren Ebene steht als die Identität der Individuen […] In 
diesem häuslichen Gemeinwesen ist das Band zwischen den Wesen dem die Generationen einer 
Familie einigenden Band nachempfunden […] Doch die Familienanalogie bezieht sich hier weniger 
auf die Blutsbande als auf die Zugehörigkeit zu ein und demselben Haus als eines Territorium, in 
dem die Beziehung häuslicher Abhängigkeit verankert ist.« (Boltanski & Thévenot, 1991: 130–31). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Scheikh dem prinzipienorientierten Ansatz maqāṣid aš-šarīʿa für die zwischenmensch
lichen Angelegenheiten nicht widersprechen. Ansätze also, die nach John Bowen eher 
Antipoden darstellen (2010: 63–64). Der Anspruch der Dekulturation geht in der Al-Ta
qwa Moschee Hand in Hand mit einem normativen Ansatz, der nicht anti-traditiona
listisch sondern traditionsübergreifend ist und eine relative Offenheit und Flexibilität 
erlaubt, welche die Moschee für Muslim*innen aller sunnitischen Traditionen – ausge
nommen dem Sufismus – öffnet. Diese Haltung stellt – neben der Verwendung der deut
schen Sprache – auch theologisch bzw. islamrechtlich eine zunehmende Orientierung an 
der Vielfalt der Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft der Bundesrepublik 
dar. Zugleich kann die Gemeinde hinsichtlich der soziopolitischen Agenda insofern als 
quietistisch verstanden werden, als sie – abgesehen von der Teilnahme des Direktors am 
Integrationsrat der Stadt – gesellschaftlich zurückgezogen ist und keinerlei öffentliches 
oder politisches Engagement verfolgt. Zusammenfassend lässt sich dieses Verständnis 
als traditionsübergreifender postmigrantischer Islam bezeichnen. 

Auch die Salafis (3) lehnen den Kulturislam der Türk*innen und Marokkaner*innen 
ab, verbinden diese Position aber mit einem normativen Rigorismus der nicht nur im
plizit den Anspruch erhebt, den wahren Islam zu vertreten, wie in der Al-Taqwa Mo
schee. Die Salafis übersetzten diese Überzeugung auch in eine explizite Überlegenheits
haltung, um sich in Überbietungskämpfen im lokalen Feld zu profilieren (vgl. Dennaoui, 
2023: 2–6). Der Anspruch auf »Reinheit«, d.h. darauf, exklusiv in der religiösen Ord
nung zu handeln, ist jedoch von einem unauflösbaren Paradoxon begleitet, das auch der 
Verstetigung der salafistischen Vergemeinschaftung im lokalen Feld im Wege stand. Luc 
Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 318) betonen die Besonderheit der Welt der Inspi
ration, die, wie ich meine, ebenso für die religiöse Rechtfertigung gilt: Um soziale Gel
tung zu erlangen, muss sie 

notwendigerweise Kompromisse mit anderen Welten eingehen […]. Solche Kompro

misse können unterschiedliche Formen annehmen, je nachdem, ob es sich […] um ei
ne pädagogische Situation handelt, wo man eine [sic!] Person, die man als Schüler an
genommenh hat, zu neuem Leben verhilft (häuslicher Kompromiss), oder eine politi
sche, wenn man in prophetischem Elan einen Aufruf i an das Volk richtet, um es zu 
mobilisiereno (staatsbürgerlicher Kompromiss), oder auch eine mediale, wenn der in
spiriertei Akt, als ein Spektakel o für die Massen aufgeführt wird, um sie zu verführen und 
ihre Loyalität zu erlangen. (Boltanski & Thévenot, 1991: 318; Hervorh. im Orig.).44 

Alle hier zu Wort gekommenen Autoritäten – mit Ausnahme der Salafis – verfolgten ei
nen way of being, in welchem das Engagement für die Gemeinschaft im Zentrum steht 
und islamisches Wissen und die Fähigkeit, dieses zu vermitteln ein wichtiges symbo
lisches Kapital darstellen. Peggy Levitt und Nina Glick Schiller (2004: 101) bezeichnen 

44 Die in diesem Zitat kursiv gesetzten Begriffe und hochgestellten Buchstaben sind dem Original
text entnommen und stellen Codes dar, anhand derer Boltanski & Thévenot ihr Modell entwickelt 
haben. Sie sind Eigenschaften, Größen und Objekte einer spezifischen Welt, die jeweils von den 
hochgestellten Nummern angezeigt wird: i steht für inspiriert, h für häuslich, o für Meinung, s für 
staatsbürgerlich, m für Markt und u für industriell. (Boltanski & Thévenot, 1991: Fußnote, S. 318). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 145 

mit ways of being tatsächliche soziale Beziehungen und Praktiken, in welche Individu
en investieren und unterscheiden diese von ways of belonging, die durch Praktiken ge
kennzeichnet sind, die eine Identität darstellen und somit bewusste Zugehörigkeit zu 
einer bestimmten Gruppe signalisieren.45 Der zeitgenössische Salafismus ist, so schrei
ben Behnam Said und Hazim Fouad (2014: 38), ein »Ausdruck des Individualismus der 
Moderne« (ebd.) und kann demgemäß als individualistisch ultraorthodoxer Islam verstan
den werden. In der Tat waren bereits die Zugänge der Konvertiten Abu Samira (Birming
ham, Yemen) und Abdurrashid (online, Neil bin Radhan) zu salafistischen Wissensbe
ständen und Autoritäten überaus individuell. Sie polemisierten auch gegen jene Tradi
tionen, die Islam als unbedingt kollektive Angelegenheit verstehen. Die eigenen Verge
meinschaftungsversuche der lokalen Salafis als way of being wurden durch die Art des 
authority-making, die provokativen Überlegenheitsdemonstrationen gegenüber den Mo
scheegemeinden sowie den inner-salafistischen Überbietungsdynamiken unterminiert. 
Nach dem Zerfall des lokalen Netzwerks versuchten die Salafis, ihre persönlichen ideolo
gischen Überzeugungen und dogmatischen Ansprüche auf individuelle Weise mit dem 
gesellschaftlichen Alltagsleben zu vereinbaren. So haben sie entweder unter Verzicht auf 
Zugehörigkeitsdemonstrationen ihre Ideologie internalisiert um ungestört in der Mo
schee beten und in der Gesellschaft leben zu können, wie Abu Samira; oder versuchen 
wie Abdurrashid, den Verlust des ways of being durch die intensive digitale Demonstrati
on des belonging zu substituieren, also der Zugehörigkeit zu einer transnationalen sala
fistischen Diskursgemeinschaft, mit der er sich durch die »gestaffelten Öffentlichkeiten« 
(Zillinger, 2017) der digitalen sozialen Medien in Verbindung setzt. Als zentrale Achsen 
der Kritik zwischen den drei beschriebenen Diskurstraditionen lassen sich die Aspek
te der Reinheit der Religion durch Dekulturation auf der einen und der Pluralitätstole
ranz, die kollektivistische von individualistischen Ansätzen scheidet, auf der andere Seite 
identifizieren. 

In seiner Analyse des islamischen Fundamentalismus als Produkt der Moderne 
spricht Olivier Roy von der »Dekulturation« als »dem großen salafistischen Projekt und 
Anspruch an sich selbst.« (Roy, 2006: 254). Das Streben nach einer Dekulturation des 
Islam mag ein zentrales Charakteristikum der zeitgenössischen Salafiyya sein; es ist 
indes nicht hinreichend um Muslim*innen oder Moscheegemeinden als salafistisch zu 
deklarieren. Wie wir gesehen haben, kann das salafistische Dekulturationsbestreben in 
Verbindung mit dem eigenen Überlegenheitsanspruch und dem Prinzip der Lossagung 
eine zentrifugale Sozialdynamik hervorbringen und desintegrative Potenziale freiset
zen. Demgegenüber zeigt sich in der Al-Taqwa Moschee, dass in Synthese mit der dort 
praktizierten normativen Offenheit ein dekulturiertes Islamverständnis auch zentripe
tale und integrative Kräfte entfalten kann. Traditionen, Nationalitäten und Bräuche sind 
hier insofern irrelevant, als sie weder Bedeutung als Heilsgüter haben noch bedeutsame 
Kriterien für die soziale Organisation von Muslim*innen darstellen (abgesehen vom 
Aspekt der Sprachlichkeit, der wie in Kapitel II.4 dargelegt, pragmatisch gehandhabt 
wird). Wenngleich manche die Dekulturation des Islam als Gefahr betrachten (Roy, 
2006, 254–255; Mohr, 2009: 69), hat die Analyse gezeigt, dass sich ein normativ offener, 

45 Die Unterscheidung wurde von Zoltan Pall und Martijn De Koning (2017) überzeugend auf salafis
tische Praktiken des authority-making angewandt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

dekulturierter Islam, auf lokaler Ebene in weit höheren Maßen an den Realitäten der 
postmigrantischen Gesellschaften Nordwesteuropas orientiert, als etwa der orthodoxe 
Diaspora-Islam oder die individualistisch ultraorthodoxe Salafiyya – freilich ohne den 
Anspruch auf Wahrhaftigkeit und Authentizität aufzugeben. Entsprechend bleibt er für 
den nach wie vor relevanten Einfluss bekannter salafistischer Prediger empfänglich und 
grenzt sich von diesen weitaus weniger ab, als von den lokalen salafistischen Akteuren. 
Folglich entspricht dieser Islam bei weitem nicht dem, was in der islamkritischen Pu
blizistik oder der vom Sicherheitsblick geprägten Politik als, liberaler, säkularer oder 
Reformislam gefordert wird (vgl. Şahin, 2012: 623). Auch Begriffe eines »deutschen 
Islam« (Serap Güler, ehemalige Staatssekretärin für Integration des Landes Nordrhein- 
Westfalen, evangelisch.de, 19.07.2018) oder eines »Euro-Islam« (Tibi, 2002,2009) lehn
ten meine Gesprächspartner*innen in der al-Taqwa Moschee rundum ab. Dennoch lässt 
sich festhalten, dass, trotz der fortwährenden Bezüge zu Autoritäten in den muslimi
schen (Herkunfts-)Ländern der Islam in Deutschland und Nordwesteuropa hinsichtlich 
seiner Diskurstraditionen und normativen Ordnungen in Bewegung ist. Er wird mitt
lerweile in der deutschen Sprache und nach institutionalisierten Maßstäben vermittelt 
und orientiert sich zunehmend an den Rahmenbedingungen der postmigrantischen 
deutschen Gesellschaft, etwa in der normativen Offenheit, die der Vielfalt von Mus
lim*innen gerecht werden soll, hinsichtlich der gesellschaftlichen Teilhabe von Frauen 
(Ahmad Lahbabi, 26.03.2019), oder der Akzeptanz der islamisch eigentlich verbotenen 
Aufnahme von verzinsten Darlehen zum Hausbau (Rashid, 11.02.2023). An dem grund
sätzlichen Blick auf Muslim*innen ändert diese banale Beobachtung indes wenig: sie 
werden weiterhin als tendenziell bedrohlich für den Wertekanon der Freiheitlich Demo
kratischen Grundordnung wahrgenommen, sofern sie sich nicht, so Rauf Ceylan, »in 
reformierte Strukturen eingegliedert werden« (2015: 175). Diese Möglichkeit hat sich seit 
einigen Jahren der Staat zur Aufgabe gemacht, und flächendeckend den Islamischen 
Religionsunterricht (IRU) an öffentlichen Schulen eingeführt. Nachdem bis hierher 
ein Blick auf die Dynamiken innerhalb muslimischer Selbstorganisationen geworfen 
wurde, steht im Folgenden der staatlich verantwortete Bildungsraum des Islamischen 
Religionsunterrichts im Fokus. Welche Funktion dieser noch jungen Form islamischer 
Bildung gesellschaftlich zukommen kann, welche Bedeutung etwa die Lehrer*innen 
dem IRU zusprechen, und wie sie sich selbst als neue Autoritäten im lokalen Feld des 
Islam positionieren, ist Gegenstand des folgenden Kapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006 - am 13.02.2026, 15:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

