290

Islam, Gender, Intersektionalitat

Positionierungsprozessen insbesondere auch von Frauen spielen kann und in-
wiefern diese Kategorie mit anderen Differenzkategorien bzw. -dimensionen
einhergeht sowie gemeinsam wirkt. Das Potenzial einer intersektionellen
Perspektive besteht primir darin, dass soziale (Selbst-)Positionierungen
von Subalternen im wissenschaftlichen (und gesellschaftlichen) Diskurs
sichtbar gemacht werden kénnen. Mittels eines intersektionellen Ansatzes
in Bezug auf Religion konnen spezifische soziale Ungleichheitsverhiltnisse
und strukturelle Diskriminierungen sowie (Ausschluss-)Erfahrungen dif-
ferenzierter analysiert und benannt werden und laufen weniger in Gefahr,
unterschlagen oder unter andere Kategorien subsumiert zu werden. Wird
Religion jedoch quasi isoliert und nicht als intersektionelle Kategorie gedacht,
besteht die Gefahr, dass gerade genderspezifische (Diskriminierungs-)Erfah-
rungen religiéser Frauen wie bspw. die religios orientierter Musliminnen
(Differenzdimensionen Religion/Gender) unzureichend in Betracht gezogen
werden. Verfiigen diese gegebenenfalls zusitzlich iiber einen sog. »Migra-
tionshintergrund« (Differenzdimension (»Migrationshintergrund«) und/oder
sind sie ggf. Angehorige der Unterschicht (»class«) und/oder People of Color
(»Kdrper«), steigt die Wahrscheinlichkeit, dass deren spezifische Erfahrungen
und soziale Lagen aufgrund einer komplexen Uberlagerungen strukturel-
ler Dominanzverhiltnisse unterschlagen werden. Schliesslich trigt eine
intersektionelle, interdependente Perspektive dazu bei, essenzialistische
Konstruktionen von Identitit zu vermeiden und wie Davis (2008: 30) es
ausdriickt »situated, critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu
produzieren.

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von
religioser Praxis, religioser Selbstreprasentation
und religioser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien

Die theoretische Herangehensweise, eine intersektionale Perspektive mit
einer Agency-Perspektive zu verkniipfen, wie sie in vorliegender Untersu-
chung gewihlt wurde, ermoglichte es, nicht nur die Einschrinkungen der
Bildungsbiografien zu rekonstruieren, sondern zu erkennen, dass Religion
in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte
Rolle zukommt: Namlich einerseits die einer intersektionell einschrinkenden bzw.
interdependenten Differenzkategorie, auf der anderen Seite jedoch ebenso auf der

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Ebene der »gelebten Religion«” (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) die
einer ermdchtigenden Ressource, mittels derer die jungen Frauen mehr Agency
iiber ihre Bildungsbiografien erlangen kénnen. Die Rolle der Religion als
ermichtigende Ressource soll im Folgenden ausgefiihrt werden.

Hummrich wies in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) be-
reits darauf hin, dass Religiositit in Biografien von Migrantinnen auch die
Bedeutung eines produktiven Umgangs mit Ressourcen zukommen kann
(Hummrich 2009: 240ff.). Sie kritisierte, dass in der Migrationsforschung
bisher »vor allem auf die problematischen Aspekte der Religiositit« bei
Migrantenjugendlichen verwiesen wird, dies insbesondere bei muslimi-
schen Midchen (ebd.: 240) und stellte die These auf, dass die »individuelle
Auseinandersetzung mit Religiositit« von Migrantinnen ebenso »als Aus-
drucksgestalt der Bearbeitung ihrer Individuationsproblematik gesehen
werden« kann (ebd.).

Dass Religion nicht nur als Kategorie der Differenz bei gesellschaftli-
chen Selbstpositionierungsprozessen von jungen Secondas manifest wird,
sondern durchaus auch Quelle der Entwicklung von mehr Agency sein
kann, stellte auch die niederlindische Religionssoziologin Bracke in ei-
ner empirischen Untersuchung zu akademisch gebildeten Anhingerinnen
der Milli-Goriis-Bewegung fest. Im Kontext der politischen Narration eines
»Dutch exceptionalism«® (Bracke 2011: 29) sowie des laufenden Islamdis-
kurses beschreibt sie Strategien, mittels derer die von ihr untersuchten
Frauen Handlungsfihigkeit entwickeln, um dem dominanten Diskurs entge-
genzutreten. Sie spricht hierbei — rekurrierend auf Althussers Konzept der
Interpellation — von »talking backs, ebd.: 37-38). Bracke nennt vier Strategien,
wie die jungen Frauen durch »talking back« Agency entwickeln (ebd.: 38ft.).
Diese Strategien sind teilweise den von mir rekonstruierten »Taktikenc,

15 »Gelebte Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) verstehe ich hier als Gegen-
satz zu Religion als zugeschriebene Differenzkategorie.

16  Bracke (2011) rekonstruiert, wie das niederldndische politische System auf der Narra-
tion eines »Dutch exceptionalism« (ebd.: 29) hinsichtlich aussergewdhnlicher »Tole-
ranz« beruht und historisch auf einem institutionalisierten Management (religioser)
Differenz griindet (ebd.). Die Narration eines»Dutch exceptionalism«beziehtsich, wie
Bracke ausfiihrt, in erster Linie auf die beiden Prinzipien des Sikularismus einerseits
und der sexuellen Freiheit und Emanzipation andererseits. Bracke zeigt auf, wie from-
me Musliminnen in dieser diskursiven Anordnung zur Kontrastfigur stilisiert werden
und zu zentralen »Subjekten der Debatte« werden (ebd.: 28, 29).

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce

291


https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Islam, Gender, Intersektionalitat

mittels derer sich Frauen in ihren Bildungsbiografien zu behaupten versu-
chen, nicht undhnlich. Als erste Strategie des »talking back« fithrt Bracke die
Kritik am 6ffentlichen Islamdiskurs durch die eigene Selbstpositionierung
als »emanzipierte« fromme Muslimin (ebd.) an; dieser erste Typus von Bracke
dhnelt in gewisser Weise der »Taktik der kimpferischen Selbstbehauptung«
(»Taktik« 1), in der Ausprigung »emanzipierte« Muslima. Als zweite Strategie
analysiert Bracke das scheinbare Akzeptieren der Behauptungen des 6ffentli-
chen Diskurses durch die gesellschaftliche Selbstpositionierung als ostentativ
»unemanzipiert« (ebd.: 40ff.); diese Strategie ist der »Taktik der kimpferi-
schen Selbstbehauptung« in der Ausprigung ostentative Muslima dhnlich.
Als dritte Strategie des »talking back« verortet Bracke die Selbstorganisation
der jungen Frauen in Grass-root-Vereinen zur Aus- und Weiterbildung von
Glaubensschwestern und somit als Beitrag zu deren Selbstermichtigung
(ebd.: 42ff.), diese Strategie dhnelt in der ermichtigenden Bedeutung der
religiésen Vergemeinschaftung der »Taktik« 3. Schliesslich stuft sie als vierte
Strategie das resignierte Verstummen (ebd.: 44) ein, das auch ein Element
der »Taktik der widerstindigen Mikropraktiken« darstellt.

Esist interessant zu sehen, wie sich — auch innerhalb politisch, historisch
und gesellschaftlich (leicht) unterschiedlicher Kontexte — dhnliche Strategien
rekonstruieren lassen, mittels derer religiés orientierte Secondas muslimi-
schen Glaubens dem dominanten Diskurs entgegentreten und so versuchen
mehr Agency zu entwickeln. Allerdings gilt es zu betonen, dass Brackes Sam-
ple mit der Fokussierung auf akademisch gebildete Anhingerinnen einer de-
zidierten religiosen Bewegung ganz anders strukturiert ist als das der vorlie-
genden Untersuchung.

Auch in der vorliegenden Untersuchung wurde jedoch deutlich, dass der
Islam als »gelebte Religion« (»lived religion« McGuire 2008: 12-13) — trotz oder
gerade auch wegen seiner gesellschaftlichen Manifestation als Differenzka-
tegorie — eine Ressource zur Entwicklung von Agency in Bildungsbiografien dar-
stellen kann (vgl. Kapitel 5, Fallbeispiele). Dieser Aspekt wird immer wieder
implizit und explizit in den habituell verankerten »Taktiken« manifest (vgl.
Kap. 5) und soll im Folgenden kurz anhand der unterschiedlichen Typen re-
stimierend dargestellt werden:

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Typus 1: Religidse Selbstreprasentation als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Diese Frauen nutzen ihre religiése Selbstreprisentation dahingehend als
Ressource, dass sie versuchen, die Differenzkategorie »Muslimin« und
das damit einhergehende gesellschaftliche Stigma emanzipatorisch um-
zudeuten (vgl. Kap 5.1). Dies erreichte bspw. Zara dadurch, dass sie sich
durch eine dezidierte Loslosung vom elterlichen Genderbild als Kopftuch
tragende, »emanzipierte« Muslima gesellschaftlich als Kontrastfigur zur
diskursiv konstruierten »armen, unterdriickten Muslimin« (Kaya 2012: 120)
zu positionieren versucht. Zara entfachte durch ihre religiose Selbstre-
prasentation im Zuge des gegenwirtigen Islamdiskurses und des damit
einhergehenden gesellschaftspolitischen Klimas eine dialektische Dynamik,
welche ihr schlussendlich (bildungs-)biografisch zugute kam. Durch ihre
dem gingigen Stereotyp widersprechende, religiose Selbstreprasentation
bediente Zara indirekt die politischen Interessen gewisser gesellschaftlicher
Akteure, und wurde zu einer Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspoli-
tikern, Bildungsinstitutionen und NGOs. Anhand der Rekonstruktion von
Zaras Bildungsbiografie (Kap. 5.1) wird besonders deutlich, dass die Rolle
der »gelebten Religion« als Ressource in einem dialektischen Verhiltnis mit
der Rolle der Religion als Differenzkategorie (in Bildungsbiografien) steht: Ihre
Selbstreprasentation als »emanzipierte Muslima« wurde im gegenwirtigen
gesellschaftspolitischen Kontext zur Ressource, um eine Alternativkarriere
einzuschlagen (vgl. Kap. 5.1) und ihr ein berufliches Weiterkommen zu
ermdglichen. Ein Werdegang, welcher ihr als Kopftuch tragende Frau im
Dienstleistungsbereich trotz exzellenter Zeugnisse verwehrt blieb.

Anderen Frauen gelang die Umdeutung der Differenzkategorie Religion
als Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung damit, dass sie das
Stigma des Kopftuchtragens (vgl. Kreutzer/Demir, Siimeyye 2015) im Arbeits-
markt als Ressource nutzten. Sie suchten berufsbiografisch nach Nischen, in
welchen ihnen ihre religiose Selbstreprisentation als bspw. als Kopftuch tra-
gende Muslima zunutze kam, resp. zur bevorteilenden Ressource wurde, an-
statt zum Stigma: Sie eigneten sich also die Differenzkategorie »Muslimin«
im De Certeaw'schen Sinne (1988: 89) an, indem sie sich bspw. als Fahrlehre-
rin fiir muslimische Frauen oder als Griinderinnen muslimischer Modelabels
oder Hijab-Boutiquen selbststindig machten.

Bei der Ausprigung der religiosen Selbstreprisentation als »ostentati-
ve« Muslima zeigte sich die »gelebte Religion« (McGuire 2008: 12-13) indirekt

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce

293


https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Islam, Gender, Intersektionalitat

als Ressource und zwar indem sich die Frauen durch die Art ihrer religio-
sen Selbstreprisentation politisierten und in der Vergemeinschaftung mit
Gleichgesinnten eine islamisch begriindete, grosstmogliche Bildungsaspira-
tion entwickelten. So bspw. Mirjeta, welcher der urspriinglich eingeschla-
gene Bildungsweg wie Zara ebenfalls aufgrund des Hijab Tragens verwehrt
wurde, und die sich durch diese Bildungsbarriere politisierte. Durch die Ver-
gemeinschaftung mit Gleichgesinnten setzte Mirjeta ihren eingeschlagenen
Bildungsweg — notfalls mittels juristischer Mittel — entschieden fort und ver-
steht ihn als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie« (vgl. Kap.5.1.2.c).

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden
konnte, kann zusammengefasst werden, stellt die religidse Selbstreprisentation
eine Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung dar, die positive Auswir-
kungen auf deren bildungsbiografischen Verlauf hat. Die religiose Selbstre-
prasentation als Teil »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) steht in ihren
Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhiltnis zu der Rolle der Religion
als Differenzkategorie, wie sie sich gesellschaftlich manifestiert.

Typus 2: Religidse Praxis als Ressource im Privaten

Fir diese Frauen stellt deren religiése Sozialisation eine Ressource in ihren
Bildungsbiografien dar. Die religiose Sozialisation von Frauen, bei denen die
habituell verankerte »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« rekonstruiert wer-
den konnte, zeichnet sich durch eine starke Vereinsgebundenheit und grosses
formelles, religioses Wissen aus (vgl. Kap. 5.2.2 ¢). So auch diejenige von Xhe-
mile, Sahar und Hannan.

Die religiose Praxis wie auch die Nihe zum elterlichen Religionsverein
wurde bei diesen Frauen in zwei unterschiedlichen Auspragungen tradiert:
die eine Ausprigung, wie sie sich bspw. bei Xhemile zeigt, zeichnet sich durch
eine Pragmatisierung der religiosen Praxis und des Vereinsengagements der
Eltern aus (Ausprigung »pragmatische« Muslima, vgl. Kap. 5.2). Die andere
Ausprigung zeigt sich in der weitgehenden Tradierung des elterlichen En-
gagements und der elterlichen religidsen Praxis (Ausprigung »engagierte«
Muslima bspw. Sahar, Hannan). Hinsichtlich der Manifestation der »gelebten
Religion« (McGuire 2008: 12-13) als Ressource spielt jedoch, wie sich rekon-
struieren liess, die Ausprigung der Tradierung keine Rolle. Als prigend fiir
die Bildungsbiografie erwies sich vielmehr die religiose Sozialisation und das
damit einhergehende Religionsverstindnis: Sowohl Xhemile wie auch Sahar
und Hannan gelang es, mittels ihres sozialisatorisch erworbenen, intellektu-

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

ellen Islamverstindnis ihre Religiositit in ein plausibles Verhiltnis zum siku-
laren Schulwissen zu bringen. Bei Glaubenskonflikten in beruf- und ausbil-
dungsbezogenen Situationen waren sie in der Lage, sich von religiésen Dog-
men zu distanzieren und - nicht zuletzt zwecks der zielstrebigen Verfolgung
des Bildungswegs — Kompromisse zu finden.

Im privaten Bereich kommt jedoch der »gelebten Religion« eine nicht zu
unterschitzende Bedeutung als personliche Ressource zu: Die habituell ver-
ankerte, mehr oder weniger pragmatisch tradierte religiose Praxis wie auch
die familiire Eingebundenheit in den Religionsverein stiftet Sinn und gibt
Riickhalt im tdglichen Leben und bei Krisen (vgl. Kap. 5.2.2b).

Religion und religiose Praxis iibernehmen in Bildungsbiografien von die-
sen Frauen also die Rolle einer Ressource im Privaten. Sie dient schliesslich unter
anderem nicht zuletzt auch der konsequenten Verfolgung der »Taktik des ziel-
strebigen Aufsteigens«, mittels der sie — im Vergleich zu privilegierten Ler-
nenden - ungleich grossere Anstrengungen zur Erreichung ihrer Bildungs-
ziele in Kauf nehmen miissen.

Typus 3: Religidse Vergemeinschaftung als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpaositionierung

Fir diese Frauen stellt die religiése Vergemeinschaftung die entscheidende
Ressource dar, mittels derer ein (bildungs-)biografisches Scheitern verhindert
werden kann.

Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds"” und der fehlenden Unterstiit-
zung des Elternhauses blieb Frauen wie Esma, bei denen die »Taktik der reli-
giosen Vergemeinschaftung« rekonstruiert werden konnte, eine nachobliga-
torische Ausbildung verwehrt. Konstitutiv fiir die Lebensbeschreibungen die-
ser jungen Frauen ist das Moment, in dem sie sich (bildungs-)biografisch in
einer Sackgasse befinden und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks
in eine scheinbar ausweglose (berufs-)biografische Krise geraten (vgl. Kap.
5.3). Auch Esma schildert ein solches Moment, in dem sie weder ein noch
aus wusste. Durch die Vergemeinschaftung im Religionsverein konnte sie fiir
ihre Berufsbiografie entscheidendes, von den Eltern unabhingiges, soziales

17 Dem Rollenbild der Eltern von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden
konnte, zu folge ist eine nachobligatorische Ausbildung ihrer Tochter obsolet, da sie —
so der elterliche Wunsch — nach einer frithen Heirat eine klassische Hausfrauenrolle
ibernehmen sollten.

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce

295


https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Islam, Gender, Intersektionalitat

Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfihig-
keit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie erlangen.

Die Vergemeinschaftung wirkte bei ihr und bei den anderen Frauen der
»Taktik« 3 gesellschaftlich integrierend und fing auf, wo Sozialstaat, Eltern-
haus und Bildungssystem versagten und die Frauen durch das wirkmaich-
tige Zusammenspiel struktureller Differenzdimensionen davon bedroht wa-
ren, (bildungs-)biografisch »aus dem System zu fallen«. Die religidse Verge-
meinschaftung diente ihnen als »religidses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50) und
stellte die entscheidende Ressource zu einer gesellschaftlichen Neu- und Selbstposi-
tionierung dar.

Typus 4: »Gelebte Religion« als Stigma

In Bildungsbiografien dieser Frauen wirkt Religion als interdependente Diffe-
renzkategorie im Zusammenspiel mit Gender, »Migrationshintergrunds, »class«,
und zusitzlich noch Kérper intersektionell so stark einschrinkend, dass »ge-
lebter Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) als Ressource hinsicht-
lich der Bildungsbiografie kaum noch Bedeutung zukommen kann.

Auch bei dieser »Taktik« steht Religion als Differenzkategorie und Religion
als Ressource in einem dialektischen Verhiltnis, allerdings in einem von star-
ker Ungleichheit gepragten: Religion als interdependente Differenzkategorie
iberlagert »gelebte Religion« als potenzielle Ressource so stark, dass dieser
in den (Bildungs-)Biografien der Frauen in erster Linie die Rolle eines Stigmas
zukommt (vgl. Kap. 5.4).

Zusammenfassend kann formuliert werden, dass bei drei von vier rekon-
struierten bildungsbiografischen »Taktiken« junger Musliminnen »gelebter
Religion« (McGuire 2008: 12-13) die Rolle einer Ressource im Hinblick auf ihre
Bildungsbiografien zukommt.

Ebenso wird deutlich, dass die Rolle von »gelebter Religion« wie bspw. re-
ligiose Selbstreprisentation, religiose Praxis und religiose Vergemeinschaf-
tung als Ressource in Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhiltnis
zur Rolle der Religion als Differenzkategorie steht (vgl. Kap. 5). »Gelebte Re-
ligion« kann also auch - oder vielleicht sogar ganz besonders — unter den
soziopolitischen Bedingungen des laufenden Islamdiskurses zur Ressource
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839452186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

