
290 Islam, Gender, Intersektionalität

Positionierungsprozessen insbesondere auch von Frauen spielen kann und in-

wiefern diese Kategorie mit anderen Differenzkategorien bzw. -dimensionen

einhergeht sowie gemeinsam wirkt. Das Potenzial einer intersektionellen

Perspektive besteht primär darin, dass soziale (Selbst-)Positionierungen

von Subalternen im wissenschaftlichen (und gesellschaftlichen) Diskurs

sichtbar gemacht werden können. Mittels eines intersektionellen Ansatzes

in Bezug auf Religion können spezifische soziale Ungleichheitsverhältnisse

und strukturelle Diskriminierungen sowie (Ausschluss-)Erfahrungen dif-

ferenzierter analysiert und benannt werden und laufen weniger in Gefahr,

unterschlagen oder unter andere Kategorien subsumiert zu werden. Wird

Religion jedoch quasi isoliert und nicht als intersektionelle Kategorie gedacht,

besteht die Gefahr, dass gerade genderspezifische (Diskriminierungs-)Erfah-

rungen religiöser Frauen wie bspw. die religiös orientierter Musliminnen

(Differenzdimensionen Religion/Gender) unzureichend in Betracht gezogen

werden. Verfügen diese gegebenenfalls zusätzlich über einen sog. »Migra-

tionshintergrund« (Differenzdimension (»Migrationshintergrund«) und/oder

sind sie ggf. Angehörige der Unterschicht (»class«) und/oder People of Color

(»Körper«), steigt die Wahrscheinlichkeit, dass deren spezifische Erfahrungen

und soziale Lagen aufgrund einer komplexen Überlagerungen strukturel-

ler Dominanzverhältnisse unterschlagen werden. Schliesslich trägt eine

intersektionelle, interdependente Perspektive dazu bei, essenzialistische

Konstruktionen von Identität zu vermeiden und wie Davis (2008: 30) es

ausdrückt »situated, critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu

produzieren.

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von
religiöser Praxis, religiöser Selbstrepräsentation
und religiöser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien

Die theoretische Herangehensweise, eine intersektionale Perspektive mit

einer Agency-Perspektive zu verknüpfen, wie sie in vorliegender Untersu-

chung gewählt wurde, ermöglichte es, nicht nur die Einschränkungen der

Bildungsbiografien zu rekonstruieren, sondern zu erkennen, dass Religion

in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte

Rolle zukommt: Nämlich einerseits die einer intersektionell einschränkenden bzw.

interdependenten Differenzkategorie, auf der anderen Seite jedoch ebenso auf der

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 291

Ebene der »gelebten Religion«15 (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) die

einer ermächtigenden Ressource, mittels derer die jungen Frauen mehr Agency

über ihre Bildungsbiografien erlangen können. Die Rolle der Religion als

ermächtigende Ressource soll im Folgenden ausgeführt werden.

Hummrich wies in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) be-

reits darauf hin, dass Religiosität in Biografien von Migrantinnen auch die

Bedeutung eines produktiven Umgangs mit Ressourcen zukommen kann

(Hummrich 2009: 240ff.). Sie kritisierte, dass in der Migrationsforschung

bisher »vor allem auf die problematischen Aspekte der Religiosität« bei

Migrantenjugendlichen verwiesen wird, dies insbesondere bei muslimi-

schen Mädchen (ebd.: 240) und stellte die These auf, dass die »individuelle

Auseinandersetzung mit Religiosität« von Migrantinnen ebenso »als Aus-

drucksgestalt der Bearbeitung ihrer Individuationsproblematik gesehen

werden« kann (ebd.).

Dass Religion nicht nur als Kategorie der Differenz bei gesellschaftli-

chen Selbstpositionierungsprozessen von jungen Secondas manifest wird,

sondern durchaus auch Quelle der Entwicklung von mehr Agency sein

kann, stellte auch die niederländische Religionssoziologin Bracke in ei-

ner empirischen Untersuchung zu akademisch gebildeten Anhängerinnen

der Milli-Görüş-Bewegung fest. Im Kontext der politischen Narration eines

»Dutch exceptionalism«16 (Bracke 2011: 29) sowie des laufenden Islamdis-

kurses beschreibt sie Strategien, mittels derer die von ihr untersuchten

Frauen Handlungsfähigkeit entwickeln, um dem dominanten Diskurs entge-

genzutreten. Sie spricht hierbei – rekurrierend auf Althussers Konzept der

Interpellation – von »talking back«, ebd.: 37-38). Bracke nennt vier Strategien,

wie die jungen Frauen durch »talking back« Agency entwickeln (ebd.: 38ff.).

Diese Strategien sind teilweise den von mir rekonstruierten »Taktiken«,

15 »Gelebte Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) verstehe ich hier als Gegen-

satz zu Religion als zugeschriebene Differenzkategorie.

16 Bracke (2011) rekonstruiert, wie das niederländische politische System auf der Narra-

tion eines »Dutch exceptionalism« (ebd.: 29) hinsichtlich aussergewöhnlicher »Tole-

ranz« beruht und historisch auf einem institutionalisierten Management (religiöser)

Differenz gründet (ebd.). DieNarration eines »Dutch exceptionalism«bezieht sich,wie

Bracke ausführt, in erster Linie auf die beiden Prinzipien des Säkularismus einerseits

und der sexuellen Freiheit und Emanzipation andererseits. Bracke zeigt auf, wie from-

me Musliminnen in dieser diskursiven Anordnung zur Kontrastfigur stilisiert werden

und zu zentralen »Subjekten der Debatte« werden (ebd.: 28, 29).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Islam, Gender, Intersektionalität

mittels derer sich Frauen in ihren Bildungsbiografien zu behaupten versu-

chen, nicht unähnlich. Als erste Strategie des »talking back« führt Bracke die

Kritik am öffentlichen Islamdiskurs durch die eigene Selbstpositionierung

als »emanzipierte« frommeMuslimin (ebd.) an; dieser erste Typus von Bracke

ähnelt in gewisser Weise der »Taktik der kämpferischen Selbstbehauptung«

(»Taktik« 1), in der Ausprägung »emanzipierte«Muslima. Als zweite Strategie

analysiert Bracke das scheinbare Akzeptieren der Behauptungen des öffentli-

chen Diskurses durch die gesellschaftliche Selbstpositionierung als ostentativ

»unemanzipiert« (ebd.: 40ff.); diese Strategie ist der »Taktik der kämpferi-

schen Selbstbehauptung« in der Ausprägung ostentative Muslima ähnlich.

Als dritte Strategie des »talking back« verortet Bracke die Selbstorganisation

der jungen Frauen in Grass-root-Vereinen zur Aus- und Weiterbildung von

Glaubensschwestern und somit als Beitrag zu deren Selbstermächtigung

(ebd.: 42ff.), diese Strategie ähnelt in der ermächtigenden Bedeutung der

religiösen Vergemeinschaftung der »Taktik« 3. Schliesslich stuft sie als vierte

Strategie das resignierte Verstummen (ebd.: 44) ein, das auch ein Element

der »Taktik der widerständigen Mikropraktiken« darstellt.

Es ist interessant zu sehen, wie sich – auch innerhalb politisch, historisch

und gesellschaftlich (leicht) unterschiedlicher Kontexte – ähnliche Strategien

rekonstruieren lassen, mittels derer religiös orientierte Secondas muslimi-

schen Glaubens dem dominanten Diskurs entgegentreten und so versuchen

mehr Agency zu entwickeln. Allerdings gilt es zu betonen, dass Brackes Sam-

ple mit der Fokussierung auf akademisch gebildete Anhängerinnen einer de-

zidierten religiösen Bewegung ganz anders strukturiert ist als das der vorlie-

genden Untersuchung.

Auch in der vorliegenden Untersuchung wurde jedoch deutlich, dass der

Islam als »gelebte Religion« (»lived religion«McGuire 2008: 12-13) – trotz oder

gerade auch wegen seiner gesellschaftlichen Manifestation als Differenzka-

tegorie – eine Ressource zur Entwicklung von Agency in Bildungsbiografien dar-

stellen kann (vgl. Kapitel 5, Fallbeispiele). Dieser Aspekt wird immer wieder

implizit und explizit in den habituell verankerten »Taktiken« manifest (vgl.

Kap. 5) und soll im Folgenden kurz anhand der unterschiedlichen Typen re-

sümierend dargestellt werden:

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 293

Typus 1: Religiöse Selbstrepräsentation als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Diese Frauen nutzen ihre religiöse Selbstrepräsentation dahingehend als

Ressource, dass sie versuchen, die Differenzkategorie »Muslimin« und

das damit einhergehende gesellschaftliche Stigma emanzipatorisch um-

zudeuten (vgl. Kap 5.1). Dies erreichte bspw. Zara dadurch, dass sie sich

durch eine dezidierte Loslösung vom elterlichen Genderbild als Kopftuch

tragende, »emanzipierte« Muslima gesellschaftlich als Kontrastfigur zur

diskursiv konstruierten »armen, unterdrückten Muslimin« (Kaya 2012: 120)

zu positionieren versucht. Zara entfachte durch ihre religiöse Selbstre-

präsentation im Zuge des gegenwärtigen Islamdiskurses und des damit

einhergehenden gesellschaftspolitischen Klimas eine dialektische Dynamik,

welche ihr schlussendlich (bildungs-)biografisch zugute kam. Durch ihre

dem gängigen Stereotyp widersprechende, religiöse Selbstrepräsentation

bediente Zara indirekt die politischen Interessen gewisser gesellschaftlicher

Akteure, und wurde zu einer Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspoli-

tikern, Bildungsinstitutionen und NGOs. Anhand der Rekonstruktion von

Zaras Bildungsbiografie (Kap. 5.1) wird besonders deutlich, dass die Rolle

der »gelebten Religion« als Ressource in einem dialektischen Verhältnis mit

der Rolle der Religion als Differenzkategorie (in Bildungsbiografien) steht: Ihre

Selbstrepräsentation als »emanzipierte Muslima« wurde im gegenwärtigen

gesellschaftspolitischen Kontext zur Ressource, um eine Alternativkarriere

einzuschlagen (vgl. Kap. 5.1) und ihr ein berufliches Weiterkommen zu

ermöglichen. Ein Werdegang, welcher ihr als Kopftuch tragende Frau im

Dienstleistungsbereich trotz exzellenter Zeugnisse verwehrt blieb.

Anderen Frauen gelang die Umdeutung der Differenzkategorie Religion

als Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung damit, dass sie das

Stigma des Kopftuchtragens (vgl. Kreutzer/Demir, Sümeyye 2015) im Arbeits-

markt als Ressource nutzten. Sie suchten berufsbiografisch nach Nischen, in

welchen ihnen ihre religiöse Selbstrepräsentation als bspw. als Kopftuch tra-

gende Muslima zunutze kam, resp. zur bevorteilenden Ressource wurde, an-

statt zum Stigma: Sie eigneten sich also die Differenzkategorie »Muslimin«

im De Certeau’schen Sinne (1988: 89) an, indem sie sich bspw. als Fahrlehre-

rin für muslimische Frauen oder als Gründerinnen muslimischer Modelabels

oder Hijab-Boutiquen selbstständig machten.

Bei der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als »ostentati-

ve« Muslima zeigte sich die »gelebte Religion« (McGuire 2008: 12-13) indirekt

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Islam, Gender, Intersektionalität

als Ressource und zwar indem sich die Frauen durch die Art ihrer religiö-

sen Selbstrepräsentation politisierten und in der Vergemeinschaftung mit

Gleichgesinnten eine islamisch begründete, grösstmögliche Bildungsaspira-

tion entwickelten. So bspw. Mirjeta, welcher der ursprünglich eingeschla-

gene Bildungsweg wie Zara ebenfalls aufgrund des Hijab Tragens verwehrt

wurde, und die sich durch diese Bildungsbarriere politisierte. Durch die Ver-

gemeinschaftung mit Gleichgesinnten setzte Mirjeta ihren eingeschlagenen

Bildungsweg – notfalls mittels juristischer Mittel – entschieden fort und ver-

steht ihn als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie« (vgl. Kap.5.1.2.c).

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden

konnte, kann zusammengefasst werden, stellt die religiöse Selbstrepräsentation

eine Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung dar, die positive Auswir-

kungen auf deren bildungsbiografischen Verlauf hat. Die religiöse Selbstre-

präsentation als Teil »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) steht in ihren

Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhältnis zu der Rolle der Religion

als Differenzkategorie, wie sie sich gesellschaftlich manifestiert.

Typus 2: Religiöse Praxis als Ressource im Privaten

Für diese Frauen stellt deren religiöse Sozialisation eine Ressource in ihren

Bildungsbiografien dar. Die religiöse Sozialisation von Frauen, bei denen die

habituell verankerte »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« rekonstruiert wer-

den konnte, zeichnet sich durch eine starke Vereinsgebundenheit und grosses

formelles, religiösesWissen aus (vgl. Kap. 5.2.2 c). So auch diejenige von Xhe-

mile, Sahar und Hannan.

Die religiöse Praxis wie auch die Nähe zum elterlichen Religionsverein

wurde bei diesen Frauen in zwei unterschiedlichen Ausprägungen tradiert:

die eine Ausprägung,wie sie sich bspw. bei Xhemile zeigt, zeichnet sich durch

eine Pragmatisierung der religiösen Praxis und des Vereinsengagements der

Eltern aus (Ausprägung »pragmatische« Muslima, vgl. Kap. 5.2). Die andere

Ausprägung zeigt sich in der weitgehenden Tradierung des elterlichen En-

gagements und der elterlichen religiösen Praxis (Ausprägung »engagierte«

Muslima bspw. Sahar, Hannan). Hinsichtlich der Manifestation der »gelebten

Religion« (McGuire 2008: 12-13) als Ressource spielt jedoch, wie sich rekon-

struieren liess, die Ausprägung der Tradierung keine Rolle. Als prägend für

die Bildungsbiografie erwies sich vielmehr die religiöse Sozialisation und das

damit einhergehende Religionsverständnis: Sowohl Xhemile wie auch Sahar

und Hannan gelang es, mittels ihres sozialisatorisch erworbenen, intellektu-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 295

ellen Islamverständnis ihre Religiosität in ein plausibles Verhältnis zum säku-

laren Schulwissen zu bringen. Bei Glaubenskonflikten in beruf- und ausbil-

dungsbezogenen Situationen waren sie in der Lage, sich von religiösen Dog-

men zu distanzieren und – nicht zuletzt zwecks der zielstrebigen Verfolgung

des Bildungswegs – Kompromisse zu finden.

Im privaten Bereich kommt jedoch der »gelebten Religion« eine nicht zu

unterschätzende Bedeutung als persönliche Ressource zu: Die habituell ver-

ankerte, mehr oder weniger pragmatisch tradierte religiöse Praxis wie auch

die familiäre Eingebundenheit in den Religionsverein stiftet Sinn und gibt

Rückhalt im täglichen Leben und bei Krisen (vgl. Kap. 5.2.2b).

Religion und religiöse Praxis übernehmen in Bildungsbiografien von die-

sen Frauen also die Rolle einer Ressource im Privaten. Sie dient schliesslich unter

anderemnicht zuletzt auch der konsequenten Verfolgung der »Taktik des ziel-

strebigen Aufsteigens«, mittels der sie – im Vergleich zu privilegierten Ler-

nenden – ungleich grössere Anstrengungen zur Erreichung ihrer Bildungs-

ziele in Kauf nehmen müssen.

Typus 3: Religiöse Vergemeinschaftung als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Für diese Frauen stellt die religiöse Vergemeinschaftung die entscheidende

Ressource dar,mittels derer ein (bildungs-)biografisches Scheitern verhindert

werden kann.

Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds17 und der fehlenden Unterstüt-

zung des Elternhauses blieb Frauen wie Esma, bei denen die »Taktik der reli-

giösen Vergemeinschaftung« rekonstruiert werden konnte, eine nachobliga-

torische Ausbildung verwehrt. Konstitutiv für die Lebensbeschreibungen die-

ser jungen Frauen ist das Moment, in dem sie sich (bildungs-)biografisch in

einer Sackgasse befinden und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks

in eine scheinbar ausweglose (berufs-)biografische Krise geraten (vgl. Kap.

5.3). Auch Esma schildert ein solches Moment, in dem sie weder ein noch

aus wusste. Durch die Vergemeinschaftung im Religionsverein konnte sie für

ihre Berufsbiografie entscheidendes, von den Eltern unabhängiges, soziales

17 Dem Rollenbild der Eltern von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden

konnte, zu folge ist eine nachobligatorische Ausbildung ihrer Töchter obsolet, da sie –

so der elterliche Wunsch – nach einer frühen Heirat eine klassische Hausfrauenrolle

übernehmen sollten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Islam, Gender, Intersektionalität

Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfähig-

keit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie erlangen.

Die Vergemeinschaftung wirkte bei ihr und bei den anderen Frauen der

»Taktik« 3 gesellschaftlich integrierend und fing auf, wo Sozialstaat, Eltern-

haus und Bildungssystem versagten und die Frauen durch das wirkmäch-

tige Zusammenspiel struktureller Differenzdimensionen davon bedroht wa-

ren, (bildungs-)biografisch »aus dem System zu fallen«. Die religiöse Verge-

meinschaftung diente ihnen als »religiöses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50) und

stellte die entscheidende Ressource zu einer gesellschaftlichen Neu- und Selbstposi-

tionierung dar.

Typus 4: »Gelebte Religion« als Stigma

In Bildungsbiografien dieser Frauen wirkt Religion als interdependente Diffe-

renzkategorie im Zusammenspiel mit Gender, »Migrationshintergrund«, »class«,

und zusätzlich noch Körper intersektionell so stark einschränkend, dass »ge-

lebter Religion« (»lived religion«,McGuire 2008: 12-13) als Ressource hinsicht-

lich der Bildungsbiografie kaum noch Bedeutung zukommen kann.

Auch bei dieser »Taktik« steht Religion als Differenzkategorie und Religion

als Ressource in einem dialektischen Verhältnis, allerdings in einem von star-

ker Ungleichheit geprägten: Religion als interdependente Differenzkategorie

überlagert »gelebte Religion« als potenzielle Ressource so stark, dass dieser

in den (Bildungs-)Biografien der Frauen in erster Linie die Rolle eines Stigmas

zukommt (vgl. Kap. 5.4).

Zusammenfassend kann formuliert werden, dass bei drei von vier rekon-

struierten bildungsbiografischen »Taktiken« junger Musliminnen »gelebter

Religion« (McGuire 2008: 12-13) die Rolle einer Ressource imHinblick auf ihre

Bildungsbiografien zukommt.

Ebenso wird deutlich, dass die Rolle von »gelebter Religion« wie bspw. re-

ligiöse Selbstrepräsentation, religiöse Praxis und religiöse Vergemeinschaf-

tung als Ressource in Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhältnis

zur Rolle der Religion als Differenzkategorie steht (vgl. Kap. 5). »Gelebte Re-

ligion« kann also auch – oder vielleicht sogar ganz besonders – unter den

soziopolitischen Bedingungen des laufenden Islamdiskurses zur Ressource

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019 - am 14.02.2026, 14:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

