2. Identitatspolitik und
padagogische Artikulation

Es ist die Verbindung von kulturellem Erbe und Identitatspolitik, mit der
immer schon der Anspruch verbunden wird, im Namen des kulturellen
Erbes fur die durch dieses gestiftete Gemeinschaft der Erben zu sprechen.
Dass dieser Anspruch problematisch bleibt, wurde bisher zu zeigen ver-
sucht. So ist die Rede von einem Erbe oder gar von dessen verbindlichem
Wert kaum mit einer eindeutigen Bedeutung anzugeben; ebenso macht
der Bezug auf das Kulturelle dieser ererbten Identitit die Angelegenheit
eher komplizierter: Mit ihm ergeben sich Gesichtspunkte des Vergleichs
und damit einer Relativierung des Eigenen, die dessen Identitatsverge-
wisserung prekir erscheinen lassen. Die diskursiven Vergewisserungen
dieser Identitat erhalten damit einen notwendig strategischen Charakter.
Eingenommen werden muss ein AufSenstandpunkt, von dem her bean-
sprucht werden kann, das Ganze des kulturellen Erbes, die Identitit der
Ladakhi zu reprasentieren. Zugleich bleibt dieser Standpunkt der Repra-
sentation umstritten: Er kann von verschiedenen Seiten mit unterschied-
lichen Griinden und bezogen auf unterschiedliche Seiten dessen, was das
kulturelle Erbe sein soll, vorgetragen werden, ohne dass es ein unabhin-
giges Kriterium fur die richtige Perspektive geben wurde.

In diesem Kapitel soll nun ein zusitzlicher Gesichtspunkt betrach-
tet werden: Das kulturelle Erbe und erst recht das Engagement fur sein
Fortbestehen kann nicht einfach als Gegenstand betrachtet werden, der
alle Einwohner Ladakhs umtreibt. Es treffen also nicht nur identitats-
politische Positionierungen aufeinander, die jede fiir sich reklamieren,
die kulturelle Identitat Ladakhs tiber die Zeit hinweg und zugleich un-
ter modernen Bedingungen zu reprasentieren. Dieser Anspruch der Re-
prasentation des kulturellen Erbes wird vielmehr zugleich auch denje-
nigen gegeniiber erhoben, die sich an dieser Diskussion nicht beteiligen,
fur die also (aus welchen Griinden auch immer) das kulturelle Erbe nicht
jenes Thema darstellt, das sie primar beunruhigt. Der identitdtspolitische
Anspruch auf die Reprisentation des kulturellen Erbes ist damit nicht
nur im Feld der Auseinandersetzung mit anderen dquivalenten Anspri-
chen situiert; er rechtfertigt sich zugleich im Namen der >schweigenden
Mehrheit< und zielt darauf, hier eine Resonanz hervorzurufen. Dies gilt
zumindest dann, wenn es darum geht, das reprasentierte kulturelle Erbe
Ladakhs auch praktisch zu bewahren. Dann miissen die Einwohner auf-
geklart werden; da das Ganze in deren eigenen Namen geschehen soll, ist
ihre Mitsprache oder gar ihr eigenes praktisches Engagement gefordert.
Die identitatspolitische Vergewisserung des kulturellen Erbes und eine
padagogische Artikulation scheinen sich in diesem Fall wechselseitig zu

50

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

fordern. Die Bevolkerung Ladakhs muss iiber den Wert ihres kulturel-
len Erbes aufgeklart< werden; sie muss motiviert werden, sich fir des-
sen Erhalt einzusetzen. Sie muss also ihr kulturelles Erbe und dessen dro-
henden Verlust iiberhaupt erst als ihr Problem erkennen. Wie in jeder
padagogischen Bemiithung ist auch hier der Erfolg eher als unverfugbar
einzuschitzen. Und der Aufklarungsdiskurs wird auch die Moglichkeit
des eigenen Scheiterns verhandeln miissen.

Um die These einer Verbindung von identititspolitischem Diskurs und
padagogischer Artikulation zu plausibilisieren, soll im Folgenden zu-
nédchst erldutert werden, was unter der Rede vom Piddagogischen hier
zu verstehen ist. Es geht weniger — obwohl das nicht selten vorkommt —
um die Betrachtung didaktisch reflektierter Instruktion: etwa um die Un-
terweisung in tiberlieferten Kulturtechniken. Das Padagogische soll hier
eher so verstanden werden, dass mit ihm ein mit jedem Reprasentations-
anspruch verbundener und zugleich problematischer Adressierungsvor-
gang bezeichnet wird. In einer solchen Perspektive riicken das Pidago-
gische und das Politische eng zusammen.

Ein zweiter Aspekt der Verbindung von identitdtspolitischem Dis-
kurs und padagogischer Artikulation, der in diesem Kapitel verhan-
delt werden soll, besteht in jener Asymmetrie, die mit dem Verhaltnis
von Reprisentanten des kulturellen Erbes und ihren Adressaten impli-
zit gegeben ist. Dabei ist zu beriicksichtigen, dass damit keine instituti-
onell abgesicherte oder auch sozial eindeutig abgesicherte Asymmetrie
gemeint ist: Diese wird vielmehr gerade im Medium der padagogischen
Artikulation immer wieder neu hervorgebracht und behauptet. Dabei
ist es gerade die These, im Namen der schweigenden Mehrheit zu spre-
chen, die jeden Reprasentationsanspruch auf die Legitimation durch
seine Adressaten, die Reprasentierten verweist. Wenn daher in diesem
Kapitel ein Feld von Positionierungen skizziert wird, dann ist dies weni-
ger in einem strukturtheoretischen Sinne zu verstehen — so als ob diese
Positionen als solche den identitatspolitischen und padagogischen Dis-
kurs strukturieren und begrenzen wiirden. Vielmehr sind diese Positio-
nierungen einerseits zu begreifen als (in sich uneindeutige) Referenz-
punkte, die sich aus den Diskursanalysen ergeben haben; andererseits
aber haben sich diese Diskurse selbst auch organisatorisch verfestigt:
in lokalen Initiativen, im Wirken von NGOs in internationaler Ver-
flechtung usw. Diese Verfestigungen sind aber selbst wiederum als et-
was zu verstehen, das auf jene Performativitit angewiesen bleibt, die
im Zusammenspiel von Identititspolitik und padagogischer Artikula-
tion zu sehen ist.

ST

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

2.1 Das Piadagogische als Medium identitatspolitischer
Auseinandersetzungen

Das Padagogische als Medium der identititspolitischen Auseinanderset-
zung zu verstehen, bedeutet die Verabschiedung des giangigen handlungs-
theoretischen Modells der Padagogik. Dieses Modell geht davon aus,
dass padagogische Akteure in der Lage sind (oder sein sollten), den Pro-
zess des Aufwachsens der nachwachsenden Generation verantwortlich
zu steuern. Dies setzt voraus, dass sie tiber eine begriindete Zielsetzung
verfugen, dass diese letztlich gesellschaftliche Erfordernisse (an Wissen
und Haltungen) sowie personliche Autonomiebestrebungen ihrer Adres-
saten wiedergibt. Dazu ist nicht zuletzt ein Wissen tiber den gegenwirti-
gen Entwicklungsstand der Adressaten sowie iiber dessen Verbesserungs-
richtung erfordert. Erst vor diesem Hintergrund kann uberhaupt eine
Verantwortung postuliert werden, die im Namen des Adressaten dessen
Zukunft reprasentiert. Es sind nicht zuletzt diese uiberzogenen Anspri-
che — zu wissen, was fiir die Gesellschaft wie den Einzelnen wichtig ist,
den Adressaten auch in seinem Entwicklungspotential zu verstehen, den
Entwicklungsprozess steuern zu konnen, Verantwortung fiir eine offe-
ne Zukunft zu iibernehmen, mit Bestimmtheit im Namen des Adressa-
ten sprechen zu konnen, diesem als Individuum gerecht zu werden —, die
wohl nicht zuletzt zu einer gesellschaftlichen Verachtung der Pidagogik
gefiihrt haben® und die es zugleich erlauben, die Padagogik auf ihre un-
moglich einzulosenden Anspriiche zu verpflichten.

Betrachtet man die Etablierung der sozialen Problematik und Bedeu-
tung des padagogischen Denkens im 18. Jahrhundert, so mag die gera-
de beschriebene handlungstheoretische Fassung zwar nachvollziehbar
erscheinen. Denn immerhin erlaubt sie die Vorstellung einer Beherrsch-
barkeit der padagogischen Problematik in eins mit einem Tableau mog-
licher Schuldzuweisungen und Verbesserungsvorschlige. Dabei fillt es
nicht schwer, darauf zu verweisen, dass am Beginn der Entdeckung der

1 Vgl. dazu etwa die Beitrdge in Ricken (2007). Schon Bernfeld stellte 1925
fest, dass fiir die Padagogik die hochsten Ideale, an denen sie immer scheitern
muss, gerade gut genug waren (vgl. Bernfeld, 1973, S. 38). Die Grenzen der
Erziehung, ihre soziale Situierung und ihr unverfiigbare Sozialisationsprozes-
se, die nicht zuletzt auch von ihren Handlungsweisen ausgelost werden, nicht
zu beriicksichtigen, fiihre in eine licherliche Situation (vgl. ebenda, S. 2.8)

2 Diese soziale Verantwortungszuschreibung, die von einer letztlichen All-
macht der Padagogik ausgeht und bereit ist, jedes soziale Problem auf deren
Scheitern zuriickzufiihren, dem wiederum mit der >richtigen Padagogik« zu
begegnen wire, ist dabei mehr als ein dufSerer Zwangsmechanismus, der auf
das Verantwortungsbewusstsein der pidagogisch Handelnden einwirkt: Mit
ihm ist zugleich eine tragische Verstrickung bezeichnet, der sich ein hand-
lungstheoretisch orientierter Padagogik-Diskurs kaum entziehen kann.

52

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCHE ALS MEDIUM

Bedeutsamkeit padagogischer Fragestellungen eine nur systematisch zu
nennende Verunsicherung stand. So konnte man kaum noch — angesichts
einer sich zunehmend 6ffnenden Zukunft — auf die Maf$stabe der Ver-
gangenheit zuriickgreifen. Die Gewissheit einer noch nicht absehbaren
Wissensentwicklung verunsicherte den Kanon eines zu vermittelnden
Wissens: Eher wurde der subjektive Umgang mit einem sich verandern-
den Wissen wichtig. Die soziale Herkunft konnte unter diesen Voraus-
setzungen nicht mehr tiber eine zunehmend individuell gedachte gesell-
schaftliche Positionierung entscheiden. Unter zeitlichen, sachlichen und
sozialen Gesichtspunkten wurden so die Geltungsbestinde der Gegen-
wart problematisch — und damit eben nicht zuletzt auch die Gewissheit
und Verankerung der Position padagogisch verantwortlicher Akteure.
Deren problematische Situation wird weiterhin dadurch verscharft, dass
die fur Erwachsene nur schwer zu begreifende Andersheit der Kinder in
den Vordergrund gertickt wird. Kinder gelten nun nicht mehr als klei-
ne und noch unvollkommene, aber sich vervollkommnende Erwachse-
ne. Vielmehr verfiigen sie tiber eine andere Auffassung der Welt, so dass
eine problemlose Kommunikation mit Erwachsenen kaum moglich er-
scheint. Zusitzlich steht die Perspektive der Erwachsenen fir eine pro-
blematisch gewordene Traditionswahrung, wahrend die Andersheit der
Kinder zugleich als symbolischer Ort einer Zukunftshoffnung erschei-
nen kann. Von hier her betrachtet, konnen Erwachsene Kindern niemals
gerecht werden’ und ihre Bemuhungen lassen sich auch mit Blick auf
die zeitliche, sachliche und soziale Kontingenz des Vermittelten nicht
zweifelsfrei rechtfertigen.# Wenn man diese systematische Problemati-
sierung iberkommener padagogischer Gewissheiten und Verfiigungs-
anspriiche betrachtet, dann muss der oben skizzierte handlungstheoreti-
sche Einsatz der Padagogik wie der Versuch anmuten, die aufgebrochene
Problematik des Padagogischen durch den Rickgriff auf traditionel-
le Verfiigungs- und Verantwortungsvorstellungen aufzuheben und zu
neutralisieren.’

Im vorliegenden Zusammenhang erscheint nun ein besonderer Aspekt
dieser handlungstheoretischen SchlieSungsbemiihungen als bedeutsam:
Mit der Handlungstheorie erfuhr die padagogische Reflexion eine Eng-
fithrung auf das Verhaltnis von Erwachsenen zu Kindern. Der damit in

3 Vgl. Wimmer (1988) und Schifer (2007).
Unter dem Titel einer >Erfindung des Pidagogischen« habe ich diese Konstel-
lation, mit der die moderne pidagogische Reflexion anhebt, untersucht und
zudem entwicklungsgeschichtlich zu verorten versucht (vgl. Schifer, 2009).

5 Zum Verhiltnis von Padagogischem und Piadagogik vgl. Schifer (2012a). Zu-
gleich habe ich an anderer Stelle nicht nur auf die vielfiltigen und nicht nur
wissenschaftlichen Schliefungsversuche der pidagogischen Problematik ver-
wiesen, sondern auch darauf, dass in diesen — wie auch immer — die neuzeit-
liche padagogische Problemstellung mitgefiihrt wird (vgl. Schifer, 2012b).

53

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

Verbindung gebrachte Erziehungsbegriff schien keine Ausweitung auf
andere Lebensbereiche zu erlauben. Und dies lag nicht zuletzt an der
mit dem Generationenverhiltnis assoziierten Asymmetrie und einer als
paternalistisch aufgefassten Verfugungsgewalt der Erwachsenen. Ein so
konnotierter Erziehungsbegriff schien sich kaum auf andere soziale Kon-
stellationen Ubertragen zu lassen. Seit den 199oer Jahren kann man al-
lerdings eine in sich scheinbar gegenlaufige Bewegung beobachten. Zum
einen scheint die Referenz auf einen intentionalen Erziehungsbegriff mit
seinen Verfligungs- und Verantwortungsanspriichen ebenso wie mit sei-
nen Erfolgsversprechen problematisch geworden zu sein: Man spricht
nicht mehr gerne von Erziehung.® Auf der anderen Seite beginnen paral-
lel dazu Diskussionen, die eine Universalisierung der Padagogik, eine Pa-
dagogisierung der Gesellschaft in den Blick nehmen.” Zwar richten sich
diese Perspektiven haufig auf eine Entgrenzung von sozial als notwendig
erachteten Lernprozessen uber den Lebenslauf hinweg: auf ein untber-
sehbares Geflecht von Kursen, Weiterbildungen, Beratungen, Coachings
usw. Solche Entgrenzungen rufen einerseits das handlungstheoretische
Profil der Padagogik auf, ohne sich andererseits dessen Paradoxien und
Unmoglichkeiten zu stellen.®

Man konnte an dieser Stelle auch einen Blickwechsel vornehmen. An
die Stelle der Ausweitung einer (weitgehend von ihrer Problematik ent-
lasteten) handlungstheoretischen Padagogik auf andere soziale Bereiche
als jene der Formierung des kindlichen und jugendlichen Nachwuchses
konnte man auch eine Sichtweise setzen, nach der mit dieser Padagogisie-
rung des Sozialen nur eine eigentiimliche Blickverengung der Padagogik
aufgegeben werde. Damit ist an dieser Stelle noch nicht gemeint, dass sich
die oben angedeutete systematische Problematik des Pidagogischen er-
neut aufdrangt. Vielmehr ergibt ein solcher Blickwechsel zunichst einmal
eine andere — letztlich politische — Rahmung des padagogischen Problems
selbst. Dies wird deutlich, wenn man etwa auf die Gouvernementalitits-
these Michel Foucaults zurtickgreift. Dieser hatte mit der Herausbildung
des modernen Staates eine Veranderung konstatiert. Ging es vorher um
die (zuletzt auch todliche) Bestrafung von jenen, die sich gegen die (gott-
lich oder als natiirlich beglaubigte) Ordnung vergangen hatten, so ori-
entiert sich der entstehende liberale Staat biopolitisch: Thm geht es um
die Verbesserung der Lebensbedingungen, um die Gestaltung eines Ord-
nungsrahmens, innerhalb dessen die Einzelnen zur Optimierung ihrer

6 Meyer-Drawe (1999) hat darauf hingewiesen, dass die Berufung auf den
(handlungstheoretisch konzipierten) Erziehungsbegriff, auf den noch in den
emanzipatorischen Bewegungen der 1960er und 1970er Jahren grofle Hoff-
nungen gesetzt wurden, zunehmend schwieriger geworden ist.

7 Vgl. Kade/Luders/Hornstein (1991); Oelkers/Tenorth (1991); Winkler
(1992); Luders/Kade/ Hornstein (1998) und Schafer/Thompson (2013).

8  Vgl. Michael Wimmer (2014; 2016).

54

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCHE ALS MEDIUM

Lebensbedingungen aufgerufen werden.® Die Fiihrung oder Anreizung
von Selbstfihrungen, eine komplexe Bestimmung von Herausforderun-
gen, die die individuelle Arbeit an sich selbst provozieren und orientie-
ren sollen — das erinnert an padagogische Konzepte wie jene, die durch
Fremdbestimmung zur Selbstbestimmung oder durch arrangierte Lern-
umgebungen zu individuell bedeutsamen Lernprozessen anregen sollen.
Nur dass dies in einem handlungstheoretischen Kontext eine personal
zuschreibbare Steuerungs- und Verantwortungsposition impliziert. Die-
se ist fiir das gouvernementalititstheoretische Modell nicht notwendig:
Hier sind es unterschiedliche soziale Problem- und Moglichkeitsperspek-
tiven, die eine individuelle Bearbeitung hervorrufen konnen, aber gerade
nicht mussen: Wer sich hier fiir welches Problem interessiert und bereit
ist, sich zu engagieren und zu optimieren, das bleibt offen. Man kann an
der Optimierung der eigenen korperlichen Erscheinung mit den unter-
schiedlichsten Mitteln ebenso arbeiten wie fiir einen guten Schul- oder
Studienabschluss. Man kann die einen Anforderungsszenarien als Belas-
tung, hingegen die anderen als Herausforderung verstehen. Und das Er-
gebnis der Arbeit an sich selbst ist immer eines, das allein als Resultat
der eigenen Anstrengungen anzusehen ist. Vor diesem Hintergrund er-
scheinen die Ambitionen einer handlungstheoretischen Padagogik eher
Engfihrungen darzustellen, die sich mit unnétigen Steuerungs- und Ver-
antwortungsanspriichen belasten. Die oben skizzierte Entgrenzung der
Pidagogik liefSe sich dann als eine Riickkehr zu einem eher allgemeinen
und zugleich politisch situierten Steuerungsmodell begreifen.

Das Ergebnis solcher Betrachtungen wire eines der Nihe politischer
und padagogischer Einflussnahmen, soweit sich diese auf das (biopoliti-
sche) Modell der indirekten Steuerung berufen.™ Die indirekte Steuerung
wire dann das Medium, in dem und tiber das sich politische und/oder
padagogische Versuche einsichtig machen lassen, die auf eine Ordnung

9  Vgl. Foucault (2004). Die These der Gouvernementalitit ist in der deutsch-
sprachigen Foucault-Rezeption vor allem durch Lemke (1997) verdeutlicht
worden. Sie hat dann in der Folge eine ganze Reihe von Forschungsvorha-
ben (auch in der Erziehungswissenschaft) initiiert (vgl. etwa Ricken. 2006;
Brockling, 2007; Thompson, 2009; Mayer/Thompson/Wimmer, 2013).

10 Diese indirekte Steuerung findet sich priagnant ausformuliert in Rousseaus
Konzept einer »negativen Erziehung« (vgl. Rousseau, 1963), das bis heute sei-
ne Strahlkraft bewahrt hat. Zugleich kann man bei Rousseau sehen, wie sich
diese indirekte Steuerungsabsicht mit dem totalisierten Verfiigungsanspruch
einer handlungstheoretischen Padagogik verbindet — auch wenn das nur in
der Imagination moglich erscheint (vgl. Schifer, 2017). Im gouvernementa-
litatstheoretischen Diskurs ist zur Theoretisierung der indirekten Steuerung
fast durchgingig (wenn auch mit unterschiedlichen Akzenten) auf das Mo-
dell der Anrufung zuriickgegriffen worden, wie es von Althusser (2010) im
Zusammenhang mit den ideologischen Staatsapparaten entwickelt wurde.

55

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

und ein entsprechendes symbolisches Selbstverstindnis des Sozialen zie-
len. Man konnte dies als einen ersten Schritt bezeichnen, sich der Rede
vom Pidagogischen als Medium identitatspolitischer Diskurse um das
kulturelle Erbe zu ndhern. Diese identitdtspolitischen Diskurse wiren da-
mit so situiert, dass sie mit Referenz auf ein kulturelles Erbe dazu aufru-
fen, sich mit diesem zu beschiftigen und sich fiir dieses und dessen Er-
halt unter veranderten Bedingungen einzusetzen. Gerade die Bewahrung
des kulturellen Erbes unter verdnderten Bedingungen eroffnet damit ei-
nen nicht vorab definierten Bereich der (vielleicht gemeinsamen) Arbeit
an sich selbst bzw. der eigenen kulturellen Identitit. Die identitatspoliti-
sche Option ist dann als ein indirekter Steuerungsversuch zu verstehen,
mit dessen Hilfe andere zur Selbstfiihrung aufgerufen werden.

Einen ersten Schritt zum Verstindnis der Vermutung, dass das Padago-
gische als ein Medium identitatspolitischer Einsitze zu verstehen ist, bil-
det dies aber nur insofern, als damit noch nicht jene Problematik einge-
holt ist, die oben das Padagogische kennzeichnete. Es handelte sich dort
um Fragen der zeitlichen, sachlichen und sozialen Kontingenz, Fragen
der unmoglichen gemeinsamen Grundlage von erwachsenen und kindli-
chen Akteuren, damit einhergehend um die Problematik einer autorisier-
ten Reprasentation — Fragen, die das Problem der Begriindbarkeit in un-
terschiedlichen Dimensionen aufrufen, ohne es losen zu konnen. Solche
Fragen scheinen mit dem Modell einer indirekten Steuerung, die keine
personale Steuerungsinstanz und auch keinen gelenkten und normierten
Lernweg kennt, in den Hintergrund zu riicken. Die indirekte Steuerung
wird nicht als normativ und direktiv angesehen — wohl aber als normali-
sierend.” Im Hinblick auf die Frage der identititspolitischen Bedeutung
des kulturellen Erbes wiirden sich solche Normalisierungsprozesse im
Spannungsfeld von Tradition und Veranderung ereignen miissen.

Nun ist aber — und damit kommen die Probleme des Padagogischen ins
Spiel — nicht zu ibersehen, dass es gerade diese Normalisierungsprozes-
se sind, die mit Hilfe der In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes fragwiir-
dig erscheinen. Das, was sich als normaler Ubergang zeigt, die Entwick-
lung einer touristischen Infrastruktur, eines 6konomischen Wettbewerbs,
eine Auflosung der auf der Subsistenzwirtschaft beruhenden dorflichen
Strukturen, die fiir die Kinder bedeutsame Karriereorientierung, soll ge-
rade durch den Verweis auf ein gefihrdetes und wertvolles kulturelles
Erbe problematisiert werden. Die In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes
bildet dabei den Versuch, ein Kriterium zu etablieren und zu begrunden,
an dem sich Modernisierungsprozesse messen lassen sollen. Und doch
taugt ein solches Kriterium unter den gegenwirtig zu konstatierenden
und auch beftirworteten Entwicklungsprozessen nicht allzu viel. Zugleich

11 Der Unterschied von normativen und normalisierenden Vorgaben ist in seiner
historischen Entwicklung von Jiirgen Link (2006) nachgezeichnet worden.

56

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

aber wird mit ihm der Versuch unternommen, die blofSe Normalitit von
Modernisierungsprozessen in Frage zu stellen. Zu bewahren ist die eige-
ne kulturelle Besonderheit, die sich damit ebenfalls als Kriterium zeigen
soll — und die doch nur im (relativierenden) Vergleich mit anderen Kul-
turen als solche sichtbar wird. Adressiert wird mit solchen Kriterien, de-
ren Begriindung prekar bleibt und wohl auch auf unterschiedliche Weise
moglich ist, ein Urteilssubjekt, das sich zu den Normalisierungsprozes-
sen, denen es unterliegt, noch einmal verhalten konnen soll. Dieses Ur-
teilssubjekt, situiert zwischen dem wertvollen kulturellen Erbe der ei-
genen kollektiven Identitit und den Notwendigkeiten der Veranderung
und Entwicklung, ist kein Vernunftsubjekt. Aber es ist auch nicht einfach
als jemand zu verstehen, der sich angesichts sozialer Entwicklungen und
Moglichkeiten vor die Wahl gestellt sieht, diese als Herausforderung fiir
eine Arbeit an sich selbst zu nehmen oder nicht. Der Bezug auf das kul-
turelle Erbe arbeitet demgegentiber in seinen Anrufungen mit einer Be-
stimmtheit, deren Identitatswert zugleich verbindlich firr den Adressaten
sein soll, weil er sich letztlich nur von ihm her verstehen kann und soll.
Der indirekte Charakter dieser Anrufungen arbeitet immer schon mit
starken Unterstellungen, die sich auf die identifizierbare und in ihrem
Wert begriindbare kulturelle Identitit richten; und diese Anrufungen zie-
len auf Verbindlichkeiten, die mehr sind als die Eroffnung von herausfor-
dernden Moglichkeiten individueller Selbstoptimierung.

Die hier vertretene These besteht also darin, dass der um die identitats-
politische Bedeutung des kulturellen Erbes kreisende Diskurs einerseits
der modernen Logik der indirekten Steuerung verpflichtet ist. Andererseits
greift er dabei aber — die politische Logik einer gouvernementalen Steue-
rung spezifizierend — auf eine pidagogische Adressierung zuriick, die kei-
nen handlungstheoretischen Verfiigungs- oder Verantwortungsanspruch
erheben kann. Das Pidagogische als Medium dieser identitdtspolitischen
Diskurse zu verstehen, bedeutet daher keine Riickkehr zu einer hand-
lungstheoretischen Padagogik; mit ihm ist vielmehr angedeutet, dass sich
diese Diskurse tiber ein biopolitisches Angebot der (individuellen) Opti-
mierung hinaus auf das padagogische Terrain einer begriindenden Sinn-
bestimmung begeben — ein Terrain, auf dem es keinen festen Grund gibt.

2.2 Identitatspolitische Einsitze: Eine Anndherung an
die Reprisentation des kulturellen Erbes
Artikulationen einer durch das kulturelle Erbe bestimmten und zu be-
wahrenden Identitdt beanspruchen einen reprasentativen Charakter:

Sie wollen im Namen der seigentlichens, der >wahren< und >wertvol-
len« kollektiven Identitdt sprechen, auf die sie ihre Adressaten zugleich

57

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

verpflichten mochten. Darin besteht ihr zugleich identitatspolitischer
und padagogischer Vertretungsanspruch. Es wurde bereits darauf hin-
gewiesen, dass sich in unterschiedlichen Artikulationen das, was jeweils
als wertvolles und bedrohtes kulturelles Erbe aufgerufen wird, ganz ver-
schieden darstellen kann. Man kann darin einerseits eine Starke solcher
Einsitze sehen. Sie konzentrieren sich auf bestimmte Teile des kulturel-
len Erbes (seien es Bauwerke, Praktiken, Beziehungen) und versuchen,
daftr Ressourcen und soziale Akzeptanz unter den jeweiligen Adressa-
ten zu erhalten. Andererseits bildet diese Stirke zugleich eine Schwiche
insofern, als dasjenige, was diese Konzentration nicht zuletzt legitimiert,
das kulturelle Erbe als identitdtsverburgende Einheit, unbestimmt bleibt.
Unklar bleibt dann, ob das konkrete Engagement fiir das kulturelle Erbe
denn auch >wirklich« bedeutsam ist fiir dessen Bewahrung im Sinne ei-
ner kulturellen Identitat.

Bevor die sich damit andeutenden Probleme weiter verfolgt werden,
ist es jedoch zunachst sinnvoll, ein >holistisches< Konzept anzugeben,
in dem die Identitat der Ladakhi tber die buddhistische Religion be-
stimmt wird. Eine solche Identititszuweisung zielt auf den >Kern« der
Ladakhi-Identitit: Es ist dann der Buddhismus, die religiose oder spi-
rituelle Verankerung, die die Lebensweise, die unterschiedlichen Prak-
tiken und sozialen Umgangsformen, die Institutionen, die Rituale und
das moralische Selbstverstindnis prigt. Wenn man von einem solchen
religiosen Kern der Ladakhi-Identitat ausgeht, kann es nicht nur darum
gehen, einzelne Bauwerke, kulturelle Praktiken oder eine 6kologische
Nachhaltigkeit zu erhalten. Dies alles mag sinnvoll sein, aber das spiri-
tuelle Selbstverhiltnis eines buddhistischen Ladakhi ist damit noch gar
nicht beriihrt. Das Verhaltnis der buddhistischen Spiritualitat zur Ver-
ganglichkeit des Lebens, das damit angesprochen ist, bedeutet dabei zu-
gleich das Postulat einer relativen Unabhingigkeit des Identitatskerns
von sozialen Veranderungen oder auch 6konomischen Verbesserungen.
Anders formuliert: Man kann auch unter veranderten Lebensbedingun-
gen davon ausgehen, dass der religiose Identitatskern noch erhalten ist,
dass das kulturelle Erbe eine lebendige Wirklichkeit ist. Diese lebendige
Wirklichkeit mag durch materialistische Strebungen bedroht sein, aber
das muss kein Argument gegen das Fortbestehen einer solchen Identitit
sein, die sich spirituell begreift.

Nun ist aber nicht zu iibersehen, dass ein solches holistisches Identi-
tatskonzept, das die Ladakhi als (tibetisch orientierte**) Buddhisten be-
greift, vor dem Problem steht, dass etwa 20 % der Bevolkerung Ladakhs

12 In Ladakh sind alle Schulen des tibetischen Buddhismus durch Kloster
vertreten. Der tibetische Buddhismus kann — bei aller Vereinfachung — als
eine Form des Mahayana-Buddhismus verstanden werden, die nicht nur
tantrische Elemente in sich aufgenommen hat, sondern auch wesentliche

58

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

traditionell keine Buddhisten, sondern Muslime sind. Damit wird die re-
ligiose Identitit, die die kulturelle Einheit verbiirgen sollte, zu einer zwar
dominierenden, aber doch gleichwohl partikularen. Statt die einheitliche
kulturelle Identitat und deren Kontinuitit zu garantieren, droht die Re-
ligion damit zu einem zentralen Gegenstand in der Auseinandersetzung
um eben diese kulturelle Identitit und Einheit zu werden. Als hegemoni-
ale hat eine solche Auseinandersetzung um eine religits verankerte kul-
turelle Identitat direkte politische Implikationen.'s Schon 1934 griinde-
te sich eine »Young Men’s Buddhist Association< (YMBA), die sich bei
der indischen Kolonialregierung um ein Verbot der Polyandrie bemiihte,
das von dieser dann 19471 gesetzlich verfiigt wurde. Die (auch in Tibet
damals verbreitete) Polyandrie, bei der nur der ilteste Sohn das Land
erbt und eine Frau heiraten kann, die dann auch gleichzeitig mit seinen
im Haus verbliebenen Briidern verheiratet ist, war eine Institution, die
dafur sorgen sollte, dass das in einer Oasenwirtschaft geringe Acker-
land nicht aufgeteilt werden sollte. Damit wire die Gefahr verbunden
gewesen, dass das unter mehrere Erben aufgeteilte und bewirtschafte-
te Land nicht mehr fiir den Unterhalt ausreicht. Der Einsatz der YMBA
fur die Aufthebung der Polyandrie vernachlissigte diesen Gesichtspunkt
und argumentierte bevolkerungspolitisch: Angesichts einer wachsenden
Nachkommenschaft der Muslime befiirchtete man, dass die Polyandrie
ein buddhistisches Bevolkerungswachstum eher verhindert. Auf der glei-
chen Linie lag dann der Einsatz dafiir, dass alle Sohne und schliefSlich
auch alle Tochter erben sollten. Entsprechende gesetzliche Regelungen
erfolgten dann 1943 und 1957. Zugleich wandte man sich erfolgreich

Bestandteile der vor-buddhistischen Bon-Religion Tibets (vgl. etwa Nawang,
1979; Crook/Low, 1997; Schenk, 1994; Rosing, 2003).

13 Vgl. fiir die folgende Skizze meine ausfiihrlichere Darstellung in Schifer
(2014, S. 57ff).

14 Noch heute finden sich Angste in der buddhistischen Bevélkerung vor ei-
ner zahlenmifSigen Zunahme des muslimischen Anteils an der Bevolkerung.
Die angesprochenen Gesetze fanden erst langsam Eingang in die Wirklichkeit
Ladakhs. Und man kann dariiber spekulieren, ob die — vor dem Hintergrund
der traditionellen Subsistenzwirtschaft am Rande des Mangels ruinése — Ge-
setzgebung 6konomisch deshalb funktionierte, weil sich im Zuge ihrer Durch-
setzung vor allem mit dem Tourismus neue Einnahmequellen erschlossen.
Neue Einnahmequellen und das Erbrecht fiir alle Kinder hatten aber auch
eine Konsequenz, die erst in jiingster Zeit zunehmend deutlich wird. Hatten
frither Familien schon kleine Kinder nicht zuletzt auch aus 6konomischen Er-
wiagungen als Monche oder Nonnen an die Kloster gegeben, so ergab sich mit
der Aussicht auf ein Erbe oder ein finanzielles Einkommen die Tendenz zur
Beendigung dieser Praxis. Die Bedeutung des Schulbesuchs, die auch Eltern
auf entlegenen Dorfern motiviert, ihre Kinder zur Schule (etwa nach Leh) zu
schicken, wirkt hier verstirkend. Gegenwirtig haben die Kloster in Ladakh

59

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

gegen das Vorhaben der indischen Regierung, den Landbesitz der Klos-
ter zu enteignen.’s Als in den 1960er Jahren aus der YMBA die >Ladakh
Buddhist Association< (LBA)*® entstand, dnderte sich der politische Ein-
satz. Mit dem Verweis auf eine eigene, nicht hinreichend berticksichtigte
und an den Rand gedringte religiose und ethnische Identitat wurde der
Status eines >»Union Territory« eingefordert.’” Dies hitte eine finanzielle
und politische Unabhingigkeit vom Bundesstaat Jammu und Kashmir
und die direkte Unterstellung unter die indische Regierung bedeutet. Die-
ser, im Namen einer kulturellen Identitit der Ladakhi unternommene,
Versuch scheiterte. Man versuchte nun, die Notwendigkeit eines eigen-
stindigen Ladakhs dadurch hervorzuheben, dass man statt der kulturel-
len Identitit, die Buddhisten und Muslime umfasst hatte, eine kulturel-
le Bedrohung durch eine von den Muslimen beanspruchte Hegemonie
behauptete. Beginnend mit dem Jahr 1989 kam es zu religiosen, zum
Teil gewalttatigen Unruhen und einem Boykott muslimischer Handler
durch die buddhistische Mehrheit, zu einer scharfen kulturellen Grenz-
ziehung.™ Es waren wohl nicht zuletzt diese Unruhen, die die Regie-
rung des Bundesstaates Jammu und Kashmir veranlassten, eine regionale

Nachwuchsprobleme: Zum Teil kommen die Novizen von weit her (etwa
aus Nepal), zum Teil gibt es eine Konkurrenz zwischen den Klostern derart,
dass die (reichen) Hauptkloster den Nebenklostern die Novizen abwerben.

15 Die Kloster gestatteten den Bauern gegen Abgaben die Bewirtschaftung ih-

rer Lindereien. Das indische Gesetz zielte auf die Abschaffung dieser feuda-
len Struktur. Neben der YMBA bildete sich als Gegenwehr eine Vereinigung
der Kloster tiber die unterschiedlichen Richtungen hinweg: die »All Ladakh
Gonpa-Association«. Es konnte eine Ausnahmeregelung durchgesetzt wer-
den, so dass die Kloster ihren Besitz behalten konnten. Gegenwirtig scheint
sich vor dem Hintergrund anderer Einnahmequellen (z.B. Eintrittsgebiihren
fiir Touristen) ein Pachtsystem durchzusetzen, das den Bauern die Bewirt-
schaftung des Landes auf Dauer zusichert.
Die gegenwirtig gute 6konomische Lage der Hauptkloster wird aber da-
durch getriibt, dass gut ausgebildete Monche zum Teil nicht mehr gewillt
sind, sich der klosterlichen Arbeitsdisziplin zu unterwerfen. Hinzu kommt
eine steigende Zahl von Monchen, die die Kloster verlassen (oder dort nur
unregelmifSig anwesend sind), weil sie im Tourismusbereich Geld verdienen
wollen, weil sie Konsumgiiter (etwa Autos) kaufen oder auch sexuelle Be-
ziehungen eingehen wollen.

16 Die meisten der im folgenden erwdhnten Institutionen der Religionsgemein-
schaften, aber auch der NGOs waren Adressaten von Leitfadeninterviews,
deren diskursanalytische Auswertung dann in den nichsten Kapiteln folgen
wird.

17 Bis heute findet sich in Stellungnahmen der LBA der Verweis auf eine kul-
turelle Diskriminierung und Unterdriickung Ladakhs (vgl. Spalbar, 2010,
S. 13).

18 Vgl. Bertelsen, 1997; Van Beek/Bertelsen,1997; van Beek, 2000.

60

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

Verwaltung und ein regionales Parlament einzurichten: den >Ladakh Au-
tonomous Hill Development Council< (LAHDC). Dieser war zunichst
als Vertretung des >oberen< und >unteren< Ladakh, der Distrikte Leh mit
buddhistischer und Kargil mit muslimischer Mehrheit, geplant. Da aber
die Muslime im Distrikt Kargil die Notwendigkeit einer solchen Vertre-
tung zunichst ablehnten, kam es zunédchst nur zur Einrichtung eines sol-
chen Hill Council fur den Bezirk Leh. Thr folgte dann mit zeitlicher Ver-
zogerung die Einrichtung eines solchen Council fiir den Distrikt Kargil,
so dass es fiir die Region Ladakh nun zwei unterschiedliche Vertretun-
gen gibt — eine im buddhistisch dominierten >oberen Ladakh< und eine
im muslimisch dominierten >unteren Ladakh«. Nicht zuletzt fihren diese
religiosen Mehrheitsverhaltnisse dazu, dass die Entscharfung der religi-
osen Konflikte durch eine politische Wahl zwischen verschiedenen Par-
teien, die als solche keine Vertretungen der Religionsgruppen bilden, mit
Blick auf die schliefSlich gewihlten Kandidaten und Kandidatinnen re-
lativiert wird. Da vorrangig die politischen Reprisentanten immer noch
nach ihrer Religionszugehorigkeit gewahlt werden, hat man sich ent-
schlossen, neben den gewihlten Vertretern Sitze fiir die jeweiligen Min-
derheiten einzurichten, deren Besetzung durch eine Delegation erfolgt.™

Ein anderer Effekt dieser Ereignisse bestand allerdings darin, dass sich
Grenzen und Meidungsregeln zwischen den beiden Religionen etablier-
ten, die auch die alltaglichen Umgangsformen betreffen.>> So sind etwa
fruher ubliche interreligiose Heiraten heute etwas, das vermieden wird,
weil beide Religionsgemeinschaften auch gegeniiber ihren Mitgliedern
Grenziiberschreitungen sozial sanktionieren. Auch etwa Landverkaufe,
die die Religionsgrenzen tiberschreiten, konnen zum Anlass fiir Konflik-
te zwischen den Religionsgemeinschaften werden.

Aus der Einheitsvorstellung einer buddhistischen ladakhischen Iden-
titat hat sich so eine religiose Segregation entwickelt. In ihr bemiihen
sich beide Religionsgemeinschaften nicht zuletzt tiber die Sozialisation
ihres Nachwuchses, das je Eigene weiterzugeben und zugleich durch
die Vermittlung von Respektregeln die fragile Einheit des Ganzen: der

19 Der LADHC, der keine Gesetzgebungskompetenz besitzt, gibt allerdings in
seinen gewidhlten Mitgliedern nicht zuletzt die religios zunehmend geteilten
Verhiltnisse wieder. Diese mogen zwar durch die Organisationsform der
politischen Parteien gebrochen sein, aber dennoch sind — nach einem unten
aufgerufenen Interview — 2.5 von 26 gewihlten Mitgliedern Buddhisten. Die
Zahl der gewihlten Mitglieder wird durch vier weitere erginzt, die Minder-
heiten reprisentieren sollen.

20 Ein buddhistischer Gesprachspartner berichtete davon, dass er vor 1989 auf
dem Geldnde der nahe gelegenen Moschee geduscht habe, weil es dort war-
mes Wasser gab. Es sei auch moglich gewesen, dass Buddhisten wie Musli-
me an den Gebetsstitten der jeweils anderen Seite ihre eigenen Gebete ver-
richtet hatten. Das sei nach 1989 unmoglich geworden.

61

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

(uberreligiosen) Einheit Ladakhs zu sichern. Zu diesen Respektregeln
scheint fur die muslimische Seite nicht zuletzt auch zu gehoren, dass man
sich nicht in einer Ladakh-tubergreifenden muslimischen Identitit ver-
ortet. Man vermeidet — auch und gerade von Seiten der beiden muslimi-
schen Organisationen, die die Sunni- und die Shia-Richtung des Islam
reprasentieren — Selbstverstindnisartikulationen, die sich auf eine inter-
national definierte Religionszugehorigkeit beziehen und die sich dadurch
als Abgrenzung gegentiber einer Ladakhi-Identitit verstehen liefSen. Eher
scheinen diese Selbstverortungen darauf zu zielen, sich als Ladakhi zu
profilieren. Das geht nur iiber die Relativierung eines ausschliefSlich bud-
dhistischen Selbstverstindnisses, das sich tiber die historische und reli-
giose Bindung Ladakhs an Tibet ausbuchstabiert. Demgegentber kann
man — wie schon in der Einleitung erwihnt — die zentralasiatischen (und
dartiber auch: die muslimischen) Bindungen und Herkuinfte der ladak-
hischen Identitit betonen. Von hier sind Initiativen wie die Einrichtung
des >Central Asian Museum of Ladakh«, das auf dem Boden der musli-
mischen Gemeinde errichtet wurde, als identitatspolitische Einsitze zu
verstehen, mit deren Hilfe das >kulturelle Erbe< und damit auch die >kul-
turelle Identitit« Ladakhs Giber ein buddhistisches Selbstverstindnis hin-
aus geoffnet werden soll.

Das Spannungsfeld zwischen kultureller Einheit und religioser Tei-
lung wird jedoch nicht nur von Reprisentanten der buddhistischen oder
muslimischen Organisationen diskursiv bearbeitet derart, dass sich re-
ligiose, kulturelle und politische Beziige tiberschneiden. Zumindest am
Rande bildet es auch eine mitlaufende Referenz in jenen identitatspo-
litischen Diskursen, die gerade nicht darauf zielen, das Ganze der kul-
turellen Einheit und Identitit Ladakhs zu bestimmen. Solche Diskurse
lassen eher offen, inwieweit das kulturelle Erbe als solches noch prisent
ist; zugleich konzentrieren sie sich auf bestimmte Aspekte eines solchen
Erbes, die sie als verbindlichen Wert behaupten und unter Mitwirkung
der Erben zu bewahren versuchen. Es gibt aber noch ein weiteres Merk-
mal, das diese Diskurse von jenen unterscheidet, die sich im Spannungs-
feld von religioser Teilung und umfassender Ladakhi-Identitat bewegen.
Dieses besteht in deren Internationalitit. Die Frage, was als wertvolles
kulturelles Erbe Ladakhs anzusehen und zu bewahren ist, wird im Rah-
men von international vernetzten NGOs verhandelt und beantwortet.
Seit dem von Helena Norberg-Hodge in den 198oer Jahren initiierten
Ladakh Project verzahnen sich ein externer Blick auf Ladakh, auf sei-
ne Kultur und Okologie, mit lokalen Perspektiven. Und man kann viel-
leicht sagen, dass dabei die Initiative von aufSen kam: Die Bewahrung
der landlichen Gemeinschaften und die Lesart der durch die Oasenwirt-
schaft bedingten Agrarwirtschaft im Lichte einer 6kologischen Nach-
haltigkeit, die noch nicht auf Pestizide oder Kunstdiinger angewiesen
war, bestimmten die ersten Initiativen. Im Rahmen des Ladakh Projects

62

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

fanden sich okologische Projekte, die Versorgung der Dorfer mit Solar-
energie, die Warmediammung der Hauser mit traditionellen Materiali-
en, die Griindung einer >Women’s Alliance of Ladakh< (WAL). In diesen
Projektideen verbanden sich eine westliche Perspektive, die Alternativen
aus der 6kologisch ruinésen Landwirtschaft des Westens suchte und die
in der von dieser noch unberiihrten Lebensweise eben solche alternative
Moglichkeiten erblickte, mit Aufklirungsbemithungen gegeniiber den
Einheimischen, die diesen den Wert ihrer traditionellen Lebensweise ver-
mitteln wollten. Zugleich lasst sich an den unterschiedlichen Vorhaben
auch — gleichsam exemplarisch — die Erganzung der Perspektive auf die
ladakhische Tradition und deren Bewahrung durch eine nach auflen ge-
richtete Aktivitit beobachten, die auf (mindestens) drei Ebenen ansetzt.
Da ist zum Ersten die mediale Bekanntmachung der Bedeutung des eige-
nen Vorhabens. Schon bald wurde das Ladakh Project in die >Internatio-
nal Society for Ecology and Culture« (ISEC) uberfiihrt, die nicht zuletzt
publizistisch einen >verantwortlichen Tourismus< nach Ladakh propa-
gierte und so auf eine offentliche Wirksambkeit zielte. Sie verfasste etwa
ein Faltblatt fir 6kologisch und kulturell bewusstes Reisen, das tiber
Jahre jedem einreisenden Touristen ausgehandigt wurde. Zudem veran-
lasste sie die Erstellung eines Films (Ancient Futures), in dem in den Spu-
ren der gleichnamigen Publikation von Norberg-Hodge ein idealisiertes
Bild der heilen Welt des alten Ladakh seiner Bedrohung durch westli-
che Einfliisse gegentibergestellt wurde. Dieser Film wurde bis 2010 (und
wird nun wieder) mehrmals in der Woche in den Riumen der WAL vor
einem touristischen Publikum aufgefiihrt und anschliefSend diskutiert.
Neben der Ebene der 6ffentlichkeitswirksamen Darstellung des bedroh-
ten und zu bewahrenden kulturellen Erbes Ladakhs bildet das Fundrai-
sing eine zweite Seite der nach aufSen gerichteten Aktivititen. Die Eta-
blierung organisatorischer Strukturen verlangt nicht nur ehrenamtliche
Krifte; 6kologische Projekte kosten Geld, das nur zu einem Teil von den
Einheimischen getragen werden kann. Erst wenn diese Organisationen
eine gewisse Etablierung erfahren haben, konnen sie auch auf Zuwei-
sungen des Hill Councils oder im Rahmen von Programmen hoffen, die
vom Bundesstaat Jammu und Kashmir oder der Zentralregierung aufge-
legt werden. Eine dritte Ebene besteht schon von Beginn an, heute aber
verstirkt durch das Internet und die Zunahme von Volontiren, darin,
vor allen Dingen junge Leute zu praktischen Tatigkeiten in Ladakh zu
motivieren: ISEC, die heute unter dem Namen >Local Futures« auftritt,
etwa wirbt fir den Aufenthalt auf dem Dorf in Familien, wobei gleich-
zeitig bei der Ernte mitgeholfen werden kann. Tourismus, die Einbin-
dung in eine traditionelle Familie und die Mitarbeit an der Bewahrung
des kulturellen Erbes scheinen sich so zu verbinden.

Unabhingig davon, ob NGOs von auflen kommen, was vor allem
im Bereich der (kostenintensiven) Restaurierung von (meist religitsen)

63

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

Bauwerken zu beobachten ist, ob sie von innen kommen und auf die Be-
wahrung einer kulturellen Tradition (wie etwa Liedgut, Tdnze, religio-
se Brauche) zielen, so lasst sich die Verzahnung von Innen- und AufSen-
perspektiven doch durchgingig feststellen. Zwar kann man sagen, dass
schon die ladakhische Perspektive auf den Wert des eigenen kulturellen
Erbes eine Auflenperspektive darstellt, fiir die ja deshalb (piddagogisch)
bei Einheimischen geworben werden muss; aber zugleich gilt auch, dass
diese >interne Auflenperspektive« immer auch — und sei es nur tiber den
kulturellen Vergleich — eine nicht-ladakhische Auflenperspektive mitre-
flektiert. Aus den Augen der Anderen lasst sich das Einzigartige des Ei-
genen profilieren und seine In-Wert-Setzung abstuitzen. Die Verzahnung
von Innen- und Auflenperspektiven zeigt sich auch darin, dass die drei
unterschiedenen Ebenen der Kundgabe des eigenen kulturellen Erbes
nach aufen (Bewerbung des kulturellen Erbes, das Einwerben von finan-
zieller Unterstiitzung und die strategische Integration freiwilliger Helfer)
sich in den unterschiedlichen Organisationen finden lassen. Dabei mag
die Gewichtung dieser drei Aktivitaten (auch abhangig von der Zielstel-
lung und dem Gegenstand der jeweiligen Organisation) durchaus un-
terschiedlich sein. So lassen sich kaum Freiwillige vorstellen, die mit
Einheimischen traditionelles Liedgut oder traditionelle Tanze eintiben.
Aber bei der Vorbereitung solcher Veranstaltungen kénnten sie mithel-
fen. Auch eine Organisation, die hier ihre Zielsetzung hat, wird vor Ort
Kurse, Workshops oder Diskussionsrunden fiir touristische Besucher an-
bieten. Kaum eine Initiative oder NGO wird ohne einen Internetauftritt
auskommen, bei dem der eigene Einsatz fiir das kulturelle Erbe Ladakhs
in Szene — und damit in Wert — gesetzt und in dem auf Unterstiitzungs-
moglichkeiten hingewiesen wird.

Man muss solche Betrachtungen nicht als eine Kritik an der mittler-
weile eher uniibersichtlichen Vielzahl von Initiativen und Einsétzen fur
das kulturelle Erbe Ladakhs verstehen — etwa in dem Sinne, dass frem-
de Sichtweisen und die Logik des Marketings gleichsam die lokale Sorge
um das Eigene tiberwuchern wiirden. Aber sie zeigen — wovon ein Blick
in die Selbstdarstellung von NGOs, Initiativen oder auch Privatschulen
in Ladakh im Internet tiberzeugen kann —, dass die diskursive Vergewis-
serung des eigenen kulturellen Erbes, seines Werts und seiner identitits-
konstitutiven Bedeutung, immer schon im Horizont einer allgemeinen,
d.h. eben nicht nur auf Ladakh bezogenen, Vergewisserung stattfinden.
Diese Vergewisserung hat ihre eigenen Regeln des Sagbaren, der Plausi-
bilitat, der Begriindung und des Marketing, die als solche immer auch
den ernstgemeinten Einsatz fir das Eigene kreuzen und dezentrieren. Zu-
gleich verlangt die Teilnahme an dieser Diskussion um den Wert des je
eigenen kulturellen Erbes eine intellektuelle Beweglichkeit und eine Be-
reitschaft zur Begriindung wie auch Selbstrelativierung, die nicht von je-
dem erwartet werden kann, der nicht nur den Wert des kulturellen Erbes

64

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

nicht wahrnimmt, sondern ebenso wenig den Wert der Auseinanderset-
zung um das kulturelle Erbe. Eine solche Perspektive beinhaltet noch
einmal eine andere Komplizierung der padagogisch-aufklarerischen Ak-
tivitaten, die sich die Wahrung eines wertvollen kulturellen Erbes vorge-
nommen haben. Hier geht es dann nicht mehr nur darum, als Reprisen-
tant des eigenen wertvollen kulturellen Erbes zu jenen zu sprechen, die
man damit zu vertreten beansprucht. Eine solche Selbstautorisierung als
Aufklarer, der im Namen seiner Adressaten zu reden glaubt, ist schon
schwierig genug. Nun kommt hinzu, dass die tiberlegene Perspektive
des Reprasentanten nicht mehr nur diejenige ist, die sich uber das ad-
ressierte Wir der Ladakhi legitimiert; vielmehr erscheint die Perspektive
auf und der praktische Einsatz fur ein wertvolles kulturelles Erbe und
eine gemeinsame Ladakhi-Identitit nun etwas zu sein, das sich nur aus
der Verbindung mit einem >fremdens, einem allgemeinen identitatspoli-
tischen Diskurs um den Wert des kulturellen Erbes ergibt. Die Legitimi-
tat und die Begriindungsfiguren des eigenen identitatspolitischen Dis-
kurses verdanken sich dann letztlich einem weltweit gefiihrten Diskurs
um die Bedeutung von kulturellen Erbschaften, die gegen die Verwestli-
chung, die Zweckrationalitit, die kapitalistische Vermarktung stark ge-
macht werden.

Die Vernetzung von internationalem Kulturerbe-Diskurs und jenem
mafSgeblich auch von Einheimischen gefithrtem Diskurs tiber Gefahr-
dung und Bewahrung des kulturellen Erbes zeigt sich auch in der Uber-
nahme von Praktiken und Selbstverstindnissen, die in der Entwick-
lungshilfe erprobt wurden. Als Beispiel konne man die Etablierung von
lokalen Organisationen der Vergabe von Kleinkrediten nennen: Selbst-
hilfegruppen sammeln auf értlicher Ebene kleine Mitgliedsbeitrige ein,
die dann bei akzeptiertem Bedarf als Kredite an einzelne Mitglieder ge-
wahrt werden. Als ein anderes Beispiel fiir eine solche Praktik lasst sich
der zentrale, im Hauptort organisierte Verkauf von lokal hergestellten
Handwerksprodukten an Touristen angeben, eine Praktik, die zugleich
dazu dienen soll, den Produzentinnen solcher Produkte ein Einkommen
zu sichern, fur das sie das Dorf nicht verlassen miissen. Beide Beispie-
le (Kleinkredite und der Verkauf von traditionellem Kunsthandwerk)
finden immer schon im Zwischenbereich von traditioneller Nachbar-
schaftshilfe und modernem 6konomischem System bzw. von der Bewah-
rung traditioneller Techniken und Vermarktung — also zwischen Traditi-
on und Modernisierung statt.

Die padagogische Logik der Entwicklungshilfe, die das gouvernemen-
tale Modell einer >Hilfe zur Selbsthilfe« verfolgt und die dabei zugleich
eine In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes anstrebt, zeigt sich in der ver-
traglichen Einigung auf eine finanzielle Beteiligung der Adressaten. Als
Beispiel mag hier der >Tibet Heritage Fund« (THF) dienen, der seit ei-
nigen Jahren die Altstadt von Leh saniert. Gegriindet 1996 von einem

65

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

deutschen Architekten, der Ende der 1980er Jahre Tibet als Backpacker
bereist hatte und als Architekturstudent von der Altstadt Lhasas faszi-
niert war, und einem portugiesischen Kiinstler, erhob der THF zunichst
Daten uber die historische Altstadt Lhasas, renovierte Bauwerke und
bildete einheimische Handwerker aus, die dieses Projekt fortfihren soll-
ten. Spatere Einsatzorte waren neben Leh Sikkim oder die Mongolei.
Der THF finanziert sich aus Spenden und hat fiir seine Arbeit internati-
onale Preise (etwa von der UNESCO und der Weltbank) erhalten. Der
Plan einer moglichst originalgetreuen Restaurierung der heute teilwei-
se verfallenen und unbewohnten Altstadt Lehs setzt voraus, die Eigen-
tumer dieser Hauser, die diese schon verlassen haben, dazu zu bewegen,
sich an der Sanierung finanziell mit der Halfte des errechneten Betrags
zu beteiligen. Da diese Konstellation der In-Wert-Setzung der Hauser
gegeniiber Einheimischen und die Verhandlung des kulturellen Erbes
spater noch verhandelt wird*, mag der Hinweis auf die Vertragskon-
struktion gentigen. Nicht nur tiberschneiden sich in ihr kulturelle und
okonomische Perspektiven, sondern die Vertragskonstruktion folgt als
solche schon einem modernen Prinzip der Verpflichtung. Einem dhnli-
chen Modell der vertraglich vereinbarten Selbstbeteiligung folgt auch die
aus dem Ladakh Project hervorgegangene NGO >Ladakh Ecological De-
velopment and Environmental Group< (LEDeG). Auch hier wird vor Be-
ginn der jeweiligen Vorhaben eine Selbstbeteiligung der Adressaten ver-
traglich vereinbart, die sich an der Installation von Warmeddmmungen,
von Solarstrom oder landwirtschaftlichen Programmen beteiligen. Im-
mer geht es um die Aufklirung iiber den Sinn solcher Programme und
(vielleicht auch seine 6kologisch situierte) Verbindung zum traditionel-
len Erbe; aber deren Erfolg wird letztlich an der Bereitschaft zur Selbst-
beteiligung (sei diese finanziell oder in Arbeitsleistungen) gemessen. Eine
zum grofSen Teil aus Spenden fremdfinanzierte 6konomische In-Wert-
Setzung eines restaurierten kulturellen Erbes oder auch eine Verbesse-
rung der Lebensqualitdt durch 6kologisch orientierte Modernisierungen
verlangen in solchen Beispielen eine 6konomische Selbstbeteiligung, die
zugleich als Ausweis der einheimischen Wertschitzung des eigenen kul-
turellen Erbes gelten kann und soll.

Ein letzter hier anzusprechender Bereich, in dem sich die Verzahnung
von Modernisierungsperspektiven und der Bewahrung des kulturellen
Erbes zeigen ldsst, liegt in der Etablierung von Privatschulen. Diese las-
sen sich — qua Fundraising und der Beschaftigung von Volontaren — nicht
einfach diesseits der Funktionsweise von NGOs situieren. Aber sie gehen
vorwiegend auf lokale Initiativen zuriick und beschiftigen einheimisches

21 Vgl. dazu auch Illmann (2019), deren Untersuchung besonderen Wert auf
hegemoniale Aspekte der Diskurse um die Renovierung der Altstadt Lehs
legt.

66

18.01.2026, 17:48:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

Lehr- und Leitungspersonal. Nun ist die Einrichtung des Privatschulwe-
sens zunachst einmal aus der Kritik am 6ffentlichen Schulwesen entstan-
den und mit dem Versprechen einer optimierten Karriereperspektive ih-
rer Schiiler angetreten. Fiir beide Geschlechter wird die Vorbereitung
auf die High School oder eine dariiber hinausgehende universitare Aus-
bildung versprochen. Fiir eine solche Ausbildungsperspektive bildet das
kulturelle Erbe Ladakhs, die Orientierung auf eine agrarische Lebens-
weise, eher eine Vergangenheit, die man zu iiberwinden verspricht. Schon
1988 bildete sich (im Umbkreis des Ladakh Project) eine Gegenbewe-
gung in Form einer NGO, die die Lebensweise Ladakhs auch im schu-
lisch-curricularen Kontext verankern wollte: das >Student’s Educatio-
nal and Cultural Movement of Ladakh« (SECMOL). Die von SECMOL
gegrundete Schule besteht heute noch, aber die Projektidee selbst hat
sich nicht durchgesetzt. Auch wenn Programm und Schwierigkeiten des
SECMOL-Projekts im vorliegenden Zusammenhang interessant sind, so
wird doch eine Entwicklung von Privatschulen im Vordergrund stehen,
die tber die Vermittlung des staatlich vorgegebenen Curriculums hinaus
die Bewahrung des kulturellen Erbes Ladakhs im Lehrplan verankern.
Diese Schulen sind nun — und hier schliefst sich der Kreis zum eingangs
erwahnten Spannungsverhiltnis von Religion und Kultur - solche, die
von den Religionsgemeinschaften ins Leben gerufen wurden. Die Lam-
don School und die Druk Padma School sind von zwei verschiedenen
buddhistischen Richtungen (Gelugpa und Drugma Kagyii) gegriinde-
te Privatschulen, die Imamiya School Chuchot ist eine Grindung der
Shia-Richtung des Islam, die im Ort Chuchot die tiberwiegende Bevol-
kerungsmehrheit stellt. Hinter allen drei Schulen stehen NGOs, die von
den entsprechenden Religionsgemeinschaften gegrindet wurden und die
national anerkannt sind und somit auch internationale Spenden einwer-
ben konnen. Die Verbindung von Religionsgemeinschaften und NGOs
bildet dabei zugleich die Einbindung der Religionsgemeinschaften in die
bereits beschriebene Logik der Uberlagerung einer internationalen und
einer lokalen Perspektive auf das, was als kulturelles Erbe firmieren soll.
Alle drei Schulen verfiigen tiber einen professionell gestalteten Inter-
net-Auftritt, bei dem neben der Prisentation der Schule und ihrer Ziel-
stellungen vor allem die Spendenwerbung im Vordergrund steht. Und
diese zielt auf die doppelte Zielstellung einer Verbindung von moderner
Erziehung und Bewahrung des kulturellen Erbes: sHelp us build a future
— help us protect a culture« — so lautet der Slogan der Druk Padma Kar-
po School auf der Homepage.

Die drei Schulen ordnen sich (als von NGOs betriebene) jedoch nicht
nur als lokale in den international gefithrten Kulturerbe-Diskurs ein.
Zugleich miissen sie als Schulen, von denen Eltern und Kinder die Aus-
sicht auf eine weiterfithrende Bildung und Karriere erwarten, das Ver-
héltnis von (qualitativ hochwertigem) Unterricht und der Bewahrung des

67

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

kulturellen Erbes justieren. Dies geschieht an allen Schulen auf additi-
vem Weg: Das kulturelle Erbe nimmt neben dem vorgeschriebenen Un-
terricht sei es als zusitzliches Unterrichtsfach oder als zusatzliche Akti-
vitdt einen zugleich als wertvoll beschriebenen und dennoch gegentiber
dem Erreichen des national vorgeschriebenen Curriculums nachgeordne-
ten Rang ein. Hinzu kommt — im Vergleich der Schulen — die Frage, was
jeweils als kulturelles Erbe angegeben und daher mit der ladakhischen
Identitdt in Verbindung gebracht wird. Und hier taucht das bereits be-
schriebene Spannungsverhiltnis von kultureller Identitdt und religioser
Differenz als diskursiv zu bearbeitendes wieder auf.

68

18.01.2026, 17:48:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748906520-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Das Pädagogische als Medium identitätspolitischer Auseinandersetzungen
	2.2  Identitätspolitische Einsätze: Eine Annäherung an die Repräsentation des kulturellen Erbes

