Armin Pfabl-Traughber

Islamismus — der neue Extremismus, Faschismus,
Fundamentalismus und Totalitarismus? Eine Erorterung
zu Angemessenheit und Erklirungskraft der Zuordnungen

1. Einleitung und Fragestellung

Seit den Anschlagen vom 11. September 2001 steht der Islamismus verstarkt im Fo-
kus des offentlichen und wissenschaftlichen Interesses. Dabei lassen sich zwei Fehl-
wahrnehmungen ausmachen: Zum einen handelt es sich um kein neues Phinomen,
zum anderen gibt es nicht nur eine terroristische Variante. Das Ausmafl der Anschlige
und ihre weltpolitischen Folgen forcierten offenbar eine solche Sicht der Dinge. Hier-
durch erklirt sich auch, warum in Stellungnahmen von Journalisten und Politikern, Pu-
blizisten und Wissenschaftlern Begriffe, Kategorien und Zuschreibungen aus anderen
inhaltlichen Kontexten auftauchen. Um den Islamismus inhaltlich zuzuordnen, bedie-
nen sich viele Betrachter Ansitzen und Bezeichnungen, welche aus ganz anderen politi-
schen Kontexten stammen, aber offensichtlich {iber Gemeinsamkeiten mit dem Isla-
mismus verfligen. Dabei stellt man auf bestimmte Auffilligkeiten solcher politischer
Bestrebungen ab, begriindet aber nur selten die Angemessenheit der Begriffswahl.

Es kursieren etwa die Bezeichnungen »Extremismus« und »Faschismus«, »Funda-
mentalismus« und »Totalitarismus«: So sprechen Historiker und Islamwissenschaft-
ler, Politikwissenschaftler und Soziologen vom »dritten Extremismus« (Miroslav
Mares)«! oder »religiosem Extremismus« (Steffen Kailitz)?, vom »Klerikalfaschismus«
(Walter Laqueur)® oder einer »Form des Rechtsextremismus« (Ursula Birsl u. a.)?,
vom »islamischen Fundamentalismus« (Khadija Katja Wohler-Khalfallah)® oder »reli-
giosen Fundamentalismus« (Klaus Kienzler)®, vom »dritten Totalitarismus« (Yeuda

1 Vgl. Miroslav Mares, Der dritte Extremismus. Islamistische Bewegung aus der Sicht der
Politikforschung, in: Freiheit und Recht, Nr. 2/Juni 2007, S. 5-7.

2 Vgl. Steffen Kailitz, Politischer Extremismus in der Bundesrepublik Deutschland. Eine

Einfithrung, Wiesbaden 20304, S. 164-183.

Vgl. Walter Laqueur, Faschismus. Gestern — heute — morgen, Berlin 1997, S. 225-259.

4 Vgl. Ursula Birsl/Ersen Bucak/Can Zeyrek, Religioser Fundamentalismus oder politischer
Rechtsextremismus? Islamistische Organisationen und Aktivititen in der Bundesrepublik,
in: Blitter fur deutsche und internationale Politik 47 Jg., Nr. 6 vom Juni, 2002, S. 720-727.

5 Vgl. Khadia Katja Wohler-Khalfallah, Der islamische Fundamentalismus, der Islam und
die Demokratie. Algerien und Tunesien: das Scheitern postkolonialer »Entwicklungs-
modelle« und das Streben nach einem ethischen Leitfaden fiir Politik und Gesellschaft,
Wiesbaden 2006, S. 24-33.

6 Vgl. Klaus Kienzler, Der religiose Fundamentalismus. Christentum — Judentum — Islam,
Miinchen 1996, S. 72-94.

W

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

34 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

Bauer)” oder »neuen Totalitarismus« (Bassam Tibi)®. Die jeweils damit verbundenen
Ansitze und Begriffe, Konzepte und Theorien entstammen aber der inhaltlichen Aus-
einandersetzung mit ganz anderen politischen und religidsen Bestrebungen: dem
Links- und Rechtsextremismus, dem Faschismus und Nationalsozialismus, den US-
Evangelikalen und dem orthodoxen Islam sowie dem Hitler- und Stalin-Regime.

Wie angemessen und erkenntnisfordernd ist es nun, die erwihnten begrifflichen
Zuordnungen auf den Islamismus anzuwenden? Dies stellt die Hauptfragestellung
der vorliegenden Erorterung dar. Sie soll wie folgt angegangen werden: Zunichst
bedarf es einer Definition von Ideologie und Handlungsstilen des zu analysierenden
Phinomens in Gestalt des Islamismus (2). Danach werden die einzelnen Begriin-
dungen fir die Begriffsverwendung in der bisherigen Debatte referiert und mit dem
Verstindnis der genannten Konzepte in der Forschung konfrontiert. Dem folgt eine
inhaltliche Auseinandersetzung mit den damit verbundenen Argumenten und eine
bilanzierende Einschitzung zur jeweiligen Zuordnung. Im Einzelnen geht es um
»Extremismus« (3.), »Faschismus« (4.), »Fundamentalismus« (5.) und »Totalitaris-
mus« (6.), konkret bezogen auf die formale und inhaltliche Angemessenheit und
den analytischen und theoretischen Nutzen fiir die Bewertung und den Umgang
mit dem zu 6rternden Phinomen.

2. Islamismus — Definition und Handlungsstil

»Islamismus« steht fiir eine Sammelbezeichnung unterschiedlicher Stromungen
einer politischen Bewegung®, die ithren ideologischen Ursprung in inner-islamischen
Reformbestrebungen in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts'® und ihre organi-
satorischen Wurzeln in der 1928 in Agypten gegriindeten »Muslimbruderschaft«!!
hat. Allen spiteren Stromungen ist die Absicht eigen, den Islam nicht nur zur ver-
bindlichen Leitlinie fiir das individuelle, sondern auch fiir das gesellschaftliche Le-
ben zu machen. Dies bedeutet notwendigerweise die Authebung einer Trennung
von Religion und Staat als Ausdruck der Sikularisierung und die institutionelle Ver-
ankerung der religiosen Grundlagen im Sinne eines islamischen Staates. Damit ein-
her geht die Ablehnung der Prinzipien von Individualitit, Menschenrechten, Plura-
lismus, Sikularisierung und Volkssouverinitit.!? Insofern nimmt der Islamismus

7 Vgl. Yehuda Bauer, Der dritte Totalitarismus. Radikale Islamisten kimpfen um die
Weltherrschaft. Das haben sie mit Hitler und Stalin gemein, in: Die Zeit, Nr. 32 vom 31.
Juli 2003, S. 11.

8 Vgl. Bassam Tibi, Der neue Totalitarismus. »Heiliger Krieg« und westliche Sicherheit,
Darmstadt 2004, S. 19.

9 Vgl Gilles Kepel, Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Isla-
mismus, Miinchen 2002.

10 Vgl. Peter Heine, Terror in Allahs Namen. Extremistische Krifte im Islam, Freiburg
2001, S. 86-116.

11 Vgl. Richard P. Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, New York 1993.

12 Vgl. Olaf Farschid; Islam als System: Grundziige islamistischer Ideologie, in: Senatsver-
waltung fir Inneres (Hrsg.), Islamismus. Diskussion eines vielschichtigen Phanomens,
Berlin 2005, S. 14-26.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 35

eine Frontstellung gegen das normative Selbstverstindnis offener Gesellschaften
und demokratischer Verfassungsstaaten ein.

Bei allen darauf bezogenen ideologischen Gemeinsamkeiten lassen sich hinsicht-
lich der politischen Artikulations- und Handlungsweise Unterschiede ausmachen.
Entgegen einem weit verbreiteten Eindruck sind weder alle Islamisten gewalttitig
noch terroristisch ausgerichtet. Statt einer solchen Pauschalisierung empfiehlt sich
eine Unterscheidung von gewaltbereiten und reformorientierten Varianten®, die
sich wiederum in zwei weitere Subgruppen differenzieren lassen. Zu dem letztge-
nannten Typus gehort eine kulturelle Form, die tiber das Engagement im Alltagsle-
ben Akzeptanz fiir ihre Auffassungen mobilisieren will, und eine politische Varian-
te, die tiber Parteipolitik grofle Unterstiitzung fiir sich unter Wihlern anstrebt. Die
gewaltbereite Form kann danach unterschieden werden, ob ihre Anhinger regional
oder transnational ausgerichtet sind. Als Kriterium fiir die Unterscheidung gilt hier-
bei der Zielort solcher Aktivititen, die sich auf das Herkunftsland beschrinken oder
weit dariiber hinausgehen kénnen. !

Die vorgenommene Definition der Ideologie und Unterscheidung der Hand-
lungsstile versteht sich als abstrakt und idealtypisch, kann man doch auch Gemein-
samkeiten mit der Religion selbst oder Mischformen mit anderen Vorgehensweisen
ausmachen. Hinsichtlich des ersten Gesichtspunktes gilt es darauf hinzuweisen,
dass der Islam als Religion der Muslime vom Islamismus als politischer Bestrebung
unterscheidbar ist, sich aber in Basis und Geschichte dieses Glaubens durchaus An-
kntipfungspunkte fiir eine solche Ideologie finden.”” Dies gilt insbesondere fiir das
Verstindnis des Islam als Gesellschafts- und Rechtsordnung. Hinsichtlich des zwei-
ten Gesichtspunktes lassen sich einzelne Organisation eindeutig einem bestimmten
Handlungsstil zuordnen wie etwa die »Islamische Gemeinschaft Milli Goriis«'® in
Deutschland zur kulturellen Form der reformorientierten Variante, wihrend eine
Organisation wie die »Hamas«'7 sowohl auf diesem Feld wie der Gewalthandlung
und Parteipolitik aktiv ist.

13 Bassam Tibi unterscheidet in diesem Sinne einen »jihadistischen« und »institutionellen
Islamismus«, vgl. Tibi, Der neue Totalitarismus (Anm. 13), S. 14{. und 75.

14 Insofern widerspricht diese Differenzierung auch nicht der Auffassung von Guido
Steinberg, wonach man bei dem Blick auf den transnationalen Charakter islamistischer
Terror-Netzwerke nicht die lokalen Bestimmungs- und Zielfaktoren ignorieren diirfe.
Vgl. Guido Steinberg, Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamistischen
Terrorismus, Miinchen 2005, S. 9f. und 236f.

15 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Die Islamismuskompatiblitit des Islam. Ankniipfungs-
punkte in Basis und Geschichte der Religion, in: Aufklirung und Kritik, Sonderheft 13/
2007, Schwerpunkt: Islamismus, S. 62-78.

16 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 2006, Berlin
2007, S. 239-251.

17 Vgl. Joseph Croitoru, Hamas. Der islamische Kampf um Palistina, Miinchen 2007.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

36 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

3. Angemessenbeit der Extremismus-Zuordnung

3.1 Extremismus - Begriindung und Definition

Die Subsumtion des Islamismus unter den Extremismusbegriff erfolgte zunichst
durch die Verfassungsschutzbehorden. Sie sprachen im Kontext von »sicherheitsge-
fihrdenden und extremistischen Bestrebungen von Auslindern« ab 1983 von »isla-
mischen Extremisten«!8 ab 1994 von »Islamisten«!® und formulierten bereits vor
den Anschligen vom 11. September 2001 eine kurze theoretische Zuordnung. Sie
stellte darauf ab, dass die eingeforderte islamische Gesellschaftsordnung Grundsit-
zen der freiheitlichen demokratischen Grundordnung wie dem Gleichheitsgrund-
satz oder der Volkssouvinitit widerspreche.?? Die auf die Phinomenbereiche Links-
und Rechtsextremismus fixierte politikwissenschaftliche Extremismusforschung re-
agierte erst in Folge der erwihnten Anschlige und erweiterte ihr diesbeziigliches
Verstindnis auf den »politisch-religiosen Fundamentalismus«, welcher sich auf-
grund seines exklusiven Wahrheitsanspruchs gegen gesellschaftliche Pluralitit wen-
de!

Das juristische Verstandnis von Extremismus leitet sich aus einer gesetzlichen
Grundlage ab. Danach besteht die Aufgabe der Verfassungsschutzbehorden in der
Sammlung und Auswertung von Informationen tiber Bestrebungen, die gegen die
freiheitliche demokratische Grundordnung und gegen den Gedanken der Volker-
verstandigung gerichtet sind.?? Gemeint ist damit nicht das Grundgesetz in Ginze,
sondern sein normativer Kernbestand. Das verfassungschtitzerische Verstindnis be-
zieht sich dartiber hinaus auf eine politisch aktive Tatigkeit in diesem Sinne und
nicht allein auf die Akzeptanz entsprechender Gesinnungen. Daher stehen in der
Regel Personengruppen im Zentrum des Interesses einer derartigen Sicherheitsbe-
horde. Eine genauere inhaltliche Bestimmung von »Extremismus« erfolgt bei dieser
juristisch geprigten Definition nicht, beschrinkt sie sich doch auf die Definition der
von den gemeinten Bestrebungen abgelehnten Prinzipien (freiheitlich demokrati-
sche Grundordnung, Gedanke der Volkerverstindigung).

Ein solches Verstindnis von Extremismus als Abgrenzungsbegriff oder Negativ-
Defintion prigt auch die politikwissenschaftliche Auffassung, die auf die Ableh-
nung der Minimalbedingungen eines demokratischen Verfassungsstaates abstellt.

18 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 1983, Bonn
1984, S. 178f.

19 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassunsschutzbericht 1994, Bonn 1995,
S. 191f.

20 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 2000, Berlin —
Bonn 2001, S. 181.

21 Vgl. Uwe Backes/Eckhard Jesse, Islamismus — Djihadismus — Totalitarismus — Extre-
mismus, in: Uwe Backes/Eckhard Jesse (Hrsg.), Jahrbuch Extremismus & Demokratie
Bd. 14, Baden-Baden 2002, S. 13-26.

22 Vgl. § 3 (1) des Bundesverfassungsschutzgesetzes, abgedruckt in: Verfassungsschutzbe-
richt 2006 (Anm. 16), S. 359-377, hier S. 359.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 37

Dazu gehoren das Mehrheitsprinzip verbunden mit einem Minderheitenschutz, die
konstitutionelle Verankerung von Biirger- und Menschenrechten, die rechtsstaat-
liche Verfasstheit, die Verteilung der Gewalten, das konkurrenztheoretische Ver-
staindnis von Demokratie, gesellschaftlicher und politischer Pluralismus und das
parlamentarische Reprisentativprinzip.?? Uber diese Negativ-Definition hinaus
weist eine Positiv-Definition von Extremismus, die sich auf formale Gemeinsam-
keiten der extremistischen Doktrine bei der Ablehnung derartiger Minimalbedin-
gungen bezieht.** Hierzu zihlt man offensive und defensive Absolutheitsanspriiche,
Dogmatismus, Utopismus bzw. kategorischer Utopie-Verzicht, Freund-Feind-Ste-
reotype, Verschworungstheorien, Fanatismus und Aktivismus.? 2

3.2 Extremismus - Analyse und Kritik

Fir die Einordnung des Islamismus in den politischen Extremismus stellt sich
zunichst das Problem, dass er nicht den bekannten Formen des Links- und Rechts-
extremismus zugeordnet werden kann. Zwar bestehen formale Gemeinsamkeiten in
Form der Absolutheitsanspriiche und des Dogmatismus oder der jeweiligen Feind-
bilder in Gestalt von Israel und den USA.” Daraus lisst sich aber keine inhaltliche
Gleichsetzung oder Zuordnung der erwahnten Extremismusphinome vornehmen,
existieren doch grundlegende Unterschiede auf der Ebene des ideologischen Selbst-
verstandnisses: Fir den Islamismus bildet die besondere Interpretation des Islam
den ideologischen Ausgangspunkt, fir den Linksextremismus die soziale Ausdeh-
nung des Gleichheitspostulats und fiir den Rechtsextremismus die Uberbetonung
der ethnischen Zugehorigkeit. Der Islamismus unterscheidet sich demnach vom
Linksextremismus durch seine religiose Komponente und vom Rechtsextremismus
durch sein ethnisches Desinteesse.

Gleichwohl spricht diese Feststellung nicht gegen die Zuordnung des Islamismus
zum politischen Extremismus, wofiir es lediglich der Benennung einer eigenen Un-
terkategorie fiir dieses besondere Phinomen bedtirfte. Hier bietet sich die Formu-

23 Vgl. Uwe Backes, Politischer Extremismus in demokratischen Verfassungsstaaten. Eine
normative Rahmentheorie, Opladen 1989, S. 87-112.

24 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Politischer Extremismus - was ist das tiberhaupt? Zur
Definition von und Kritik an einem Begriff, in: Bundesamt fiir Verfassungsschutz
(Hrsg.), Bundesamt fiir Verfassungsschutz. 50 Jahre im Dienst der inneren Sicherheit,
Koln 2000, S. 185- 211.

25 Vgl. Backes, Politischer Extremismus in demokratischen Verfassungsstaaten (Anm. 23),
S.298-311.

26 Vgl. in dhnlichem Sinne mit anderen Merkmalen: Armin Pfahl-Traughber, Gemeinsam-
keiten im Denken der Feinde einer offenen Gesellschaft. Strukturmerkmale extremisti-
scher Ideologien, in: Martin H. W. Méllers/Robert Chr. van Ooyen (Hrsg.), Jahrbuch
Offentliche Sicherheit 2006/2007, Frankfurt/M. 2007, S. 21-36.

27 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Ideologien des islamistischen, linken und rechten Extre-
mismus in Deutschland. Eine vergleichende Betrachtung, in: Uwe Backes/Eckhard
Jesse (Hrsg.), Gefahrdungen der Freiheit. Extremistische Ideologien im Vergleich, Got-
tingen 2006, S. 205-221.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

38 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

lierung »religioser Extremismus« an, worunter politische Bestrebungen gegen die
Minimalbedingungen eines demokratischen Verfassungsstaates im angeblichen oder
tatsichlichen Namen einer Religion subsummiert werden konnten. Beim Islamis-
mus handelt es sich noch nicht einmal um das einzige derartige Phinomen, konnte
man doch ohne weiteres die »Scientology-Organisation«®® als gewaltfreie wie die
» Aum-Organisation«? als gewaltorientierte Form der religiosen Variante des politi-
schen Extremismus ansehen. Entscheidend im Sinne der oben erwdhnten Negativ-
Definition wire lediglich, dass es sich unabhingig von der ideologischen Ausrich-
tung um eine politische Bestrebung gegen die Minimalbedingungen des demokrati-
schen Verfassungsstaates handelt.

Dies lisst sich fir den Islamismus exemplarisch anhand der Ablehnung der
Volksouveranitit belegen: Im ideologischen Selbstverstindnis von deren Anhingern
leitet sich die verbindliche Gestaltung des sozialen Miteinanders in dem angestrebten
politischen System nicht von den Menschen, sondern von Gott ab.*® Da er sich aber
nicht direke artikuliert, luft die Gestaltung einer solchen Gesellschaftsordnung auf die
Interpretation seines Willens durch eine elitire Gruppe hinaus. Damit wird ein tragen-
des Prinzip moderner Demokratie abgelehnt. Allein von daher kann der Islamismus als
Bestandteil eines »dritten Extremismus<«*! gelten. Dartiber hinaus weist dessen Ideolo-
gie auch die typischen Strukturmerkmale extremistischer Doktrine auf: exklusiver Er-
kenntnisanspruch, dogmatischer Absolutheitsanspruch, essentialistisches Deutungs-
monopol, holistische Steuerungsabsichten, deterministisches Geschichtsbild, identitire
Gesellschaftskonzeption, dualistischer Rigorismus und fundamentale Verwerfung.?

4. Angemessenheit der Faschismus-Zuordnung

4.1 Faschismus - Begriindung und Definition

Die Deutung des Islamismus als »griinen Faschismus« oder »Islam-Faschismus«,
die man auch bei bedeutenden Philosophen® und Politikern* ausmachen kann, soll

28 Vgl. Andreas Klump, Neuer politischer Extremismus? Eine politikwissenschaftliche
Fallstudie am Beispiel der Scientology-Organisation, Baden-Baden 2003.

29 Vgl. Thomas Gandow, Das Beispiel der AUM Shinri-Kyo (Japen), in: Berndt Georg
Thamm, Terrorismus. Ein Handbuch tber Titer und Opfer, Miinchen 2002, S. 351-380.

30 Vgl. Sayyid Abul A'la Maududi, Islamische Lebensweise, Miinchen 1996, S. 62f., wo
einer der »Klassiker« islamistischer Ideologie dies in aller Deutlichkeit formuliert.

31 Vgl. Mares, Der dritte Extremismus (Anm. 1).

32 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Islamismus als extremistisches und totalitires Denken.
Strukturmerkmale einer Ideologie der geschlossenen Gesellschaft, in: Aufklirung und
Kritik, Sonderheft 13/2002, Schwerpunkt: Islamismus, S. 79-95.

33 Vgl. »Ein Krieg um die Aufklirung«. Der franzésische Philosoph Bernard-Henry Levy
uber den Antiamerikanismus europdischer Intellektueller, den Kampf gegen den Terro-
rismus und die These vom »Ende der Geschichte«, in: Der Spiegel, Nr. 49 vom 3.
Dezember 2001, S. 208-212, hier S. 209.

34 Vgl. Katha Pollitt, Falscher Krieg, falsches Wort, in: Die Tageszeitung vom 1. Septem-
ber 2006, S. 11.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 39

nun erdrtert werden. Hierbei lassen sich zwei verschiedene Argumentationsmuster
ausmachen: Zum einen verweist man auf die in den 1930er und 1940er Jahren er-
folgte historisch-politische Kooperation islamistischer Krifte mit dem Nationalso-
zialismus, woraus eine politische Verwandtschaft beider Ideologien und Strémun-
gen abgeleitet wird. Zum anderen stitzt sich die Zuordnung auf eine Reihe von
formalen Gemeinsamkeiten, die etwa in der Ablehnung von Liberalitit und Men-
schenrechten und der Befirwortung einer elitiren Fuhrerschaft, der Unterordnung
des Individuums unter das Kollektiv und dem Einsatz von Propaganda und Terror
zum Ausdruck komme.* Insbesondere der hier schon enthaltene Gesichtspunkt der
Einbettung und Unterordnung des Einzelnen in eine Gemeinschaft gilt als heraus-
ragende Gemeinsamkeit.**

Uber das Faschismusverstindnis besteht in der Forschung kein allgemeiner Kon-
sens, bildeten sich doch im Laufe der Zeit die unterschiedlichsten Ansitze heraus.’”
Die Konfliktlinien der Deutung beziehen sich zum einen auf die Frage, inwieweit
der Begriff auch auf Bestrebungen tiber das Mussolini-Regime in Italien hinaus An-
wendung finden kann, und zum anderen auf das Problem, inwieweit das Aufkom-
men solcher Bewegungen und Systeme mit den Krisen burgerlicher und kapitalisti-
scher Gesellschaften zusammenhingt. Die im letztgenannten Kontext vertretene
Auffassung, welche den Faschismus als eine Art »Agenten des Monopolkapitals«
deutet, kann spitestens nach den Forschungen tiber den Zusammenhang von Fa-
schismus bzw. Nationalsozialismus und Wirtschaft als gescheitert gelten.®® Hin-
sichtlich des erstgenannten Gesichtspunktes besteht die Schwierigkeit insbesondere
darin, dass das Hitler-Regime mit der Totalitit seiner Herrschaft und der Vernich-
tungspolitik gegentiber den Juden eine Besonderheit darstellt.

Daraus lasst sich aber nicht notwendigerweise ein Verzicht auf den Faschismus-
begriff als Sammelbezeichnung fiir unterschiedliche politische Bewegungen und
Systeme ableiten. Thnen sind in bestimmten Bereichen bedeutende Spezifika eigen,
welche angesichts noch bestehender Unterschiede in anderern Feldern nicht zum
Verzicht auf einen gemeinsamen Typusbegriff notigen. Gerade angesichts der Tatsa-
che, dass es in den 1920er bis 1940er Jahren in zahlreichen europaischen Lindern
politische Bewegungen gab, welche sich am deutschen Nationalsozialismus oder
italienischen Faschismus orientierten®, erlaubt die weitere Verwendung einer sol-
chen Sammelbezeichnung. Als Gemeinsamkeiten gelten auf der ideologischen Ebe-
ne die Vermischung von nationalistischen und sozialistischen Elementen und im or-

35 Vgl. Laqueur, Faschismus (Anm. 3), S. 226-234.

36 Vgl. Birsl/Bucak/Zeyrek, Religioser Fundamentalismus oder politischer Rechtsextre-
misms? (Anm. 4), S. 727.

37 Vgl. Richard Saage, Faschismus. Konzeptionen und historische Kontexte. Eine Einfiih-
rung, Wiesbaden 2007.

38 Vgl. Ian Kershaw, Der NS-Staat. Geschichtsinterpretationen und Kontroversen im
Uberblick, Reinbek 1988,S. 89-124.

39 Vgl. Stanley Payne, Geschichte des Faschismus. Aufstieg und Fall einer europiischen
Bewegung, Berlin 2001.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

40 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

ganisatorischen Bereich das Bestehen einer aktivierbaren Massenbewegung, beides
im Sinne einer mentalen und politischen Homogenisierung der Gesellschaft.*

4. 2 Faschismus — Analyse und Kritik

Hinsichtlich der historisch-politischen Komponente der Faschismus-Zuordnung
an den Islamismus lisst sich in der Tat eine enge Kooperation zwischen Vertretern
dieses politischen Lagers und dem deutschen Nationalsozialismus belegen. Insbe-
sondere spielte dabei die Person des Mufti von Jerusalem Amin el-Husseini eine
wichtige Rolle, warb er doch muslimische Freiwillige fiir die Waffen-SS an und for-
derte eine Verschirfung der Judenverfolgung.*t Aber auch dariiber hinaus zeigten
sich andere bedeutende Organisationen und Personen zu einer solchen Zusammen-
arbeit bereit.*? Dies muss vor dem Hintergrund gemeinsamer Feindbilder auf unter-
schiedlicher Grundlage in Gestalt der Briten als aufenpolitische Gegner bzw. ortli-
che Kolonialmacht und der Juden als rassistisches Negativ-Bild bzw. zionistische
Einwanderer gesehen werden. Politische Kooperation steht zwar fur gewisse Ge-
meinsamkeiten, daraus lasst sich aber nicht zwingend eine inhaltliche Gleichsetzung
der Phinomene ableiten.

Genau darin besteht aber das methodische Hauptproblem der Zuordnung des Is-
lamismus zum Faschismus oder Rechtsextremismus: Bei beiden Begriffen handelt es
sich um Bezeichnungen, die auf politische Bestrebungen mit einer besonderen ideo-
logischen Ausrichtung verweisen. Genau dieser inhaltliche Gesichtspunkt bleibt
konstitutiv fiir das Verstindnis von »Faschismus« und »Rechtsextremismus«, wih-
rend die Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitaris-
mus« primir auf formale Merkmale der Herrschaftstechnik oder Ideologie abstel-
len. So zutreffend der Verweis auf Gemeinsamkeiten wie die Ablehnung der
Demokratie und Individualitit, der Menschenrechte und des Westens ist, so kann
daraus allenfalls eine Gemeinsamkeit in der Frontstellung gegen die damit verbun-
denen Normen und Werte postuliert werden. Eine solche lasst sich auch bei den
kommunistischen Bewegungen und Systemen ausmachen, was jedoch nicht die
Rede vom »Islam-Kommunismus« als sinnvoll erscheinen lief3e.

Die Deutung des Islamismus als Bestandteil von Faschismus und Rechtsextremis-
mus wire nur sinnvoll, wenn er tiber entsprechende ideologische Grundpragungen
verfugen wiirde. Gerade hier lassen sich aber fundamentale Differenzen ausmachen:
Wihrend fur den Rechtsextremismus die ethnische Zugehorigkeit einen herausra-
genden Stellenwert einnimmt, spielt sie fiir den Islamismus tiberhaupt keine Rolle.
Entscheidend fiir diese politische Bestrebung ist die Orientierung an einer besonde-
ren Interpretation des Islam, wofiir »Nation« oder »Rasse« als individuelle Merk-

40 Vgl. Robert O. Paxton, Anatomie des Faschismus, Miinchen 2006.

41 Vgl. Klaus Gensicke, Der Mufti von Jerusalem und die Nationalsozialisten. Eine politi-
sche Biographie Amin el-Husseinis, Darmstadt 2007.

42 Vgl. Klaus-Michael Mallmann/Martin Ciippers, Halbmond und Hakenkreuz. Das
Dritte Reich, die Araber und Palistina, Darmstadt 2007.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
Eraubnis ist je i untersagt, ir lie i it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 41

male der Glaubigen von keiner Bedeutung sind. Demgegentiber handelt es sich bei
»Faschismus« und »Rechtsextremismus« trotz der mitunter auszumachenden
Riickgriffe auf religiose Bezugspunkte um sikulare Bewegungen, meist mit negati-
ven Einstellungen gegeniiber Menschen mit dem ethnischen Hintergrund der meis-
ten Muslime. Dies diirfte auch eine systematische Kooperation von Islamisten und
Rechtsextremisten in Zukunft verhindern.”

5. Angemessenheit der Fundamentalismus-Zunordnung

5.1 Fundamentalismus — Begriindung und Definition

Die haufigste Zuschreibung fiir den Islamismus erfolgte wohl mit dem Funda-
mentalismus-Begriff, setzt man doch mitunter beide Bezeichnungen sogar gleich.
Auch die Rede vom »islamischen Fundamentalismus« macht dieses Verstindnis
deutlich. Es kam in der 6ffentlichen und wissenschaftlichen Wahrnehmung verstirke
nach der »Islamischen Revolution« im Iran 1979 auf und sollte eine besonders dog-
matische und fanatische Einstellung im Sinne eines politischen Islam kennzeich-
nen.* Dabei verwies man insbesondere auf die wortwortliche Auslegung des Koran
und die Idealisierung der Friithgeschichte des Islam. Gleichzeitig wies die Forschung
darauf hin, dass es solche Auffassungen nicht nur in dieser Religion gab.** Als Reak-
tion auf gesellschaftliche Modernisierung und Umbriiche bildeten sich auch in ande-
ren Religionen derartige Tendenzen heraus, was zur Aufficherung des Begriffs in die
Varianten eines christlichen, islamischen und jidischen Fundamentalismus fiihrte.*

Irritierend wirkte dieses Verstindnis zunichst dadurch, dass der gewihlte Termi-
nus eigentlich aus der Geschichte des US-amerikanischen Protestantismus stammt.*
Es handelte sich urspringlich um die Selbstbezeichnung einer Tendenz innerhalb
dieser Glaubensrichtung, die erstmals in den 1910er Jahre aufkam und starken ge-
sellschaftlichen Einfluss erlangte. Die aus Bibelkonferenzen entstandene Bewegung
erhob die Forderung nach einer Riickkehr zu den Fundamenten und formulierte
eine heftige Kritik an modernen Tendenzen im christlichen Glauben. Sie trat darii-
ber hinaus fiir die absolute Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift und gegen die Evo-
lutionstheorie tiber die Entstehung des Menschen ein. Da sich in diesem letztge-

43 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Das Verhaltnis von Islamisten und Rechtsextremisten.
Droht eine gemeinsame Front iiber den Antisemitismus, in: www.bpb.de/themen/
YN4KP6.html.

44 Vgl. Bruno Funk, Der geschundene Pfau. Der Iran unter den Ayatollahs, Hamburg
1985.

45 Vgl..Gilles Kepel, Die Rache Gottes. Radaikale Moslems, Christen und Juden auf dem
Vormarsch, Miinchen 1991.

46 Vgl. Thomas Meyer, Fundamentalismus in der modernen Welt. Die Internationale der
Unvernunft, Frankfurt/M. 1989.

47 Vgl. Martin Riesebrodt, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung. Ame-
rikanische Protestanten (1910-28) und iranische Schiiten (1961-79), im Vergleich,
Tiibingen 1990.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

42 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

nannten Aspekt auch formale Gemeinsamkeiten mit den seit Anfang der 1970er
Jahre auszumachenden Entwicklungen in anderen Religionen ergaben, konnte die
Bezeichnung auch sinnvoll auf derartige Tendenzen als allgemeinen Typus-Begriff
ubertragen werden.*

Dariiber hinaus entstand noch ein Fundamentalismus-Verstindnis, das auch auf
Entwicklungen im sikularen Bereich in Gestalt von politischen und sozialen Pha-
nomenen Bezug nahm. Teilweise wurde dabei der Terminus als politisches Schlag-
wort, teilweise als wissenschaftliche Kategorie gebraucht.*’ In letztgenanntem Sinne
bezeichnet »Fundamentalismus« Einstellungen und Verhaltensweisen, welche
Merkmale wie absoluter Wahrheitsanspruch und elitirer Erkenntnisanspruch, ge-
schlossene Denksysteme und dualistisches Weltbild aufwiesen. Die eigenen Auffas-
sungen gelten in dieser Sicht als die einzig richtigen Betrachtungen zu Gesellschaft,
Politik oder Religion, sie miissen sich daher weder einer empirischen Uberpriifung
noch einer kritischen Reflexion aussetzen lassen.® Als solche Fundamente stehen
die jeweiligen Inhalte dann gegen als feindlich anzusehende Werte aus anderen Be-
reichen. Damit verbindet sich die Ablehnung von gesellschaftlicher Differenz und
sozialem Pluralismus.’!

5.2 Fundamentalismus - Analyse und Kritik

Allgemein kann schon nach der Betrachtung der unterschiedlichen Begriffsver-
stindnisse von »Fundamentalismus« gesagt werden, dass sich dieser Terminus nahe-
zu in allen Fillen inhaltlich angemessen auf den Islamismus anwenden lisst. Dies
diirfte am einfachsten fiir das gegen Ende der vorherigen Ausfithrungen vorgetrage-
ne allgemeine Verstindnis nachvollziehbar sein, stellt dieses doch auf die Eigen-
schaften des Absolutheitsanspruchs und Dogmatismus, der Feindbildorientierung
und Intoleranz ab. Da diese Einstellungen den Islamisten schon in nahezu idealtypi-
scher Weise eigen sind, kann eine solche Zuordnung ohne inhaltliche Probleme vor-
genommen werden. Der hier zum Ausdruck kommende Fundamentalismus sieht
allein im Islam die Losung fiir alle gesellschaftlichen Probleme, wobei aber meist
noch nicht einmal ansatzweise ein angestrebtes Idealmodell inhaltlich skizziert
wird. Hinzu kommt die Ablehnung von allen anders lautenden Islam-Deutungen
und der Anspruch auf Alleinvertretung.

Beschrinkt man das Fundamentalismus-Verstindnis mehr auf die Entwicklungen
innerhalb der Religionen®, kann auch hier der Islamismus unter dieser Bezeichnung
subsummiert werden. Gleichwohl gilt es zu bedenken, dass der Islamismus auch als
islamischer Fundamentalismus gelten kann, aber nicht jeder islamische Fundamen-

48 Vgl. Martin E. Marty/R. Scott Appleby, Herausforderung Fundamentalismus. Radikale
Christen, Moslems und Juden im Kampf gegen die Moderne, Frankfurt/M. 1996.

49 Vgl. Stephan H. Pfirtner, Fundamentalismus. Die Flucht ins Radikale, Freiburg 1991.

50 Vgl. Kurt Salamun (Hrsg.), Fundamentalismus »interdisziplinir«, Wien 2005.

51 Vgl. Thomas Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Reinbek 1989.

52 Vgl. Wilfried Rohrich, Die Macht der Religionen. Glaubenskonflikte in der Weltpolitik,
Miinchen 2004.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 43

talist ein Islamist im oben definierten Sinne sein muss. Eine dogmatische Auslegung
des Koran wire sicherlich als fundamentalistisch zu bezeichnen, sie wire allerdings
erst dann islamistisch, wenn damit ein politischer Herrschaftsanspruch einher geht.
Dies diirfte angesichts der engen Verkopplung von Gesellschaft, Politik und Religi-
on im Islam hiufig der Fall sein, es muss aber nicht notwendigerweise immer eine
solche Dimension der Glaubensinterpretation vorherrschen. Insofern bildet die Be-
zeichnung »islamischer Fundamentalismus« ebenfalls eine Sammelbezeichnung,
worunter sowohl islamistische wie nicht-islamistische Interpretation dieser Religon
zu fassen wiéren.

Dies notigt daher zu einer Unterscheidung von islamistischen, also stark politisch
ausgerichteten und orthodoxen, also mehr religios orientierten Auffassungen vom
Islam.?> Beide Richtung zeigen sich geprigt von Absolutheitsanspriichen und Aus-
grenzungstendenzen, welche allerdings vielen Religionen mehr oder minder stark ei-
gen sind.* So lange sie sich nur auf die Ebene des Glaubens beziehen, stellen sie kein
bedeutendes Problem fiir demokratische Verfassungsstaaten und offene Gesellschaf-
ten dar.® Beabsichtigen sie aber ihre religiosen Dogmen und Gtltigkeitsanspriiche
im Sinne einer politischen Bestrebung auf die gesamte Gesellschaft zu tibertragen, so
fithrt dies notwendigerweise zu einer Aufhebung von Demokratie, Menschenrechten
und Pluralismus. Insofern konnen auch nicht alle Formen wie kultureller oder religi-
oser Art, aber sehr wohl die politischen Varianten des Fundamentalismus unter die
oben definierte Auffassung von politischem Extremismus subsummiert werden.’

6. Angemessenheit der Totalitarismus-Zuordnung

6.1 Totalitarismus - Begriindung und Definition

Und schliefflich gilt es noch die Deutung des Islamismus als Totalitarismus zu the-
matisieren: Hier lassen sich solche Etikettierungen ohne nahere Begriindung selbst in
Monographien mit einschligigen Titeln ausmachen. Darin verweist man lediglich auf
die Gefahren fiir Demokratie und Freiheit und sieht das Aktuelle des Phinomens in
nicht-staatlichen Akteuren als Trager des »neuen Totalitarismus«.” In anderen Fillen

53 Vgl. Michael Liiders, Allahs langer Schatten. Warum wir keine Angst vor dem Islam
haben mussen, Freiburg 2007, S. 112 mit allerdings anderem Begriffsverstindnis.

54 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Der fundamentalistische Charakter von Religionen und
die Grenzen der Religionsfreiheit im sikularen Rechtsstaat. Eine demokratietheoretisch
und ideologiekritisch ausgerichtete Erorterung anhand von Christentum und Islam, in:
Eric Hilgendorf (Hrsg.), Wissenschaft, Religion und Recht. Hans Albert zum 85.
Geburtstag, Berlin 2006, S. 177-199.

55 Vgl. Rolf Poscher, Du musst nicht verfassungstreu sein, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung vom 28. Juni 2007, S. 7.

56 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Extremismus als politische Variante des Fundamentalis-
mus. Gemeinsamkeiten und Unterschiede bei der Ablehnung der kulturellen Moderne,
in: Mut, Nr. 334/Juni 1995, S. 58-65.

57 Vgl. Tibi, Der neue Totalitarismus (Anm. 8), S. 19-21.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

44 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

stellen Anhinger dieser Auffassung auf die vom Islamismus ebenso wie vom Kommu-
nismus und Nationalsozialismus beabsichtigte grundlegende Veranderung der ganzen
Welt im Namen einer religios erscheinenden Offenbarung ab. Dies fithre zur Ersetzung
des Staates durch eine technischen Einrichtung, die von einer Elite wie Parteifunktiona-
ren oder Religionsgelehrten beherrscht werde.”® Oder man verweist auf gemeinsame
Strukturmerkmale wie die ideologische Durchdringung aller Lebensbereiche, den
Zwang zum offentlichen Bekenntnis oder die Indoktrinierung von Kindern.%

Die Bezeichnungen »totalitir« bzw. »Totalitarismus« entstammten allerdings ei-
nem ganz anderen politischen Kontext: Erstmals nutzten den erstgenannten Termi-
nus Anfang der 1920er Jahre Gegner des Mussolini-Regimes, um dessen Streben
nach einem totalen Staat zu kritisieren. Spater tibernahm der faschistische Diktator
selbst diese Bezeichnung und bekannte sich affirmativ zu der damit verbunden Ab-
sicht. Ende der 192Qer Jahre stellte eine Reihe von Intellektuellen, Politikern und
Wissenschaftlern vergleichende Betrachtungen zum bolschewistischen System in
der Sowjetunion an.®® Aus diesen Uberlegungen entstanden ab den 1930er Jahren
Analysen, die sich allerdings iberwiegend auf einen Vergleich der Herrschafsstruk-
turen des Nationalsozialismus und Stalinismus bezogen. Einschligige Forschungen
miindeten nach 1945 in eigenstindigen Totalitarismustheorien, die einen neuen Ty-
pus politischer Herrschaft beschreiben wollten.*!

Am einflussreichsten wirkten zwei Ansitze aus den 1950er Jahren: Die Philoso-
phin Hannah Arendt sah in der Herausbildung geschlossener Ideologien und in der
Permanenz des Terrors das Wesen des Totalitarismus.> Und der Politologe Carl J.
Friedrich stellte einen Merkmalskatalog mit sechs Wesensziigen fiir solche politi-
schen Systeme auf: eine geschlossene Ideologie, eine Staatspartei, eine terroristische
Geheimpolizei, ein Nachrichtenmonopol des Staates, ein Waffenmonopol und eine
zentral gelenkte Wirtschaft.®> Nicht alle Eigenschaften konnten durch die spitere
Faschismus- und Kommunismusforschung bestitigt werden.®* Diese Einsicht be-
wog zu einer kritischen Revision und inhaltlichen Weiterentwicklung des Totalita-
rismus-Verstindnisses.® Der Politologe Juan ]. Linz benannte etwa Mitte der

58 Vgl. Bauer, Der dritte Totalitarisms (Anm. 7).

59 Vgl. Friedbert Pfliiger, Ein neuer Weltkrieg? Die islamistische Herausforderung des
Westens, Miinchen 2004, S. 11 und 74.

60 Vgl. Jens Petersen, Die Entstehung des Totalitarismusbegriffs in Italien, in: Manfred
Funke (Hrsg.), Totalitarismus. Ein Studien-Reader zur Herrschaftsanalyse moderner
Diktaturen, Diisseldorf 1978, S. 105-128.

61 Vgl. Bruno Seidel/Siegfried Jenkner (Hrsg.), Wege der Totalitarismus-Forschung,
Darmstadt 1968.

62 Vgl. Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (1951), Miinchen 1986.

63 Vgl. Carl ]. Friedrich, Totalitire Diktatur. Unter Mitarbeit von Zbigniew K. Brzezinski,
Stuttgart 1957.

64 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Klassische Totalitarismuskonzepte auf dem Priifstand.
Darstellung und Kritik der Ansitze von Arendt, Friedrich, Popper und Voegelin, in:
Uwe Backes/Eckhard Jesse (Hrsg.), Jahrbuch Extremismus & Demokratie. Bd. 16,
Baden-Baden 2004, S. 31-58.

65 Vgl. Eckhard Jesse (Hrsg.), Totalitarismus im 20. Jahrhundert. Eine Bilanz der For-
schung, Baden-Baden 1996.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 45

1970er Jahre folgende Charakteristika totalitirer Systeme: ein monistisches, aber
nicht monolitisches Machtzentrum, eine autonome und exklusive Ideologie und die
aktive Beteiligung und Mobilisierung der Massen.*

6.2 Analyse und Kritik

Ein Problem fiir die Anwendung des Totalitarismus-Begriffs auf den Islamismus
ergibt sich bereits dadurch, dass das damit verbundene Konzept nicht auf die Bewe-
gungs-, sondern die Systemebene bezogen ist. In erster Linie sollte es um einen Dik-
taturvergleich gehen. Bislang konnten allerdings nur drei theokratische Diktaturen
islamistischer Ausrichtung in den letzten beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
ausgemacht werden: die Regime in Afghanistan, im Iran und im Sudan®, wobei ers-
tere und letztere nur relativ kurze Zeit bestanden und es sich im Sudan nur um eine
partielle Herrschaft handelte. Fiir die Einschitzung der Taliban-Herrschaft in Af-
ghanistan als totalitires System spricht der rigorose Anspruch, die Gesellschaft voll-
standig nach ihren Mafistiben zu kontrollieren. Dies zeigte sich insbesondere
anhand der Vorgaben fir Frauen in Gestalt von Arbeitsverboten, Kleidungsvor-
schriften und Schulverbot. Indessen nutzte man kaum moderne Technik zur Herr-
schaftsabsicherung und -legitimation.*

Fir das islamistische Regime im Iran lasst sich fiir das erste Jahrzehnt seiner Exis-
tenz unter Fiihrung Khomeinis eine totalitire Dimension konstatieren®: Die »Re-
gentschaft des Rechtsgelehrten« erfolgte mit allen Machtmitteln und ohne Kontroll-
moglichkeiten. Khomeini stand somit iiber Exekutive, Judikative und Legislative
und jede Kritik an ihm musste als Verwerfung von Gottes Willen gelten. Rigoros
ging man gegen Andersdenkende und Oppositionelle vor: Alle nicht-islamischen
Organisationen und Partien wurden verboten, die neue Geheimpolizei und die »Re-
volutionswichter« erstickten brutal alle kritischen Regungen. Nach dem Tod
Khomeinis 1989 ging die Konzentration der Macht auf eine Person zurtck, die Ge-
schlossenheit der Fithrung l6ste sich ansatzweise auf. Als Reaktion auf die unter-
schiedlichen innen- wie auflenpolitischen Umbruchprozesse entstand gegentiber
dem dogmatisch ausgerichteten ein reformerisch orientierter Fliigel. Es handelt sich
allerdings nur um zwei verschiedene Vertreter des theokratischen Systems.”

66 Vgl. Juan J. Linz, Totalitire und autoritire Regime (1975), Berlin 2000, S. 25 und 64.

67 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Staatsformen im 20. Jahrhundert I: Diktatorische Systeme,
in: Alexander Gallus/Eckhard Jesse (Hrsg.), Staatsformen. Modelle politischer Ord-
nung von der Antike bis zur Gegenwart. Ein Handbuch, K6ln 2004, S. 223- 280, hier S.
261-267.

68 Vgl. Ahmed Rashid, Taliban. Afghanistans Gotteskrieger und der Dschihad, Miinchen
2001.

69 Vgl. Wolfgang-Uwe Friedrich, Formen des Totalitarismus. Zur Phinomenologie ideo-
logischer Herrschaft im 20. Jahrhundert, in: Eckhard Jesse/Steffen Kailitz (Hrsg.), Pra-
gekrifte des 20. Jahrhunderts. Demokratie, Extremismus, Totalitarismus, Miinchen
1997, S. 251-283, hier S. 279-281.

70 Vgl. Wahied Wahdat-Hagh, »Die Islamische Republik Iran«. Die Herrschaft des politi-

schen Islam als eine Spieart des Totalitarismus, Miinster 2003.

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
i it, fir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

46 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

In welchem Mafie lisst sich nun der Totalitarismus-Begriff auf den Islamismus in
seiner Bewegungsform anwenden? Dies kann vor dem Hintergrund seines ur-
spriinglichen Bezuges auf die Diktaturform lediglich auf den beabsichtigten Herr-
schaftsanspruch bzw. hinsichtlich der dabei artikulierten Ideologie moglich sein.
Betrachtet man die Idee und Zielsetzung des »Gottesstaates« im islamistischen Sin-
ne niher, so lassen sich diese durchaus als Form des totalitiren Denkens verstehen.”!
Den Vertretern dieser Ideologie geht es um die moglichst vollstindige Durchdrin-
gung und Kontrolle der Gesellschaft in ihrem ideologischen Sinne, wobei auch der
private Bereich durch Vorgabe fiir ein bestimmtes Frauenbild oder spezifische Klei-
dungsvorschriften erfasst werden wiirde. Dartiber hinaus beabsichtigt man eine ge-
zielte Indoktrinierung und Mobilisierung der Gesellschaft iiber die religiose Erzie-
hung und Unterweisung, was ebenfalls auf eine Abschaffung des Pluralismus und
Gleichschaltung der Gesellschaft im totalitiren Sinne hinaus liefe.

7. Schlusswort

Bilanziert man die vorstehenden Ausfiithrungen, so lisst sich folgendes sagen: Der
Islamismus wird in der 6ffentlichen und wissenschaftlichen Diskussion hiufig mit
den Begriffen »Extremismus«, »Faschismus«, »Fundamentalismus« und »Totalita-
rismus« belegt. Dabei dient nicht nur den meisten Politikern, sondern auch vielen
Wissenschaftlern eine derartige Ettikettierung lediglich als pauschale Zuordnung,
mangelt es doch meist an einer inhaltlichen Begriindung fiir die getroffene Einschit-
zung. Konfrontiert man nun das Phinomen des Islamismus mit dem wissenschaftli-
chen Verstindnis der vorgenannten Begriffe, so ergibt sich aber durchaus eine
inhaltliche Angemessenheit, allerdings nur fiir die auf formale Merkmale ausgerich-
teten Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitarismusx.
Sie beziehen sich auf eine Frontstellung gegen die Grundwerte einer modernen De-
mobkratie, die Absolutsetzung und Dogmatisierung der eigenen Positionen oder die
Absicht einer umfassenden Kontrolle der Gesellschaft.

Derartige Ausrichtungen von Handlungsweisen oder Strukturen von Ideologien
konnen verschiedene Inhalte annehmen, was es auch erlaubt den Islamismus als
Subphinomen oder Teilbereich der erwihnten Sammelbezeichnungen zu deuten.
Im Unterschied zu diesen handelt es sich bei den Bezeichnungen »Faschismus«und
»Rechtsextremismus« um Begriffe, die tiber eine bestimmte inhaltliche Komponen-
te der Ideologie definiert werden. Hierbei spielt insbesondere die Uberbewertung
ethnischer Zugehorigkeit, wie sie sich in Nationalismus und Rassismus artikuliert,
eine bedeutende Rolle. Gerade diese Auffassung kann den Islamisten aber nicht zu-
geordnet werden. Formale Gemeinsambkeiten, identische Feindbilder oder partielle
Kooperation lassen zwar Ahnlichkeiten erkennen, erlauben aber keine inhaltliche
Gleichsetzung. Insofern konnen Bezeichnungen wie »Islamo-Faschismus« als poli-
tische Schlagworte gelten, welche aus wissenschaftlicher Sicht unangemessen sind.

71 Vgl. Pfahl-Traughber, Islamismus als extremistisches und totalitires Denken (Anm. 32).

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
Eraubnis ist je i untersagt, ir lie i it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

Armin Pfabl-Tranghber - Islamismus 47

Wie steht es nun aber um die Erklirungskraft der vorgenommenen Zuordnungen
des Islamismus zum Extremismus, Fundamentalismus oder Totalitarismus? Hier
muss schlicht konstatiert werden, dass diese Begriffe primir zur Kategorisierung
des Phinomens dienen und dabei auf das Spannungverhiltnis zu moderner Demo-
kratie und offener Gesellschaft abgestellt wird. Damit ldsst sich nicht das Aufkom-
men und die Entwicklung des Islamismus als politische Bestrebung oder
terroristische Handlungsweise erkliren. Allenfalls stellen die Zuordnungen auf den
Charakter einer Gegenbewegung zu einer von Differenz und Entwicklung, Offen-
heit und Pluralitit geprigten Gesellschaftsordnung ab. Eine ausfihrlichere Analyse
von Bedingungsfaktoren und Ursachen kann man damit nicht vornehmen. Gleich-
wohl bedarf es solcher Zuordnungen des Islamismus, um sich der damit zusammen-
hingenden Gefahren fiir das Bestehen von Demokratie und Menschenrechten zu
vergegenwartigen.

Zusammenfassung

Der Islamismus wird in der 6ffentlichen und wissenschaftlichen Diskussion hiu-
fig mit den Begriffen »Extremismus«, »Faschismus«, »Fundamentalismus« und
»Totalitarismus« belegt. Dabei dient nicht nur den meisten Politikern, sondern auch
vielen Wissenschaftlern eine derartige Ettikettierung lediglich als pauschale Zuord-
nung, mangelt es doch meist an einer inhaltlichen Begriindung fir die getroffene
Einschitzung. Konfrontiert man nun das Phinomen des Islamismus mit dem wis-
senschaftlichen Verstindnis der vorgenannten Begriffe, so ergibt sich aber durchaus
eine inhaltliche Angemessenheit, allerdings nur fiir die auf formale Merkmale ausge-
richteten Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitaris-
mus«. Sie beziehen sich auf eine Frontstellung gegen die Grundwerte einer moder-
nen Demokratie, die Absolutsetzung und Dogmatisierung der eigenen Positionen
oder die Absicht einer umfassenden Kontrolle der Gesellschaft. Derartige Ausrich-
tungen von Handlungsweisen oder Strukturen von Ideologien konnen verschiedene
Inhalte annehmen, was es auch erlaubt den Islamismus als Subphinomen oder Teil-
bereich der erwihnten Sammelbezeichnungen zu deuten. Anders verhilt es sich bei
den Bezeichnungen »Faschismus« und »Rechtsextremismus«, die tiber eine be-
stimmte inhaltliche Komponente der Ideologie - insbesondere die Uberbewertung
ethnischer Zugehorigkeit wie Nationalismus und Rassismus - definiert werden. Ge-
rade diese Auffassungen kann den Islamisten aber nicht zugeordnet werden. Inso-
fern stellen Bezeichnungen wie Islamo-Faschismus« politische Schlagworte dar,
welche aus wissenschaftlicher Sicht unangemessen sind.

Summary
In public and scientific debate Islamism is frequently associated with the expres-

sions »extremisme, »fascisme, »fundamentalism« and »totalitarianism«. This kind
of labelling serves not only the majority of politicians, but also many scientists, as

ZfP 55.]g. 1/2008

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
Eraubnis ist je i untersagt, ir lie i it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

48 Armin Pfabl-Traughber - Islamismus

merely overall classification which is generally lacking substance to support it. Con-
fronting the phenomenon of Islamism with the scientific understanding of the abo-
ve terms is however only reasonable if the formal characteristics of the definitions of
»extremism«, »fundamentalism« and »totalitarianism« are used. These are premised
against the basic values of a modern democracy, the absolute dogma of one’s positi-
on or the aim of exerting total control over a society. The orientation of behaviour
and structure of ideologies may take various forms which allows Islamism to be
classified as a sub-phenomenon or element of the above collective definitions. The
terms »fascism« and »right wing extremism« however differ. They are defined by
specific ideologies, in particular the over emphasis on ethnic identity in terms of na-
tionalism and racism. Islamists cannot be defined within this concept. In this respect
expressions such as »islamo-fascism« are political headlines which, from a scientific
perspective, are not appropriate.

Armin Pfahl-Traughber, Islamism — The new extremism, fascism, fundamentalism
and totalitarianism? A discussion on the appropriateness and the strength of this ar-
gument

Bewertung der DDR-Vergangenheit

Die kollektive Erinnerung von

Staatsverbrechen
Eine qualitative Diskursanalyse iber
T die parlamentarische Bewertung der SED-Diktatur
Von Jiirgen Schraten

2008, 182 S., brosch., 34,— €, ISBN 978-3-8329-3164-3
Die qualitative Diskursanalyse fordert den demokra-
tischen Kern der Debatten des Deutschen Bundesta-
ges zur Bewertung der DDR-Vergangenheit zutage.
m Der Autor formt aus dem wortreichen Streit tiber Ur-

sachen und Folgen der Diktatur einen beobachtbaren
Diskurs, aus dem ein antitotalitares Fundament der
gesamtdeutschen Bundesrepublik hervorgeht.

www.nomos.de | sabine.horn@nomos.de

Bitte bestellen Sie bei Ihrer Buchhandlung oder Nomos
bei Nomos | Telefon 07221/2104-37 | Fax-43 |

216.73.216.35, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat k.
Eraubnis ist je i untersagt, ir lie i it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

