
ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber

Islamismus – der neue Extremismus, Faschismus, 
Fundamentalismus und Totalitarismus? Eine Erörterung 

zu Angemessenheit und Erklärungskraft der Zuordnungen

1. Einleitung und Fragestellung

Seit den Anschlägen vom 11. September 2001 steht der Islamismus verstärkt im Fo-
kus des öffentlichen und wissenschaftlichen Interesses. Dabei lassen sich zwei Fehl-
wahrnehmungen ausmachen: Zum einen handelt es sich um kein neues Phänomen,
zum anderen gibt es nicht nur eine terroristische Variante. Das Ausmaß der Anschläge
und ihre weltpolitischen Folgen forcierten offenbar eine solche Sicht der Dinge. Hier-
durch erklärt sich auch, warum in Stellungnahmen von Journalisten und Politikern, Pu-
blizisten und Wissenschaftlern Begriffe, Kategorien und Zuschreibungen aus anderen
inhaltlichen Kontexten auftauchen. Um den Islamismus inhaltlich zuzuordnen, bedie-
nen sich viele Betrachter Ansätzen und Bezeichnungen, welche aus ganz anderen politi-
schen Kontexten stammen, aber offensichtlich über Gemeinsamkeiten mit dem Isla-
mismus verfügen. Dabei stellt man auf bestimmte Auffälligkeiten solcher politischer
Bestrebungen ab, begründet aber nur selten die Angemessenheit der Begriffswahl.

Es kursieren etwa die Bezeichnungen »Extremismus« und »Faschismus«, »Funda-
mentalismus« und »Totalitarismus«: So sprechen Historiker und Islamwissenschaft-
ler, Politikwissenschaftler und Soziologen vom »dritten Extremismus« (Miroslav
Mares)«1 oder »religiösem Extremismus« (Steffen Kailitz)2, vom »Klerikalfaschismus«
(Walter Laqueur)3 oder einer »Form des Rechtsextremismus« (Ursula Birsl u. a.)4,
vom »islamischen Fundamentalismus« (Khadija Katja Wöhler-Khalfallah)5 oder »reli-
giösen Fundamentalismus« (Klaus Kienzler)6, vom »dritten Totalitarismus« (Yeuda

1 Vgl. Miroslav Mares, Der dritte Extremismus. Islamistische Bewegung aus der Sicht der
Politikforschung, in: Freiheit und Recht, Nr. 2/Juni 2007, S. 5-7.

2 Vgl. Steffen Kailitz, Politischer Extremismus in der Bundesrepublik Deutschland. Eine
Einführung, Wiesbaden 20ß04, S. 164-183.

3 Vgl. Walter Laqueur, Faschismus. Gestern – heute – morgen, Berlin 1997, S. 225-259.
4 Vgl. Ursula Birsl/Ersen Bucak/Can Zeyrek, Religiöser Fundamentalismus oder politischer

Rechtsextremismus? Islamistische Organisationen und Aktivitäten in der Bundesrepublik,
in: Blätter für deutsche und internationale Politik 47 Jg., Nr. 6 vom Juni, 2002, S. 720-727.

5 Vgl. Khadia Katja Wöhler-Khalfallah, Der islamische Fundamentalismus, der Islam und
die Demokratie. Algerien und Tunesien: das Scheitern postkolonialer »Entwicklungs-
modelle« und das Streben nach einem ethischen Leitfaden für Politik und Gesellschaft,
Wiesbaden 2006, S. 24-33.

6 Vgl. Klaus Kienzler, Der religiöse Fundamentalismus. Christentum – Judentum – Islam,
München 1996, S. 72-94.

04_Pfahl-Traughber  Seite 33  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus34

Bauer)7 oder »neuen Totalitarismus« (Bassam Tibi)8. Die jeweils damit verbundenen
Ansätze und Begriffe, Konzepte und Theorien entstammen aber der inhaltlichen Aus-
einandersetzung mit ganz anderen politischen und religiösen Bestrebungen: dem
Links- und Rechtsextremismus, dem Faschismus und Nationalsozialismus, den US-
Evangelikalen und dem orthodoxen Islam sowie dem Hitler- und Stalin-Regime.

Wie angemessen und erkenntnisfördernd ist es nun, die erwähnten begrifflichen
Zuordnungen auf den Islamismus anzuwenden? Dies stellt die Hauptfragestellung
der vorliegenden Erörterung dar. Sie soll wie folgt angegangen werden: Zunächst
bedarf es einer Definition von Ideologie und Handlungsstilen des zu analysierenden
Phänomens in Gestalt des Islamismus (2). Danach werden die einzelnen Begrün-
dungen für die Begriffsverwendung in der bisherigen Debatte referiert und mit dem
Verständnis der genannten Konzepte in der Forschung konfrontiert. Dem folgt eine
inhaltliche Auseinandersetzung mit den damit verbundenen Argumenten und eine
bilanzierende Einschätzung zur jeweiligen Zuordnung. Im Einzelnen geht es um
»Extremismus« (3.), »Faschismus« (4.), »Fundamentalismus« (5.) und »Totalitaris-
mus« (6.), konkret bezogen auf die formale und inhaltliche Angemessenheit und
den analytischen und theoretischen Nutzen für die Bewertung und den Umgang
mit dem zu örternden Phänomen.

2. Islamismus – Definition und Handlungsstil

»Islamismus« steht für eine Sammelbezeichnung unterschiedlicher Strömungen
einer politischen Bewegung9, die ihren ideologischen Ursprung in inner-islamischen
Reformbestrebungen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts10 und ihre organi-
satorischen Wurzeln in der 1928 in Ägypten gegründeten »Muslimbruderschaft«11

hat. Allen späteren Strömungen ist die Absicht eigen, den Islam nicht nur zur ver-
bindlichen Leitlinie für das individuelle, sondern auch für das gesellschaftliche Le-
ben zu machen. Dies bedeutet notwendigerweise die Aufhebung einer Trennung
von Religion und Staat als Ausdruck der Säkularisierung und die institutionelle Ver-
ankerung der religiösen Grundlagen im Sinne eines islamischen Staates. Damit ein-
her geht die Ablehnung der Prinzipien von Individualität, Menschenrechten, Plura-
lismus, Säkularisierung und Volkssouveränität.12 Insofern nimmt der Islamismus

7 Vgl. Yehuda Bauer, Der dritte Totalitarismus. Radikale Islamisten kämpfen um die
Weltherrschaft. Das haben sie mit Hitler und Stalin gemein, in: Die Zeit, Nr. 32 vom 31.
Juli 2003, S. 11.

8 Vgl. Bassam Tibi, Der neue Totalitarismus. »Heiliger Krieg« und westliche Sicherheit,
Darmstadt 2004, S. 19.

9 Vgl. Gilles Kepel, Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Isla-
mismus, München 2002.

10 Vgl. Peter Heine, Terror in Allahs Namen. Extremistische Kräfte im Islam, Freiburg
2001, S. 86-116.

11 Vgl. Richard P. Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, New York 1993.
12 Vgl. Olaf Farschid; Islam als System: Grundzüge islamistischer Ideologie, in: Senatsver-

waltung für Inneres (Hrsg.), Islamismus. Diskussion eines vielschichtigen Phänomens,
Berlin 2005, S. 14-26.

04_Pfahl-Traughber  Seite 34  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 35

eine Frontstellung gegen das normative Selbstverständnis offener Gesellschaften
und demokratischer Verfassungsstaaten ein.

Bei allen darauf bezogenen ideologischen Gemeinsamkeiten lassen sich hinsicht-
lich der politischen Artikulations- und Handlungsweise Unterschiede ausmachen.
Entgegen einem weit verbreiteten Eindruck sind weder alle Islamisten gewalttätig
noch terroristisch ausgerichtet. Statt einer solchen Pauschalisierung empfiehlt sich
eine Unterscheidung von gewaltbereiten und reformorientierten Varianten13, die
sich wiederum in zwei weitere Subgruppen differenzieren lassen. Zu dem letztge-
nannten Typus gehört eine kulturelle Form, die über das Engagement im Alltagsle-
ben Akzeptanz für ihre Auffassungen mobilisieren will, und eine politische Varian-
te, die über Parteipolitik große Unterstützung für sich unter Wählern anstrebt. Die
gewaltbereite Form kann danach unterschieden werden, ob ihre Anhänger regional
oder transnational ausgerichtet sind. Als Kriterium für die Unterscheidung gilt hier-
bei der Zielort solcher Aktivitäten, die sich auf das Herkunftsland beschränken oder
weit darüber hinausgehen können.14

Die vorgenommene Definition der Ideologie und Unterscheidung der Hand-
lungsstile versteht sich als abstrakt und idealtypisch, kann man doch auch Gemein-
samkeiten mit der Religion selbst oder Mischformen mit anderen Vorgehensweisen
ausmachen. Hinsichtlich des ersten Gesichtspunktes gilt es darauf hinzuweisen,
dass der Islam als Religion der Muslime vom Islamismus als politischer Bestrebung
unterscheidbar ist, sich aber in Basis und Geschichte dieses Glaubens durchaus An-
knüpfungspunkte für eine solche Ideologie finden.15 Dies gilt insbesondere für das
Verständnis des Islam als Gesellschafts- und Rechtsordnung. Hinsichtlich des zwei-
ten Gesichtspunktes lassen sich einzelne Organisation eindeutig einem bestimmten
Handlungsstil zuordnen wie etwa die »Islamische Gemeinschaft Milli Görüs«16 in
Deutschland zur kulturellen Form der reformorientierten Variante, während eine
Organisation wie die »Hamas«17 sowohl auf diesem Feld wie der Gewalthandlung
und Parteipolitik aktiv ist.

13 Bassam Tibi unterscheidet in diesem Sinne einen »jihadistischen« und »institutionellen
Islamismus«, vgl. Tibi, Der neue Totalitarismus (Anm. 13), S. 14f. und 75.

14 Insofern widerspricht diese Differenzierung auch nicht der Auffassung von Guido
Steinberg, wonach man bei dem Blick auf den transnationalen Charakter islamistischer
Terror-Netzwerke nicht die lokalen Bestimmungs- und Zielfaktoren ignorieren dürfe.
Vgl. Guido Steinberg, Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamistischen
Terrorismus, München 2005, S. 9f. und 236f.

15 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Die Islamismuskompatiblität des Islam. Anknüpfungs-
punkte in Basis und Geschichte der Religion, in: Aufklärung und Kritik, Sonderheft 13/
2007, Schwerpunkt: Islamismus, S. 62-78.

16 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 2006, Berlin
2007, S. 239-251.

17 Vgl. Joseph Croitoru, Hamas. Der islamische Kampf um Palästina, München 2007.

04_Pfahl-Traughber  Seite 35  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus36

3. Angemessenheit der Extremismus-Zuordnung

3.1 Extremismus - Begründung und Definition

Die Subsumtion des Islamismus unter den Extremismusbegriff erfolgte zunächst
durch die Verfassungsschutzbehörden. Sie sprachen im Kontext von »sicherheitsge-
fährdenden und extremistischen Bestrebungen von Ausländern« ab 1983 von »isla-
mischen Extremisten«18, ab 1994 von »Islamisten«19 und formulierten bereits vor
den Anschlägen vom 11. September 2001 eine kurze theoretische Zuordnung. Sie
stellte darauf ab, dass die eingeforderte islamische Gesellschaftsordnung Grundsät-
zen der freiheitlichen demokratischen Grundordnung wie dem Gleichheitsgrund-
satz oder der Volkssouvänität widerspreche.20 Die auf die Phänomenbereiche Links-
und Rechtsextremismus fixierte politikwissenschaftliche Extremismusforschung re-
agierte erst in Folge der erwähnten Anschläge und erweiterte ihr diesbezügliches
Verständnis auf den »politisch-religiösen Fundamentalismus«, welcher sich auf-
grund seines exklusiven Wahrheitsanspruchs gegen gesellschaftliche Pluralität wen-
de.21

Das juristische Verständnis von Extremismus leitet sich aus einer gesetzlichen
Grundlage ab. Danach besteht die Aufgabe der Verfassungsschutzbehörden in der
Sammlung und Auswertung von Informationen über Bestrebungen, die gegen die
freiheitliche demokratische Grundordnung und gegen den Gedanken der Völker-
verständigung gerichtet sind.22 Gemeint ist damit nicht das Grundgesetz in Gänze,
sondern sein normativer Kernbestand. Das verfassungschützerische Verständnis be-
zieht sich darüber hinaus auf eine politisch aktive Tätigkeit in diesem Sinne und
nicht allein auf die Akzeptanz entsprechender Gesinnungen. Daher stehen in der
Regel Personengruppen im Zentrum des Interesses einer derartigen Sicherheitsbe-
hörde. Eine genauere inhaltliche Bestimmung von »Extremismus« erfolgt bei dieser
juristisch geprägten Definition nicht, beschränkt sie sich doch auf die Definition der
von den gemeinten Bestrebungen abgelehnten Prinzipien (freiheitlich demokrati-
sche Grundordnung, Gedanke der Völkerverständigung).

Ein solches Verständnis von Extremismus als Abgrenzungsbegriff oder Negativ-
Defintion prägt auch die politikwissenschaftliche Auffassung, die auf die Ableh-
nung der Minimalbedingungen eines demokratischen Verfassungsstaates abstellt.

18 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 1983, Bonn
1984, S. 178f.

19 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassunsschutzbericht 1994, Bonn 1995,
S. 191f.

20 Vgl. Bundesministerium des Innern (Hrsg.), Verfassungsschutzbericht 2000, Berlin –
Bonn 2001, S. 181.

21 Vgl. Uwe Backes/Eckhard Jesse, Islamismus – Djihadismus – Totalitarismus – Extre-
mismus, in: Uwe Backes/Eckhard Jesse (Hrsg.), Jahrbuch Extremismus & Demokratie
Bd. 14, Baden-Baden 2002, S. 13-26.

22 Vgl. § 3 (1) des Bundesverfassungsschutzgesetzes, abgedruckt in: Verfassungsschutzbe-
richt 2006 (Anm. 16), S. 359-377, hier S. 359.

04_Pfahl-Traughber  Seite 36  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 37

Dazu gehören das Mehrheitsprinzip verbunden mit einem Minderheitenschutz, die
konstitutionelle Verankerung von Bürger- und Menschenrechten, die rechtsstaat-
liche Verfasstheit, die Verteilung der Gewalten, das konkurrenztheoretische Ver-
ständnis von Demokratie, gesellschaftlicher und politischer Pluralismus und das
parlamentarische Repräsentativprinzip.23 Über diese Negativ-Definition hinaus
weist eine Positiv-Definition von Extremismus, die sich auf formale Gemeinsam-
keiten der extremistischen Doktrine bei der Ablehnung derartiger Minimalbedin-
gungen bezieht.24 Hierzu zählt man offensive und defensive Absolutheitsansprüche,
Dogmatismus, Utopismus bzw. kategorischer Utopie-Verzicht, Freund-Feind-Ste-
reotype, Verschwörungstheorien, Fanatismus und Aktivismus.25 26

3.2 Extremismus - Analyse und Kritik

Für die Einordnung des Islamismus in den politischen Extremismus stellt sich
zunächst das Problem, dass er nicht den bekannten Formen des Links- und Rechts-
extremismus zugeordnet werden kann. Zwar bestehen formale Gemeinsamkeiten in
Form der Absolutheitsansprüche und des Dogmatismus oder der jeweiligen Feind-
bilder in Gestalt von Israel und den USA.27 Daraus lässt sich aber keine inhaltliche
Gleichsetzung oder Zuordnung der erwähnten Extremismusphänome vornehmen,
existieren doch grundlegende Unterschiede auf der Ebene des ideologischen Selbst-
verständnisses: Für den Islamismus bildet die besondere Interpretation des Islam
den ideologischen Ausgangspunkt, für den Linksextremismus die soziale Ausdeh-
nung des Gleichheitspostulats und für den Rechtsextremismus die Überbetonung
der ethnischen Zugehörigkeit. Der Islamismus unterscheidet sich demnach vom
Linksextremismus durch seine religiöse Komponente und vom Rechtsextremismus
durch sein ethnisches Desinteesse.

Gleichwohl spricht diese Feststellung nicht gegen die Zuordnung des Islamismus
zum politischen Extremismus, wofür es lediglich der Benennung einer eigenen Un-
terkategorie für dieses besondere Phänomen bedürfte. Hier bietet sich die Formu-

23 Vgl. Uwe Backes, Politischer Extremismus in demokratischen Verfassungsstaaten. Eine
normative Rahmentheorie, Opladen 1989, S. 87-112.

24 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Politischer Extremismus -  was ist das überhaupt? Zur
Definition von und Kritik an einem Begriff, in: Bundesamt für Verfassungsschutz
(Hrsg.), Bundesamt für Verfassungsschutz. 50 Jahre im Dienst der inneren Sicherheit,
Köln 2000, S. 185- 211.

25 Vgl. Backes, Politischer Extremismus in demokratischen Verfassungsstaaten (Anm. 23),
S. 298-311.

26 Vgl. in ähnlichem Sinne mit anderen Merkmalen: Armin Pfahl-Traughber, Gemeinsam-
keiten im Denken der Feinde einer offenen Gesellschaft. Strukturmerkmale extremisti-
scher Ideologien, in: Martin H. W. Möllers/Robert Chr. van Ooyen (Hrsg.), Jahrbuch
Öffentliche Sicherheit 2006/2007, Frankfurt/M. 2007,  S. 21-36.

27 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Ideologien des islamistischen, linken und rechten Extre-
mismus in Deutschland. Eine vergleichende Betrachtung, in: Uwe Backes/Eckhard
Jesse (Hrsg.), Gefährdungen der Freiheit. Extremistische Ideologien im Vergleich, Göt-
tingen 2006, S. 205-221.

04_Pfahl-Traughber  Seite 37  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus38

lierung »religiöser Extremismus« an, worunter politische Bestrebungen gegen die
Minimalbedingungen eines demokratischen Verfassungsstaates im angeblichen oder
tatsächlichen Namen einer Religion subsummiert werden könnten. Beim Islamis-
mus handelt es sich noch nicht einmal um das einzige derartige Phänomen, könnte
man doch ohne weiteres die »Scientology-Organisation«28 als gewaltfreie wie die
»Aum-Organisation«29 als gewaltorientierte Form der religiösen Variante des politi-
schen Extremismus ansehen. Entscheidend im Sinne der oben erwähnten Negativ-
Definition wäre lediglich, dass es sich unabhängig von der ideologischen Ausrich-
tung um eine politische Bestrebung gegen die Minimalbedingungen des demokrati-
schen Verfassungsstaates handelt. 

Dies lässt sich für den Islamismus exemplarisch anhand der Ablehnung der
Volksouveränität belegen: Im ideologischen Selbstverständnis von deren Anhängern
leitet sich die verbindliche Gestaltung des sozialen Miteinanders in dem angestrebten
politischen System nicht von den Menschen, sondern von Gott ab.30 Da er sich aber
nicht direkt artikuliert, läuft die Gestaltung einer solchen Gesellschaftsordnung auf die
Interpretation seines Willens durch eine elitäre Gruppe hinaus. Damit wird ein tragen-
des Prinzip moderner Demokratie abgelehnt. Allein von daher kann der Islamismus als
Bestandteil eines »dritten Extremismus«31 gelten. Darüber hinaus weist dessen Ideolo-
gie auch die typischen Strukturmerkmale extremistischer Doktrine auf: exklusiver Er-
kenntnisanspruch, dogmatischer Absolutheitsanspruch, essentialistisches Deutungs-
monopol, holistische Steuerungsabsichten, deterministisches Geschichtsbild, identitäre
Gesellschaftskonzeption, dualistischer Rigorismus und fundamentale Verwerfung.32

4. Angemessenheit der Faschismus-Zuordnung

4.1 Faschismus - Begründung und Definition

Die Deutung des Islamismus als »grünen Faschismus« oder »Islam-Faschismus«,
die man auch bei bedeutenden Philosophen33 und Politikern34 ausmachen kann, soll

28 Vgl. Andreas Klump, Neuer politischer Extremismus? Eine politikwissenschaftliche
Fallstudie am Beispiel der Scientology-Organisation, Baden-Baden 2003.

29 Vgl. Thomas Gandow, Das Beispiel der AUM Shinri-Kyo (Japen), in: Berndt Georg
Thamm, Terrorismus. Ein Handbuch über Täter und Opfer, München 2002, S. 351-380.

30 Vgl. Sayyid Abul A'la Maududi, Islamische Lebensweise, München 1996, S. 62f., wo
einer der »Klassiker«  islamistischer Ideologie dies in aller Deutlichkeit formuliert.

31 Vgl. Mares, Der dritte Extremismus (Anm. 1).
32 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Islamismus als extremistisches und totalitäres Denken.

Strukturmerkmale einer Ideologie der geschlossenen Gesellschaft, in: Aufklärung und
Kritik, Sonderheft 13/2002, Schwerpunkt: Islamismus, S. 79-95.

33 Vgl. »Ein Krieg um die Aufklärung«. Der französische Philosoph Bernard-Henry Levy
über den Antiamerikanismus europäischer Intellektueller, den Kampf gegen den Terro-
rismus und die These vom »Ende der Geschichte«, in: Der Spiegel, Nr. 49 vom 3.
Dezember 2001, S. 208-212, hier S. 209.

34 Vgl. Katha Pollitt, Falscher Krieg, falsches Wort, in: Die Tageszeitung vom 1. Septem-
ber 2006, S. 11.

04_Pfahl-Traughber  Seite 38  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 39

nun erörtert werden. Hierbei lassen sich zwei verschiedene Argumentationsmuster
ausmachen: Zum einen verweist man auf die in den 1930er und 1940er Jahren er-
folgte historisch-politische Kooperation islamistischer Kräfte mit dem Nationalso-
zialismus, woraus eine politische Verwandtschaft beider Ideologien und Strömun-
gen abgeleitet wird. Zum anderen stützt sich die Zuordnung auf eine Reihe von
formalen Gemeinsamkeiten, die etwa in der Ablehnung von Liberalität und Men-
schenrechten und der Befürwortung einer elitären Führerschaft, der Unterordnung
des Individuums unter das Kollektiv und dem Einsatz von Propaganda und Terror
zum Ausdruck komme.35 Insbesondere der hier schon enthaltene Gesichtspunkt der
Einbettung und Unterordnung des Einzelnen in eine Gemeinschaft gilt als heraus-
ragende Gemeinsamkeit.36

Über das Faschismusverständnis besteht in der Forschung kein allgemeiner Kon-
sens, bildeten sich doch im Laufe der Zeit die unterschiedlichsten Ansätze heraus.37

Die Konfliktlinien der Deutung beziehen sich zum einen auf die Frage, inwieweit
der Begriff auch auf Bestrebungen über das Mussolini-Regime in Italien hinaus An-
wendung finden kann, und zum anderen auf das Problem, inwieweit das Aufkom-
men solcher Bewegungen und Systeme mit den Krisen bürgerlicher und kapitalisti-
scher Gesellschaften zusammenhängt. Die im letztgenannten Kontext vertretene
Auffassung, welche den Faschismus als eine Art »Agenten des Monopolkapitals«
deutet, kann spätestens nach den Forschungen über den Zusammenhang von Fa-
schismus bzw. Nationalsozialismus und Wirtschaft als gescheitert gelten.38 Hin-
sichtlich des erstgenannten Gesichtspunktes besteht die Schwierigkeit insbesondere
darin, dass das Hitler-Regime mit der Totalität seiner Herrschaft und der Vernich-
tungspolitik gegenüber den Juden eine Besonderheit darstellt. 

Daraus lässt sich aber nicht notwendigerweise ein Verzicht auf den Faschismus-
begriff als Sammelbezeichnung für unterschiedliche politische Bewegungen und
Systeme ableiten. Ihnen sind in bestimmten Bereichen bedeutende Spezifika eigen,
welche angesichts noch bestehender Unterschiede in anderern Feldern nicht zum
Verzicht auf einen gemeinsamen Typusbegriff nötigen. Gerade angesichts der Tatsa-
che, dass es in den 1920er bis 1940er Jahren in zahlreichen europäischen Ländern
politische Bewegungen gab, welche sich am deutschen Nationalsozialismus oder
italienischen Faschismus orientierten39, erlaubt die weitere Verwendung einer sol-
chen Sammelbezeichnung. Als Gemeinsamkeiten gelten auf der ideologischen Ebe-
ne die Vermischung von nationalistischen und sozialistischen Elementen und im or-

35 Vgl. Laqueur, Faschismus (Anm. 3), S. 226-234.
36 Vgl. Birsl/Bucak/Zeyrek, Religiöser Fundamentalismus oder politischer Rechtsextre-

misms?  (Anm. 4), S. 727.
37 Vgl. Richard Saage, Faschismus. Konzeptionen und historische Kontexte. Eine Einfüh-

rung, Wiesbaden 2007.
38 Vgl. Ian Kershaw, Der NS-Staat. Geschichtsinterpretationen und Kontroversen im

Überblick, Reinbek 1988,S. 89-124.
39 Vgl. Stanley Payne, Geschichte des Faschismus. Aufstieg und Fall einer europäischen

Bewegung, Berlin 2001.

04_Pfahl-Traughber  Seite 39  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus40

ganisatorischen Bereich das Bestehen einer aktivierbaren Massenbewegung, beides
im Sinne einer mentalen und politischen Homogenisierung der Gesellschaft.40

4. 2 Faschismus – Analyse und Kritik

Hinsichtlich der historisch-politischen Komponente der Faschismus-Zuordnung
an den Islamismus lässt sich in der Tat eine enge Kooperation zwischen Vertretern
dieses politischen Lagers und dem deutschen Nationalsozialismus belegen. Insbe-
sondere spielte dabei die Person des Mufti von Jerusalem Amin el-Husseini eine
wichtige Rolle, warb er doch muslimische Freiwillige für die Waffen-SS an und for-
derte eine Verschärfung der Judenverfolgung.41 Aber auch darüber hinaus zeigten
sich andere bedeutende Organisationen und Personen zu einer solchen Zusammen-
arbeit bereit.42 Dies muss vor dem Hintergrund gemeinsamer Feindbilder auf unter-
schiedlicher Grundlage in Gestalt der Briten als außenpolitische Gegner bzw. örtli-
che Kolonialmacht und der Juden als rassistisches Negativ-Bild bzw. zionistische
Einwanderer gesehen werden. Politische Kooperation steht zwar für gewisse Ge-
meinsamkeiten, daraus lässt sich aber nicht zwingend eine inhaltliche Gleichsetzung
der Phänomene ableiten.

Genau darin besteht aber das methodische Hauptproblem der Zuordnung des Is-
lamismus zum Faschismus oder Rechtsextremismus: Bei beiden Begriffen handelt es
sich um Bezeichnungen, die auf politische Bestrebungen mit einer besonderen ideo-
logischen Ausrichtung verweisen. Genau dieser inhaltliche Gesichtspunkt bleibt
konstitutiv für das Verständnis von »Faschismus« und »Rechtsextremismus«, wäh-
rend die Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitaris-
mus« primär auf formale Merkmale der Herrschaftstechnik oder Ideologie abstel-
len. So zutreffend der Verweis auf Gemeinsamkeiten wie die Ablehnung der
Demokratie und Individualität, der Menschenrechte und des Westens ist, so kann
daraus allenfalls eine Gemeinsamkeit in der Frontstellung gegen die damit verbun-
denen Normen und Werte postuliert werden. Eine solche lässt sich auch bei den
kommunistischen Bewegungen und Systemen ausmachen, was jedoch nicht die
Rede vom »Islam-Kommunismus« als sinnvoll erscheinen ließe.

Die Deutung des Islamismus als Bestandteil von Faschismus und Rechtsextremis-
mus wäre nur sinnvoll, wenn er über entsprechende ideologische Grundprägungen
verfügen würde. Gerade hier lassen sich aber fundamentale Differenzen ausmachen:
Während für den Rechtsextremismus die ethnische Zugehörigkeit einen herausra-
genden Stellenwert einnimmt, spielt sie für den Islamismus überhaupt keine Rolle.
Entscheidend für diese politische Bestrebung ist die Orientierung an einer besonde-
ren Interpretation des Islam, wofür »Nation« oder »Rasse« als individuelle Merk-

40 Vgl. Robert O. Paxton, Anatomie des Faschismus, München 2006.
41 Vgl. Klaus Gensicke, Der Mufti von Jerusalem und die Nationalsozialisten. Eine politi-

sche Biographie Amin el-Husseinis, Darmstadt 2007.
42 Vgl. Klaus-Michael Mallmann/Martin Cüppers, Halbmond und Hakenkreuz. Das

Dritte Reich, die Araber und Palästina, Darmstadt 2007.

04_Pfahl-Traughber  Seite 40  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 41

male der Gläubigen von keiner Bedeutung sind. Demgegenüber handelt es sich bei
»Faschismus« und »Rechtsextremismus« trotz der mitunter auszumachenden
Rückgriffe auf religiöse Bezugspunkte um säkulare Bewegungen, meist mit negati-
ven Einstellungen gegenüber Menschen mit dem ethnischen Hintergrund der meis-
ten Muslime. Dies dürfte auch eine systematische Kooperation von Islamisten und
Rechtsextremisten in Zukunft verhindern.43

5. Angemessenheit der Fundamentalismus-Zuordnung

5.1 Fundamentalismus – Begründung und Definition

Die häufigste Zuschreibung für den Islamismus erfolgte wohl mit dem Funda-
mentalismus-Begriff, setzt man doch mitunter beide Bezeichnungen sogar gleich.
Auch die Rede vom »islamischen Fundamentalismus« macht dieses Verständnis
deutlich. Es kam in der öffentlichen und wissenschaftlichen Wahrnehmung verstärkt
nach der »Islamischen Revolution« im Iran 1979 auf und sollte eine besonders dog-
matische und fanatische Einstellung im Sinne eines politischen Islam kennzeich-
nen.44 Dabei verwies man insbesondere auf die wortwörtliche Auslegung des Koran
und die Idealisierung der Frühgeschichte des Islam. Gleichzeitig wies die Forschung
darauf hin, dass es solche Auffassungen nicht nur in dieser Religion gab.45 Als Reak-
tion auf gesellschaftliche Modernisierung und Umbrüche bildeten sich auch in ande-
ren Religionen derartige Tendenzen heraus, was zur Auffächerung des Begriffs in die
Varianten eines christlichen, islamischen und jüdischen Fundamentalismus führte.46 

Irritierend wirkte dieses Verständnis zunächst dadurch, dass der gewählte Termi-
nus eigentlich aus der Geschichte des US-amerikanischen Protestantismus stammt.47

Es handelte sich ursprünglich um die Selbstbezeichnung einer Tendenz innerhalb
dieser Glaubensrichtung, die erstmals in den 1910er Jahre aufkam und starken ge-
sellschaftlichen Einfluss erlangte. Die aus Bibelkonferenzen entstandene Bewegung
erhob die Forderung nach einer Rückkehr zu den Fundamenten und formulierte
eine heftige Kritik an modernen Tendenzen im christlichen Glauben. Sie trat darü-
ber hinaus für die absolute Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift und gegen die Evo-
lutionstheorie über die Entstehung des Menschen ein. Da sich in diesem letztge-

43 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Das Verhältnis von Islamisten und Rechtsextremisten.
Droht eine gemeinsame Front über den Antisemitismus, in: www.bpb.de/themen/
YN4KP6.html.

44 Vgl. Bruno Funk, Der geschundene Pfau. Der Iran unter den Ayatollahs, Hamburg
1985.

45 Vgl..Gilles Kepel, Die Rache Gottes. Radaikale Moslems, Christen und Juden auf dem
Vormarsch, München 1991.

46 Vgl. Thomas Meyer, Fundamentalismus in der modernen Welt. Die Internationale der
Unvernunft, Frankfurt/M. 1989.

47 Vgl. Martin Riesebrodt, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung. Ame-
rikanische Protestanten (1910-28) und iranische Schiiten (1961-79), im Vergleich,
Tübingen 1990.

04_Pfahl-Traughber  Seite 41  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus42

nannten Aspekt auch formale Gemeinsamkeiten mit den seit Anfang der 1970er
Jahre auszumachenden Entwicklungen in anderen Religionen ergaben, konnte die
Bezeichnung auch sinnvoll auf derartige Tendenzen als allgemeinen Typus-Begriff
übertragen werden.48 

Darüber hinaus entstand noch ein Fundamentalismus-Verständnis, das auch  auf
Entwicklungen im säkularen Bereich in Gestalt von politischen und sozialen Phä-
nomenen Bezug nahm. Teilweise wurde dabei der Terminus als politisches Schlag-
wort, teilweise als wissenschaftliche Kategorie gebraucht.49 In letztgenanntem Sinne
bezeichnet »Fundamentalismus« Einstellungen und Verhaltensweisen, welche
Merkmale wie absoluter Wahrheitsanspruch und elitärer Erkenntnisanspruch, ge-
schlossene Denksysteme und dualistisches Weltbild aufwiesen. Die eigenen Auffas-
sungen gelten in dieser Sicht als die einzig richtigen Betrachtungen zu Gesellschaft,
Politik oder Religion, sie müssen sich daher weder einer empirischen Überprüfung
noch einer kritischen Reflexion aussetzen lassen.50 Als solche Fundamente stehen
die jeweiligen Inhalte dann gegen als feindlich anzusehende Werte aus anderen Be-
reichen. Damit verbindet sich die Ablehnung von gesellschaftlicher Differenz und
sozialem Pluralismus.51

5.2 Fundamentalismus - Analyse und Kritik

Allgemein kann schon nach der Betrachtung der unterschiedlichen Begriffsver-
ständnisse von »Fundamentalismus« gesagt werden, dass sich dieser Terminus nahe-
zu in allen Fällen inhaltlich angemessen auf den Islamismus anwenden lässt. Dies
dürfte am einfachsten für das gegen Ende der vorherigen Ausführungen vorgetrage-
ne allgemeine Verständnis nachvollziehbar sein, stellt dieses doch auf die Eigen-
schaften des Absolutheitsanspruchs und Dogmatismus, der Feindbildorientierung
und Intoleranz ab. Da diese Einstellungen den Islamisten schon in nahezu idealtypi-
scher Weise eigen sind, kann eine solche Zuordnung ohne inhaltliche Probleme vor-
genommen werden. Der hier zum Ausdruck kommende Fundamentalismus sieht
allein im Islam die Lösung für alle gesellschaftlichen Probleme, wobei aber meist
noch nicht einmal ansatzweise ein angestrebtes Idealmodell inhaltlich skizziert
wird. Hinzu kommt die Ablehnung von allen anders lautenden Islam-Deutungen
und der Anspruch auf Alleinvertretung.

Beschränkt man das Fundamentalismus-Verständnis mehr auf die Entwicklungen
innerhalb der Religionen52, kann auch hier der Islamismus unter dieser Bezeichnung
subsummiert werden. Gleichwohl gilt es zu bedenken, dass der Islamismus auch als
islamischer Fundamentalismus gelten kann, aber nicht jeder islamische Fundamen-

48 Vgl. Martin E. Marty/R. Scott Appleby, Herausforderung Fundamentalismus. Radikale
Christen, Moslems und Juden im Kampf gegen die Moderne, Frankfurt/M. 1996.

49 Vgl. Stephan H. Pfürtner, Fundamentalismus. Die Flucht ins Radikale, Freiburg 1991.
50 Vgl. Kurt Salamun (Hrsg.), Fundamentalismus »interdisziplinär«, Wien 2005.
51 Vgl. Thomas Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Reinbek 1989.
52 Vgl. Wilfried Röhrich, Die Macht der Religionen. Glaubenskonflikte in der Weltpolitik,

München 2004.

04_Pfahl-Traughber  Seite 42  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 43

talist ein Islamist im oben definierten Sinne sein muss. Eine dogmatische Auslegung
des Koran wäre sicherlich als fundamentalistisch zu bezeichnen, sie wäre allerdings
erst dann islamistisch, wenn damit ein politischer Herrschaftsanspruch einher geht.
Dies dürfte angesichts der engen Verkopplung von Gesellschaft, Politik und Religi-
on im Islam häufig der Fall sein, es muss aber nicht notwendigerweise immer eine
solche Dimension der Glaubensinterpretation vorherrschen. Insofern bildet die Be-
zeichnung »islamischer Fundamentalismus« ebenfalls eine Sammelbezeichnung,
worunter sowohl islamistische wie nicht-islamistische Interpretation dieser Religon
zu fassen wären.

Dies nötigt daher zu einer Unterscheidung von islamistischen, also stark politisch
ausgerichteten und orthodoxen, also mehr religiös orientierten  Auffassungen vom
Islam.53 Beide Richtung zeigen sich geprägt von Absolutheitsansprüchen und Aus-
grenzungstendenzen, welche allerdings vielen Religionen mehr oder minder stark ei-
gen sind.54 So lange sie sich nur auf die Ebene des Glaubens beziehen, stellen sie kein
bedeutendes Problem für demokratische Verfassungsstaaten und offene Gesellschaf-
ten dar.55 Beabsichtigen sie aber ihre religiösen Dogmen und Gültigkeitsansprüche
im Sinne einer politischen Bestrebung auf die gesamte Gesellschaft zu übertragen, so
führt dies notwendigerweise zu einer Aufhebung von Demokratie, Menschenrechten
und Pluralismus. Insofern können auch nicht alle Formen wie kultureller oder religi-
öser Art, aber sehr wohl die politischen Varianten des Fundamentalismus unter die
oben definierte Auffassung von politischem Extremismus subsummiert werden.56

6. Angemessenheit der Totalitarismus-Zuordnung

6.1 Totalitarismus - Begründung und Definition

Und schließlich gilt es noch die Deutung des Islamismus als Totalitarismus zu the-
matisieren: Hier lassen sich solche Etikettierungen ohne nähere Begründung selbst in
Monographien mit einschlägigen Titeln ausmachen. Darin verweist man lediglich auf
die Gefahren für Demokratie und Freiheit und sieht das Aktuelle des Phänomens in
nicht-staatlichen Akteuren als Träger des »neuen Totalitarismus«.57 In anderen Fällen

53 Vgl. Michael Lüders, Allahs langer Schatten. Warum wir keine Angst vor dem Islam
haben müssen, Freiburg 2007, S. 112 mit allerdings anderem Begriffsverständnis.

54 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Der fundamentalistische Charakter von Religionen und
die Grenzen der Religionsfreiheit im säkularen Rechtsstaat. Eine demokratietheoretisch
und ideologiekritisch ausgerichtete Erörterung anhand von Christentum und Islam, in:
Eric Hilgendorf (Hrsg.), Wissenschaft, Religion und Recht. Hans Albert zum 85.
Geburtstag, Berlin 2006, S. 177-199.

55 Vgl. Rolf Poscher, Du musst nicht verfassungstreu sein, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung vom 28. Juni 2007, S. 7.

56 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Extremismus als politische Variante des Fundamentalis-
mus. Gemeinsamkeiten und Unterschiede bei der Ablehnung der kulturellen Moderne,
in: Mut, Nr. 334/Juni 1995, S. 58-65.

57 Vgl. Tibi, Der neue Totalitarismus (Anm. 8), S. 19-21.

04_Pfahl-Traughber  Seite 43  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus44

stellen Anhänger dieser Auffassung auf die vom Islamismus ebenso wie vom Kommu-
nismus und Nationalsozialismus beabsichtigte grundlegende Veränderung der ganzen
Welt im Namen einer religiös erscheinenden Offenbarung ab. Dies führe zur Ersetzung
des Staates durch eine technischen Einrichtung, die von einer Elite wie Parteifunktionä-
ren oder Religionsgelehrten beherrscht werde.58 Oder man verweist auf gemeinsame
Strukturmerkmale wie die ideologische Durchdringung aller Lebensbereiche, den
Zwang zum öffentlichen Bekenntnis oder die Indoktrinierung von Kindern.59

Die Bezeichnungen »totalitär« bzw. »Totalitarismus« entstammten allerdings ei-
nem ganz anderen politischen Kontext: Erstmals nutzten den erstgenannten Termi-
nus Anfang der 1920er Jahre Gegner des Mussolini-Regimes, um dessen Streben
nach einem totalen Staat zu kritisieren. Später übernahm der faschistische Diktator
selbst diese Bezeichnung und bekannte sich affirmativ zu der damit verbunden Ab-
sicht. Ende der 1920er Jahre stellte eine Reihe von Intellektuellen, Politikern und
Wissenschaftlern vergleichende Betrachtungen zum bolschewistischen System in
der Sowjetunion an.60 Aus diesen Überlegungen entstanden ab den 1930er Jahren
Analysen, die sich allerdings überwiegend auf einen Vergleich der Herrschafsstruk-
turen des Nationalsozialismus und Stalinismus bezogen. Einschlägige Forschungen
mündeten nach 1945 in eigenständigen Totalitarismustheorien, die einen neuen Ty-
pus politischer Herrschaft beschreiben wollten.61 

Am einflussreichsten wirkten zwei Ansätze aus den 1950er Jahren: Die Philoso-
phin Hannah Arendt sah in der Herausbildung geschlossener Ideologien und in der
Permanenz des Terrors das Wesen des Totalitarismus.62 Und der Politologe Carl J.
Friedrich stellte einen Merkmalskatalog mit sechs Wesenszügen für solche politi-
schen Systeme auf: eine geschlossene Ideologie, eine Staatspartei, eine terroristische
Geheimpolizei, ein Nachrichtenmonopol des Staates, ein Waffenmonopol und eine
zentral gelenkte Wirtschaft.63 Nicht alle Eigenschaften konnten durch die spätere
Faschismus- und Kommunismusforschung bestätigt werden.64 Diese Einsicht be-
wog zu einer kritischen Revision und inhaltlichen Weiterentwicklung des Totalita-
rismus-Verständnisses.65 Der Politologe Juan J. Linz benannte etwa Mitte der

58 Vgl. Bauer, Der dritte Totalitarisms (Anm. 7).
59 Vgl. Friedbert Pflüger, Ein neuer Weltkrieg? Die islamistische Herausforderung des

Westens, München 2004, S. 11 und 74.
60 Vgl. Jens Petersen, Die Entstehung des Totalitarismusbegriffs in Italien, in: Manfred

Funke (Hrsg.), Totalitarismus. Ein Studien-Reader zur Herrschaftsanalyse moderner
Diktaturen, Düsseldorf 1978, S. 105-128.

61 Vgl. Bruno Seidel/Siegfried Jenkner (Hrsg.), Wege der Totalitarismus-Forschung,
Darmstadt 1968.

62 Vgl. Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft (1951), München 1986.
63 Vgl. Carl J. Friedrich, Totalitäre Diktatur. Unter Mitarbeit von Zbigniew K. Brzezinski,

Stuttgart 1957.
64 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Klassische Totalitarismuskonzepte auf dem Prüfstand.

Darstellung und Kritik der Ansätze von Arendt, Friedrich, Popper und Voegelin, in:
Uwe Backes/Eckhard Jesse (Hrsg.), Jahrbuch Extremismus & Demokratie. Bd. 16,
Baden-Baden 2004,  S. 31-58.

65 Vgl. Eckhard Jesse (Hrsg.), Totalitarismus im 20. Jahrhundert. Eine Bilanz der For-
schung, Baden-Baden 1996. 

04_Pfahl-Traughber  Seite 44  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 45

1970er Jahre folgende Charakteristika totalitärer Systeme: ein monistisches, aber
nicht monolitisches Machtzentrum, eine autonome und exklusive Ideologie und die
aktive Beteiligung und Mobilisierung der Massen.66

6.2 Analyse und Kritik

Ein Problem für die Anwendung des Totalitarismus-Begriffs auf den Islamismus
ergibt sich bereits dadurch, dass das damit verbundene Konzept nicht auf die Bewe-
gungs-, sondern die Systemebene bezogen ist. In erster Linie sollte es um einen Dik-
taturvergleich gehen. Bislang konnten allerdings nur drei theokratische Diktaturen
islamistischer Ausrichtung in den letzten beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
ausgemacht werden: die Regime in Afghanistan, im Iran und im Sudan67, wobei ers-
tere und letztere nur relativ kurze Zeit bestanden und es sich im Sudan nur um eine
partielle Herrschaft handelte. Für die Einschätzung der Taliban-Herrschaft in Af-
ghanistan als totalitäres System spricht der rigorose Anspruch, die Gesellschaft voll-
ständig nach ihren Maßstäben zu kontrollieren. Dies zeigte sich insbesondere
anhand der Vorgaben für Frauen in Gestalt von Arbeitsverboten, Kleidungsvor-
schriften und Schulverbot. Indessen nutzte man kaum moderne Technik zur Herr-
schaftsabsicherung und -legitimation.68

Für das islamistische Regime im Iran lässt sich für das erste Jahrzehnt seiner Exis-
tenz unter Führung Khomeinis eine totalitäre Dimension konstatieren69: Die »Re-
gentschaft des Rechtsgelehrten« erfolgte mit allen Machtmitteln und ohne Kontroll-
möglichkeiten. Khomeini stand somit über Exekutive, Judikative und Legislative
und jede Kritik an ihm musste als Verwerfung von Gottes Willen gelten. Rigoros
ging man gegen Andersdenkende und Oppositionelle vor: Alle nicht-islamischen
Organisationen und Partien wurden verboten, die neue Geheimpolizei und die »Re-
volutionswächter« erstickten brutal alle kritischen Regungen. Nach dem Tod
Khomeinis 1989 ging die Konzentration der Macht auf eine Person zurück, die Ge-
schlossenheit der Führung löste sich ansatzweise auf. Als Reaktion auf die unter-
schiedlichen innen- wie außenpolitischen Umbruchprozesse entstand gegenüber
dem dogmatisch ausgerichteten ein reformerisch orientierter Flügel. Es handelt sich
allerdings nur um zwei verschiedene Vertreter des theokratischen Systems.70

66 Vgl. Juan J. Linz, Totalitäre und autoritäre Regime (1975), Berlin 2000, S. 25 und 64.
67 Vgl. Armin Pfahl-Traughber, Staatsformen im 20. Jahrhundert I: Diktatorische Systeme,

in: Alexander Gallus/Eckhard Jesse (Hrsg.), Staatsformen. Modelle politischer Ord-
nung von der Antike bis zur Gegenwart. Ein Handbuch, Köln 2004, S. 223- 280, hier S.
261-267.

68 Vgl. Ahmed Rashid, Taliban. Afghanistans Gotteskrieger und der Dschihad, München
2001. 

69 Vgl. Wolfgang-Uwe Friedrich, Formen des Totalitarismus. Zur Phänomenologie ideo-
logischer Herrschaft im 20. Jahrhundert, in: Eckhard Jesse/Steffen Kailitz (Hrsg.), Prä-
gekräfte des 20. Jahrhunderts. Demokratie, Extremismus, Totalitarismus, München
1997, S. 251-283, hier S. 279-281.

70 Vgl. Wahied Wahdat-Hagh, »Die Islamische Republik Iran«. Die Herrschaft des politi-
schen Islam als eine Spieart des Totalitarismus, Münster 2003.

04_Pfahl-Traughber  Seite 45  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus46

In welchem Maße lässt sich nun der Totalitarismus-Begriff auf den Islamismus in
seiner Bewegungsform anwenden? Dies kann vor dem Hintergrund seines ur-
sprünglichen Bezuges auf die Diktaturform lediglich auf den beabsichtigten Herr-
schaftsanspruch bzw. hinsichtlich der dabei artikulierten Ideologie möglich sein.
Betrachtet man die Idee und Zielsetzung des »Gottesstaates« im islamistischen Sin-
ne näher, so lassen sich diese durchaus als Form des totalitären Denkens verstehen.71

Den Vertretern dieser Ideologie geht es um die möglichst vollständige Durchdrin-
gung und Kontrolle der Gesellschaft in ihrem ideologischen Sinne, wobei auch der
private Bereich durch Vorgabe für ein bestimmtes Frauenbild oder spezifische Klei-
dungsvorschriften erfasst werden würde. Darüber hinaus beabsichtigt man eine ge-
zielte Indoktrinierung und Mobilisierung der Gesellschaft über die religiöse Erzie-
hung und Unterweisung, was ebenfalls auf eine Abschaffung des Pluralismus und
Gleichschaltung der Gesellschaft im totalitären Sinne hinaus liefe.

7. Schlusswort

Bilanziert man die vorstehenden Ausführungen, so lässt sich folgendes sagen: Der
Islamismus wird in der öffentlichen und wissenschaftlichen Diskussion häufig mit
den Begriffen »Extremismus«, »Faschismus«, »Fundamentalismus« und »Totalita-
rismus« belegt. Dabei dient nicht nur den meisten Politikern, sondern auch vielen
Wissenschaftlern eine derartige Ettikettierung lediglich als pauschale Zuordnung,
mangelt es doch meist an einer inhaltlichen Begründung für die getroffene Einschät-
zung. Konfrontiert man nun das Phänomen des Islamismus mit dem wissenschaftli-
chen Verständnis der vorgenannten Begriffe, so ergibt sich aber durchaus eine
inhaltliche Angemessenheit, allerdings nur für die auf formale Merkmale ausgerich-
teten Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitarismus«.
Sie beziehen sich auf eine Frontstellung gegen die Grundwerte einer modernen De-
mokratie, die Absolutsetzung und Dogmatisierung der eigenen Positionen oder die
Absicht einer umfassenden Kontrolle der Gesellschaft. 

Derartige Ausrichtungen von Handlungsweisen oder Strukturen von Ideologien
können verschiedene Inhalte annehmen, was es auch erlaubt den Islamismus als
Subphänomen oder Teilbereich der erwähnten Sammelbezeichnungen zu deuten.
Im Unterschied zu diesen handelt es sich  bei den Bezeichnungen »Faschismus«und
»Rechtsextremismus« um Begriffe, die über eine bestimmte inhaltliche Komponen-
te der Ideologie definiert werden. Hierbei spielt insbesondere die Überbewertung
ethnischer Zugehörigkeit, wie sie sich in Nationalismus und Rassismus artikuliert,
eine bedeutende Rolle. Gerade diese Auffassung kann den Islamisten aber nicht zu-
geordnet werden. Formale Gemeinsamkeiten, identische Feindbilder oder partielle
Kooperation lassen zwar Ähnlichkeiten erkennen, erlauben aber keine inhaltliche
Gleichsetzung. Insofern können Bezeichnungen wie »Islamo-Faschismus« als poli-
tische Schlagworte gelten, welche aus wissenschaftlicher Sicht unangemessen sind.

71 Vgl. Pfahl-Traughber, Islamismus als extremistisches und totalitäres Denken (Anm. 32).

04_Pfahl-Traughber  Seite 46  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


ZfP 55. Jg. 1/2008

Armin Pfahl-Traughber · Islamismus 47

Wie steht es nun aber um die Erklärungskraft der vorgenommenen Zuordnungen
des Islamismus zum Extremismus, Fundamentalismus oder Totalitarismus? Hier
muss schlicht konstatiert werden, dass diese Begriffe primär zur Kategorisierung
des Phänomens dienen und dabei auf das Spannungverhältnis zu moderner Demo-
kratie und offener Gesellschaft abgestellt wird. Damit lässt sich nicht das Aufkom-
men und die Entwicklung des Islamismus als politische Bestrebung oder
terroristische Handlungsweise erklären. Allenfalls stellen die Zuordnungen auf den
Charakter einer Gegenbewegung zu einer von Differenz und Entwicklung, Offen-
heit und Pluralität geprägten Gesellschaftsordnung ab. Eine ausführlichere Analyse
von Bedingungsfaktoren und Ursachen kann man damit nicht vornehmen. Gleich-
wohl bedarf es solcher Zuordnungen des Islamismus, um sich der damit zusammen-
hängenden Gefahren für das Bestehen von Demokratie und Menschenrechten zu
vergegenwärtigen.

Zusammenfassung

Der Islamismus wird in der öffentlichen und wissenschaftlichen Diskussion häu-
fig mit den Begriffen »Extremismus«, »Faschismus«, »Fundamentalismus« und
»Totalitarismus« belegt. Dabei dient nicht nur den meisten Politikern, sondern auch
vielen Wissenschaftlern eine derartige Ettikettierung lediglich als pauschale Zuord-
nung, mangelt es doch meist an einer inhaltlichen Begründung für die getroffene
Einschätzung. Konfrontiert man nun das Phänomen des Islamismus mit dem wis-
senschaftlichen Verständnis der vorgenannten Begriffe, so ergibt sich aber durchaus
eine inhaltliche Angemessenheit, allerdings nur für die auf formale Merkmale ausge-
richteten Bezeichnungen »Extremismus«, »Fundamentalismus« und »Totalitaris-
mus«. Sie beziehen sich auf eine Frontstellung gegen die Grundwerte einer moder-
nen Demokratie, die Absolutsetzung und Dogmatisierung der eigenen Positionen
oder die Absicht einer umfassenden Kontrolle der Gesellschaft. Derartige Ausrich-
tungen von Handlungsweisen oder Strukturen von Ideologien können verschiedene
Inhalte annehmen, was es auch erlaubt den Islamismus als Subphänomen oder Teil-
bereich der erwähnten Sammelbezeichnungen zu deuten. Anders verhält es sich bei
den Bezeichnungen »Faschismus« und »Rechtsextremismus«, die über eine be-
stimmte inhaltliche Komponente der Ideologie - insbesondere die Überbewertung
ethnischer Zugehörigkeit wie Nationalismus und Rassismus - definiert werden. Ge-
rade diese Auffassungen kann den Islamisten aber nicht zugeordnet werden. Inso-
fern stellen Bezeichnungen wie Islamo-Faschismus« politische Schlagworte dar,
welche aus wissenschaftlicher Sicht unangemessen sind.

Summary

In public and scientific debate Islamism is frequently associated with the expres-
sions »extremism«, »fascism«, »fundamentalism« and »totalitarianism«. This kind
of labelling serves not only the majority of politicians, but also many scientists, as

04_Pfahl-Traughber  Seite 47  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33


Armin Pfahl-Traughber · Islamismus48

merely overall classification which is generally lacking substance to support it. Con-
fronting the phenomenon of Islamism with the scientific understanding of the abo-
ve terms is however only reasonable if the formal characteristics of the definitions of
»extremism«, »fundamentalism« and »totalitarianism« are used. These are premised
against the basic values of a modern democracy, the absolute dogma of one’s positi-
on or the aim of exerting total control over a society. The orientation of behaviour
and structure of ideologies may take various forms which allows Islamism to be
classified as a sub-phenomenon or element of the above collective definitions. The
terms »fascism« and »right wing extremism« however differ. They are defined by
specific ideologies, in particular the over emphasis on ethnic identity in terms of na-
tionalism and racism. Islamists cannot be defined within this concept. In this respect
expressions such as »islamo-fascism« are political headlines which, from a scientific
perspective, are not appropriate.

Armin Pfahl-Traughber, Islamism – The new extremism, fascism, fundamentalism
and totalitarianism? A discussion on the appropriateness and the strength of this ar-
gument

04_Pfahl-Traughber  Seite 48  Donnerstag, 6. März 2008  8:54 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-33

