SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

der bildenden Kunst, erinnert es doch an den oft gemalten Augenblick,
in dem eine Schlafende zur Augenweide eines Satyrs wird. Der Fort-
gang der Handlung, mit der nun einsetzenden Verwandlung des Cava-
liere, rechtfertigt diese Assoziation.

Mirandolina kann triumphieren: »Il di lui cuore e in fuoco« —
»Sein Herz steht in Flammenc; aber eines steht noch aus: »che si renda
pubblico il mio trionfo« — »dass mein Triumph bekannt werde« (II/19).
Hat sie nicht Recht? SchlieRlich hatte Ripafratta sie vor Zeugen ge-
krankt! So entzieht sie sich, damit er sich vor Zeugen zu seiner Liebe
bekenne, dem immer stiirmischer sie bedrangenden Cavaliere, bis sie
sich schlieflich hinter eine verschlossene Tiire retten muss, den dro-
henden Skandal, der ihren guten Ruf ruinieren wiirde, vor Augen,
denn: »[I]] satyro € sulle furie« (III/13) — »der Satyr ist auller sich«. Um
die Dinge wieder ins Lot zu bringen, bleibt ihr nur iibrig, ihr Spiel mit
der Liebe, das ein Spiel mit dem Feuer war, ein fiir allemal zu beenden,
dem Cameriere Fabrizio, wie der Vater auf dem Sterbebett ihr das ans
Herz gelegt hatte, die Hand zu reichen und die Herren, die ihr den Hof
gemacht hatten, zu verabschieden.

Mirandolina, so zeigt sich, hatte mit ihren korpersprachlichen
Verfithrungskiinsten Krafte triebhafter Natiirlichkeit entbunden, tiber
die zu lachen sich am Ende verbietet.”” In der Welt der commedia
dell’arte wurden sie durch die ordnende Kraft der Typisierung im
Zaum gehalten. In der Welt der Goldonischen Charakterkomddie muss
Einsicht und entschlossenes Handeln der Natur Grenzen setzen: die
Grenzen eines Zwischenspiels.

Dieter Steland

Tarchettis Gedicht Memento! als Groteske.

»Labbro profumato« und »bianco teschio«

Igino Ugo Tarchetti steht heute mit Emilio Praga und Camillo Boito fiir
La Scapigliatura, der ersten italienischen Avantgarde, die in den 186oer
Jahren in Mailand entstand und seit Beginn des Ottocento zu einem Ort

12. Ein Befund, der Joachim Ritters Analyse der Grundstruktur des Komischen
in Erinnerung ruft. Ein bestimmter Lebensstoff, heil3t es dort, wird dann komisch, »wenn
an ihm die geheime Zugehdorigkeit zu der ihn ausgrenzenden Welt sichtbar und greifbar
wird«. Joachim Ritter: »Uber das Lachen, in: Ders.: Subjektivitit. Sechs Aufsitze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1974, S. 62-92 und 167f., hier S. 77.

281

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

des Kulturkontaktes mit der europdischen Moderne avancierte. Die
Texte der Scapigliatura werden grundsatzlich als Reaktion auf eine Zeit
der Krise und des Wertewandels, des intellektuellen Unbehagens, der
politischen Desillusionierung im post-risorgimentalen autoritiren Ita-
lien verstanden, die nur im Bruch mit der italienischen Tradition eine
Weiterentwicklung sahen.® Tarchetti reprdsentierte wie die anderen
Mitglieder der Scapigliatura einen Exzentriker, einen Bohémien, der
mit einer weilen Maus auf der Schulter durch die Stadt spazierte und
1869 dreiRigjdhrig vollig verarmt und krank starb. Ein Grofteil seines
Werks ist posthum zusammengestellt worden, so z.B. seine Lyrikbande
Canti del cuore und Disjecta (beide 1879 vertffentlicht). Seine zahlrei-
chen Erzdhlungen und Gedichte sind zwischen Romantik und Deka-
denz angesiedelt; Schliissel zu seiner Wahrnehmung sind das Phantas-
tische, das Pathetisch-Soziale und das Ironische.?

Der menschliche Korper wird in der Literatur von La Scapiglia-
tura auf aullerordentliche Art und Weise inszeniert und seine Schwa-
chen hyperrealistisch seziert. Tarchettis Roman Fosca, der zundchst in
der Zeitschrift Il Pungolo von Februar bis April 1869 als Fortsetzungs-
roman erschien,? legt Zeugnis davon ab: Die Protagonistin Fosca wird
zum Inbegriff des hafllichen Korpers und gleichzeitig zum Paradebei-
spiel eines der Personlichkeitsdispositive des 19. Jahrhunderts: der
Hysterie. Gleichzeitig sind sowohl Foscas Korper als auch der ihres Ge-
liebten Giorgio aufgrund ihrer Hypersensibilitdt kranke, fiebrige Kor-
per, in die sich Lebensangst und Todessehnsucht eingeschrieben ha-
ben. Krankheit wird zum Ausdruck der erschopften und desillusionier-
ten Seelen und zum Ort des Wahnsinns. Der Roman Fosca verweist
auch auf eine andere zentrale Facette des Leibs, die der Erotik bzw.
Sexualitdt, die in der Regel durch die Frau symbolisiert wird. Der von
der Scapigliatura dargestellte Korper ist immer ein verzweifelt lieben-
der und ein verganglicher zugleich: So durchzieht das Morbide nicht
nur Tarchettis Prosaschaffen von Fosca und Paolina uber die Racconti
fantastici, sondern auch seine Lyrik. Neben Memento!, das hier im Mit-
telpunkt steht, sei auf M’aveva dato convegno verwiesen, in dem das ly-
rische Ich ein Rendezvous mit der toten Geliebten am Friedhof be-
schreibt, oder auf das Gedicht Spunta il mattino,* in dem eine lieblich

1. Vgl. Gaetano Mariani: Storia della Scapigliatura, Palermo: Salvatore Scias-
cia 1967. Alessandro Ferrini: Invito a conoscere La Scapigliatura, Mailand: Mursia 1988.

2. Vgl. G. Mariani: Storia, S. 383.

3. Der Roman wurde nach dem Tod Tarchettis von seinem Freund Salvatore
Farina beendet und unmittelbar nach seinem Tod 1869 verdffentlicht.

4. Igino Ugo Tarchetti: Tutte le opere (2 Bde.), Bologna: Cappelli Editore
1967, S. 453, 463.

282

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

anmutende Naturbeschreibung von dem Ort der Handlung, einem
Grab, konterkariert wird.?

Memento!

Quando bacio il tuo labbro profumato

Cara fanciulla, non posso obliare

Che un bianco teschio vi & sotto celato.

Quando a me stringo il tuo corpo vezzoso,

Obliar non poss’io, cara fanciulla,

Che vi & sotto uno scheletro nascoso.

E nell'orrenda visione assorto,

Dovunque o tocchi, o baci, o la man posi ...

Sento sporger le fredde ossa di un morto.®

- Immer wenn ich Deinen duftenden Mund kiisse
liebes Mddchen, kann ich nicht vergessen,

dass sich ein weilRer Totenschadel dahinter verbirgt.
Immer wenn ich Deinen anmutigen Korper halte,
kann ich nicht vergessen, liebes Madchen,

dass sich dahinter ein Skelett versteckt.

Und in dieser schrecklichen Vision versunken
{iberall, wo ich beriihre oder kiisse oder streichle,
spiire ich wie die kalten Knochen einer Toten hervorstehen.

Was der Korper ist, wird in der Regel nach den Wissens- und Diskurs-
geschichten der einzelnen Epochen bestimmt.” Auf den ersten Blick
jedoch scheinen in Memento! die »fundamentalen Schwachen des Kor-

5. Am Rande sei vermerkt, dass der Kdrper insbesondere in den Racconti fan-
tastici auch in seine Grenzen verwiesen wird, da sich hier der Weg in iibersinnliche Wel-
ten anbahnt.

6. I. U. Tarchetti: Tutte le Opere (Bd. 2), S. 459. Das Gedicht ist erstmals in I
Gazzettino 30. November 1867 erschienen. Ein paralleles Motiv hat Tarchetti auch im
»album giornalistico« von 1867 formuliert: »Vorrei essere un‘iena, addentrarmi nei se-
polcri e pascermi delle ossa dei morti. A questo mondo io non vedo che teschi e stinchi.
Se una donna mi bacia, io non sento che freddo; se mi sorride, vedo i suoi denti muover-
si senza gengive, minacciando di uscirle di bocca; se mi abbraccia, non ho che le sensa-
zione di un corpo stringente e pesante come la creta. All'oscuro una fanciulla amante mi
sembrerebbe un cadavere che sorge per effetto magnetico come la rana di Galvani, des-
tinato a cadere subito dopo l'esanime peso.« Zitiert nach Enrico Ghidetti: »Introduzio-
ne«, ebd. (Bd. 1), S. 5-61, hier S. 34f.

7. Vgl. u.a. die einschldgigen Texte von Michel Foucault: Histoire de la sexua-
lité. La volonté de savoir, Paris: Gallimard 1976 und Thomas Laqueur: Auf den Leib ge-
schrieben. Die Inszenierung der Geschlechter der Antike bis Freud (1990), Frankfurt/Main,
New York: Campus 1992.

283

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

pers«® vorgestellt: Sexualitit und Tod, von denen auch der Mythos

von Eros und Thanatos berichtet. Sexualitit und Tod sind hier weniger
als anthropologische Konstanten gestaltet, sondern es stofRen zwei Wis-
sensdispositive aufeinander, die im Text grotesk verzerrt werden und
einen schockahnlichen Effekt erzeugen. Der Leser konnte in seiner Re-
zeption bestenfalls in das Hohngeldachter des lyrischen Ichs einstim-
men, falls ihm nicht das Lachen im Halse stecken bleibt.

Der Anfangsvers suggeriert den literarischen Diskurs der Erotik
—zum einen evoziert durch die Frische und Vitalitdt assoziierende An-
sprache »cara fanciulla, zum anderen auch durch »labbro profumato«
und »corpo vezzoso«. Der Korper wird im traditionellen italienischen
Versmall des endecasillabo weniger besungen als vielmehr narrativiert.
Der dreistrophige Aufbau und die Wiederholungen von »cara fanciul-
la«, die Anaphern »quando« und »che« lassen einen eingiangigen
Rhythmus entstehen, der den Text von erhabener Liebeslyrik weg zur
Volksliednédhe (oder vielleicht sogar Erzahlung) riickt. Unterstiitzt wird
dies durch die schlichte Sprache, in die miindliche Sprachregister auf-
genommen werden (z.B. »possox, »stringo«, »tocchi«) und die auf Viel-
deutigkeit verzichtet. Damit trdagt Tarchetti zum Paradigmenwechsel
der Lyrik im Ottocento bei, der die klassische literarische Sprache zu-
gunsten einer Sprache des quotidiano bzw. des parlato abgelost hat.®

Doch die Harmonie wird durch den Gedanken an den Tod
durchbrochen, der mit »bianco teschio«, »uno scheletro« und »le fredde
ossa di un morto« jeweils am Ende der Strophen thematisiert wird. Der
Kuss und die Umarmung der Geliebten lassen den Tod nicht verges-
sen, im Gegenteil, sie machen ihn sogar physisch splirbar (»sento spor-
ger le fredde ossa di un morto«).

Wahrend Eros in einer literarischen Sprache Gestalt erhilt, er-
scheint Thanatos nicht im Gewande der literarischen vanitas mundi des
barocken Topos memento mori!,*° an den der Titel erinnert, sondern
das lyrische Ich gibt ihm durch die hyperrealistische Beschreibung eine
medizinisch-pathologische Dimension, die paradigmatisch fiir die
Scapigliatura ist. Der wissenschaftliche, sezierende Blick, den Tarchetti
auch in seinem Roman Fosca auf den Korper geworfen hat, findet sich
u.a. in Arrigo Boitos Lezione d’anatomia, aber vor allem in der Erzdh-

8. Vgl. Dietmar Kamper: »Kdrper«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 3, Stuttgart, Weimar: Metzler 2001, S. 426-450, hier S. 427.

9. Vgl. Antonio Girardi: »La lingua poetica tra Scapigliatura e Versimog, in:
Giornale storico della letteratura italiana CLVIII (1981), S. 573-599.

10. Man denke hier an die Zeilen Tassos »Delle pallide labra i freddi baci,/ che
pill caldi sperai, vuo’ pur rapire;/ Parte torrd di sue ragioni a morte,/ Baciando queste
labra esangui e smorte, zitiert nach Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel (1930), Miinchen:
Deutscher Taschenbuchverlag 1994, S. 53.

284

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

lung Un corpo, in der Camillo Boito das gleiche kontrastive Prinzip
wihlt.** In dieser eher phantastischen Erzdhlung trifft die romantische
Kunst auf die Verwissenschaftlichung des Korpers: Ein Kiinstler und
ein Pathologe kreisen um die schone Carlotta, wobei sie am Ende bei
Letzterem landet.

Die Beziehung von Liebe und Tod erhalten somit einen anderen
Stellenwert als bei Tarchettis Zeitgenossen Baudelaire, aus dessen Na-
he Tarchetti von der Forschung zu Recht geriickt wird,"* denn anders
als in der deutschen und franzdsischen Romantik ist das Hassliche,
Morbide, der Abgrund im italienischen romanticismo kaum prasent.*3
Auch bewegt sich die Scapigliatura in ihrer Suche nach neuen Aus-
drucksformen bewusst auf die englischen und deutschen, aber vor al-
lem auf andere franzosische Literaturen zu.** In Baudelaires Fleurs du
Mal erhélt der Tod eine erotische Konnotation, da die Totenbldsse und
das Morbide zum Vehikel des Erotischen avancieren, sodass eine logi-
sche, kausale Einheit zwischen dem Tod und der Schonheit und Erotik
entsteht. In Tarchettis Korperbild dominiert vielmehr der wissenschaft-
lich vermessene Korper des Ottocento. Die von Dietmar Kamper be-
schriebene Auseinanderentwicklung von Korper und Leib im Prozess
der Zivilisation, in der der Korper zur Aullenseite des Leibes und damit
beschreibbar wird,*> erhalt im Zuge der Verwissenschaftlichung im 19.
Jahrhundert eine paradigmatische biirgerliche Auspriagung.*® Der Auf-
stieg der Physiologie als Leitdisziplin mit einer eigenen Sprache hat
entschieden zur Konstruktion des modernen Korpers beigetragen.*”

11. Vgl. Arrigo Boito: »lLezione d'anatomia«, in: Gilberto Finzi (Hg.): Lirici
della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1997, S. 147ff. und Camillo Boito: »Un Corpog,
in: Gilberto Finzi (Hg.): Racconti neri della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1995,
S. 36-69.

12. Vgl. Angelo Mangini: La volutta crudele. Fantastico e malinconia nell’opera
di Igino Ugo Tarchetti, Rom: Carocci 2000, S. 171f.

13. Binni spricht sogar von einer villigen Abwesenheit des ironischen Spiels,
des Mystizismus und der Sensualitdt: Walter Binni: La poetica del Decadentismo (1936),
Florenz: Sansoni 1968, S. 50f.

14. Vgl. G. Mariani: Storia, siehe auch die Einzelstudie von Maria Luisa Scelfo:
Théophile Gautier. Una presenza francese nella Scapigliatura, Catania: c.u.e.c.m. 1989.

15. Vgl. D. Kamper: »Kdrper«, S. 429, argumentiert hier mit den Ergebnissen
von Norbert Elias und Michel Foucault.

16. Vgl. Philipp Sarasin: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kérpers
1765-1914, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 22. Darauf hat natiirlich schon Foucault
aufmerksam gemacht. Bei Sarasin findet man einen Forschungsiiberblick und eine histo-
rische Konkretisierung am Beispiel des Hygienediskurses.

17. Vgl. Philipp Sarasin/Jakob Tanner: »Physiologie und industrielle Gesell-
schaft«, in: Dies. (Hg.): Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studien zur Verwissen-

285

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Es sind demnach nicht die Phédnomene Erotik und Tod an sich,
die den Schock erzeugen, sondern ihre jeweilige Semantisierung, die
an einen raschen Perspektivenwechsel gekoppelt ist. Damit schwankt
das Gedicht zwischen Schaudern und Lachen. Diese Inkongruenz wird
auch auf formal-struktureller Ebene fortgefiihrt. »Bianco teschio«, »uno
scheletro nascoso« und »le fredde ossa di un morto« scheinen nicht in
den eingdngigen erzahlerischen Rhythmus zu passen. Mit anderen
Worten: Ein fremder Diskurs dringt plotzlich in die althergebrachte
Liebessemantik ein, deren Verldsslichkeit dadurch in Frage gestellt
wird. Thanatos mit seinem medizinisch, naturwissenschaftlichen Ge-
sicht wird von Eros getrennt und der Mythos selbst ins Groteske ver-
zerrt.

Als Merkmal der Groteske konnen somit »narrative[s] Operieren
mit Symmetrien, Uberkreuzungen, Inversionen und Korresponden-
zen«*® gelten, die Zugehorigkeit in das Reich der Nacht und der Tréu-
me (»visione«), das Umschlagen einer heiteren Grundstimmung in et-
was Schaurig-Satanisches, die Inszenierung von scheinbar Unverein-
barem.*® Der Begriff des Grotesken wird demnach nicht in seiner ur-
springlichen ornamentalen Bedeutung verstanden und der entworfene
Korper steht ebensowenig fiir die von Bachtin proklamierte Lebens-
freude und MaRlosigkeit.>* Vielmehr kommt hier Wolfgang Kaysers
Begriff der Groteske zum Tragen, der Victor Hugos Definition des »gro-
tesque buffon« und »grotesque terrible« aufgreift>* und als eine Ver-
schrankung von Licherlichem und Grauenhaftem begreift.*® Indem
der geliebte Korper in Memento! durch eine neue (grauenhafte) Per-
spektive anders wahrgenommen wird, gibt das lyrische Ich die Liebe

schaftlichung des Korpers im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998,
S. 12-43.

18. Wolfgang Preisendanz: Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in
Gottfried Kellers Der Schmied seines Gliickes, Konstanz: Konstanzer Universitdtsreden
1989, S. 13.

19. Grundkonstituenten des Grotesken laut Elisheva Rosen: »Groteske, in:
Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart, Weimar: Metzler
2001, S. 876-900.

20. Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.

21. Vgl. Victor Hugo: Préface de Cromwell (1827), Paris: Larousse 1971, S. 45.

22. Vgl. Wolfgang Kayser: Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich-
tung, Oldenbourg: Gerhard Stalling 1957. Auch wenn Kaysers Groteskenbegriff aufgrund
seines Absolutheitsanspruchs und der fehlenden gesellschaftlichen Kontextualisierung
kritikwiirdig ist, hat er wesentliche Ziige des Grotesken herausgearbeitet. Vgl. zur Rezep-
tion Kaysers: Christian W. Thomsen: Das Groteske und die englische Literatur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, S. 142-161.

286

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RICHARD SCHWADERER: TOTO

der Lacherlichkeit preis. »Die groteske Ausdruckswelt setzt die gesell-
schaftlich als rational definierte Verkettung von Wissen und Tatigkeit
auBBer Kraft.«*> Geht man davon aus, dass die 6ffentlichen Bilder des
Korpers schliefflich nichts anderes sind als »Modell und Versprechen«
dessen, was man ist oder was man sein kann,* sind im Ottocento die
verschiedenen Bilder in den Wettstreit miteinander getreten. Die Uber-
lagerung macht ein eindeutiges Bild des Korpers unmoglich und ver-
zerrt ihn im Text zur Groteske. Das deutet weniger auf den Tod des
Korpers hin oder auf die Strategien der Zivilisation, den verganglichen
Korper in ein ewiges Bild zu bannen, wie es immer wieder apokalyp-
tisch von Kamper beschrieben wird,?> sondern auf ein Bild des Kor-
pers, dessen der Beobachter aufgrund der Vervielfachung der Diskurse
um ihn selbst nicht mehr habhaft wird. Die Unversohnlichkeit der Dis-
kurse - symptomatisch fiir die Groteske - fiihrt wiederum zur Ironisie-
rung des romantischen Liebesideals. Dem lyrischen Ich bleibt ein
Hohngelichter: »riant affreusement d’un rire sans gencive«®® — »mit
einem schrecklichen Hohngeldchter aus vollem Halse lachend«.

Sabine Schrader

Toto

EINE VIELSCHICHTIGE GENEALOGIE (1).
VOM »SCUGNIZZO« — »GASSENJUNGEN® ZUM »PRINCIPEX — »FURST«

Keine Gleichsetzung scheint in der italienischen Komikerwelt so
selbstverstandlich wie die von Antonio de Curtis (1898-1967), in arte
»Totd«, mit Neapel, wo er am 15. Februar 1898 im rione Sanita, in der

23. Erich Kleinschmidt: »Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotes-
ker Rede«, in: Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Die Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, Miinchen: Fink 2000, S. 185-199,
hier S. 189.

24. Philipp Sarasin: »Der 6ffentliche sichtbare Korper. Vom Spektakel der Ana-
tomie zu den >curiosités physiologiques«, in: Ders./Tanner (Hg.): Physiologie und indus-
trielle Gesellschaft, S. 419-452, hier S. 421.

25. vgl. D. Kamper: »Korper, der letztlich ein Resiimee seiner bisherigen The-
sen ist.

26. Théophile Gautier: »La comédie de la mort«, in: Poésies complétes de
Théophile Gautier, Bd. 2, Paris: Nizet 1970, S. 12f., zitiert nach M. Scelfo: Théophile Gau-
tier, S. 120.

287

14.02.2026, 08:26:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

