
SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

der bildenden Kunst, erinnert es doch an den oft gemalten Augenblick,

in dem eine Schlafende zur Augenweide eines Satyrs wird. Der Fort-

gang der Handlung, mit der nun einsetzenden Verwandlung des Cava-

liere, rechtfertigt diese Assoziation.

           Mirandolina kann triumphieren: »Il di lui cuore è in fuoco« –

»Sein Herz steht in Flammen«; aber eines steht noch aus: »che si renda

pubblico il mio trionfo« – »dass mein Triumph bekannt werde« (II/19).

Hat sie nicht Recht? Schließlich hatte Ripafratta sie vor Zeugen ge-

kränkt! So entzieht sie sich, damit er sich vor Zeugen zu seiner Liebe

bekenne, dem immer stürmischer sie bedrängenden Cavaliere, bis sie

sich schließlich hinter eine verschlossene Türe retten muss, den dro-

henden Skandal, der ihren guten Ruf ruinieren würde, vor Augen,

denn: »[I]l satyro è sulle furie« (III/13) – »der Satyr ist außer sich«. Um

die Dinge wieder ins Lot zu bringen, bleibt ihr nur übrig, ihr Spiel mit

der Liebe, das ein Spiel mit dem Feuer war, ein für allemal zu beenden,

dem Cameriere Fabrizio, wie der Vater auf dem Sterbebett ihr das ans

Herz gelegt hatte, die Hand zu reichen und die Herren, die ihr den Hof

gemacht hatten, zu verabschieden.

           Mirandolina, so zeigt sich, hatte mit ihren körpersprachlichen

Verführungskünsten Kräfte triebhafter Natürlichkeit entbunden, über
12die zu lachen sich am Ende verbietet. In der Welt der commedia

dell’arte wurden sie durch die ordnende Kraft der Typisierung im

Zaum gehalten. In der Welt der Goldonischen Charakterkomödie muss

Einsicht und entschlossenes Handeln der Natur Grenzen setzen: die

Grenzen eines Zwischenspiels.

Dieter Steland

Tarchettis Gedicht Memento! als Groteske.

»Labbro profumato« und »bianco teschio«

Igino Ugo Tarchetti steht heute mit Emilio Praga und Camillo Boito für

La Scapigliatura, der ersten italienischen Avantgarde, die in den 1860er

Jahren in Mailand entstand und seit Beginn des Ottocento zu einem Ort

               
           12.  Ein Befund, der Joachim Ritters Analyse der Grundstruktur des Komischen
in Erinnerung ruft. Ein bestimmter Lebensstoff, heißt es dort, wird dann komisch, »wenn
an ihm die geheime Zugehörigkeit zu der ihn ausgrenzenden Welt sichtbar und greifbar
wird«. Joachim Ritter: »Über das Lachen«, in: Ders.: Subjektivität. Sechs Aufsätze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1974, S. 62-92 und 167f., hier S. 77.
 

281

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

des Kulturkontaktes mit der europäischen Moderne avancierte. Die

Texte der Scapigliatura werden grundsätzlich als Reaktion auf eine Zeit

der Krise und des Wertewandels, des intellektuellen Unbehagens, der

politischen Desillusionierung im post-risorgimentalen autoritären Ita-

lien verstanden, die nur im Bruch mit der italienischen Tradition eine
1Weiterentwicklung sahen. Tarchetti repräsentierte wie die anderen

Mitglieder der Scapigliatura einen Exzentriker, einen Bohémien, der

mit einer weißen Maus auf der Schulter durch die Stadt spazierte und

1869 dreißigjährig völlig verarmt und krank starb. Ein Großteil seines

Werks ist posthum zusammengestellt worden, so z.B. seine Lyrikbände

Canti del cuore und Disjecta (beide 1879 veröffentlicht). Seine zahlrei-

chen Erzählungen und Gedichte sind zwischen Romantik und Deka-

denz angesiedelt; Schlüssel zu seiner Wahrnehmung sind das Phantas-
2tische, das Pathetisch-Soziale und das Ironische.

           Der menschliche Körper wird in der Literatur von La Scapiglia-
tura auf außerordentliche Art und Weise inszeniert und seine Schwä-

chen hyperrealistisch seziert. Tarchettis Roman Fosca, der zunächst in

der Zeitschrift Il Pungolo von Februar bis April 1869 als Fortsetzungs-
3roman erschien, legt Zeugnis davon ab: Die Protagonistin Fosca wird

zum Inbegriff des häßlichen Körpers und gleichzeitig zum Paradebei-

spiel eines der Persönlichkeitsdispositive des 19. Jahrhunderts: der

Hysterie. Gleichzeitig sind sowohl Foscas Körper als auch der ihres Ge-

liebten Giorgio aufgrund ihrer Hypersensibilität kranke, fiebrige Kör-

per, in die sich Lebensangst und Todessehnsucht eingeschrieben ha-

ben. Krankheit wird zum Ausdruck der erschöpften und desillusionier-

ten Seelen und zum Ort des Wahnsinns. Der Roman Fosca verweist

auch auf eine andere zentrale Facette des Leibs, die der Erotik bzw.

Sexualität, die in der Regel durch die Frau symbolisiert wird. Der von

der Scapigliatura dargestellte Körper ist immer ein verzweifelt lieben-

der und ein vergänglicher zugleich: So durchzieht das Morbide nicht

nur Tarchettis Prosaschaffen von Fosca und Paolina über die Racconti
fantastici, sondern auch seine Lyrik. Neben Memento!, das hier im Mit-

telpunkt steht, sei auf M’aveva dato convegno verwiesen, in dem das ly-

rische Ich ein Rendezvous mit der toten Geliebten am Friedhof be-
4schreibt, oder auf das Gedicht Spunta il mattino, in dem eine lieblich

               

           1.  Vgl. Gaetano Mariani: Storia della Scapigliatura, Palermo: Salvatore Scias-
cia 1967. Alessandro Ferrini: Invito a conoscere La Scapigliatura, Mailand: Mursia 1988.
           2.  Vgl. G. Mariani: Storia, S. 383.
           3.  Der Roman wurde nach dem Tod Tarchettis von seinem Freund Salvatore
Farina beendet und unmittelbar nach seinem Tod 1869 veröffentlicht.
           4.  Igino Ugo Tarchetti: Tutte le opere (2 Bde.), Bologna: Cappelli Editore
1967, S. 453, 463.
 

282

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

anmutende Naturbeschreibung von dem Ort der Handlung, einem
5Grab, konterkariert wird.

Memento!
Quando bacio il tuo labbro profumato
Cara fanciulla, non posso obliare
Che un bianco teschio vi è sotto celato.
Quando a me stringo il tuo corpo vezzoso,
Obliar non poss’io, cara fanciulla,
Che vi è sotto uno scheletro nascoso.
E nell’orrenda visione assorto,
Dovunque o tocchi, o baci, o la man posi …

6Sento sporger le fredde ossa di un morto.
– Immer wenn ich Deinen duftenden Mund küsse
liebes Mädchen, kann ich nicht vergessen,
dass sich ein weißer Totenschädel dahinter verbirgt.
Immer wenn ich Deinen anmutigen Körper halte,
kann ich nicht vergessen, liebes Mädchen,
dass sich dahinter ein Skelett versteckt.
Und in dieser schrecklichen Vision versunken
überall, wo ich berühre oder küsse oder streichle,
spüre ich wie die kalten Knochen einer Toten hervorstehen.

Was der Körper ist, wird in der Regel nach den Wissens- und Diskurs-
7geschichten der einzelnen Epochen bestimmt. Auf den ersten Blick

jedoch scheinen in Memento! die »fundamentalen Schwächen des Kör-

               

           5.  Am Rande sei vermerkt, dass der Körper insbesondere in den Racconti fan-
tastici auch in seine Grenzen verwiesen wird, da sich hier der Weg in übersinnliche Wel-
ten anbahnt.
           6.  I. U. Tarchetti: Tutte le Opere (Bd. 2), S. 459. Das Gedicht ist erstmals in Il
Gazzettino 30. November 1867 erschienen. Ein paralleles Motiv hat Tarchetti auch im
»album giornalistico« von 1867 formuliert: »Vorrei essere un’iena, addentrarmi nei se-
polcri e pascermi delle ossa dei morti. A questo mondo io non vedo che teschi e stinchi.
Se una donna mi bacia, io non sento che freddo; se mi sorride, vedo i suoi denti muover-
si senza gengive, minacciando di uscirle di bocca; se mi abbraccia, non ho che le sensa-
zione di un corpo stringente e pesante come la creta. All’oscuro una fanciulla amante mi
sembrerebbe un cadavere che sorge per effetto magnetico come la rana di Galvani, des-
tinato a cadere subito dopo l’esanime peso.« Zitiert nach Enrico Ghidetti: »Introduzio-
ne«, ebd. (Bd. 1), S. 5-61, hier S. 34f.
           7.  Vgl. u.a. die einschlägigen Texte von Michel Foucault: Histoire de la sexua-
lité. La volonté de savoir, Paris: Gallimard 1976 und Thomas Laqueur: Auf den Leib ge-
schrieben. Die Inszenierung der Geschlechter der Antike bis Freud (1990), Frankfurt/Main,
New York: Campus 1992.
 

283

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

8pers« vorgestellt: Sexualität und Tod, von denen auch der Mythos

von Eros und Thanatos berichtet. Sexualität und Tod sind hier weniger

als anthropologische Konstanten gestaltet, sondern es stoßen zwei Wis-

sensdispositive aufeinander, die im Text grotesk verzerrt werden und

einen schockähnlichen Effekt erzeugen. Der Leser könnte in seiner Re-

zeption bestenfalls in das Hohngelächter des lyrischen Ichs einstim-

men, falls ihm nicht das Lachen im Halse stecken bleibt.

           Der Anfangsvers suggeriert den literarischen Diskurs der Erotik

– zum einen evoziert durch die Frische und Vitalität assoziierende An-

sprache »cara fanciulla«, zum anderen auch durch »labbro profumato«

und »corpo vezzoso«. Der Körper wird im traditionellen italienischen

Versmaß des endecasillabo weniger besungen als vielmehr narrativiert.

Der dreistrophige Aufbau und die Wiederholungen von »cara fanciul-

la«, die Anaphern »quando« und »che« lassen einen eingängigen

Rhythmus entstehen, der den Text von erhabener Liebeslyrik weg zur

Volksliednähe (oder vielleicht sogar Erzählung) rückt. Unterstützt wird

dies durch die schlichte Sprache, in die mündliche Sprachregister auf-

genommen werden (z.B. »posso«, »stringo«, »tocchi«) und die auf Viel-

deutigkeit verzichtet. Damit trägt Tarchetti zum Paradigmenwechsel

der Lyrik im Ottocento bei, der die klassische literarische Sprache zu-
9gunsten einer Sprache des quotidiano bzw. des parlato abgelöst hat.

           Doch die Harmonie wird durch den Gedanken an den Tod

durchbrochen, der mit »bianco teschio«, »uno scheletro« und »le fredde

ossa di un morto« jeweils am Ende der Strophen thematisiert wird. Der

Kuss und die Umarmung der Geliebten lassen den Tod nicht verges-

sen, im Gegenteil, sie machen ihn sogar physisch spürbar (»sento spor-

ger le fredde ossa di un morto«).

           Während Eros in einer literarischen Sprache Gestalt erhält, er-

scheint Thanatos nicht im Gewande der literarischen vanitas mundi des
10barocken Topos memento mori!, an den der Titel erinnert, sondern

das lyrische Ich gibt ihm durch die hyperrealistische Beschreibung eine

medizinisch-pathologische Dimension, die paradigmatisch für die

Scapigliatura ist. Der wissenschaftliche, sezierende Blick, den Tarchetti

auch in seinem Roman Fosca auf den Körper geworfen hat, findet sich

u.a. in Arrigo Boitos Lezione d’anatomia, aber vor allem in der Erzäh-

               

             8.  Vgl. Dietmar Kamper: »Körper«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische
Grundbegriffe, Bd. 3, Stuttgart, Weimar: Metzler 2001, S. 426-450, hier S. 427.
             9.  Vgl. Antonio Girardi: »La lingua poetica tra Scapigliatura e Versimo«, in:
Giornale storico della letteratura italiana CLVIII (1981), S. 573-599.
           10.  Man denke hier an die Zeilen Tassos »Delle pallide labra i freddi baci,/ che
più caldi sperai, vuo’ pur rapire;/ Parte torrò di sue ragioni a morte,/ Baciando queste
labra esangui e smorte«, zitiert nach Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel (1930), München:
Deutscher Taschenbuchverlag 1994, S. 53.
 

284

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

lung Un corpo, in der Camillo Boito das gleiche kontrastive Prinzip
11wählt. In dieser eher phantastischen Erzählung trifft die romantische

Kunst auf die Verwissenschaftlichung des Körpers: Ein Künstler und

ein Pathologe kreisen um die schöne Carlotta, wobei sie am Ende bei

Letzterem landet.

           Die Beziehung von Liebe und Tod erhalten somit einen anderen

Stellenwert als bei Tarchettis Zeitgenossen Baudelaire, aus dessen Nä-
12he Tarchetti von der Forschung zu Recht gerückt wird, denn anders

als in der deutschen und französischen Romantik ist das Hässliche,
13Morbide, der Abgrund im italienischen romanticismo kaum präsent.

Auch bewegt sich die Scapigliatura in ihrer Suche nach neuen Aus-

drucksformen bewusst auf die englischen und deutschen, aber vor al-
14lem auf andere französische Literaturen zu. In Baudelaires Fleurs du

Mal erhält der Tod eine erotische Konnotation, da die Totenblässe und

das Morbide zum Vehikel des Erotischen avancieren, sodass eine logi-

sche, kausale Einheit zwischen dem Tod und der Schönheit und Erotik

entsteht. In Tarchettis Körperbild dominiert vielmehr der wissenschaft-

lich vermessene Körper des Ottocento. Die von Dietmar Kamper be-

schriebene Auseinanderentwicklung von Körper und Leib im Prozess

der Zivilisation, in der der Körper zur Außenseite des Leibes und damit
15beschreibbar wird, erhält im Zuge der Verwissenschaftlichung im 19.

16Jahrhundert eine paradigmatische bürgerliche Ausprägung. Der Auf-

stieg der Physiologie als Leitdisziplin mit einer eigenen Sprache hat
17entschieden zur Konstruktion des modernen Körpers beigetragen.

               

           11.  Vgl. Arrigo Boito: »Lezione d’anatomia«, in: Gilberto Finzi (Hg.): Lirici
della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1997, S. 147ff. und Camillo Boito: »Un Corpo«,
in: Gilberto Finzi (Hg.): Racconti neri della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1995,
S. 36-69.
           12.  Vgl. Angelo Mangini: La voluttà crudele. Fantastico e malinconia nell’opera
di Igino Ugo Tarchetti, Rom: Carocci 2000, S. 171f.
           13.  Binni spricht sogar von einer völligen Abwesenheit des ironischen Spiels,
des Mystizismus und der Sensualität: Walter Binni: La poetica del Decadentismo (1936),
Florenz: Sansoni 1968, S. 50f.
           14.  Vgl. G. Mariani: Storia, siehe auch die Einzelstudie von Maria Luisa Scelfo:
Théophile Gautier. Una presenza francese nella Scapigliatura, Catania: c.u.e.c.m. 1989.
           15.  Vgl. D. Kamper: »Körper«, S. 429, argumentiert hier mit den Ergebnissen
von Norbert Elias und Michel Foucault.
           16.  Vgl. Philipp Sarasin: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers
1765-1914, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 22. Darauf hat natürlich schon Foucault
aufmerksam gemacht. Bei Sarasin findet man einen Forschungsüberblick und eine histo-
rische Konkretisierung am Beispiel des Hygienediskurses.
           17.  Vgl. Philipp Sarasin/Jakob Tanner: »Physiologie und industrielle Gesell-
schaft«, in: Dies. (Hg.): Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studien zur Verwissen-
 

285

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

           Es sind demnach nicht die Phänomene Erotik und Tod an sich,

die den Schock erzeugen, sondern ihre jeweilige Semantisierung, die

an einen raschen Perspektivenwechsel gekoppelt ist. Damit schwankt

das Gedicht zwischen Schaudern und Lachen. Diese Inkongruenz wird

auch auf formal-struktureller Ebene fortgeführt. »Bianco teschio«, »uno

scheletro nascoso« und »le fredde ossa di un morto« scheinen nicht in

den eingängigen erzählerischen Rhythmus zu passen. Mit anderen

Worten: Ein fremder Diskurs dringt plötzlich in die althergebrachte

Liebessemantik ein, deren Verlässlichkeit dadurch in Frage gestellt

wird. Thanatos mit seinem medizinisch, naturwissenschaftlichen Ge-

sicht wird von Eros getrennt und der Mythos selbst ins Groteske ver-

zerrt.

           Als Merkmal der Groteske können somit »narrative[s] Operieren

mit Symmetrien, Überkreuzungen, Inversionen und Korresponden-
18zen« gelten, die Zugehörigkeit in das Reich der Nacht und der Träu-

me (»visione«), das Umschlagen einer heiteren Grundstimmung in et-

was Schaurig-Satanisches, die Inszenierung von scheinbar Unverein-
19barem. Der Begriff des Grotesken wird demnach nicht in seiner ur-

sprünglichen ornamentalen Bedeutung verstanden und der entworfene

Körper steht ebensowenig für die von Bachtin proklamierte Lebens-
20freude und Maßlosigkeit. Vielmehr kommt hier Wolfgang Kaysers

Begriff der Groteske zum Tragen, der Victor Hugos Definition des »gro-
21tesque buffon« und »grotesque terrible« aufgreift und als eine Ver-

22schränkung von Lächerlichem und Grauenhaftem begreift. Indem

der geliebte Körper in Memento! durch eine neue (grauenhafte) Per-

spektive anders wahrgenommen wird, gibt das lyrische Ich die Liebe

               

schaftlichung des Körpers im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998,
S. 12-43.
           18.  Wolfgang Preisendanz: Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in
Gottfried Kellers Der Schmied seines Glückes, Konstanz: Konstanzer Universitätsreden
1989, S. 13.
           19.  Grundkonstituenten des Grotesken laut Elisheva Rosen: »Grotesk«, in:
Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart, Weimar: Metzler
2001, S. 876-900.
           20.  Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.
           21.  Vgl. Victor Hugo: Préface de Cromwell (1827), Paris: Larousse 1971, S. 45.
           22.  Vgl. Wolfgang Kayser: Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich-
tung, Oldenbourg: Gerhard Stalling 1957. Auch wenn Kaysers Groteskenbegriff aufgrund
seines Absolutheitsanspruchs und der fehlenden gesellschaftlichen Kontextualisierung
kritikwürdig ist, hat er wesentliche Züge des Grotesken herausgearbeitet. Vgl. zur Rezep-
tion Kaysers: Christian W. Thomsen: Das Groteske und die englische Literatur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, S. 142-161.
 

286

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RICHARD SCHWADERER: TOTÒ

der Lächerlichkeit preis. »Die groteske Ausdruckswelt setzt die gesell-

schaftlich als rational definierte Verkettung von Wissen und Tätigkeit
23außer Kraft.« Geht man davon aus, dass die öffentlichen Bilder des

Körpers schließlich nichts anderes sind als »Modell und Versprechen«
24dessen, was man ist oder was man sein kann, sind im Ottocento die

verschiedenen Bilder in den Wettstreit miteinander getreten. Die Über-

lagerung macht ein eindeutiges Bild des Körpers unmöglich und ver-

zerrt ihn im Text zur Groteske. Das deutet weniger auf den Tod des

Körpers hin oder auf die Strategien der Zivilisation, den vergänglichen

Körper in ein ewiges Bild zu bannen, wie es immer wieder apokalyp-
25tisch von Kamper beschrieben wird, sondern auf ein Bild des Kör-

pers, dessen der Beobachter aufgrund der Vervielfachung der Diskurse

um ihn selbst nicht mehr habhaft wird. Die Unversöhnlichkeit der Dis-

kurse – symptomatisch für die Groteske – führt wiederum zur Ironisie-

rung des romantischen Liebesideals. Dem lyrischen Ich bleibt ein
26Hohngelächter: »riant affreusement d’un rire sans gencive« – »mit

einem schrecklichen Hohngelächter aus vollem Halse lachend«.

Sabine Schrader

Totò

Eine vielschichtige Genealogie (1).
Vom »scugnizzo« – »Gassenjungen« zum »principe« – »Fürst«

Keine Gleichsetzung scheint in der italienischen Komikerwelt so

selbstverständlich wie die von Antonio de Curtis (1898-1967), in arte

»Totò«, mit Neapel, wo er am 15. Februar 1898 im rione Sanità, in der

               

           23.  Erich Kleinschmidt: »Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotes-
ker Rede«, in: Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Die Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, München: Fink 2000, S. 185-199,
hier S. 189.
           24.  Philipp Sarasin: »Der öffentliche sichtbare Körper. Vom Spektakel der Ana-
tomie zu den ›curiosités physiologiques‹«, in: Ders./Tanner (Hg.): Physiologie und indus-
trielle Gesellschaft, S. 419-452, hier S. 421.
           25.  vgl. D. Kamper: »Körper«, der letztlich ein Resümee seiner bisherigen The-
sen ist.
           26.  Théophile Gautier: »La comédie de la mort«, in: Poésies complètes de
Théophile Gautier, Bd. 2, Paris: Nizet 1970, S. 12f., zitiert nach M. Scelfo: Théophile Gau-
tier, S. 120.
 

287

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039 - am 14.02.2026, 08:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

