5. Durkheim: Efferveszenz

Bei Emile Durkheim wird die Garung zu einem soziologischen Grundbe-
griff, wenn er in den Elementaren Formen des religiosen Lebens (1981
[t912]) den Begriff der kollektiven Efferveszenz einfihrt. Das lateini-
sche reffervescere« wird im Deutschen wahlweise mit Giren, Aufwal-
len, Aufschiumen oder Aufbrausen iibersetzt, wobei in der deutschen
Durkheim-Ubersetzung aus dem franzésischen »effervescence collective«
neben der naheliegenden >kollektiven Efferveszenz< am haufigsten die
»Garung« wird (im Englischen tibersetzt als >collective ferment<).* Das
Universal-Lexikon von 2012 bringt einige der Bedeutungen zusam-
men, wenn es Efferveszenz als » Aufschaumen girender Flissigkeiten
oder an feuchter Luft zerfallender Kristalle« tibersetzt.* In einem latei-
nisch-deutschen Handworterbuch von 1913 wird das »ef-fervésco« u.a.
»vom Moste« hergeleitet und mit dem raumlichen Zusatz »in die Hohe
garen, aufgiren« versehen; zudem erhilt es eine thermale Akzentuie-
rung, wenn es heiflt: »siedend aufwallen, aufbrausen, emporbrausen«
(Georges 1998 [1913]: 2346).3

Wie Marx, adressiert auch Durkheim mit der Girungsfigur einen
Transformationsprozess. Durkheim interessiert sich allerdings weniger

1 Beispielsweise heifSt es in einer englischen Ubersetzung Durkheims von
Anthony Giddens: »It is, in fact, at such moments of collective ferment that
are born the great ideals upon which civilizations rest.« (Durkheim 1972:
228) An anderer Stelle wird das >kollektive< zum >kreativen< Ferment: » A
day will come when our societies will again know those hours of creative
ferment in the course of which new ideas and new formulas are found which
will serve for a time as a guide to humanity.« (ebd.: 244)

2 https://universal_lexikon.deacademic.com/141492/Efferveszenz [zuletzt
aufgerufen am 22.11.2020]

3 Im Weinbau wird der Ausdruck Efferveszenz ebenfalls verwendet. Auf der
Seite eines Champagnerherstellers findet sich diese Beschreibung: »Fiir die
Weine aus der Champagne wird das Wort >Effervescence« bevorzugt, weil
es an Bewegung und Lebendigkeit, aber auch Intensitit und Freude erin-
nert. Diese Konnotationen fehlen den Begriffen >Prickeln, was eher das Plat-
zen der Blaschen beschreibt, und >Schaum¢, was auf einen unbeweglichen
und nicht besonders raffinierten Stoff verweist. Wissenschaftlich betrachtet
ist >Effervescence« (Schaumbildung oder Perlage) nur die Blidschenbildung
und nicht der Schaum, der sich erst danach formt. >Effervescence« ist den-
noch die Grundlage des ganzen Verfahrens, die Ureigenschaft der Méthode
champenoise und Ausdruck der Magie der Champagne-Weine. Dieser na-
tiirliche Prozess ist komplex, fragil und nicht leicht zu steuern.« https://
www.champagne.fr/de/rebe-wein/was-ist/efferveszenz [zuletzt aufgerufen
am 22.11.2020]

181

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

fir tieferliegende brodelnde Konflikte, die sich im Rahmen >revolutiona-
rer Garung«< entwickeln und an der Oberfliche des Sozialen schliefSlich
Bahn brechen. Girung ist fiir ihn nicht Ausdrucksform bzw. Verhand-
lungsflache gesellschaftlicher Antagonismen, sondern umgekehrt der Ef-
fekt einer elementaren sozialen Situation: der Versammlung. An die Stel-
le eines expressiven Konfliktmodells der Garung tritt bei Durkheim ein
situatives Emergenzmodell, das zwar die Mikrotransformationen inner-
halb einer gegebenen Situation beschreibt, damit aber weniger auf ge-
sellschaftliche Transformationsprozesse als auf die Konstitution des So-
zialen abhebt. Es ist auffallig, dass Durkheim die Garung durchweg als
physisch-materielle Gegebenheit zeichnet, selbst aber an seinem pro-
grammatischen Anspruch festhilt, sie sei ein rein geistiges Phanomen. In
der folgenden Durkheim-Lektiire werde ich die Materialitit der Garung
niher in den Blick nehmen, um auf diese Weise den Ubersetzungspro-
zess zwischen dem Physisch-Materiellen und dem Metaphorisch-Symbo-
lischen nachvollziehen zu kénnen, wie er in Durkheims Theorie des To-
temismus zwar angelegt, aber nicht ausbuchstabiert ist.

Die Spannung zwischen der metaphorischen und der materiellen Di-
mension der Giarung manifestiert sich darin, dass Efferveszenz bei Durk-
heim als ambivalente Uberkreuzungsfigur zweier nicht ohne weiteres
vereinbarer Bildspeicher erscheint. Einerseits entspringt sie dem orga-
nisch-biologischen Milieudenken, andererseits ist sie angelehnt an das
thermodynamische Denken der Elektrizitat. Wie Steven Lukes argumen-
tiert, entwickelt Durkheim seine Terminologie der »Ursachen«, »Kraf-
te« und sozialen »Stromungen« in Anlehnung an die Thermodynamik,
um die Anmutung wissenschaftlicher Legitimitdt der noch frithen Diszi-
plin Soziologie zu steigern (Lukes 1985: 35f.). Die Rahmung dieses Vo-
kabulars als »Durkheim’s Style« (ebd.: 34) macht allerdings deutlich,
dass Lukes hier vor allem eine rhetorische Strategie am Werk sieht. Wa-
rum aber ist dann so hdufig von Garung und nicht gleich durchgehend
von Elektrizitit die Rede? Im Folgenden werde ich zu zeigen versuchen,
dass die Figur der Efferveszenz einen Kompromiss moglich macht: Sie
vereint energetische, organizistische und magisch-religiose Komponen-
ten und macht so die Gleichzeitigkeit des inneren und dufSeren Charak-
ters des Sozialen, seines geistigen und materiellen Gehalts sowie von
Organismus und Organisation als koexistenten Prinzipien von Gesell-
schaft denkbar.

Mit meinem Fokus auf die Materialitit der Garung geht aber zugleich
eine Neuakzentuierung und Erweiterung der Durkheim’schen Figur der
Efferveszenz einher, deren milieutheoretische Anschliisse mit drei kleinen
Exkursen zum morphologischen Denken von Marcel Mauss, zu den me-
teorologischen Massenbeobachtungen Gabriel Tardes und zur trangres-
siven Garungstheorie des Collége de Sociologie um Georges Bataille skiz-
ziert werden. Konzeptionell kommt dem Collége eine besonders wichtige

182

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

Rolle zu, weil das Denken der Materialitit der Efferveszenz hier mit ei-
ner dunklen Linie zusammentrifft, die die Durkheim’sche Auffassung
einer rein stabilisierenden Funktion der Garung herausfordert.

Mit Blick auf den Organismus, der von der Metapher zum Begriff
avanciert ist und in der Folge als Metapher vergessen wurde, ist bei der
Girung ein gegenteiliger Effekt erkennbar: Weil sie sporadischer und
weniger systematisch auftaucht, wird sie als >reine Metapher« schnell
iiberlesen, wodurch auch ihr materieller Gehalt unsichtbar bleibt. Et-
was anders verhilt es sich mit der Efferveszenz: Sie wird als begriff-
liches Konzept zur Analyse von Rausch- und Grenzphinomenen wie
Drogenkonsum verwendet (Delitz 2019), aber auch verstiarkt empi-
risch in der Popkulturforschung herangezogen, um etwa Parties, Hoo-
ligan-fights< und Breakdance-Battles (Bohnsack/Nohl 2000), Fufsbal-
lereignisse (Ismer 2016) oder zeitgenossische religiose Formen wie das
pfingstlich-evangelikale Christentum (Petzke 2013) zu untersuchen. Das
Ansinnen dieses Kapitels besteht nicht darin, fiir die Giarung ebenfalls
diesen Status als Begriff bzw. Konzept zu proklamieren. Vielmehr wird
mit Baudrillard zu zeigen sein, dass der Produktivitdt der Garung am
ehesten mit einer Methode des tastenden »Umschleichens< Rechnung zu
tragen ist, als sie begrifflich-definitorisch zu fixieren. Daher kann nicht
im Vorwege beantwortet werden, ob es sich bei der Girung nun um eine
Metapher, um einen Begriff oder um ein kryptomaterialistisches Kon-
zept handelt. Sie bewegt sich in deren Grenzraum, ohne je ganz auf ei-
ner Seite anzukommen.

5.1 Die Konstitution des Sozialen

5.1.1 Die Versammlung als Griindungsszene der Efferveszenz

Um die Girung als Schlisselfigur der Konstitution des Sozialen bei
Durkheim aufzuzeigen, gilt es zunichst, die grundlegende Funktions-
weise der kollektiven Efferveszenz am Phanomen der Versammlung zu
skizzieren, um dann anhand der hier stattfindenden Mikrotransforma-
tionen den Zusammenhang von Gesellschaft und Religion bzw. Ma-
gie herauszuarbeiten. Dabei wird immer wieder die Gegenuberstellung
der physischen und geistigen Dimensionen des Sozialen wichtig, die An-
lass zu einer ubergreifenden Reflexion zum Verhiltnis von Metapher
und Materialitit geben wird. Vor dem Hintergrund der wechselseitigen
Ubersetzung der geistigen und der materiellen Seite des Sozialen im Mi-
lieudenken Durkheims wird sich zeigen, dass hier nicht nur der sozia-
le Charakter des Religiosen, sondern auch der magische Charakter des
Sozialen verhandelt wird.

183

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Dass sich Durkheims Denken der Giarung von einem Modell gesell-
schaftlicher Transformation unterscheidet, wird deutlich, wenn er sich
zum Zusammenhang von Garung und Revolution dufSert:

»Es gibt historische Perioden, in denen die sozialen Interaktionen unter
dem Einfluf§ grofler kollektiver Erschiitterungen haufiger und aktiver
werden. Die Individuen streben zueinander und sammeln sich mehr als
jemals. Daraus entsteht eine allgemeine Garung, die fiir revolutionare
oder schopferische Epochen kennzeichnend ist. Aus dieser Uberaktivitit
folgt eine allgemeine Stimulation individueller Krifte. Man lebt mehr
und anders als in normalen Zeiten. Die Verdanderungen sind nicht mehr
nur Gradunterschiede; der Mensch wird anders.« (Durkheim 1981
[T912]: 290)
Die Feststellung, dass Garung fir revolutiondre Perioden charakteris-
tisch sei, ldsst nicht auf eine ursidchliche Beziehung zwischen Revolution
und Garung schliefSen, sondern wird erst iiber einen Umweg plausibel.
Statt Resultat »grofSer kollektiver Erschiitterungen« zu sein, bildet die
Girung eher deren indirekten Nebeneffekt. Sie entsteht aus der Neigung
der Einzelnen, sich in solchen Perioden der Erosion zu versammeln. An-
ders als bei Marx ist die Versammlung also weniger das Produkt eines
bestehenden Girungsprozesses als vielmehr seine Moglichkeitsbedin-
gung. Die Girung ist eher Symptom von Revolutionen als ihr Ursprung.

Ausgehend von der Versammlungssituation setzt eine Verwandlung
ihrer Einzelbestandteile — der Individuen — ein. Die Betonung einer all-
gemeinen Girung und der allgemeinen Stimulation legt nahe, dass be-
reits der Hang zur Versammlung kein Ergebnis individueller Wahlfrei-
heit ist, sondern ein sozialer Tatbestand, der sich durch Allgemeinheit,
Zwang und Auflerlichkeit auszeichnet. Allgemeinheit bedeutet, dass ein
bestimmtes Phanomen kollektiv auftritt, also weitgehend alle Individuen
einer Situation gleichermaflen erfasst. In den Regeln der soziologischen
Methode heifit es hierzu: »[...] aber wenn es [ein Phanomen, E.B.] allge-
mein ist, so ist es das, weil es kollektiv [d.h. mehr oder weniger obliga-
torisch] ist; und nicht umgekehrt ist es kollektiv, weil es allgemein ist.«
(Durkheim 1984 [1895]: 111) Die kollektive Garung geht fiir Durkheim
nicht etwa auf spontane »innere< Impulse wie Nachahmung zuriick, wie
Durkheim in einer Fuffnote in Abgrenzung von Gabriel Tarde anmerkt,
sondern auf einen Zwang, der sich den Einzelnen als dufSere Macht auf-
drangt und sie ohne Ausnahme mit- und fortreifSt.

Gleichwohl handelt es sich bei der kollektiven Garung um einen
Zwang, der weniger unterdriickend als vielmehr steigernd wirkt: Er ak-
tiviert, intensiviert und stimuliert die Erfahrung des Einzelnen, ja mehr
noch: Er verwandelt ihn. Durkheims Betonung, dass der Einzelne in Mo-
menten der Garung >anders«< lebt und »anders< wird, kiindigt ihre grund-
legend transformierende Kraft an. Entscheidend aber ist, dass dieses

184

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

Anderswerden sich auf der Mikroebene abspielt und gerade nicht in
eine gesellschaftliche Transformation miindet.

Mit der Girung beginnt ein tiber die Summe seiner Bestandteile weit
hinauswachsender Prozess. Die emergierende Uberaktivitit entfaltet mit
Blick auf den Einzelnen einen paradoxen Effekt: Einerseits steigert sie
»individuelle Krifte« und intensiviert das Gefiihl des Individuums fiir
sich selbst, andererseits wirkt sie entindividualisierend, indem sie ihm sei-
ne Autonomie entwindet: »Man kann sich leicht vorstellen, dass sich der
Mensch bei dieser Erregung nicht mehr kennt. Er fuhlt sich beherrscht
und hingerissen von einer Art dufSeren Macht, die ihn zwingt, anders als
gewohnlich zu denken und zu handeln.« (Durkheim 1981 [1912]: 300)
Dieser Kontrollverlust und die damit einhergehende Fremdheitserfah-
rung bilden in ihrer transformativen, ja transzendierenden Wirkung die
Grundlage zur Entstehung von Religion und zugleich den Ursprung des
Sozialen, so Durkheims Kernthese. Er formuliert: »In diesem girenden
sozialen Milieu und aus dieser Garung selbst scheint also die religiose
Idee geboren worden zu sein.« (ebd.: 301) Hier werden zwei Dimensio-
nen der Girung ins Bild gesetzt: Zum einen stellt jenes >garende soziale
Milieu« eine Umgebung der Transformation bereit. Es bildet die Mog-
lichkeitsbedingung der Girung als solcher, womit das Prozessgeschehen
adressiert wird. Damit verbunden sind mehrere Transformations- und
Verwandlungsprozesse, die sich hier simultan abspielen: Erstens wird der
Einzelne verwandelt, wenn er zu einem nichtautonomen Bestandteil des
Prozesses wird; zweitens wird durch die Emergenz der Einzelbestandtei-
le die Situation als ganze verwandelt, welche mehr als die Summe ihrer
Teile ist bzw. wird; und schlieSlich entsteht drittens als Produkt der ers-
ten beiden Teilprozesse etwas Neues — Religion — , das sich keineswegs
in der Fluchtigkeit der Situation erschopft, sondern eine eigene materielle
Konsistenz erhilt. Im Folgenden soll anhand dieser analytisch getrenn-
ten Verwandlungsprozesse herausgearbeitet werden, worin das Milieu
der Girung besteht und wie es sich zum Prozessgeschehen der sozialen
Garung verhilt. Dabei wird deutlich werden, weshalb Efferveszenz fiir
Durkheim den Ursprung der Religion und zugleich eine Griindungssze-
ne des Sozialen darstellt.

An historischen Beispielen wie den Kreuzziigen und der Franzosischen
Revolution konkretisiert Durkheim die Verwandlung, die der Einzelne
im Rahmen kollektiver Giarungsprozesse durchlduft. In der Nacht des
4. August 1789, als das Feudalrecht abgeschafft wurde, willigen die Mit-
glieder einer Versammlung auf sonst undenkbare Opfer und Verzichte
ein (ebd.: 289); bei politischen Anlidssen entwickelt der Redner einen
unter normalen Umstinden liacherlich wirkenden Hang zu groflen Ges-
ten, Schwulst und Bombast, seine Sprache und Ideen sind durch Uber-
treibung und MafSlosigkeit verzerrt (ebd.: 290); in der Masse verwandelt
sich auch der unauffilligste Biirger wahlweise in einen Helden oder einen

185

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Exekuteur, je nach dem, zu welcher Tat er sich bei der Heftigkeit wech-
selnder heroischer bis barbarischer Impulse hinreiflen lasst (ebd.: 2971).
Bei all den unterschiedlichen Eskalationsstufen verbindet diese Ereignis-
se ein eigentiimliches Moment des Unerwarteten, des Sprungs, des Wun-
dersamen. Die Beschreibungen kommen nie ohne den Hinweis aus, dass
dergleichen unter gewohnlichen Umstinden undenkbar gewesen wire.
Zur Beschreibungsmethode derlei >magischer< Augenblicke macht Durk-
heim das Staunen und die Uberraschung. Es ist der soziologische Beob-
achter, der staunt, wenn er einen kontrastierenden Vorher-Nachher-Ver-
gleich zwischen Ausgangslage und Ergebnis der Verwandlung bemiiht; es
ist aber auch das Staunen der Akteure selbst, wenn sie ihre eigenen Ge-
fuhle und Handlungen aus der Distanz betrachten. So entsteht eine zeit-
liche Konstellation der Verwandlung, die sich an einem Punkt der reinen
Gegenwart orientiert. Die benachbarten Momente der Vergangenheit
und Zukunft — unmittelbar vor und nach der Versammlung — markie-
ren Schwellen der Normalisierung. Es ist die temporire, fragile Situation
der Versammlung, sei diese spontan entstanden oder geplant, aus der der
Moment des AufSergewohnlichen emergiert. Sobald die Versammlung
aufgelost ist, setzt das Befremden tiber die Gefithle und Handlungen ein,
zu denen man sich hat hinreifSen lassen. Mit dieser Methode des Stau-
nens kann der Grad der Girung gleichsam >gemessen< werden: Je mehr
Befremden solche Riickblicke ausldsen, desto hoher das MafS situativer
Transformation. Daher eignen sich zu ihrer Illustration zunichst histo-
rische Beispiele, die sich durch eine besondere Heftigkeit der Ereignisse
auszeichnen; wie sich spater zeigen wird, sind aber gerade die unsichtba-
ren >Mikrogidrungen< des Alltags von Interesse, die so unmerklich sind,
dass es zu solchem Befremden gar nicht erst kommt. Tritt es ein, wird al-
lerdings unterstellt, dass eine Riickverwandlung stattfindet; der Einzelne
wird nicht etwa dauerhaft in den anderen Zustand versetzt. Was aber ge-
nau geschieht im Rahmen jener wundersamen Verwandlung?

§5.1.2 Intensive Transformationen

Um die kleinen situativen Transformationen zu beschreiben, bedient sich
Durkheim einer variationsreichen Semantik der Vitalitit und Energie.
Der Einzelne spiirt einen »Drucke«, ein »Ubermafl an Kriften« (Durk-
heim 1981 [1912]: 290), eine »Intensitit des Geisteszustands« (ebd.:
286) und das »Gefiihl einer erhohten Energie« (ebd.: 289) bzw. eine
»Steigerung der Vitalitit« (ebd.: 309). Diesem Vokabular entsprechen
die hydraulischen Verben des FliefSens, Stromens und Flutens: Das Indi-
viduum fuhlt sich einem »Energiefluf$« (ebd.: 291) oder einer » Ausstrah-
lung geistiger Energie« ausgesetzt, es wird »iiberflutet« von »intensiven
Kriften« (ebd.: 300), die »ausufern und nach aufSen driangen« (ebd.:

186

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

290). Dabei findet eine direkte Ubertragung dieser Krifte auf den Ein-
zelnen statt: Thre » Lebendigkeit« wirkt auf ihn »belebend« (ebd.: 289);
ihre »Elektrizitit« versetzt die Einzelnen »rasch in einen Zustand au-
Berordentlicher Erregung« (ebd.: 297). Diese Ubertragung erfasst aber
nicht nur die isolierten Einzelnen, sondern funktioniert auch im Sin-
ne ihrer wechselseitigen Ansteckung. Die vitalistische Semantik ist von
erstaunlicher Bandbreite, muss aber notwendig diffus bleiben, weil es
sich bei ihrem Kernmotiv — der Gesellschaft — um einen hochst abstrak-
ten, zunachst ungreifbaren Gegenstand handelt. Durkheim betont im-
mer wieder den rein psychischen und geistigen Charakter dieser Ener-
gien, gleichzeitig ist bereits in die Semantik der Lebendigkeit auch eine
konstitutiv sinnlich-korperliche Dimension eingelassen, die Durkheim
selbst erst nachtraglich im Moment der Symbolisierung in einem Objekt
verortet. Insbesondere in seinen ethnologischen Schilderungen religio-
ser Feierlichkeiten in »primitiven« Gesellschaften, in denen er die glei-
chen Phanomene der Efferveszenz beobachtet wie im Rahmen moder-
ner Kollektivereignisse, zeigt sich jedoch, dass die soziale Girung selbst
eine hochgradig sinnliche Erfahrung darstellt.

Dass die sreligiose Idee< mit der Garung zusammengebracht wird, ist
kein Zufall: Beiden liegt das Wunder der Verwandlung zugrunde. In zahl-
reichen kulturellen Kontexten galt Fermentierung aufgrund ihrer Uner-
klarlichkeit lange Zeit als Werk Gottes; umgekehrt erzihlen zentrale bi-
blische Geschichten von Verwandlungen wie jener von Wasser in Wein
durch Jesus — eine Fermentierungsgeschichte. Mit der Transsubstantia-
tion stellt die christliche Theologie die umgekehrte Wesensverwandlung
ins rituelle Zentrum des Gottesdienstes. Die Fermentierungsprodukte
Brot und Wein verwandeln sich in den Leib und das Blut Jesu Christi.
Wein hat wiederum selbst transformative Krifte: Der durch ihn indizier-
te Rausch lasst die Welt in anderem Licht erscheinen, Korper und Geist
sind in einen Ausnahmezustand versetzt (ebd.: 136). In gleicher Weise
basiert fur Durkheim die Religion auf Transfigurationen: Es geht bei der
religiosen Idee darum, sich eine andere Welt vorzustellen als jene, die mit
den Sinnen wahrgenommen werden kann. Im Totemismus gilt die An-
nahme, dass alle Elemente, die durch das totemistische Emblem verbun-
den sind, die gleiche Essenz haben (ebd.: 140). Daher kann ein Mensch
als Tier oder Pflanze reprasentiert werden; umgekehrt konnen Pflanzen
und Tiere in Menschen tibergehen (ebd.: 141).

Fur die ethnologische Beschreibung religioser Riten in australischen
Gesellschaften zieht Durkheim eine Reihe klassischer Schriften von
Spencer und Gillen sowie Howitt heran. In ihnen wird die physische Di-
mension der Intensititssteigerung wihrend der Zeremonien besonders
deutlich. Bei den von Durkheim beschriebenen nichtlichen Feuerzere-
monien hat der Kontrast von Helligkeit und Dunkelheit durch das Ent-
ziinden und Loschen der Feuer einen buchstiablich »anfeuernden« Effekt

187

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

(ebd.: 299); er steigert die Erregung und spitzt sich durch Gesten, Tan-
ze, Schreie und Gesinge, Verkleidungen und Masken, Bumerang-Ein-
satz und Kampfe weiter zu. Nicht selten kommt es dabei zu einer derart
starken » Uberreizung des physischen und geistigen Lebens« (ebd.: 298),
dass die Akteure erschopft zusammenbrechen. Bei der Beschreibung ei-
ner Kampfszene zitiert Durkheim aus einem ethnologischen Text: »Der
Rauch, die hellbrennenden Fackeln, den Funkenregen, diese Masse tan-
zender und heulender Menschen, all das bildete eine Szene von einer
Wildheit, die mit Worten nicht zu schildern ist.« (North Tr. zitiert nach
Durkheim 1981 [1912] : 300)

Solche aufSeralltaglichen Ereignisse produzieren beim Einzelnen die
Erfahrung der Verwandlung. Dabei spielen die Objekte, die fiir Durk-
heim nur Ausdruck der geistigen Verwandlung sind, selbst eine konsti-
tutive Rolle fur die Transformationserfahrung:

»Ganz natiirlich hat er [der Einzelne, E.B.] das Gefiihl, nicht mehr er
selbst zu sein. Er glaubt sogar, ein neues Wesen geworden zu sein. Die
Verkleidungen, die Masken, mit denen er sein Gesicht verdeckt, drucken
wirklich diese innere Verwandlung aus, mehr noch: sie tragen dazu bei,
sie hervorzurufen.« (ebd.: 300)

Die innere Verwandlung wird durch die dufSere Verwandlung also ent-
scheidend mitproduziert. Durch sie findet sich der Einzelne wieder in
einer »Umwelt voller intensiver Krifte, die ihn uberfluten und ver-
wandeln.« (ebd.) Diese Umwelt, wenige Zeilen spiter beschrieben als
»garendes soziales Milieu« (ebd.: 301), setzt sich also zusammen aus der
Gesamtheit der Dinge und Praktiken, die in sie eingehen: das Feuer, die
Masken und Verkleidungen, die Gesten, Schreie und Laute sowie deren
raumlich-zeitliche Anordnung durch Choreografierung und regelmafi-
ge Wiederholung. Zu diesem Milieu der Garung gehort die Ansamm-
lung eines Kollektivs mehrerer Individuen, die Assemblee. Die Gefuhle
des Einzelnen finden ihren Widerhall im Bewusstsein des nichsten, aus
diesem »Echo« wichst eine regelrechte » Lawine« heran (ebd.: 297), die
eine regelmaflige Rhythmik der Bewegungen in der Masse hervorbringt.
Diese Eigendynamik der Ansteckungsbewegung bildet eine eigentiimli-
che Mikroumgebung der Transformation: »|[...] jedes ausgedriickte Ge-
fithl hallt ohne Widerstand in dem BewufStsein eines jeden wider, das den
dufSeren Eindriicken weit geoffnet ist.« (ebd.)

Durch die Offnung wird der Einzelne aber keineswegs nur ohnmich-
tig mitgerissen, sondern auch bestitigt in seinem Eindruck, in eine ande-
re Welt versetzt zu sein. Dieser Eindruck kommt ohne die heftigen Mittel
religioser Zeremonien, d.h. Feuer, Geheul und Masken aus, die kollektive
Anwesenheit genuigt. Im Falle des Redners am Pult sind die anstecken-
den Wirkungen des Kollektivs die Ursache fiir seine mafSslosen Gesten:

188

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

»Die Gefiihle, die er hervorruft, kommen zu ihm zuriick, nur michtiger
und vergrofiert, und verstarken wiederum seine eigenen Gefiihle. Die
leidenschaftlichen Energien, die er entfacht, hallen in ihm wieder (sic)
und steigern seine Stimme. Es spricht nicht mehr der Einzelne, sondern
die verkorperte und personifizierte Gruppe.« (ebd.: 290)

Das Kollektiv erscheint so selbst als relativ geschlossene Umwelt der
Selbsterzeugung und Selbstverstiarkung. Der Einzelne wird zum perso-
nifizierten Prinzip der Gruppe, indem er ihre Wirkungen katalysiert. Er
fungiert gleichsam als Amplitude der Masse, wenn er die vorhandenen
Energien aufgreift, um sie auf sich selbst umzulenken, wieder zuriick-,
weiter- und umzuleiten. Je enger und aktiver die Beziehungen zwischen
den Einzelnen sind, desto intensiver ist die Erfahrung im Rahmen der
»Kollektivarbeit« (ebd.: 286).

5.1.3 Die Magie des Sozialen

Aufgrund der Aufseralltaglichkeit solcher Situationen liegt fiir den Ein-
zelnen der Schluss nahe, dass es neben der »Welt der profanen Dinge«
eine weitere Welt geben muss: Eine »Welt der heiligen Dinge« (Durk-
heim 19871 [1912]: 293). Im folgenden Abschnitt relativiert Durkheim
die Einschitzung, dass die kollektiven Energien rein geistiger Art seien:

»In der Tat haben wir gesehen, dafs das kollektive Leben, wenn es einen
bestimmten Intensititsgrad erreicht hat, das religiose Denken erweckt,
weil es einen Girungszustand erregt, der die Bedingungen der physi-
schen Tatigkeit verandert. Die Vitalenergien sind tiberreizt, die Leiden-
schaften lebendiger, die Eindriicke stiarker. Der Mensch erkennt sich
nicht wieder; er glaubt, verwandelt zu sein und folglich verwandelt er
sein Milieu, das ihn umgibt.« (ebd.: 565)

Der letzte Satz dieses Abschnitts, wonach der Garungszustand des kol-
lektiven Lebens den Menschen dazu bringt, sein Milieu zu verwandeln,
ist von zentraler Bedeutung, weil er deutlich macht, dass die Verwand-
lung einen im dreifachen Sinn realen Charakter hat. Erstens resultiert sie
aus einer konkret spiirbaren Verdnderung der sinnlichen Tatigkeit. Vi-
talitit und Leidenschaft speisen sich als korperlich-sinnliche Intensita-
ten keineswegs nur aus einer immateriellen Quelle geistigen Ursprungs.
Durch diese verinderte Sinnestétigkeit erscheint die Welt in einem an-
deren Licht.

Zweitens hat die wahrgenommene Selbsttransformation reale Kon-
sequenzen fiir die Handlungen des Einzelnen. Dass er im Zuge des Ein-
drucks, verwandelt zu sein, seinerseits sein Milieu verwandelt, konnte
man zundchst als symbolische Anwendung religioser Vorstellungen ver-
stehen. Aber der Gldubige legt nicht nur einen sakralen Filter iiber die

189

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Welt des Profanen, um sie kurzerhand subjektiv, d.h. in seiner individu-
ellen Wahrnehmung, zu verwandeln. Dies wird bereits durch den biolo-
gischen Milieubegriff angezeigt, der — wie der Begriffe der Masse — auf
materielle Umwelten, Umgebungen und Environments rekurriert. Der
Einzelne verwandelt sein Milieu nun buchstablich, er gestaltet es mithil-
fe von Objekten, Gesten und Zeremonien aktiv, indem er Vorgefunde-
nes zu Neuem umformt. Hier kristallisiert sich ein immanentes und zir-
kuldres Modell der selbstbeziiglichen Verwandlung heraus, bei dem das
Milieu gleichzeitig Moglichkeitsbedingung, Produkt und Verstarker der
Transformationsarbeit ist.

Drittens — und das ist Durkheims eigenes zentrales Argument — ist der
Eindruck des Einzelnen, dass er von einer dufSeren Macht erfasst wird,
keineswegs eine Tauschung. Die mitunter ekstatischen Ausschliage von
Kollektivzustinden wurden haufig als Formen des Rausches oder Deliri-
ums abgetan, die daraus entstehenden religiosen Gefiihle als Halluzina-
tion diskreditiert. Von solchen Lesarten grenzt sich Durkheim scharf ab.
Zwar raumt er ein, dass Religion ohne ein gewisses Maf$ des Deliriosen
nicht auskomme, weil eine »richtig pathologische[n] Reizbarkeit« (ebd.:
310) die beste Voraussetzung fur eine Karriere als Heiliger und Prophet
sei; und der Einsatz berauschender Getrinke im Rahmen ritueller Prak-
tiken gehe auf eine kalkulierte Form der Ekstase zuriick, die im Dienste
bewusster Steigerungen der Heilserfahrung steht. Auch teilt Durkheim
die Einschitzung, dass der Einzelne einem Irrglauben anhingt, wenn er
die Ursache der kollektiven Uberwiltigung in einer wie auch immer ge-
arteten Gottheit verortet. Aber die Uberwiltigung selbst ist real, sie be-
ruht auf einer »konkrete[n] und lebendige[n] Wirklichkeit« (ebd.: 309).
Die effektive Wirkung der Ekstase spricht nicht gegen ihren wirklichen
Charakter, sondern bezeugt diesen. Der Einzelne liegt also vollkommen
richtig, »wenn er ein Leben ins sich hineinflieflen fiihlt, dessen Stiarke ihn
iiberrascht« (ebd.). Was er in einem solchen Moment fiihlt, sei aber tat-
sachlich das Wirken der Gesellschaft, die sich ihm als Realitat sui gene-
ris (ebd.: 311, Herv. 1.0.) aufdringt.

Durkheim formuliert also ein Substitutionsargument: Die vergott-
lichten Objekte des Totemismus fungieren als Stellvertreter, Symbol und
bildlicher Ausdruck fiir die abstrakte, ungreifbare Wirklichkeit des So-
zialen. Hitten die Menschen gleich durchschaut, dass es »eigentlich«
die Gesellschaft ist, die sie spiiren, hitte sich die Mythologie ertibrigt,
so seine Einschiatzung (ebd.: 288). Um eine religiose Idee zum Ausdruck
zu bringen, muss diese sich an ein beliebiges materielles Objekt heften
(ebd.: 313). Seine Materialitit ist fiir Durkheim zweitrangig, denn der
»Gegenstand, der die Idee trigt, ist ein Nichts, verglichen mit dem ideel-
len Uberbau, unter dem er verschwindet und mehr noch, dieser Gegen-
stand gilt im Uberbau nichts.« (ebd.) Aus diesem Grund hilt es Durk-
heim fur passender, von einem »Pseudodelirium« (ebd.) zu sprechen: Der

190

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

reale Charakter der Efferveszenz sei eine Form des »wesentlichen Idea-
lismus«, der nicht in der »Natur der materiellen Dinge« begriindet ist,
sondern in der »Natur der Gesellschaft« (ebd.: 313). Gesellschaft wird
bei Durkheim umgekehrt dezidiert ideell bestimmt:

»Denn eine Gesellschaft besteht nicht einfach aus der Masse von Indi-
viduen, aus denen sie sich zusammensetzt, aus dem Boden, den sie be-
setzen, aus den Dingen, deren sie sich bedienen, aus den Bewegungen,
die sie ausfithren, sondern vor allem aus der Idee, die sie sich von sich
selbst macht.« (ebd.: 566)

Mit dieser Abgrenzung klingt eine Kritik am Marx’schen Gesellschafts-
verstandnis durch. Bereits die Rede vom »ideellen Uberbau«, hinter dem
der materielle Gegenstand vollstindig zurucktritt, kehrt die Marx’sche
Gegeniiberstellung von Basis und Uberbau um. Noch deutlicher wird die
Abgrenzung, wenn Durkheim schreibt, man miisse »sich davor hiiten, in
dieser Theorie der Religion eine einfache Wiederaufnahme des histori-
schen Materialismus zu sehen« (ebd.: §67). Das »soziale Leben« sei zwar
von seinem materiell bestimmten »Substrat« abhingig, aber entschei-
dend ist fiir Durkheim das Dritte, das sich zwischen den Individuen als
»kollektives BewufStsein« in einer »Synthese sui generis« herstellt (ebd.).

Wie aber ist diese idealistische Konzeption des Sozialen mit der Pro-
duktivitit der »materiellen Vermittler« (ebd.: 316) in Einklang zu brin-
gen? Wie wir gesehen haben, erschopfen diese sich nicht darin, einen be-
stimmten Geisteszustand aufzudecken oder auszudriicken, sondern sie
bringen ihn aktiv hervor. Zudem erhilt das, was die Vermittler symbo-
lisieren — explizit Gott, implizit Gesellschaft — in ihnen eine materielle
Konsistenz, was die Einzelnen auch tiber den fliichtigen Moment der Ver-
sammlung hinaus an ihre Kraft erinnert:

»[...] denn es tberlebt sie, eingraviert in Kulturinstrumenten, auf Fel-
sen, auf Schilden usw. Durch das Bild werden die erlebten Gefiihle stin-
dig wachgehalten und belebt. Es ist, als ob das Bild sie direkt einflofsen
wirde.« (ebd.: 303)

Die konkrete Garungserfahrung und ihre Symbole werden also nahezu
ununterscheidbar, sie verschmelzen in einem symbolisch aufgeladenen
materiellen Objekt. Die affektive Kraft des Symbols leitet sich aus der
Sinnlichkeit des Sozialen ab und koppelt diese in einem Ubertragungs-
vorgang an das arbitrare Objekt. Wiirde man dieses Argument metapho-
rologisch weiterspinnen, dann ist die Anlage fiir die Metaphernbildung
also die Materialitdt der Erfahrung, die auf symbolischem Wege immer
wieder neu aktiviert und so wachgehalten wird.

Diese Materialisierung von Ideen betrifft nicht nur religiose Zeremo-
nien innerhalb traditionaler Gesellschaften, sondern wirkt ebenso in
den eingangs skizzierten Versammlungssituationen sikularisierter Ge-
sellschaften. Durkheim verweist hier auf die Erschaffung von >Gotternc

191

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

in der Frithphase der Franzosischen Revolution, die eine Glorifizierung
von Vaterland, Freiheit und Vernunft hervorgebracht und mit dem Kult
des Individualismus zu einer spezifisch modernen Form ausgebaut habe.
Diesem sikularisierten Kult fehlte es nicht an quasireligiosen Umwel-
ten und Objekten, von Dogmen iiber Symbole und Altire bis zu Festen
(ebd.: 294).

Durkheims Feststellung, dass solche Objekte das Gefiihl vergangener
Versammlungen reaktivieren, berithrt mit Blick auf die Girung erneut
die Frage nach dem Verhiltnis von Innen und Auflen. Wie jetzt gezeigt
wird, erschiittert das konsequente Milieudenken, wie es bei Durkheim
angelegt ist, ein einfaches Modell der Auflerlichkeit sozialer Tatbestin-
de. Dieses Milieukonzept trigt ein dtherisch-kosmisches Erbe in sich, das
sich in das Nachdenken tiber Milieu-Phianomene wie die garende Mas-
se einschreibt und in dem Zuge das Soziale kosmisch-magisch aufladt.

5.1.4 Masse und Milieu

Wie der Literaturtheoretiker Leo Spitzer in seiner 1942 erschienenen
Studie Milieu and Ambience gezeigt hat, rekurriert das Milieukonzept
auf den lateinischen Ausdruck »aer ambiens« — die umgebende Luft. Ide-
engeschichtlich wird dabei der Begriff des Mediums wichtig, der durch
Isaac Newtons Rede eines »ambient medium« Verbreitung fand (Spit-
zer 1942: 2). Medium bezeichnete bei Newton ausgehend von der rdum-
lichen Vorstellung der >Mitte« jenes Element, das einen Korper direkt
umgibt: »ambient medium = >any element immediately surrounding
a body«« (ebd.: 39, Herv. i.0.). Erst durch die franzosische Uberset-
zung dieses Newton’schen »ambient medium« in ein »milieu ambient«
kommt der Begriff des Milieus ins Spiel. Der Milieubegriff sollte sich ge-
geniiber den semantisch weitgehend deckungsgleichen Begriffen >Atmo-
sphire« und >Mediumc« schliefSlich durchsetzen. Anschlussfihig war er
zundchst vor allem fir die Biologie des 18. Jahrhunderts, die ihn ausge-
hend von Experimenten mit Bakterienkulturen bald nicht mehr als nur
Umgebendes, sondern zunehmend als Bedingendes, Begrenzendes, Be-
stimmendes verstand (Glinther 1979: 14). Im Beobachten von Bakteri-
en und ihren Medien — Agar oder Gelatine in einer Petrischale — bildete
sich ein Milieukonzept heraus, aus dem kurze Zeit spater die Soziologie
ihre Grundbegriffe entwickeln sollte.

Durch die Ubersetzung und Rezeption kam es zunichst zu einer fol-
genreichen Bedeutungsverschiebung des Milieubegriffs vom Umgeben-
den zum Begrenzenden. Wie Gerhard Wagner herausstellt, wanderte die
zunehmend deterministische Lesart bald auch in die frithe Soziologie
Auguste Comtes ein, der mit Milieu nunmehr die sozialen Umstinde in
ihrem Einfluss auf einen >Organismus< adressierte. Wagner resiimiert:

192

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

»Durch die Erweiterung der Bedeutung vom nur Umgebenden zum Be-
dingenden tritt der raumliche Aspekt des Milieubegriffs in den Hinter-
grund und wird von einer kausalen Beziehung tiberlagert, in der die
physikalische Vorstellung des atmosphérischen Drucks tibrigens aufge-
hoben ist. Die Bedeutung dieser Beziehung verschiebt sich mit der Zeit
hin zu einem deterministischen Verhiltnis, das in den kollektivistischen
Ansitzen der Soziologie Bliiten getrieben hat, die ndher zu betrachten
wir uns ersparen wollen.« (Wagner 2007: 150)

Ob Wagner bei diesen kollektivistischen Ansatzen auch Durkheim im
Sinn hat, bleibt offen, er wire mit einer solchen Einschidtzung aber al-
les andere als alleine. Leo Spitzer weist materialreich darauf hin, dass in
der deterministischen Verengung eine andere Kontur des Milieukonzepts
verloren geht, die auch in Durkheims Werk durchscheint und den Kol-
lektivismus-Vorwurf ins Wanken bringt. Diese fithrt zuriick in die kos-
mischen Ather- und Raumvorstellungen der griechischen Antike, welche
Atmosphire immer schon als Klima denkt. Milieu heifst hier »all-em-
bracing air, space, sky, atmosphere, climate: the cosmic >milieu< of man«
(Spitzer 1942: 2). Bereits hier ist das Milieu — synonym zur Atmosphire
— einerseits als bedingender »Faktor« (ebd.: 40) gedacht: Witterungsver-
hiltnisse, Warme und Kilte, Trockenheit und Feuchte regulieren das Le-
ben, das in ihnen entsteht. Aber gleichzeitig kommt hier das dtherische
Konzept des »embrace« als einem Raum auf, der die von ihm umgebe-
nen Objekte freundlich und schiitzend umschliefst. Demnach ist die At-
mosphare nichts, was sich gewaltsam von aufSen aufdrangt, sondern eine
Stiitze des Kosmos, der zartlich beriihrt, oder wie es Spitzer formuliert:
»the >caressing« quality of space, and its relation to the objects which it
surrounds.« (ebd.: 15) Der Philologe Karl Reinhardt, auf den sich Spit-
zer hierbei wiederholt bezieht, umschreibt die antike Vorstellung eines
»loving milieu« (ebd.: 5) folgendermafien:

»[...] das Umgebende, die Lulft, ist ... wie mit einem geistigen, geheim-
nisvollen Fluidum erfiillt, das in den Menschen dringt und einstromt;
dies, dies ist die Erkenntnis: iiberstromen aus dem Makrokosmos in den
Mikrokosmos.« (Reinhardt zitiert nach Spitzer 1942: 5)

Frappierend dhnlich liest sich Durkheim, wenn er beschreibt, wie aus
dem sozialen Milieu »die geheimnisvollen Krifte zu fliefSen (scheinen),
mit denen sich die Menschen in Beziehung fithlen« (Durkheim 1981
[T912]: 303). Geheimnisvoll sind diese Krifte deshalb, weil sie eben
nicht im Sinne einer mechanischen Kausalitat wirken. Durkheim nimmt
nicht nur das biologisch inspirierte Umwelt- und Milieukonzept — konse-
quent weitergedacht im Individuum als Organismus — auf, sondern auch
das kosmisch-energetische Vokabular des Fliefsens und Stromens. Die
starke Betonung der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt akzentu-
iert das soziale Milieu nicht als determinierende, sondern als relationale

193

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

und prinzipiell wirkungsoffene Kategorie. Analog zum >embrace«Kon-
zept zielt Durkheim damit auf das »stirkende und belebende Handeln
der Gesellschaft« (ebd.: 289), die durch solche energetischen Mikro-Ef-
ferveszenzen iiberhaupt erst konstituiert wird.

Wie die meteorologischen Atmosphiren fungiert die Atmosphire des
sozialen Milieus als Element, dem die von ihr umgebenen Subjekte aus-
gesetzt sind; und wie die Luft, die sie umgibt, schafft sie die Moglich-
keitsbedingung des Sozialen selbst. Nicht zuletzt im Garungskonzept
wird sichtbar, dass Durkheim — entgegen seines Selbstverstindnisses —
weder eine Verengung aufs Geistige noch ein Zwangsdenken konsequent
durchhalten kann. Gegen die strikte Vorstellung der AufSerlichkeit des
Sozialen heifst es bei Durkheim:

»Sie [die kollektive Macht, E.B.] bewegt uns nicht nur von aufsen. Da
aber die Gesellschaft nur in den individuellen BewufStseinen und durch
sie existieren kann, mufS sie uns durchdringen und sich in uns organisie-
ren. Damit wird sie ein integraler Teil unseres Wesens, erhoht und ver-
grofSert es.« (ebd.: 289)

Gesellschaft dringt also nicht nur ins Innere, ins Bewusstsein des Einzel-
nen ein, sondern beginnt, in diesem zu »arbeitens, sich darin zu >organisie-
ren< — und das ist ihr einzig moglicher Existenzmodus. AufSerhalb dieses
Bewusstseins der Einzelnen ist Gesellschaft nicht sicht- oder lokalisier-
bar. Das ist der Grund, weshalb sich die Gesellschaft durch bestimmte
Objektivierungen »fiihlbar« machen muss:

»S0 kann man die tiberragende Rolle des Kults in allen Religionen er-
kliaren, welche es auch seien. Die Gesellschaft kann ihren Einfluf$ nicht
fithlbar machen, aufSer sie ist in Aktion; und dies nur, wenn die Indivi-
duen, die sie bilden, versammelt sind und gemeinsam handeln. Durch
die gemeinsame Tat wird sie sich ihrer bewufst und realisiert sie sich: sie
ist vor allem aktive Kooperation.« (ebd.: 560)

Die Kooperation, die sich spater als zentrales Schlagwort einer Theorie
und Politik der Fermentierung herausstellen wird, geschieht aber zu-
gleich nicht einfach spontan, sondern vielmehr »verlangt sie [die Ge-
sellschaft, E.B.] gebieterisch unsere Mitarbeit« (ebd.: 285). Dies kann
wiederum nur durch Zwang, durch «moralische Autoritat« (ebd.) ge-
schehen. Gesellschaft ist von einer eigenstindigen Natur, die sich von
der Natur der Individuen unterscheidet. Die Intensitdt und die Macht
liegen also in den Individuen und stellen zugleich etwas anderes dar als
diese (ebd.: 291). Noch einmal ist zu betonen, dass sich der Tatbestand
der Versammlung zwar als Zwang aufdriangt, Durkheim dabei aber
nicht von einer repressiv wirkenden Kraft ausgeht: »Der Wirkungs-
grad des Befehls« ist von der »Intensitdt des Geisteszustands« abhin-
gig (ebd.: 286); und »[d]iese Intensitat ist es, die das ausmacht, was
wir moralischen Zwang nennen« (ebd.). Die Intensitat geht gleichsam

194

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

durch die Individuen hindurch, sie energetisiert und macht handlungs-
fahig.

Dies gilt nicht nur fur erschitternde Kollektivereignisse, Umbriiche
oder religiose Zeremonien. Die Kernbeschreibung der Efferveszenz ist
vielmehr in weniger intensivem AusmafS in jedem Moment vorhanden:
»Aber dieses stimulierende Handeln der Gesellschaft ist nicht nur bei
aufserordentlichen Anlassen fiihlbar. Es gibt sozusagen keinen Augen-
blick in unserem Leben, in dem uns nicht ein Energiefluf$ von aufSen er-
reicht.« (ebd.: 291) Von Interesse ist daher auch weniger der destabili-
sierende Ausnahmezustand als vielmehr die Regel eines unterstiitzend
und entlastend wirkenden moralischen Zustands: »So entsteht eine dau-
erhafte Stiitze unseres moralischen Seins.« (ebd.: 130) Die Energie, die
von aufsen an den Einzelnen herantritt und in sein Inneres dringt, wirkt
fir Durkheim vor allem als handlungstreibende Kraft: Sie starkt und
motiviert den Einzelnen, animiert ihn zu Taten, ja sie macht ihn auch
uberhaupt erst handlungsfihig. Es handelt sich um alltagliche unsicht-
bare Umwelten der Intensitit: »So erscheint uns die Umwelt, in der wir
leben, wie bevolkert von gleichermafSen gebieterischen wie hilfreichen,
von erhabenen wie wohlwollenden Kriften, mit denen wir in Beziehung
stehen.« (ebd.: 292)

Mit der Figur der Efferveszenz macht Durkheim die Entstehung von
Gesellschaft zur energetischen Frage. Im Folgenden gilt es nun, das Ver-
hiltnis zweier Dimensionen zu klaren, mit denen die Garung in den ana-
lysierten Passagen immer wieder charakterisiert wurde: Einem biolo-
gisch-organischen und einem thermodynamisch-physikalischen Strang.
Wihrend diese beiden Linien im energetischen Vokabular bruchlos zu-
sammenzulaufen scheinen, entfalten sie in Durkheims Argument einen
Widerstreit, der die Frage der Transformation verkomplizieren wird.

5.2 Garung zwischen Organismus und Thermodynamik

5.2.1 Durkheim und die Massenpsychologie

Dass Durkheim das Garungsmotiv im Kontext der Versammlung auf-
fuhrt, ist kein Zufall. Im Kontext der Massenpsychologie um die Jahr-
hundertwende ist die Girung eine prominente Metapher, die in der Ety-
mologie des Massenbegriffs angelegt ist. Die Masse geht zum einen auf
das griechische »maza« zuriick, das sich mit » Teig, Brei aus Gerstenmehl«
tibersetzen lidsst, und zum anderen auf das lateinische >massa<, das » Teig,
Klumpen« bedeutet (Gamper 2010: 93). Wie Michael Gamper festhilt,
bildete dieses semantische Erbe die »Basis fur imaginative Verzeichnun-
gen verschiedenster Art« (ebd.). So wundert es nicht, wenn etwa der

195

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Kriminologe Scipio Sighele die Menschenmasse im Jahr 1893 — also zwei
Jahre vor Erscheinen von Gustave Le Bons klassischer Schrift Psycholo-
gie der Massen — als Teig (massa) bestimmt, der »gart«; nicht ohne hin-
zuzufiigen, dieser bilde einen »Nahrboden [...] auf dem sich der Bacil-
lus des Bosen sehr leicht entwickelt« (Sighele zitiert nach Giinzel 2010:
110). Der kulturkritische Strang der Massentheorie klingt hier deutlich
durch: Die Formlosigkeit und Homogenitit der Masse verbinden sich
in dieser Vorstellung mit ihrer Form- und Manipulierbarkeit sowie mit
einem Garungspotential, dessen Ausgang unbekannt ist. All diese Ei-
genschaften werden direkt aus der Teig-Etymologie abgeleitet (Giinzel
2004: 135).

Abseits der normativen Akzentuierung wird der Garungsbegriff in
der frithen Massenpsychologie ganz unterschiedlich verwendet. Mal ist
die Giarung das kaum merkliche Vorstadium einer Unruhe: Als gesell-
schaftliche Atmosphire muss noch gar keine konkrete Masse vorhan-
den sein, um die Dinge in Bewegung zu bringen; die Unruhe liegt viel-
mehr in der Luft und wartet auf ihre Entwicklung in einer zukiinftigen,
imaginaren, kurzum »latenten Masse« (Vleugels 1930). Oder aber die
Girung bezeichnet bereits die Eskalation wie im Ausdruck der »[w]ild-
girende[n] Masse«, womit in der deutschen Ubersetzung der Revoluti-
onsschrift von Edmund Burke die aufrithrerische Menschenmenge be-
zeichnet wird (Gamper 2009: 71).

Als diskursiver Gegenstand zur Beschreibung der Menschenansamm-
lung gewann das Massenkonzept bereits um 1800 Kontur und bedien-
te sich dhnlich wie der Milieubegriff zuallererst des naturwissenschaftli-
chen Denkens (Gamper 2010: 93 ). Ausgehend von Newtons Verwendung
des Massenbegriffs als physikalischer Grofse zur Bestimmung von Ma-
terie wurde hiufig recht unvermittelt auf eine philosophisch verstan-
dene Materie geschlossen. Importiert wurde dabei aber ein »Konzept
des Stofflichen, Materiellen (nicht Geistigen)«, nach dem die Masse »als
ein homogenes, qualitativ in sich nicht differenzierbares Phanomen der
Quantitit« (ebd.) erschien. Wie Baudrillard betont, bezeichnet der Ter-
minus der Masse kein greifbares Phinomen und ist daher notwendiger-
weise begrifflich ungenau. Mehr noch:

»Der Ausdruck Masse ist kein Begriff. Als Leitmotiv der politischen
Demagogie ist er eine schwammige, eine klebrige, eine lumpenanalytische
Vorstellung. Eine gute Soziologie wird immer versuchen, ihn durch
sverfeinernde« Kategorien zu iibertreffen: durch sozioprofessionelle
Kategorien, Kategorien der Klasse, des kulturellen Status und so weiter.
Irrtum: Nur indem man sich von allen Seiten an diese schwammigen
und unkritischen Vorstellungen herantastet, indem man sie umschleicht
[wie einst das > Mana<], kommt man weiter als die kritische, intelligente
Soziologie.« (Baudrillard 2010: 10)

196

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

Fir Baudrillard wire es »widersinnig« (ebd.: 11), die Masse zum Be-
griff zu erheben, »es ist der Versuch, dem, was keinen Sinn hat, einen
Sinn zu unterstellen« (ebd.). Weiter schreibt er: »Die Masse ist ohne At-
tribut, ohne Priadikat, ohne Qualitit, ohne Referenz. Das ist ihre Defi-
nition oder auch ihre radikale Umdefinition. Sie besitzt keine soziologi-
sche >Realitdt«.« (ebd.) Was Baudrillard stattdessen vorschligt, ist eine
Methode des »Umschleichens«, um dieser nichtsinnhaften Struktur der
Masse naher zu kommen. Die Figur der Garung lasst sich als Ausdruck
eines solches Tastens und Schleichens verstehen. Sie erlaubt es Durkheim
und den Vertretern der Massenpsychologie, das Phanomen der Masse zu
umkreisen, ohne ihre Dynamiken auf einen bereits etablierten Begriff zu
bringen. Auch bei den Rekonstruktionen im Rahmen dieser Arbeit soll
es im Sinne Baudrillards nicht darum gehen, die Garung zu einem Kon-
zept auszuarbeiten, sondern eher als Suchbewegung anzuerkennen, um
nicht den Fehler der »intelligenten Soziologie« zu machen.

Versteht man Metaphern innerhalb der Sozialtheorie als Resultat sol-
cher Tastbewegungen, dann werden die Referenzbestinde wichtig, an
denen die Metaphern sich entlangtasten, um vorlidufige Evidenzen zu
erzeugen. Diese sind gerade in der frithen Phase der Massenpsycholo-
gie aber keineswegs stabil. Das » Wissensfeld der Bildspendebereiche«
(Gamper 2010: 93) — also hier v.a. der Physik — wird von neuen Ein-
sichten wie dem 1905 von Einstein formulierten Gesetz der »Aquivalenz
von Masse und Energie< immer wieder eingeholt und erschiittert. Dies
fiithrt nicht automatisch zu einer dezidiert energetischen Akzentuierung
der Masse, bleibt aber zugleich nicht ohne Konsequenzen fiir die Meta-
phernbildung. Die Beziige mogen sich vervielfiltigen und mitunter so-
gar widersprechen, weshalb Gamper dhnlich wie Baudrillard von einer
»luberdeterminierte[n] und damit auch immer disseminative[n] Bestim-
mung der Masse« spricht (ebd.).

Diese Spannung bildet sich in Durkheims Denken der Masse und
Garung deutlich ab. Seine Verwendung des Garungsmotivs im Kontext
der kollektiven Erregung fallt in die Hochzeit der Massenpsychologie.
Seine Charakterisierungen des >girenden Milieus« decken sich stark mit
Le Bons elementarer Bestimmung der Masse, wie er sie in seinem Buch
Psychologie der Massen (2009 [1895]) vorlegt. In Abgrenzung von der
>Menge« beschreibt Le Bon die sMasse« als eine Einheit mit Gemein-
schaftsseele, die eine kollektive » Ansteckung« der Gefiihle hervorruft
und so eine irrationale Dynamik in Gang setzt. Der Menge geht die-
se Emergenzentwicklung ab, in ihr bleibt der Einzelne eine abgetrennte
Einheit und handelt — umgeben von anderen individualisierten Mona-
den — gemafs seiner subjektiven Interessen. Im gleichen Jahr wie Le Bons
Standardwerk zur Massenpsychologie, also 1895, erscheinen Durkheims
Regeln der soziologischen Methode. Bereits hier interessiert sich Durk-
heim fiir die die kollektive Erregung als Ausdruck sozialer Stromungen,

197

05:40:23. Access - [ Tm—


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

aber erst in den 1912 publizierten Elementaren Formen ist das energeti-
sche Vokabular der Ansteckung konsequent ausgearbeitet. Le Bons Be-
stimmung der Masse findet sich hier reflektiert. Das energetisch-materi-
elle Konzept der Masse, wie es ausgehend von Newtons physikalischem
Denken in die Massenpsychologie eingesickert ist, findet auch in Durk-
heims Text seinen Niederschlag. Es ist zu vermuten, dass es nicht zuletzt
diese Anschlisse an den Massendiskurs sind, die die zentrale Stellung
des Milieudenkens bei Durkheim erkliren. Bemerkenswert ist nun, dass
dieses Denken des Milieus sich in einem MafSe verselbststandigt, dass es
mit Durkheims explizitem Verstandnis der Masse als einem vordergriin-
dig geistigen Phinomen in Konflikt tritt. Ahnliches gilt fiir den angedeu-
teten Aspekt der gefiahrlichen Garung. Wahrend sich fiir Durkheim in
der Masse die Kraft des Sozialen manifestiert, erzeugt das Garungsmo-
tiv ein paralleles — verstecktes — Narrativ der Bedrohung dieses Sozialen.

Folgt man Joseph Vogl, dann arbeitet hier die zeitgenossische Mas-
sentheorie im Hintergrund der Theoriebildung. Vogl deutet den Diskurs
der Masse, in dem er die naturwissenschaftlichen Begriffe der » Garung«,
der »Explosion« und »Detonation« in gleicher Weise am Werk sieht, als

»Zeitgenosse[n] eines thermodynamischen Jahrhunderts: Man ist von
einem Universum der mechanischen Krifte und Gravitationen zu einer
Welt der potentiellen bzw. dynamischen Energien tibergegangen, und
darin besteht die Energetik, aber auch die besondere Gefahr, die man
mit der Masse auf die Bithne der Geschichte holt.« (Vogl 2009: 221)

Dass Garung und Explosion tiber das energetische Denken verbunden
werden, zeigt Sigheles abwechselnde Verwendung beider Begriffe fiir das
gleiche Phanomen der Masse, die mal als garender Teig und mal als ex-
plosiver Haufen erscheint:

»Das fiir sich stehende Individuum ist ziemlich schwer entziindlich;
man kann ihm eine Lunte nahe bringen, die ruhig weiter glimmen und
manchmal erléschen wird, die Masse aber verhilt sich immer wie ein
Haufe [sic] trockenen Pulvers; wenn man ihr die Lunte nihert, so kann
die Explosion nicht ausbleiben.« (Sighele zitiert nach Vogl 2009: 221f.)

Vogl sieht hier das »Ereignispotenzial[s] der Masse« thematisiert, wel-
che den »Geist des >Aufruhrs«« mit sich zu bringen droht. Wie schon
die Rede vom >Bacillus des Bosen« deutlich machte, wird die Masse bei
Sighele zur Gefahr des Sozialen, sie erscheint als »Pathologie[n] sozia-
ler Energie« (ebd.: 222). Bei Durkheim hingegen wird die Masse erst in
dem Moment anomisch, in dem sie die geltende Ordnung angreift. An
sich aber bildet sie die Physiologie, den >Korper« des Sozialen. In wel-
chem Verhaltnis die Figur der Garung bei Durkheim zur thermodyna-
mischen Semantik der Elektrizitit steht, wird nun genauer betrachtet.

198

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK
5.2.2 Efferveszenz, Thermodynamik und Elektrizitit

In der Gesamtschau entwirft Durkheim eine Art Erregungsskala der
Efferveszenz, die von der Heftigkeit des Ausnahmezustands zur kaum
merklichen Alltdglichkeit der subtilen Mikroenergien reicht. Diese Ska-
la ist zugleich eine Temperaturskala: Am Punkt des kollektiven Rauschs,
etwa im Rahmen der religiosen Zeremonie, »erhitzen sich« die Gefiih-
le (Durkheim 1981 [1912]: 545), erzeugen »glithenden Enthusiasmus«
(ebd.: 562). Die Ubertragungswege dieser Hitze in religiosen Riten ver-
gleicht Durkheim mit einer elektrischen Leitung: »Um ein Ding zu kon-
sekrieren, bringt man es in Kontakt mit einer Quelle religioser Energie,
so wie man heute einen Korper erhitzt oder elektrisiert, indem man ihn
in Bertihrung mit einer Wirme- oder einer Elektrizititsquelle bringt.«
(ebd.)* Weil die Mittel der Anwendung laut Durkheim dhnliche sind, ist
der Energiestrom, der durch die kollektive Efferveszenz geschaffen wird,
immer auch ein Warmestrom. Durkheim schlussfolgert, dass die »reli-
giose Technik« aus dieser Perspektive nichts anderes als »eine Art mys-
tischer Mechanik« sei (ebd.). Da er sich aber zugleich strikt gegen me-
chanische Deutungsmuster verwehrt, figt er hinzu, dass die »materiellen
Handgriffe« lediglich die »aufSere Hiille (sind), unter der sich die geisti-
gen Operationen verbergen« (ebd.).

Wie Durkheim aber zugleich betont, funktionieren Gesellschaft und
Moral tatsichlich tiber die Mittel der Berithrung und Vermittlung einer
Energiequelle, die zur Lebensquelle der Individuen wird. Diese materi-
ellen Verbindungen (durch Objekte, Riten, Versammlungen etc.) dienen
als eine Art Kanal fiir die moralische Warme des Sozialen. Diese Warme
ist keine mechanische, sondern eine organische, eine Lebenswarme. Was
den »Glauben« von der Philosophie unterscheidet ist, dass dieser » War-
me, Leben, Begeisterung, Uberschwang einer jeden geistigen Tatigkeit «
transportiert (ebd.: §69). Isoliert kann der Mensch diese Attribute nicht
erzeugen, erst als geteilter Glaube, d.h. erst im Rahmen einer sozialen Be-
ziehung kann sich seine Warme entfalten: »Der einzige Herd, an dem wir
uns moralisch warmen konnen, ist der, den die Gesellschaft mit unseres-
gleichen bildet.« (ebd.: 569) Die situative Hitze der garenden Versamm-
lung ist hier der konstanten, allgemeinen Warme der Gesellschaft gewi-
chen. Sie muss sich in ihrer Gesamtheit nicht in jedem Moment spiirbar
machen, liefert aber doch einen temperierten Energiefluss, der die Einzel-
nen mit handlungsstirkenden Mikro-Efferveszenzen ausstattet. Die Wir-
memetapher wird hier in Anschlag gebracht, um jene lebenssteigernden
Funktionen zu benennen, die auch fiir das Entstehen der organischen So-
lidaritat in der funktional differenzierten Gesellschaft entscheidend sind.

4  Die Konsekration bezeichnet im Katholizismus die Transsubstantiation, die
Wandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Christi.

199

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Selbst die kollektive Tatigkeit korporativer Organisationen beschriankt
sich nicht auf eine »moralische Autoritit, die das Leben ihrer Mitglie-
der lenkt, sie ist auch eine Lebensquelle sui generis. Aus ihr stromt eine
Warme, die Herzen anregt und belebt, die sie fiir die Sympathie 6ffnet
und Egoismen zergehen lafSt.« (Durkheim 1992 [1930]: 69)

Durkheims Orientierungspunkt ist zunichst ein thermodynamisches
Modell der Warmeerzeugung, dessen mechanische Implikationen er zwar
ohne Umschweife relativiert, das in seiner energetischen Logik aber die
gefragte Evidenzkraft liefert, um das Funktionieren der religiosen bzw.
sozialen Energie zu erkldren. Sichtbar wird darin eine Suchbewegung,
die an das energetische Erbe der Thermodynamik ankniipft, sich aber
nicht auf dessen mechanistischen Reduktionismus festlegen lassen will.
In diesem Zuge kommt ein Abgrenzungsversuch zum Vorschein, bei dem
deutlich wird, dass Durkheim die Orientierung am >Aufleren< und >Ma-
teriellen< als mechanisch verddchtigt, wahrend es zum >Geistigens, >In-
nerenc« als eigentlichem Kern des organischen Sozialen vorzustofden gilt.

Das Uberraschende ist nun, dass Durkheim dieses Organische und mit
ihm auch die Wirme entgegen der klassischen thermischen Ikonographie
der kalten Moderne nicht auf die traditionale Gemeinschaft festlegt, son-
dern auf Gesellschaft an sich und damit auch auf die gemeinhin als kalt
klassifizierte, funktional differenzierte Gesellschaft. Durkheim treibt die-
se Umkehrung noch weiter, wenn er den traditionalen Gemeinschaften
eine mechanische Solidaritit zuschreibt, die sich im Zuge moderner Ar-
beitsteilung in organische Solidaritit umformt. Die etwa bei Ferdinand
Tonnies (1979 [1887]) vorgenommene Gegenuiberstellung der warmen
urspriinglichen Gemeinschaft und ihrem Zerfall durch die kalte moder-
ne Gesellschaft wird damit auf den Kopf gestellt.

5.2.3 Organismus und Organisation

Matthias Grof stellt Durkheim neben Comte, Schiffle und Spencer in die
energetische Tradition der frithen Soziologie, welche »das soziologische
Interesse auf die Rolle der materiellen Umwelt und energetischer Stoff-
strome fur soziale Prozesse lenkte« (Grof§ 2017: 178). Grofs liest Durk-
heim als Autor, der Natur und Gesellschaft als Einheit und als Stoffwech-
sel denkt und gesellschaftliche Entwicklungen in der Folge als evolutionar
begreift. GrofS belegt seine Einschitzung mit diesen Worten Durkheims:

»Eine Gesellschaft ist das machtigste Biindel aus physischen und
moralischen Kriften, das uns die Natur bieten kann. Nirgends findet
man einen derartigen Reichtum an verschiedenen Materialien, die ei-
nen solchen Konzentrationsgrad erreicht haben. Es kann daher nicht
iiberraschen, dass sich daraus ein hoheres Leben entwickelt, das auf die
Elemente zuriickwirkt, die es geschaffen haben, und das sie dadurch zu

200

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

einer hoheren Existenzform erhebt und sie verwandelt.« (Durkheim zi-
tiert nach GrofS 2017: 178)

Hier wird im Gegensatz zur gingigen Darstellung nicht nur der geis-
tig-moralische, sondern auch der physische Gehalt des Sozialen hervor-
gehoben. Auch wenn Durkheim hier selbst nicht den Stoffwechselbegriff
benutzt, beschreibt er in der Tat dhnlich wie Marx die wechselseitigen
Verwandlungszyklen von Natur und Gesellschaft innerhalb eines natu-
ral-sozialen Ganzen. Wahrend Marx diese Einheit von Natur und Gesell-
schaft mit dem Stoffwechselbegriff fasst, spricht Durkheim vom sozia-
len Organismus, welcher sich aber in dem Moment, in dem wir es nicht
mit biologischen als vielmehr mit sozialen Tatsachen zu tun haben, »ver-
geistigt« (Durkheim 1992 [1930]): 412). Der Kernunterschied zwischen
Durkheim und Marx wird an der Frage der Storung deutlich. Marx fihrt
die Stoffwechselstorung auf die destruktiven Tendenzen der kapitalisti-
schen Ordnung zuriick und geht davon aus, dass der Stoffwechsel lang-
fristig nur durch die Aufhebung der herrschenden Verhaltnisse im Zuge
von Klassenkdmpfen reharmonisiert werden kann. Durkheim dagegen
verortet die Storung im Klassenkampf selbst.

Mit der Funktionsweise der Organismusmetapher im Denken Durk-
heims hat sich Susanne Lidemann beschiftigt, die eine historische Kon-
textualisierung der politischen Gehalte der Organismusmetapher liefert,
diese aber gleichzeitig auf problematische Weise vereindeutigt (Lemke
2013). Lidemann zeigt auf, dass die Konstruktion der Gesellschaft als
Naturzusammenhang die frithe Soziologie nicht nur mit wissenschaftli-
cher Legitimitit ausstattete, sondern dass sie eine Antwort auf das dridn-
gende >innere« Ordnungsproblem lieferte (Lidemann 2004: 112). Als
Krisenwissenschaft, die in einer Phase grofer gesellschaftlicher Umbri-
che wie Industrialisierung und Urbanisierung entsteht, muss die Sozio-
logie die nicht nur theoretische, sondern auch ganz praktisch-politische
Frage danach klidren, wie Ordnung moglich ist (ebd.: to7f.).

Durkheim entwickelt seine Antwort auf diese Frage in Abgrenzung
vom als mechanistisch und rationalistisch kritisierten Vertragsmodell
(ebd.: 113). Vertrage, so sein Argument, kntupfen ein zeitlich und inhalt-
lich begrenztes Band zwischen den Einzelnen, weshalb von ihnen keine
stabile soziale Bindungskraft zu erwarten ist. Echte Kohasion bedarf der
organischen Solidaritit, welche nur durch Arbeitsteilung erzeugt wer-
den kann. Wie Lidemann argumentiert, zieht diese soziologische Ant-
wort auf die Ordnungsfrage ganz neue Probleme nach sich. Denn rasch
wird die Organismusmetapher »als Metapher vergessen« (ebd.: 106),
wodurch sie sich zum Begriff verselbststandigt und eine fatale Eigenlo-
gik in Gang setzt. Gesellschaft als Organismus zu denken, gehe unter der
Hand mit einem biologistischen und latent rassistischen Verstandnis des
Sozialen einher, das auf das Gegenmodell einer verklarten >verlorenenc

201

05:40:23. Access - [ Tm—


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Gemeinschaft rekurriert (ebd.: 103). Die Organismus-Metapher unter-
stelle so eine »natiirliche Bindung«, die »spontan«, »harmonisch« und
»ohne Zwang« operiert (ebd.: 117) — sie kommt nicht zufillig immer
dann zum Einsatz, wo es um Fragen von Okonomie, Recht, Macht und
Herrschaft geht. Wie Liidemann restimiert, hat sie »den >Graben« zwi-
schen Natur- und Kulturgesetz immer schon iibersprungen und erledigt
das Problem des Gesetzes, indem sie es fiir immer schon gelost erklart«
(ebd.: 116). Die ideologischen Effekte dieser Tendenz zeigt sie exempla-
risch an Durkheims Naturalisierung sozialer Ungleichheit auf, die kei-
nen Platz fur die Kontingenz sozialer Ordnung lasse. Weil der Arbeiter
fur Durkheim »eine lebende Zelle eines lebenden Organismus« sei, in
dem jedes Mitglied der Gesellschaft seine Funktion einnimmt, miisse der
Klassenkampf Durkheim als Anomalie, als illegitimes Aufbegehren ge-
gen eine sinnvolle natiirliche Ordnung erscheinen (ebd.: 117). Am Ende,
so Lidemanns Urteil, ist das Organismusmodell nichts anderes als »ein
von mechanistischen und theologischen Konnotationen gereinigter und
sakularisierter Leviathan« (ebd.: 125). Aus diesem Grund halt sie das
Vertragsmodell fiir die bessere bzw. weniger problematische Metapher.
Im Gegensatz zum Organismusbild unterstelle die Metapher des Ver-
trags kein harmonisierendes Bild eines vorsozialen Naturzustands, son-
dern mache immerhin auf den Charakter von Gesellschaft als historisch
gewordenem Konstrukt aufmerksam.

Wie Liidemann jedoch an anderer Stelle bemerkt, besitzt die Organis-
musmetapher selbst einen technischen Gehalt (Liidemann 2011: 177).
Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts bildet sich der Gegensatz von orga-
nisch und anorganisch heraus — und mit ihm die Biologie als Lehre des
Lebendigen. >Organismus« ist hier noch als Synonym zur >Organisati-
on<und zum >organisierten Korper« gedacht; der Terminus verweist also
auf eine »wechselseitige[n] Zweck-Mittel-Relation aller Teile des der-
gestalt >organisierten« Ganzen« (ebd., vgl. dazu auch Bockenforde &
Dohrn-van Rossum 1978). Diese grundlegende Ambivalenz der Organis-
musmetapher wird in Lidemanns Kritik an Durkheim, wonach das Or-
ganismus-Bild soziale Prozesse automatisch als spontane, harmonische
Vorgange ohne Zwang zeichnet, allzuschnell eingeebnet.

Durkheim tragt dieser Ambivalenz insofern Rechnung, als er das bio-
logisch-organizistische Harmoniedenken mit der Arbeitsteilung als tech-
nischer Organisationsform organischer Solidaritit verbindet. Der soziale
Organismus ist fiir Durkheim immer schon eine Frage der Organisati-
on — und daher nicht einfach spontan und zwanglos gegeben (vgl. Scott
1997). Er ist eine kulturelle Ordnung, die zu ihrer Schaffung der gleichen
Konstruktionsarbeit bedarf wie der Vertrag. Wie Julian Miiller festhilt,
beklagt Durkheim daher die Moderne auch nicht, sondern begreift sie
als »zweite Natiirlichkeit, die ihren Ausdruck in kinstlicher Arbeitstei-
lung findet« (Miiller 2015: 187).

202

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

Wo wire nun die Garung im Spannungsfeld von Organismus und
Organisation zu verorten? Ist sie Bestandteil oder Storung des sozialen
Organismus? Als biologischer Begriff scheint sie sich zuniachst in das
Organismus-Denken perfekt einzufiigen. In Gestalt der Mikrogarun-
gen ist die Efferveszenz funktional notwendig fiir den Organismus der
Gesellschaft — sie versorgt (ganz im Sinne der Verdauung und Verstoff-
wechselung) die einzelnen Glieder mit Energie. Man mag die Girung
mit Blick auf Lidemanns Bestimmung der Organismus-Metapher — frei,
spontan, zwanglos — gar als ultraorganizistisches Denkmotiv einstufen.
So grenzt Durkheim die Efferveszenz von den Organisationen ab und
rechnet sie stattdessen den »sozialen Stromungen« zu, die im Gegen-
satz zur festen, geronnenen Organisationsform als flussiges, d.h. »we-
niger kristallisiertes Leben« (Durkheim 1984 [1895]): 114) charakteri-
siert werden. Die Garung konnte man auf diesem Kontinuum zwischen
strukturiert und unstrukturiert also als besonders spontanen, ungerich-
teten Lebensfluss begreifen. Aus dieser Sicht wire sie ein nichtkristalli-
sierter Tatbestand, der spontan aus der Situation der Versammlung ent-
steht und sich ebenso schnell wieder verfliichtigt, wie er gekommen ist.

Durkheim macht aber sehr deutlich, dass auch die »freien Strémun-
gen« (ebd.) soziale Tatbestainde im engeren Sinne darstellen. An die-
sem Punkt entwickelt er sein breites Verstandnis des Tatbestands, wel-
chen er nicht auf eine Frage der »Organisation« reduziert wissen mochte
(ebd.: T07). Bei den sozialen Stromungen und Organisationen handelt
es sich nicht um qualitativ verschiedene Phinomene, sondern lediglich
um »Gradunterschiede der Konsolidierung« (ebd.) — was noch flissig ist,
kann im Zuge von Wiederholung eine »gewisse Konsistenz« und »kor-
perhafte Gestalt« (ebd.: 109) annehmen. Doch selbst in der fliissigsten
Form ist der Tatbestand im Moment seines Wirkens mit der gleichen »ge-
bieterischen Macht« (ebd.: T06) versehen wie sein konsolidiertes Aqui-
valent. Deutlich wird das an der Stabilitat und Regelmifigkeit, in der
Efferveszenzen auftreten, und an den konsistenten Formen, die sie durch
verschiedene historische Phasen hindurch annehmen. Mit Blick auf den
Charakter der Garung als sozialem Tatbestand ist also ihr frei fliefSen-
der Charakter bereits zu relativieren. Insbesondere gilt das, wenn es tat-
sachlich zu einer Konsolidierung der Girung, etwa in Form organisier-
ter Klassenkampfe, kommt. Erschopft sich die Efferveszenz nicht in der
Flichtigkeit der Situation, kann sie sich zu einer sozialen Unruhe ver-
selbststandigen, die den Organismus aus dem Gleichgewicht zu bringen
droht. In diesem Fall wird Girung zu einer Anomie, die die Fragilitat
des Gesamtorganismus vorfithrt und die Gefahr seines Erkrankens und
Erodierens in sich tragt.

Allgemeiner formuliert ist im Topos der Lebendigkeit, der dem Or-
ganismus zu eigen ist, bereits die Riickseite des Lebendigen eingeschrie-
ben: Krankheit und Tod (Lemke 2013: 95). Als biologisch-chemisches

203

05:40:23. Access - [ Tm—


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Phianomen, das sich selbst an der Schnittstelle zwischen Leben und Tod,
Entstehung und Dekomposition befindet, enthilt die Giarung auch in
Durkheims Denken die Drohung der Erschitterung und Auflosung sozi-
aler Lebensprozesse. Mit dieser StofSrichtung nimmt die Garung vorsichti-
ge begriffliche Ziige an. Einerseits fligen sich ihre begrifflichen Funktionen
sinnvoll in Durkheims Selbstverstiandnis ein: Garung ist ein Quasi-Begriff,
der den organisierten Organismus in Form einer Mikroszene des Sozia-
len auf den Punkt bringt. Andererseits irritiert die Garung das Funktionie-
ren des sozialen Organismus, da sie die Gefahr seiner Auflosung enthilt.
Auf diese gefihrdende Funktion hinzuweisen setzt weiterhin voraus,
dass die Garung als organische Erscheinung klassifiziert wird — sie wire
damit eine an sich niitzliche, aber potentiell parasitire Erscheinung des
Gesamtorganismus. In der Massendynamik wird sichtbar, dass Giarung
nicht selbst organisch funktioniert, weil es im Gegensatz zum Organis-
musbild der Gesellschaft, die bei Durkheim national gedacht und als sol-
che durch Landergrenzen markiert ist, keine Rander oder Grenzen gibt,
die das intakte Ganze von seiner Umgebung trennen. Girung setzt Anste-
ckung und Ausbreitung voraus und wird nicht nur zur immanenten Ge-
fahr des sozialen Organismus, sondern stellt grundlegend ein Verstiand-
nis des Sozialen in Frage, das als intakter, geschlossener Organismus
gedacht ist. Die Garungsfigur erweist sich im Rahmen des Organismus-
denkens als ein Grenzmotiv, das zwar vom organischen Modell ausgeht,
dessen Logik aber gleichzeitig erweitert, durchkreuzt und aufsprengt.
Im folgenden Teilkapitel sollen nun mithilfe von drei Exkursen An-
schlussstellen markiert werden, die dieses Milieudenken entweder in
Weiterentwicklung oder in Abgrenzung von Durkheim fortfithren und
dabei unterschiedliche Facetten seiner Materialitdt beleuchten. Dabei
werden insbesondere die thermischen, genauer die klimatischen Aspek-
te des Milieus wichtig, die bei Durkheim nur in metaphorischer Form
aufscheinen und schnell wieder fallengelassen werden. Gerade der drit-
te Exkurs zum Collége de Sociologie nimmt aufgrund seiner zentralen
konzeptionellen Stellung grofseren Raum ein. Er wird die dunkle, nicht-
produktive Seite der Efferveszenz thematisieren und die Durkheim’sche
Lesart auf diese Weise nicht nur erginzen, sondern auch irritieren.

5.3 Garung und Milieu: Anschliisse

5.3.1 Tarde: Die Masse als Wetterphdanomen
Vom organizistischen Bild der Masse riickt Durkheims Gegenspieler
Gabriel Tarde ab. Tarde erklart die Masse nicht aus einem Zwang kollekti-

ver Energien und Reprisentationen, sondern betont die » Ereignishaftigkeit

204

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

des Sozialen in der Nachahmung« (Borch & Staheli 2009: 10), die in der
Masse exemplarische Gestalt erhilt. Obwohl sich Durkheim und Tarde
hinsichtlich der Entstehung der Massenerregung uneinig sind, d.h. dariiber,
ob diese ein »inneres< Phanomen der Nachahmung oder eine »dufSere« Er-
scheinung des Zwangs ist, gibt es zwischen ihnen grofse Schnittmengen in
der Charakterisierung der Massendynamik selbst. So wie Durkheim einen
Befremdungs-, Verwandlungs- und Magieeffekt verzeichnet, riickt Tarde
den Zustand der Masse in die Nihe von Erscheinungen wie Magnetismus,
Somnambulismus, Hypnose und Trance. Tarde und Durkheim verwenden
beide das Vokabular des Fliefsens, welches der Explosion eher entgegen-
steht; das trockene Pulver, das auf die Lunte wartet, weicht hier dem Was-
ser. Nachdem Tarde von flieSenden sozialen Stromen und ihrem mitreifSen-
den Sog gesprochen hat, reflektiert er dies in einer FufSnote:

»Es fillt auf, daf§ einem diese hydraulischen Vergleiche wie von selbst
jedesmal unter die Feder kommen, wenn es um Massen, aber auch wenn
es um Publika geht. Darin dhneln sie sich. Eine Masse, die am Abend ei-
nes offentlichen Feiertags trige und ziellos promeniert und immer wie-
der stockt, 14t an einen Fluf ohne fest bestimmtes Fluf$bett denken. Da-
gegen ist die Masse einem Organismus denkbar unihnlich, es sei denn,
sie wire ein Publikum. Eher dhnelt sie Wasserldufen, deren Weg ziemlich
unbestimmt ist.« (Tarde 2o15a [1901]: 10, Herv. i.0.)

In dieser kleinen Metaphernreflexion wigt Tarde die Evidenzkraft ver-
schiedener Massen-Metaphern gegeneinander ab. Die Ungerichtetheit
der Bewegung einer Masse macht firr Tarde den Wasser- bzw. Flussver-
gleich plausibel. Wie Le Bons » Menge«, ist das Publikum bei Tarde nicht
in der Lage, sich von der allgemeinen Dynamik mitreifSen zu lassen — es
wehrt sich gegen die Emergenz. Das liegt auch an der relativen Homoge-
nitat des Publikums, wie Tarde bemerkt. Im Gegensatz dazu »schwillt«
die Masse »stindig durch zahlreiche Neugierige oder halbe Anhinger
an, die sich ohne Zogern fiir den Moment gewinnen und assimilieren
lassen, die aber eine gemeinsame Ausrichtung dieser inkoharenten Ele-
mente erschweren« (ebd.: 22). Die Masse wird hier als desorganisierter
Schwellkorper ohne feste Rander oder Grenzen gezeichnet, der durch
die Inkorporation heterogener Elemente immer grofSer, dabei aber auch
unkontrollierbarer wird.

Dass Tarde den Vergleich mit dem Organismus als unpassend ver-
wirft, lasst sich hier als Spitze gegen Durkheim lesen. In der Logik des
Organismus-Bildes arbeiten die einzelnen Organe zusammen, um dem
(gesellschaftlichen) Ganzen kooperativ zuzuarbeiten. Die Masse als Or-
ganismus zu lesen wiirde bedeuten, die Individuen als Organe des Mas-
sengebildes und in ihrer Gesamtheit als geschlossen funktionierendes
Ganzes zu begreifen. Ungerichtetheit, erst recht aber daraus resultierende
Kippmomente und Storfille sind in einem solchen Bild nicht vorgesehen.

205

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Wie Tarde anmerkt, weist das Publikum viel eher Ziige des Organismus
auf: Als homogene Menge ist es zu koordiniertem Handeln in der Lage,
wohingegen gemeinsames politisches Handeln, etwa im Sinne des Klas-
senkampfs, bereits durch die Verfasstheit des Publikums als Versamm-
lung individualisierter Monaden konterkariert wird. Um zum politischen
Kampf fihig zu sein, musste sich das Publikum in eine Masse verwan-
deln, die dann beispielsweise als Streikmasse bzw. revolutionidre Mas-
se auf die soziale Bithne tritt. Dadurch wiirde sie wiederum an Koordi-
nationskraft einbiiflen, sie verlore an Gestalt und Gerichtetheit. Dieses
aporetische Handlungsproblem der Menge vs. der Masse wird durch die
energetische StofSrichtung der Masse verstandlicher, die allen hier aufge-
fuhrten Spielformen des Massendenkens gemeinsam ist. Weil die Mas-
se einer Schwarmlogik ohne Zentrum folgt, wird die Moglichkeit ihrer
Steuerung weniger von innen als von aufSen gedacht. Das Interesse rich-
tet sich damit auf die umgebenden Raume, die Umwelten und Milieus
der Masse.

Wihrend dieses Milieu bei Durkheim immer wieder als soziales, d.h.
als geistig-moralisches Milieu metaphorisiert wird, ist es bei Tarde vor al-
lem eine Frage des Wetters. Die Dynamik der Menschenmasse, so Tarde,
sei wesentlich »von Hitze und Kilte abhangig« (ebd.: 18). Den Ausschlag
zur Bildung, Konzentration und Zerstreuung der Masse bilden demnach
jahreszeitliche, klimatische Verhaltnisse: »Ein Sonnenstrahl gentigt, um
eine Masse zu versammeln, ein Regenschauer zerstreut sie.« (ebd.). Und
weiter: »Die Sonne ist eines der grofsen Starkungsmittel der Massen; im
Sommer sind sie viel fiebriger als im Winter.« (ebd.: 33) Das Publikum
hingegen reagiert nicht auf solchen thermalen Einflusse: Es ist »als Grup-
pierung hoherer Ordnung solchen Verinderungen und Launen der na-
turlichen Umgebung, der Jahreszeit oder gar des Klimas nicht unterwor-
fen« (ebd.: 19).

Die klimatische Umgebung der Masse ist also nicht als determinie-
render Faktor misszuverstehen, der eine Menschenansammlung zu be-
stimmten Reaktionen zwingt; sie ist vielmehr im Sinne eines Milieus
gedacht, das eine ermoglichende und verstarkende Funktion der Ver-
sammlungsdynamik einnimmt. Zum einen machen es die Bedingungen
der Warme und Sonne wahrscheinlicher, dass sich eine Masse tiberhaupt
bildet, zum anderen aber prigt die duflere Warme auch den inneren Zu-
stand der Masse, die sich »erhitzt« und »fiebrig« wird. Doch dieser ver-
starkende Effekt und die Durchdringung der Masse mit ihrer Umgebung
ist nur gegeben, wenn die Menschenmenge sich bereits im richtigen Aus-
gangszustand befindet; ein Publikum zeigt sich von vornherein unemp-
fanglich fur die Wirkung des Klimas.

Tarde entwirft so zwei Aggregatzustinde der Menschenansammlung;:
Die »hitzige« Masse steht der »erkalteten« Menge gegeniiber. Diese Zu-
stande sind nicht kategorial getrennt, sondern konnen auch als Phasen

206

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

aufgefasst werden: Die Menge kann sich »erhitzen« und im kollektiven
Rausch aus der Vereinzelung heraustreten; ja sie kann sogar zur handeln-
den Masse werden. Auch wenn Tarde selbst den Garungsbegriff nicht
verwendet, belegt er all die garungstypischen Effekte — Rausch, Fieber,
Emergenz — mit dem Massenbegriff und verkniipft ihn mit einer Milieu-
konzeption der thermalen Steuerung.

5.3.2 Mauss: Garung und Morphologie

Expliziter als bei Tarde wird der Zusammenhang von Gruppendynamik,
Girung und Temperatur beim Durkheim-Schiiler und -Neffen Marcel
Mauss ausformuliert. In seinem zwischen 1904 und 1905 erschienenen
Text Zum Jahreszeitlichen Wandel der Eskimogesellschaften beschaftigt
er sich mit den Dynamiken innerhalb landlicher Gruppen, die tiberschau-
barer als die stadtische Masse sind, bei denen es aber zu dhnlichen Regu-
lierungen von Nihe, Intensitit, Ansteckung und wechselseitigen Verstar-
kungen kommt. Hinsichtlich der Garung kommt Mauss allerdings zu einer
Tarde entgegengesetzten Einschitzung der Warme- und Kaltewirkungen:

»Man sieht, daf§ insgesamt die qualitativen Unterschiede, welche die
beiden sukzessiven und alternierenden Zivilisationen trennen, vor allem
auf quantitativen Unterschieden der sehr ungleichen Intensitit des sozi-
alen Lebens zu diesen beiden Jahreszeiten beruhen. Der Winter ist eine
Jahreszeit, in welcher die stark zusammengezogene Gesellschaft sich in
einem chronischen Zustand der Girung und Uberaktivitit befindet. «
(Mauss 1974: 271)

Im Gegensatz zur intuitiven Kopplung von Garung und Wirme, wie sie
Durkheim und Tarde vornehmen, sieht Mauss in den kalten Tempera-
turen des Winters die optimalen Bedingungen sozialer Girung gegeben.
Der »chronische Zustand der Garung« entsteht bei Mauss aber nicht di-
rekt aus der kalten Temperatur im Winter, sondern aus dem daraus resul-
tierenden Gruppenzustand, in dem die Einzelnen »ndher aneinander ge-
riickt« sind, in dem ihre »sozialen Aktionen und Reaktionen zahlreicher,
folgenreicher und kontinuierlicher« sind. Das Milieu ist hier nicht eine
Kategorie des Klimas, sondern liegt in der Gruppe selbst, die je nach Jah-
reszeit ihre Zustinde, ihre Bewegungen und Rhythmen dndert. Mauss
konstatiert: »Die Bewegung, welche die Gesellschaft belebt, ist synchron
mit der des umgebenden Lebens.« (ebd.: 240) Doch obwohl Mauss von
einer symbiotischen Kopplung zwischen sozialem Leben und natiirlichen
Zyklen ausgeht, entsteht hier eine gegenlaufige Dynamik zum biologi-
schen Modell. Demnach wiirde wie auch bei Tarde eine warme Umge-
bung den Garungsprozess in Gang bringen und beschleunigen, wahrend
eine kalte ihn zum Stillstand brichte.

207

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Mauss aber grenzt sich von jeder Tendenz zur Naturalisierung die-
ser Dynamik ab; so etwa von der Anthropogeographie, die von der Be-
schaffenheit des » Bodens« auf eine bestimmte soziale Ordnung schlief$t
(ebd.: 186). Aus der Perspektive der sozialen Morphologie hilt er dage-
gen, dass es nicht das Klima sei, das Menschen beispielsweise dazu bringt
zusammenzuriicken, sondern vielmehr eine mit dem Klima in komple-
xer Beziehung stehende moralische, rechtliche und religiose Organisa-
tion des sozialen Lebens (ebd.: 188). Das soziale Milieu lisst sich also
nicht einfach aus dem »tellurischen Faktor« ableiten, sondern steht mit
diesem in symbiotischer Wechselbeziehung. Deutlich wird dies an der
»doppelten Morphologie« der Polargesellschaften, die genotigt sind, sich
an die jahresspezifischen Versorgungsbedingungen anzupassen, um zu
uberleben. Wahrend der Sommer unbegrenzt fur Jagd und Fischfang zur
Verfugung steht, wodurch es zu langen Wanderungen und Reisen der
in weit gestreut stehenden Zelten (Tupik) hausenden Familien kommt
(ebd.: 211), sind solche Bewegungen im Winter gleichsam eingefroren.
Diese winterliche Immobilitdt aber fiihrt gerade dazu, dass sich das so-
ziale Leben intensiviert und konzentriert. Mehrere Familien wohnen je-
weils in dicht gedringten Hausern. Aus dieser raumlichen Nahe leitet
sich bei Mauss — ganz dhnlich wie bei Durkheim — die »Garung« ab:
Die raumliche Konzentration fiihrt zu einem »Gefiihl ihrer selbst«, das
die Gruppe hegt und aus dem die » Winterreligion« (ebd.: 242) entsteht.
In diese Zeit fallen die grofSen Feste, in denen gemeinschaftliche Ritua-
le und Mythen einen festen Platz haben. Im Gegensatz zur«extreme(n)
moralische(n) und religitse(n) Armut«, zu der es im Sommer durch die
wanderbedingte Verlangsamung, Isolierung und Zersplitterung von So-
zialbeziehungen kommt, herrscht im Winter eine »starke religiose und
moralische geistige Einheit« (ebd.: 271). Kurzum: Es handelt sich um
eine Phase »intensiver Sozialitit«, die im Sommer einer »verkiimmerten
und deprimierten Sozialitit« weicht (ebd.). Winterliche Aktivitit steht
sommerlicher Ruhe gegentiber, die Verausgabung der Wiederherstellung,
das Sakrale dem Profanen.

Die Idee der Garung steht bei Mauss stark mit dem Denken des Aus-
tauschs in Beziehung. Im Rahmen der Theorie der Magie steht die Zir-
kulation von Ideen und Gefiihlen innerhalb relativ kleiner Gruppen im
Fokus. In seinem Buch Die Nation oder der Sinn fiirs Soziale, das Mauss
um 1920 verfasste, richtet er seinen Blick auf kulturelle Vermischungs-
prozesse, die sich nicht nur auf den Ideenaustausch — etwa sprachlicher,
kiinstlerischer und religioser Art — beziehen, sondern im Sinne der sozi-
alen Morphologie auch materielle Giiter, territoriale und natiirliche Res-
sourcen sowie kulturelle Artefakte umfassen. Terrier und Fournier sehen
hier die Konturen einer »soziologischen Transfertheorie« gelegt, welche
sich jenseits simplizistischer Einflusstheorien fiir die sozialen Akteure
dieses Transfers sowie dessen »materielle Formen« interessiert (Terrier

208

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

& Fournier 2013: 29). Zu den Trigern dieses Austauschs gehoren fur
Mauss vor allem >transnationale Gemeinschaften<. Gemeint ist die glo-
bale Diaspora, d.h. nichtsesshafte, wandernde Gruppen und »verstreu-
te Volker« wie Juden, Sinti und Roma, aber auch Philosophen, Kiinstler,
Matrosen und Soldaten (ebd.: 28). Mauss thematisiert deren soziale Stig-
matisierung durch die »Sesshaften« und hélt dagegen, dass diese Grup-
pen »uberall dort, wo sie vorbeikamen, nachdriicklich fiir die Girung
des Fortschritts und der Zivilisation gesorgt« haben (Mauss zitiert nach
Terrier & Fournier 2013: 29). Wie sich schon an der Abgrenzung gegen-
uber klimareduktionistischen Verengungen gezeigt hat, steht Garung bei
Mauss fiir ein nichtdeterministisches Konzept sozialen Transfers. Statt
eines einfachen Modells von Ursache und Wirkung verbindet sich mit
der Garung ein komplexer Vermischungsvorgang zwischen materiellen
wie ideellen Elementen, der als Motor sozialer Transformation fungiert.

Entgegen Durkheims und Mauss’ eigener Einschidtzung, dass das so-
ziologisch eigentlich Relevante hier die ideellen, geistigen Faktoren sind,
die zu einem wiederum geistigen Ergebnis — namlich Religion — fuh-
ren, wird zunehmend deutlich, dass bei ihnen gerade im Konzept der
Girung ein verstecktes materialistisches Denken aufgehoben ist, das auf
den rdumlich-morphologischen Milieus der Gruppe bzw. Masse basiert.
Die Kopplung von Giarung und Magie bzw. Religion, wie sie uns bereits
bei Marx begegnet ist, erledigt sich damit aber keineswegs. Dass Girung
in die Nahe von etwas Transzendentem — religios oder magisch, hell oder
dunkel — gertickt wird, verweist darauf, dass sie Ende des 19. Jahrhun-
derts in naturwissenschaftlicher Hinsicht noch ein grofles Ratsel war,
was sie fiir Aufladungen mit Ideen einer Transgression des Sozialen be-
sonders geeignet machte.

5.3.3 Bataille und das College de Sociologie: Dark Durkheim

Bisher war vor allem von den stabilisierenden, positiven Wirkungen des
Sakralen und des darin zum Ausdruck kommenden Sozialen die Rede,
und tatsichlich stehen diese fiir Durkheim im Vordergrund. Jedoch geht
das Sakrale nicht vollstindig darin auf, sondern ist durch eine grundle-
gende Zweideutigkeit gekennzeichnet:

»Es gibt zwei Arten religioser Krifte. Die einen sind wohltitig, Hiiter
der physischen und moralischen Ordnung, Spender des Lebens, der
Gesundheit und aller Eigenschaften, die der Mensch schitzt. [...] Auf
der anderen Seite gibt es die bosen und unreinen Michte, Erzeuger
von Unordnung, Verursacher des Todes, der Krankheiten, Aufhetzer
zu Schiandigungen. [...] Das sind die Krifte, auf die der Zauberer ein-
wirkt und mit denen er arbeitet, die Krifte, die den Kadavern entsteigen,
dem Menstruationsblut, jene Krifte die durch jede Profanation heiliger

209

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

Dinge entfesselt werden. Die Geister der Toten, die bosen Geister aller
Arten sind ihre personifizierten Formen.« (Durkheim 1981 [1912]: 548)

Auch wenn diese beiden Arten von Kriften in einem Verhiltnis des »radi-
kalsten Antagonismus« (ebd.) stehen, so betont Durkheim zugleich auch
ihre Verwandtschaft sowie den Ubergang vom Unreinen zum Heiligen bzw.
zur »Schutzmacht« und vice versa (ebd.: 549f.). Die Zweideutigkeit besteht
gerade im Potential dieser »Umwandlungen« (ebd.: 551), die das Reine
immer schon als potentiell unrein und das Unreine als potentiell rein er-
scheinen lassen. Wihrend Durkheim auf die Sozialitdt des Sakralen hin-
weist, iibertragt er die Ambiguitat des Sakralen nicht auf das Funktionieren
des Sozialen insgesamt. Diese Kritik artikulierte das College de Sociolo-
gie um George Bataille, in dessen Denkzusammenhang die Durkheim’sche
Idee des bipolaren Sakralen aufgenommen wurde, um sie tiber das Studi-
um »fremder Volker« hinaus zum Ausgangspunkt eines alternativen Ent-
wurfs des Sozialen zu machen (Moebius 2006a: 3249). Das Collége grin-
dete sich zunichst als eine Art Geheimgesellschaft, die unter dem Namen
»Contre-Attaque« seit 1936 die Zeitschrift » Acephale« herausgab. Ein
Jahr spiter, 1937, riefen Georges Bataille, Roger Caillois und Michel Lei-
ris das Collége ins Leben und versammelten einen Kreis von Philosophen
und Ubersetzern um sich, die sich alle zwei Wochen zu »Sitzungen« tra-
fen, darunter auch deutsche Exilierte wie Walter Benjamin (ebd.: 3250).

Mit Durkheim teilte das Collége die »Kritik am utilitaristischen, ato-
misierenden und anomischen Individualismus« (Moebius 2006b: 174)
und seiner Schwichung sozialer Bindungen. In der Zersplitterungsten-
denz moderner Gesellschaften und der daraus resultierenden Bindungs-
schwiche sah das Collége den Grund, warum so viele Menschen der
Massenerregung des Faschismus anheimfielen (Moebius 2006a: 3249).
Aus dieser Beobachtung leitete sich das propagierte Gegenmodell ab,
wonach es um die Schaffung neuer Bindungen im Rahmen selbstgewihl-
ter Gemeinschaften ging, die mithilfe von Mythen und affektiven Bin-
dungen dem starken Bediirfnis nach moderner Vergemeinschaftung ent-
gegenkommen sollten, ohne in reaktiondre Bahnen abzugleiten (ebd.:
3251). Um solche Bindungen ausfindig zu machen, war die Lektiire von
Durkheims Elementaren Formen des religiosen Lebens fur das College
ein wichtiger Bezugspunkt. Durkheims Versaumnis sahen seine Protago-
nisten allerdings darin, dass er seine Analysen des Sakralen auf >primi-
tive« Gesellschaften reduzierte, statt jene sakralen Formen auch in mo-
dernen Gesellschaften zu identifizieren (ebd.). Von besonderem Interesse
war fir das Collége daher die Theorie der kollektiven Efferveszenz, de-
ren Potential in der Form des Festes ausgemacht und ausgehend von
Durkheim weiterentwickelt wurde.

Die im Fest zum Ausdruck kommende sakrale Verausgabung sollte in
ihren bindungserzeugenden, zugleich aber auch gesellschaftsverandernden

210

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

Effekten fiir die Gegenwart ausgelotet werden. Ganz im Sinne Durkheims
hob das College die vitalen Komponenten der Versammlung hervor. Die
kollektive Garung wurde zum Anlass genommen, hier Formen der Selbst-
tberschreitung ausfindig zu machen und diese in der modernen Gesell-
schaft zu (re-)aktivieren. Im Gegensatz zu Durkheim ging es also nicht
darum, eine rationale Strukturierung der Gesellschaft voranzutreiben, son-
dern umgekehrt um eine Hinwendung zur dunklen Seite des Irrationalen
im Sozialen: zur Symbolisierung von Tod und Traumen, Gefiihlen, Sexua-
litat, Wahnsinn, Gewalt und Mythen (Moebius 2006b: 15). Die Stof3rich-
tung war dabei nicht antimodernistisch, sehr wohl aber antibuirgerlich:
Kritisiert wurde vor allem die kapitalistische Orientierung an Produktion,
Arbeit und Nitzlichkeit, durch deren radikale Umkehrung die Konturen
einer alternativen Moderne aufscheinen sollten (Moebius 2006a: 3255).
Fur das Bewusstsein der Kontingenz westlich-rationaler Vergesellschaftung
war der ethnologische Blick ein wichtiger methodischer Ankerpunkt. Um
die damit verbundene »Forscherperspektive« der objektiven Distanz zu
durchbrechen, legten die College-Mitglieder Wert darauf, sakrale Lebens-
formen selbst praktisch zu erproben und einzutiben, was neben den er-
wihnten »Sitzungen« vor allem durch wechselnde Phasen der Askese und
der Verausgabung geschah. Der Ubergang zur kollektiven Verausgabung
wurde durch Schwellenmomente wie das Fest markiert, bei dem durch ex-
zessives Feiern, Trinken und das Durchfiithren von Ritualen — etwa an vom
Blitz getroffenen Biumen im Wald - die unproduktive Verschwendung
kultiviert wurde. Erst das Erleben und Erspiiren solcher Momente produ-
ziert Erkenntnis, so die zugrundeliegende Annahme.

In seiner Theorie des Festes iibernimmt Caillois den Begriff der sozi-
alen Giarung von Durkheim, um damit die Dynamik des Festes als kol-
lektivem Geschehen zu fassen. Durch die Arbeiten des College erhilt die
Girungsfigur damit eine wichtige Erweiterung, die das der Girung in-
harente Moment der unproduktiven Verausgabung denkbar macht, statt
sie von vornherein auf ihre stabilisierenden Funktionen fur das Soziale
festzuschreiben. Gleichwohl wird auch das College sich nicht ganzlich
von den produktiven und erneuernden Wirkungen l6sen, die der kollek-
tiven Gdrung sowohl auf Gegenstandsebene als auch in theoretischer
Hinsicht zugewiesen werden. Sichtbar wird dies an Caillois’ Theorie
des Festes, der laut Hollier »mehr als jeder andere, der emblematische
Text des Collége« (Hollier 2012: §54) ist. Bataille sah darin eine fiir den
Denkzusammenhang des Collége insgesamt zentrale » Transgressions-
theorie« (ebd.: 555) angelegt; aber auch dartiber hinaus erhielt der Text
etwa durch die Lektiiren Jean Paul Sartres rasch den Status eines Klassi-
kers. 1940 erscheint er als Teil der Schrift Der Mensch und das Heilige
und 1950 dann eigenstindig in einer Neuauflage. Hollier weist darauf
hin, dass die Erfahrung des Krieges den beiden Ausgaben eine jeweils
spezifische Fiarbung verliehen hat:

21T

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

»Vor dem Krieg blickte Callois auf die moderne Welt, wie sie in den
Ferien erlahmt und in dieser Verlangsamung, die kein Fest mehr
erschiittern kann, vermodert [Hervorh. E.B.]. Nach dem Krieg sah er
hingegen — nachtriglich — die Moderne zum Krieg verurteilt.« (Hollier
2012: §52)

Hier deuten sich die zentralen theoretischen Ressourcen an, aus denen
Caillois seine Theorie des Festes entwickeln wird. Die Mauss’sche Idee
der Rhythmisierung des sozialen Lebens wird auf die moderne Gesell-
schaft bezogen, deren Krisenhaftigkeit sich nicht nur in ihrer inharen-
ten Unfihigkeit zum Fest, sondern auch in den alternativen Formen der
Ferien (Vermoderung) und des Krieges (Zerstorung) zeigt. Caillois’ Be-
stimmung des Festes ldsst zudem die Durkheim’sche Efferveszenz durch-
scheinen: »Ein Fest bedeutet, dafs eine erregte, larmende Menschenmen-
ge zusammenkommt.« (Caillois 2012: 555) Wie schon bei Durkheim,
ist das Motiv der Ansteckung, d.h. der »Ubertragung einer Exaltation«
wichtig, das dazu fiihrt, »sich unkontrolliert vollig uniiberlegten Antrie-
ben hinzugeben« (ebd.). In dieser Weise entsteht eine Freisetzung von
Energien, ein Exzess, der ausgehend von ritualisierten Formen wie Tanz,
Gesang und Geschichtenerzihlen, gemeinsamem Speisen und Trinken in
eine » Atmosphire des Ausnahmezustandes« (ebd.: 558) tiberfiihrt wird:
»Man will den Rausch bis zur Erschopfung, bis zum Umfallen. Das ist
das eigentliche Wesen des Festes.« (ebd.: 556) Anders als bei der Ver-
sammlung, ist der kollektive Exzess im Rahmen des Festes genau orche-
striert, wodurch es zu einer Konzentration seiner efferveszierenden Wir-
kung kommt.

Ahnlich wie Durkheim und auch Mauss, setzt Caillois zunidchst mit
einer Analyse der Festrituale >primitiver Gesellschaften< an. Hier ist ein
bestimmter Entwurf von Zeitlichkeit und Rhythmik am Werk: Das Fest
wird durch jahrelanges Horten von Lebensmitteln und anderen Giitern
vorbereitet und zieht sich iiber eine Periode mehrerer Wochen, wenn
nicht Monate, hin. Der Exzess besteht nun nicht einfach im iibermafsi-
gen Konsum der angesammelten Lebens- und Genussmittel, sondern in
deren » Vergeudung und Vernichtung« — Prinzipien, die »als Formen des
Exzesses zum Wesen des Festes« gehoren (ebd.). Bezeichnend ist aller-
dings, dass diese Form der Verausgabung keineswegs jenseits der Pro-
duktivitdt steht, sondern der Exzess »als Mittel gegen die Abnutzung«
gewissermaflen funktionalisiert wird. Dem Rausch kommt die Aufgabe
einer sozialen Entgiftungs- und Verjiingungsmafsnahme innerhalb eines
naturlichen Rhythmus zu:

»Die Natur durchliuft jedes Jahr den gleichen Zyklus von Wachstum
und Verfall. Sie sozialen Einrichtungen sind offenbar von diesem Wech-
sel nicht ausgenommen. Auch sie miissen periodisch von giftigen Abfil-
len [...] gereinigt und regeneriert werden.« (ebd.: 561)

212

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

Caillois entlehnt diese Idee des sozialen Rhythmus der Mauss’schen Stu-
die zu den Polargesellschaften und orientiert sich am Gegensatz von
profan und sakral. Bezuglich der Rhythmisierung des sozialen Lebens
kommt Caillois zum Schluss, dass sich die Rhythmik des profanen Le-
bens durch »Okonomie, Akkumulation und Mafhalten« auszeichnet,
wihrend » Verschwendung und ExzefS« den Rhythmus des Festes pragen;
ginzlich verschwendet wird hier allerdings nichts, wenn dieses Uber-
schreitungsmoment »dem profanen Leben durch Unterbrechung neue
Jugend und Gesundheit verleiht« (ebd.: §84). Damit hat die »[u]mfas-
sende Efferveszenz« des Festes (ebd.: 591) im Sinne sich abwechselnder
Rhythmen immer schon ihr Produkt — eine Selbsterneuerung des Sozia-
len — vor Augen: Es ist dieses »Prinzip[s] der Unordnung, des Exzesses
[...], das jene Gdrung erzeugt, aus der dann eine neue, erstarkte Ordnung
hervorgeht.« (ebd.: §78) Garung ist anders als bei Durkheim als Vorsta-
dium einer Erneuerung gedacht; sie kennzeichnet eine Unruhe, die das
Soziale von innen heraus regeneriert. Dies deckt sich mit der sonstigen
Verwendung des Girungsbildes bei Caillois, der in seiner Introduction
die Forschungsschwerpunkte des Collége skizziert und dabei die »intel-
lektuellen Tumulte« zu Beginn des Jahrhunderts mit der Girungsmeta-
pher versieht:

»Nichts Dauerhaftes, nichts Festes, keine Grundlage: Alles zerfillt, ver-
liert seine Kanten und die Zeit ist nur einen einzigen Schritt vorange-
gangen. Jedoch geschieht eine auflergewohnliche und fast unfassbare
Girung: Die gestrigen Probleme sind jeden Tag erneut in Frage gestellt
und Unmengen andere, neue, extreme, verwirrende, unermudlich von
iberaus aktiven und nicht weniger gedulds- und kontinuititsunfihi-
gen Kopfen erfunden. In einem Wort: eine Produktion, die den Markt
wirklich tiberwiltigt und mit den Konsumbedirfnissen und selbst der
Konsumkapazitit nicht zu vergleichen ist.« (Caillois zitiert nach Moe-
bius 2006: 126)

Die Garung ist wie im Fall des Festes eine Phase der Verflussigung, Ver-
mischung, Aktivitit und Produktivitit, die Caillois zunachst hinsicht-
lich ihrer Ergebnisoffenheit interessiert, wahrend er schliefSlich die aus
ihr entstehenden Gebilde im Blick hat. Aus dieser Passage spricht die
Faszination firr das Fehlen aller festen Orientierung, aber es ist zugleich
ein bilanzierender Text, der ein Jahr nach dem Entstehen des Collége im
Gestus der Riickschau zu einer — wenn auch vorlaufigen — Diagnose die-
ser Unruhe ansetzt.

Wahrend das primordiale Zeitalter als der »ideale Ort der Metamor-
phosen und Wunder« (Caillois 2012: 564) erscheint, ist die moderne
Gesellschaft hiervon gewissermaflen bereinigt. Caillois greift die Or-
ganismusmetapher Durkheims auf und stellt eine Unvereinbarkeit zwi-
schen der Komplexitatssteigerung und der sozialen Rhythmisierung fest:

213

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

»Ein komplexer Sozialorganismus vertriagt in dem MafSe, wie er aus-
gepragt ist, eine Unterbrechung des normalen Verlaufes des Lebens im-
mer weniger.« (ebd.: 591) Aus diesem Grund wird in modernen Gesell-
schaften das Fest durch das Konzept der Ferien ersetzt, welches aber im
Gegensatz zum exzessiven Paroxysmus, d.h. der >vulkanischen< Aktivi-
tit des Festes eher auf Entspannung hinausliuft. Mithin hat es den ge-
genteiligen Effekt; nicht eine Beschleunigung, sondern eine » Verlangsa-
mung der sozialen Aktivitdt« (ebd.). Insofern handelt es sich kaum um
einen Ersatz, sondern um eine Umkehrung, insofern die Ferien »nicht
den hochsten, sondern den niedrigsten Stand des Kollektivdaseins« bil-
den (ebd.: 592).

Interessanterweise sind Tod, Rausch und Verausgabung fiir den »be-
kennenden Luziferiker« Caillois (Hollier 2012: 552) explizit als not-
wendige Ubergangsstationen zum Leben, zur Ordnung und Erneuerung
gedacht. Ganz in diesem Sinne kommt er auch zum Schluss, dass eine
Gesellschaft ohne Feste »eine zum Tode verurteilte Gesellschaft« sei, die
Ferien eine Quelle der »trugerische[n] Euphorie [...], die den Sterbenden
ihre Agonie verhillt« (ebd.: 592).

Die Efferveszenz des Festes verhindert diesen schleichenden Tod des
sozialen Lebens, welcher so als das negative Produkt einer ausgebliebe-
nen Uberschreitung erscheint. Bei Bataille findet sich eine diametral um-
gekehrte Akzentuierung des Todes: Der Tod ist fiir ihn der Gegenstand,
in dem sich die reinste Form der Uberschreitung findet. Es ist kein Zu-
fall, dass Bataille in diesem Zusammenhang nicht von Girung, sondern
von Fiulnis spricht. Der Tod erscheint Bataille selbst als ein Paroxysmus,
als Exzess des Uberflusses. Er ist eine Fiulnis des Lebens, oder, wie es
Mbembe formuliert, »ein Gestank, der sowohl Quelle als auch Absto-
Bungsbedingung des Lebens« ist (Mbembe 2011: 66). Der Tod ist nicht
blofle Ausloschung, sondern die verschwenderischste Form des Lebens,
d.h. des Entstromens und des Uberflusses. Aufgrund seiner Prinzipien der
»Vermehrung und des Anwachsens« und nicht zuletzt, weil der Tod sich
der Bedeutung entzieht, gilt er Bataille als Prinzip der exzessiven Veraus-
gabung, der Anti-Okonomie. In der Folge spricht er sogar vom Luxus
und vom »verschwenderische[n] Charakter des Todes« (ebd.).

Den Tod uber seine Kapazitit des Anwachsens und des Exzesses zu
bestimmen, ruft erneut die Beschreibungen der Garung auf den Plan. Ba-
tailles Charakterisierung des Todes als Fiulnis des Lebens gibt Anlass,
um uber die Faulnis als Grenzphanomen zwischen Leben und Tod nach-
zudenken. Hier kristallisieren sich innerhalb des Uberschreitungspara-
digmas zwei kontrire Lesarten der Garung in ihrem Verhiltnis zum Tod
heraus: Girung ist zunachst wie bei Durkheim das lebendige Prinzip der
Efferveszenz, das im Fest zu ungeahnter Intensitit findet. Vermoderung
wire bei Caillois das tote Gegenstiick zur lebendigen Garung — die Abwe-
senheit der letzteren ldsst den zu komplex gewordenen Sozialorganismus

214

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

stocken, faulen, sterben. Bei Bataille hingegen wird die Faulnis, die den
Tod auszeichnet, selbst als positives Phanomen der Uberschreitung ge-
dacht. Bataille interessiert sich fiir die dunklen Momente der unproduk-
tiven Verausgabung, die sowohl in der Efferveszenz als sozialer Situation
als auch in der Girung als materiellem Phinomen der Fermentation lie-
gen. Darauf, dass Bataille den Zusammenhang zwischen beidem erkannt
hat, lisst eine Anekdote schlieflen, die René Girard bei seiner Beschifti-
gung mit der Verwandtschaft von religiosen Begrabnisritualen und Fer-
mentierungstechniken anbringt:

»Georges Bataille was not insensitive to this relation between cheese
and funeral rites. In his preface to Les Larmes d’Eros, J.-M. Lo Duca
describes to us Bataille’s ecstatic hesitation before a particularly strong-
smelling piece of cheese: >His eyes bright with admiration, he mur-
mured: It’s almost a tomb.«« (Girard 2005: 59)

Batailles Beschiftigung mit dem Tod war von Faszination gepragt, und
der heftige sinnliche Eindruck eines streng riechenden Kises vergegen-
wartigt ihm in der beschriebenen Szene die materielle Prasenz des Todes
als Phanomen, das olfaktorisch keine Riicksicht darauf nimmt, ob hier
menschliches, tierisches oder pflanzliches Leben verwest. Die Todesfaszi-
nation duflerte sich bei Bataille ab 1938 in einem »mystischen Training«,
bestehend aus spirituellen Ubungen und Meditation, in dem es um die
Eintibung der »Praxis der Todesfreude« ging — so ein gleichnamiger Auf-
satz Batailles (Hollier 2012: 624). Angesichts ihrer kontriren Rahmun-
gen des Todes wundert es kaum, dass Batailles mystisch-affirmativer An-
satz zum Tod bei Caillois auf Ablehnung stiefd (ebd.: 625). Bataille ist
dann doch der konsequentere Luziferiker gewesen. In dieser Affirmati-
on des Todes findet eine Kehrtwende der Garungsfigur statt, wie wir sie
bei Durkheim kennengelernt haben. Wihrend Caillois der Lesart Durk-
heims, wonach Efferveszenz das Soziale ermoglicht und zusammenhalt,
erstaunlich nahe bleibt, zieht es Bataille zum Grab des Kaises.

5.3.4 Zwischenresiimee

Die Girung ist eine energetische Figur der Transformation. Sowohl bei
Marx wie bei Durkheim oszilliert sie zwischen organischen und ther-
modynamischen Prozessen, ist an der Schnittstelle von biologischen Be-
griffen des Milieus, des Lebens und des Korpers einerseits und Figuren
der Maschine, der Elektrizitit und Explosion andererseits situiert. Die-
se Stellung erlaubt es, das kollektive Handeln von Akteuren im Rahmen
von Arbeitsprozessen (Marx) und im Rahmen der sozialen Griindungs-
szene der Versammlung (Durkheim) zu bestimmen und die »Mechanis-
menc« eines vitalistisch gedachten Sozialen herauszustellen. Jenseits eines

215

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

mechanistischen Verstindnisses werden mit der organisch-maschinellen
Mischform der Giarung Dynamiken des Uberraschenden und Unerwar-
teten denkbar, welche sich bei Durkheim aber auf ihre situative Wirkung
beschrinken, wihrend Marx daraus Effekte fiir sozialen Wandel ableitet.

Thr Ausgang ist aber alles andere als gewiss. Die Girungsfigur be-
schreibt zunichst eine Potentialitit, die in ihrer immanenten Funktions-
weise verschiedene Pfade von der stabilisierenden bis zur revolutiondren
Girung einschlagen kann. Wihrend Marx die stabilisierende Funktion
des Ferments als systemimmanenten Ausbeutungsmodus fasst und Hoff-
nung in die revolutiondre Garung legt, ist umgekehrt fiir Durkheim letz-
tere eine Anomie. Die Garung fungiert bei ihm als Grundierung des So-
zialen tiberhaupt; in ihren alltaglichen unmerklichen Formen garantiert
sie Entlastung und hat eine stiarkende, stiitzende Funktion. Solche Mi-
kro-Efferveszenzen versetzen nicht wie die aufgepeitschte Masse in ei-
nen Rausch, sondern funktionieren wie ein Microdosing: Sie garantieren
die Funktionstiichtigkeit des Sozialen. Durkheim legt sein Augenmerk
also anders als Marx nicht auf die destabilisierenden, sondern im Ge-
genteil auf die stitzenden, ja: befriedenden Funktionen der Girung. Zu-
spitzend lasst sich festhalten, dass eine Konfliktfigur einer Harmoniefi-
gur der Garung, dass der Transformation des Sozialen das Interesse an
der Konstitution des Sozialen gegeniibersteht. Dementsprechend weicht
dem expressiven Ausbruchsmodell bei Marx ein emergenz- bzw. prozess-
orientiertes Modell bei Durkheim.

Wenn Durkheim eine lebendige Transformationskraft der kollektiven
Bewegung beschreibt, die sich von ihren Einzelteilen 16st, rekurriert er
auf das energetische Modell der Garung, wie es sich in der Massenpsy-
chologie seiner Zeit findet. Dies konfligiert insofern mit seinem idea-
listischen Argument, bei der Efferveszenz komme vor allem die geisti-
ge Erfahrung von Gesellschaft zum Ausdruck, als die geistige Erregung
in Durkheims Beschreibungen von der korperlichen Prasenz und den
sinnlich-energetischen Reizen der Versammlung lebt. An diesen Stellen
schiefst die Garung uber ihren Einsatz als Metapher hinaus, sie insistiert
als materielles Funktionsprinzip, das sie fur Durkheim eigentlich nicht
sein sollte. Mitverantwortlich dafiir ist das Milieudenken Durkheims.
Wie ich rekonstruiert habe, ist der biologische Milieubegriff bei Durk-
heim nicht deterministisch gefasst, sondern als positive Beziechung der
Ermoglichung, die Mikro- und Makrokosmos, Individuum und Gesell-
schaft zusammenbindet und das Soziale mit einem Moment des Magi-
schen und der »Wirme« ausstattet. Die Efferveszenz der Versammlung
bildet demnach ein lokales Milieu, das die Gesellschaft als sie ermogli-
chendes iibergreifendes Milieu wachruft.

Uber die milieutheoretischen Anschliisse habe ich in den Exkursen
die thermische Dimension der Masse weiterverfolgt, d.h. mit Tarde
und Mauss vor allem die Rolle des Klimas bzw. des Wetters fiir die

216

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GARUNG UND MILIEU: ANSCHLUSSE

Massendynamiken hervorgehoben. Gerade der Exkurs zum Collége
de Sociologie hatte die Funktion eines Korrektivs der positiven, ja
fast euphorischen Beschreibungen der Efferveszenz bei Durkheim.
Insbesondere Bataille, aber auch Caillois interessieren sich fiir die
Efferveszenz, weil mit ihr neben der Selbsterneuerung von Gesellschaft
auch Momente der unproduktiven Verausgabung, Vergeudung und Ver-
nichtung wichtig werden.

Das nachfolgende Kapitel zu Claude Lévi-Strauss kniipft hier an. In
seinem kulinarischen Dreieck fuhrt Lévi-Strauss die Kategorie des Ver-
faulten ein und rahmt die Garung so von vornherein als negatives Pha-
nomen des Verfalls. Ahnlich wie Durkheim verfolgt Lévi-Strauss eine
ethnologische Perspektive auf das Soziale und sieht die Garung als sym-
bolische Codierung innerhalb der Klassifikationssysteme unterschied-
licher, v.a. nichtwestlicher Kulturen. Im Vergleich zu Durkheims und
auch Marx’ Fassungen der Garungsfigur, die zwar unfreiwillig materi-
alistisch funktionieren, aber nur selten tatsachlich auf Phinomene der
Fermentierung abstellen, wird bei Lévi-Strauss diese buchstibliche Di-
mension der Garung systematischer greifbar. Im Zuge seiner Analysen
der symbolischen Strukturen des Kulinarischen riicken bei Lévi-Strauss
auch materielle Transformationsprozesse in den Fokus, die durch Me-
dien der Transformation vermittelt werden. Ankntipfend an meine Dis-
kussion des Kulturtechniken-Begriffs (Kap. 2.1.3) werde ich diesen me-
dientheoretischen Faden bei Lévi-Strauss aufnehmen und das Verfaulte
als Natur-Kultur-Technik einfithren, die die Rolle des Milieus neu zur
Disposition stellt. Was verdndert sich fiir das Milieudenken, wenn wir
vom sozialen Milieu der Efferveszenz bei Durkheim unser Interesse mit
und iiber Lévi-Strauss hinaus verstirkt auf die Mikromilieus der Fer-
mentation richten?

217

05:40:23. A - T —


https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1  Die Konstitution des Sozialen
	5.1.1  Die Versammlung als Gründungsszene der Efferveszenz
	5.1.2  Intensive Transformationen
	5.1.3  Die Magie des Sozialen
	5.1.4  Masse und Milieu

	5.2  Gärung zwischen Organismus und Thermodynamik
	5.2.1  Durkheim und die Massenpsychologie
	5.2.2  Efferveszenz, Thermodynamik und Elektrizität
	5.2.3  Organismus und Organisation

	5.3  Gärung und Milieu: Anschlüsse
	5.3.1  Tarde: Die Masse als Wetterphänomen
	5.3.2  Mauss: Gärung und Morphologie
	5.3.3  Bataille und das Collège de Sociologie: Dark Durkheim
	5.3.4  Zwischenresümee


