
181

5. Durkheim: Efferveszenz

Bei Émile Durkheim wird die Gärung zu einem soziologischen Grundbe-
griff, wenn er in den Elementaren Formen des religiösen Lebens (1981 
[1912]) den Begriff der kollektiven Efferveszenz einführt. Das lateini-
sche ›effervescere‹ wird im Deutschen wahlweise mit Gären, Aufwal-
len, Aufschäumen oder Aufbrausen übersetzt, wobei in der deutschen 
Durkheim-Übersetzung aus dem französischen ›effervescence collective‹ 
neben der naheliegenden ›kollektiven Efferveszenz‹ am häufigsten die 
›Gärung‹ wird (im Englischen übersetzt als ›collective ferment‹).1 Das 
Universal-Lexikon von 2012 bringt einige der Bedeutungen zusam-
men, wenn es Efferveszenz als »Aufschäumen gärender Flüssigkeiten 
oder an feuchter Luft zerfallender Kristalle« übersetzt.2 In einem latei-
nisch-deutschen Handwörterbuch von 1913 wird das »ef-fervēsco« u.a. 
»vom Moste« hergeleitet und mit dem räumlichen Zusatz »in die Höhe 
gären, aufgären« versehen; zudem erhält es eine thermale Akzentuie-
rung, wenn es heißt: »siedend aufwallen, aufbrausen, emporbrausen« 
(Georges 1998 [1913]: 2346).3 

Wie Marx, adressiert auch Durkheim mit der Gärungsfigur einen 
Transformationsprozess. Durkheim interessiert sich allerdings weniger 

1	  	Beispielsweise heißt es in einer englischen Übersetzung Durkheims von  
Anthony Giddens: »It is, in fact, at such moments of collective ferment that 
are born the great ideals upon which civilizations rest.« (Durkheim 1972: 
228) An anderer Stelle wird das ›kollektive‹ zum ›kreativen‹ Ferment: »A 
day will come when our societies will again know those hours of creative 
ferment in the course of which new ideas and new formulas are found which 
will serve for a time as a guide to humanity.« (ebd.: 244)

2	  	https://universal_lexikon.deacademic.com/141492/Efferveszenz [zuletzt 
aufgerufen am 22.11.2020]

3	  	 Im Weinbau wird der Ausdruck Efferveszenz ebenfalls verwendet. Auf der 
Seite eines Champagnerherstellers findet sich diese Beschreibung: »Für die 
Weine aus der Champagne wird das Wort ›Effervescence‹ bevorzugt, weil 
es an Bewegung und Lebendigkeit, aber auch Intensität und Freude erin-
nert. Diese Konnotationen fehlen den Begriffen ›Prickeln‹, was eher das Plat-
zen der Bläschen beschreibt, und ›Schaum‹, was auf einen unbeweglichen 
und nicht besonders raffinierten Stoff verweist. Wissenschaftlich betrachtet 
ist ›Effervescence‹ (Schaumbildung oder Perlage) nur die Bläschenbildung 
und nicht der Schaum, der sich erst danach formt. ›Effervescence‹ ist den-
noch die Grundlage des ganzen Verfahrens, die Ureigenschaft der Méthode 
champenoise und Ausdruck der Magie der Champagne-Weine. Dieser na-
türliche Prozess ist komplex, fragil und nicht leicht zu steuern.« https://
www.champagne.fr/de/rebe-wein/was-ist/efferveszenz [zuletzt aufgerufen 
am 22.11.2020]

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

für tieferliegende brodelnde Konflikte, die sich im Rahmen ›revolutionä-
rer Gärung‹ entwickeln und an der Oberfläche des Sozialen schließlich 
Bahn brechen. Gärung ist für ihn nicht Ausdrucksform bzw. Verhand-
lungsfläche gesellschaftlicher Antagonismen, sondern umgekehrt der Ef-
fekt einer elementaren sozialen Situation: der Versammlung. An die Stel-
le eines expressiven Konfliktmodells der Gärung tritt bei Durkheim ein 
situatives Emergenzmodell, das zwar die Mikrotransformationen inner-
halb einer gegebenen Situation beschreibt, damit aber weniger auf ge-
sellschaftliche Transformationsprozesse als auf die Konstitution des So-
zialen abhebt. Es ist auffällig, dass Durkheim die Gärung durchweg als 
physisch-materielle Gegebenheit zeichnet, selbst aber an seinem pro-
grammatischen Anspruch festhält, sie sei ein rein geistiges Phänomen. In 
der folgenden Durkheim-Lektüre werde ich die Materialität der Gärung 
näher in den Blick nehmen, um auf diese Weise den Übersetzungspro-
zess zwischen dem Physisch-Materiellen und dem Metaphorisch-Symbo-
lischen nachvollziehen zu können, wie er in Durkheims Theorie des To-
temismus zwar angelegt, aber nicht ausbuchstabiert ist. 

Die Spannung zwischen der metaphorischen und der materiellen Di-
mension der Gärung manifestiert sich darin, dass Efferveszenz bei Durk-
heim als ambivalente Überkreuzungsfigur zweier nicht ohne weiteres 
vereinbarer Bildspeicher erscheint. Einerseits entspringt sie dem orga-
nisch-biologischen Milieudenken, andererseits ist sie angelehnt an das 
thermodynamische Denken der Elektrizität. Wie Steven Lukes argumen-
tiert, entwickelt Durkheim seine Terminologie der »Ursachen«, »Kräf-
te« und sozialen »Strömungen« in Anlehnung an die Thermodynamik, 
um die Anmutung wissenschaftlicher Legitimität der noch frühen Diszi-
plin Soziologie zu steigern (Lukes 1985: 35f.). Die Rahmung dieses Vo-
kabulars als »Durkheim’s Style« (ebd.: 34) macht allerdings deutlich, 
dass Lukes hier vor allem eine rhetorische Strategie am Werk sieht. Wa-
rum aber ist dann so häufig von Gärung und nicht gleich durchgehend 
von Elektrizität die Rede? Im Folgenden werde ich zu zeigen versuchen, 
dass die Figur der Efferveszenz einen Kompromiss möglich macht: Sie 
vereint energetische, organizistische und magisch-religiöse Komponen-
ten und macht so die Gleichzeitigkeit des inneren und äußeren Charak-
ters des Sozialen, seines geistigen und materiellen Gehalts sowie von 
Organismus und Organisation als koexistenten Prinzipien von Gesell-
schaft denkbar. 

Mit meinem Fokus auf die Materialität der Gärung geht aber zugleich 
eine Neuakzentuierung und Erweiterung der Durkheim’schen Figur der 
Efferveszenz einher, deren milieutheoretische Anschlüsse mit drei kleinen 
Exkursen zum morphologischen Denken von Marcel Mauss, zu den me-
teorologischen Massenbeobachtungen Gabriel Tardes und zur trangres-
siven Gärungstheorie des Collège de Sociologie um Georges Bataille skiz-
ziert werden. Konzeptionell kommt dem Collège eine besonders wichtige 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Rolle zu, weil das Denken der Materialität der Efferveszenz hier mit ei-
ner dunklen Linie zusammentrifft, die die Durkheim’sche Auffassung  
einer rein stabilisierenden Funktion der Gärung herausfordert.

Mit Blick auf den Organismus, der von der Metapher zum Begriff 
avanciert ist und in der Folge als Metapher vergessen wurde, ist bei der 
Gärung ein gegenteiliger Effekt erkennbar: Weil sie sporadischer und 
weniger systematisch auftaucht, wird sie als ›reine Metapher‹ schnell 
überlesen, wodurch auch ihr materieller Gehalt unsichtbar bleibt. Et-
was anders verhält es sich mit der Efferveszenz: Sie wird als begriff-
liches Konzept zur Analyse von Rausch- und Grenzphänomenen wie 
Drogenkonsum verwendet (Delitz 2019), aber auch verstärkt empi-
risch in der Popkulturforschung herangezogen, um etwa Parties, Hoo-
ligan-›fights‹ und Breakdance-Battles (Bohnsack/Nohl 2000), Fußbal-
lereignisse (Ismer 2016) oder zeitgenössische religiöse Formen wie das 
pfingstlich-evangelikale Christentum (Petzke 2013) zu untersuchen. Das 
Ansinnen dieses Kapitels besteht nicht darin, für die Gärung ebenfalls 
diesen Status als Begriff bzw. Konzept zu proklamieren. Vielmehr wird 
mit Baudrillard zu zeigen sein, dass der Produktivität der Gärung am 
ehesten mit einer Methode des tastenden ›Umschleichens‹ Rechnung zu 
tragen ist, als sie begrifflich-definitorisch zu fixieren. Daher kann nicht 
im Vorwege beantwortet werden, ob es sich bei der Gärung nun um eine 
Metapher, um einen Begriff oder um ein kryptomaterialistisches Kon-
zept handelt. Sie bewegt sich in deren Grenzraum, ohne je ganz auf ei-
ner Seite anzukommen.

5.1 Die Konstitution des Sozialen

5.1.1 Die Versammlung als Gründungsszene der Efferveszenz

Um die Gärung als Schlüsselfigur der Konstitution des Sozialen bei 
Durkheim aufzuzeigen, gilt es zunächst, die grundlegende Funktions-
weise der kollektiven Efferveszenz am Phänomen der Versammlung zu 
skizzieren, um dann anhand der hier stattfindenden Mikrotransforma-
tionen den Zusammenhang von Gesellschaft und Religion bzw. Ma-
gie herauszuarbeiten. Dabei wird immer wieder die Gegenüberstellung 
der physischen und geistigen Dimensionen des Sozialen wichtig, die An-
lass zu einer übergreifenden Reflexion zum Verhältnis von Metapher 
und Materialität geben wird. Vor dem Hintergrund der wechselseitigen 
Übersetzung der geistigen und der materiellen Seite des Sozialen im Mi-
lieudenken Durkheims wird sich zeigen, dass hier nicht nur der sozia-
le Charakter des Religiösen, sondern auch der magische Charakter des 
Sozialen verhandelt wird.

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Dass sich Durkheims Denken der Gärung von einem Modell gesell-
schaftlicher Transformation unterscheidet, wird deutlich, wenn er sich 
zum Zusammenhang von Gärung und Revolution äußert:

»Es gibt historische Perioden, in denen die sozialen Interaktionen unter 
dem Einfluß großer kollektiver Erschütterungen häufiger und aktiver 
werden. Die Individuen streben zueinander und sammeln sich mehr als 
jemals. Daraus entsteht eine allgemeine Gärung, die für revolutionäre 
oder schöpferische Epochen kennzeichnend ist. Aus dieser Überaktivität 
folgt eine allgemeine Stimulation individueller Kräfte. Man lebt mehr 
und anders als in normalen Zeiten. Die Veränderungen sind nicht mehr 
nur Gradunterschiede; der Mensch wird anders.« (Durkheim 1981 
[1912]: 290)

Die Feststellung, dass Gärung für revolutionäre Perioden charakteris-
tisch sei, lässt nicht auf eine ursächliche Beziehung zwischen Revolution 
und Gärung schließen, sondern wird erst über einen Umweg plausibel. 
Statt Resultat »großer kollektiver Erschütterungen« zu sein, bildet die 
Gärung eher deren indirekten Nebeneffekt. Sie entsteht aus der Neigung 
der Einzelnen, sich in solchen Perioden der Erosion zu versammeln. An-
ders als bei Marx ist die Versammlung also weniger das Produkt eines 
bestehenden Gärungsprozesses als vielmehr seine Möglichkeitsbedin-
gung. Die Gärung ist eher Symptom von Revolutionen als ihr Ursprung.

Ausgehend von der Versammlungssituation setzt eine Verwandlung 
ihrer Einzelbestandteile – der Individuen – ein. Die Betonung einer all-
gemeinen Gärung und der allgemeinen Stimulation legt nahe, dass be-
reits der Hang zur Versammlung kein Ergebnis individueller Wahlfrei-
heit ist, sondern ein sozialer Tatbestand, der sich durch Allgemeinheit, 
Zwang und Äußerlichkeit auszeichnet. Allgemeinheit bedeutet, dass ein 
bestimmtes Phänomen kollektiv auftritt, also weitgehend alle Individuen 
einer Situation gleichermaßen erfasst. In den Regeln der soziologischen 
Methode heißt es hierzu: »[…] aber wenn es [ein Phänomen, E.B.] allge-
mein ist, so ist es das, weil es kollektiv [d.h. mehr oder weniger obliga-
torisch] ist; und nicht umgekehrt ist es kollektiv, weil es allgemein ist.« 
(Durkheim 1984 [1895]: 111) Die kollektive Gärung geht für Durkheim 
nicht etwa auf spontane ›innere‹ Impulse wie Nachahmung zurück, wie 
Durkheim in einer Fußnote in Abgrenzung von Gabriel Tarde anmerkt, 
sondern auf einen Zwang, der sich den Einzelnen als äußere Macht auf-
drängt und sie ohne Ausnahme mit- und fortreißt.

Gleichwohl handelt es sich bei der kollektiven Gärung um einen 
Zwang, der weniger unterdrückend als vielmehr steigernd wirkt: Er ak-
tiviert, intensiviert und stimuliert die Erfahrung des Einzelnen, ja mehr 
noch: Er verwandelt ihn. Durkheims Betonung, dass der Einzelne in Mo-
menten der Gärung ›anders‹ lebt und ›anders‹ wird, kündigt ihre grund-
legend transformierende Kraft an. Entscheidend aber ist, dass dieses 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Anderswerden sich auf der Mikroebene abspielt und gerade nicht in 
eine gesellschaftliche Transformation mündet.

Mit der Gärung beginnt ein über die Summe seiner Bestandteile weit 
hinauswachsender Prozess. Die emergierende Überaktivität entfaltet mit 
Blick auf den Einzelnen einen paradoxen Effekt: Einerseits steigert sie 
»individuelle Kräfte« und intensiviert das Gefühl des Individuums für 
sich selbst, andererseits wirkt sie entindividualisierend, indem sie ihm sei-
ne Autonomie entwindet: »Man kann sich leicht vorstellen, dass sich der 
Mensch bei dieser Erregung nicht mehr kennt. Er fühlt sich beherrscht 
und hingerissen von einer Art äußeren Macht, die ihn zwingt, anders als 
gewöhnlich zu denken und zu handeln.« (Durkheim 1981 [1912]: 300) 
Dieser Kontrollverlust und die damit einhergehende Fremdheitserfah-
rung bilden in ihrer transformativen, ja transzendierenden Wirkung die 
Grundlage zur Entstehung von Religion und zugleich den Ursprung des 
Sozialen, so Durkheims Kernthese. Er formuliert: »In diesem gärenden 
sozialen Milieu und aus dieser Gärung selbst scheint also die religiöse 
Idee geboren worden zu sein.« (ebd.: 301) Hier werden zwei Dimensio-
nen der Gärung ins Bild gesetzt: Zum einen stellt jenes ›gärende soziale 
Milieu‹ eine Umgebung der Transformation bereit. Es bildet die Mög-
lichkeitsbedingung der Gärung als solcher, womit das Prozessgeschehen 
adressiert wird. Damit verbunden sind mehrere Transformations- und 
Verwandlungsprozesse, die sich hier simultan abspielen: Erstens wird der 
Einzelne verwandelt, wenn er zu einem nichtautonomen Bestandteil des 
Prozesses wird; zweitens wird durch die Emergenz der Einzelbestandtei-
le die Situation als ganze verwandelt, welche mehr als die Summe ihrer 
Teile ist bzw. wird; und schließlich entsteht drittens als Produkt der ers-
ten beiden Teilprozesse etwas Neues – Religion – , das sich keineswegs 
in der Flüchtigkeit der Situation erschöpft, sondern eine eigene materielle 
Konsistenz erhält. Im Folgenden soll anhand dieser analytisch getrenn-
ten Verwandlungsprozesse herausgearbeitet werden, worin das Milieu 
der Gärung besteht und wie es sich zum Prozessgeschehen der sozialen 
Gärung verhält. Dabei wird deutlich werden, weshalb Efferveszenz für 
Durkheim den Ursprung der Religion und zugleich eine Gründungssze-
ne des Sozialen darstellt. 

An historischen Beispielen wie den Kreuzzügen und der Französischen 
Revolution konkretisiert Durkheim die Verwandlung, die der Einzelne 
im Rahmen kollektiver Gärungsprozesse durchläuft. In der Nacht des  
4. August 1789, als das Feudalrecht abgeschafft wurde, willigen die Mit-
glieder einer Versammlung auf sonst undenkbare Opfer und Verzichte 
ein (ebd.: 289); bei politischen Anlässen entwickelt der Redner einen 
unter normalen Umständen lächerlich wirkenden Hang zu großen Ges-
ten, Schwulst und Bombast, seine Sprache und Ideen sind durch Über-
treibung und Maßlosigkeit verzerrt (ebd.: 290); in der Masse verwandelt 
sich auch der unauffälligste Bürger wahlweise in einen Helden oder einen 

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Exekuteur, je nach dem, zu welcher Tat er sich bei der Heftigkeit wech-
selnder heroischer bis barbarischer Impulse hinreißen lässt (ebd.: 291). 
Bei all den unterschiedlichen Eskalationsstufen verbindet diese Ereignis-
se ein eigentümliches Moment des Unerwarteten, des Sprungs, des Wun-
dersamen. Die Beschreibungen kommen nie ohne den Hinweis aus, dass 
dergleichen unter gewöhnlichen Umständen undenkbar gewesen wäre. 
Zur Beschreibungsmethode derlei ›magischer‹ Augenblicke macht Durk-
heim das Staunen und die Überraschung. Es ist der soziologische Beob-
achter, der staunt, wenn er einen kontrastierenden Vorher-Nachher-Ver-
gleich zwischen Ausgangslage und Ergebnis der Verwandlung bemüht; es 
ist aber auch das Staunen der Akteure selbst, wenn sie ihre eigenen Ge-
fühle und Handlungen aus der Distanz betrachten. So entsteht eine zeit-
liche Konstellation der Verwandlung, die sich an einem Punkt der reinen 
Gegenwart orientiert. Die benachbarten Momente der Vergangenheit 
und Zukunft – unmittelbar vor und nach der Versammlung – markie-
ren Schwellen der Normalisierung. Es ist die temporäre, fragile Situation 
der Versammlung, sei diese spontan entstanden oder geplant, aus der der 
Moment des Außergewöhnlichen emergiert. Sobald die Versammlung 
aufgelöst ist, setzt das Befremden über die Gefühle und Handlungen ein, 
zu denen man sich hat hinreißen lassen. Mit dieser Methode des Stau-
nens kann der Grad der Gärung gleichsam ›gemessen‹ werden: Je mehr 
Befremden solche Rückblicke auslösen, desto höher das Maß situativer 
Transformation. Daher eignen sich zu ihrer Illustration zunächst histo-
rische Beispiele, die sich durch eine besondere Heftigkeit der Ereignisse 
auszeichnen; wie sich später zeigen wird, sind aber gerade die unsichtba-
ren ›Mikrogärungen‹ des Alltags von Interesse, die so unmerklich sind, 
dass es zu solchem Befremden gar nicht erst kommt. Tritt es ein, wird al-
lerdings unterstellt, dass eine Rückverwandlung stattfindet; der Einzelne 
wird nicht etwa dauerhaft in den anderen Zustand versetzt. Was aber ge-
nau geschieht im Rahmen jener wundersamen Verwandlung?

5.1.2 Intensive Transformationen

Um die kleinen situativen Transformationen zu beschreiben, bedient sich 
Durkheim einer variationsreichen Semantik der Vitalität und Energie. 
Der Einzelne spürt einen »Druck«, ein »Übermaß an Kräften« (Durk-
heim 1981 [1912]: 290), eine »Intensität des Geisteszustands« (ebd.: 
286) und das »Gefühl einer erhöhten Energie« (ebd.: 289) bzw. eine 
»Steigerung der Vitalität« (ebd.: 309). Diesem Vokabular entsprechen 
die hydraulischen Verben des Fließens, Strömens und Flutens: Das Indi-
viduum fühlt sich einem »Energiefluß« (ebd.: 291) oder einer »Ausstrah-
lung geistiger Energie« ausgesetzt, es wird »überflutet« von »intensiven 
Kräften« (ebd.: 300), die »ausufern und nach außen drängen« (ebd.: 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

290). Dabei findet eine direkte Übertragung dieser Kräfte auf den Ein-
zelnen statt: Ihre »Lebendigkeit« wirkt auf ihn »belebend« (ebd.: 289); 
ihre »Elektrizität« versetzt die Einzelnen »rasch in einen Zustand au-
ßerordentlicher Erregung« (ebd.: 297). Diese Übertragung erfasst aber 
nicht nur die isolierten Einzelnen, sondern funktioniert auch im Sin-
ne ihrer wechselseitigen Ansteckung. Die vitalistische Semantik ist von 
erstaunlicher Bandbreite, muss aber notwendig diffus bleiben, weil es 
sich bei ihrem Kernmotiv – der Gesellschaft – um einen höchst abstrak-
ten, zunächst ungreifbaren Gegenstand handelt. Durkheim betont im-
mer wieder den rein psychischen und geistigen Charakter dieser Ener-
gien, gleichzeitig ist bereits in die Semantik der Lebendigkeit auch eine 
konstitutiv sinnlich-körperliche Dimension eingelassen, die Durkheim 
selbst erst nachträglich im Moment der Symbolisierung in einem Objekt 
verortet. Insbesondere in seinen ethnologischen Schilderungen religiö-
ser Feierlichkeiten in »primitiven« Gesellschaften, in denen er die glei-
chen Phänomene der Efferveszenz beobachtet wie im Rahmen moder-
ner Kollektivereignisse, zeigt sich jedoch, dass die soziale Gärung selbst 
eine hochgradig sinnliche Erfahrung darstellt.

Dass die ›religiöse Idee‹ mit der Gärung zusammengebracht wird, ist 
kein Zufall: Beiden liegt das Wunder der Verwandlung zugrunde. In zahl-
reichen kulturellen Kontexten galt Fermentierung aufgrund ihrer Uner-
klärlichkeit lange Zeit als Werk Gottes; umgekehrt erzählen zentrale bi-
blische Geschichten von Verwandlungen wie jener von Wasser in Wein 
durch Jesus – eine Fermentierungsgeschichte. Mit der Transsubstantia-
tion stellt die christliche Theologie die umgekehrte Wesensverwandlung 
ins rituelle Zentrum des Gottesdienstes. Die Fermentierungsprodukte 
Brot und Wein verwandeln sich in den Leib und das Blut Jesu Christi. 
Wein hat wiederum selbst transformative Kräfte: Der durch ihn indizier-
te Rausch lässt die Welt in anderem Licht erscheinen, Körper und Geist 
sind in einen Ausnahmezustand versetzt (ebd.: 136). In gleicher Weise 
basiert für Durkheim die Religion auf Transfigurationen: Es geht bei der 
religiösen Idee darum, sich eine andere Welt vorzustellen als jene, die mit 
den Sinnen wahrgenommen werden kann. Im Totemismus gilt die An-
nahme, dass alle Elemente, die durch das totemistische Emblem verbun-
den sind, die gleiche Essenz haben (ebd.: 140). Daher kann ein Mensch 
als Tier oder Pflanze repräsentiert werden; umgekehrt können Pflanzen 
und Tiere in Menschen übergehen (ebd.: 141).

Für die ethnologische Beschreibung religiöser Riten in australischen 
Gesellschaften zieht Durkheim eine Reihe klassischer Schriften von 
Spencer und Gillen sowie Howitt heran. In ihnen wird die physische Di-
mension der Intensitätssteigerung während der Zeremonien besonders 
deutlich. Bei den von Durkheim beschriebenen nächtlichen Feuerzere-
monien hat der Kontrast von Helligkeit und Dunkelheit durch das Ent-
zünden und Löschen der Feuer einen buchstäblich »anfeuernden« Effekt 

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

(ebd.: 299); er steigert die Erregung und spitzt sich durch Gesten, Tän-
ze, Schreie und Gesänge, Verkleidungen und Masken, Bumerang-Ein-
satz und Kämpfe weiter zu. Nicht selten kommt es dabei zu einer derart 
starken »Überreizung des physischen und geistigen Lebens« (ebd.: 298), 
dass die Akteure erschöpft zusammenbrechen. Bei der Beschreibung ei-
ner Kampfszene zitiert Durkheim aus einem ethnologischen Text: »Der 
Rauch, die hellbrennenden Fackeln, den Funkenregen, diese Masse tan-
zender und heulender Menschen, all das bildete eine Szene von einer 
Wildheit, die mit Worten nicht zu schildern ist.« (North Tr. zitiert nach 
Durkheim 1981 [1912] : 300)

Solche außeralltäglichen Ereignisse produzieren beim Einzelnen die 
Erfahrung der Verwandlung. Dabei spielen die Objekte, die für Durk-
heim nur Ausdruck der geistigen Verwandlung sind, selbst eine konsti-
tutive Rolle für die Transformationserfahrung:

»Ganz natürlich hat er [der Einzelne, E.B.] das Gefühl, nicht mehr er 
selbst zu sein. Er glaubt sogar, ein neues Wesen geworden zu sein. Die 
Verkleidungen, die Masken, mit denen er sein Gesicht verdeckt, drücken 
wirklich diese innere Verwandlung aus, mehr noch: sie tragen dazu bei, 
sie hervorzurufen.« (ebd.: 300)

Die innere Verwandlung wird durch die äußere Verwandlung also ent-
scheidend mitproduziert. Durch sie findet sich der Einzelne wieder in 
einer »Umwelt voller intensiver Kräfte, die ihn überfluten und ver-
wandeln.« (ebd.) Diese Umwelt, wenige Zeilen später beschrieben als 
»gärendes soziales Milieu« (ebd.: 301), setzt sich also zusammen aus der 
Gesamtheit der Dinge und Praktiken, die in sie eingehen: das Feuer, die 
Masken und Verkleidungen, die Gesten, Schreie und Laute sowie deren 
räumlich-zeitliche Anordnung durch Choreografierung und regelmäßi-
ge Wiederholung. Zu diesem Milieu der Gärung gehört die Ansamm-
lung eines Kollektivs mehrerer Individuen, die Assemblee. Die Gefühle 
des Einzelnen finden ihren Widerhall im Bewusstsein des nächsten, aus 
diesem »Echo« wächst eine regelrechte »Lawine« heran (ebd.: 297), die 
eine regelmäßige Rhythmik der Bewegungen in der Masse hervorbringt. 
Diese Eigendynamik der Ansteckungsbewegung bildet eine eigentümli-
che Mikroumgebung der Transformation: »[…] jedes ausgedrückte Ge-
fühl hallt ohne Widerstand in dem Bewußtsein eines jeden wider, das den 
äußeren Eindrücken weit geöffnet ist.« (ebd.) 

Durch die Öffnung wird der Einzelne aber keineswegs nur ohnmäch-
tig mitgerissen, sondern auch bestätigt in seinem Eindruck, in eine ande-
re Welt versetzt zu sein. Dieser Eindruck kommt ohne die heftigen Mittel 
religiöser Zeremonien, d.h. Feuer, Geheul und Masken aus, die kollektive 
Anwesenheit genügt. Im Falle des Redners am Pult sind die anstecken-
den Wirkungen des Kollektivs die Ursache für seine maßlosen Gesten:

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

»Die Gefühle, die er hervorruft, kommen zu ihm zurück, nur mächtiger 
und vergrößert, und verstärken wiederum seine eigenen Gefühle. Die 
leidenschaftlichen Energien, die er entfacht, hallen in ihm wieder (sic) 
und steigern seine Stimme. Es spricht nicht mehr der Einzelne, sondern 
die verkörperte und personifizierte Gruppe.« (ebd.: 290)

Das Kollektiv erscheint so selbst als relativ geschlossene Umwelt der 
Selbsterzeugung und Selbstverstärkung. Der Einzelne wird zum perso-
nifizierten Prinzip der Gruppe, indem er ihre Wirkungen katalysiert. Er 
fungiert gleichsam als Amplitude der Masse, wenn er die vorhandenen 
Energien aufgreift, um sie auf sich selbst umzulenken, wieder zurück-, 
weiter- und umzuleiten. Je enger und aktiver die Beziehungen zwischen 
den Einzelnen sind, desto intensiver ist die Erfahrung im Rahmen der 
»Kollektivarbeit« (ebd.: 286).

5.1.3 Die Magie des Sozialen

Aufgrund der Außeralltäglichkeit solcher Situationen liegt für den Ein-
zelnen der Schluss nahe, dass es neben der »Welt der profanen Dinge« 
eine weitere Welt geben muss: Eine »Welt der heiligen Dinge« (Durk-
heim 1981 [1912]: 293). Im folgenden Abschnitt relativiert Durkheim 
die Einschätzung, dass die kollektiven Energien rein geistiger Art seien:

»In der Tat haben wir gesehen, daß das kollektive Leben, wenn es einen 
bestimmten Intensitätsgrad erreicht hat, das religiöse Denken erweckt, 
weil es einen Gärungszustand erregt, der die Bedingungen der physi-
schen Tätigkeit verändert. Die Vitalenergien sind überreizt, die Leiden-
schaften lebendiger, die Eindrücke stärker. Der Mensch erkennt sich 
nicht wieder; er glaubt, verwandelt zu sein und folglich verwandelt er 
sein Milieu, das ihn umgibt.« (ebd.: 565)

Der letzte Satz dieses Abschnitts, wonach der Gärungszustand des kol-
lektiven Lebens den Menschen dazu bringt, sein Milieu zu verwandeln, 
ist von zentraler Bedeutung, weil er deutlich macht, dass die Verwand-
lung einen im dreifachen Sinn realen Charakter hat. Erstens resultiert sie 
aus einer konkret spürbaren Veränderung der sinnlichen Tätigkeit. Vi-
talität und Leidenschaft speisen sich als körperlich-sinnliche Intensitä-
ten keineswegs nur aus einer immateriellen Quelle geistigen Ursprungs. 
Durch diese veränderte Sinnestätigkeit erscheint die Welt in einem an-
deren Licht. 

Zweitens hat die wahrgenommene Selbsttransformation reale Kon-
sequenzen für die Handlungen des Einzelnen. Dass er im Zuge des Ein-
drucks, verwandelt zu sein, seinerseits sein Milieu verwandelt, könnte 
man zunächst als symbolische Anwendung religiöser Vorstellungen ver-
stehen. Aber der Gläubige legt nicht nur einen sakralen Filter über die 

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Welt des Profanen, um sie kurzerhand subjektiv, d.h. in seiner individu-
ellen Wahrnehmung, zu verwandeln. Dies wird bereits durch den biolo-
gischen Milieubegriff angezeigt, der – wie der Begriffe der Masse – auf 
materielle Umwelten, Umgebungen und Environments rekurriert. Der 
Einzelne verwandelt sein Milieu nun buchstäblich, er gestaltet es mithil-
fe von Objekten, Gesten und Zeremonien aktiv, indem er Vorgefunde-
nes zu Neuem umformt. Hier kristallisiert sich ein immanentes und zir-
kuläres Modell der selbstbezüglichen Verwandlung heraus, bei dem das 
Milieu gleichzeitig Möglichkeitsbedingung, Produkt und Verstärker der 
Transformationsarbeit ist.

Drittens – und das ist Durkheims eigenes zentrales Argument – ist der 
Eindruck des Einzelnen, dass er von einer äußeren Macht erfasst wird, 
keineswegs eine Täuschung. Die mitunter ekstatischen Ausschläge von 
Kollektivzuständen wurden häufig als Formen des Rausches oder Deliri-
ums abgetan, die daraus entstehenden religiösen Gefühle als Halluzina-
tion diskreditiert. Von solchen Lesarten grenzt sich Durkheim scharf ab. 
Zwar räumt er ein, dass Religion ohne ein gewisses Maß des Deliriösen 
nicht auskomme, weil eine »richtig pathologische[n] Reizbarkeit« (ebd.: 
310) die beste Voraussetzung für eine Karriere als Heiliger und Prophet 
sei; und der Einsatz berauschender Getränke im Rahmen ritueller Prak-
tiken gehe auf eine kalkulierte Form der Ekstase zurück, die im Dienste 
bewusster Steigerungen der Heilserfahrung steht. Auch teilt Durkheim 
die Einschätzung, dass der Einzelne einem Irrglauben anhängt, wenn er 
die Ursache der kollektiven Überwältigung in einer wie auch immer ge-
arteten Gottheit verortet. Aber die Überwältigung selbst ist real, sie be-
ruht auf einer »konkrete[n] und lebendige[n] Wirklichkeit« (ebd.: 309). 
Die effektive Wirkung der Ekstase spricht nicht gegen ihren wirklichen 
Charakter, sondern bezeugt diesen. Der Einzelne liegt also vollkommen 
richtig, »wenn er ein Leben ins sich hineinfließen fühlt, dessen Stärke ihn 
überrascht« (ebd.). Was er in einem solchen Moment fühlt, sei aber tat-
sächlich das Wirken der Gesellschaft, die sich ihm als Realität sui gene-
ris (ebd.: 311, Herv. i.O.) aufdrängt.

Durkheim formuliert also ein Substitutionsargument: Die vergött-
lichten Objekte des Totemismus fungieren als Stellvertreter, Symbol und 
bildlicher Ausdruck für die abstrakte, ungreifbare Wirklichkeit des So-
zialen. Hätten die Menschen gleich durchschaut, dass es »eigentlich« 
die Gesellschaft ist, die sie spüren, hätte sich die Mythologie erübrigt, 
so seine Einschätzung (ebd.: 288). Um eine religiöse Idee zum Ausdruck 
zu bringen, muss diese sich an ein beliebiges materielles Objekt heften 
(ebd.: 313). Seine Materialität ist für Durkheim zweitrangig, denn der 
»Gegenstand, der die Idee trägt, ist ein Nichts, verglichen mit dem ideel-
len Überbau, unter dem er verschwindet und mehr noch, dieser Gegen-
stand gilt im Überbau nichts.« (ebd.) Aus diesem Grund hält es Durk-
heim für passender, von einem »Pseudodelirium« (ebd.) zu sprechen: Der 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

reale Charakter der Efferveszenz sei eine Form des »wesentlichen Idea-
lismus«, der nicht in der »Natur der materiellen Dinge« begründet ist, 
sondern in der »Natur der Gesellschaft« (ebd.: 313). Gesellschaft wird 
bei Durkheim umgekehrt dezidiert ideell bestimmt:

»Denn eine Gesellschaft besteht nicht einfach aus der Masse von Indi-
viduen, aus denen sie sich zusammensetzt, aus dem Boden, den sie be-
setzen, aus den Dingen, deren sie sich bedienen, aus den Bewegungen, 
die sie ausführen, sondern vor allem aus der Idee, die sie sich von sich 
selbst macht.« (ebd.: 566)

Mit dieser Abgrenzung klingt eine Kritik am Marx’schen Gesellschafts-
verständnis durch. Bereits die Rede vom »ideellen Überbau«, hinter dem 
der materielle Gegenstand vollständig zurücktritt, kehrt die Marx’sche 
Gegenüberstellung von Basis und Überbau um. Noch deutlicher wird die 
Abgrenzung, wenn Durkheim schreibt, man müsse »sich davor hüten, in 
dieser Theorie der Religion eine einfache Wiederaufnahme des histori-
schen Materialismus zu sehen« (ebd.: 567). Das »soziale Leben« sei zwar 
von seinem materiell bestimmten »Substrat« abhängig, aber entschei-
dend ist für Durkheim das Dritte, das sich zwischen den Individuen als 
»kollektives Bewußtsein« in einer »Synthese sui generis« herstellt (ebd.).

Wie aber ist diese idealistische Konzeption des Sozialen mit der Pro-
duktivität der »materiellen Vermittler« (ebd.: 316) in Einklang zu brin-
gen? Wie wir gesehen haben, erschöpfen diese sich nicht darin, einen be-
stimmten Geisteszustand aufzudecken oder auszudrücken, sondern sie 
bringen ihn aktiv hervor. Zudem erhält das, was die Vermittler symbo-
lisieren – explizit Gott, implizit Gesellschaft – in ihnen eine materielle 
Konsistenz, was die Einzelnen auch über den flüchtigen Moment der Ver-
sammlung hinaus an ihre Kraft erinnert:

»[…] denn es überlebt sie, eingraviert in Kulturinstrumenten, auf Fel-
sen, auf Schilden usw. Durch das Bild werden die erlebten Gefühle stän-
dig wachgehalten und belebt. Es ist, als ob das Bild sie direkt einflößen 
würde.« (ebd.: 303)

Die konkrete Gärungserfahrung und ihre Symbole werden also nahezu 
ununterscheidbar, sie verschmelzen in einem symbolisch aufgeladenen 
materiellen Objekt. Die affektive Kraft des Symbols leitet sich aus der 
Sinnlichkeit des Sozialen ab und koppelt diese in einem Übertragungs-
vorgang an das arbiträre Objekt. Würde man dieses Argument metapho-
rologisch weiterspinnen, dann ist die Anlage für die Metaphernbildung 
also die Materialität der Erfahrung, die auf symbolischem Wege immer 
wieder neu aktiviert und so wachgehalten wird.

Diese Materialisierung von Ideen betrifft nicht nur religiöse Zeremo-
nien innerhalb traditionaler Gesellschaften, sondern wirkt ebenso in 
den eingangs skizzierten Versammlungssituationen säkularisierter Ge-
sellschaften. Durkheim verweist hier auf die Erschaffung von ›Göttern‹ 

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

in der Frühphase der Französischen Revolution, die eine Glorifizierung 
von Vaterland, Freiheit und Vernunft hervorgebracht und mit dem Kult 
des Individualismus zu einer spezifisch modernen Form ausgebaut habe. 
Diesem säkularisierten Kult fehlte es nicht an quasireligiösen Umwel-
ten und Objekten, von Dogmen über Symbole und Altäre bis zu Festen 
(ebd.: 294). 

Durkheims Feststellung, dass solche Objekte das Gefühl vergangener 
Versammlungen reaktivieren, berührt mit Blick auf die Gärung erneut 
die Frage nach dem Verhältnis von Innen und Außen. Wie jetzt gezeigt 
wird, erschüttert das konsequente Milieudenken, wie es bei Durkheim 
angelegt ist, ein einfaches Modell der Äußerlichkeit sozialer Tatbestän-
de. Dieses Milieukonzept trägt ein ätherisch-kosmisches Erbe in sich, das 
sich in das Nachdenken über Milieu-Phänomene wie die gärende Mas-
se einschreibt und in dem Zuge das Soziale kosmisch-magisch auflädt.

5.1.4 Masse und Milieu

Wie der Literaturtheoretiker Leo Spitzer in seiner 1942 erschienenen 
Studie Milieu and Ambience gezeigt hat, rekurriert das Milieukonzept 
auf den lateinischen Ausdruck »aer ambiens« – die umgebende Luft. Ide-
engeschichtlich wird dabei der Begriff des Mediums wichtig, der durch 
Isaac Newtons Rede eines »ambient medium« Verbreitung fand (Spit-
zer 1942: 2). Medium bezeichnete bei Newton ausgehend von der räum-
lichen Vorstellung der ›Mitte‹ jenes Element, das einen Körper direkt 
umgibt: »ambient medium = ›any element immediately surrounding 
a body‹« (ebd.: 39, Herv. i.O.). Erst durch die französische Überset-
zung dieses Newton’schen »ambient medium« in ein »milieu ambient« 
kommt der Begriff des Milieus ins Spiel. Der Milieubegriff sollte sich ge-
genüber den semantisch weitgehend deckungsgleichen Begriffen ›Atmo-
sphäre‹ und ›Medium‹ schließlich durchsetzen. Anschlussfähig war er 
zunächst vor allem für die Biologie des 18. Jahrhunderts, die ihn ausge-
hend von Experimenten mit Bakterienkulturen bald nicht mehr als nur 
Umgebendes, sondern zunehmend als Bedingendes, Begrenzendes, Be-
stimmendes verstand (Günther 1979: 14). Im Beobachten von Bakteri-
en und ihren Medien – Agar oder Gelatine in einer Petrischale – bildete 
sich ein Milieukonzept heraus, aus dem kurze Zeit später die Soziologie 
ihre Grundbegriffe entwickeln sollte.

Durch die Übersetzung und Rezeption kam es zunächst zu einer fol-
genreichen Bedeutungsverschiebung des Milieubegriffs vom Umgeben-
den zum Begrenzenden. Wie Gerhard Wagner herausstellt, wanderte die 
zunehmend deterministische Lesart bald auch in die frühe Soziologie 
Auguste Comtes ein, der mit Milieu nunmehr die sozialen Umstände in 
ihrem Einfluss auf einen ›Organismus‹ adressierte. Wagner resümiert:

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

»Durch die Erweiterung der Bedeutung vom nur Umgebenden zum Be-
dingenden tritt der räumliche Aspekt des Milieubegriffs in den Hinter-
grund und wird von einer kausalen Beziehung überlagert, in der die 
physikalische Vorstellung des atmosphärischen Drucks übrigens aufge-
hoben ist. Die Bedeutung dieser Beziehung verschiebt sich mit der Zeit 
hin zu einem deterministischen Verhältnis, das in den kollektivistischen 
Ansätzen der Soziologie Blüten getrieben hat, die näher zu betrachten 
wir uns ersparen wollen.« (Wagner 2007: 150)

Ob Wagner bei diesen kollektivistischen Ansätzen auch Durkheim im 
Sinn hat, bleibt offen, er wäre mit einer solchen Einschätzung aber al-
les andere als alleine. Leo Spitzer weist materialreich darauf hin, dass in 
der deterministischen Verengung eine andere Kontur des Milieukonzepts 
verloren geht, die auch in Durkheims Werk durchscheint und den Kol-
lektivismus-Vorwurf ins Wanken bringt. Diese führt zurück in die kos-
mischen Äther- und Raumvorstellungen der griechischen Antike, welche 
Atmosphäre immer schon als Klima denkt. Milieu heißt hier »all-em-
bracing air, space, sky, atmosphere, climate: the cosmic ›milieu‹ of man« 
(Spitzer 1942: 2). Bereits hier ist das Milieu – synonym zur Atmosphäre 
– einerseits als bedingender »Faktor« (ebd.: 40) gedacht: Witterungsver-
hältnisse, Wärme und Kälte, Trockenheit und Feuchte regulieren das Le-
ben, das in ihnen entsteht. Aber gleichzeitig kommt hier das ätherische 
Konzept des »embrace« als einem Raum auf, der die von ihm umgebe-
nen Objekte freundlich und schützend umschließt. Demnach ist die At-
mosphäre nichts, was sich gewaltsam von außen aufdrängt, sondern eine 
Stütze des Kosmos, der zärtlich berührt, oder wie es Spitzer formuliert: 
»the ›caressing‹ quality of space, and its relation to the objects which it 
surrounds.« (ebd.: 15) Der Philologe Karl Reinhardt, auf den sich Spit-
zer hierbei wiederholt bezieht, umschreibt die antike Vorstellung eines 
»loving milieu« (ebd.: 5) folgendermaßen:

»[…] das Umgebende, die Luft, ist … wie mit einem geistigen, geheim-
nisvollen Fluidum erfüllt, das in den Menschen dringt und einströmt; 
dies, dies ist die Erkenntnis: überströmen aus dem Makrokosmos in den 
Mikrokosmos.« (Reinhardt zitiert nach Spitzer 1942: 5)

Frappierend ähnlich liest sich Durkheim, wenn er beschreibt, wie aus 
dem sozialen Milieu »die geheimnisvollen Kräfte zu fließen (scheinen), 
mit denen sich die Menschen in Beziehung fühlen« (Durkheim 1981 
[1912]: 303). Geheimnisvoll sind diese Kräfte deshalb, weil sie eben 
nicht im Sinne einer mechanischen Kausalität wirken. Durkheim nimmt 
nicht nur das biologisch inspirierte Umwelt- und Milieukonzept – konse-
quent weitergedacht im Individuum als Organismus – auf, sondern auch 
das kosmisch-energetische Vokabular des Fließens und Strömens. Die 
starke Betonung der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt akzentu-
iert das soziale Milieu nicht als determinierende, sondern als relationale 

DIE KONSTITUTION DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

und prinzipiell wirkungsoffene Kategorie. Analog zum ›embrace‹-Kon-
zept zielt Durkheim damit auf das »stärkende und belebende Handeln 
der Gesellschaft« (ebd.: 289), die durch solche energetischen Mikro-Ef-
ferveszenzen überhaupt erst konstituiert wird.

Wie die meteorologischen Atmosphären fungiert die Atmosphäre des 
sozialen Milieus als Element, dem die von ihr umgebenen Subjekte aus-
gesetzt sind; und wie die Luft, die sie umgibt, schafft sie die Möglich-
keitsbedingung des Sozialen selbst. Nicht zuletzt im Gärungskonzept 
wird sichtbar, dass Durkheim – entgegen seines Selbstverständnisses – 
weder eine Verengung aufs Geistige noch ein Zwangsdenken konsequent 
durchhalten kann. Gegen die strikte Vorstellung der Äußerlichkeit des 
Sozialen heißt es bei Durkheim:

»Sie [die kollektive Macht, E.B.] bewegt uns nicht nur von außen. Da 
aber die Gesellschaft nur in den individuellen Bewußtseinen und durch 
sie existieren kann, muß sie uns durchdringen und sich in uns organisie-
ren. Damit wird sie ein integraler Teil unseres Wesens, erhöht und ver-
größert es.« (ebd.: 289)

Gesellschaft dringt also nicht nur ins Innere, ins Bewusstsein des Einzel-
nen ein, sondern beginnt, in diesem zu ›arbeiten‹, sich darin zu ›organisie-
ren‹ – und das ist ihr einzig möglicher Existenzmodus. Außerhalb dieses 
Bewusstseins der Einzelnen ist Gesellschaft nicht sicht- oder lokalisier-
bar. Das ist der Grund, weshalb sich die Gesellschaft durch bestimmte 
Objektivierungen »fühlbar« machen muss:

»So kann man die überragende Rolle des Kults in allen Religionen er-
klären, welche es auch seien. Die Gesellschaft kann ihren Einfluß nicht 
fühlbar machen, außer sie ist in Aktion; und dies nur, wenn die Indivi-
duen, die sie bilden, versammelt sind und gemeinsam handeln. Durch 
die gemeinsame Tat wird sie sich ihrer bewußt und realisiert sie sich: sie 
ist vor allem aktive Kooperation.« (ebd.: 560)

Die Kooperation, die sich später als zentrales Schlagwort einer Theorie 
und Politik der Fermentierung herausstellen wird, geschieht aber zu-
gleich nicht einfach spontan, sondern vielmehr »verlangt sie [die Ge-
sellschaft, E.B.] gebieterisch unsere Mitarbeit« (ebd.: 285). Dies kann 
wiederum nur durch Zwang, durch «moralische Autorität« (ebd.) ge-
schehen. Gesellschaft ist von einer eigenständigen Natur, die sich von 
der Natur der Individuen unterscheidet. Die Intensität und die Macht 
liegen also in den Individuen und stellen zugleich etwas anderes dar als 
diese (ebd.: 291). Noch einmal ist zu betonen, dass sich der Tatbestand 
der Versammlung zwar als Zwang aufdrängt, Durkheim dabei aber 
nicht von einer repressiv wirkenden Kraft ausgeht: »Der Wirkungs-
grad des Befehls« ist von der »Intensität des Geisteszustands« abhän-
gig (ebd.: 286); und »[d]iese Intensität ist es, die das ausmacht, was 
wir moralischen Zwang nennen« (ebd.). Die Intensität geht gleichsam 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

durch die Individuen hindurch, sie energetisiert und macht handlungs-
fähig. 

Dies gilt nicht nur für erschütternde Kollektivereignisse, Umbrüche 
oder religiöse Zeremonien. Die Kernbeschreibung der Efferveszenz ist 
vielmehr in weniger intensivem Ausmaß in jedem Moment vorhanden: 
»Aber dieses stimulierende Handeln der Gesellschaft ist nicht nur bei 
außerordentlichen Anlässen fühlbar. Es gibt sozusagen keinen Augen-
blick in unserem Leben, in dem uns nicht ein Energiefluß von außen er-
reicht.« (ebd.: 291) Von Interesse ist daher auch weniger der destabili-
sierende Ausnahmezustand als vielmehr die Regel eines unterstützend 
und entlastend wirkenden moralischen Zustands: »So entsteht eine dau-
erhafte Stütze unseres moralischen Seins.« (ebd.: 130) Die Energie, die 
von außen an den Einzelnen herantritt und in sein Inneres dringt, wirkt 
für Durkheim vor allem als handlungstreibende Kraft: Sie stärkt und 
motiviert den Einzelnen, animiert ihn zu Taten, ja sie macht ihn auch 
überhaupt erst handlungsfähig. Es handelt sich um alltägliche unsicht-
bare Umwelten der Intensität: »So erscheint uns die Umwelt, in der wir 
leben, wie bevölkert von gleichermaßen gebieterischen wie hilfreichen, 
von erhabenen wie wohlwollenden Kräften, mit denen wir in Beziehung 
stehen.« (ebd.: 292) 

Mit der Figur der Efferveszenz macht Durkheim die Entstehung von 
Gesellschaft zur energetischen Frage. Im Folgenden gilt es nun, das Ver-
hältnis zweier Dimensionen zu klären, mit denen die Gärung in den ana-
lysierten Passagen immer wieder charakterisiert wurde: Einem biolo-
gisch-organischen und einem thermodynamisch-physikalischen Strang. 
Während diese beiden Linien im energetischen Vokabular bruchlos zu-
sammenzulaufen scheinen, entfalten sie in Durkheims Argument einen 
Widerstreit, der die Frage der Transformation verkomplizieren wird.

5.2 Gärung zwischen Organismus und Thermodynamik

5.2.1 Durkheim und die Massenpsychologie

Dass Durkheim das Gärungsmotiv im Kontext der Versammlung auf-
führt, ist kein Zufall. Im Kontext der Massenpsychologie um die Jahr-
hundertwende ist die Gärung eine prominente Metapher, die in der Ety-
mologie des Massenbegriffs angelegt ist. Die Masse geht zum einen auf 
das griechische ›maza‹ zurück, das sich mit »Teig, Brei aus Gerstenmehl« 
übersetzen lässt, und zum anderen auf das lateinische ›massa‹, das »Teig, 
Klumpen« bedeutet (Gamper 2010: 93). Wie Michael Gamper festhält, 
bildete dieses semantische Erbe die »Basis für imaginative Verzeichnun-
gen verschiedenster Art« (ebd.). So wundert es nicht, wenn etwa der 

GÄRUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

Kriminologe Scipio Sighele die Menschenmasse im Jahr 1893 – also zwei 
Jahre vor Erscheinen von Gustave Le Bons klassischer Schrift Psycholo-
gie der Massen – als Teig (massa) bestimmt, der »gärt«; nicht ohne hin-
zuzufügen, dieser bilde einen »Nährboden […] auf dem sich der Bacil-
lus des Bösen sehr leicht entwickelt« (Sighele zitiert nach Günzel 2010: 
110). Der kulturkritische Strang der Massentheorie klingt hier deutlich 
durch: Die Formlosigkeit und Homogenität der Masse verbinden sich 
in dieser Vorstellung mit ihrer Form- und Manipulierbarkeit sowie mit 
einem Gärungspotential, dessen Ausgang unbekannt ist. All diese Ei-
genschaften werden direkt aus der Teig-Etymologie abgeleitet (Günzel 
2004: 135).

Abseits der normativen Akzentuierung wird der Gärungsbegriff in 
der frühen Massenpsychologie ganz unterschiedlich verwendet. Mal ist 
die Gärung das kaum merkliche Vorstadium einer Unruhe: Als gesell-
schaftliche Atmosphäre muss noch gar keine konkrete Masse vorhan-
den sein, um die Dinge in Bewegung zu bringen; die Unruhe liegt viel-
mehr in der Luft und wartet auf ihre Entwicklung in einer zukünftigen, 
imaginären, kurzum »latenten Masse« (Vleugels 1930). Oder aber die 
Gärung bezeichnet bereits die Eskalation wie im Ausdruck der »[w]ild-
gärende[n] Masse«, womit in der deutschen Übersetzung der Revoluti-
onsschrift von Edmund Burke die aufrührerische Menschenmenge be-
zeichnet wird (Gamper 2009: 71).

Als diskursiver Gegenstand zur Beschreibung der Menschenansamm-
lung gewann das Massenkonzept bereits um 1800 Kontur und bedien-
te sich ähnlich wie der Milieubegriff zuallererst des naturwissenschaftli-
chen Denkens (Gamper 2010: 93). Ausgehend von Newtons Verwendung 
des Massenbegriffs als physikalischer Größe zur Bestimmung von Ma-
terie wurde häufig recht unvermittelt auf eine philosophisch verstan-
dene Materie geschlossen. Importiert wurde dabei aber ein »Konzept 
des Stofflichen, Materiellen (nicht Geistigen)«, nach dem die Masse »als 
ein homogenes, qualitativ in sich nicht differenzierbares Phänomen der 
Quantität« (ebd.) erschien. Wie Baudrillard betont, bezeichnet der Ter-
minus der Masse kein greifbares Phänomen und ist daher notwendiger-
weise begrifflich ungenau. Mehr noch:

»Der Ausdruck Masse ist kein Begriff. Als Leitmotiv der politischen 
Demagogie ist er eine schwammige, eine klebrige, eine lumpenanalytische 
Vorstellung. Eine gute Soziologie wird immer versuchen, ihn durch 
›verfeinernde‹ Kategorien zu übertreffen: durch sozioprofessionelle 
Kategorien, Kategorien der Klasse, des kulturellen Status und so weiter. 
Irrtum: Nur indem man sich von allen Seiten an diese schwammigen 
und unkritischen Vorstellungen herantastet, indem man sie umschleicht 
[wie einst das ›Mana‹], kommt man weiter als die kritische, intelligente 
Soziologie.« (Baudrillard 2010: 10)

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Für Baudrillard wäre es »widersinnig« (ebd.: 11), die Masse zum Be-
griff zu erheben, »es ist der Versuch, dem, was keinen Sinn hat, einen 
Sinn zu unterstellen« (ebd.). Weiter schreibt er: »Die Masse ist ohne At-
tribut, ohne Prädikat, ohne Qualität, ohne Referenz. Das ist ihre Defi-
nition oder auch ihre radikale Umdefinition. Sie besitzt keine soziologi-
sche ›Realität‹.« (ebd.) Was Baudrillard stattdessen vorschlägt, ist eine 
Methode des »Umschleichens«, um dieser nichtsinnhaften Struktur der 
Masse näher zu kommen. Die Figur der Gärung lässt sich als Ausdruck 
eines solches Tastens und Schleichens verstehen. Sie erlaubt es Durkheim 
und den Vertretern der Massenpsychologie, das Phänomen der Masse zu 
umkreisen, ohne ihre Dynamiken auf einen bereits etablierten Begriff zu 
bringen. Auch bei den Rekonstruktionen im Rahmen dieser Arbeit soll 
es im Sinne Baudrillards nicht darum gehen, die Gärung zu einem Kon-
zept auszuarbeiten, sondern eher als Suchbewegung anzuerkennen, um 
nicht den Fehler der ›intelligenten Soziologie‹ zu machen.

Versteht man Metaphern innerhalb der Sozialtheorie als Resultat sol-
cher Tastbewegungen, dann werden die Referenzbestände wichtig, an 
denen die Metaphern sich entlangtasten, um vorläufige Evidenzen zu 
erzeugen. Diese sind gerade in der frühen Phase der Massenpsycholo-
gie aber keineswegs stabil. Das »Wissensfeld der Bildspendebereiche« 
(Gamper 2010: 93) – also hier v.a. der Physik – wird von neuen Ein-
sichten wie dem 1905 von Einstein formulierten Gesetz der ›Äquivalenz 
von Masse und Energie‹ immer wieder eingeholt und erschüttert. Dies 
führt nicht automatisch zu einer dezidiert energetischen Akzentuierung 
der Masse, bleibt aber zugleich nicht ohne Konsequenzen für die Meta-
phernbildung. Die Bezüge mögen sich vervielfältigen und mitunter so-
gar widersprechen, weshalb Gamper ähnlich wie Baudrillard von einer 
»überdeterminierte[n] und damit auch immer disseminative[n] Bestim-
mung der Masse« spricht (ebd.). 

Diese Spannung bildet sich in Durkheims Denken der Masse und 
Gärung deutlich ab. Seine Verwendung des Gärungsmotivs im Kontext 
der kollektiven Erregung fällt in die Hochzeit der Massenpsychologie. 
Seine Charakterisierungen des ›gärenden Milieus‹ decken sich stark mit 
Le Bons elementarer Bestimmung der Masse, wie er sie in seinem Buch 
Psychologie der Massen (2009 [1895]) vorlegt. In Abgrenzung von der 
›Menge‹ beschreibt Le Bon die ›Masse‹ als eine Einheit mit Gemein-
schaftsseele, die eine kollektive »Ansteckung« der Gefühle hervorruft 
und so eine irrationale Dynamik in Gang setzt. Der Menge geht die-
se Emergenzentwicklung ab, in ihr bleibt der Einzelne eine abgetrennte 
Einheit und handelt – umgeben von anderen individualisierten Mona-
den – gemäß seiner subjektiven Interessen. Im gleichen Jahr wie Le Bons 
Standardwerk zur Massenpsychologie, also 1895, erscheinen Durkheims 
Regeln der soziologischen Methode. Bereits hier interessiert sich Durk-
heim für die die kollektive Erregung als Ausdruck sozialer Strömungen, 

GÄRUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

aber erst in den 1912 publizierten Elementaren Formen ist das energeti-
sche Vokabular der Ansteckung konsequent ausgearbeitet. Le Bons Be-
stimmung der Masse findet sich hier reflektiert. Das energetisch-materi-
elle Konzept der Masse, wie es ausgehend von Newtons physikalischem 
Denken in die Massenpsychologie eingesickert ist, findet auch in Durk-
heims Text seinen Niederschlag. Es ist zu vermuten, dass es nicht zuletzt 
diese Anschlüsse an den Massendiskurs sind, die die zentrale Stellung 
des Milieudenkens bei Durkheim erklären. Bemerkenswert ist nun, dass 
dieses Denken des Milieus sich in einem Maße verselbstständigt, dass es 
mit Durkheims explizitem Verständnis der Masse als einem vordergrün-
dig geistigen Phänomen in Konflikt tritt. Ähnliches gilt für den angedeu-
teten Aspekt der gefährlichen Gärung. Während sich für Durkheim in 
der Masse die Kraft des Sozialen manifestiert, erzeugt das Gärungsmo-
tiv ein paralleles – verstecktes – Narrativ der Bedrohung dieses Sozialen. 

Folgt man Joseph Vogl, dann arbeitet hier die zeitgenössische Mas-
sentheorie im Hintergrund der Theoriebildung. Vogl deutet den Diskurs 
der Masse, in dem er die naturwissenschaftlichen Begriffe der »Gärung«, 
der »Explosion« und »Detonation« in gleicher Weise am Werk sieht, als 

»Zeitgenosse[n] eines thermodynamischen Jahrhunderts: Man ist von 
einem Universum der mechanischen Kräfte und Gravitationen zu einer 
Welt der potentiellen bzw. dynamischen Energien übergegangen, und 
darin besteht die Energetik, aber auch die besondere Gefahr, die man 
mit der Masse auf die Bühne der Geschichte holt.« (Vogl 2009: 221)

Dass Gärung und Explosion über das energetische Denken verbunden 
werden, zeigt Sigheles abwechselnde Verwendung beider Begriffe für das 
gleiche Phänomen der Masse, die mal als gärender Teig und mal als ex-
plosiver Haufen erscheint: 

»Das für sich stehende Individuum ist ziemlich schwer entzündlich; 
man kann ihm eine Lunte nahe bringen, die ruhig weiter glimmen und 
manchmal erlöschen wird, die Masse aber verhält sich immer wie ein 
Haufe [sic] trockenen Pulvers; wenn man ihr die Lunte nähert, so kann 
die Explosion nicht ausbleiben.« (Sighele zitiert nach Vogl 2009: 221f.)

Vogl sieht hier das »Ereignispotenzial[s] der Masse« thematisiert, wel-
che den »Geist des ›Aufruhrs‹« mit sich zu bringen droht. Wie schon 
die Rede vom ›Bacillus des Bösen‹ deutlich machte, wird die Masse bei 
Sighele zur Gefahr des Sozialen, sie erscheint als »Pathologie[n] sozia-
ler Energie« (ebd.: 222). Bei Durkheim hingegen wird die Masse erst in 
dem Moment anomisch, in dem sie die geltende Ordnung angreift. An 
sich aber bildet sie die Physiologie, den ›Körper‹ des Sozialen. In wel-
chem Verhältnis die Figur der Gärung bei Durkheim zur thermodyna-
mischen Semantik der Elektrizität steht, wird nun genauer betrachtet. 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

5.2.2 Efferveszenz, Thermodynamik und Elektrizität

In der Gesamtschau entwirft Durkheim eine Art Erregungsskala der 
Efferveszenz, die von der Heftigkeit des Ausnahmezustands zur kaum 
merklichen Alltäglichkeit der subtilen Mikroenergien reicht. Diese Ska-
la ist zugleich eine Temperaturskala: Am Punkt des kollektiven Rauschs, 
etwa im Rahmen der religiösen Zeremonie, »erhitzen sich« die Gefüh-
le (Durkheim 1981 [1912]: 545), erzeugen »glühenden Enthusiasmus« 
(ebd.: 562). Die Übertragungswege dieser Hitze in religiösen Riten ver-
gleicht Durkheim mit einer elektrischen Leitung: »Um ein Ding zu kon-
sekrieren, bringt man es in Kontakt mit einer Quelle religiöser Energie, 
so wie man heute einen Körper erhitzt oder elektrisiert, indem man ihn 
in Berührung mit einer Wärme- oder einer Elektrizitätsquelle bringt.« 
(ebd.)4 Weil die Mittel der Anwendung laut Durkheim ähnliche sind, ist 
der Energiestrom, der durch die kollektive Efferveszenz geschaffen wird, 
immer auch ein Wärmestrom. Durkheim schlussfolgert, dass die »reli-
giöse Technik« aus dieser Perspektive nichts anderes als »eine Art mys-
tischer Mechanik« sei (ebd.). Da er sich aber zugleich strikt gegen me-
chanische Deutungsmuster verwehrt, fügt er hinzu, dass die »materiellen 
Handgriffe« lediglich die »äußere Hülle (sind), unter der sich die geisti-
gen Operationen verbergen« (ebd.). 

Wie Durkheim aber zugleich betont, funktionieren Gesellschaft und 
Moral tatsächlich über die Mittel der Berührung und Vermittlung einer 
Energiequelle, die zur Lebensquelle der Individuen wird. Diese materi-
ellen Verbindungen (durch Objekte, Riten, Versammlungen etc.) dienen 
als eine Art Kanal für die moralische Wärme des Sozialen. Diese Wärme 
ist keine mechanische, sondern eine organische, eine Lebenswärme. Was 
den »Glauben« von der Philosophie unterscheidet ist, dass dieser »Wär-
me, Leben, Begeisterung, Überschwang einer jeden geistigen Tätigkeit« 
transportiert (ebd.: 569). Isoliert kann der Mensch diese Attribute nicht 
erzeugen, erst als geteilter Glaube, d.h. erst im Rahmen einer sozialen Be-
ziehung kann sich seine Wärme entfalten: »Der einzige Herd, an dem wir 
uns moralisch wärmen können, ist der, den die Gesellschaft mit unseres-
gleichen bildet.« (ebd.: 569) Die situative Hitze der gärenden Versamm-
lung ist hier der konstanten, allgemeinen Wärme der Gesellschaft gewi-
chen. Sie muss sich in ihrer Gesamtheit nicht in jedem Moment spürbar 
machen, liefert aber doch einen temperierten Energiefluss, der die Einzel-
nen mit handlungsstärkenden Mikro-Efferveszenzen ausstattet. Die Wär-
memetapher wird hier in Anschlag gebracht, um jene lebenssteigernden 
Funktionen zu benennen, die auch für das Entstehen der organischen So-
lidarität in der funktional differenzierten Gesellschaft entscheidend sind. 

4	  	Die Konsekration bezeichnet im Katholizismus die Transsubstantiation, die 
Wandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Christi.

GÄRUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Selbst die kollektive Tätigkeit korporativer Organisationen beschränkt 
sich nicht auf eine »moralische Autorität, die das Leben ihrer Mitglie-
der lenkt, sie ist auch eine Lebensquelle sui generis. Aus ihr strömt eine 
Wärme, die Herzen anregt und belebt, die sie für die Sympathie öffnet 
und Egoismen zergehen läßt.« (Durkheim 1992 [1930]: 69)

Durkheims Orientierungspunkt ist zunächst ein thermodynamisches 
Modell der Wärmeerzeugung, dessen mechanische Implikationen er zwar 
ohne Umschweife relativiert, das in seiner energetischen Logik aber die 
gefragte Evidenzkraft liefert, um das Funktionieren der religiösen bzw. 
sozialen Energie zu erklären. Sichtbar wird darin eine Suchbewegung, 
die an das energetische Erbe der Thermodynamik anknüpft, sich aber 
nicht auf dessen mechanistischen Reduktionismus festlegen lassen will. 
In diesem Zuge kommt ein Abgrenzungsversuch zum Vorschein, bei dem 
deutlich wird, dass Durkheim die Orientierung am ›Äußeren‹ und ›Ma-
teriellen‹ als mechanisch verdächtigt, während es zum ›Geistigen‹, ›In-
neren‹ als eigentlichem Kern des organischen Sozialen vorzustoßen gilt. 

Das Überraschende ist nun, dass Durkheim dieses Organische und mit 
ihm auch die Wärme entgegen der klassischen thermischen Ikonographie 
der kalten Moderne nicht auf die traditionale Gemeinschaft festlegt, son-
dern auf Gesellschaft an sich und damit auch auf die gemeinhin als kalt 
klassifizierte, funktional differenzierte Gesellschaft. Durkheim treibt die-
se Umkehrung noch weiter, wenn er den traditionalen Gemeinschaften 
eine mechanische Solidarität zuschreibt, die sich im Zuge moderner Ar-
beitsteilung in organische Solidarität umformt. Die etwa bei Ferdinand 
Tönnies (1979 [1887]) vorgenommene Gegenüberstellung der warmen 
ursprünglichen Gemeinschaft und ihrem Zerfall durch die kalte moder-
ne Gesellschaft wird damit auf den Kopf gestellt.

5.2.3 Organismus und Organisation

Matthias Groß stellt Durkheim neben Comte, Schäffle und Spencer in die 
energetische Tradition der frühen Soziologie, welche »das soziologische 
Interesse auf die Rolle der materiellen Umwelt und energetischer Stoff-
ströme für soziale Prozesse lenkte« (Groß 2017: 178). Groß liest Durk-
heim als Autor, der Natur und Gesellschaft als Einheit und als Stoffwech-
sel denkt und gesellschaftliche Entwicklungen in der Folge als evolutionär 
begreift. Groß belegt seine Einschätzung mit diesen Worten Durkheims:

»Eine Gesellschaft ist das mächtigste Bündel aus physischen und 
moralischen Kräften, das uns die Natur bieten kann. Nirgends findet 
man einen derartigen Reichtum an verschiedenen Materialien, die ei-
nen solchen Konzentrationsgrad erreicht haben. Es kann daher nicht 
überraschen, dass sich daraus ein höheres Leben entwickelt, das auf die 
Elemente zurückwirkt, die es geschaffen haben, und das sie dadurch zu 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

einer höheren Existenzform erhebt und sie verwandelt.« (Durkheim zi-
tiert nach Groß 2017: 178)

Hier wird im Gegensatz zur gängigen Darstellung nicht nur der geis-
tig-moralische, sondern auch der physische Gehalt des Sozialen hervor-
gehoben. Auch wenn Durkheim hier selbst nicht den Stoffwechselbegriff 
benutzt, beschreibt er in der Tat ähnlich wie Marx die wechselseitigen 
Verwandlungszyklen von Natur und Gesellschaft innerhalb eines natu-
ral-sozialen Ganzen. Während Marx diese Einheit von Natur und Gesell-
schaft mit dem Stoffwechselbegriff fasst, spricht Durkheim vom sozia-
len Organismus, welcher sich aber in dem Moment, in dem wir es nicht 
mit biologischen als vielmehr mit sozialen Tatsachen zu tun haben, »ver-
geistigt« (Durkheim 1992 [1930]): 412). Der Kernunterschied zwischen 
Durkheim und Marx wird an der Frage der Störung deutlich. Marx führt 
die Stoffwechselstörung auf die destruktiven Tendenzen der kapitalisti-
schen Ordnung zurück und geht davon aus, dass der Stoffwechsel lang-
fristig nur durch die Aufhebung der herrschenden Verhältnisse im Zuge 
von Klassenkämpfen reharmonisiert werden kann. Durkheim dagegen 
verortet die Störung im Klassenkampf selbst.

Mit der Funktionsweise der Organismusmetapher im Denken Durk-
heims hat sich Susanne Lüdemann beschäftigt, die eine historische Kon-
textualisierung der politischen Gehalte der Organismusmetapher liefert, 
diese aber gleichzeitig auf problematische Weise vereindeutigt (Lemke 
2013). Lüdemann zeigt auf, dass die Konstruktion der Gesellschaft als 
Naturzusammenhang die frühe Soziologie nicht nur mit wissenschaftli-
cher Legitimität ausstattete, sondern dass sie eine Antwort auf das drän-
gende ›innere‹ Ordnungsproblem lieferte (Lüdemann 2004: 112). Als 
Krisenwissenschaft, die in einer Phase großer gesellschaftlicher Umbrü-
che wie Industrialisierung und Urbanisierung entsteht, muss die Sozio-
logie die nicht nur theoretische, sondern auch ganz praktisch-politische 
Frage danach klären, wie Ordnung möglich ist (ebd.: 107f.).

Durkheim entwickelt seine Antwort auf diese Frage in Abgrenzung 
vom als mechanistisch und rationalistisch kritisierten Vertragsmodell 
(ebd.: 113). Verträge, so sein Argument, knüpfen ein zeitlich und inhalt-
lich begrenztes Band zwischen den Einzelnen, weshalb von ihnen keine 
stabile soziale Bindungskraft zu erwarten ist. Echte Kohäsion bedarf der 
organischen Solidarität, welche nur durch Arbeitsteilung erzeugt wer-
den kann. Wie Lüdemann argumentiert, zieht diese soziologische Ant-
wort auf die Ordnungsfrage ganz neue Probleme nach sich. Denn rasch 
wird die Organismusmetapher »als Metapher vergessen« (ebd.: 106), 
wodurch sie sich zum Begriff verselbstständigt und eine fatale Eigenlo-
gik in Gang setzt. Gesellschaft als Organismus zu denken, gehe unter der 
Hand mit einem biologistischen und latent rassistischen Verständnis des 
Sozialen einher, das auf das Gegenmodell einer verklärten ›verlorenen‹ 

GÄRUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Gemeinschaft rekurriert (ebd.: 103). Die Organismus-Metapher unter-
stelle so eine »natürliche Bindung«, die »spontan«, »harmonisch« und 
»ohne Zwang« operiert (ebd.: 117) – sie kommt nicht zufällig immer 
dann zum Einsatz, wo es um Fragen von Ökonomie, Recht, Macht und 
Herrschaft geht. Wie Lüdemann resümiert, hat sie »den ›Graben‹ zwi-
schen Natur- und Kulturgesetz immer schon übersprungen und erledigt 
das Problem des Gesetzes, indem sie es für immer schon gelöst erklärt« 
(ebd.: 116). Die ideologischen Effekte dieser Tendenz zeigt sie exempla-
risch an Durkheims Naturalisierung sozialer Ungleichheit auf, die kei-
nen Platz für die Kontingenz sozialer Ordnung lasse. Weil der Arbeiter 
für Durkheim »eine lebende Zelle eines lebenden Organismus« sei, in 
dem jedes Mitglied der Gesellschaft seine Funktion einnimmt, müsse der 
Klassenkampf Durkheim als Anomalie, als illegitimes Aufbegehren ge-
gen eine sinnvolle natürliche Ordnung erscheinen (ebd.: 117). Am Ende, 
so Lüdemanns Urteil, ist das Organismusmodell nichts anderes als »ein 
von mechanistischen und theologischen Konnotationen gereinigter und 
säkularisierter Leviathan« (ebd.: 125). Aus diesem Grund hält sie das 
Vertragsmodell für die bessere bzw. weniger problematische Metapher. 
Im Gegensatz zum Organismusbild unterstelle die Metapher des Ver-
trags kein harmonisierendes Bild eines vorsozialen Naturzustands, son-
dern mache immerhin auf den Charakter von Gesellschaft als historisch 
gewordenem Konstrukt aufmerksam. 

Wie Lüdemann jedoch an anderer Stelle bemerkt, besitzt die Organis-
musmetapher selbst einen technischen Gehalt (Lüdemann 2011: 177). 
Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts bildet sich der Gegensatz von orga-
nisch und anorganisch heraus – und mit ihm die Biologie als Lehre des 
Lebendigen. ›Organismus‹ ist hier noch als Synonym zur ›Organisati-
on‹ und zum ›organisierten Körper‹ gedacht; der Terminus verweist also 
auf eine »wechselseitige[n] Zweck-Mittel-Relation aller Teile des der-
gestalt ›organisierten‹ Ganzen« (ebd., vgl. dazu auch Böckenförde & 
Dohrn-van Rossum 1978). Diese grundlegende Ambivalenz der Organis-
musmetapher wird in Lüdemanns Kritik an Durkheim, wonach das Or-
ganismus-Bild soziale Prozesse automatisch als spontane, harmonische 
Vorgänge ohne Zwang zeichnet, allzuschnell eingeebnet.

Durkheim trägt dieser Ambivalenz insofern Rechnung, als er das bio-
logisch-organizistische Harmoniedenken mit der Arbeitsteilung als tech-
nischer Organisationsform organischer Solidarität verbindet. Der soziale 
Organismus ist für Durkheim immer schon eine Frage der Organisati-
on – und daher nicht einfach spontan und zwanglos gegeben (vgl. Scott 
1997). Er ist eine kulturelle Ordnung, die zu ihrer Schaffung der gleichen 
Konstruktionsarbeit bedarf wie der Vertrag. Wie Julian Müller festhält, 
beklagt Durkheim daher die Moderne auch nicht, sondern begreift sie 
als »zweite Natürlichkeit, die ihren Ausdruck in künstlicher Arbeitstei-
lung findet« (Müller 2015: 187). 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Wo wäre nun die Gärung im Spannungsfeld von Organismus und 
Organisation zu verorten? Ist sie Bestandteil oder Störung des sozialen 
Organismus? Als biologischer Begriff scheint sie sich zunächst in das 
Organismus-Denken perfekt einzufügen. In Gestalt der Mikrogärun-
gen ist die Efferveszenz funktional notwendig für den Organismus der 
Gesellschaft – sie versorgt (ganz im Sinne der Verdauung und Verstoff-
wechselung) die einzelnen Glieder mit Energie. Man mag die Gärung 
mit Blick auf Lüdemanns Bestimmung der Organismus-Metapher – frei, 
spontan, zwanglos – gar als ultraorganizistisches Denkmotiv einstufen. 
So grenzt Durkheim die Efferveszenz von den Organisationen ab und 
rechnet sie stattdessen den »sozialen Strömungen« zu, die im Gegen-
satz zur festen, geronnenen Organisationsform als flüssiges, d.h. »we-
niger kristallisiertes Leben« (Durkheim 1984 [1895]): 114) charakteri-
siert werden. Die Gärung könnte man auf diesem Kontinuum zwischen 
strukturiert und unstrukturiert also als besonders spontanen, ungerich-
teten Lebensfluss begreifen. Aus dieser Sicht wäre sie ein nichtkristalli-
sierter Tatbestand, der spontan aus der Situation der Versammlung ent-
steht und sich ebenso schnell wieder verflüchtigt, wie er gekommen ist.

Durkheim macht aber sehr deutlich, dass auch die »freien Strömun-
gen« (ebd.) soziale Tatbestände im engeren Sinne darstellen. An die-
sem Punkt entwickelt er sein breites Verständnis des Tatbestands, wel-
chen er nicht auf eine Frage der ›Organisation‹ reduziert wissen möchte 
(ebd.: 107). Bei den sozialen Strömungen und Organisationen handelt 
es sich nicht um qualitativ verschiedene Phänomene, sondern lediglich 
um »Gradunterschiede der Konsolidierung« (ebd.) – was noch flüssig ist, 
kann im Zuge von Wiederholung eine »gewisse Konsistenz« und »kör-
perhafte Gestalt« (ebd.: 109) annehmen. Doch selbst in der flüssigsten 
Form ist der Tatbestand im Moment seines Wirkens mit der gleichen »ge-
bieterischen Macht« (ebd.: 106) versehen wie sein konsolidiertes Äqui-
valent. Deutlich wird das an der Stabilität und Regelmäßigkeit, in der 
Efferveszenzen auftreten, und an den konsistenten Formen, die sie durch 
verschiedene historische Phasen hindurch annehmen. Mit Blick auf den 
Charakter der Gärung als sozialem Tatbestand ist also ihr frei fließen-
der Charakter bereits zu relativieren. Insbesondere gilt das, wenn es tat-
sächlich zu einer Konsolidierung der Gärung, etwa in Form organisier-
ter Klassenkämpfe, kommt. Erschöpft sich die Efferveszenz nicht in der 
Flüchtigkeit der Situation, kann sie sich zu einer sozialen Unruhe ver-
selbstständigen, die den Organismus aus dem Gleichgewicht zu bringen 
droht. In diesem Fall wird Gärung zu einer Anomie, die die Fragilität 
des Gesamtorganismus vorführt und die Gefahr seines Erkrankens und 
Erodierens in sich trägt.

Allgemeiner formuliert ist im Topos der Lebendigkeit, der dem Or-
ganismus zu eigen ist, bereits die Rückseite des Lebendigen eingeschrie-
ben: Krankheit und Tod (Lemke 2013: 95). Als biologisch-chemisches 

GÄRUNG ZWISCHEN ORGANISMUS UND THERMODYNAMIK

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Phänomen, das sich selbst an der Schnittstelle zwischen Leben und Tod, 
Entstehung und Dekomposition befindet, enthält die Gärung auch in 
Durkheims Denken die Drohung der Erschütterung und Auflösung sozi-
aler Lebensprozesse. Mit dieser Stoßrichtung nimmt die Gärung vorsichti-
ge begriffliche Züge an. Einerseits fügen sich ihre begrifflichen Funktionen 
sinnvoll in Durkheims Selbstverständnis ein: Gärung ist ein Quasi-Begriff, 
der den organisierten Organismus in Form einer Mikroszene des Sozia-
len auf den Punkt bringt. Andererseits irritiert die Gärung das Funktionie-
ren des sozialen Organismus, da sie die Gefahr seiner Auflösung enthält.

Auf diese gefährdende Funktion hinzuweisen setzt weiterhin voraus, 
dass die Gärung als organische Erscheinung klassifiziert wird – sie wäre 
damit eine an sich nützliche, aber potentiell parasitäre Erscheinung des 
Gesamtorganismus. In der Massendynamik wird sichtbar, dass Gärung 
nicht selbst organisch funktioniert, weil es im Gegensatz zum Organis-
musbild der Gesellschaft, die bei Durkheim national gedacht und als sol-
che durch Ländergrenzen markiert ist, keine Ränder oder Grenzen gibt, 
die das intakte Ganze von seiner Umgebung trennen. Gärung setzt Anste-
ckung und Ausbreitung voraus und wird nicht nur zur immanenten Ge-
fahr des sozialen Organismus, sondern stellt grundlegend ein Verständ-
nis des Sozialen in Frage, das als intakter, geschlossener Organismus 
gedacht ist. Die Gärungsfigur erweist sich im Rahmen des Organismus-
denkens als ein Grenzmotiv, das zwar vom organischen Modell ausgeht, 
dessen Logik aber gleichzeitig erweitert, durchkreuzt und aufsprengt.

Im folgenden Teilkapitel sollen nun mithilfe von drei Exkursen An-
schlussstellen markiert werden, die dieses Milieudenken entweder in 
Weiterentwicklung oder in Abgrenzung von Durkheim fortführen und 
dabei unterschiedliche Facetten seiner Materialität beleuchten. Dabei 
werden insbesondere die thermischen, genauer die klimatischen Aspek-
te des Milieus wichtig, die bei Durkheim nur in metaphorischer Form 
aufscheinen und schnell wieder fallengelassen werden. Gerade der drit-
te Exkurs zum Collège de Sociologie nimmt aufgrund seiner zentralen 
konzeptionellen Stellung größeren Raum ein. Er wird die dunkle, nicht-
produktive Seite der Efferveszenz thematisieren und die Durkheim’sche 
Lesart auf diese Weise nicht nur ergänzen, sondern auch irritieren.

5.3 Gärung und Milieu: Anschlüsse

5.3.1 Tarde: Die Masse als Wetterphänomen

Vom organizistischen Bild der Masse rückt Durkheims Gegenspieler  
Gabriel Tarde ab. Tarde erklärt die Masse nicht aus einem Zwang kollekti-
ver Energien und Repräsentationen, sondern betont die »Ereignishaftigkeit 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

des Sozialen in der Nachahmung« (Borch & Stäheli 2009: 10), die in der 
Masse exemplarische Gestalt erhält. Obwohl sich Durkheim und Tarde 
hinsichtlich der Entstehung der Massenerregung uneinig sind, d.h. darüber, 
ob diese ein ›inneres‹ Phänomen der Nachahmung oder eine ›äußere‹ Er-
scheinung des Zwangs ist, gibt es zwischen ihnen große Schnittmengen in 
der Charakterisierung der Massendynamik selbst. So wie Durkheim einen 
Befremdungs-, Verwandlungs- und Magieeffekt verzeichnet, rückt Tarde 
den Zustand der Masse in die Nähe von Erscheinungen wie Magnetismus, 
Somnambulismus, Hypnose und Trance. Tarde und Durkheim verwenden 
beide das Vokabular des Fließens, welches der Explosion eher entgegen-
steht; das trockene Pulver, das auf die Lunte wartet, weicht hier dem Was-
ser. Nachdem Tarde von fließenden sozialen Strömen und ihrem mitreißen-
den Sog gesprochen hat, reflektiert er dies in einer Fußnote: 

»Es fällt auf, daß einem diese hydraulischen Vergleiche wie von selbst 
jedesmal unter die Feder kommen, wenn es um Massen, aber auch wenn 
es um Publika geht. Darin ähneln sie sich. Eine Masse, die am Abend ei-
nes öffentlichen Feiertags träge und ziellos promeniert und immer wie-
der stockt, läßt an einen Fluß ohne fest bestimmtes Flußbett denken. Da-
gegen ist die Masse einem Organismus denkbar unähnlich, es sei denn, 
sie wäre ein Publikum. Eher ähnelt sie Wasserläufen, deren Weg ziemlich 
unbestimmt ist.« (Tarde 2015a [1901]: 10, Herv. i.O.) 

In dieser kleinen Metaphernreflexion wägt Tarde die Evidenzkraft ver-
schiedener Massen-Metaphern gegeneinander ab. Die Ungerichtetheit 
der Bewegung einer Masse macht für Tarde den Wasser- bzw. Flussver-
gleich plausibel. Wie Le Bons »Menge«, ist das Publikum bei Tarde nicht 
in der Lage, sich von der allgemeinen Dynamik mitreißen zu lassen – es 
wehrt sich gegen die Emergenz. Das liegt auch an der relativen Homoge-
nität des Publikums, wie Tarde bemerkt. Im Gegensatz dazu »schwillt« 
die Masse »ständig durch zahlreiche Neugierige oder halbe Anhänger 
an, die sich ohne Zögern für den Moment gewinnen und assimilieren 
lassen, die aber eine gemeinsame Ausrichtung dieser inkohärenten Ele-
mente erschweren« (ebd.: 22). Die Masse wird hier als desorganisierter 
Schwellkörper ohne feste Ränder oder Grenzen gezeichnet, der durch 
die Inkorporation heterogener Elemente immer größer, dabei aber auch 
unkontrollierbarer wird.

Dass Tarde den Vergleich mit dem Organismus als unpassend ver-
wirft, lässt sich hier als Spitze gegen Durkheim lesen. In der Logik des 
Organismus-Bildes arbeiten die einzelnen Organe zusammen, um dem 
(gesellschaftlichen) Ganzen kooperativ zuzuarbeiten. Die Masse als Or-
ganismus zu lesen würde bedeuten, die Individuen als Organe des Mas-
sengebildes und in ihrer Gesamtheit als geschlossen funktionierendes 
Ganzes zu begreifen. Ungerichtetheit, erst recht aber daraus resultierende 
Kippmomente und Störfälle sind in einem solchen Bild nicht vorgesehen. 

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

Wie Tarde anmerkt, weist das Publikum viel eher Züge des Organismus 
auf: Als homogene Menge ist es zu koordiniertem Handeln in der Lage, 
wohingegen gemeinsames politisches Handeln, etwa im Sinne des Klas-
senkampfs, bereits durch die Verfasstheit des Publikums als Versamm-
lung individualisierter Monaden konterkariert wird. Um zum politischen 
Kampf fähig zu sein, müsste sich das Publikum in eine Masse verwan-
deln, die dann beispielsweise als Streikmasse bzw. revolutionäre Mas-
se auf die soziale Bühne tritt. Dadurch würde sie wiederum an Koordi-
nationskraft einbüßen, sie verlöre an Gestalt und Gerichtetheit. Dieses 
aporetische Handlungsproblem der Menge vs. der Masse wird durch die 
energetische Stoßrichtung der Masse verständlicher, die allen hier aufge-
führten Spielformen des Massendenkens gemeinsam ist. Weil die Mas-
se einer Schwarmlogik ohne Zentrum folgt, wird die Möglichkeit ihrer 
Steuerung weniger von innen als von außen gedacht. Das Interesse rich-
tet sich damit auf die umgebenden Räume, die Umwelten und Milieus 
der Masse. 

Während dieses Milieu bei Durkheim immer wieder als soziales, d.h. 
als geistig-moralisches Milieu metaphorisiert wird, ist es bei Tarde vor al-
lem eine Frage des Wetters. Die Dynamik der Menschenmasse, so Tarde, 
sei wesentlich »von Hitze und Kälte abhängig« (ebd.: 18). Den Ausschlag 
zur Bildung, Konzentration und Zerstreuung der Masse bilden demnach 
jahreszeitliche, klimatische Verhältnisse: »Ein Sonnenstrahl genügt, um 
eine Masse zu versammeln, ein Regenschauer zerstreut sie.« (ebd.). Und 
weiter: »Die Sonne ist eines der großen Stärkungsmittel der Massen; im 
Sommer sind sie viel fiebriger als im Winter.« (ebd.: 33) Das Publikum 
hingegen reagiert nicht auf solchen thermalen Einflüsse: Es ist »als Grup-
pierung höherer Ordnung solchen Veränderungen und Launen der na-
türlichen Umgebung, der Jahreszeit oder gar des Klimas nicht unterwor-
fen« (ebd.: 19). 

Die klimatische Umgebung der Masse ist also nicht als determinie-
render Faktor misszuverstehen, der eine Menschenansammlung zu be-
stimmten Reaktionen zwingt; sie ist vielmehr im Sinne eines Milieus 
gedacht, das eine ermöglichende und verstärkende Funktion der Ver-
sammlungsdynamik einnimmt. Zum einen machen es die Bedingungen 
der Wärme und Sonne wahrscheinlicher, dass sich eine Masse überhaupt 
bildet, zum anderen aber prägt die äußere Wärme auch den inneren Zu-
stand der Masse, die sich »erhitzt« und »fiebrig« wird. Doch dieser ver-
stärkende Effekt und die Durchdringung der Masse mit ihrer Umgebung 
ist nur gegeben, wenn die Menschenmenge sich bereits im richtigen Aus-
gangszustand befindet; ein Publikum zeigt sich von vornherein unemp-
fänglich für die Wirkung des Klimas. 

Tarde entwirft so zwei Aggregatzustände der Menschenansammlung: 
Die »hitzige« Masse steht der »erkalteten« Menge gegenüber. Diese Zu-
stände sind nicht kategorial getrennt, sondern können auch als Phasen 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

aufgefasst werden: Die Menge kann sich »erhitzen« und im kollektiven 
Rausch aus der Vereinzelung heraustreten; ja sie kann sogar zur handeln-
den Masse werden. Auch wenn Tarde selbst den Gärungsbegriff nicht 
verwendet, belegt er all die gärungstypischen Effekte – Rausch, Fieber, 
Emergenz – mit dem Massenbegriff und verknüpft ihn mit einer Milieu-
konzeption der thermalen Steuerung.

5.3.2 Mauss: Gärung und Morphologie

Expliziter als bei Tarde wird der Zusammenhang von Gruppendynamik, 
Gärung und Temperatur beim Durkheim-Schüler und -Neffen Marcel 
Mauss ausformuliert. In seinem zwischen 1904 und 1905 erschienenen 
Text Zum Jahreszeitlichen Wandel der Eskimogesellschaften beschäftigt 
er sich mit den Dynamiken innerhalb ländlicher Gruppen, die überschau-
barer als die städtische Masse sind, bei denen es aber zu ähnlichen Regu-
lierungen von Nähe, Intensität, Ansteckung und wechselseitigen Verstär-
kungen kommt. Hinsichtlich der Gärung kommt Mauss allerdings zu einer 
Tarde entgegengesetzten Einschätzung der Wärme- und Kältewirkungen:

»Man sieht, daß insgesamt die qualitativen Unterschiede, welche die 
beiden sukzessiven und alternierenden Zivilisationen trennen, vor allem 
auf quantitativen Unterschieden der sehr ungleichen Intensität des sozi-
alen Lebens zu diesen beiden Jahreszeiten beruhen. Der Winter ist eine 
Jahreszeit, in welcher die stark zusammengezogene Gesellschaft sich in 
einem chronischen Zustand der Gärung und Überaktivität befindet.« 
(Mauss 1974: 271)

Im Gegensatz zur intuitiven Kopplung von Gärung und Wärme, wie sie 
Durkheim und Tarde vornehmen, sieht Mauss in den kalten Tempera-
turen des Winters die optimalen Bedingungen sozialer Gärung gegeben. 
Der »chronische Zustand der Gärung« entsteht bei Mauss aber nicht di-
rekt aus der kalten Temperatur im Winter, sondern aus dem daraus resul-
tierenden Gruppenzustand, in dem die Einzelnen »näher aneinander ge-
rückt« sind, in dem ihre »sozialen Aktionen und Reaktionen zahlreicher, 
folgenreicher und kontinuierlicher« sind. Das Milieu ist hier nicht eine 
Kategorie des Klimas, sondern liegt in der Gruppe selbst, die je nach Jah-
reszeit ihre Zustände, ihre Bewegungen und Rhythmen ändert. Mauss 
konstatiert: »Die Bewegung, welche die Gesellschaft belebt, ist synchron 
mit der des umgebenden Lebens.« (ebd.: 240) Doch obwohl Mauss von 
einer symbiotischen Kopplung zwischen sozialem Leben und natürlichen 
Zyklen ausgeht, entsteht hier eine gegenläufige Dynamik zum biologi-
schen Modell. Demnach würde wie auch bei Tarde eine warme Umge-
bung den Gärungsprozess in Gang bringen und beschleunigen, während 
eine kalte ihn zum Stillstand brächte.

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Mauss aber grenzt sich von jeder Tendenz zur Naturalisierung die-
ser Dynamik ab; so etwa von der Anthropogeographie, die von der Be-
schaffenheit des »Bodens« auf eine bestimmte soziale Ordnung schließt 
(ebd.: 186). Aus der Perspektive der sozialen Morphologie hält er dage-
gen, dass es nicht das Klima sei, das Menschen beispielsweise dazu bringt 
zusammenzurücken, sondern vielmehr eine mit dem Klima in komple-
xer Beziehung stehende moralische, rechtliche und religiöse Organisa-
tion des sozialen Lebens (ebd.: 188). Das soziale Milieu lässt sich also 
nicht einfach aus dem »tellurischen Faktor« ableiten, sondern steht mit 
diesem in symbiotischer Wechselbeziehung. Deutlich wird dies an der 
»doppelten Morphologie« der Polargesellschaften, die genötigt sind, sich 
an die jahresspezifischen Versorgungsbedingungen anzupassen, um zu 
überleben. Während der Sommer unbegrenzt für Jagd und Fischfang zur 
Verfügung steht, wodurch es zu langen Wanderungen und Reisen der 
in weit gestreut stehenden Zelten (Tupik) hausenden Familien kommt 
(ebd.: 211), sind solche Bewegungen im Winter gleichsam eingefroren. 
Diese winterliche Immobilität aber führt gerade dazu, dass sich das so-
ziale Leben intensiviert und konzentriert. Mehrere Familien wohnen je-
weils in dicht gedrängten Häusern. Aus dieser räumlichen Nähe leitet 
sich bei Mauss – ganz ähnlich wie bei Durkheim – die »Gärung« ab: 
Die räumliche Konzentration führt zu einem »Gefühl ihrer selbst«, das 
die Gruppe hegt und aus dem die »Winterreligion« (ebd.: 242) entsteht. 
In diese Zeit fallen die großen Feste, in denen gemeinschaftliche Ritua-
le und Mythen einen festen Platz haben. Im Gegensatz zur«extreme(n) 
moralische(n) und religiöse(n) Armut«, zu der es im Sommer durch die 
wanderbedingte Verlangsamung, Isolierung und Zersplitterung von So-
zialbeziehungen kommt, herrscht im Winter eine »starke religiöse und 
moralische geistige Einheit« (ebd.: 271). Kurzum: Es handelt sich um 
eine Phase »intensiver Sozialität«, die im Sommer einer »verkümmerten 
und deprimierten Sozialität« weicht (ebd.). Winterliche Aktivität steht 
sommerlicher Ruhe gegenüber, die Verausgabung der Wiederherstellung, 
das Sakrale dem Profanen. 

Die Idee der Gärung steht bei Mauss stark mit dem Denken des Aus-
tauschs in Beziehung. Im Rahmen der Theorie der Magie steht die Zir-
kulation von Ideen und Gefühlen innerhalb relativ kleiner Gruppen im 
Fokus. In seinem Buch Die Nation oder der Sinn fürs Soziale, das Mauss 
um 1920 verfasste, richtet er seinen Blick auf kulturelle Vermischungs-
prozesse, die sich nicht nur auf den Ideenaustausch – etwa sprachlicher, 
künstlerischer und religiöser Art – beziehen, sondern im Sinne der sozi-
alen Morphologie auch materielle Güter, territoriale und natürliche Res-
sourcen sowie kulturelle Artefakte umfassen. Terrier und Fournier sehen 
hier die Konturen einer »soziologischen Transfertheorie« gelegt, welche 
sich jenseits simplizistischer Einflusstheorien für die sozialen Akteure 
dieses Transfers sowie dessen »materielle Formen« interessiert (Terrier 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

& Fournier 2013: 29). Zu den Trägern dieses Austauschs gehören für 
Mauss vor allem ›transnationale Gemeinschaften‹. Gemeint ist die glo-
bale Diaspora, d.h. nichtsesshafte, wandernde Gruppen und »verstreu-
te Völker« wie Juden, Sinti und Roma, aber auch Philosophen, Künstler, 
Matrosen und Soldaten (ebd.: 28). Mauss thematisiert deren soziale Stig-
matisierung durch die »Sesshaften« und hält dagegen, dass diese Grup-
pen »überall dort, wo sie vorbeikamen, nachdrücklich für die Gärung 
des Fortschritts und der Zivilisation gesorgt« haben (Mauss zitiert nach 
Terrier & Fournier 2013: 29). Wie sich schon an der Abgrenzung gegen-
über klimareduktionistischen Verengungen gezeigt hat, steht Gärung bei 
Mauss für ein nichtdeterministisches Konzept sozialen Transfers. Statt 
eines einfachen Modells von Ursache und Wirkung verbindet sich mit 
der Gärung ein komplexer Vermischungsvorgang zwischen materiellen 
wie ideellen Elementen, der als Motor sozialer Transformation fungiert.

Entgegen Durkheims und Mauss’ eigener Einschätzung, dass das so-
ziologisch eigentlich Relevante hier die ideellen, geistigen Faktoren sind, 
die zu einem wiederum geistigen Ergebnis – nämlich Religion – füh-
ren, wird zunehmend deutlich, dass bei ihnen gerade im Konzept der 
Gärung ein verstecktes materialistisches Denken aufgehoben ist, das auf 
den räumlich-morphologischen Milieus der Gruppe bzw. Masse basiert. 
Die Kopplung von Gärung und Magie bzw. Religion, wie sie uns bereits 
bei Marx begegnet ist, erledigt sich damit aber keineswegs. Dass Gärung 
in die Nähe von etwas Transzendentem – religiös oder magisch, hell oder 
dunkel – gerückt wird, verweist darauf, dass sie Ende des 19. Jahrhun-
derts in naturwissenschaftlicher Hinsicht noch ein großes Rätsel war, 
was sie für Aufladungen mit Ideen einer Transgression des Sozialen be-
sonders geeignet machte.

5.3.3 Bataille und das Collège de Sociologie: Dark Durkheim

Bisher war vor allem von den stabilisierenden, positiven Wirkungen des 
Sakralen und des darin zum Ausdruck kommenden Sozialen die Rede, 
und tatsächlich stehen diese für Durkheim im Vordergrund. Jedoch geht 
das Sakrale nicht vollständig darin auf, sondern ist durch eine grundle-
gende Zweideutigkeit gekennzeichnet:

»Es gibt zwei Arten religiöser Kräfte. Die einen sind wohltätig, Hüter 
der physischen und moralischen Ordnung, Spender des Lebens, der 
Gesundheit und aller Eigenschaften, die der Mensch schätzt. […] Auf 
der anderen Seite gibt es die bösen und unreinen Mächte, Erzeuger 
von Unordnung, Verursacher des Todes, der Krankheiten, Aufhetzer 
zu Schändigungen. […] Das sind die Kräfte, auf die der Zauberer ein-
wirkt und mit denen er arbeitet, die Kräfte, die den Kadavern entsteigen, 
dem Menstruationsblut, jene Kräfte die durch jede Profanation heiliger 

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

Dinge entfesselt werden. Die Geister der Toten, die bösen Geister aller 
Arten sind ihre personifizierten Formen.« (Durkheim 1981 [1912]: 548)

Auch wenn diese beiden Arten von Kräften in einem Verhältnis des »radi-
kalsten Antagonismus« (ebd.) stehen, so betont Durkheim zugleich auch 
ihre Verwandtschaft sowie den Übergang vom Unreinen zum Heiligen bzw. 
zur »Schutzmacht« und vice versa (ebd.: 549f.). Die Zweideutigkeit besteht 
gerade im Potential dieser »Umwandlungen« (ebd.: 551), die das Reine  
immer schon als potentiell unrein und das Unreine als potentiell rein er-
scheinen lassen. Während Durkheim auf die Sozialität des Sakralen hin-
weist, überträgt er die Ambiguität des Sakralen nicht auf das Funktionieren 
des Sozialen insgesamt. Diese Kritik artikulierte das Collège de Sociolo-
gie um George Bataille, in dessen Denkzusammenhang die Durkheim’sche 
Idee des bipolaren Sakralen aufgenommen wurde, um sie über das Studi-
um »fremder Völker« hinaus zum Ausgangspunkt eines alternativen Ent-
wurfs des Sozialen zu machen (Moebius 2006a: 3249). Das Collège grün-
dete sich zunächst als eine Art Geheimgesellschaft, die unter dem Namen 
»Contre-Attaque« seit 1936 die Zeitschrift »Acephale« herausgab. Ein 
Jahr später, 1937, riefen Georges Bataille, Roger Caillois und Michel Lei-
ris das Collège ins Leben und versammelten einen Kreis von Philosophen 
und Übersetzern um sich, die sich alle zwei Wochen zu »Sitzungen« tra-
fen, darunter auch deutsche Exilierte wie Walter Benjamin (ebd.: 3250).

Mit Durkheim teilte das Collège die »Kritik am utilitaristischen, ato-
misierenden und anomischen Individualismus« (Moebius 2006b: 174) 
und seiner Schwächung sozialer Bindungen. In der Zersplitterungsten-
denz moderner Gesellschaften und der daraus resultierenden Bindungs-
schwäche sah das Collège den Grund, warum so viele Menschen der 
Massenerregung des Faschismus anheimfielen (Moebius 2006a: 3249). 
Aus dieser Beobachtung leitete sich das propagierte Gegenmodell ab, 
wonach es um die Schaffung neuer Bindungen im Rahmen selbstgewähl-
ter Gemeinschaften ging, die mithilfe von Mythen und affektiven Bin-
dungen dem starken Bedürfnis nach moderner Vergemeinschaftung ent-
gegenkommen sollten, ohne in reaktionäre Bahnen abzugleiten (ebd.: 
3251). Um solche Bindungen ausfindig zu machen, war die Lektüre von 
Durkheims Elementaren Formen des religiösen Lebens für das Collège 
ein wichtiger Bezugspunkt. Durkheims Versäumnis sahen seine Protago-
nisten allerdings darin, dass er seine Analysen des Sakralen auf ›primi-
tive‹ Gesellschaften reduzierte, statt jene sakralen Formen auch in mo-
dernen Gesellschaften zu identifizieren (ebd.). Von besonderem Interesse 
war für das Collège daher die Theorie der kollektiven Efferveszenz, de-
ren Potential in der Form des Festes ausgemacht und ausgehend von 
Durkheim weiterentwickelt wurde. 

Die im Fest zum Ausdruck kommende sakrale Verausgabung sollte in 
ihren bindungserzeugenden, zugleich aber auch gesellschaftsverändernden 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Effekten für die Gegenwart ausgelotet werden. Ganz im Sinne Durkheims 
hob das Collège die vitalen Komponenten der Versammlung hervor. Die 
kollektive Gärung wurde zum Anlass genommen, hier Formen der Selbst
überschreitung ausfindig zu machen und diese in der modernen Gesell-
schaft zu (re-)aktivieren. Im Gegensatz zu Durkheim ging es also nicht 
darum, eine rationale Strukturierung der Gesellschaft voranzutreiben, son-
dern umgekehrt um eine Hinwendung zur dunklen Seite des Irrationalen 
im Sozialen: zur Symbolisierung von Tod und Träumen, Gefühlen, Sexua-
lität, Wahnsinn, Gewalt und Mythen (Moebius 2006b: 15). Die Stoßrich-
tung war dabei nicht antimodernistisch, sehr wohl aber antibürgerlich: 
Kritisiert wurde vor allem die kapitalistische Orientierung an Produktion, 
Arbeit und Nützlichkeit, durch deren radikale Umkehrung die Konturen 
einer alternativen Moderne aufscheinen sollten (Moebius 2006a: 3255). 
Für das Bewusstsein der Kontingenz westlich-rationaler Vergesellschaftung 
war der ethnologische Blick ein wichtiger methodischer Ankerpunkt. Um 
die damit verbundene »Forscherperspektive« der objektiven Distanz zu 
durchbrechen, legten die Collège-Mitglieder Wert darauf, sakrale Lebens-
formen selbst praktisch zu erproben und einzuüben, was neben den er-
wähnten »Sitzungen« vor allem durch wechselnde Phasen der Askese und 
der Verausgabung geschah. Der Übergang zur kollektiven Verausgabung 
wurde durch Schwellenmomente wie das Fest markiert, bei dem durch ex-
zessives Feiern, Trinken und das Durchführen von Ritualen – etwa an vom 
Blitz getroffenen Bäumen im Wald – die unproduktive Verschwendung 
kultiviert wurde. Erst das Erleben und Erspüren solcher Momente produ-
ziert Erkenntnis, so die zugrundeliegende Annahme. 

In seiner Theorie des Festes übernimmt Caillois den Begriff der sozi-
alen Gärung von Durkheim, um damit die Dynamik des Festes als kol-
lektivem Geschehen zu fassen. Durch die Arbeiten des Collège erhält die 
Gärungsfigur damit eine wichtige Erweiterung, die das der Gärung in-
härente Moment der unproduktiven Verausgabung denkbar macht, statt 
sie von vornherein auf ihre stabilisierenden Funktionen für das Soziale 
festzuschreiben. Gleichwohl wird auch das Collège sich nicht gänzlich 
von den produktiven und erneuernden Wirkungen lösen, die der kollek-
tiven Gärung sowohl auf Gegenstandsebene als auch in theoretischer 
Hinsicht zugewiesen werden. Sichtbar wird dies an Caillois’ Theorie 
des Festes, der laut Hollier »mehr als jeder andere, der emblematische 
Text des Collège« (Hollier 2012: 554) ist. Bataille sah darin eine für den 
Denkzusammenhang des Collège insgesamt zentrale »Transgressions-
theorie« (ebd.: 555) angelegt; aber auch darüber hinaus erhielt der Text 
etwa durch die Lektüren Jean Paul Sartres rasch den Status eines Klassi-
kers. 1940 erscheint er als Teil der Schrift Der Mensch und das Heilige 
und 1950 dann eigenständig in einer Neuauflage. Hollier weist darauf 
hin, dass die Erfahrung des Krieges den beiden Ausgaben eine jeweils 
spezifische Färbung verliehen hat: 

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

»Vor dem Krieg blickte Callois auf die moderne Welt, wie sie in den 
Ferien erlahmt und in dieser Verlangsamung, die kein Fest mehr 
erschüttern kann, vermodert [Hervorh. E.B.]. Nach dem Krieg sah er 
hingegen – nachträglich – die Moderne zum Krieg verurteilt.« (Hollier 
2012: 552)

Hier deuten sich die zentralen theoretischen Ressourcen an, aus denen 
Caillois seine Theorie des Festes entwickeln wird. Die Mauss’sche Idee 
der Rhythmisierung des sozialen Lebens wird auf die moderne Gesell-
schaft bezogen, deren Krisenhaftigkeit sich nicht nur in ihrer inhären-
ten Unfähigkeit zum Fest, sondern auch in den alternativen Formen der 
Ferien (Vermoderung) und des Krieges (Zerstörung) zeigt. Caillois’ Be-
stimmung des Festes lässt zudem die Durkheim’sche Efferveszenz durch-
scheinen: »Ein Fest bedeutet, daß eine erregte, lärmende Menschenmen-
ge zusammenkommt.« (Caillois 2012: 555) Wie schon bei Durkheim, 
ist das Motiv der Ansteckung, d.h. der »Übertragung einer Exaltation« 
wichtig, das dazu führt, »sich unkontrolliert völlig unüberlegten Antrie-
ben hinzugeben« (ebd.). In dieser Weise entsteht eine Freisetzung von 
Energien, ein Exzess, der ausgehend von ritualisierten Formen wie Tanz, 
Gesang und Geschichtenerzählen, gemeinsamem Speisen und Trinken in 
eine »Atmosphäre des Ausnahmezustandes« (ebd.: 558) überführt wird: 
»Man will den Rausch bis zur Erschöpfung, bis zum Umfallen. Das ist 
das eigentliche Wesen des Festes.« (ebd.: 556) Anders als bei der Ver-
sammlung, ist der kollektive Exzess im Rahmen des Festes genau orche-
striert, wodurch es zu einer Konzentration seiner efferveszierenden Wir-
kung kommt.

Ähnlich wie Durkheim und auch Mauss, setzt Caillois zunächst mit 
einer Analyse der Festrituale ›primitiver Gesellschaften‹ an. Hier ist ein 
bestimmter Entwurf von Zeitlichkeit und Rhythmik am Werk: Das Fest 
wird durch jahrelanges Horten von Lebensmitteln und anderen Gütern 
vorbereitet und zieht sich über eine Periode mehrerer Wochen, wenn 
nicht Monate, hin. Der Exzess besteht nun nicht einfach im übermäßi-
gen Konsum der angesammelten Lebens- und Genussmittel, sondern in 
deren »Vergeudung und Vernichtung« – Prinzipien, die »als Formen des 
Exzesses zum Wesen des Festes« gehören (ebd.). Bezeichnend ist aller-
dings, dass diese Form der Verausgabung keineswegs jenseits der Pro-
duktivität steht, sondern der Exzess »als Mittel gegen die Abnutzung« 
gewissermaßen funktionalisiert wird. Dem Rausch kommt die Aufgabe 
einer sozialen Entgiftungs- und Verjüngungsmaßnahme innerhalb eines 
natürlichen Rhythmus zu: 

»Die Natur durchläuft jedes Jahr den gleichen Zyklus von Wachstum 
und Verfall. Sie sozialen Einrichtungen sind offenbar von diesem Wech-
sel nicht ausgenommen. Auch sie müssen periodisch von giftigen Abfäl-
len […] gereinigt und regeneriert werden.« (ebd.: 561) 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Caillois entlehnt diese Idee des sozialen Rhythmus der Mauss’schen Stu-
die zu den Polargesellschaften und orientiert sich am Gegensatz von 
profan und sakral. Bezüglich der Rhythmisierung des sozialen Lebens 
kommt Caillois zum Schluss, dass sich die Rhythmik des profanen Le-
bens durch »Ökonomie, Akkumulation und Maßhalten« auszeichnet, 
während »Verschwendung und Exzeß« den Rhythmus des Festes prägen; 
gänzlich verschwendet wird hier allerdings nichts, wenn dieses Über-
schreitungsmoment »dem profanen Leben durch Unterbrechung neue 
Jugend und Gesundheit verleiht« (ebd.: 584). Damit hat die »[u]mfas-
sende Efferveszenz« des Festes (ebd.: 591) im Sinne sich abwechselnder 
Rhythmen immer schon ihr Produkt – eine Selbsterneuerung des Sozia-
len – vor Augen: Es ist dieses »Prinzip[s] der Unordnung, des Exzesses 
[…], das jene Gärung erzeugt, aus der dann eine neue, erstarkte Ordnung 
hervorgeht.« (ebd.: 578) Gärung ist anders als bei Durkheim als Vorsta-
dium einer Erneuerung gedacht; sie kennzeichnet eine Unruhe, die das 
Soziale von innen heraus regeneriert. Dies deckt sich mit der sonstigen 
Verwendung des Gärungsbildes bei Caillois, der in seiner Introduction 
die Forschungsschwerpunkte des Collège skizziert und dabei die »intel-
lektuellen Tumulte« zu Beginn des Jahrhunderts mit der Gärungsmeta-
pher versieht:

»Nichts Dauerhaftes, nichts Festes, keine Grundlage: Alles zerfällt, ver-
liert seine Kanten und die Zeit ist nur einen einzigen Schritt vorange-
gangen. Jedoch geschieht eine außergewöhnliche und fast unfassbare 
Gärung: Die gestrigen Probleme sind jeden Tag erneut in Frage gestellt 
und Unmengen andere, neue, extreme, verwirrende, unermüdlich von 
überaus aktiven und nicht weniger gedulds- und kontinuitätsunfähi-
gen Köpfen erfunden. In einem Wort: eine Produktion, die den Markt 
wirklich überwältigt und mit den Konsumbedürfnissen und selbst der 
Konsumkapazität nicht zu vergleichen ist.« (Caillois zitiert nach Moe-
bius 2006: 126)

Die Gärung ist wie im Fall des Festes eine Phase der Verflüssigung, Ver-
mischung, Aktivität und Produktivität, die Caillois zunächst hinsicht-
lich ihrer Ergebnisoffenheit interessiert, während er schließlich die aus 
ihr entstehenden Gebilde im Blick hat. Aus dieser Passage spricht die 
Faszination für das Fehlen aller festen Orientierung, aber es ist zugleich 
ein bilanzierender Text, der ein Jahr nach dem Entstehen des Collège im 
Gestus der Rückschau zu einer – wenn auch vorläufigen – Diagnose die-
ser Unruhe ansetzt.

Während das primordiale Zeitalter als der »ideale Ort der Metamor-
phosen und Wunder« (Caillois 2012: 564) erscheint, ist die moderne 
Gesellschaft hiervon gewissermaßen bereinigt. Caillois greift die Or-
ganismusmetapher Durkheims auf und stellt eine Unvereinbarkeit zwi-
schen der Komplexitätssteigerung und der sozialen Rhythmisierung fest: 

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

»Ein komplexer Sozialorganismus verträgt in dem Maße, wie er aus-
geprägt ist, eine Unterbrechung des normalen Verlaufes des Lebens im-
mer weniger.« (ebd.: 591) Aus diesem Grund wird in modernen Gesell-
schaften das Fest durch das Konzept der Ferien ersetzt, welches aber im 
Gegensatz zum exzessiven Paroxysmus, d.h. der ›vulkanischen‹ Aktivi-
tät des Festes eher auf Entspannung hinausläuft. Mithin hat es den ge-
genteiligen Effekt; nicht eine Beschleunigung, sondern eine »Verlangsa-
mung der sozialen Aktivität« (ebd.). Insofern handelt es sich kaum um 
einen Ersatz, sondern um eine Umkehrung, insofern die Ferien »nicht 
den höchsten, sondern den niedrigsten Stand des Kollektivdaseins« bil-
den (ebd.: 592).

Interessanterweise sind Tod, Rausch und Verausgabung für den »be-
kennenden Luziferiker« Caillois (Hollier 2012: 552) explizit als not-
wendige Übergangsstationen zum Leben, zur Ordnung und Erneuerung 
gedacht. Ganz in diesem Sinne kommt er auch zum Schluss, dass eine 
Gesellschaft ohne Feste »eine zum Tode verurteilte Gesellschaft« sei, die 
Ferien eine Quelle der »trügerische[n] Euphorie […], die den Sterbenden 
ihre Agonie verhüllt« (ebd.: 592).

Die Efferveszenz des Festes verhindert diesen schleichenden Tod des 
sozialen Lebens, welcher so als das negative Produkt einer ausgebliebe-
nen Überschreitung erscheint. Bei Bataille findet sich eine diametral um-
gekehrte Akzentuierung des Todes: Der Tod ist für ihn der Gegenstand, 
in dem sich die reinste Form der Überschreitung findet. Es ist kein Zu-
fall, dass Bataille in diesem Zusammenhang nicht von Gärung, sondern 
von Fäulnis spricht. Der Tod erscheint Bataille selbst als ein Paroxysmus, 
als Exzess des Überflusses. Er ist eine Fäulnis des Lebens, oder, wie es 
Mbembe formuliert, »ein Gestank, der sowohl Quelle als auch Absto
ßungsbedingung des Lebens« ist (Mbembe 2011: 66). Der Tod ist nicht 
bloße Auslöschung, sondern die verschwenderischste Form des Lebens, 
d.h. des Entströmens und des Überflusses. Aufgrund seiner Prinzipien der 
»Vermehrung und des Anwachsens« und nicht zuletzt, weil der Tod sich 
der Bedeutung entzieht, gilt er Bataille als Prinzip der exzessiven Veraus-
gabung, der Anti-Ökonomie. In der Folge spricht er sogar vom Luxus 
und vom »verschwenderische[n] Charakter des Todes« (ebd.). 

Den Tod über seine Kapazität des Anwachsens und des Exzesses zu 
bestimmen, ruft erneut die Beschreibungen der Gärung auf den Plan. Ba-
tailles Charakterisierung des Todes als Fäulnis des Lebens gibt Anlass, 
um über die Fäulnis als Grenzphänomen zwischen Leben und Tod nach-
zudenken. Hier kristallisieren sich innerhalb des Überschreitungspara-
digmas zwei konträre Lesarten der Gärung in ihrem Verhältnis zum Tod 
heraus: Gärung ist zunächst wie bei Durkheim das lebendige Prinzip der 
Efferveszenz, das im Fest zu ungeahnter Intensität findet. Vermoderung 
wäre bei Caillois das tote Gegenstück zur lebendigen Gärung – die Abwe-
senheit der letzteren lässt den zu komplex gewordenen Sozialorganismus 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

stocken, faulen, sterben. Bei Bataille hingegen wird die Fäulnis, die den 
Tod auszeichnet, selbst als positives Phänomen der Überschreitung ge-
dacht. Bataille interessiert sich für die dunklen Momente der unproduk-
tiven Verausgabung, die sowohl in der Efferveszenz als sozialer Situation 
als auch in der Gärung als materiellem Phänomen der Fermentation lie-
gen. Darauf, dass Bataille den Zusammenhang zwischen beidem erkannt 
hat, lässt eine Anekdote schließen, die René Girard bei seiner Beschäfti-
gung mit der Verwandtschaft von religiösen Begräbnisritualen und Fer-
mentierungstechniken anbringt:

»Georges Bataille was not insensitive to this relation between cheese 
and funeral rites. In his preface to Les Larmes d’Éros, J.-M. Lo Duca 
describes to us Bataille’s ecstatic hesitation before a particularly strong-
smelling piece of cheese: ›His eyes bright with admiration, he mur-
mured: It’s almost a tomb.‹« (Girard 2005: 59)

Batailles Beschäftigung mit dem Tod war von Faszination geprägt, und 
der heftige sinnliche Eindruck eines streng riechenden Käses vergegen-
wärtigt ihm in der beschriebenen Szene die materielle Präsenz des Todes 
als Phänomen, das olfaktorisch keine Rücksicht darauf nimmt, ob hier 
menschliches, tierisches oder pflanzliches Leben verwest. Die Todesfaszi-
nation äußerte sich bei Bataille ab 1938 in einem »mystischen Training«, 
bestehend aus spirituellen Übungen und Meditation, in dem es um die 
Einübung der »Praxis der Todesfreude« ging – so ein gleichnamiger Auf-
satz Batailles (Hollier 2012: 624). Angesichts ihrer konträren Rahmun-
gen des Todes wundert es kaum, dass Batailles mystisch-affirmativer An-
satz zum Tod bei Caillois auf Ablehnung stieß (ebd.: 625). Bataille ist 
dann doch der konsequentere Luziferiker gewesen. In dieser Affirmati-
on des Todes findet eine Kehrtwende der Gärungsfigur statt, wie wir sie 
bei Durkheim kennengelernt haben. Während Caillois der Lesart Durk-
heims, wonach Efferveszenz das Soziale ermöglicht und zusammenhält, 
erstaunlich nahe bleibt, zieht es Bataille zum Grab des Käses.

5.3.4 Zwischenresümee

Die Gärung ist eine energetische Figur der Transformation. Sowohl bei 
Marx wie bei Durkheim oszilliert sie zwischen organischen und ther-
modynamischen Prozessen, ist an der Schnittstelle von biologischen Be-
griffen des Milieus, des Lebens und des Körpers einerseits und Figuren 
der Maschine, der Elektrizität und Explosion andererseits situiert. Die-
se Stellung erlaubt es, das kollektive Handeln von Akteuren im Rahmen 
von Arbeitsprozessen (Marx) und im Rahmen der sozialen Gründungs-
szene der Versammlung (Durkheim) zu bestimmen und die ›Mechanis-
men‹ eines vitalistisch gedachten Sozialen herauszustellen. Jenseits eines 

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

mechanistischen Verständnisses werden mit der organisch-maschinellen 
Mischform der Gärung Dynamiken des Überraschenden und Unerwar-
teten denkbar, welche sich bei Durkheim aber auf ihre situative Wirkung 
beschränken, während Marx daraus Effekte für sozialen Wandel ableitet. 

Ihr Ausgang ist aber alles andere als gewiss. Die Gärungsfigur be-
schreibt zunächst eine Potentialität, die in ihrer immanenten Funktions-
weise verschiedene Pfade von der stabilisierenden bis zur revolutionären 
Gärung einschlagen kann. Während Marx die stabilisierende Funktion 
des Ferments als systemimmanenten Ausbeutungsmodus fasst und Hoff-
nung in die revolutionäre Gärung legt, ist umgekehrt für Durkheim letz-
tere eine Anomie. Die Gärung fungiert bei ihm als Grundierung des So-
zialen überhaupt; in ihren alltäglichen unmerklichen Formen garantiert 
sie Entlastung und hat eine stärkende, stützende Funktion. Solche Mi
kro-Efferveszenzen versetzen nicht wie die aufgepeitschte Masse in ei-
nen Rausch, sondern funktionieren wie ein Microdosing: Sie garantieren 
die Funktionstüchtigkeit des Sozialen. Durkheim legt sein Augenmerk 
also anders als Marx nicht auf die destabilisierenden, sondern im Ge-
genteil auf die stützenden, ja: befriedenden Funktionen der Gärung. Zu-
spitzend lässt sich festhalten, dass eine Konfliktfigur einer Harmoniefi-
gur der Gärung, dass der Transformation des Sozialen das Interesse an 
der Konstitution des Sozialen gegenübersteht. Dementsprechend weicht 
dem expressiven Ausbruchsmodell bei Marx ein emergenz- bzw. prozess
orientiertes Modell bei Durkheim. 

Wenn Durkheim eine lebendige Transformationskraft der kollektiven 
Bewegung beschreibt, die sich von ihren Einzelteilen löst, rekurriert er 
auf das energetische Modell der Gärung, wie es sich in der Massenpsy-
chologie seiner Zeit findet. Dies konfligiert insofern mit seinem idea-
listischen Argument, bei der Efferveszenz komme vor allem die geisti-
ge Erfahrung von Gesellschaft zum Ausdruck, als die geistige Erregung 
in Durkheims Beschreibungen von der körperlichen Präsenz und den 
sinnlich-energetischen Reizen der Versammlung lebt. An diesen Stellen 
schießt die Gärung über ihren Einsatz als Metapher hinaus, sie insistiert 
als materielles Funktionsprinzip, das sie für Durkheim eigentlich nicht 
sein sollte. Mitverantwortlich dafür ist das Milieudenken Durkheims. 
Wie ich rekonstruiert habe, ist der biologische Milieubegriff bei Durk-
heim nicht deterministisch gefasst, sondern als positive Beziehung der 
Ermöglichung, die Mikro- und Makrokosmos, Individuum und Gesell-
schaft zusammenbindet und das Soziale mit einem Moment des Magi-
schen und der »Wärme« ausstattet. Die Efferveszenz der Versammlung 
bildet demnach ein lokales Milieu, das die Gesellschaft als sie ermögli-
chendes übergreifendes Milieu wachruft.

Über die milieutheoretischen Anschlüsse habe ich in den Exkursen 
die thermische Dimension der Masse weiterverfolgt, d.h. mit Tarde 
und Mauss vor allem die Rolle des Klimas bzw. des Wetters für die 

DURKHEIM: EFFERVESZENZ

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Massendynamiken hervorgehoben. Gerade der Exkurs zum Collège 
de Sociologie hatte die Funktion eines Korrektivs der positiven, ja 
fast euphorischen Beschreibungen der Efferveszenz bei Durkheim. 
Insbesondere Bataille, aber auch Caillois interessieren sich für die 
Efferveszenz, weil mit ihr neben der Selbsterneuerung von Gesellschaft 
auch Momente der unproduktiven Verausgabung, Vergeudung und Ver-
nichtung wichtig werden.

Das nachfolgende Kapitel zu Claude Lévi-Strauss knüpft hier an. In 
seinem kulinarischen Dreieck führt Lévi-Strauss die Kategorie des Ver-
faulten ein und rahmt die Gärung so von vornherein als negatives Phä-
nomen des Verfalls. Ähnlich wie Durkheim verfolgt Lévi-Strauss eine 
ethnologische Perspektive auf das Soziale und sieht die Gärung als sym-
bolische Codierung innerhalb der Klassifikationssysteme unterschied-
licher, v.a. nichtwestlicher Kulturen. Im Vergleich zu Durkheims und 
auch Marx’ Fassungen der Gärungsfigur, die zwar unfreiwillig materi-
alistisch funktionieren, aber nur selten tatsächlich auf Phänomene der 
Fermentierung abstellen, wird bei Lévi-Strauss diese buchstäbliche Di-
mension der Gärung systematischer greifbar. Im Zuge seiner Analysen 
der symbolischen Strukturen des Kulinarischen rücken bei Lévi-Strauss 
auch materielle Transformationsprozesse in den Fokus, die durch Me-
dien der Transformation vermittelt werden. Anknüpfend an meine Dis-
kussion des Kulturtechniken-Begriffs (Kap. 2.1.3) werde ich diesen me-
dientheoretischen Faden bei Lévi-Strauss aufnehmen und das Verfaulte 
als Natur-Kultur-Technik einführen, die die Rolle des Milieus neu zur 
Disposition stellt. Was verändert sich für das Milieudenken, wenn wir 
vom sozialen Milieu der Efferveszenz bei Durkheim unser Interesse mit 
und über Lévi-Strauss hinaus verstärkt auf die Mikromilieus der Fer-
mentation richten?

GÄRUNG UND MILIEU: ANSCHLÜSSE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181 - am 20.01.2026, 05:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1  Die Konstitution des Sozialen
	5.1.1  Die Versammlung als Gründungsszene der Efferveszenz
	5.1.2  Intensive Transformationen
	5.1.3  Die Magie des Sozialen
	5.1.4  Masse und Milieu

	5.2  Gärung zwischen Organismus und Thermodynamik
	5.2.1  Durkheim und die Massenpsychologie
	5.2.2  Efferveszenz, Thermodynamik und Elektrizität
	5.2.3  Organismus und Organisation

	5.3  Gärung und Milieu: Anschlüsse
	5.3.1  Tarde: Die Masse als Wetterphänomen
	5.3.2  Mauss: Gärung und Morphologie
	5.3.3  Bataille und das Collège de Sociologie: Dark Durkheim
	5.3.4  Zwischenresümee


