
https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Mügge
Menschenrechte, Geschlecht, Religion

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

               
Cornelia Mügge (Dr. phil.) arbeitet am Lehrstuhl für Allgemeine Moraltheologie
und Ethik an der Universität Freiburg/Schweiz. Ihre Forschungsschwerpunkte
sind globale Gerechtigkeit, Säkularismus, feministische Ethik und Tierethik.

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Mügge

Menschenrechte, Geschlecht, Religion
Das Problem der Universalität und der Fähigkeitenansatz

von Martha Nussbaum

               

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Geschwister Boehringer Ingelheim 
Stiftung für Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein.
 
Dissertation am Max-Weber-Kolleg für kultur- und sozialwissenschaftliche Stu-
dien, Universität Erfurt, 2015. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Cornelia Mügge

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Satz: Jan Leichsenring
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3789-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3789-6
https://doi.org/10.14361/9783839437896
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

Inhalt 

Vorwort und Danksagung  | 7 
 

1  Einleitung: Menschenrechte, Geschlecht, Religion und  
der Fähigkeitenansatz von Martha C. Nussbaum  | 9 

 
2 Der Fähigkeitenansatz als universale politische 

Konzeption  | 23 

2.1  Die Idee der Befähigung und Nussbaums Fähigkeitenliste  | 26 

2.2  Gleicher Respekt für jeden Menschen als fähigem und  
bedürftigem Wesen  | 31 

2.3  Das Ziel von Gerechtigkeit: Die Befähigung zu einem  
guten Leben  | 50 

2.4  Befähigung zur Freiheit  | 60 

2.5  Die Ermöglichung von Pluralität – Der Fähigkeitenansatz  
als politische Konzeption  | 69 

2.6  Nussbaums holistische Begründung  | 77 

2.7  Grundbefähigung als global-universale, interkulturelle Norm  | 90 

2.8  Die Erziehung der Bürgerinnen und Bürger  | 103 

2.9  Fähigkeiten und Menschenrechte  | 111 

2.10  Fazit  | 121 

 
3 Nussbaums Fähigkeitenansatz und die 

Universalismusdebatte  | 129 

3.1  Der Bezug auf die menschliche Natur und die Festlegung  
einer Fähigkeitenliste  | 131 

3.2  Die Diskussion um Vernunft, individuelle Freiheit und 
Neutralität  | 140 

3.3  Die Suche nach einem plausiblen Universalitätskonzept  | 155 

3.4  Fazit  | 167 

 
4   Religion bei Nussbaum  | 171 

4.1  Die grundlegende Bedeutung von Religion  und individueller 
Gewissensfreiheit  | 173 

4.2  Die Bedrohung der Gewissensfreiheit durch säkularistische und 
traditionalistische Positionen  | 184 

4.3  Drei Säulen zur Ermöglichung von Gewissensfreiheit  | 190 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4.4  Religionspolitische Prinzipien und ihre Anwendung  
am Beispiel der USA  | 198 

4.5  Nussbaums eigene Religiosität und ihre Bedeutung für  

die politische Konzeption  | 212 

4.6  Fazit  | 216 

 
5   Nussbaums religionspolitisches Modell und  

die Säkularismusdebatte  | 219 

5.1  Individuelle Gewissensfreiheit als universale Grundnorm?   | 222 

5.2  Schwierigkeiten der Prinzipien von Trennung und Neutralität  | 233 

5.3  Der Geltungsanspruch  der religionspolitischen  
Thesen und seine Grenzen  | 245 

5.4  Fazit  | 251 

 
6   Frauenrechte und Religionsfreiheit  | 255 

6.1  Die Kontroverse vor dem Hintergrund der Universalismus- und 
Säkularismusdebatten  | 256 

6.2  Die Beispiele der Burka und des Female Genital Cutting  

bei Nussbaum  | 269 

6.3  Fazit  | 288 
 
7  Schluss: Nussbaums Fähigkeitenansatz als sinnvoller 

Ausgangspunkt für universale Normen  | 291 
 
Literaturverzeichnis   | 303 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

 

 

Vorwort und Danksagung 

 
 
 
Das vorliegende Buch ist die leicht überarbeitete Fassung meiner im August 
2014 am Max-Weber-Kolleg für kultur- und sozialwissenschaftliche Studien der 
Universität Erfurt eingereichten Dissertationsschrift. Das Thema Menschenrech-
te, Geschlecht und Religion erscheint angesichts der in den vergangenen Mona-
ten wieder aufflammenden Debatten um Kopftuch und Burka in vielen europäi-
schen Staaten mindestens ebenso drängend wie in der Zeit, in der ich diese Ar-
beit begonnen habe. Ich hoffe, dass ich mit meinem Buch zur Erhellung der 
komplexen normativen Hintergrunddiskussionen dieser schwierigen politischen 
Fragen beitragen kann. 

Zur Entstehung dieses Buches haben viele Personen beigetragen. Danken 
möchte ich zuallererst Ulrike Auga und Thomas M. Schmidt, die meine Disserta-
tion betreut haben. Sie haben mich auf interessante inhaltliche Wege gelenkt und 
durch ihre motivierende Begleitung unterstützt und ermutigt. Besonderer Dank 
gilt auch Hermann Deuser, der meine Arbeit über mehrere Jahre begleitet hat 
und mir stets mit seinem hilfreichen Rat zur Seite stand.  

Den größten Teil meiner Dissertationszeit konnte ich als Kollegiatin am 
Max-Weber-Kolleg in Erfurt verbringen. Ich habe dort zahlreiche Anregungen in 
Kolloquien, Tagungen und persönlichen Gesprächen erhalten, für die ich dem 
Kolleg und seinen Fellows dankbar bin. Danken möchte ich auch der Graduier-
tenschule „Religion in Modernisierungsprozessen“, dem DFG-Graduiertenkolleg 
„Menschenwürde und Menschenrechte. Entstehung, Entwicklung und Anwen-
dung eines zentralen Wertkomplexes der Moderne“ und dem Stifterverband der 
deutschen Wissenschaft, deren Stipendien mir die finanzielle Unabhängigkeit für 
die Zeit am Max-Weber-Kolleg ermöglicht haben, sowie der Geschwister Boeh-
ringer Ingelheim Stiftung für Geisteswissenschaften für ihren großzügigen Pub-
likationszuschuss. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION  

Zu Dank verpflichtet bin ich darüber hinaus Daniel Bogner, an dessen Lehr-
stuhl an der Universität Fribourg ich in der Abschlussphase der Dissertation 
meine gegenwärtige Stelle angetreten habe. Er hat mir den nötigen Freiraum ge-
währt, die Arbeit fertigzustellen. 

Nicht zuletzt danke ich allen Freunden und Freundinnen, Kolleginnen und 
Kollegen, die mich während der Dissertationszeit unterstützt haben und mit de-
nen ich im fachlichen Austausch stand; namentlich jenen, die einen Teil des Ma-
nuskripts inhaltlich oder sprachlich kommentiert haben: Anne-Christina May, 
Aurica Nutt, Julia Roos, Mathias Thaler, Valentin Beck sowie insbesondere Jan 
Leichsenring, der das vorliegende Buch auch als Lektor in seinem Abschluss be-
gleitet hat. Ganz besonderer Dank gilt schließlich meinen Eltern Friederike und 
Gottfried Mügge und meinem Mann Wolfgang Reißmann, die ebenfalls Teile 
des Manuskripts gelesen und mir stets beigestanden haben. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

1  Einleitung: Menschenrechte, Geschlecht, 

Religion und der Fähigkeitenansatz  

von Martha C. Nussbaum 

 
 
 
Menschenrechte spielen eine zentrale Rolle im politischen und gesellschaftlichen 
Diskurs und werden gern als Inbegriff von moralisch guter Politik ins Feld ge-
führt. Tatsächlich ist diese Zuschreibung jedoch umstritten. So wurde und wird 
immer wieder in Frage gestellt, ob Menschenrechte wirklich allen Menschen 
dienen und im Interesse jeder und jedes Einzelnen sind, wie ihre Bestimmung als 
universale Normen suggeriert. Diese Problematik wird besonders spürbar im 
menschenrechtlichen Umgang mit Geschlecht und Religion, was sich beispiels-
weise an der seit mehreren Jahren andauernden, immer wieder aufflammenden 
europäischen Debatte zu Verschleierungen muslimischer Frauen zeigt. 1  Hier 
plädieren die einen unter Bezugnahme auf Menschenrechte für ein Verbot sol-
cher Verschleierungen, da diese die – universalen – Rechte von Frauen verletz-
ten. Andere lehnen ein solches Verbot hingegen vehement ab, weil es dem – 
universalen – Recht auf Religionsfreiheit widerspreche. Es stellt sich angesichts 
dessen die Frage, wie ein Katalog universaler Menschenrechte aussehen kann 

                                                             
1  Insbesondere hat die Diskussion um das umgangssprachlich Burkaverbot genannte 

Verbot von muslimischen Ganzkörperverschleierungen (das neben der Burka auch 

den Niqab betrifft) in den vergangenen Jahren wieder an Brisanz gewonnen. Nachdem 

Frankreich und Belgien schon 2011 ein Verbot von Vollverschleierungen eingeführt 

hatten, wurde in den vergangenen Monaten nicht zuletzt unter dem Eindruck der 

Flüchtlings- und Einwanderungsdebatten in vielen weiteren europäischen Ländern 

vermehrt die Forderung nach einem solchen Verbot laut. Und so gilt nun etwa seit 

2016 auch im schweizerischen Kanton Tessin ein Burkaverbot und seit 2017, zumin-

dest in Teilbereichen, ebenso in Deutschland. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

bzw. ob überhaupt von universalen Normen ausgegangen werden kann, die den 
Anspruch erfüllen, allen Menschen gerecht zu werden. 

Das vorliegende Buch widmet sich der genaueren Untersuchung dieser Frage 
und diskutiert, ob und wie universale Normen im Sinne der Menschenrechte 
ethisch begründet werden können. Ausgegangen wird dabei von einer zweifa-
chen Grundintuition: Einerseits ist ein universaler Maßstab wichtig, der eine 
Grundlage für politisches Handeln unter der Maßgabe gleichen Respekts schafft 
und Kritik an Gewalt und Diskriminierung, etwa von Frauen, ermöglicht. Ande-
rerseits ist zu bedenken, dass Menschenrechte diesem Ziel oft nicht zu dienen 
scheinen: Mitunter entsprechen die Forderungen nach universalen Menschen-
rechten nicht den artikulierten Interessen der Menschen, für die sie eingeklagt 
werden (so sind es nicht zuletzt Burkaträgerinnen, die sich gegen ein Burkaver-
bot aussprechen). Es muss daher überlegt werden, wann solche Forderungen und 
die damit verknüpfte Kritik etwa an religiösen Traditionen und Praktiken ethisch 
legitim sind und wann sie der Menschenrechtsidee vom gleichen Respekt aller 
Menschen zuwiderlaufen. 
 
Die Problematik von Menschenrechten, Geschlecht und Religion 

Den Rahmen dieser Untersuchung bildet die Kontroverse um Frauenrechte und 
Religionsfreiheit, die nicht nur als Beispiel, sondern mehr noch als ein Brennglas 
für die Problematik universaler Normen betrachtet werden kann. Im Zentrum 
dieser Kontroverse steht die Frage, ob und inwiefern die Ansprüche religiöser 
Traditionen und die als universal proklamierten Rechte von Frauen einander wi-
dersprechen bzw. wie sie miteinander vereint werden können. Diese Frage ist in 
den vergangenen Jahren von einer Reihe von Monografien und Sammelbänden 
aufgegriffen worden (z.B. Cook 1994, Deveaux 2009, Mookherjee 2009, Nyha-
gen/Halsaa 2016, Rhode/Sanger 2005), nicht zuletzt unter Bezug auf den Fall 
muslimischer Verschleierungen (z.B. Amir-Moazami 2007, Berghahn/Rostock 
2009, von Braun/Mathes 2007). Ähnlich wie in den meisten dieser Beiträge wird 
auch hier davon ausgegangen, dass Menschen nicht aufgrund von Geschlechts-
zuschreibungen diskriminiert werden dürfen und Frauenrechte in diesem Sinn 
ein zentrales Ziel politischen Handelns sind. Positionen, die das grundsätzlich 
ablehnen, werden daher nicht einbezogen. Allerdings gibt es auch unter Berück-
sichtigung dieser Einschränkung ein breites Spektrum an Positionen zu der Fra-
ge, welches politische Handeln notwendig ist, um Frauenrechte mit Blick auf 
Religionsfreiheit zu gewähren. Als ein Pol können jene Feministinnen gelten, die 
religiöse Ansprüche primär als Bedrohung von Frauenrechten wahrnehmen und 
eine klare Nachordnung von Religionsfreiheit fordern (mit unterschiedlichem 
Differenzierungsgrad vertreten dies etwa Okin 1998 und Pollitt 2001). Dagegen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

plädieren andere dafür, religiöse Ansprüche auch als Ansprüche von Frauen 
ernst zu nehmen und sie mehr noch als eine Infragestellung bestimmter Konzep-
te von Frauenrechten sowie von Menschenrechten und Universalität überhaupt 
zu begreifen (z.B. Coomaraswamy 1994, Mahmood 2005). 

In dieser Diskussion verweben sich verschiedene Anliegen und Argumente 
in Bezug auf die Universalität von Normen. Eine wichtige Rolle spielt zunächst 
die These, dass Normen, die wie Menschenrechte einen universalen Anspruch 
behaupten, diesem Anspruch nur genügen können, wenn sie Diskriminierungen 
aufgrund von Geschlecht kritisieren (und diese nicht etwa selbst stützen).2 Hinzu 
kommt die Forderung, die vielschichtige Bedeutung von Religion für die Idee 
universaler Menschenrechte zu bedenken – sowohl insofern Religionen für viele 
Menschen für ein gutes Leben äußerst wichtig sind, als auch mit Blick auf reli-
giös motivierte Diskriminierungen bestimmter Menschen (etwa von Frauen). 
Weiterhin geht es hier nicht zuletzt um die Berücksichtigung von kultureller 
Diversität, denn oft werden vor allem nicht-‚westliche‘3 Religionen als Bedro-
hung von Frauenrechten wahrgenommen. Die Kontroverse überschneidet sich 
somit mit der Debatte um Multikulturalismus und Feminismus, die darum kreist, 
ob (und inwieweit) Frauenrechte interkulturell Geltung beanspruchen können 
oder kulturell verschieden verstanden werden müssen (siehe z.B. MBW). Um 
diesem komplexen Geflecht gerecht werden zu können, scheint es erforderlich, 
zum einen detailliert auf die Universalismusdebatte um die Plausibilität univer-
saler Normen in Bezug auf Geschlecht und Kultur (im Sinne der allgemeinen 
Multikulturalismusdebatte) einzugehen (Kap. 3) und zum anderen die Säkula-
rismusdebatte zur Bedeutung von Religion für (universale) politische Normen 

                                                             
2  Ich wähle den Begriff ‚Geschlecht‘ erstens um klarzustellen, dass sich die Plausibilität 

des Universalitätsanspruchs – trotz meines vorrangigen Bezugs auf die Diskriminie-

rung von Menschen ‚als Frauen‘ – nicht nur am Umgang mit der Diskriminierung ei-

ner vermeintlich festen Gruppe von ‚Frauen‘ bemisst. Vielmehr entscheidet sie sich 

auch am Umgang mit der Konstruktion dieser Gruppe sowie an der Berücksichtigung 

anderer geschlechtsspezifischer Diskriminierungen (etwa der von LBGTIQ-

Menschen; LGBTIQ steht für lesbian, gay, bisexual, transgender, intersex und queer). 

Zweitens scheint mir ‚Geschlecht‘ im Unterschied zu ‚Gender‘ im Deutschen besser 

deutlich zu machen, dass verschiedene geschlechtsbezogene Diskriminierungen 

ethisch relevant sind: solche, die sich auf das biologische Geschlecht (sex), das soziale 

Geschlecht (gender) und auch das Begehren (desire) richten (vgl. ähnlich Walz 2006). 

3  Die Begriffe ‚Westen‘ und ‚westlich‘ verwende ich hier wie im Folgenden in Anfüh-

rungszeichen, da man nicht von einer Homogenität des ‚Westens‘ und seiner Konzep-

te und Ideen ausgehen kann (vgl. dazu auch Nussbaum: Kap. 2.7.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

genauer in den Blick zu nehmen (Kap. 5). Erst vor dem Hintergrund dieser De-
batten kann dann eine differenzierte Beurteilung der Kontroverse um Frauen-
rechte und Religionsfreiheit erfolgen (Kap. 6). 

 
In der so genannten Universalismusdebatte wird verhandelt, wie ein universaler 
Maßstab für globales politisches Handeln aussehen sollte, wie er begründet wer-
den kann und ob er überhaupt notwendig oder auch nur möglich ist. Konkreti-
siert wird dies häufig an der Idee der Menschenrechte. Dabei sind verschiedene 
Diskussionsschwerpunkte denkbar – im Zentrum dieses Buches steht die Frage, 
ob ein universaler Maßstab denen gerecht wird, denen er dienen soll, bzw. wie er 
aussehen sollte, damit das der Fall ist (nachgeordnet wird demgegenüber etwa 
die Frage nach der Rechtfertigung globaler Pflichten, wie sie z.B. maßgeblich 
bei Thomas Pogge im Vordergrund steht: Pogge 2002a). 

Besonders stark werden Menschenrechte als universale Normen aus einer in-
terkulturellen Perspektive problematisiert, die kulturelle Diversität zu wenig be-
rücksichtigt sieht. Hier wird kritisiert, dass die als universal proklamierten Rech-
te auf partikularen ‚westlichen‘ Konzepten (insbesondere jenem vom Menschen 
als vorrangig rationalen und autonomen Individuum) aufbauen und nicht-‚west-
liche‘ Vorstellungen schlicht nachordnen, anstatt sie angemessen einzubeziehen. 
So verstandene Rechte seien nicht als gemeinsame Grundlage politischen Han-
delns geeignet (An-Na’im 1999, Parekh 2000). Während einige mit ihrer Kritik 
vor allem darauf zielen, Menschenrechte inhaltlich anders zu fassen (Appiah 
2005), äußern andere angesichts der unterstellten kulturellen Rückbindung aller 
Normen grundsätzlichere Skepsis an der Konzeption universaler Menschenrech-
te (Butler 2000, Mouffe 2007). Solche Skepsis kann in einen Kulturrelativismus 
münden, sie kann aber auch zu der Forderung nach einem anderen Verständnis 
von Universalität führen. 

Mit Blick auf Geschlecht scheint es demgegenüber zunächst einmal von gro-
ßem Interesse zu sein, von universalen Menschenrechten auszugehen. Allerdings 
wurde und wird auch aus feministischer Perspektive Kritik an (einer bestimmten 
Idee von) Menschenrechten geübt: Menschenrechte, so der Vorwurf, berücksich-
tigten die geschlechtsbezogene Diskriminierung oft nur ungenügend (Charles-
worth 1994, Gerhard/Jansen/Maihofer 1990). Die zentrale Stoßrichtung solcher 
Kritik besteht darin, Menschenrechte für Frauen, Homosexuelle u.a. zu bean-
spruchen und als Instrument gegen die Diskriminierung zu nutzen (Cook 1994, 
Rhode/Sanger 2005). Darüber hinaus wird aber auch aus dieser Perspektive mit-
unter die weitere Forderung nach einer konzeptionellen Veränderung der Men-
schenrechte laut, und zwar sowohl bezüglich der Inhalte (Feministinnen kritisie-
ren das vorausgesetzte Menschenbild als geschlechtsspezifisch voreingenom-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

men: Brown 1995, Okin 1989) als auch was die zugrunde gelegte Idee von Uni-
versalität betrifft (vgl. Auga 2008, Mookherjee 2009). 

Menschenrechtsnormen sind folglich aus beiden Perspektiven (kulturelle 
Diversität und Geschlecht) umstritten. Dennoch besteht ein Bedarf an – univer-
salen – Normen, die zur Kritik von Diskriminierung herangezogen werden kön-
nen. Das gilt besonders für die feministische Perspektive, letztlich wird jedoch 
ebenso aus interkultureller Perspektive zumindest der gleiche Respekt verschie-
dener Lebensvorstellungen als universale Norm gefordert. 

 
Nimmt man weiterhin das Verhältnis von universalen politischen Normen wie 
den Menschenrechten und Religion in den Blick, liegt es nahe, die so genannte 
Säkularismusdebatte aufzugreifen. Deren Ausgangspunkt liegt zum einen in der 
Behauptung einer Säkularisierung, verstanden als die abnehmende Bedeutung 
von Religion in der modernen Welt, und zum anderen in der normativen An-
nahme, dass sich eine moderne Gesellschaft nicht auf Religionen gründen sollte 
(was einige mehr noch mit der Unterstellung verbunden haben, dass Religionen 
liberale Werte bedrohen: auf verschiedene Weise z.B. Huntington 1996, Rorty 
1994 sowie die oben angesprochene religionskritische Frauenrechtsposition). 
Ausgehend davon wurde vielfach gefordert, politischem Handeln solche Normen 
zugrunde zu legen, die unabhängig von Religion begründet und für alle qua Ver-
nunft nachvollziehbar sind (z.B. Habermas 2006, Rawls 2005).  

Angesichts der Beobachtung einer tatsächlich aber bleibenden oder gar zu-
nehmenden Bedeutung von Religion (z.B. Casanova 1994, Joas 2012, Riesebrodt 
2001)4 sowie mit Blick auf nicht-‚westliche‘ Kulturen, die die ‚westliche‘ Idee 
solcher – säkularer – Normen nicht einfach übernehmen wollen (z.B. Bhargava 
2011), wurde in den vergangenen Jahren zunehmend nicht nur eine Korrektur 
der Säkularisierungsthese gefordert, sondern insbesondere auch der normativen 
These der Trennung von Politik und Religion. Ähnlich wie in der Diskussion um 
Kultur und Geschlecht besteht ein zentraler Vorwurf darin, dass die als allge-
mein behaupteten säkularen Normen tatsächlich an partikulare – nicht-religiöse – 
Konzepte gebunden seien und diskriminierend gegenüber Religion (bzw. be-
stimmten, nicht-‚westlichen‘ Religionen) wirkten (Jakobsen/Pellegrini 2008a, 

                                                             
4  Hans Joas analysiert, dass nicht von einer kontinuierlichen Säkularisierung gespro-

chen werden könne, sondern vielmehr von „Wellen der Säkularisierung“ auszugehen 

sei, José Casanova spricht von der „Deprivatisierung von Religion“ und Martin Rie-

sebrodt gar von einer „Rückkehr der Religionen“. Auf die Frage der Säkularisierung 

gehe ich allerdings nicht weiter ein, im Vordergrund steht hier die normative These 

einer säkularen politischen Grundlage. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Taylor 2010). Während einige Positionen vor allem darauf zielen, das Konzept 
des ‚Säkularen‘ zu verändern (Bhargava 2011), fordern andere, es ganz aufzuge-
ben (Bader 1999). 

Worum es in der Säkularismusdebatte letztlich maßgeblich geht, ist die Frage 
nach der Möglichkeit und Begründung (universaler) politischer Normen ange-
sichts von Vielfalt. 5 Damit kann diese Debatte gewissermaßen als ein Spezialfall 
der Universalismusdebatte betrachtet werden. 

 
Diese kurze Skizze zeigt, dass das Verhältnis von Menschenrechten, Geschlecht 
und Religion vor dem Hintergrund mehrerer kontroverser Debatten steht, und sie 
macht die Schwierigkeit der Aufgabe, universale Normen für politisches Han-
deln zu formulieren, deutlich. Angesichts der komplexen Debattenlage scheint es 
daher sinnvoll, einen spezifischen Menschenrechtsansatz herauszugreifen und an 
ihm die Diskussion zu konkretisieren.  
 
Martha C. Nussbaums Ansatz als Gegenstand  
der Auseinandersetzung 

Besonders interessant für die umrissenen Fragen ist der so genannte Fähigkei-
tenansatz der US-amerikanischen Philosophin Martha Craven Nussbaum, denn 
Nussbaum setzt sich ausführlich nicht nur mit der Begründung universaler Nor-
men auseinander, sondern auch mit der Bedeutung von Geschlecht, Religion und 
kultureller Diversität, und nicht zuletzt geht sie ausdrücklich auf die Kontroverse 
um Frauenrechte und Religionsfreiheit ein und bezieht Position zu der europäi-
schen Debatte um Verschleierungen. 

Einen bedeutenden Teil ihrer philosophischen Arbeit widmet Nussbaum der 
Begründung eines universalen, menschenrechtsähnlichen Maßstabs für die 
Grundlage politischen Handelns (z.B. CC, FJ, WHD). Ein solcher Maßstab sei 
notwendig, um allen Menschen gleichen Respekt und ein gutes Leben zu gewäh-
ren, er könne allerdings (nur) dann überzeugend sein, wenn er die Partikularität 
von Kontexten berücksichtigt und Freiheit und Pluralität wertschätzt. Sie schlägt 
daher vor, den aristotelischen Fokus auf das gute Leben mit liberalen Grund-
ideen, insbesondere der Anerkennung der Pluralität von Vorstellungen vom Gu-
ten, zu verbinden und die Befähigung jedes Menschen zu einem guten Leben ins 
Zentrum zu stellen: „[T]he best approach to this idea of a basic social minimum 
is provided by an approach that focuses on human capabilities, that is, what pe-

                                                             
5  Taylor zufolge ist es sogar falsch, anzunehmen, dass sich Säkularismus „um das Ver-

hältnis zwischen Staat und Religion drehe“; tatsächlich gehe es „um die (richtige) 

Antwort des demokratischen Staats auf Vielfalt“ (Taylor 2010, 8). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

ople are actually able to do and to be” (WHD, 70, Herv. i.O.). Staatliches Han-
deln muss sich demnach daran messen lassen, ob jeder und jedem die notwendi-
gen Voraussetzungen zur Verfügung stehen und die entsprechenden Rahmenbe-
dingungen bestehen, so dass er oder sie wirklich fähig ist, ein gutes Leben ge-
mäß seiner oder ihrer Vorstellung vom Guten zu führen. Nussbaums Ansatz wird 
dementsprechend Fähigkeitenansatz (capabilities approach) genannt.6 Ihren Ur-
sprung hat die Fähigkeitenidee in der gemeinsamen entwicklungspolitischen Ar-
beit von Nussbaum und dem Ökonomen und Philosophen Amartya Sen, sie wur-
de seitdem aber in verschiedener Weise aufgegriffen und weiterentwickelt (siehe 
dazu auch Kap. 2.1). Das Charakteristikum von Nussbaums Ansatz, das zugleich 
einen der umstrittensten Aspekte (auch innerhalb des Fähigkeitendiskurses) dar-
stellt, ist ihre Liste von zehn zentralen Fähigkeiten, die sie als konkrete universa-
le Grundlage politischen Handelns vorschlägt: Nur wer in Bezug auf diese zehn 
Aspekte in grundlegender Weise befähigt ist, sei in der Lage ein gutes Leben zu 
führen. Und nur ein solcher Staat sei wenigstens minimal gerecht, der dies für al-
le seine Bürgerinnen und Bürger gewährt. 

 
In der Entwicklung und Begründung ihres Ansatzes setzt sich Nussbaum einge-
hend mit kultureller Diversität auseinander, die sie als zentrale Herausforderung 
für jeden universalen Ansatz betrachtet. Dabei stellt sie nicht die Universalität 
menschenrechtlicher Normen selbst in Frage, fordert aber die stärkere Berück-
sichtigung von Partikularität und Pluralität (CC Kap. 5, OHWV, WHD u.a.). 

Weiterhin widmet sich Nussbaum ausführlich der Problematik von Diskri-
minierungen aufgrund von Geschlecht, die zu einer Bedrohung der Grundbefä-
higung führen. Die Analyse und Kritik geschlechtsspezifischer Diskriminierung 
fließen in viele ihrer Texte zum Fähigkeitenansatz ein und in einigen ist dies so-
gar der hauptsächliche Untersuchungsgegenstand (z.B. SSJ). Dabei beziehen 
sich die Beispiele im Zusammenhang des Fähigkeitenansatzes meist auf die Dis-
kriminierung von Frauen (GFF, MF, OHWV, WB, WHD), in anderen ihrer Tex-
te werden aber auch weitere geschlechtsspezifische Diskriminierungen, etwa die 
von Homosexualität, problematisiert (z.B. DH). 

Darüber hinaus geht Nussbaum auch auf die Bedeutung von Religion für po-
litische Fragen ein. Das findet zunächst im Kontext der Begründung des Fähig-
keitenansatzes statt, wo sie das Verhältnis von Religion zur Grundbefähigung als 
ambivalent darstellt: Religion könne sowohl zur Grundbefähigung beitragen als 
auch diese behindern (WHD). Zunehmend beschäftigt sie sich außerdem mit 

                                                             
6  Zu der Schwierigkeit einer angemessenen Übersetzung des englischen Begriffs Capa-

bilities Approach siehe die Überlegungen am Ende dieses Einleitungskapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

weitergehenden Fragen zum Verhältnis von Religion und Politik, die sie detail-
liert etwa am Beispiel der US-Verfassung erörtert (LC, NRI). 
 Nussbaums Ansatz ist mit Blick auf die Ausgangsproblematik vielverspre-
chend – und zwar nicht nur, weil er sich überhaupt mit den verschiedenen Her-
ausforderungen von Geschlecht, Kultur und Religion beschäftigt, sondern insbe-
sondere weil und insofern dies die Konzeption des Ansatzes prägt: So schlägt 
sich die intensive Auseinandersetzung mit kultureller und religiöser Pluralität in 
der Beschränkung auf einen minimalen Maßstab nieder sowie in der damit ver-
bundenen Forderung, verschiedene Vorstellungen vom Guten zu respektieren. 
Ihre Analyse geschlechtsspezifischer Diskriminierung bestärkt sie wiederum da-
rin, dass ein universaler Maßstab als Grundlage für (eben zumindest minimale) 
kultur- und religionsübergreifende Kritik an geschlechtsspezifischer Diskrimi-
nierung notwendig ist. Plausibel scheint dementsprechend auch Nussbaums Posi-
tion in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit: Ausgehend von 
einer Kritik an der einseitigen Betrachtung und Auflösung solcher Konflikte 
durch traditionalistische sowie durch säkularistische Feministinnen plädiert 
Nussbaum für die grundlegende Anerkennung der Ansprüche beider Seiten. 
Konkret folgt ihres Erachtens daraus, dass man die europäischen Bestrebungen 
nach einem Burkaverbot ablehnen muss (ITW, NRI, VT). 

Allerdings muss man fragen, wie gut Nussbaum den verschiedenen Heraus-
forderungen tatsächlich gerecht wird. So könnte man skeptisch sein, ob sie die 
kulturelle und religiöse Pluralität ernst genug nimmt, wenn sie die Universalität 
der Liste selbst nicht in Frage stellt (Kritik mit Blick auf die Berücksichtigung 
kultureller Diversität äußern z.B. Spivak 2008 und Young 2001, Einwände in 
Bezug auf Religion De Dijn 2008 und Skerker 2004). Aus feministischer Per-
spektive wiederum ließe sich bezweifeln, ob Nussbaum die Bedrohung universa-
ler Frauenrechte durch religiöse Traditionen ernst genug nimmt (z.B. Chambers 
2008, Okin 1999b). Es ist daher notwendig, Nussbaums Ansatz vor dem Hinter-
grund der skizzierten Debatten genauer zu untersuchen und zu diskutieren. 

 
Ziele und Grenzen 

Das zentrale Anliegen dieses Buches besteht darin, anhand einer detaillierten 
Auseinandersetzung mit Nussbaums Ansatz eine Antwort darauf zu geben, wie 
ein universaler Maßstab politischen Handelns aussehen kann. 

Damit soll erstens ein Beitrag zur Diskussion um Universalität geleistet wer-
den. Hier geht es insbesondere um die Klärung der Frage, wie universale Nor-
men konzipiert werden müssen, um Menschen in ihren Verschiedenheiten, vor 
allem ihren unterschiedlichen kulturell und religiös geprägten Vorstellungen 
vom Guten gerecht zu werden. Dies ist eng mit der Überlegung verknüpft, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

politische Normen angesichts von weltanschaulicher Pluralität begründet werden 
können – und wie überzeugend das Konzept säkularer Normen hierfür ist. Wei-
terhin ist die Rolle von Geschlecht in diesen Fragen zu berücksichtigen, da ge-
schlechtsspezifische Diskriminierung in den Debatten häufig als Grund ange-
führt wird, warum ein universaler Maßstab notwendig sei, nämlich, um dieser 
Diskriminierung entgegenzuwirken. Erwogen werden muss schließlich aber 
auch, ob es überhaupt sinnvoll ist, universale Normen anzustreben bzw. wie 
Universalität verstanden werden sollte – und zwar sowohl mit Blick auf kulturel-
le Diversität und Religion als auch Geschlecht. 

Es ließe sich einwenden, dass die Hintergrunddebatte durch die Berücksich-
tigung der drei Aspekte Geschlecht, kulturelle Diversität und Religion zu breit 
gefasst ist, da jeder einzelne bereits auf umfangreiche Diskussionen verweist. 
Tatsächlich stößt die Untersuchung hier an eine Grenze, insofern sie diese Dis-
kussionen nicht im Detail aufnehmen kann und sich auf eine Auswahl bestimm-
ter Diskussionspunkte beschränken muss. Dennoch ist in der Breite zugleich ein 
entscheidender Vorteil zu sehen: Auseinandersetzungen, die einen starken Fokus 
auf einen Einzelaspekt legen, nehmen andere Dimensionen oft nicht ernst genug 
und vernachlässigen andere Formen der Diskriminierung, was sich konkret etwa 
in einer Reihe von verkürzten und einseitigen Urteilen in der Kontroverse um 
Frauenrechte und Religionsfreiheit zeigt (siehe Kap. 3.3 und Kap. 6).7 Außerdem 
bestehen in den Diskriminierungsstrukturen in Bezug auf Geschlecht, kulturelle 
Diversität und Religion durchaus Ähnlichkeiten, was sich auch in Parallelen der 
Kritik an universalen Konzepten und liberalen Normen niederschlägt. Ein we-
sentliches Anliegen dieses Buches ist es, diese verschiedenen Perspektiven und 
Debatten miteinander zu verknüpfen, Verwebungen und Zusammenhänge aufzu-
zeigen und dies für die normative Diskussion um Universalität fruchtbar zu ma-
chen (Verknüpfungen dieser Art finden sich z.B. auch bei Amir-Moazami 2007, 
Jakobsen/Pellegrini 2008, Mahmood 2005, Reilly 2011).8 

                                                             
7  Ursula King diagnostiziert in diesem Sinn eine doppelte Blindheit in Bezug auf Reli-

gion und Geschlecht, die Vernachlässigung von Religion in feministischen Auseinan-

dersetzungen einerseits und von feministischen Perspektiven in Untersuchungen zu 

Religion andererseits: King 2005, 1f. Vgl. auch Abdullahi An-Na’im, der mahnt, dass 

die Kritik geschlechtsspezifischer Diskriminierung nicht zur Stärkung anderer Dis-

kriminierungen führen sollte: „[I]n seeking to eliminate discrimination on grounds of 

sex, one should avoid encouraging discrimination on grounds of race, religion, langu-

age, or national origin.“ (An-Na’im 1999, 60) 

8  In gewisser Hinsicht schließt die Untersuchung damit aus einer ethischen Perspektive 

an die vor allem sozialwissenschaftlich geführte Intersektionalitätsforschung an. De-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Zweitens möchte das vorliegende Buch zu einem besseren Verständnis von 
Nussbaums Ansatz und zur Einschätzung seiner Plausibilität mit Blick auf die 
skizzierten Debatten beitragen. Die steigende Zahl an deutschsprachigen Publi-
kationen zu Nussbaum in den vergangenen Jahren zeigt, dass ein wachsendes In-
teresse an ihrem Ansatz besteht (Dabrock 2012, Galamaga 2014, Gutschker 
2002 Kap. IV.2, Henning 2014, Jörke 2005 Kap. 6, Knoll 2009, Müller 2003, 
Nathschläger 2014, Riesenkampff 2005, Sturma 2000, Winkler 2016 u.a.). Dabei 
dominieren die kritische Aufarbeitung der aristotelischen Wurzeln, der Vergleich 
mit Sen sowie die Einordnung in den Menschenwürde- und Menschenrechtsdis-
kurs.9 Die Aspekte Geschlecht, kulturelle Diversität und Religion kommen in 
den meisten deutschsprachigen – aber auch englischsprachigen – Publikationen 
nur am Rande vor. So widmen sich einige Aufsätze Nussbaums Umgang mit 
kultureller Diversität (Jömann et al. 2001, Schmidhuber 2010, Young 2001) so-
wie der Bedeutung von Geschlecht (Chambers 2004, Derksen 2002, Maihofer 
2000, Phillips 2001, Young 2001), und in mehreren Artikeln wird weiterhin die 
zunehmende Auseinandersetzung mit Religion aufgegriffen (DeDijn 2008, Oh 
2008, Polke 2010, Winkler 2009a). Allerdings beschränken sich diese Erörte-
rungen meist auf einen oder zwei der Aspekte und zeichnen dadurch mitunter ein 
unausgewogenes Bild. Indem die vorliegende Untersuchung Geschlecht, kultu-
relle Diversität und Religion zueinander ins Verhältnis setzt und auf die Frage 
nach der universalen Geltung bezieht, ermöglicht sie ein umfassenderes Bild – 
und damit insgesamt ein differenzierteres Urteil mit Blick auf den für Nuss-
baums Ansatz charakteristischen Universalitätsanspruch. 

Außerdem liegt diesem Buch eine größere Auswahl an Texten zugrunde als 
vielen anderen Beiträgen. Vor allem jene zu Geschlecht, kultureller Diversität 
oder Religion haben meist eine recht schmale Textbasis (was teilweise darin be-
gründet liegt, dass es sich um einzelne Aufsätze, nicht um Monografien handelt). 
Da sich in Nussbaums Denken aber mehrere Entwicklungen vollziehen, die ihre 
Position in entscheidenden Hinsichten verändern, erscheint es wichtig, Texte aus 

                                                                                                                                  
ren Ziel ist es, zu berücksichtigen, dass Wechselbeziehungen zwischen und Über-

schneidungen von verschiedenen Dimensionen von sozialer Macht (u.a. in Bezug auf 

Geschlecht) bestehen und dass diese kritisch analysiert und aufeinander bezogen wer-

den müssen (zur Intersektionalitätsforschung siehe z.B. Degele/Winker 2009, Klin-

ger/Knapp 2007). 

9  Weitergehende Fragestellungen verfolgen z.B. Katja Winkler, die die „Rezeption des 

Capabilities Approach in der theologischen Sozialethik“ untersucht (Winkler 2016), 

und Peter Dabrock, der den Fähigkeitenansatz aus fundamentaltheologischer Perspek-

tive beleuchtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

verschiedenen Perioden einzubeziehen und zu vergleichen. Beschränkt man sich 
auf wenige Texte, kann das daraus gezogene Urteil nur begrenzt sein. Eine brei-
tere Textbasis ermöglicht es, im Vergleich älterer und jüngerer Texte Entwick-
lungen aufzuzeigen und nuanciertere Einschätzungen zu treffen. 

Dennoch können auch hier nicht alle Texte Nussbaums berücksichtigt wer-
den. Schon die Fülle ihrer Publikationen macht es notwendig, eine Auswahl zu 
treffen, womit eine weitere Grenze markiert ist. Die Textauswahl erfolgt anhand 
der systematischen Fragen nach dem Universalitätsanspruch des Fähigkeitenan-
satzes und nach einer überzeugenden Antwort auf die Kontroverse um Frauen-
rechte und Religionsfreiheit. Nicht oder nur am Rande kommen demnach jene 
Texte vor, die deutlich über den Fähigkeitenansatz hinausgehen – so bleibt 
Nussbaums umfangreiche Auseinandersetzung mit der Antike (FG, TD) weitge-
hend unberücksichtigt und ihre Theorie der Emotionen (HFH, PE, UT) sowie ih-
re Thesen zu Bildung (CH) und Literatur (LK, PJ) werden nur dort einbezogen, 
wo dies für die Diskussion sinnvoll erscheint (siehe dazu auch Kap. 2.1). 
 
Aufbau 

Entsprechend dem skizzierten Problemaufriss gliedert sich dieses Buch in drei 
Diskussionsschritte: die Charakterisierung von Nussbaums Ansatz als eines 
Menschenrechtsansatzes mit Anspruch auf universale Geltung und seine Einord-
nung in die Universalismusdebatte (mit besonderem Fokus auf die Aspekte Ge-
schlecht und kulturelle Diversität); die Analyse der Rolle von Religion in Nuss-
baums politischen Überlegungen und ihre Verortung in der Säkularismusdebatte; 
und, vor dem Hintergrund dessen, die Diskussion von Nussbaums Position in 
Bezug auf die Rahmenkontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit. 

Den Ausgangspunkt der Untersuchung muss eine systematische Aufarbei-
tung der zentralen Ideen von Nussbaums Fähigkeitenansatz bilden. Kapitel 2 ist 
daher der Erläuterung des Befähigungskonzepts gewidmet und beschäftigt sich 
insbesondere damit, wie hier die (mit Annahmen über die menschliche Natur 
verbundene) aristotelische Orientierung am Guten mit einer liberalen Grundaus-
richtung und dem politischen Liberalismus verknüpft wird. Dabei besteht der 
Fluchtpunkt (im Sinne des ersten Diskussionsschrittes) bereits in der Frage nach 
dem Anspruch auf universale Geltung und der Plausibilität in Bezug auf Ge-
schlecht und kulturelle Diversität. Das heißt, ein besonderes Augenmerk liegt 
darauf, zu zeigen, welche Annahmen inwiefern zur Begründung des universalen 
Geltungsanspruchs beitragen, warum und wie Geschlecht und kulturelle Diversi-
tät eine Rolle spielen, und schließlich, wie das Verhältnis zu (anderen) Men-
schenrechtsansätzen zu verstehen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Darauf aufbauend werden in Kapitel 3 einige wesentliche mit Blick auf den 
Universalitätsanspruch strittig erscheinende Aspekte von Nussbaums Ansatz 
herausgegriffen und kritisch diskutiert: die menschliche Natur und die darauf 
aufbauende Fähigkeitenliste, die zentrale Rolle von Vernunft und Freiheit sowie 
das Konzept weltanschaulicher Neutralität und nicht zuletzt das Universalitäts-
konzept als solches. Besondere Berücksichtigung finden in dieser Diskussion je-
ne Einwände, die sich auf die Bedeutung von kultureller Diversität oder von Ge-
schlecht richten. Dabei steht allerdings (noch) nicht das Konfliktpotenzial zwi-
schen Geschlecht und Kultur im Vordergrund, sondern die – in vielem parallele 
– Kritik an Universalitäts- und Menschenrechtskonzepten aus feministischer und 
interkultureller Perspektive. 

Mit Kapitel 4 wendet sich die Untersuchung dem zweiten Schritt zu, der Fra-
ge nach der Bedeutung von Religion für politische Überlegungen im Allgemei-
nen und für universale politische Normen im Besonderen. Hier wird zunächst 
analysiert, welche Rolle Religion bei Nussbaum zukommt. Das erfordert nicht 
nur eine Auseinandersetzung mit der Grundbefähigung, aus der die grundlegen-
de Norm des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit abgeleitet wird, sondern 
auch mit Nussbaums weitergehenden religionspolitischen Überlegungen. An 
ihnen wird nicht zuletzt exemplarisch (in Bezug auf den Aspekt Gewissensfrei-
heit) deutlich, wie die Konkretisierung der Fähigkeitenliste aussehen kann. Dar-
über hinaus sollen Nussbaums Verweise auf ihre eigene Religiosität, das heißt 
ihr Selbstverständnis als liberale Jüdin, und die Bedeutung dessen für die politi-
schen Überlegungen berücksichtigt werden. 

Im Anschluss an diese Aufarbeitung der Bedeutung von Religion bei Nuss-
baum liegt der Schwerpunkt von Kapitel 5 auf der Diskussion ihrer religionspoli-
tischen Thesen vor dem Hintergrund der Säkularismusdebatte. Erörtert und kri-
tisch geprüft werden sollen vor allem jene Aspekte, die auch in Bezug auf die 
übergeordnete Frage nach der universalen Geltung besonders relevant sind: das 
Konzept der individuellen Gewissensfreiheit, die religionspolitisch, aber auch 
begründungstheoretisch relevanten Prinzipien von Trennung und Neutralität und 
schließlich die Reichweite bzw. der Geltungsanspruch der religionspolitischen 
Thesen. 

Vor dem Hintergrund der Darstellungen und Diskussionen zu Universalis-
mus und Säkularismus nimmt Kapitel 6 die Kontroverse um Frauenrechte und 
Religionsfreiheit wieder auf. Ausgehend von einer Erörterung der Nussbaum-
schen Position, die Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit als 
Dilemma charakterisiert (für welches sie dennoch Lösungen sucht und anbietet), 
widmet sich das Kapitel ausführlich zwei Beispielen, Nussbaums Kritik am Bur-
kaverbot und ihre Verbotsforderung für das so genannte Female Genital Cut-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

ting
10. Die Analyse und der Vergleich der Beispiele geben nicht nur Aufschluss 

über Nussbaums Position in dieser konkreten Kontroverse, sondern verdeutli-
chen noch einmal Vorzüge und Schwierigkeiten ihres Ansatzes mit Blick auf den 
Universalitätsanspruch. 

 
Anmerkungen zur Sprache 

Hingewiesen werden muss an dieser Stelle noch auf einige sprachliche Heraus-
forderungen. Die erste betrifft die Übersetzung der zentralen Begriffe capability 
und capabilities approach als ‚Fähigkeit‘ und ‚Fähigkeitenansatz‘. Diese Über-
setzung kann in verschiedenen Hinsichten irreführend sein. So kann sie erstens 
dazu führen, den Ansatz als Forderung (miss) zu verstehen, jeder Mensch solle 
alle seine ‚Fähigkeiten‘ so gut wie möglich entwickeln und ausüben. Tatsächlich 
geht es Nussbaum aber nicht um die Ausübung, sondern um die staatliche Auf-
gabe der Ermöglichung (siehe Kap. 2.4.2) und mehr noch nur um die Ermögli-
chung jener Fähigkeiten, die für das gute Leben zentral sind (siehe Kap. 2.3.2). 
Zweitens trifft man mitunter auf die Interpretation, die Aufgabe des Staates sei 
darauf beschränkt, Fähigkeiten nur dann zu fördern, wenn ein Mensch offen-
sichtlich potenziell über sie verfügt, also die dementsprechenden Fähigkeitenan-
lagen hat. Ein solches Verständnis wird von Nussbaums frühen Texten gestützt, 
in aktuellen Darstellungen betont sie demgegenüber aber, dass jeder Mensch qua 
Geburt und mehr oder weniger unabhängig von den vorhandenen Fähigkeitenan-
lagen einen Anspruch auf Befähigung in Bezug auf die in der Liste genannten 
Aspekte hat (siehe Kap. 2.2.2).  

Angesichts dieser Irreführungen des Begriffs der ‚Fähigkeit‘ scheint die Be-
zeichnung ‚Befähigungsansatz‘ (oder ‚Befähigungsgerechtigkeit‘: Dabrock 
2012) präziser, da sie die politische Aufgabe der Befähigung (und nicht die Fä-
higkeit selbst) ins Zentrum stellt. Auch dieser Vorschlag wird jedoch einer – 
dritten – Schwierigkeit nicht gerecht, dass nämlich unter capability Aspekte wie 
Leben und Gesundheit gefasst werden, die man gemeinhin nicht als Fähigkeit 
betrachtet und daher auch die damit verknüpfte Forderung zur Ermöglichung ei-
ner ‚normalen‘ Lebenslänge und grundlegender Gesundheit nicht als Befähigung 
bezeichnen würde.  

Da es allerdings ebenso schwierig ist, in der Übersetzung die Begriffe ‚Fä-
higkeit‘ oder eben ‚Befähigung‘ ganz zu umgehen und entsprechende Alterna-
tivvorschläge (wie etwa ‚Entfaltungsmöglichkeiten‘) ihre eigenen Schwierigkei-

                                                             
10  Da jede deutsche Übersetzung Wertungen impliziert, verwende ich hier diesen engli-

schen Begriff, der zumindest versucht, starke Ab- oder Aufwertungen zu vermeiden. 

Vgl. Kap. 6 FN 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ten bergen,11 benutze ich trotz der Missverständlichkeiten den im Diskurs bereits 
etablierten Begriff des Fähigkeitenansatzes bzw. dort, wo es sinnvoll ist, den der 
‚Befähigung‘ bzw. ‚Grundbefähigung‘. 

Eine zweite Frage der Sprachregelung betrifft den Umgang mit englischspra-
chigen Zitaten. Ich habe mich entschieden, in den meisten Fällen englischspra-
chige Texte im Original zu zitieren, ich übersetze sie aber zu Gunsten der Les-
barkeit überall dort, wo sie in deutsche Sätze eingeflochten sind. 

Die dritte sprachliche Herausforderung besteht in der Verwendung einer an-
gemessenen ‚geschlechtergerechten‘ Sprache. Im Bemühen, sowohl den Lese-
fluss zu gewähren als auch der Problematik geschlechtsspezifischer Diskriminie-
rung sprachlich gerecht zu werden, verwende ich keine der verschiedenen 
Sprachkreationen, wenngleich sie alle ihre Berechtigung haben (z.B. das Binnen-
I bei BürgerInnen, der Gender Gap wie Bürger_innen o.ä.), sondern im Wechsel 
die weibliche oder die männliche Form oder auch beide. Weibliche Formen mei-
nen also in der Regel – wenn nicht ausdrücklich von Frauen die Rede ist – die 
männliche Form mit und umgekehrt. 

Darüber hinaus haben einige weitere Begriffe sehr voraussetzungsreiche und 
kontroverse Begriffsgeschichten. Um auf diese Schwierigkeiten hinzuweisen, 
setze ich solche Begriffe häufig in Anführungszeichen (z.B. ‚Westen‘ und ‚west-
lich‘, vgl. FN 3 in diesem Kapitel). 

                                                             
11  Der Begriff der ‚Entfaltungsmöglichkeiten‘ (Mieth 2011) ist nicht präziser als der der 

‚Fähigkeiten‘: Er könnte nämlich fälschlicherweise suggerieren, dass der Fokus auf 

der Schaffung externer Umstände liegt, wohingegen es gerade auch um das Erlernen 

bestimmter Dinge geht. Die Entwicklung von internen Fähigkeiten stellt zudem nicht 

nur eine Möglichkeit dar, deren Wahrnehmung den Einzelnen überlassen bleibt, son-

dern sie wird als notwendig erachtet und daher allen vorgeschrieben (siehe Kap. 2.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2  Der Fähigkeitenansatz als universale 

politische Konzeption 

 
 
 
Nussbaum legt mit ihrem Fähigkeitenansatz eine Theorie globaler Gerechtigkeit 
vor, in deren Zentrum die Forderung nach der gleichen Befähigung jedes einzel-
nen Menschen steht. In diesem Kapitel werden die Grundideen dessen erörtert. 
Ziel ist sowohl eine detaillierte Darstellung von Nussbaums zentralen Argumen-
ten für die Begründung des Fähigkeitenansatzes als auch die Hinführung zur 
Diskussion um seinen universalen Geltungsanspruch. Ich orientiere mich daher 
in der Intensität der Erörterung einzelner Aspekte bereits an den diskussionslei-
tenden Fragen zu Geschlecht und interkultureller Plausibilität und verbinde die 
Darstellung mit einer ersten kritischen Prüfung der Argumente. 

Das Kapitel beginnt mit einem Umriss der Grundideen des Fähigkeitenansat-
zes. Dieser soll einen ersten Überblick über die wesentlichen Aspekte geben und 
zu der Liste von zehn zentralen Fähigkeiten hinführen, die das Charakteristikum 
von Nussbaums Ansatz ist und sie von anderen Fähigkeitenansätzen unterschei-
det (2.1).  

Die folgenden (Unter-)Kapitel sind der ausführlichen Erörterung einzelner 
Aspekte gewidmet. Am Anfang steht die den universalen Ausgangspunkt bil-
dende Idee des gleichen Respekts der Menschenwürde, die Nussbaum maßgeb-
lich an die Idee normativer Fähigkeiten knüpft. Insofern dies wesentlich mit der 
Orientierung an einer menschlichen Natur verbunden ist, werden hier auch die 
konkreten inhaltlichen Annahmen über den Menschen und nicht zuletzt die Be-
deutung von Geschlecht in den Blick genommen (2.2). Das dritte Kapitel widmet 
sich dem darauf aufbauenden Konzept der Befähigung. Demnach soll politisches 
Handeln darauf zielen, allen Menschen ein gutes Leben zu ermöglichen. Nuss-
baum plädiert damit ausdrücklich für einen Vorrang des Guten. Weiterhin ergibt 
sich aus diesem Ziel ihres Erachtens die Notwendigkeit, einen universalen Maß-
stab zu formulieren. Sie schlägt dafür die für ihren Ansatz charakteristische Fä-
higkeitenliste vor (2.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Eine zentrale Rolle für die Begründung und Plausibilisierung von Nuss-
baums Ansatz kommt der Orientierung an Freiheit und Pluralität zu, die die bei-
den folgenden Kapitel näher beleuchten. Ein wichtiges Ziel der Befähigung be-
stehe darin, Menschen die Freiheit zu ermöglichen, sich für ein bestimmtes gutes 
Leben zu entscheiden. In Kapitel 4 führe ich aus, was Nussbaum meint, wenn sie 
dabei ein substanzielles und konkretes Freiheitsverständnis voraussetzt, und in-
wiefern sich die Bedeutung von Freiheit in der Fokussierung auf Fähigkeiten an-
stelle von Tätigkeiten zeigt (2.4). Die Bedeutung von Freiheit zeigt sich zudem 
darin, dass der Fähigkeitenansatz ausdrücklich kein Modell des guten Lebens 
vorgeben möchte. Vielmehr will er die Pluralität der Vorstellungen vom Guten 
anerkennen, was es Nussbaum zufolge notwendig macht, dem Ansatz des politi-
schen Liberalismus zu folgen und die Fähigkeitenliste als freistehende politische 
Grundlage zu konzipieren. Ein vergleichender Blick auf Nussbaums Texte zeigt 
allerdings, dass diese These in ihren frühen Überlegungen noch nicht vorkommt, 
hier findet ein bedeutender Wandel in ihrem Ansatz statt (2.5).  

Das 6. Kapitel widmet sich Nussbaums Begründungsmethode, die als ‚holis-
tisch‘ charakterisiert werden kann. Ausgehend von der Annahme, dass eine poli-
tisch-ethische Theorie in einem hohen Maß auf die Praxis und die sich wandeln-
den praktischen Anforderungen bezogen sein muss, entwickelt Nussbaum ein 
Begründungsmodell, das sich zum einen auf die Methode des Überlegungs-
gleichgewichts stützt und zum anderen Narrationen eine zentrale, wenn auch 
nicht direkt begründende Stellung zuweist. Mit einer solchen holistischen Me-
thode lasse sich zeigen, dass die Fähigkeitenliste tatsächlich eine universale und 
freistehende politische Grundlage darstellt (2.6). 

Im Anschluss an die Erörterung der zentralen Inhalte des Fähigkeitenansat-
zes und ihrer Begründung geht es in Kapitel 7 und 8 um die Reichweite und die 
Umsetzung. So werde ich zuerst aufzeigen, dass und warum Nussbaum einen 
global-universalen Maßstab für notwendig hält und wie sie den Anspruch auf die 
globale Reichweite ihres Ansatzes rechtfertigt. Damit verbunden ist zum einen 
die Frage, wie die Fähigkeitenliste im globalen Kontext umgesetzt werden soll, 
und zum anderen, wie ein universaler Maßstab angesichts kultureller Differen-
zen legitimiert werden kann (2.7). Daran anknüpfend widmet sich Kapitel 8 der 
Erziehung der Bürger und Bürgerinnen, die Nussbaum zufolge ein entscheiden-
der Aspekt für die Unterstützung und die Stabilität des Ansatzes ist. Eine politi-
sche Theorie, so ihre Überzeugung, sollte sich nämlich nicht nur um die Formu-
lierung guter Prinzipien bemühen und an die vernünftige Einsicht appellieren. 
Sie sollte auch den Einfluss von Emotionen auf die Unterstützung der Prinzipien 
berücksichtigen und einen Ansatz entwickeln, mit dem Gefühle wie Mitleid und 
Liebe gegenüber anderen wie Angst und Ekel gestärkt werden können (2.8). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 25 

 

Nicht zuletzt soll abschließend auch die von Nussbaum vorgenommene Ver-
hältnisbestimmung ihres Ansatzes zu Menschenrechten in den Blick genommen 
werden. Sie selbst charakterisiert den Fähigkeitenansatz als eine Form von Men-
schenrechten und meint damit, dass es sowohl eine Reihe von Gemeinsamkeiten 
gibt als auch entscheidende Unterschiede: Ihres Erachtens ermöglicht der Fähig-
keitenansatz wichtige Präzisierungen und Verbesserungen gegenüber anderen 
Menschenrechtsansätzen. Im 9. Kapitel erläutere ich dies genauer und zeige, in-
wiefern sich ihr spezifisches Konzept auch in den Annahmen zu Frauenrechten 
widerspiegelt (2.9). Das Kapitel endet mit einer Zusammenfassung, in der ich 
die erläuterten Aspekte noch einmal zueinander ins Verhältnis setze und auf die 
Frage der Universalität hin ausrichte. Damit soll nicht zuletzt aufgezeigt werden, 
wo sich zentrale Diskussionspunkte für Kapitel 3 abzeichnen (2.10). 
 
Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass Nussbaum eine große Fülle an 
Texten publiziert hat, die nicht alle gleichermaßen Berücksichtigung finden kön-
nen. Die Auswahl meiner Textgrundlage ist von zwei Kriterien geprägt, dem 
thematischen Fokus und dem Erscheinungsjahr. Das heißt, ich beziehe mich ers-
tens vor allem auf solche Publikationen, in deren Zentrum die Begründung des 
Fähigkeitenansatzes als einer minimalen politischen Konzeption steht. Andere 
Texte ordne ich nach und greife sie nur dort auf, wo dies zur Erhellung des Ver-
ständnisses des Fähigkeitenansatzes und seines universalen Anspruchs beiträgt. 
(Nussbaums Ausführungen zu Emotionen etwa sind an verschiedenen Stellen re-
levant, hingegen können ihre Indien- oder USA-spezifischen Darlegungen zu 
Bildungspolitik o.ä. nur am Rande berücksichtigt werden.) Zweitens liegt der 
Schwerpunkt auf jüngeren Texten, da Nussbaums Denken mehrere Entwicklun-
gen vollzogen hat und es hier primär um die Diskussion der aktuellen Fassung 
ihres Ansatzes gehen soll. Dennoch ziehe ich ältere Texte ebenfalls hinzu, näm-
lich zum einen dort, wo sie einzelne Aspekte genauer erläutern als jüngere Tex-
ten (und wo davon auszugehen ist, dass es diesbezüglich keinen Wandel gegeben 
hat). Und zum anderen müssen sie natürlich deswegen berücksichtigt werden, 
weil erst im Vergleich Entwicklungen aufgezeigt werden können.1 

Ausgehend davon stehen drei Werke im Vordergrund meiner Darstellung: 
Women and Human Development: The Capabilities Approach (WHD), Nuss-
baums erste systematische Begründung des Fähigkeitenansatzes aus dem Jahr 

                                                             
1  Meine Darstellung unterscheidet sich daher in einigen Hinsichten von anderen, die 

sich vorrangig auf ältere bzw. über die politische Konzeption hinausgehende Texte 

stützen. Dies wird im Folgenden an verschiedenen Stellen mehr oder weniger stark 

deutlich werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

2000; Frontiers of Justice. Disability, Nationality, Species Membership (FJ) von 
2006, worin eine Erweiterung in Bezug auf die Themen Behinderung, Nationali-
tät und Spezieszugehörigkeit erfolgt; sowie Creating Capabilities. The Human 

Development Approach (CC) von 2011 als aktuellste Übersicht zum Fähigkei-
tenansatz, die allerdings (als ausdrücklich einführender und leicht zugänglicher 
Text, vgl. CC, xi) mitunter nicht ins Detail geht. Darüber hinaus beziehe ich eine 
Reihe von Aufsätzen ein, da Nussbaum in ihnen Einzelaspekte oft näher aus-
führt. 

 
 

2.1  DIE IDEE DER BEFÄHIGUNG UND NUSSBAUMS 

FÄHIGKEITENLISTE 
 
Nussbaums Fähigkeitenansatz gibt eine Antwort auf die Frage nach der normati-
ven Grundlage für politisches Handeln: Im Mittelpunkt soll die grundlegende 
Befähigung jedes Menschen zu einem guten Leben stehen. Diesen Ansatz werde 
ich in den folgenden Kapiteln im Detail erläutern, an den Anfang möchte ich 
aber einen kurzen Überblick über die zentralen Ideen stellen.  

Seinen Ausgangspunkt nimmt der Fähigkeitenansatz in der Forderung nach 
gleichem Respekt für jeden Menschen, der ungeachtet zusätzlicher differenzie-
render Zuschreibungen wie Geschlecht, Nation oder Religion gelten soll. Um 
gleichen Respekt politisch zu ermöglichen, sei es notwendig, jede und jeden zu 
einem guten Leben zu befähigen. Eine Gesellschaft müsse sich demnach in ih-
rem Handeln für Gerechtigkeit und Respekt daran orientieren, wozu Menschen 
fähig sind, ob sie also in der Lage sind bzw. ob sie über die notwendigen Fähig-
keiten (human capabilities) verfügen ein gutes Leben zu führen (WHD, 5, FJ, 
70). Im Unterschied zu den meisten anderen liberalen Theorien sozialer Gerech-
tigkeit ist der Fähigkeitenansatz damit an der im aristotelischen Denken verwur-
zelten Idee des guten Lebens (flourishing) ausgerichtet.  

Gemeinsam mit anderen liberalen Theorien ist dem Fähigkeitenansatz die 
Orientierung an Freiheit und Pluralität. Diese zeigt sich nicht zuletzt an der For-
derung nach einer freien Wahl einer Vorstellung vom Guten. 

 
„We want an approach that is respectful of each person’s struggle for flourishing, that 

treats each person as an end and as a source of agency and worth in her own right. Part of 

this respect will mean not being dictatorial about the good, at least for adults and at least 

in some core areas of choice and meaningful affiliation.“ (WHD, 69) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 27 

 

Um jedem einzelnen Menschen tatsächlich ein gutes Leben zu ermöglichen, sei 
es notwendig, universale Normen zu formulieren. In diesem Sinn plädiert Nuss-
baum für eine Liste grundlegender Fähigkeiten, die ein markantes Charakteristi-
kum ihres Ansatzes ist. Eine solche Liste sei notwendig als konkreter Maßstab 
für politisches Handeln, ähnlich einer Liste von Menschenrechten (z.B. NM, 
121). Dabei sei die Liste durchaus mit Freiheit und Pluralität vereinbar und kön-
ne auch angesichts kultureller Differenzen gerechtfertigt werden, da sie deren 
Anforderungen berücksichtige. So sei die Liste nämlich nur auf solche zentralen 
Aspekte bezogen, die für alle Menschen, und zwar auch interkulturell, grundle-
gend einsichtig seien: „The list […] isolates those human capabilities that can be 
convincingly argued to be of central importance in any human life, whatever else 
the person pursues or chooses.“ (WHD, 74) Außerdem handele es sich um eine 
politische Konzeption gemäß des politischen Liberalismus, die deswegen von al-
len anerkannt werden kann, weil sie freistehend gegenüber verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten begründet ist (WHD, 76f.). Darüber hinaus integriere sie 
Freiheit und Pluralität dadurch, dass sie verschieden ausgestaltet werde kann 
(WHD, 77): Sie überlässt es erstens den Einzelnen, über die Ausübung der Fä-
higkeiten zu entscheiden, und zweitens den Staaten, die Aspekte verschieden zu 
konkretisieren und zu interpretieren. Nicht zuletzt sei die Liste als ein Vorschlag 
zu verstehen, der offen für Veränderungen ist (WHD, 77).  

Der aktuelle Entwurf (der im Sinne der Offenheit gegenüber vorherigen Ver-
sionen leicht modifiziert ist) benennt folgende zehn Fähigkeiten: 

 
„1. Leben: Die Fähigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende zu 

leben; nicht frühzeitig zu sterben und nicht zu sterben, bevor dieses Leben so einge-

schränkt ist, daß es nicht mehr lebenswert ist. 

2. Körperliche Gesundheit: Die Fähigkeit, bei guter Gesundheit zu sein, wozu auch 

die reproduktive Gesundheit, eine angemessene Ernährung und eine angemessene Unter-

kunft gehören. 

3. Körperliche Integrität: Die Fähigkeit, sich frei von einem Ort zum anderen zu be-

wegen; vor gewaltsamen Übergriffen sicher zu sein, sexuelle Übergriffe und häusliche 

Gewalt eingeschlossen; Gelegenheit zur sexuellen Befriedigung und zur freien Entschei-

dung im Bereich der Fortpflanzung zu haben.  

4. Sinne, Vorstellungskraft und Denken: Die Fähigkeit, die Sinne zu benutzen, sich 

etwas vorzustellen, zu denken und zu schlußfolgern – und dies alles auf jene ‚wahrhaft 

menschliche‘ Weise, die von einer angemessenen Erziehung und Ausbildung geprägt und 

kultiviert wird, die Lese- und Schreibfähigkeit sowie basale mathematische und wissen-

schaftliche Kenntnisse einschließt, aber keineswegs auf sie beschränkt ist. Die Fähigkeit, 

im Zusammenhang mit dem Erleben und Herstellen von selbstgewählten religiösen, litera-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

rischen, musikalischen etc. Werken und Ereignissen die Vorstellungskraft und das Denk-

vermögen zu erproben. Die Fähigkeit, sich seines Verstandes auf Weisen zu bedienen, die 

durch die Garantie der politischen und künstlerischen Meinungsfreiheit und die Freiheit 

der Religionsausübung geschützt werden. Die Fähigkeit, angenehme Erfahrungen zu ma-

chen und unnötigen Schmerz zu vermeiden. 

5. Gefühle: Die Fähigkeit, Bindungen zu Dingen und Personen außerhalb unserer 

selbst aufzubauen; die Fähigkeit, auf Liebe und Sorge mit Zuneigung zu reagieren und auf 

die Abwesenheit dieser Wesen mit Trauer; ganz allgemein zu lieben, zu trauern, Sehn-

sucht, Dankbarkeit und berechtigten Zorn zu fühlen. Die Fähigkeit, an der eigenen emoti-

onalen Entwicklung nicht durch Furcht und Ängste gehindert zu werden. (Diese Fähigkeit 

zu unterstützen heißt auch, jene Arten der menschlichen Gemeinschaft zu fördern, die er-

wiesenermaßen für diese Entwicklung entscheidend sind.)  

6. Praktische Vernunft: Die Fähigkeit, selbst eine persönliche Auffassung des Guten 

zu bilden und über die eigene Lebensplanung auf kritische Weise nachzudenken. (Hierzu 

gehört der Schutz der Gewissens- und Religionsfreiheit.) 

7. Zugehörigkeit:  

A. Die Fähigkeit, mit anderen und für andere zu leben, andere Menschen anzuerken-

nen und Interesse an ihnen zu zeigen, sich auf verschiedene Formen der sozialen Interak-

tion einzulassen; sich in die Lage eines anderen hineinzuversetzen. (Der Schutz dieser Fä-

higkeit erfordert den Schutz jener Institutionen, die diese Formen der Zugehörigkeit kon-

stituieren und fördern, sowie der Versammlungs- und Redefreiheit.)  

B. Über die sozialen Grundlagen der Selbstachtung und der Nichtdemütigung zu ver-

fügen; die Fähigkeit, als Wesen mit Würde behandelt zu werden, dessen Wert dem anderer 

gleich ist. Hierzu gehören Maßnahmen gegen die Diskriminierung auf der Grundlage von 

ethnischer Zugehörigkeit, Geschlecht, sexueller Orientierung, Kaste, Religion und natio-

naler Herkunft. 

8. Andere Spezies: Die Fähigkeit, in Anteilnahme für und in Beziehung zu Tieren, 

Pflanzen und zur Welt der Natur zu leben. 

9. Spiel: Die Fähigkeit zu lachen, zu spielen und erholsame Tätigkeiten zu genießen. 

10. Kontrolle über die eigene Umwelt: 

A. Politisch: Die Fähigkeit, wirksam an den politischen Entscheidungen teilzuneh-

men, die das eigene Leben betreffen; ein Recht auf politische Partizipation, auf Schutz der 

freien Rede und auf politische Vereinigung zu haben. 

B. Inhaltlich: Die Fähigkeit, Eigentum (an Land und an beweglichen Gütern) zu besit-

zen und Eigentumsrechte auf der gleichen Grundlage wie andere zu haben; das Recht zu 

haben, eine Beschäftigung auf der gleichen Grundlage wie andere zu suchen; vor unge-

rechtfertigter Durchsuchung und Festnahme geschützt zu sein. Die Fähigkeit, als Mensch 

zu arbeiten, die praktische Vernunft am Arbeitsplatz ausüben zu können und in sinnvolle 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 29 

 

Beziehungen der wechselseitigen Anerkennung mit anderen Arbeitern treten zu können.“ 

(PE, 182f., FN 5) 

 
Die Idee der Fähigkeitenliste ist verbunden mit der Annahme eines Schwellen-
wertes (threshold level) in Bezug auf jede Fähigkeit. Demnach ist die Befähi-
gung zu einem guten Leben dann erreicht, wenn sich alle Menschen in Bezug 
auf jede Komponente der Liste oberhalb einer bestimmten (von den einzelnen 
Staaten zu spezifizierenden) Schwelle befinden (FJ, 71). Nussbaum beschränkt 
den Anspruch des Fähigkeitenansatzes ausdrücklich auf eine in diesem Sinn be-
grenzte Grundbefähigung. Darüber hinausreichende Fragen der Gerechtigkeit 
werden nicht beantwortet, weswegen sie ihren Ansatz auch als minimale, partiel-
le Theorie charakterisiert (FJ, 71). 

An dieser Beschränkung auf eine minimale Grundlage für Gerechtigkeit wird 
nicht zuletzt die Ähnlichkeit zu Menschenrechten deutlich. Nussbaum selbst 
weist auf diese Parallele hin, stellt zugleich aber die Unterschiede heraus, die ih-
ren Ansatz zu einer besseren Grundlage für politisches Handeln machten als die 
meisten vergleichbaren Ansätze. Sie bezeichnet den Fähigkeitenansatz daher als 
„eine Art Menschenrechtsansatz“ (FJ, 78).2  

Wie die meisten anderen Menschenrechtsansätze adressiert auch Nussbaums 
Ansatz seine Forderungen primär an Staaten. Es sei vor allem ihre Aufgabe, die 
für die Grundbefähigung notwendigen Bedingungen bereitzustellen (HD, 359f.). 
Da der Fähigkeitenansatz jedoch ausdrücklich nicht auf Einzelstaaten beschränkt 
bleibt, sondern globale Reichweite beansprucht, muss auch die Verantwortung 
entsprechend ausgeweitet werden. Staaten tragen demnach nicht nur für ihre ei-
genen Bürger und Bürgerinnen Verantwortung, sondern auch für andere Men-
schen, sofern deren Staaten ihrer Pflicht nicht nachkommen. Mehr noch schreibt 
Nussbaum auch transnationalen Akteuren sowie jedem einzelnen Menschen eine 
gewisse Verantwortung zu (CC, 116f.). Die Verwirklichung und die Stabilität 
des Fähigkeitenansatzes erfordern somit sowohl die Gewährung der von ihm 
formulierten politischen Prinzipien durch die Staaten als auch die Unterstützung 
durch die Bürger und Bürgerinnen. Dies führt schließlich zu einem weiteren cha-
rakteristischen Bestandteil von Nussbaums Ansatz: Um die Unterstützung durch 
die Einzelnen gewährleisten zu können, sei eine entsprechende Erziehung not-
wendig, die in besonderem Maß auf die Stärkung von altruistischen Gefühlen, 
nämlich Mitgefühl und Liebe zielt (Kap. 2.8). 

                                                             
2  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Damit sind die Grundideen von Nussbaums Fähigkeitenansatz umrissen. Es 
handelt sich hier um Charakteristika ihres spezifischen Entwurfs der Fähigkei-
ten. Das zu betonen ist wichtig, da es daneben noch andere Formen des Fähig-
keitenansatzes gibt. Genannt werden soll an dieser Stelle noch der Ökonom und 
Philosoph Amartya Sen, der die Idee eines an Fähigkeiten orientierten Ansatzes 
maßgeblich geprägt hat.3 Nussbaum, die ihn selbst als Pionier der Befähigungs-
idee bezeichnet (WHD, 11), kam mit seinen entwicklungsökonomisch geprägten 
Überlegungen im Rahmen ihrer gemeinsamen Arbeit beim World Institute for 

Development Economics Research (WIDER) in den 1980er-Jahren in Berüh-
rung. Dabei erkannten beide Ähnlichkeiten in ihren Überlegungen zu sozialer 
Gerechtigkeit, Nussbaum spricht auch von einer gegenseitigen Inspiration 
(WHD, 11, dies geht ähnlich hervor aus Sen 1999, 24 u.a.).4 Beide haben den 
Fähigkeitenansatz auf ihre je eigene Weise ausformuliert und weitere Theoreti-
ker und Theoretikerinnen inspiriert, ihn aus ihren unterschiedlichen Fachper-
spektiven weiterzudenken (im Bereich der Philosophie haben sich etwa Eliza-
beth Anderson, Richard Arneson und Ingrid Robeyns damit auseinandergesetzt, 
für die interdisziplinäre Bandbreite vgl. die zahlreichen Beiträge im Journal of 

Human Development and Capability).5  
Ohne an dieser Stelle einen umfassenden systematischen Vergleich führen zu 

wollen, kann als wesentlicher Unterschied zwischen Nussbaums Entwurf und 
dem von Sen (und auch einigen anderen) die konkrete Liste von Fähigkeiten be-
nannt werden (z.B. WHD, 13, Sen 2004b). Auf die Gründe für und gegen die 
Liste werde ich noch zurückkommen, ebenso wie auf einige weitere Unterschie-
de in Einzelaspekten (vgl. für eine summarische Gegenüberstellung von Ge-
meinsamkeiten und Unterschieden aus Nussbaums Perspektive CC, 69-76, CFE, 
WHD, 11-15; siehe auch z.B. Winkler 2016 Kap. I.3.1).6 

 

                                                             
3  Eine gute Einführung in das Gesamtwerk Sens gibt Neuhäuser 2013. 

4  Der starke Impuls der Auseinandersetzung mit politischen und ökonomischen Fragen 

für Nussbaums Arbeit zeigt sich in ihren Argumenten gegen bestimmte ökonomische 

Ansätze (Kap. 2.3) und in den zahlreichen Narrationen über die Lebenssituationen in-

discher Frauen (dazu v.a. in Kap. 2.6).  

5  Einige Ansätze orientieren sich stärker an dem Terminus des Human Development 

(welcher auch namensgebend für den damit verbundenen Human Development Index 

der UNO ist). Nussbaum verwendet ihn aber bewusst nicht, da sie in ihren Überlegun-

gen zu Gerechtigkeit auch nicht-menschliche Tiere einbeziehen möchte (CC, 17f.). 

6  Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit und Gegenüberstellung von Nussbaum 

und Sen siehe z.B. Crocker 1995, Sturma 2000, Alexander 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 31 

 

2.2  GLEICHER RESPEKT FÜR JEDEN MENSCHEN ALS 

FÄHIGEM UND BEDÜRFTIGEM WESEN 
 
Den normativen Ausgangspunkt des Fähigkeitenansatzes bildet die Annahme, 
dass jeder Mensch in sich wertvoll ist und jeder und jedem daher gleicher Res-
pekt gebührt (WHD, 73). Dies sei, so die für Nussbaum charakteristische Idee, in 
der Normativität der menschlichen Natur selbst begründet, genauer, in bestimm-
ten normativen Fähigkeitenanlagen des Menschen. Ihr Ansatz wird dementspre-
chend häufig in den Kontext anthropologischer Ethik bzw. einer Wiederkehr 
derselben gestellt (Jörke 2005, Müller 2003, Pauer-Studer 1999, Winkler 2010).  

Im Folgenden werde ich die Idee des gleichen Respekts als universale und 
individuenorientierte Grundausrichtung genauer erläutern (2.2.1) und aufzeigen, 
wie Nussbaum sie in einer normativen Konzeption der menschlichen Natur ver-
ankert (2.2.2). Damit verbunden sind eine Reihe konkreter Annahmen zum guten 
menschlichen Leben, die den Menschen als fähiges und bedürftiges, rationales 
und emotionales Wesen (2.2.3), mithin als Wesen mit einer Pluralität von Fähig-
keiten voraussetzen (2.2.4). Insofern die Zuschreibung von Geschlecht oft mit 
der Diskussion um die menschliche Natur in Zusammenhang gestellt wird, soll 
in diesem Kapitel abschließend noch auf die Bedeutung von Geschlecht bei 
Nussbaum eingegangen werden (2.2.5). 

 

2.2.1  Der gleiche Respekt jedes einzelnen Menschen 
 
Die Norm des gleichen Respekts drückt sich im Fähigkeitenansatz im Wesentli-
chen in dem Prinzip aus, dass jede Person als Zweck in sich betrachtet werden 
soll. Dies signalisiert eine grundlegende Ausrichtung an Gleichheit und Univer-
salität (CC, 35, WHD, 188). So habe jeder und jede einen Anspruch darauf, 
gleichermaßen moralisch berücksichtigt zu werden wie jeder andere Mensch, 
weil „alle, schon allein aufgrund ihres Menschseins, gleiche Würde und gleichen 
Wert besitzen, einerlei, welchen gesellschaftlichen Rang sie bekleiden“ (FKL, 
19). Zuschreibungen wie ‚Geschlecht‘ oder ‚Rasse‘ dürften keinen Einfluss auf 
den gleichen Respekt haben: „People’s basic opportunities in life should not be 
violated by unfair hierarchy, whether the hierarchy is based on race or sex or 
class, or on birth within a particular nation.“ (FJ, 264) Wo sie zum Grund von 
Diskriminierung und zur Beeinträchtigung des Respekts führen, fordert der Fä-
higkeitenansatz demnach eine kritische Positionierung (WHD, 69). Intensiv 
widmet sich Nussbaum dabei geschlechtsbezogenen Diskriminierungen, die sie 
in vielen ihrer Texte kritisch aufarbeitet und oftmals sogar zum zentralen Dis-
kussionsgegenstand macht (MF, SSJ, WB, WHD, siehe Kap. 2.2.5 und 2.9.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Außerdem problematisiert sie etwa die Einschränkung gleichen Respekts auf-
grund von Religion (siehe vor allem Kap. 4), die moralische Vernachlässigung 
bzw. Nachordnung von Menschen anderer Nationen (FJ Kap. 4 und 5) sowie zu-
nehmend die Diskriminierung von Menschen mit Behinderung (FJ Kap. 2 und 3, 
HD, und siehe Kap. 2.2.2). 

Die Norm des gleichen Respekts jedes Menschen impliziert neben der Uni-
versalität zudem eine Entscheidung dafür, jede und jeden Einzelnen als Indivi-
duum ins Zentrum zu stellen: „[T]he separate person should be the basic unit for 
political distribution.“ (WHD, 247) Nussbaum grenzt sich hiermit gegen Theo-
rien ab, die individuenübergreifende Ziele fokussieren. Das betrifft zum einen 
ökonomisch-utilitaristische Theorien. Eine besonders problematische Version 
dessen sei die Orientierung am personenübergreifenden Bruttosozialprodukt 
(BSP), da mit einem solchen Durchschnittswert das Wohl der Einzelnen nicht er-
fasst werden könne und große Armut am unteren Rand der Gesellschaft vernach-
lässigt werde (AS, 23). Der Mensch als Zweck in sich gerate dabei aus dem 
Blick: „[T]hese approaches do not consider each person as an end, but are will-
ing to promote an overall social good in ways that may in effect use some people 
as means to the enrichment of others.“ (FJ, 71) Diese Schwierigkeit gelte beson-
ders für BSP-Ansätze, letztlich müssten aber alle utilitaristischen Theorien prob-
lematisiert werden, da alle ein Gesamtgutes über Personengrenzen hinweg be-
stimmen (WHD, 61f.).7  

Die Abgrenzung betrifft zum anderen Ansätze, die die Bedeutung von Ge-
meinschaft und die Interessen von Gruppen in den Vordergrund rücken und die 
liberale Individuenorientierung in Zweifel ziehen. Nussbaum bezieht das auf 
kommunitaristische Theorien, da sie in deren vorrangiger Orientierung an der 
Gemeinschaft eine gefährliche Vernachlässigung des Wohls der Individuen er-
kennt (LL, 138). Damit einher geht zudem ihre Zurückweisung der (von ihr als 
kulturrelativistisch kritisierten) Forderung, die Ansprüche kultureller Traditionen 
stärker zu gewichten und demgegenüber individuelle Freiheit nachzuordnen 
(WHD, 56-58).8 

Das heißt nicht, dass Nussbaum Gemeinschaft gar keine Bedeutung zumes-
sen würde. Sie selbst hält die Einbindung in und den Bezug auf Gemeinschaften 
prinzipiell für äußerst wichtig (FJ, 357). Das zeigt sich daran, dass sie individua-
listische Varianten des Liberalismus kritisiert (siehe dazu ihr Plädoyer gegen ein 

                                                             
7  Siehe zu Nussbaums Abgrenzung gegen (ökonomisch-)utilitaristische Ansätze auch 

Kap. 2.3.3. 

8  Auf ihre Auseinandersetzung mit kulturrelativistischen Argumenten wird noch aus-

führlich eingegangen: Kap. 2.9.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 33 

 

starkes Verständnis von Autonomie: Kap. 2.5.2). Allerdings sollte Gruppen im 
Rahmen politischer Konzeptionen kein eigenständiger Wert zugemessen werden 
– die Gemeinschaft beziehe ihre Bedeutung aus ihrem Wert für die einzelnen 
Menschen: 

 
„Such bodies [groups, families, states] may be extremely important in promoting human 

capabilities, and in this way they may deservedly gain our support: but it is because of 

what they do for people that they are so worthy, and the ultimate political goal is always 

the promotion of the capabilities of each person.“ (WHD, 74, Herv. i.O.) 

 
Die Überzeugung, dass der Mensch als Individuum – aber zugleich als Wesen, 
für das die Gemeinschaft wichtig ist – im Zentrum stehen soll, spielt für die wei-
teren Überlegungen bis hin zu Nussbaums Position zu der Kontroverse um Frau-
enrechte und Religionsfreiheit eine entscheidende Rolle. Sie ist besonders des-
wegen interessant, weil sowohl aus feministischer, interkultureller als auch säku-
larismuskritischer Perspektive häufig eingewandt wird, der (liberale) Fokus auf 
das Individuum führe dazu, die Bedeutung von Gemeinschaft zu vernachlässi-
gen. Es wird daher noch zu erörtern und zu diskutieren sein, ob und wie Nuss-
baum die Integration vom Fokus auf das Individuum und der Bedeutung von 
Gemeinschaft gelingt (Kap. 3.2 und Kap. 5.1). 

 

2.2.2  Die Normativität von Fähigkeiten, die Speziesnorm und 
die Menschenwürde 

 
Nussbaum zufolge ist der Anspruch jedes Mensch auf gleichen Respekt im 
Menschsein selbst begründet (WHD, 83). Sie entwickelt diese Idee in starker 
Anlehnung an Aristoteles und seine Annahmen zur normativen menschlichen 
Natur (z.B. NM).9 Den Ausgangspunkt bildet dabei das Argument der normati-
ven Fähigkeiten. Demnach gibt es einige Tätigkeiten, die für gutes menschliches 
Leben so zentral sind,10 dass jeder und jede einen Anspruch darauf hat, zu diesen 
befähigt zu werden. Die Entwicklung der für die Tätigkeiten notwendigen Fähig-
keiten sei insofern als normativ für eine politische Konzeption zu betrachten: 
„We begin [...] with a sense of the worth and dignity of basic human powers, 

                                                             
9  An dieser Stelle sollen zunächst einmal die Annahmen selbst in den Blick genommen 

werden, ohne darauf einzugehen, wie sie methodisch gewonnen werden. Siehe dazu 

Kap. 2.6. 

10  Siehe zu dem Begriff der ‚Tätigkeit‘ und ihrer Unterscheidung zu Fähigkeiten Kap. 

2.4.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

thinking of them as claims to a chance for functioning, claims that give rise to 
correlated social and political duties.“ (WHD, 84) 

Dahinter steht das Konzept eines dreistufigen Fähigkeitenbegriffs (den 
Nussbaum zumindest ähnlich bei Aristoteles wiederfindet: CC, 126, NM). Die-
ses besagt, dass Menschen über Fähigkeitenanlagen (basic capabilities)11 zu den 
zentralen Tätigkeiten verfügen, sie allerdings nur unter geeigneten Bedingungen 
zu den für die Tätigkeiten notwendigen Fähigkeiten ausbilden können (HD, 
357). Diese Fähigkeitenanlagen, verstanden als „die angeborenen Veranlagungen 
[innate faculties] einer Person, die eine Entwicklung und Ausbildung überhaupt 
erst möglich machen” (CC, 24), begründeten die gesellschaftliche Aufgabe, die 
soziale Grundlage zu ihrer Entwicklung zu schaffen. Dabei gehe es erstens da-
rum, die Entwicklung der Fähigkeitenanlagen zu internen Fähigkeiten (internal 

capabilities) zu gewähren. Diese versteht sie als die (auf Grundlage der angebo-
renen Veranlagungen) ausgebildeten Fähigkeiten, die eine Person prinzipiell 
schon in die Lage versetzen, bestimmte Tätigkeiten auszuüben (WHD, 84). Eine 
solche Ausbildung oder Entwicklung erfordere sowohl den Schutz vor jeder Be-
hinderung dessen etwa durch Diskriminierung (vgl. 2.2.1) als auch eine positive 
Unterstützung durch die Bereitstellung der notwendigen Ressourcen (Kap. 
2.3.1). Zweitens müsse die aktive Umsetzung der internen Fähigkeiten ermög-
licht werden, was bedeutet, dass auch die für die Ausübung erforderlichen exter-
nen Bedingungen geschaffen werden müssen (WHD, 85). Beispielsweise genüge 
es nicht, wenn Menschen die innere Fähigkeit zur politischen Partizipation aus-
bilden können, ihnen jedoch nicht die Möglichkeit gegeben wird, diese auszu-
üben (wie im Fall von Immigrantinnen und Immigranten, denen diese Partizipa-
tion verwehrt wird: CC, 22). Das Ziel der Befähigung besteht folglich in der Er-

möglichung kombinierter Fähigkeiten (combined capabilities), die Nussbaum 
charakterisiert als „interne Fähigkeiten, die kombiniert werden mit den für die 
Ausübung der  Tätigkeiten  geeigneten  externen Bedingungen “ (WHD, 84f, 
Herv. i.O.).12 

                                                             
11  Ich übersetze den Begriff der basic capabilities nicht mit ‚Grundfähigkeiten‘, weil 

dies auch die zentralen Fähigkeiten insgesamt (als die für ein gutes Leben grundle-

genden Fähigkeiten) meinen könnte. ‚Fähigkeitenanlagen‘ ermöglicht die Differenzie-

rung und ist auch angesichts der Zuschreibung der basic capabilities als innate 

equipment präziser (WHD, 84). 

12  In frühen Texten verwendet Nussbaum die Bezeichnung „externe Fähigkeiten“ (NM, 

106). Später merkt sie unter Rekurs auf eine Kritik von David Crocker an, dass diese 

Ausdruckweise irreführend sei, da sie eine Fokussierung auf externe Bedingungen 

suggeriere (WHD, 84f. FN 94, zur Kritik selbst siehe Crocker 1995, 161f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 35 

 

Mit dem Argument der normativen Fähigkeiten verknüpft ist die Speziesnorm. 
Diese beinhaltet, in Anlehnung an das aristotelische Ergon-Argument, dass es 
für jede Spezies bestimmte Aspekte gibt, die für ihr gutes Leben zentral sind.13 
Jedes Individuum solle daher in Bezug auf die für seine Spezies zentralen 
Aspekte hin befähigt werden: „[T]he species plays a role in giving us a sense of 
a characteristic form of life that ought to be promoted.“ (CC, 161) 

Dieser Norm kommt in frühen Texten vor allem die ergänzende Funktion zu, 
die Liste als für alle Menschen geltend zu begründen, später gewinnt sie aber 
gegenüber der Idee der normativen Fähigkeiten eine eigene Bedeutung für die 
Zuschreibung konkreter individueller Ansprüche (FJ, 7). Demnach soll nicht 
(mehr) das konkrete Vorhandensein einzelner Fähigkeitenanlagen (bzw. die 
Feststellung dessen) ausschlaggebend für den Anspruch auf Befähigung sein, 
sondern dieser wird als zuvorderst in der durch die Geburt gegebenen Spezies-
zugehörigkeit und einer nur minimal notwendigen Handlungsfähigkeit begründet 
gesehen: „[T]he approach grounds rights claims in bare human birth and mini-
mal agency“ (CC, 63. Nussbaum betont ihre Distanzierung zu Aristoteles in die-
sem Punkt, denn ihm zufolge wäre es möglich „von zwei menschlichen Eltern 
geboren zu sein und überhaupt nicht menschlich zu sein“: AHN, 118). Relevant 
ist das besonders mit Blick auf Menschen mit Behinderung, bei denen bestimmte 
Fähigkeitenanlagen nicht erkennbar sind. (Tatsächlich kann man die stärkere 
Bedeutung der Speziesnorm in Nussbaums späteren Texten im Zusammenhang 
sehen mit ihrer zunehmenden Auseinandersetzung mit dieser Thematik, die eben 
deutlich macht, dass einige Aussagen in früheren Texten problematisch sind und 
mindestens ein hohes Missbrauchspotenzial beinhalten. Zu nennen wäre etwa die 
Aussage, dass nur die Menschen, die über alle Fähigkeitenanlagen verfügen, als 
menschliche Wesen bezeichnet werden können (MF, 197ff.) oder auch jene, dass 
bestimmte schwerstbehinderte Kinder keine menschlichen Wesen seien (MF, 
199). Und wenngleich Nussbaum ausdrücklich betont, dass ihre Stoßrichtung 
schon immer die Inklusion von Menschen und nicht ihr Ausschluss aus der poli-
tischen Berücksichtigung gewesen sei (HD, 362), kann erst ihre aktuelle Positi-
on, in der der Spezieszugehörigkeit eine stärkere Rolle zugewiesen wird, deut-
lich machen, dass eine Gesellschaft so gestaltet sein sollte, dass Menschen aus 

                                                             
13  Das Ergon-Argument bei Aristoteles besagt, dass jede Spezies eine eigentümliche 

Leistung bzw. Tätigkeit (ein Ergon) hat. Auf die inhaltliche Bestimmung des Ergon 

des Menschen, gemäß der praktischen Vernunft zu leben (EN, 1097b22-1098a20), 

komme ich im folgenden Abschnitt zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

körperlichen und [soweit wie möglich auch] aus geistigen Behinderungen14 kei-
ne Einschränkung erwächst. Siehe v.a. FJ Kap. 2 und 3.) 

Der Speziesnorm kommt also zunehmend Bedeutung in Nussbaums Konzept 
von der normativen menschlichen Natur zu. Sie darf aber nicht unabhängig von 
der Idee der normativen Fähigkeiten und dem Konzept der Fähigkeitenanlagen 
verstanden werden, sondern bleibt darauf bezogen: „[T]he notion of ‚basic capa-
bilities‘ still does some work in saying why it is so important to give capacities 
development and expression, but it is refashioned to be flexible and pluralistic, 
respectful of human diversity.” (HD, 363) 
 
Neben der Idee der normativen Fähigkeiten und der Speziesnorm, die den cha-
rakteristischen Teil der Orientierung an der menschlichen Natur ausmachen, re-
kurriert Nussbaum zudem auf das oft in Menschenrechtsdiskursen bemühte 
Konzept der Menschenwürde. Dieses wird in ihren neueren Texten sogar 
geradezu zum Dreh- und Angelpunkt der Argumentation (CC, 20, FJ, 70, HD, 
351, WHD, 60): „The basic intuitive idea of my version of the capabilities ap-
proach is that we begin with a conception of the dignity of the human being, and 
of a life that is worthy of that dignity.“ (FJ, 74) Allerdings müsse das Konzept an 
die Annahmen zu normativen Fähigkeiten und zur Speziesnorm gebunden wer-
den – es könne nicht als ein Wert unabhängig von den Fähigkeiten betrachtet 
werden: 
 
„The guiding notion therefore is not that of dignity itself, as if that could be separated 

from capabilities to live a life, but, rather, that of a life with, or worthy of, human dignity, 

where that life is constituted, at least in part, by having the capabilities on the list.“ (FJ, 

162)  

 
Erst diese Verknüpfung ermögliche, so die These, eine inhaltliche Bestimmung 
des zunächst unbestimmten Konzepts der Würde (CC, 29). Das bedeutet aber 
nicht, dass sich das Würdekonzept ausschließlich auf die beiden anderen Aspek-
te der normativen menschlichen Natur reduzieren ließe und nur einen formalen 
Begriff darstelle (so etwa Jentsch 2010, 793). Sein inhaltlicher Akzent besteht 
nämlich darin, die Idee des gleichen Respekts und der Zweckhaftigkeit des Men-

                                                             
14  Zwar nimmt Nussbaum weiter an, dass man in Fällen schwerer mentaler Behinderun-

gen nicht sinnvoll von einem menschlichen Leben sprechen könne, welches mit allen 

Mitteln befähigt werden müsse (FJ, 187), solche Fälle seien aber erstens sehr selten 

und zweitens müsse man auch dann zumindest über eine Vormundschaft eine gewisse 

Befähigung ermöglichen (FJ, 193). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 37 

 

schen in den Fokus zu rücken und den unverlierbaren Anspruch auf gleichen 
Respekt und Berücksichtigung zu betonen (CC, 30, HD, 353f.). Wenn Würde in 
jüngeren Texten Nussbaums stärker in den Vordergrund tritt, markiert dies inso-
fern den gleichen Wandel wie die zunehmende Bedeutung der Speziesnorm. Es 
ist das Menschsein selbst und nicht das feststellbare Vorhandensein von Fähig-
keitenanlagen, das den Anspruch auf Befähigung begründet. 

 
Nussbaums Konzept der normativen menschlichen Natur hat also drei zentrale 
Komponenten, die sich gegenseitig bedingen und erst zusammen betrachtet ein 
vollständiges Bild ergeben. Dies ist insofern überzeugend, als eine ausschließli-
che Begründung über normative Fähigkeitenanlagen wie in ihrer früheren Positi-
on problematisch ist (siehe zur Kritik daran z.B. Müller 2003, 323). Die Kombi-
nation mit der Speziesnorm und Würde trägt insofern zur Plausibilität bei. Zu-
gleich ist das dreigliedrige Konzept dahingehend attraktiv, dass sowohl die Spe-
ziesnorm als auch Würde allein noch nichts über die für politisches Handeln 
notwendigen Inhalte aussagen. Hier gibt wiederum die Bestimmung von konkre-
ten Fähigkeiten Auskunft über Inhalte. Dennoch ist insbesondere die Annahme 
konkreter Fähigkeiten sehr umstritten, denn es wird von vielen bezweifelt, dass 
man wirklich davon ausgehen kann, dass bestimmte Fähigkeiten für alle Men-
schen wichtig sind.15 Diese Zweifel werden im Kontext von Nussbaums Argu-
menten für die Festlegung auf eine Liste (Kap. 2.3.2) sowie die Methode der Be-
gründung (Kap. 2.6) noch genauer thematisiert und schließlich mit Blick auf die 
universale Geltung diskutiert (Kap. 3.1). 

 

                                                             
15  Selbstverständlich könnte man auch die Speziesnorm kritisch diskutieren, beispiels-

weise aus tierethischer Sicht (vgl. die Kritik am Speziesismus bei Singer 1997 u.a.). 

Gerade für diesen ethischen Bereich legt Nussbaum zwar einen interessanten Vor-

schlag vor, der die Intuition von Speziesunterschieden aufgreift und zugleich eine 

starke ethische Berücksichtigung von Tieren einfordert (FJ Kap. 6, vgl. auch Käfer 

2012), trotzdem besteht diesbezüglich sicher Diskussionsbedarf.  

 Ähnliches gilt für das Würdekonzept, dessen Eigenständigkeit in und Nutzen für 

Nussbaums Ansatz man in Frage stellen könnte (wenn man es nämlich nicht als aus-

reichenden Grund akzeptiert, dass damit das liberale Moment der Ausrichtung am 

gleichen Respekt jedes Menschen gestärkt und die Anschlussfähigkeit an bestimmte 

Diskurse gewährt werden soll, siehe das vergleichbare Argument zu Menschenrechten 

in Kap. 2.9.1). Dennoch erlaube ich mir, diese Fragen hier auszuklammern und mich 

auf die normativen Fähigkeiten zu konzentrieren, die mit Blick auf meine Gesamtdis-

kussion von vorrangiger Bedeutung sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

2.2.3  Die Charakterisierung des Menschen als fähig und 
bedürftig, rational und emotional 

 
Ein wesentlicher Aspekt zur inhaltlichen Bestimmung der normativen menschli-
chen Natur ergibt sich bereits aus dem Konzept der kombinierten Fähigkeiten: 
Dass Menschen über Fähigkeitenanlagen verfügen, aber bestimmte Bedingungen 
benötigen, um diese entwickeln zu können und zu einem guten Leben in der La-
ge zu sein, impliziert die Annahme, dass sie sowohl durch Fähigkeiten als auch 
durch Bedürftigkeit charakterisiert sind. Ausdrücklich vertritt Nussbaum, erneut 
im Anschluss an Aristoteles, die These, dass Menschen nicht nur fähig, sondern 
ebenso bedürftig sind: „[T]hey depend on others asymmetrically during certain 
phases of their lives, and some remain in a situation of asymmetrical dependency 
throughout their lives.“ (FJ, 89) 

Damit einher geht die Annahme, dass man das Verhältnis von Rationalität 
und Animalität nicht als Opposition – zwischen Rationalität als eigentlicher 
menschlicher Fähigkeit und den tierähnlichen Bedürfnissen, die überwunden 
werden sollten – begreifen dürfe, denn beides sei typisch für Menschen (FJ, 
159). Auch die menschliche Würde dürfe man nicht nur auf Rationalität bezie-
hen, da „die tierische Natur des Menschen [animality] selbst Würde habe“ (FJ, 
356). (Bedeutung gewinnt das vor allem für bioethische Fragen: Zum einen soll 
damit noch einmal die gleiche Menschenwürde von Menschen mit schweren 
geistigen Behinderungen unterstrichen werden [CER, 25, vgl. 2.2.2]. Zum ande-
ren zeigt sich hier die Kontinuität zwischen Menschen und Tieren, die Nuss-
baum zur Grundlage ihres Arguments für die Würde von Tieren macht.16)  

Nussbaums spezifischer Blick auf Rationalität ist weiter mit der Forderung 
verbunden, auch Emotionen nicht in Opposition dazu zu stellen und sie stärker in 
moralischen und politischen Überlegungen zu berücksichtigen, als dies bei vie-
len anderen Gerechtigkeitstheorien der Fall sei. Emotionen spielen nämlich, so 
Nussbaum, eine wichtige Rolle im menschlichen Leben und beeinflussen das 
menschliche Handeln mit Blick auf Gerechtigkeit. Das geschehe sowohl negativ 
(etwa wenn Angst den gleichen Respekt bedroht: Kap. 4.2.2) als auch positiv 
(z.B. wenn Mitgefühl ein Handeln gemäß des gleichen Respekts motiviert: Kap. 
2.8). Eine Gerechtigkeitstheorie müsse Emotionen daher größere Aufmerksam-

                                                             
16  Nussbaum setzt sich in einigen ihrer jüngeren Texte mit der moralischen Berücksich-

tigung von Tieren auseinander (v. a. FJ Kap. 6, aber auch HD). Sie plädiert dafür, dass 

auch ihnen Würde zukomme, weil sie über die Mehrzahl der beim Menschen normati-

ven Fähigkeitenanlagen ebenfalls verfügten. Dies genauer zu diskutieren ist eine inte-

ressante Frage, der hier aber nicht nachgegangen werden kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 39 

 

keit schenken – nicht nur, um dem Einfluss von negativen Emotionen entgegen-
wirken zu können, sondern auch, um ihre positive Motivationskraft zu nutzen: 
„Ohne diese Gefühle bleibt die öffentliche Kultur ein dünner Firnis; sie vermag 
Menschen nicht zu motivieren, für das Gemeinwohl ein Stück ihres Eigeninte-
resses zu opfern.“ (PE, 74) (Die Frage, wie man Gefühle für Gerechtigkeit nut-
zen und negative Gefühle eindämmen soll, beantwortet Nussbaum mit einem 
Programm zur Erziehung der Bürger und Bürgerinnen, auf das ich später noch 
ausführlich eingehe: Kap. 2.8.) Neben ihrer Bedeutung für die Motivation zu ge-
rechtem Handeln haben Emotionen laut Nussbaum zudem eine erkenntnistheore-
tische Dimension. So verschafften sie einen besonderen Zugang zu Bindungen 
und Bedürftigkeiten und damit zu einer bestimmten Art von Wert oder Wichtig-
keit (GFF, 151): „Ein Intellekt ohne Emotionen ist sozusagen wertblind; ihm 
fehlt der Sinn für die Bedeutung und den Wert von Menschen, der in den den 
Gefühlen innewohnenden Urteilen enthalten ist.“ (GFF, 157) Auch deswegen sei 
es notwendig, dass eine Gerechtigkeitstheorie nicht allein Rationalität als vor-
rangige menschliche Eigenschaft ins Zentrum stellt, sondern sich intensiv mit 
Emotionen auseinandersetzt. Grundsätzlich sei es falsch, Emotionen und Ratio-
nalität in Opposition zueinander zu stellen, weil Emotionen nicht eine Art blinde, 
irrationale Aufwallungen seien, die der Vernunft entgegenstehen, sondern selbst 
einen kognitiven Aspekt hätten. So seien sie intentional, also auf Gegenstände 
gerichtet, was wiederum bedeutet, dass sie eben in ihrem Gerichtetsein mit 
Überzeugungen verbunden sind. Insofern sie aber mit Überzeugungen verbunden 
sind, sind sie auch zugänglich für Argumente. Damit sei weiterhin verbunden, 
dass Emotionen stark sozial und kulturell überformt sind. Insgesamt seien sie 
somit sozial erlernte und kulturell vermittelte Artikulationen von körperlichen 
Bedürfnissen (GFF, 137-166, KL, 171f., UT Kap. 3).17 (Die Annahme von durch 
die Vernunft zugänglichen Emotionen ist eine wesentliche Voraussetzung für 
Nussbaums Programm zur Erziehung von Emotionen, siehe Kap. 2.8.)  

 
Nussbaum geht es bei diesen Überlegungen um die Ausgewogenheit zwischen 
verschiedenen Aspekten menschlichen Lebens und um die Kritik von Theorien, 
die Rationalität eine starke Vorrangstellung zuschreiben. Dennoch meint sie zu-
gleich, dass Vernunft eine besondere, nämlich architektonische Funktion zu-
komme, da „sie das gesamte Leben strukturiert und seine vielfältigen Tätigkeiten 

                                                             
17  Nussbaum entwickelt in einigen ihrer Texte eine eigene Theorie der Emotionen (UT, 

PE). Ich werde darauf nicht ausführlich eingehen, greife aber hier wie auch in Kap. 

2.8 einige wesentliche Thesen heraus. Für eine weitergehende Auseinandersetzung 

mit Nussbaums Emotionstheorie siehe z.B. Cates 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

leitet“ (NM, 127). Und eben weil sie alle Tätigkeiten des Menschen durchdringe, 
zeichne sie ihn gegenüber Tieren aus: „[T]here is something, that it is to do these 
functions in a truly human way, not a merely animal way.“ (WHD, 72) Nuss-
baum lehnt sich hier (vor allem in frühen Texten) erneut an das aristotelische Er-
gon-Argument an, das nicht nur besagt, dass es für jede Spezies bestimmte typi-
sche Aspekte guten Lebens gibt (siehe oben: Kap. 2.2.2), sondern auch, dass das 
Typische für den Menschen sei, gemäß der praktischen Vernunft zu leben (Aris-
tot. NE 1097b22-1098a20). Entsprechend der Idee der architektonischen Funkti-
on bezieht sich das auf die Gesamtheit der Fähigkeiten, die auf eine bestimmte – 
menschliche – Weise ausgeübt werden sollten. Anschaulich macht sie das am 
Beispiel der Ernährung: So sollten Menschen nicht einfach mit Lebensmitteln 
versorgt werden, sondern durch die Bereitstellung von Arbeitsmitteln u.ä. befä-
higt werden sich selbst zu ernähren, das heißt, „sich mit Hilfe [der] eigenen Ver-
nunft mit Nahrungsmitteln [...] versorgen“ zu können (NM, 129).18 

Es ließe sich fragen, ob der Vernunft dann nicht doch eine sehr zentrale Rol-
le zugeschrieben wird.19 Allerdings kann man erstens noch einmal deutlich ma-
chen, dass Nussbaum die Idee der architektonischen Funktion gerade nicht mit 
einem Vorrang gegenüber anderen Fähigkeiten gleichsetzen möchte, sondern sie 
als eine besondere Rolle versteht (FJ, 159), was sie besonders in den späteren 
Texten und nicht zuletzt im Zuge der stärkeren Beschäftigung mit der Frage von 
(geistiger) Behinderung hervorhebt. Zweitens benennt sie außerdem eine zweite 
architektonische Funktion, nämlich die Fähigkeit der Zugehörigkeit (affiliation 
bzw. sociability), mit der gewissermaßen erneut eine Ausgewogenheit hergestellt 
wird (WHD, 82). Die Fähigkeit der Zugehörigkeit sei insofern architektonisch, 
als alle Menschen in Gesellschaft anderer leben und alles Handeln im Zusam-
menhang mit ihnen und in Abhängigkeit von ihnen geschieht. Dementsprechend 
seien alle Fähigkeiten ebenso von der Zugehörigkeit durchdrungen wie von der 
praktischen Vernunft: „Was die menschliche Weise der Verrichtung [...] aus-

                                                             
18  Das bezieht sich nicht zuletzt auf die für Nussbaums frühe Texten besonders relevante 

Thematik der Entwicklungspolitik: Es sollen nicht Programme gefördert werden, die 

Nahrungsmittel liefern, sondern solche, die Arbeitsmittel bereitstellen und damit den 

„Empfänger als ein vernünftig denkendes und handelndes Wesen und nicht nur als ein 

dahinvegetierendes Wesen“ behandeln (NM, FN 152). 

19  An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass Nussbaum keine dezidierte Begriffsun-

terscheidung von Vernunft und Rationalität vornimmt, wie sie etwa bei John Rawls 

stattfindet (vgl. Schmidt 2008). Es scheint aber mitunter, dass Rationalität bei ihr eher 

im kritischen Zusammenhang eine Rolle spielt, während sie dort, wo es um positive 

Zuschreibungen geht, vor allem von Vernunft spricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 41 

 

zeichnet [...], das ist die Tatsache, daß alle diese Tätigkeiten erstens von der 
praktischen Vernunft geplant und organisiert und zweitens zusammen mit ande-
ren Menschen ausgeübt werden.“ (ASD, 59f.) Wenn Nussbaum den Menschen in 
diesem Zusammenhang mit Aristoteles als politisches bzw. soziales Tier charak-
terisiert (FJ, 87), unterstreicht das nicht zuletzt noch einmal, dass sie das Indivi-
duum in einen Gemeinschaftszusammenhang stellt (vgl. Kap. 2.2.1). 

Insgesamt möchte Nussbaum Vernunft als zentrales Charakteristikum des 
Menschen zwar hervorheben, es dürfe jedoch weder getrennt von Aspekten wie 
Bedürftigkeit und Animalität begriffen werden, noch als vorrangig, da Zugehö-
rigkeit eine ähnliche Funktion zukomme: 

 

„The specifically human kind is indeed characterized, usually, by a kind of rationality, but 

rationality is not idealized and set in opposition to animality; it is just garden-variety prac-

tical reasoning, which is one way animals have of functioning. Sociability, moreover, is 

equally fundamental and equally pervasive. And bodily need, including the need for care, 

is a feature of our rationality and our sociability; it is one aspect of our dignity, then, rather 

than something to be contrasted with it.“ (FJ, 159f.) 

 
Eine große Rolle spielt bei dieser Argumentation die Abgrenzung zu Ansätzen, 
die sich auf Rationalität als menschliches Charakteristikum konzentrieren. Be-
sonders problematisch ist aus Nussbaums Sicht zum einen das ökonomische Bild 
eines rationalen Nutzenmaximierers (GFF, 132f.).20 Zum anderen kritisiert sie 
bestimmte Vorstellungen liberaler Theorien, die Bedürftigkeit und Abhängigkeit 
sowie die positive Bedeutung von Emotionen (wie Liebe) für die Motivation 
vernachlässigten (siehe dazu ihre Auseinandersetzung in FJ mit Vertragstheo-
rien, vor allem mit John Rawls).21 Gleichzeitig verwehrt sie sich allerdings ge-
gen die ihrer Einschätzung nach überspitzte und einseitige Kritik am Liberalis-
mus, wie sie von einigen feministischen Ethikerinnen formuliert werde. Falsch 

                                                             
20  Prominent (und für Nussbaums Argumente prägend) ist Sens Kritik des so genannten 

homo oeconomicus. Sen bezeichnet die in diesem Modell vorausgesetzten Menschen 

als „rationale Trottel“ (rational fools) (Sen 1977). 

21  Ergänzend ist darauf hinzuweisen, dass Nussbaum in einigen ihrer Texte in kritische 

Distanz zu dem Personenbegriff geht, dem sie den Begriff des Menschen vorzieht, 

weil das Konzept der Person stark mit Kant und dessen Vernachlässigung von Bedürf-

tigkeit in Verbindung stehe (ASD, 84f.). Wie die Zitate in diesem Kapitel erkennen 

lassen, verwendet sie letztlich aber selbst den Begriff der Person, was ihr vor dem 

Hintergrund ihrer Umdefinierung im Sinne ihres Menschenbegriffs legitim erscheint 

(LL, 140). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

sei es, wenn diese annähmen, dass ein liberaler Ansatz durch seine Orientierung 
an vernünftigen Individuen Emotionen, Abhängigkeit und Gemeinschaft grund-
sätzlich nicht genügend berücksichtigen könne (FKL, konkret bezieht sie sich 
hier u.a. auf Alison Jaggar). Ausdrücklich verteidigt sie hier auch Rawls gegen 
eine Reihe von Einwänden. Sie unterstreicht damit, dass ihre eigene Grundhal-
tung liberal ist. Ihre oft sehr starke Kritik an liberalen Ansätzen möchte sie nicht 
als fundamental liberalismuskritisch verstanden wissen, sondern als Kritik an be-
stimmten liberalen Konzepten. Sie will – als Liberale – diese Schwierigkeiten 
umgehen, nicht zuletzt indem sie an grundlegende Ideen des aristotelischen 
Denkens anknüpft. Dieses Anliegen und die charakteristische Kombination von 
liberalem und aristotelischem Denken wird im Folgenden noch mehrfach deut-
lich werden (siehe auch den abschließenden Überblick in Kap. 2.10). 

 
Nussbaums inhaltliche Bestimmung der menschlichen Natur ist für die Plausibi-
lität des universalen Geltungsanspruchs von großer Bedeutung, da sowohl im 
feministischen als auch im interkulturellen Diskurs der Fokus auf Rationalität 
ein zentraler Diskussionsgegenstand ist (für den feministischen Diskurs ist dies 
bereits angeklungen). In der Diskussion wird daher noch genauer zu überlegen 
sein, inwiefern Nussbaum mit ihrem Ansatz Schwierigkeiten umgeht und ob sie 
die Einwände, die sich spezifisch gegen ihren Ansatz richten (z.B. Schwartzman 
2005), entkräften kann (Kap. 3.2). 

 

2.2.4  Die Pluralität der Fähigkeiten 
 
Die Bestimmung des Menschen als eines fähigen und bedürftigen sowie ver-
nünftigen, sozialen und emotionalen Wesens verweist auf die Annahme, dass der 
Mensch eine Pluralität von Fähigkeiten benötigt (FJ, 159). Nur auf der Basis ei-
ner Befähigung zu verschiedensten – körperlichen, geistigen, sozialen – Aspek-
ten sei ein gutes Leben möglich, also müsse politisches Handeln auf eine solche 
Pluralität von Fähigkeiten zielen. Nussbaum lehnt sich mit dieser Überlegung 
wieder an Aristoteles an und bezieht sich weiter (verstanden als Fortführung des-
sen) auf Marx: 

 
„Marx speaks of the human being as a being ‚in need of a totality of human life-activities,‘ 

and the approach also takes its bearing from this idea, insisting that the capabilities to 

which all citizens are entitled are many and not one“ (FJ, 74f.).  

 
Die zehn in der Fähigkeitenliste aufgeführten Komponenten decken, so die The-
se, die zentralen Bereiche menschlichen Lebens ab. Der Respekt der Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 43 

 

würde erfordere die Befähigung in jeder dieser Hinsichten, die Vernachlässigung 
nur einer einzelnen von ihnen verletze die Norm des Respekts: „[I]f any one of 
them is not fulfilled, the nation is not even minimally just.“ (CER, 3) Nussbaum 
spricht daher ausdrücklich vom Capabilities (anstatt Capability) Approach (CC, 
18). 

Das Verhältnis der zentralen Fähigkeiten untereinander wird erstens dadurch 
bestimmt, dass sie als qualitativ unterschiedlich betrachtet werden. Das bedeutet, 
dass man sie nicht auseinander ableiten könne und nicht auf einen einzigen Maß-
stab reduzieren dürfe (CC, 18f.). Für politisches Handeln ist daran vor allem re-
levant, dass keine Komponente durch eine andere kompensiert werden darf und 
das Mehr einer Fähigkeit das Fehlen einer anderen nicht ausgleichen kann: „We 
cannot satisfy the need for one of them by giving a larger amount of another one. 
All are of central importance and all are distinct in quality.“ (WHD, 81) Auch 
dürfe keine Fähigkeit als vorrangig gegenüber anderen betrachtet werden, wes-
wegen Nussbaum wie erörtert Wert darauf legt, der praktischen Vernunft und 
der Soziabilität zwar eine besondere Funktion, aber keine grundsätzliche Vor-
rangstellung zuzuschreiben (siehe 2.2.3.). Zweitens nimmt sie an, dass sich die 
zentralen Fähigkeiten gegenseitig unterstützen (ASD, 59). So ist etwa ein Min-
destmaß an Gesundheit (Fähigkeit 2) notwendig, damit ein Mensch ein Leben 
‚normaler Dauer‘ führen kann (Fähigkeit 1) oder damit er oder sie an Politik par-
tizipieren kann (Fähigkeit 10).  

 
Allerdings stehen die Fähigkeiten nicht nur in einem positiven, unterstützenden 
Verhältnis zueinander, sie können aufgrund ihrer Irreduzibilität auch in Konflikt 
zueinander geraten. Daraus könnte man schließen, dass die Fähigkeitenliste ge-
rade in ihrer Pluralität unpräzise ist und deswegen keinen guten Maßstab politi-
schen Handelns darstellt. Nussbaum greift diesen Vorwurf bereitwillig auf, um 
in ihrer Entgegnung zu zeigen, dass die Vorteile eines pluralen Maßstabs über-
wiegen. Die Fähigkeitenliste ermögliche nämlich überhaupt erst zu erkennen, wo 
es zu Konflikten zwischen den für ein gutes Leben wirklich grundlegenden Be-
reichen kommt (ASD, 38f.). Eine solche Erkenntnis und die genauere Analyse 
von Konflikten zwischen Grundfähigkeiten, die sie tragische Konflikte nennt, sei 
eine notwendige Voraussetzung für sinnvolles politisches Handeln (ITK, 138).  

Mehr noch sollte die Analyse tragischer Konflikte auch eine wesentliche 
Motivation für politisches Handeln sein: „[W]hen we note a tragic conflict, we 
do not simply wring our hands: we ask what the best intervention point is to cre-
ate a future in which this sort of choice does not confront people.“ (CC, 38f.) 
Angestrebt werden sollte eine Gesellschaft ohne tragische Konflikte (FJ, 401). 
Das impliziert, dass Nussbaum davon ausgeht, dass politisches Handeln ange-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

sichts tragischer Konflikte auch möglich ist und solche Konflikte, obwohl sie 
grundlegende Aspekte menschlichen Lebens betreffen, nicht unlösbar sind (und 
dass die Fähigkeitenliste insofern auch nicht zu unpräzise als politische Grund-
lage ist). Sie veranschaulicht dies am Beispiel armer Familien in Indien, die ent-
scheiden müssen, ob sie ihre Kinder in die Schule schicken, obwohl sie dringend 
ihre Arbeitskraft benötigen, um die Familie ernähren zu können (CC, 36–38). 
Die Tragik ihrer Situation besteht darin, dass hier zwei Grundaspekte menschli-
chen Lebens, Bildung und Ernährung, in Konflikt geraten. Eine einfache Nach-
ordnung des einen unter das andere wird der Situation nicht gerecht (und die 
bloße Forderung nach Schulpflicht kann dementsprechend keine Lösung sein), 
Nussbaums Liste, die beides als grundlegend wertet, macht dies deutlich. Gerade 
wegen der Tragik dieses Konflikts sei es nun weiter notwendig, eine politische 
Lösung zu suchen – und es sei auch durchaus möglich, eine Lösung anzubieten, 
die der Situation gerecht wird. „By seeing the situation in this way, as a tragic 
clash of right with right, we prepare ourselves to design a better future, one in 
which such clashes will not occur.“ (AACM, 127)22  Die Analyse tragischer 
Konflikte ist also (zumindest im Zusammenhang der Grundbefähigung) maßgeb-
lich auf deren Lösung ausgerichtet.23 Eine Nussbaum zufolge sinnvolle Maß-
nahme hat im skizzierten Beispiel der indische Staat ergriffen, der anbietet, Kin-
der in der Schule kostenlos mit Essen zu versorgen und der einen flexiblen Un-
terrichtsbesuch ermöglicht. Auf diese Weise werde überzeugend versucht, den 
verschiedenen Bedürfnissen gerecht zu werden (CC, 37). 

Nussbaum meint also, dass es erstens notwendig ist, politischem Handeln ei-
nen pluralen Maßstab zugrunde zu legen, und dass es zweitens auch möglich ist, 

                                                             
22  Das Zitat bezieht sich nicht auf das Beispiel, sondern ist allgemein formuliert. 

23  In PE geht Nussbaum in einem etwas weiteren, nicht auf die Grundbefähigung bezo-

genen Sinn auf tragische Dilemmata ein: Sie will zeigen, dass und inwiefern (antike) 

Tragödien zur Ausbildung der Bürger und Bürgerinnen und zur Verwirklichung 

grundlegender Rechte beitragen: Die Erfahrung tragischer Dilemmata, wie Tragödien 

sie vermitteln, mache aufmerksam „auf grundlegende Rechte und auf den Schaden, 

der entsteht, wenn diese fehlen.“ (PE, 409) Nussbaum räumt hier ein, dass man gerade 

bei Wertekonflikten nicht immer mit einer Lösung rechnen könne – man müsse aber 

trotzdem versuchen Lösungen zu finden und sie gibt sich optimistisch, dass durch po-

litische Prinzipien „das Tragische auf ein Minimum reduziert“ werden kann (PE, 408). 

Das heißt, auch hier drückt sich letztlich ein gewisser Lösungsoptimismus aus, der, 

wie die spätere Diskussion zeigen wird, nicht unproblematisch ist (Kap. 6.1.3). Man 

darf außerdem annehmen, dass dieser Optimismus im Bereich der Grundbefähigung 

noch stärker ist, eben weil sie diese als (realistische) Grundnorm versteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 45 

 

ausgehend davon zu politischem Handeln zu kommen. Erneut wendet sie sich 
zum einen gegen ökonomisch-utilitaristische Ansätze, deren nutzenorientiertes 
(und somit auf einen einzigen Maßstab reduziertes) Abwägen den verschiedenen 
Bereichen des guten Lebens nicht entspreche und letztlich den Konflikten nicht 
gerecht werde: „The irreducible plurality of the list limits the trade-offs that it 
will be reasonable to make, and thus limits the applicability of quantitative cost-
benefit analysis.“ (WHD, 81) Bei politischem Handeln müsse es, so die Stoß-
richtung, um Qualität, nicht um Quantität gehen.24 Zum anderen kritisiert sie 
abermals Rawls, dessen Beschränkung auf Reichtum und Einkommen in der 
Bewertung relativer sozialer Positionen zwar auf den ersten Blick präziser er-
scheine, dafür aber viele Dinge ausblende, die für eine angemessene Bewertung 
äußerst relevant seien (FJ, 176, siehe auch Kap. 2.3.1). 

 
Tatsächlich erscheint es sinnvoll, einen Ansatz anzustreben, der die Komplexität 
menschlichen Lebens und politischer Konflikte schon in seinen grundlegenden 
Maßstab integriert. In der Diskussion wird sich zeigen, dass Nussbaums Vor-
schlag mit Blick auf die Universalismusdebatte und insbesondere in Bezug auf 
Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit plausibler ist als alter-
native, weniger in sich plurale Vorschläge (siehe die Diskussion in Kap. 3.1 und 
3.2 sowie Kap. 6). Allerdings muss noch diskutiert werden, wie gut sich tragi-
sche Konflikte im Sinne Nussbaums lösen lassen. So ist nämlich zu fragen, ob 
nicht in den vorgeschlagenen Lösungen häufig weiter tragische Momente enthal-
ten sind, die Nussbaum zu schnell übergeht – und ob sie daher die tiefergehende 
Problematik vieler Situationen nicht erfasst (so nahegelegt bei Spivak 2008, zur 
Diskussion: Kap. 6). 

 

2.2.5  Die Bedeutung von Geschlecht und Nussbaums 
feministische Grundhaltung 

 
Um die Norm des gleichen Respekts zu veranschaulichen, bezieht sich Nuss-
baum häufig auf die Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, die sie als Ver-
letzung des Respekts und als Einschränkung der Grundbefähigung kritisiert. In 
einigen Texten steht die Auseinandersetzung damit sogar im Zentrum (z.B. 
OHWV, SSJ und WHD), in einer Reihe anderer spielt sie zumindest am Rand 
eine Rolle (z.B. CC). Der Hauptgegenstand ist dabei die Situation von Frauen, 

                                                             
24  In diesem Sinn ist auch die für die Fähigkeitenansätze maßgebliche Rede von der qua-

lity of life zu verstehen (so der Titel des frühen Sammelbandes QL). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Nussbaum setzt sich aber auch mit anderer Diskriminierung aufgrund von Ge-
schlecht (etwa von Homosexualität) auseinander.  

Den Ausgangspunkt ihrer Kritik bildet zunächst einmal die Feststellung, dass 
Menschen häufig aufgrund von Geschlechtsmerkmalen (genauer: aufgrund der 
Zuschreibung bestimmter Geschlechtsmerkmale) in ihren grundlegenden Fähig-
keiten eingeschränkt werden und dass dies ein Gerechtigkeitsproblem sei, dem 
sich jede politische Konzeption stellen müsse (CC, 146). Es sei folglich notwen-
dig, die zugrundeliegenden diskriminierenden Strukturen zu analysieren und kri-
tisch einzubeziehen. Die Vernachlässigung dessen bzw. die Unfähigkeit, dieses 
Problem zu lösen, wie dies in einer Reihe von Theorien der Fall sei, stelle ein 
wesentliches Defizit solcher Theorien dar – der Umgang mit Geschlechterfragen 
könne insofern als eine Bewährungsprobe politischer Theorien betrachtet werden 
(CC, 146f.). 

Nussbaums Analyse geschlechtsspezifischer Diskriminierung ruht wesentlich 
auf der These einer zumindest partiellen Konstruktion von Geschlecht. Das be-
deutet, sie nimmt an, dass alle Annahmen zu Geschlecht sozial überformt sind 
und keine natürlich gegebenen Normen bestehen – auch Annahmen, die aus dem 
vermeintlich Natürlichen abgeleitet würden, seien an bereits vorausgesetzte Ge-
schlechterordnungen gebunden (KL Kap. 1). Sie bezieht dies auf verschiedene 
Dimensionen von Geschlecht. Eine davon ist die Konstruktion von sozialen Rol-
len. Hier nimmt sie insbesondere die Idee von Emotionalität als vermeintlich ty-
pischem Charakteristikum von Frauen und deren Konkretisierung in den Ge-
schlechterrollen zu Liebe und Fürsorge in den Blick (GFF, KL, MF). Im Sinne 
ihrer Emotionstheorie (vgl. Kap. 2.2.3) wendet Nussbaum dagegen ein, dass 
Emotionen erlernt würden (KL, 175) und dass sie folglich, wie die entsprechen-
den sozialen Rollen, veränderbar seien: „[A]ll patterns of love and care must be 
understood as at least in part cultural constructs, which may at least in principle 
be altered by altering the beliefs on which they rest.“ (WHD, 265) Ebenso seien 
das sexuelle Begehren sowie Vorstellungen darüber, dass bestimmte Formen von 
Sexualität zu befürworten seien und andere nicht, gesellschaftlich geprägt und 
unterlägen kulturell gebundenen Konventionen. (Sie illustriert das etwa am Bei-
spiel berufsbezogener Geschlechtszuschreibung bei den Navajo: KL Kap. 3.) 
Darüber hinaus müsse man auch körperliche Geschlechtsmerkmale als sozial 
überformt betrachten: „Körperteile interpretieren sich nicht selbst. [...] Aus-
schlaggebend ist, wie sie durch soziale Anpreisung gedeutet werden.“ (KL, 201) 
Zwar geht Nussbaum nicht von einer völligen kulturellen Konstruktion aus, son-
dern betont vielmehr, dass diese (in Bezug auf alle Dimensionen von Ge-
schlecht) innerhalb von „biologisch gegebenen Rahmenbedingungen“ geschehe 
(KL, 169). Dennoch ist auch diese (nur begrenzte) These von der sozialen Über-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 47 

 

formung von Geschlecht in ihrer Bedeutung für die weitere Argumentation nicht 
zu unterschätzen. Sie erst ermöglicht überhaupt die Kritik an Annahmen zu Ge-
schlecht, denn erst sie schafft „Raum für normative Auseinandersetzungen, poli-
tische Kritik und durchdachte Veränderungen“ (KL, 169).  

Ausgehend von der These der sozialen Überformung von Geschlecht richtet 
sich Nussbaums Kritik dann auf jene Konstruktionen, die begründen wollen, 
dass Menschen aufgrund von Geschlechtsmerkmalen unterschiedlich befähigt 
werden sollen – wie etwa die einflussreiche Zuschreibung von Rationalität als 
männlich und Emotionen als weiblich. Eine solche geschlechtsspezifische Zu-
ordnung von Fähigkeiten sei sowohl für Frauen als auch für Männer problema-
tisch, weil jeder Mensch über alle als zentral bestimmten Fähigkeiten verfügen 
müsse, um zu einem guten Leben in der Lage zu sein, und weil dazu eben Ver-
nunft und Emotionen zählten (MF, 224f.). Nussbaum wendet sich ausdrücklich 
auch gegen differenzfeministische Positionen, die Liebe und Fürsorge als spezi-
fische Aspekte weiblicher Natur stark machen, da sie auf diese Weise die für das 
gute Leben hinderliche geschlechterdifferente Zuschreibung stützten (FKL, 54). 
Stattdessen solle man die Idee einer gemeinsamen menschlichen Natur und der 
gleichen Grundbefähigung ins Zentrum politischen Handelns stellen – diese bie-
te eine bessere Grundlage für Kritik, da es eben „die Disparität zwischen dem 
Wesen des Menschen und seiner sozialen Verunstaltung [sei], die Gerechtig-
keitsansprüche aufkommen läßt.“ (FKL, 51) Eine politische Konzeption sollte 
Nussbaum zufolge solche diskriminierende Strukturen kritisieren und unter aus-
drücklicher Berücksichtigung dessen darauf hinwirken, dass jeder Mensch tat-
sächlich grundlegend befähigt wird. (Wesentlich damit verknüpft ist weiterhin 
die an späterer Stelle noch zu erörternde Forderung, dass politisches Handeln in 
‚private‘ Bereiche, wie die Familie, aber auch Kultur und Religion, reichen müs-
se, wo dies für die Gewährung der Grundbefähigung notwendig ist: WHD Kap. 
4, siehe dazu hier Kap. 2.9). 

 
Nussbaum versteht sich insgesamt als liberale Feministin. Sie formuliert zwar 
eine Reihe von feministisch motivierten Kritikpunkten an liberalen Ansätzen, 
unter anderem an der Vernachlässigung der Bedeutung von Emotionen (vgl. 
Kap. 2.2.3) und an der (damit verbundenen) geschlechtsspezifischen Diskrimi-
nierung (siehe auch Kap. 3.2). Andererseits verteidigt sie liberale Grundideen 
und nimmt sie – verändert – für ihren Ansatz in Anspruch. Dazu gehört die Ori-
entierung an einem Gleichheitsprinzip (der gleichen Grundbefähigung aller) an-
stelle eines Differenzprinzips sowie das Insistieren auf die zentrale Bedeutung 
von Vernunft für (geschlechtsunabhängig) jedes gute menschliche Leben (FKL, 
vgl. Kap. 2.2.3). Folglich lehnt sie (differenz-)feministische Positionen ab, die 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

eine grundlegendere Kritik an Vernunft als einer typisch männlich bestimmten 
Fähigkeit üben (FKL). Zudem wendet sie sich gegen einen postmodernen Femi-
nismus, der noch tiefergehend Kritik an der Orientierung an Vernunft und einer 
grundlegend gleichen menschlichen Natur übt. Diesem wirft sie vor, zu destruk-
tiv und zu wenig an der Ermöglichung politischen Handelns orientiert zu sein. 
Der Zielpunkt dürfe nicht allein die kritische Analyse sein, sondern müsse in 
dem dadurch eröffneten politischen Handeln liegen (KL, 169).25 

 
Grundsätzlich ist es äußerst plausibel, dass Nussbaum sich eingehend mit der 
Frage geschlechtsspezifischer Diskriminierung beschäftigt und dies in ihre Kon-
zeption integriert. Allerdings wird es eine Aufgabe der Diskussion sein, noch 
genauer zu erwägen, wie plausibel ihre Annahmen im Konkreten sind: Während 
mit Blick auf die interkulturelle Debatte zu diskutieren ist, ob ihre Annahmen 
bereits zu weit gehen, um als universal gelten zu können, muss in Bezug auf die 
feministische Debatte überlegt werden, ob sie in ihrer Kritik weit genug geht, 
etwa was die Rolle der Vernunft betrifft (vgl. Kap. 2.2.3 und siehe Kap. 3.2). 
Vorsichtig abzuwägen ist zudem, wie notwendig eine so scharfe Abgrenzung 
gegen postmoderne Ansätze ist. Es stellt sich die Frage, ob sie diesen damit ge-
recht wird und mehr noch, ob diese nicht sinnvolle Anregungen beinhalten, die 
sie so übersieht (siehe auch Kap. 2.6.1, 2.7.3 sowie zur Diskussion Kap. 3.3). 

Darüber hinaus könnte man darüber nachdenken, ob Nussbaums feministi-
sches Anliegen mit ihrem Bezug auf Aristoteles vereinbar ist, schließlich hat 
Aristoteles selbst Frauen nicht als Bürgerinnen anerkannt (vgl. Mulgan 2000, 
83f., Praetorius 2008). Diese Überlegung ist exemplarisch für die Frage, ob der 
Anschluss an Aristoteles überhaupt sinnvoll ist, wenn doch in so zentralen Hin-
sichten eine Distanzierung notwendig erscheint (siehe auch die in der Anerken-
nung einer Pluralität umfassender Lehren liegende Abgrenzung [Kap. 2.5] sowie 
die Erweiterung auf globale Gerechtigkeit [Kap. 2.7]).26 Nussbaum hält dagegen 
aber ausdrücklich an ihrem Bezug auf Aristoteles fest: Es sei erstens durchaus 
möglich und legitim, die Grundideen von Aristoteles aus dem historischen Kon-
text zu lösen und für den aktuellen Kontext neu zu interpretieren. Schließlich 

                                                             
25  Besonders eindrücklich formuliert Nussbaum ihre Kritik am postmodernen Feminis-

mus in ihrer polemischen Abgrenzung zu Judith Butler, deren Parodie sie für hinder-

lich für den feministischen Kampf hält: PP. Ihr affirmatives Aufgreifen von Butlers 

Analyse in KL, 201 ist angesichts dessen als eine – fast überraschende – Ausnahme zu 

werten. 

26  Manuel Knoll zieht beispielsweise in Zweifel, dass man Aristoteles so egalitaristisch 

lesen kann, wie Nussbaum das möchte (Knoll 2009).  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 49 

 

müsse man Aristoteles nicht als Autorität lesen. Jede Auseinandersetzung mit 
ihm, wie auch mit anderen Philosophen, „müsse aktiv und unabhängig sein und 
nicht etwa unterwürfig” (AACM, 104). Zweitens fänden sich in Aristoteles’ 
Denken sehr wichtige Ideen, die nicht zuletzt auch feministische Anliegen stütz-
ten, wie das der Höherbewertung von Liebe in der Ethik (VNM, 90, AACM, 
114f.). Der Bezug auf Aristoteles sei, so verstanden, mit ihrem feministischen 
Impetus vereinbar.27 Da ich dieses Argument im Wesentlichen für überzeugend 
halte, werde ich Einwände dieser Art hier nicht weiter verfolgen. 

 
Fazit 
Nussbaum geht von einer liberal-universalen Idee der Würde und der damit ver-
knüpften Forderung gleichen Respekts jedes Menschen aus und verbindet diese 
mit bei Aristoteles verwurzelten Annahmen zur normativen menschlichen Natur. 
Demnach muss jeder Mensch in der Entwicklung der für ein gutes menschliches 
Leben zentralen Fähigkeiten gefördert werden, was sie mit einer Kombination 
verschiedener Argumente begründet – den normativen Fähigkeitenanlagen, der 
durch die Geburt gegebenen Zugehörigkeit zur Spezies Mensch und schließlich 
der Würde.28 Die inhaltliche Bestimmung der zentralen Fähigkeiten gründet sie 
(wiederum in Anlehnung an Aristoteles) auf Annahmen zum Menschen als ei-
nem zugleich bedürftigen und fähigen, rationalen sowie emotionalen und in so-
ziale Gemeinschaften eingebundenen Wesen. Und sie verknüpft dies weiter mit 
der Forderung, man müsse eine Pluralität von Fähigkeiten als zentral erachten 
und dürfe sich gerade nicht auf eine einzelne, vorrangige Fähigkeit, etwa Ratio-
nalität, beschränken. Verdeutlicht habe ich diese Annahmen am Beispiel der 
Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, die Nussbaum mit Verweis auf den 
gleichen Respekt und die Befähigung jeder und jedes Einzelnen kritisiert. 

Die Orientierung an einer normativen menschlichen Natur ist, wie an mehre-
ren Stellen angedeutet wurde, sehr umstritten. Kritisiert wird zum einen grund-
sätzlich die Idee, Annahmen über den Menschen zur Grundlage politischen Han-
delns zu machen. Einige Einwände richten sich zum anderen spezifisch gegen 
Nussbaums Entwurf, insbesondere die plurale Bestimmung einerseits und die 

                                                             
27  Man könnte freilich noch weiter überlegen, wie gut Nussbaum Aristoteles damit ge-

recht wird. Interpretationsfragen dieser Art sind aber nicht Gegenstand der vorliegen-

den Untersuchung. Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit Nussbaums Aristo-

telesrezeption siehe z.B. Riesenkampff 2005. 

28  Sie rückt damit in die Nähe von Naturrechtstheorien, die ebenfalls in der menschli-

chen Natur selbst den normativen Grund für Rechtsansprüche erkennen. Sie selbst 

markiert die Naturrechtstradition als eine Quelle ihres Denkens: CC, 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Rolle von Vernunft andererseits. In der Diskussion zur Universalität ihres Ansat-
zes werde ich auf diese Aspekte zurückkommen (Kap. 3.1 und 3.2) und zudem 
ihre Auseinandersetzung mit Geschlecht diesbezüglich genauer in den Blick 
nehmen (Kap. 3.3 und 6). 

 
 

2.3  DAS ZIEL VON GERECHTIGKEIT: DIE BEFÄHIGUNG 

ZU EINEM GUTEN LEBEN  
 
Ausgehend von der Idee einer normativen menschlichen Natur und dem daraus 
resultierenden Anspruch auf gleichen Respekt fordert Nussbaum, dass jeder 
Mensch zu einem guten Leben befähigt werden muss. Nur dann, wenn eine Ge-
sellschaft dies ermögliche, könne sie als minimal gerecht gelten. Ein zentrales 
Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist demnach die Grundorientierung am 
„guten Leben“ (flourishing). Diese geht maßgeblich auf Aristoteles zurück, was 
besonders in den in Gerechtigkeit oder Das gute Leben (GGL) gesammelten frü-
hen Aufsätzen zum Fähigkeitenansatz deutlich wird. 

Mit der Orientierung am guten Leben sind einige gerechtigkeitstheoretische 
Bestimmungen und Abgrenzungen verbunden, die einer Erläuterung bedürfen. 
So ist erstens genauer zu klären, was die Annahme des Vorrangs des Guten 
meint und welche Bedeutung sie für die Rolle des Rechten hat (2.3.1). Zweitens 
muss begründet werden, warum die Orientierung am Guten einen objektiven 
Maßstab, mithin eine konkrete Fähigkeitenliste benötigt, wie Nussbaum behaup-
tet (2.3.2). Ausgehend davon lässt sich Nussbaums Orientierung am guten Leben 
anhand ihrer Abgrenzungen zu anderen Theorien sozialer Gerechtigkeit gut ver-
deutlichen (2.3.3). 

 

2.3.1  Der Vorrang des Guten vor dem Rechten  
 
Das gute Leben ins Zentrum zu stellen bedeutet, den Fokus auf das Ergebnis zu 
legen. Was zählt, ist laut Nussbaum, wozu Menschen tatsächlich in der Lage, 
wozu sie tatsächlich fähig sind (WHD, 5, FJ, 70, vgl. Kap. 2.1): Eine Gesell-
schaft ist nur dann zumindest minimal gerecht, wenn sie zu einem bestimmten 
Ergebnis, eben der Befähigung jedes Menschen zu einem guten Leben führt. 

Die Bedeutung dessen zeigt sich im Vergleich mit prozeduralen Ansätzen 
(CC, 95), zu denen kontraktualistische Theorien (wie die Rawlssche) und dis-
kursethische (wie die Habermassche) ebenso zählen wie liberalistische Theorien. 
Wenngleich diese untereinander große Unterschiede aufweisen (und, wie sich 
noch zeigen wird, von Nussbaum insgesamt auch sehr verschieden bewertet wer-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 51 

 

den), legen sie alle den Fokus auf das Rechte. Sie bemessen Gerechtigkeit vor-
rangig an den richtigen Prozessen, während sie die Ergebnisse danach beurteilen, 
ob sie aus gerechten Prozessen hervorgegangen sind. Es ist Nussbaum zufolge 
aber gerade umgekehrt, Gerechtigkeit müsse vorrangig am Ergebnis bemessen 
werden und die moralische Beurteilung von Prozessen sei von diesem abhängig: 
„Justice is in the outcome, and the procedure is a good one to the extent that it 
promotes this outcome.“ (FJ, 82) Wenn ein Ergebnis unseren Intuitionen über 
den gleichen Respekt der Menschenwürde nicht entspreche, könne der Prozess, 
der zu ihm geführt hat, nicht gerecht sein, sondern müsse zurückgewiesen wer-
den: „[W]e are ultimately going to reject any procedure [...] if it doesn’t give us 
an outcome that squares well with our intuitions about dignity and fairness.“ (FJ, 
82f.) Ansätze, die den Fokus auf Prozesse legen und die Rolle von Ergebnissen 
und das Gute nachordnen, seien daher unplausibel.  

Mehr noch seien prozedurale Ansätze problematisch, da sie gerechtigkeitsre-
levante Unterschiede, die in den Ausgangssituationen stecken, vernachlässigten. 
Dies führe dazu, dass sie sie in den Ergebnissen reproduzierten, weswegen diese 
nicht gerecht genannt werden könnten. Nur mit einem Maßstab des Guten sei es 
möglich, solche Unterschiede zu berücksichtigen, denn erst der Blick auf das an-
gestrebte Ergebnis (der gleichen Befähigung) ermögliche es, kontextuell zu be-
stimmen, was für jede einzelne Person notwendig ist, um sie in die Lage zu ei-
nem guten Leben zu versetzen: „Die Politik untersucht die Lebensverhältnisse 
der Bürger und fragt in jedem Fall, was der einzelne braucht, um in den ver-
schiedenen Bereichen gut zu leben und zu handeln.“ (ASD, 62) Damit eng ver-
knüpft ist die (erneut auf Marx sowie weitergehend auf Aristoteles zurückge-
führte) Forderung, dass eine Gesellschaft Menschen die für ein menschenwürdi-
ges Leben notwendigen Güter zur Verfügung stellen muss (NM, 130 u.a.). Dies-
bezüglich zeigt sich nun ein Unterschied innerhalb von prozeduralen Ansätzen, 
der sich auf Nussbaums Beurteilung auswirkt: Liberalistische Theorien, die dies 
nicht für wichtig erachten, lehnt sie als besonders problematisch ab (siehe auch 
Kap. 2.4 zu ihrer Kritik negativer Freiheit). Ansätze hingegen, die dies berück-
sichtigen, beurteilt sie differenzierter. So hält sie Rawls’ Vorschlag einer Liste 
von Primärgütern in vielen Hinsichten durchaus für hilfreich (WHD, 66f.). Zu-
gleich sei aber auch dies nicht befriedigend, eben da der Fokus nicht auf dem 
Ergebnis (der Ermöglichung eines guten Lebens) liegt. Man könne aber erst aus-
gehend vom Ergebnis sagen, welche Person in welcher Situation welche Güter 
benötigt (WHD, 68f.). Ohne dies sei es nicht möglich, den Bedürfnissen der Ein-
zelnen gerecht zu werden (und damit den gleichen Respekt zu gewähren), da 
manche Menschen deutlich mehr Ressourcen benötigen als andere, um grundle-
gend befähigt zu sein (CC, 57f.). Nussbaum zufolge genügt es zudem nicht, sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

auf materielle Güter zu beschränken, sondern es sei eine Pluralität von Voraus-
setzungen notwendig, um ein gutes Leben zu ermöglichen (vgl. Kap. 2.2.4). Die 
Verteilung von Einkommen oder Reichtum, auf die auch Rawls seinen Schwer-
punkt lege, sei insofern ein inadäquater Maßstab (FJ, 167). 

Grundsätzlich dürften Güter nur als Mittel betrachtet werden (eine These, die 
Nussbaum wiederum bei Aristoteles verankert: CC, 126). Ihre Verteilung müsse 
sich an dem Ziel der gleichen Grundbefähigung ausrichten (ASD, 35): „Analyz-
ing economic and material rights in terms of capabilities thus enables us to set 
forth clearly a rationale we have for spending unequal amounts of money on the 
disadvantaged, or creating special programs to assist their transition to full capa-
bility.“ (WHD, 99) Anschaulich macht Nussbaum dies in WHD anhand der be-
nachteiligten Lage vieler Frauen. So genüge die gleiche Berücksichtigung in ei-
nem Güterverteilungsprozess ohne Ansicht der Ausgangssituation eben nicht, 
um ihre Situation zu verbessern. Oftmals bräuchten sie vielmehr eine spezifische 
Unterstützung: „[W]omen who begin from a position of traditional deprivation 
and powerlessness will frequently require special attention and aid to arrive at a 
level of capability that the more powerful can more easily attain.“ (WHD, 69)29 
Eine Prozessregel, die den Fokus auf die gleiche Verteilung legt und die Unter-
schiedlichkeit der Bedürfnisse nicht berücksichtigt, erweist sich insofern als un-
genügend. 

 
Nussbaum charakterisiert ihren Ansatz insgesamt durch einen Vorrang des Gu-
ten und spricht, in Abgrenzung zu Rawls’ schwacher Theorie des Guten, von ei-
ner ‚dicken‘ bzw. ‚starken‘ Theorie des Guten (ASD, 28, MTSG, 207, FJ Kap. 
3.iv). Sie beansprucht, Aussagen über das Gute treffen zu können, die intuitiv 
einsichtig sind, weil sie sich auf minimale (von Annahmen über die menschliche 
Natur abgeleitete) Aspekte guten Lebens beziehen, die von allen als zentral beur-
teilt werden können (FJ, 85, siehe auch Kap. 2.6.3). Von Seiten prozeduraler 
Ansätze wird allerdings bezweifelt, dass man solche Aussagen über das Gute 
treffen kann. Der Vorwurf lautet, dass das eine bestimmte Vorstellung vom gu-
ten Leben voraussetze, die keineswegs alle teilen. Eben darum müsse man von 
einem gerechten Prozess ausgehen, der sich solcher substanzieller Annahmen 
über das Gute enthält (gerade mit Blick auf kulturelle Differenzen könnte das 
wichtig sein, vgl. Gómez 2012). 

                                                             
29  Damit verknüpft ist auch die Forderung, dass Benachteiligungen in klassisch als ‚pri-

vat‘ gekennzeichneten Bereichen wie Familie und Religion bei staatlichem Handeln 

berücksichtigt werden müssen. Siehe dazu Kap. 2.9. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 53 

 

Dagegen wendet Nussbaum erstens ein, dass jeder Ansatz Annahmen über 
den Menschen voraussetzt, auch prozedurale Theorien. Deren Annahmen seien 
zudem nicht nur ähnlich voraussetzungsreich, sondern oft auch unplausibel, 
wenn sie sich nämlich auf einen autonomen, rationalen Akteur beschränken (FJ, 
83f., vgl. Kap. 2.2.4). Zum anderen weist sie darauf hin, dass sie in ihrem Ansatz 
durchaus Freiheit und Pluralität ermögliche und keineswegs „diktatorisch in Be-
zug auf das Gute“ sei (WHD, 69). Dieses Argument werde ich in den folgenden 
Kapiteln noch im Einzelnen erläutern, denn es beinhaltet mehrere Elemente: So 
gehe es nur um die Ermöglichung von gutem Leben (im Sinne von ‚Fähigkei-
ten‘), nicht um die Forcierung eines bestimmten guten Lebens (im Sinne von 
‚Tätigkeiten‘) (Kap. 2.4). Zudem sei die Liste gerade dazu angedacht, entspre-
chend der kulturellen Kontexte verschieden ausgestaltet und angewandt zu wer-
den (Kap. 2.7).30 Darüber hinaus hebt Nussbaum zunehmend die Bedeutung des 
Rechten hervor. Während sie das Rechte in frühen Texten tatsächlich stark 
nachordnet (ASD u.a.), betont sie in WHD, dass sie politischen Freiheiten und 
Rechten nun einen größeren Stellenwert beimesse (WHD, 96). Und in der Ver-
hältnisbestimmung von Fähigkeiten zu Menschenrechten wird deutlich, dass sie 
Rechte keineswegs durch Fähigkeiten ersetzen, sondern spezifizieren und ver-
bessern möchte (Kap. 2.9). Zudem weist sie darauf hin, dass einige Theorien des 
Rechten sehr plausibel seien und zu sehr ähnlichen Ergebnissen wie ihr Ansatz 
führen könnten (wenngleich sie daran festhält, dass sie nicht ohne eine Theorie 
vom Guten auskämen – und dass der Fähigkeitenansatz in einigen Hinsichten 
aussagekräftiger sei). Es geht ihr somit (zumindest in späteren Texten) nicht um 
eine starke Abwertung des Rechten, wohl aber weiterhin darum, dass das Rechte 
am Guten ausgerichtet sein muss (vgl. FJ, 163). 

Im Zusammenhang mit der Charakterisierung als ‚starke‘ Theorie muss man 
auch die Bestimmung als ‚dünn‘ nennen, die Nussbaum mit Blick auf die Kon-
zeption ihrer Theorie als Form des politischen Liberalismus trifft (CC, 90.121). 
Diese Bezeichnung könnte die Vermutung nahelegen, dass mit dem Wandel zum 
politischen Liberalismus (siehe Kap. 2.5.2) ebenfalls ein Wandel zum Vorrang 
des Rechten einhergeht. Tatsächlich bezieht sich diese Bestimmung jedoch nur 
auf diesen Aspekt (dass der Ansatz nämlich keine ‚dicken‘ weltanschaulichen 
Annahmen voraussetzt). Ansonsten (das heißt, in Bezug auf die pluralen An-

                                                             
30  Nussbaum spricht in Bezug auf diese beiden Aspekte in frühen Texten auch davon, 

dass ihre Theorie vage sei – „sie läßt viele Spezifikationen im Konkreten zu“ (ASD, 

46, vgl. MTSG u.a.). In späteren Texten findet sich diese Begrifflichkeit allerdings 

nicht mehr. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

nahmen zum Menschen und zur Fähigkeitenliste) bleibt der Vorrang des Guten 
bestehen (FJ Kap. 1.viii FN 58, siehe Kap. 2.5.2). 

 
Nussbaum stellt mit ihrer Rede vom Vorrang des Guten also die Ermöglichung 
guten Lebens ins Zentrum. Das Ziel einer Theorie sozialer Gerechtigkeit müsse 
es sein, auf einen Zustand hinzuwirken, bei dem niemand durch fehlende Res-
sourcen und diskriminierende soziale Strukturen an einem guten Leben gehindert 
wird. Dieses Anliegen erscheint zunächst einmal äußerst plausibel. Überzeugend 
sind auch ihre Argumente dafür, dass ein Fokus allein auf Prozesse problema-
tisch ist. Allerdings stellt sich die Frage, ob sie den Einwand entkräften kann, 
dass eine Orientierung am guten Leben und die damit verbundenen Annahmen 
zur menschlichen Natur zu viel voraussetzen und daher als politische Grundlage 
nicht sinnvoll sind. Dies wird in den nächsten Kapiteln in verschiedenen Facet-
ten aufgegriffen werden – und in der Diskussion muss dann noch einmal genauer 
abgewogen werden, wie plausibel der Vorrang des Guten letztlich einzuschätzen 
ist (Kap. 3.1).  

 

2.3.2  Das Gute, subjektive Präferenzen und die Fähigkeitenliste 
 
Ein weiterer Aspekt der Orientierung am guten Leben ist die Annahme, dass sich 
politisches Handeln auf ein „wesentlich Gutes“ (substantive good) wie die Fä-
higkeitenliste gründen muss und sich nicht vor allem an subjektiven Präferenzen 
orientieren darf. Zwar müssten Präferenzen eine gewisse Rolle in politischen 
Ansätzen spielen, diese sei aber beschränkt (WHD, 166). Nussbaum richtet dies 
gegen Theorien, die subjektive Präferenzen und Wünsche ins Zentrum stellen 
und zielt damit vor allem auf utilitaristische Ansätze (CC, 81-84).31  

Eine ausschließliche Orientierung an subjektiven Präferenzen sei erstens 
deswegen problematisch, weil Menschen mitunter Wünsche hätten, die andere in 
ihrem guten Leben einschränken. So beinhalte beispielsweise die Präferenz, dass 
Frauen nicht gleichermaßen grundlegend befähigt werden sollten, keinen legiti-
men Anspruch auf Verwirklichung (WHD, 112). Es sei daher notwendig, anhand 
eines objektiven Maßstabes zu entscheiden, welche Präferenzen einen solchen 
Anspruch implizieren. Zwar werde das von einigen präferenzorientierten Theo-

                                                             
31  Mit der These eines wesentlich Guten und einer universalen Liste werden zudem Posi-

tionen zurückgewiesen, die die Möglichkeit eines universalen normativen Maßstabes 

in Zweifel ziehen, wie etwa kulturrelativistische Positionen. Die Auseinandersetzung 

mit diesen Positionen wird hier jedoch ausgeklammert, sie ist Gegenstand von Kap. 

2.7. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 55 

 

rien berücksichtigt, sie könnten das aber nur, wenn sie moralische Normen integ-
rieren – und sich damit selbst von einem rein präferenzorientierten Standpunkt 
entfernen (CC, 82). 

Eine zweite Schwierigkeit sieht Nussbaum darin, dass Menschen ihre Präfe-
renzen den in ihren Kontexten verfügbaren Möglichkeiten anpassen und so ge-
nannte adaptive Präferenzen ausbilden (WHD, 136-142). Dadurch komme es zu 
sehr unterschiedlichen Präferenzen – die nämlich teilweise mit sehr hohen An-
sprüchen verbunden sind und teilweise umgekehrt nur sehr geringe Ansprüche 
beinhalten können, die nicht einmal die Grundbefähigung abdecken: „[P]eople’s 
preference for basic liberties can itself be manipulated by tradition and intimida-
tion“ (WHD, 115). Auch diesbezüglich sei es notwendig, über einen Maßstab 
wie die Fähigkeitenliste zu verfügen, der bestimmt, welche Bedürfnisse als 
grundlegend und für politisches Handeln als zentral zu betrachten sind. Demnach 
können (und müssen) dann einerseits Präferenzen, die über diese grundlegenden 
Aspekte hinausgehen, nachgeordnet werden. Andererseits können (und sollen) 
Menschen, die keinen Anspruch auf grundlegende Aspekte stellen, entsprechen-
de Wünsche unterstellt werden – eben unter der Annahme, dass ihre Präferenzen 
durch Lebenskontexte deformiert sind.  

Nussbaum veranschaulicht dies an der Lebenssituationen von Frauen, die in 
Traditionen aufwachsen, die ihnen bestimmte Fähigkeiten nicht zuerkennen und 
die dann häufig selbst keine solchen Ansprüche stellen, weil sie sich, so die Un-
terstellung, ihrer Situation anpassen: „[W]omen who do not desire some basic 
human good because they have been long habituated to its absence or told that it 
is not for such as them.“ (WHD, 139, vgl. NM, 113) Diese Schwierigkeit sei 
nicht einfach zu beheben, indem für mehr Informationen gesorgt wird wie einige 
präferenzorientierte Ansätze vorschlagen, da Menschen lang erlernte Verhal-
tensmuster oft nicht einfach aufgrund von neuen Informationen ändern könnten 
(CC, 83f.). Umso wichtiger sei der universale Maßstab, mit dem grundlegende 
Ansprüche, die den gleichen Respekt gewähren, zugeschrieben werden können: 
„[T]he failure of a person to have various basic human capabilities is important 
in itself, not just because the person minds it or complains about it.“ (WHD, 
144)32 

                                                             
32  Nussbaum setzt sich in WHD sehr ausführlich mit der Frage adaptiver Präferenzen 

auseinander, worauf hier nicht im Detail eingegangen werden kann. Angemerkt wer-

den soll aber noch, dass sie (in Unterscheidung zu Jon Elster) nicht jede Anpassung 

von Präferenzen als problematisch erachtet. So könne es durchaus sinnvoll sein, Wün-

sche an die eigenen Talente anzupassen und dies müsse keine Einschränkung von 

Freiheit sein (WHD, 137f.). Eine solche Einschränkung bestehe nur dort, wo jemand 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Nussbaum zieht aus diesen Schwierigkeiten jedoch nicht den Schluss, dass 
Präferenzen irrelevant für politische Theorien seien – im Gegenteil legt sie Wert 
darauf, dass in ihrem Ansatz ein gewisser Einbezug von Wünschen und Präfe-
renzen stattfindet (erneut im Anschluss an Aristoteles: WHD, 145). Es sei wich-
tig, einen universalen Maßstab an Wünsche rückzubinden, da diese einen zentra-
len Aspekt von Menschen darstellten und einen Zugang zu Vorstellungen vom 
Guten böten (CC, 84). Ihre Berücksichtigung sei weiter für die Stabilität rele-
vant, da eine Theorie nur dann stabil sein könne, wenn sie die Wünsche der Bür-
ger und Bürgerinnen ernst nehme. Wünsche würden insofern Aufschluss darüber 
geben, „ob die Sicht, die wir bevorzugen, voraussichtlich stabil sein wird“ 
(ebd.). Es sei folglich nicht sinnvoll, Wünsche auszuschließen, wie einige ethi-
sche Theorien dies nahelegen (ebd.). Insgesamt schreibt Nussbaum Wünschen 
eine heuristische und in begrenztem Maß eine begründende Rolle zu: „I shall ar-
gue that desire continues to play both a heuristic role in arriving at the list of the 
central capabilities and a limited ancillary role in their justification“ (WHD, 119, 
siehe ausführlich zur Methode der Begründung: Kap. 2.6).  

 
Nussbaums Ansatz zeichnet sich nun vor allem dadurch aus, dass er als Konkre-
tion dieser Überlegungen eine universale Liste von zehn zentralen Fähigkeiten 
benennt, die als Maßstab für politisches Handeln gelten soll (vgl. Kap. 2.1). Eine 
solche genaue Bestimmung der Grundbefähigung sei die Voraussetzung, um die 
notwendige Unterscheidung zwischen politisch relevanten und anderen Fähig-
keiten treffen zu können (HD, 357). Als relevant werden jene betrachtet, die so-
wohl gut als auch für das menschliche Leben zentral sind (CC, 28), dagegen 
werden Fähigkeiten zu Grausamkeit u.ä. ausgeschlossen. Um die Universalität 
des gleichen Respekts zu gewähren, sei es gerade wichtig, dass es eine Liste ge-
be, die für alle Bereiche und Kontexte gilt (wenngleich sie verschieden umge-
setzt und interpretiert werden kann, siehe Kap. 2.4, 2.5, 2.7): „There are, then, 
good reasons why the capabilities list is single, even though the conceptions of 
flourishing are plural.“ (FJ, 186) Die Idee verschiedener Listen, wie beispiels-
weise Sen sie vorschlägt, lehnt sie dementsprechend ab (CC, 71f.). 

Hier zeigt sich die markanteste Differenz von Nussbaums Ansatz zu anderen 
Fähigkeitenansätzen. Denn während zwar alle die Annahme des Vorrangs des 
Guten und eines objektiven Maßstabes teilen, befürworten nur einige die Idee 
einer festgelegten Liste (vgl. Alexander 2008). Viele lehnen Nussbaums Liste 

                                                                                                                                  
meint, kein Recht und kein Bedürfnis nach grundlegenden Möglichkeiten bzw. eben 

Fähigkeiten menschlichen Lebens zu haben (WHD, 138). Dies führt direkt zum Ar-

gument für die Fähigkeitenliste, siehe unten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 57 

 

ab, weil sie diese für zu festgelegt halten und darin nicht genug Spielraum für 
verschiedene Kontexte sehen. Sen fordert darum verschiedene Listen (Sen 
2004b) und Robeyns plädiert für einen längeren Prozess der Entwicklung der 
Liste(n) (Robeyns 2005). Nussbaum jedoch hält ausdrücklich daran fest, dass die 
Festlegung auf eine Liste von Vorteil sei. Außerdem verteidigt sie ihren Ansatz 
dahingehend, dass er ein sinnvolles Maß an Freiheit und Pluralität ermögliche 
(vgl. Kap. 2.3.1) und interkulturell als überzeugend gelten könne (siehe ausführ-
lich in Kap. 2.4, 2.5, 2.7). 

 

Nussbaum macht überzeugend deutlich, dass Präferenzen allein keine überzeu-
gende Grundlage einer Theorie sozialer Gerechtigkeit sind und es bei ihrer Be-
rücksichtigung immer notwendig ist, kritisch zu hinterfragen, inwiefern sie an 
bestimmte Kontexte angepasst sind. Ein Maßstab wie die Fähigkeitenliste er-
scheint somit plausibel und auch die Festlegung auf eine einzige Liste bietet ei-
nige Vorteile. Dennoch birgt die Idee der einen universalen Fähigkeitenliste ei-
nige Schwierigkeiten. So lässt sich die Frage aus dem vorangegangenen Ab-
schnitt wiederholen, ob sie nicht zu viele Annahmen zum Guten voraussetzt und 
deswegen der Verschiedenheit von Vorstellungen vom Guten nicht gerecht wird. 
Problematisch erscheint nicht zuletzt die Unterstellung adaptiver Präferenzen, 
die nahelegt, man würde die Wünsche von Personen besser kennen als diese 
selbst. Auf diese Schwierigkeiten muss in der Diskussion noch einmal genauer 
zurückgekommen werden. Sie führen in den Kern der Diskussion um Universali-
tät, in der die einen unter Verweis auf kulturelle Differenz auf die Schwierigkei-
ten eines universalen Maßstabes hinweisen, wohingegen ein solcher von anderen 
im Sinne der Ermöglichung von Kritik etwa an der Diskriminierung von Frauen 
durchaus als notwendig erachtet wird (siehe in Bezug auf Religion: Kap. 6). 

 

2.3.3  Der Fähigkeitenansatz in Abgrenzung zu anderen 
sozialethischen Ansätzen 

 
Nussbaums Argumentation für ihre Idee der Befähigung ist stark von der Ab-
grenzung gegenüber konkurrierenden, von ihr als einflussreich erachteten Theo-
rien geprägt. Das wird vor allem in Bezug auf den Vorrang des Guten und die 
universale Fähigkeitenliste deutlich (siehe oben), es zeigt sich aber schon in der 
Begründung der Annahmen zur menschlichen Natur (Kap. 2.2). 

Die chronologisch erste große Abgrenzung ist jene zu ökonomisch-utilitaris-
tischen Ansätzen. Ihre Bedeutung wird daran deutlich, dass Nussbaum in der 
Kritik dieser Ansätze einen wesentlichen Ausgangspunkt für die Entwicklung 
des Fähigkeitenansatzes sieht. Ihre Dominanz in der Politik habe es (besonders 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

im Bereich der Entwicklungspolitik) notwendig gemacht, eine überzeugende Al-
ternative zu entwerfen: „The capabilities approach was originally designed 
above all as an alternative to the economic-Utilitarian approaches that dominat-
ed, and to some degree still dominate, discussions of quality of life in interna-
tional development and policy circles“ (FJ, 71). Problematisch seien utilitaris-
tisch-ökonomische Ansätze aus verschiedenen Gründen: Sie vernachlässigten 
das Wohl der Einzelnen, indem sie einen über die Personengrenzen hinweg ag-
gregierten allgemeinen Nutzen ins Zentrum stellten (Kap. 2.2.1). Zudem redu-
zierten sie den Menschen auf einen rationalen, isolierten Nutzenmaximierer und 
würden so der Bedürftigkeit menschlichen Lebens nicht gerecht (Kap. 2.2.3). 
Damit gehe weiter einher, dass sie die Pluralität menschlicher Fähigkeiten und 
Bedürfnisse ausblendeten und folglich die für ein gutes menschliches Leben 
notwendigen unterschiedlichen Güter nicht bereit stellten (Kap. 2.2.4 und 2.3.1). 
Unplausibel sei außerdem, dass ökonomisch-utilitaristische Ansätze den Fokus 
auf die Befriedigung subjektiver Präferenzen legen und somit über keinen Maß-
stab zur Kritik an problematischen Präferenzen verfügen (Kap. 2.3.2). 

Nussbaums Kritik ist, wie ich mit Blick auf die einzelnen Argumente bereits 
nahegelegt habe, im Wesentlichen überzeugend. Allerdings differenziert sie oft 
nicht zwischen dem Utilitarismus im Allgemeinen und der spezifischen ökono-
mischen Form, die utilitaristisches Denken mit einem Marktliberalismus kombi-
niert und die von ihr als dominant im (entwicklungs-)politischen Diskurs wahr-
genommen wird. Tatsächlich geht es ihr vorrangig um die Zurückweisung dieser 
spezifischen Form, was sich daran zeigt, dass sie als ihre Gegner vor allem eine 
Benthamsche Version des Utilitarismus nennt (CC, 126), konkret verkörpert 
durch die Theorie von Richard Posner, den sie als führenden Denker der ökono-
mischen Rechtstheorie einführt (GFF, 132f.). Wenn sie in diesem Zusammen-
hang allgemein vom Utilitarismus spricht (z. B. GFF, 132), ist das insofern prob-
lematisch, als sie damit suggeriert, er ließe sich auf die ökonomische Variante 
reduzieren, während es doch durchaus plausiblere Entwürfe gibt. Bei ihr selbst 
klingt das zwar an einzelnen Stellen an, z.B. wenn sie den Beitrag des Utilita-
rismus zur Debatte um die transnationale Umverteilung würdigt (FJ, 282) oder 
sein demokratisches Potenzial, welches darin bestehe, dass jede Person gleich-
ermaßen in der Gesamtrechnung zählt (CC, 51). Im Gesamtbild gehen solche po-
sitiven Aspekte jedoch in ihrem Bestreben nach einer klaren Zurückweisung des 
ökonomisch-utilitaristischen Modells unter. 

 
Differenzierter erscheint demgegenüber Nussbaums Auseinandersetzung mit 
dem Kontraktualismus, insbesondere mit Rawls, die die zweite maßgebliche Ab-
grenzung darstellt. Auch diesbezüglich steht zunächst einmal die Kritik im Vor-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 59 

 

dergrund. So hält es Nussbaum für problematisch, dass die meisten Vertragsthe-
orien die Bedürftigkeit von Menschen vernachlässigten, was sich bei Rawls etwa 
in seiner mangelnden Berücksichtigung von Menschen mit Behinderung zeige 
(Kap. 2.2.3). Weiterhin werde Rawls der Pluralität von Bedürfnissen und Fähig-
keiten nicht gerecht, wenn er sich in der Bewertung relativer sozialer Positionen 
auf Reichtum und Einkommen beschränke (Kap. 2.2.4). Der Fokus auf Prozesse 
führe zudem zu einer unplausiblen Nachordnung des Guten in Vertragstheorien 
(Kap. 2.3.1). Damit verbunden ist schließlich der Vorwurf, dass Rawls mit seiner 
Liste von Primärgütern nicht genügend berücksichtige, dass Menschen nicht 
gleichermaßen in der Lage sind, Güter zu nutzen, und ihr Bedarf an Gütern daher 
sehr verschieden ist (Kap. 2.3.2). Die Hauptstoßrichtung von FJ, wo die Ausei-
nandersetzung mit Vertragstheorien im Vordergrund steht, ist dementsprechend 
der Aufweis solcher Schwachstellen bzw. Grenzen (eben Frontiers of Justice). 

Allerdings hebt Nussbaum im Vergleich zu ihrer Auseinandersetzung mit 
dem Utilitarismus stärker auch die positiven Aspekte hervor. Zwar dominiert in 
ihren frühen Texten der kritische Bezug (ASD u.a.), dort aber, wo sie sich aus-
führlich mit der Vertragstheorie auseinandersetzt (vor allem in FJ), stellt sie klar, 
dass es sich dabei um einen in vielen Hinsichten attraktiven Ansatz handelt, vor 
allem in der Form von Rawls. Mit ihm teilt sie die Idee der Menschenwürde so-
wie – in gemeinsamer Unterscheidung von utilitaristischen Theorien – die Über-
zeugung, dass jedes einzelne Individuum zählt und man keinen personenüber-
greifenden Maßstab anlegen dürfe (FJ, 80).33 Besonders deutlich wird die positi-
ve Würdigung der Vertragstheorie daran, dass Nussbaum die Gemeinsamkeiten 
ausdrücklich herausstellt – und zwar weil es für ihren Ansatz spreche, wenn er 
Ähnlichkeiten mit so einem starken anderen Ansatz aufweise (FJ, 81). 

Insgesamt sieht sie somit eine wesentlich größere Distanz zum Utilitarismus 
als zum Kontraktualismus, den sie zunehmend sogar als Verbündeten in ver-
schiedenen Anliegen betrachtet: „In general, the capabilities approach is a close 
ally of contractarian approaches and is more deeply critical of Utilitarianism.“ 
(FJ, 338)34 

 
 

                                                             
33  Eine weitere wichtige Gemeinsamkeit mit Rawls ist die Idee vom politischen Libera-

lismus, die jedoch (als methodische Annahme) von der (inhaltlichen) vertragstheoreti-

schen Idee getrennt betrachtet werden kann (siehe dazu Kap. 2.5). 

34  Man könnte freilich ausführlicher erörtern, inwiefern Nussbaums Kritik im Einzelnen 

berechtigt ist. Siehe z.B. für eine weiterführende Diskussion mit Blick auf Rawls: 

Jentsch 2010 und Wong 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Fazit 
Nussbaums Idee der Grundbefähigung ist ergebnisorientiert. Ihr Fokus liegt da-
rauf, einen Zustand zu erreichen, in dem alle Menschen in der Lage sind, ein gu-
tes Leben zu führen. Sie plädiert damit für einen Vorrang des Guten vor dem 
Rechten. Ansätze, die umgekehrt den Schwerpunkt auf Prozesse (das heißt auf 
das Rechte) legen, setzten am falschen Ende an, da nur ausgehend von einer Be-
stimmung des Guten entschieden werden könne, welcher Prozess gerecht sei. 
Weiterhin ist Nussbaum zufolge für die Orientierung am guten Leben ein kon-
kreter, objektiver und universaler Maßstab – wie ihn ihre Fähigkeitenliste dar-
stellt – notwendig. Die Befriedigung subjektiver Präferenzen sollte dabei be-
rücksichtigt werden, als vorrangiger Maßstab für eine Theorie sozialer Gerech-
tigkeit sei dies aber ungeeignet. Sie grenzt sich damit maßgeblich gegen zwei 
Theorien ab: den Utilitarismus und den Kontraktualismus. Während sie aller-
dings utilitaristische Ansätze nahezu uneingeschränkt zurückweist, macht sie im 
Kontraktualismus ausdrücklich eine Reihe überzeugender Aspekte und Paralle-
len aus, insbesondere in der Rawlsschen Version. 

Viele Argumente Nussbaums für den Vorrang des Guten und die Fähigkei-
tenliste sind überzeugend. Das gilt etwa für ihre Annahme, ein universaler Maß-
stab sei für die Kritik von Diskriminierungen notwendig, oder für ihre Forde-
rung, man müsse bei der Verteilung von Gütern die verschiedenen Situationen 
von Personen berücksichtigen. Dennoch birgt die damit verbundene Festlegung 
auf eine universale Fähigkeitenliste eine Reihe von Schwierigkeiten und ist Ge-
genstand zahlreicher Einwände, nicht nur von Seiten prozessorientierter Ansätze, 
sondern auch von anderen Fähigkeitenansätzen und nicht zuletzt mit Blick auf 
feministische und interkulturelle Anliegen. In der Diskussion um die Plausibilität 
von Nussbaums Universalitätsanspruch wird daher noch genauer abzuwägen 
sein, wie tragfähig ihre Argumente gegen die verschiedenen Einwände wirklich 
sind (Kap. 3). 

 
 

2.4  BEFÄHIGUNG ZUR FREIHEIT 
 
Eine zentrale Zielperspektive im Fähigkeitenansatz ist die Ermöglichung von 
Freiheit: Bei der Befähigung geht es darum, Menschen in die Lage zu versetzen, 
ein gutes Leben zu führen und das heißt insbesondere, sie zu befähigen frei zu 
sein, ein gutes Leben führen zu können.35 Angesichts von Nussbaums Orientie-

                                                             
35  Die zentrale Rolle von Freiheit für die Fähigkeitenidee drückt sich auch in dem Titel 

eines der Hauptwerke von Sen aus: Development as Freedom (Sen 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 61 

 

rung am guten Leben und ihrer Formulierung einer universalen Fähigkeitenliste 
besteht allerdings ein gewisser Klärungsbedarf, was genau unter Freiheit ver-
standen werden soll, da man meinen könnte, dass Freiheit so gerade nicht ver-
wirklicht wird (vgl. Kap. 2.3). Im Folgenden werde ich daher Nussbaums Idee 
von – substanzieller und konkreter – Freiheit genauer erläutern (2.4.1). Dabei 
stellt nicht zuletzt die Unterscheidung zwischen Fähigkeiten und Tätigkeiten ein 
wesentliches Argument für die Bedeutung von Freiheit dar (2.4.2). 

 

2.4.1  Substanzielle und konkrete Freiheit 
 
Nussbaum schreibt Freiheit in ihrer Konzeption eine zentrale Rolle zu, sowohl 
als Mittel als auch als Ziel (CC, 56). Freiheit ist demnach zum einen wertzu-
schätzen, insofern sie dazu beiträgt, andere für das menschliche Leben wichtige 
Aspekte zu verwirklichen (etwa sich – frei – bewegen zu können, sich für oder 
gegen einen gesunden Lebensstil entscheiden zu können usw.). Zum anderen sei 
sie auch in sich wertvoll (CC, 25). Dies kann man damit erklären, dass Nuss-
baum Freiheit als konstitutiven Teil der Fähigkeit der praktischen Vernunft be-
greift und ihr folglich ebenso wie dieser mit Blick auf die Gesamtheit aller Fä-
higkeiten eine architektonische Funktion zuschreibt (vgl. Kap. 2.2.3). Das be-
deutet, dass alle zentralen Fähigkeiten eng mit ihr verknüpft sind: Es könne nur 
dann von einem „wahrhaft menschlichen“ guten Leben die Rede sein, wenn die 
Verwirklichung der Fähigkeiten frei geschieht (WHD, 72).36 Die Befriedigung 
von Bedürfnissen oder die Forcierung eines gesunden Lebens allein mache noch 
kein gutes Leben aus; wichtig sei, dass Menschen sich frei entscheiden können, 
wie sie leben und wie sie ihre Fähigkeiten anwenden möchten. Sie veranschau-
licht dies unter Verweis auf ein Gedankenexperiment von Robert Nozick: Eine 
Erfahrungsmaschine, die Zufriedenheit dadurch erzeugt, dass sie Erfahrungen 
vorspielt, werde von den meisten Menschen nicht als erstrebenswert angesehen: 
„It would be better to be active in the world, even if one encountered some frust-

                                                             
36  Wie bereits angesprochen, entwickelt Nussbaum die Idee der architektonischen Funk-

tion der Vernunft im Anschluss an Aristoteles und dessen Ergon-Argument (Kap. 

2.2.3). Bei ihm beziehe sich dies ebenfalls auf die Freiheit – sie verweist hier auf den 

Begriff des proairoumenoi (z.B. Aristot. NE, 1112a), „das die Ausübung der Ent-

scheidungsfreiheit und der praktischen Vernunft meint“ (NM, 125). Es ist allerdings 

darauf hinzuweisen, dass in der weiteren Ausdeutung dessen ein wesentlicher Unter-

schied besteht, da Freiheit bei Aristoteles stark an eine bestimmte Vorstellung vom 

Guten gebunden ist, wohingegen Nussbaum die Ermöglichung pluraler Vorstellungen 

anstrebt (siehe dazu Kap. 2.5). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ration.“ (FJ, 73, vgl. Nozick 2006, 71–75). Die kombinierten Fähigkeiten selbst 
sollten daher verstanden werden als „eine Menge von Wahl- und Handlungs-
möglichkeiten [opportunities to choose and to act].“ (CC, 20)  

Ansätze, die Freiheit nicht in gleichem Maß wertschätzen, hält Nussbaum 
dementsprechend für problematisch. Dabei richtet sie sich erneut gegen utilita-
ristische Ansätze, die den Fokus auf die Befriedigung von Präferenzen legen und 
die Bedeutung von Freiheit für die Art und Weise der Befriedigung nicht be-
rücksichtigen (CC, 55f.). Außerdem weist sie auch (kulturrelativistische) Positi-
onen zurück, die individuelle Freiheit als universalen Wert ausdrücklich in Frage 
stellen, weil sie ihn für partikular halten (WHD, 38). Diese Auseinandersetzung 
werde ich an dieser Stelle nicht weiter erläutern, darauf aber in der Diskussion 
ausführlich eingehen, denn Kritik dieser Art wird häufig aus feministischer, in-
terkultureller und säkularismuskritischer Perspektive geäußert (Kap. 3.2 und Kap 
5.1). 

 
Wenn Nussbaum von Freiheit spricht, setzt sie ein spezifisches Freiheitsver-
ständnis voraus. Dieses ist eng an ihre Annahmen zum guten Leben und zur 
menschlichen Natur geknüpft und kollidiert nicht zuletzt deswegen mit den Frei-
heitsvorstellungen vieler anderer Theorien. So wird Freiheit grundlegend als ab-
hängig von einer Reihe von Voraussetzungen konzipiert und nicht als „reine 
Spontaneität [...], die unabhängig von materiellen und gesellschaftlichen Bedin-
gungen gedeiht“ (MTSG, 218, vgl. ASD, 78). Menschen könnten sich nämlich 
nur dann frei entscheiden, wenn sie dazu – im Sinne kombinierter Fähigkeiten – 
tatsächlich in der Lage sind, wofür bestimmte „materielle und institutionelle 
Ressourcen“ notwendig seien (vgl. Kap. 2.2.2), die ihnen vom Staat zur Verfü-
gung gestellt werden sollten (WHD, 54, vgl. Kap. 2.3.1). Ihr Verständnis von 
Freiheit kann insofern am besten als substanziell charakterisiert werden (abgelei-
tet von der auf Sen zurückgeführten Bezeichnung der Fähigkeiten als substanzi-
elle Freiheiten: CC, 20). 

Nussbaum wendet sich damit vor allem gegen liberalistische Theorien, die 
Freiheit als Nicht-Einmischung (noninterference) konzipieren, und denen zufol-
ge es bei der Freiheitssicherung ausschließlich darum gehe, Menschen vor den 
negativen Einwirkungen durch andere zu schützen und, so eine wesentliche 
Stoßrichtung dessen, Steuern möglichst gering zu halten (CFE, 39).37 Eine sol-
che Konzeption rein negativer Freiheit sei unplausibel, da Freiheit in jedem Be-
reich mit Blick auf ihre Anwendung einen „positiven“ Aspekt habe, das heißt, 

                                                             
37  Die Konzeption negativer Freiheit wurde prominent von Friedrich August von Hayek 

vertreten (z.B. Hayek 1960). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 63 

 

von der Möglichkeit abhinge, ausgeübt werden zu können: „The very idea of 
‚negative liberty‘ [...] is an incoherent idea: all liberties are positive, meaning li-
berties to do or to be something, and all require the inhibition of interference by 
others.“ (CC, 65, Herv. i.O.) Freiheit sollte daher als umfassend in dem Sinn ver-
standen werden, dass sie sowohl den Aspekt des (negativen) Schutzes vor Ein-
schränkungen und Begrenzungen als auch den Aspekt der (positiven) Unterstüt-
zung integriert. 

Eine solche Bestimmung von Freiheit als substanziell – die im Wesentlichen 
von anderen Fähigkeitenansätzen geteilt wird38 – ist äußerst plausibel, sofern 
man den vorausgesetzten Thesen zustimmt, dass die Bedürftigkeit des Menschen 
in politischen Ansätzen berücksichtigt werden sollte und dass das Ziel nicht eine 
reine Verfahrensgerechtigkeit, sondern die Ermöglichung eines guten Lebens für 
jeden Menschen sein sollte (Kap 2.2 und 2.3). Es sei an dieser Stelle bereits da-
rauf hingewiesen, dass eine solche Konzeption von Freiheit auch einen Teil der 
von feministischer, interkultureller und säkularismuskritischer Seite vorgebrach-
ten Kritik gegenüber Freiheit als universalem Wert entkräften kann (nämlich je-
ne Kritik, die ein liberalistisches Verständnis von Freiheit vor Augen hat, siehe 
ausführlich dazu Kap. 3.2 und 5.1). 

Umstritten – gerade auch zwischen den verschiedenen Fähigkeitenansätzen – 
ist demgegenüber Nussbaums Annahme, dass die für Freiheit relevanten Aspekte 
konkret bestimmt werden müssen. Viele bezweifeln, dass eine genaue Bestim-
mung der zentralen Fähigkeiten Freiheit befördert und unterstellen vielmehr, 
dass Freiheit damit eingeschränkt wird (vgl. Kap. 2.3.2). Nussbaum hält dem 
entgegen, dass eine Konkretion notwendig ist, da Freiheiten sich gegenseitig ein-
schränken könnten und man in Konfliktfällen einen klaren Maßstab benötige, um 
entscheiden zu können, wessen Freiheiten wann zu schützen sind (CC, 73f.). Ei-
ne Freiheitsorientierung allein, wie sie sich in Sens Ablehnung einer einzigen 
Fähigkeitenliste ausdrücke, sei daher nicht sinnvoll, Freiheit müsse mit konkre-
ten Inhalten kombiniert werden (CC, 70). Die Liste trage insofern durchaus und 
gerade zur Ermöglichung von Freiheit bei. Um diese enge Beziehung zwischen 
der Fähigkeitenliste und Freiheit noch klarer zu belegen, führt Nussbaum eine 
Reihe weiterer Argumente an. Eines davon ist die Unterscheidung in Tätigkeiten 
und Fähigkeiten. 

 
 
 

                                                             
38  Beispielsweise kritisiert auch Sen liberalistische Ansätzen; er weist das Konzept nega-

tiver Freiheit noch prononcierter zurück (siehe z.B. Sen 2004a). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

2.4.2  Fähigkeiten, Tätigkeiten und notwendiger Paternalismus 
 
Ein zentrales Argument für die Verwirklichung von Freiheit in Nussbaums An-
satz ist die Unterscheidung von ‚Fähigkeiten‘ und ‚Tätigkeiten‘ (functioning). 
Das Ziel politischer Planung bestehe vorrangig darin, jeden Menschen in Bezug 
auf die in der Liste aufgeführten Aspekte zu befähigen und nicht darin, dass sie 
diese Fähigkeiten verwirklichen. Das heißt, es soll ihnen ermöglicht werden, sich 
für – oder auch gegen – die Ausübung der für ein gutes Leben grundlegenden 
Tätigkeiten zu entscheiden: „[T]he use of the list is facilitative rather than tyran-
nical: if individuals neglect an item on the list, this is just fine from the point of 
view of the political purposes of the list“ (WHD, 96).39 Das setzt aber eben vo-
raus, zunächst einmal in der Lage zu sein, sich für die zentralen Tätigkeiten ent-
scheiden zu können, das heißt, das Vermögen zu diesen Tätigkeiten zu haben 
(was wie erörtert sowohl die Entwicklung innerer Fähigkeitenanlagen als auch 
die Schaffung vielfältiger externer Bedingungen voraussetzt: Kap. 2.2.2 und 
2.3.1). Sofern dies gegeben ist, liege die Verwirklichung einer Fähigkeit in der 
freien Entscheidung der Einzelnen: „[C]apability means opportunity to select.“ 
(CC, 25) Den Tätigkeiten selbst kommt dabei die Rolle eines Zielpunktes zu, der 
dem politischen Handeln die Orientierung gibt, ohne dass er jedoch selbst ange-
strebt würde: 

 
„It is perfectly true that functionings, not simply capabilities, are what render a life fully 

human, in the sense that if there were no functioning of any kind in a life, we could hardly 

applaud it, no matter what opportunities it contained. Nonetheless, for political purposes it 

is appropriate that we shoot for capabilities, and those alone.“ (WHD, 87) 

                                                             
39  Dabei meint ‚Tätigkeit‘ keine Aktivität in einem starken Sinn, sondern ist, wie ein 

Blick auf die Fähigkeitenliste deutlich macht, allgemeiner zu verstehen: Gute Ge-

sundheit beispielsweise zählt auch dazu (CC, 24f.). Die Übersetzung von function(ing) 

mit ‚Tätigkeit‘ (mit der ich mich der Übersetzung in dem Band GGL sowie in FJ an-

schließe) ist nicht optimal, da damit eine gewisse Aktivität suggeriert wird. Der Be-

griff des function(ing) ist im Deutschen allerdings nur schwer wiederzugeben und ‚Tä-

tigkeit‘ scheint mir vergleichsweise die beste Wahl. Aus dem genannten Grund ist die 

Übersetzung mit ‚Aktivität‘ (so etwa bei Müller 2003) mindestens ebenso schwierig, 

eher noch ungünstiger. Der Begriff ‚Funktion‘, der dem englischen Wort am nächsten 

käme, klingt demgegenüber im Deutschen zu mechanisch. Erwägen könnte man 

schließlich die deutsche Übersetzung des aristotelischen Ergon in ‚Leistung‘, da func-

tion(ing) eine Übersetzung dieses griechischen Begriffs ist. Dies ist allerdings wiede-

rum zu anspruchsvoll für das, was Nussbaum hier meint. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 65 

 

Veranschaulichen lässt sich das am Beispiel der Ernährung (welches bereits zur 
Erläuterung der typisch menschlichen Ausübung der Fähigkeiten herangezogen 
wurde: Kap. 2.2.3): So macht es einen großen Unterschied, ob sich jemand nicht 
ernährt, weil er fastet oder weil er Hunger leidet, denn im ersten Fall hätte er die 
Möglichkeit, sich zu ernähren, im zweiten nicht. Die Entscheidung zu fasten 
setzt voraus, zu einer adäquaten Ernährung in der Lage zu sein. Der Fähigkeiten-
ansatz zielt nun darauf, diese Möglichkeit zu schaffen, indem er die Bereitstel-
lung der notwendigen Voraussetzungen für eine adäquate Ernährung fordert, zu-
gleich aber den Einzelnen die Entscheidung der Ernährung überlässt (CC, 25).40  

 
Nussbaum führt die Unterscheidung von Fähigkeiten und Tätigkeiten oft an, um 
zu belegen, dass ihr Ansatz Raum für Freiheit und Pluralität schafft (z.B. 
OHWV, 198, WHD, 86-96). Tatsächlich schränkt sie die damit gewonnene Frei-
heit allerdings wieder zu einem gewissen Grad ein, wenn sie fordert, dass der 
Staat in bestimmten Fällen auf die Tätigkeiten selbst zielen soll. Ein solcher Fall 
sei die Grundbefähigung von Kindern: Weil die Grundbefähigung gemäß der 
kombinierten Fähigkeiten die Entwicklung interner Fähigkeiten voraussetzt und 
dies wiederum die Ausübung bzw. das Erlernen der korrespondierenden Tätig-
keiten erfordert (Kap. 2.2.2), sei es notwendig, dass sich das politische Handeln 
bei Kindern auf die Tätigkeiten selbst richtet:  

 
„If we aim to produce adults who have all the capabilities on the list, this will frequently 

mean requiring certain types of functioning in children, since [...] exercising a function in 

childhood is frequently necessary to produce a mature adult capability.“ (WHD, 90) 

 
Im Fall von Kindern dürfe also keine freie Wahl bestehen, da sie noch gar nicht 
in der Lage sind, sich frei zu entscheiden. Auch sollte in diesem Fall die Ent-
scheidungshoheit nicht bei den Eltern liegen, da die Grundbefähigung von so 
großer Bedeutung für ein gutes Leben sei. Der Staat müsse diese Grundbefähi-
gung daher notfalls auch gegen den Willen der Eltern einfordern (Beispiele dazu 
werde ich in Kap. 4.4.2 und Kap. 6.2.2 erläutern). In Bezug auf Kinder sei es 
demnach gerechtfertigt, wenn der Staat in bestimmten Situationen paternalistisch 
handelt: „Compulsory functioning is justified both by the child’s cognitive im-
maturity and by the importance of such functioning in enabling adult capabili-
ties.“ (FJ, 172) 

Darüber hinaus könne es Nussbaum zufolge aber auch mit Blick auf Erwach-
sene Ausnahmen geben, in denen die Tätigkeiten selbst angestrebt werden soll-

                                                             
40  Nussbaum greift mit diesem Beispiel auf Sen zurück, vgl. Sen 1999, 76.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ten. Allerdings verändert sich ihre Position in diesem Punkt zwischen WHD und 
ihren jüngeren Texten: In WHD ist davon die Rede, dass bei einigen Fähigkeiten 
die Betätigung zu einem bestimmten Grad gefordert werden müsse, weil diese 
„so wichtig und so entscheidend für die Entwicklung oder die Erhaltung aller 
anderen” Fähigkeiten sind (WHD, 91). Konkret hält sie ein begrenztes paterna-
listisches Eingreifen in Bezug auf Gesundheit sowie auf die architektonischen 
Fähigkeiten der praktischen Vernunft und der Soziabilität für gerechtfertigt 
(WHD, 91-93), weil diese für die Gesamtheit der Fähigkeiten derart konstitutiv 
seien. Demgegenüber äußert sie sich in FJ (und ähnlich in HD und CC) sehr kri-
tisch zu Eingriffen in die Entscheidungsfreiheit, sowohl was Gesundheit als auch 
was die architektonischen Fähigkeiten betrifft (CC, 26f, FJ, 171f., HD, 368f.). 
Dabei spielt die Unterscheidung von Fähigkeit und Tätigkeit eine wichtige Rol-
le: „[T]he respectful government promotes health capabilities, not healthy func-
tioning.“ (HD, 370) Tätigkeiten dürften bei Erwachsenen nur in einem Ausnah-
mefall politisch angestrebt werden – und zwar dort, wo sonst die Würde selbst 
bedroht wäre. Als Beispiel dafür führt sie an, dass man nicht wählen können soll, 
für eine Gegenleistung (etwa Geld) auf den Anspruch auf Respekt zu verzichten 
und sich demütigen zu lassen: „I myself make a significant exception in the area 
of public humiliation.“ (HD, 370) Leider bleibt dieser Ausnahmefall jedoch et-
was unklar, da sie nicht konkreter auf denkbare Situationen eingeht, auf die dies 
zuträfe. 

In jedem Fall aber findet ein Wandel hin zu einer stärkeren Bedeutung von 
Entscheidungsfreiheit statt. Zwar hebt Nussbaum in allen Texten die Schwierig-
keit und Strittigkeit dieser Frage hervor, eine Forderung nach weitergehenden 
paternalistischen Eingriffen wie in WHD findet sich in jüngeren Texten aller-
dings nicht mehr. Anzumerken sei an dieser Stelle, dass sie den Wandel selbst 
nicht als solchen benennt – im Gegenteil verweist sie in FJ sogar kommentarlos 
auf ihre Erläuterungen in WHD (FJ, 171). Das erscheint problematisch, da es ih-
re Aussagen verunklart und eine Einschätzung darüber erschwert, welche wei-
tergehenden Aussagen aus WHD noch als aktuell zu werten sind (siehe auch 
Kap. 2.6.1). 

 
Die Annahmen zu Freiheit als Befähigung münden in die These, dass ein gewis-
ser Paternalismus nicht nur nicht vermeidbar, sondern vielmehr notwendig sei. 
Nussbaum verweist darauf, dass jedes Rechtssystem in einigen Hinsichten pater-
nalistisch agiere. Entscheidend seien daher das Maß und der Bezugspunkt dieses 
Agierens (WHD, 53). Sie unterscheidet dementsprechend einen freiheitsbe-
schneidenden von einem freiheitsermöglichenden Paternalismus, wobei sie dafür 
plädiert, dass der Fähigkeitenansatz nur den letzteren impliziere. Freiheitsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 67 

 

schneidender Paternalismus würde dann bestehen, wenn Menschen zu bestimm-
ten Tätigkeiten gezwungen und eine bestimmte Lehre vom guten Leben als für 
alle gültig angestrebt würde:  

 
„[I]f we were to take functioning itself as the goal of public policy, pushing citizens into 

functioning in a single determinate manner, the liberal pluralist would rightly judge that 

we were precluding many choices that citizens may make in accordance with their own 

conceptions of the good, and perhaps violating their rights.“ (WHD, 87) 

 
Da der Fähigkeitenansatz nur darauf ziele, Menschen in den grundlegenden Hin-
sichten zu befähigen, vermeide er solchen problematischen Paternalismus. Die 
enthaltenen paternalistischen Einschränkungen – die sowohl darin bestehen, 
Menschen zu der Entwicklung interner Fähigkeiten zu ‚zwingen‘ als auch darin, 
Steuern zu erheben (und damit in den Besitz einzugreifen), um die erforderlichen 
Ressourcen bereitstellen zu können (WHD, 54f.) – seien vielmehr gerade not-
wendig, um allen Menschen Freiheit zu ermöglichen: „It is fully consistent to re-
ject some forms of paternalism while supporting those that underwrite these 
central values [person’s liberty of choice in fundamental matters, C.M.], on an 
equal basis.“ (WHD, 53) 

Insgesamt gewinnt Freiheit bei Nussbaum zunehmend an Bedeutung: Wäh-
rend sich in ihren früheren Texten starke Forderungen nach der Verwirklichung 
bzw. Betätigung von Fähigkeiten finden, die schwierig mit Freiheit zu vereinen 
sind (vgl. die Kritik von Jörn Müller in Bezug auf frühere Texte: Müller 2005, 
503f.), können die wesentlich beschränkteren Forderungen in ihren jüngeren 
Texten durchaus sinnvoll als freiheitsermöglichend im Sinne ihres substanziellen 
Freiheitsbegriffs bezeichnet werden. Insbesondere in Bezug auf Kinder scheint 
es gerechtfertigt, paternalistisch einzugreifen und für die Gewährung der Grund-
befähigung auch Tätigkeiten zu fordern.41 Zugleich unterstreichen diese Überle-
gungen jedoch noch einmal, wie voraussetzungsreich Nussbaums Annahmen 
zum Guten sind und dass sie nicht von allen geteilt werden. So wird, wenn not-
falls gegen den Willen der Eltern die Grundbefähigung von Kindern durchge-
setzt wird, wie sie es fordert, eben deren Freiheit eingeschränkt. (Relevant wird 
dies etwa im Zusammenhang von Fragen der Gewissensfreiheit, wo Nussbaum 
ausdrücklich in einigen Fällen staatliches Handeln gegen den Willen der Eltern 
fordert. Siehe Kap. 4.4.2 und Kap. 6.2.2.)  

                                                             
41  Zu diskutieren wäre freilich noch, welche Altersgrenze man dabei anlegen sollte. Die-

se Frage wird von Nussbaum meines Wissens nicht thematisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Das führt wieder zu der Frage, wie legitim solche Vorannahmen zum Guten 
sind. Zwar macht Nussbaum überzeugend deutlich, dass ein gewisser Paterna-
lismus unvermeidbar ist (und es ist tatsächlich naheliegend anzunehmen, dass 
andere Ansätze nicht weniger voraussetzungsreich sind: vgl. Kap. 2.3 und siehe 
die Diskussion in Kap. 3.1), aber es ist doch fraglich, inwiefern das schon be-
gründet, dass Freiheit in ihrem Ansatz am besten verwirklicht wird – und dass 
die Universalitätsbehauptung gerechtfertigt ist. Umgekehrt ließe sich zudem 
einwenden, dass Nussbaum in ihrem Bemühen um Entscheidungsfreiheit zu we-

nige Eingriffe für die Verwirklichung der Fähigkeiten fordert (so etwa Arneson 
2000, 60f.). Argumente dieser Art werden nicht zuletzt auch aus feministischer 
Perspektive stark gemacht, wenn es darum geht, für eine stärkere Durchsetzung 
bestimmter Frauenrechte einzutreten. Beide Stoßrichtungen der Kritik werde ich 
in der Diskussion wieder aufgreifen und Nussbaums Argumentation an ihnen 
messen (Kap. 3.3 und Kap. 6). 

 
Fazit 
Nussbaum strebt Freiheit als ein zentrales politisches Ziel des Fähigkeitenansat-
zes an. Dabei versteht sie Freiheit vor dem Hintergrund ihrer Annahmen zum 
Menschen und zum Vorrang des Guten als substanziell und das bedeutet als an 
eine Reihe von materiellen und sozialen Voraussetzungen geknüpft, die der Staat 
gewähren soll. Zudem müsse Freiheit konkret gefasst werden, was einen Maß-
stab wie die Fähigkeitenliste notwendig mache, der die zentralen Bereiche von 
Freiheit benennt. Die Bedeutung von Freiheit im Fähigkeitenansatz drückt sich 
folglich erstens darin aus, dass die Fähigkeiten selbst als substanzielle Freiheiten 
verstanden werden können. Weiterhin zeigt sie sich darin, dass der Fokus auf der 
Ermöglichung eines guten Lebens und nicht auf der Verwirklichung eines sol-
chen liegt. Der unumgehbare Paternalismus, der dennoch mit dem Fähigkeiten-
ansatz verbunden ist, sei insgesamt als freiheitsermöglichend und nicht als frei-
heitsbeschneidend zu verstehen. 

Nussbaums Argumentation ist in vielen Hinsichten plausibel. Einige Aspekte 
werfen jedoch mit Blick auf den Universalitätsanspruch Fragen auf, die noch 
einmal aufgegriffen werden müssen: So soll einerseits genauer geprüft werden, 
wie überzeugend sich die angesprochene Infragestellung von individueller Frei-
heit als universalem Wert in Bezug auf Geschlecht, Kultur und Religion zu-
rückweisen lässt (Kap. 3.2 und Kap. 5.1). Andererseits muss auch der schon im 
vorangegangenen Kapitel angesprochenen Skepsis, ob die Fähigkeitenliste ge-
nug Freiheit gewährt, weiter nachgegangen werden. Mit den bisher skizzierten 
Argumenten lässt sie sich nicht gänzlich entkräften, im Gegenteil könnte man sie 
durch die Forderung von Tätigkeiten (statt nur Fähigkeiten) bei Kindern sowie in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 69 

 

einzelnen Fällen auch bei Erwachsenen noch bestärkt sehen. Bevor dazu jedoch 
ein Urteil gefällt werden kann, werde ich im Folgenden zunächst ein weiteres 
Argument Nussbaums für die Verwirklichung von Freiheit und Pluralität im Fä-
higkeitenansatz erörtern, die These der freistehenden politischen Konzeption. 

 
 

2.5  DIE ERMÖGLICHUNG VON PLURALITÄT –  
DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS  
POLITISCHE KONZEPTION 

 
Nussbaum möchte ihren Ansatz als eine politische Konzeption verstanden wis-
sen. Sie schließt damit an die maßgeblich von Rawls geprägte Idee eines politi-
schen Liberalismus an.42 Dies bringt einige grundlegende Bestimmungen mit 
sich, die im Folgenden erörtert werden sollen. Ich werde erstens darlegen, worin 
Nussbaum die zentralen Ideen des politischen Liberalismus sieht. Dabei steht 
nicht die Richtigkeit ihrer Interpretation im Vordergrund, sondern es geht darum 
auszuarbeiten, was sie für ihren Ansatz als wichtig erachtet (2.5.1).43 Zweitens 
werde ich zeigen, was daraus für das Verständnis ihres Ansatzes konkret folgt 
und inwiefern diese Ausrichtung einen Wandel gegenüber ihren Überlegungen in 
frühen Texten markiert (2.5.2). (Die Darstellung hier stützt sich besonders auf 
die Aufsätze Political Objectivity (PO), Political Liberalism and Respect (PLR) 
und Perfectionist Liberalism and Political Liberalism (PLP), da Nussbaum sich 
in ihnen ausführlicher als in ihren Gesamtdarstellungen zum Fähigkeitenansatz 
mit der Bestimmung als politischer Konzeption auseinandersetzt.) 

 

2.5.1  Die Idee des politischen Liberalismus 
 
Der politische Liberalismus nimmt seinen Ausgangspunkt bei der These, dass es 
eine ‚vernünftige‘ Uneinigkeit (reasonable disagreement) über die Frage des 
Guten gibt. Diese zeige sich in einer Pluralität von umfassenden Lehren (com-

prehensive doctrines, manchmal auch: conceptions), die zumindest auf der Basis 

                                                             
42  Neben Rawls setzt sich Nussbaum auch ausführlich mit Charles Larmore auseinander, 

der für ihre Hinwendung zum politischen Liberalismus ebenfalls eine prägende Rolle 

spielt. In einigen Texten nennt sie zudem Jaques Maritain als Vordenker oder gar 

‚Gründer‘ der Larmore-Rawls-Tradition (PLR, 33, PLP, 19). 

43  Allerdings gehe ich durchaus davon aus, dass Nussbaum die Grundideen plausibel 

wiedergibt, was ich im Folgenden durch Verweise auf entsprechende Stellen bei 

Rawls veranschauliche. Sicher wäre eine weiterführende Erörterung aber interessant.. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

einer politischen Konzeption nicht aufgelöst werden kann, eben weil es sich um 
eine Pluralität ‚vernünftiger‘ Lehren handele.44 Umfassende Lehren werden da-
bei verstanden als „Gesamtvorstellungen über Wert und Sinn im Leben“ (CC, 
90). Die Pluralität solcher Lehren müsse als ein internes und insofern dauerhaf-
tes Charakteristikum moderner Gesellschaften betrachtet werden (PO, 890).  

Da der gleiche Respekt es erfordere, dass Menschen ihre Vorstellungen vom 
Guten verfolgen können (PLP, 17),45 müsse nun eine politische Grundlage ge-
funden werden, die diese soweit wie möglich (und das heißt: soweit es mit einer 
gerechten politischen Struktur vereinbar ist) schützt (PD, 109). Eine solche 
Grundlage könne nur eine politische Konzeption gewähren, die sich auf die 
grundlegenden Aspekte einer gerechten Gesellschaft beschränkt und unabhängig 
von umfassenden Annahmen zum Guten in freistehenden moralischen Ideen be-
gründet ist (PLP, 16, vgl. Rawls 2005, 10). Die politische Konzeption unter-
scheide sich damit von anderen Konzeptionen, die umfassende Annahmen zu 
Gerechtigkeit machen und diese in partikularen Vorstellungen vom Guten ver-
ankern (PLP, 5). Solche Konzeptionen taugten nicht als politische Grundlage, da 
sie eine spezifische Vorstellung etablieren und andere nachordnen – und damit 
den gleichen Respekt verletzen: „[E]qual respect requires not setting up any one 
of the available forms of life as the ideal, but, instead, requires prescinding from 
any such ranking of lives.“ (PLP, 35f.) Nur eine freistehende Konzeption, die 
gegenüber den verschiedenen Lehren neutral ist, gewähre gleichen Respekt (CC, 
109). Dabei ist Neutralität ausschließlich weltanschaulich zu verstehen. Sie be-
zieht sich also auf das Freistehen gegenüber umfassenden Lehren. Neutralität 
gegenüber Moral wird dagegen nicht beansprucht, schließlich sei es durchaus 
notwendig, einen moralischen Standpunkt zu beziehen: „Of course a political 
view must take a moral stand, basing political principles on some definite values, 
such as impartiality and equal respect for human dignity.“ (CC, 90) Die in der 
politischen Konzeption vorausgesetzte minimale Moral sei aber eben freistehend 
gegenüber den verschiedenen Vorstellungen vom Guten. 

Damit verbunden ist die Annahme, dass es tatsächlich möglich ist, eine poli-
tische Konzeption zu begründen, der alle ‚vernünftigen‘ Personen zustimmen 
können. Dies spiegelt sich in der Idee eines überlappenden Konsenses (overlap-

                                                             
44  Ich setze ‚vernünftig‘ hier in Anführungszeichen, um zu signalisieren, dass es sich da-

bei um ein besonderes Verständnis von ‚vernünftig‘ handelt. Nussbaum selbst setzt 

reasonable mitunter in Anführungszeichen – ihre Bestimmung dessen wird im Fol-

genden noch erläutert.  

45  Vgl. dazu auch die Überlegungen zu Gewissensfreiheit in Kapitel 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 71 

 

ping consensus)46 wider. Demnach könne man von einer Schnittfläche der um-
fassenden Lehren bezüglich grundlegender normativer Überzeugungen ausgehen 
(LL, 137). Zwar könne man auf eine solche Übereinstimmung bzw. Schnittflä-
che nur hoffen (LL, 137), es sei aber anzunehmen, dass „die meisten der wesent-
lichen umfassenden Lehren in modernen Gesellschaften die befürworteten Prin-
zipien im Laufe der Zeit unterstützen könnten” (CC, 91). Die politische Konzep-
tion könne dementsprechend als ein „Modul“ betrachtet werden, welches in viele 
verschiedene Lehren eingefügt werden kann (PLP, 16, vgl. Rawls 2005, 12). Das 
bedeutet nicht, dass die in der politischen Konzeption enthaltenen Aspekte in 
den umfassenden Lehren oberste Priorität haben müssten. Worum es geht, ist, 
dass sie in den verschiedenen Lehren als für politische Zwecke sinnvoll aner-
kannt werden (PLP, 18). Beispielsweise sollten alle die politische Gleichheit von 
Männern und Frauen respektieren – auch dann, wenn sie von einer metaphysi-
schen Ungleichheit überzeugt sind (z.B. WHD, 232 FN 106). 

Ausgehend davon könne von allen Bürgern und Bürgerinnen verlangt wer-
den, die politische Konzeption anzuerkennen, und zwar nicht nur im Sinne einer 
rein formalen, instrumentellen oder gar widerwilligen Zustimmung, sondern als 
echte Befürwortung, die sich auf das eigene Handeln auswirkt: „Endorsement 
means that the person really holds these ideas – as one part of her overall view 
how to live“ (CC, 90, Herv. i.O.).47 Hier zeigt sich, dass dem Konsensgedanken 
eine wichtige Bedeutung zugeschrieben wird; ein bloßer Modus Vivendi, wie ihn 
manche Theorien anstreben, wird im politischen Liberalismus als nicht ausrei-
chend erachtet (FJ, 196, vgl. Rawls 2005, 147). Dabei wird durchaus zugestan-
den, dass nicht ausnahmslos jede umfassende Lehre am überlappenden Konsens 
teilnehmen wird (PLP, 22). Sofern das aber lediglich, wie angenommen, ‚unver-
nünftige‘ Vorstellungen betreffe, verletze das nicht den gleichen Respekt (und 
gefährde nicht die Legitimität der Konzeption oder stelle ihre weltanschauliche 
Neutralität in Frage).  

Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Bestimmung des ‚Vernünftigen‘, 
weil sich an ihr entscheidet, ob eine Lehre durch die politische Konzeption er-

                                                             
46  Hier besteht erneut eine Übersetzungsschwierigkeit – häufig wird overlapping mit 

‚übergreifend‘ übersetzt (z.B. in der Übersetzung von Rawls durch Hinsch, siehe etwa 

Rawls 1999b). Ich bevorzuge allerdings die näher am Englischen bleibende Überset-

zung des ‚Überlappens‘, weil sie bildlich anschaulich macht, dass die umfassenden 

Lehren an einem Bereich eben ‚überlappen‘ und eine Schnittmenge bilden. 

47  Nussbaum zufolge ist dafür nicht zuletzt eine entsprechende Erziehung der Bürgerin-

nen und Bürger notwendig. Zu ihren weiterführenden Überlegungen dazu siehe Kap. 

2.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

möglicht werden sollte und ob sie im überlappenden Konsens berücksichtigt 
werden muss. Nussbaum zufolge sollten diejenigen Personen und Lehren als 
‚vernünftig‘ gelten, die sich an der Norm des gleichen Respekts orientieren.48 
Als ‚unvernünftig‘ seien demgegenüber Lehren zu betrachten, die den gleichen 
Respekt nicht anerkennen wie z.B. rassistische Lehren (PLR, 27). Diese sollten 
zwar nicht verboten werden, es sei aber legitim und notwendig, sie durch die po-
litische Konzeption einzuschränken.  

 
„A ‚reasonable‘ citizen is one who respects other citizens as equals. A ‚reasonable‘ com-

prehensive doctrine is one endorsed by such a reasonable citizen, that is, including a seri-

ous commitment to the value of equal respect for persons as a political value.“ (PLP, 33)  

 
Das Kriterium des ‚Vernünftigen‘ wird also ethisch verstanden. Nussbaum dis-
tanziert sich damit von einer Bestimmung, wonach das ‚Vernünftige‘ an theore-
tische Merkmale und an argumentative Begründungen geknüpft ist (PLP, 24-
32).49 Eine solche Bestimmung sei problematisch, da sie eine Reihe von Be-
gründungen aus religiösem Glauben nicht als ‚vernünftig‘ betrachte, selbst wenn 
die entsprechenden Lehren den gleichen Respekt anerkennen und stützen (PLP, 
30). Damit aber würden religiöse Menschen nicht respektiert (PLP, 32). Eine 
ethische Bestimmung sei inklusiver und entspreche der Idee des politischen Li-
beralismus besser: 

 
„We must, then, avoid defining ‚reasonable‘ in a way that denigrates the grounds of some 

people’s doctrines: to do otherwise is to violate the very abstemiousness toward contro-

versial epistemological and metaphysical doctrines that political liberalism rightly asks us 

to insist upon. Therefore, let’s stick with the ethical definition of ‚reasonable.‘“ (PLP, 33) 

 
Insgesamt, so die These, könne eine politische Konzeption im Sinne des politi-
schen Liberalismus gleichen Respekt besser gewähren als andere Ansätze. Dar-
über hinaus habe sie auch noch einen strategischen Vorteil, sie fördere nämlich 
die Stabilität (PLP): Eben weil keine Vorstellung vom Guten bevorzugt werde, 

                                                             
48  Wenn hier und in den folgenden Kapiteln von ‚vernünftig‘ in Anführungszeichen die 

Rede ist, ist das auf diese Bestimmung zu beziehen. 

49  Dies vertrete vor allem Larmore. Bei Rawls, so stellt Nussbaum fest, ließen sich beide 

Interpretationen finden, die an theoretische Merkmale geknüpfte und die ethische 

(PLP, 24-32). Er sei daher „mindestens zerrissen“ und sie distanziert sich diesbezüg-

lich von ihm (PLP, 32). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 73 

 

könne sie von allen Menschen (mit ‚vernünftigen‘ Lehren) akzeptiert werden. 
Darin sei ein weiterer Vorteil gegenüber anderen Theorien zu sehen.  

„Given that all societies contain a plurality of religious and secular views of 
the meaning and purpose of human life it seems strategically unwise to adopt a 
political view that opts for one of these against the others: such a political regime 
is likely to prove unstable, at least under conditions of freedom.“ (CC, 89) 

 

2.5.2  Der Fähigkeitenansatz als politische Konzeption 
 
Nussbaum plädiert nun dafür, dass ihr Fähigkeitenansatz eine politische Konzep-
tion darstellt. „The capabilities approach is a political doctrine about basic enti-
tlements, not a comprehensive moral doctrine.“ (FJ, 155) Die Fähigkeitenliste sei 
freistehend begründet und beziehe sich nur auf minimale, für den gleichen Res-
pekt notwendige Aspekte guten menschlichen Lebens (FJ, 71, für ihre Methode 
zur Begründung der Fähigkeitenliste siehe Kap. 2.6). Daher könne davon ausge-
gangen werden, dass ihr Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten 
zustimmen und sie Gegenstand eines überlappenden Konsenses ist: „I argue, the 
capabilities can be the object of an overlapping consensus among people who 
otherwise have very different comprehensive conceptions of the good.“ (WHD, 
5, Herv. i.O.) 

Die Bedeutung dieser Verortung im politischen Liberalismus zeigt sich an 
ihrer Abgrenzung zu umfassend-liberalen Ansätzen. Mit ihnen teilt Nussbaum 
zwar grundlegende liberale Werte, als politische Grundlage lehnt sie sie jedoch 
ab, weil sie zu umfassende Annahmen machten. (Das drückt sich auch in der Be-
zeichnung eines perfektionistischen Liberalismus [perfectionist liberalism] aus, 
PLP).50 Deutlich macht sie die Abgrenzung beispielsweise an den verschiedenen 

Konzepten von Freiheit:51 So stelle das Freiheits- bzw. Autonomieverständnis 
umfassend-liberaler Ansätze zu hohe Anforderungen, die nicht zuletzt implizie-
ren, dass jede Unterordnung unter religiöse Autoritäten als problematisch und 
Bedrohung von Freiheit abgelehnt wird (PLR, 40). Damit erweise es sich als ein 

                                                             
50  Sie nimmt dabei vor allem Joseph Raz kritisch in den Blick, setzt sich aber auch mit 

Isaiah Berlin sowie Kant, Mill und auch Habermas kritisch auseinander. Die Kritik 

selbst lehnt sie wieder stark an Rawls (und Larmore) an.  

51  Ein anderes Konzept, das sie in diesem Zusammenhang maßgeblich diskutiert, ist je-

nes des Pluralismus. Hier verweist sie darauf, dass Menschen zwar die Ermöglichung 

von Pluralität um des Respekts willen als politische Forderung respektieren sollten, 

man aber nicht die Anerkennung einer Pluralität richtiger Lebenswege fordern dürfe. 

Vielmehr sei es legitim, den eigenen Weg als richtigen anzunehmen (PLP, 14f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

weltanschaulich umfassendes Konzept, das von vielen ‚vernünftigen‘ religiösen 
Menschen nicht geteilt werden kann, zu deren Vorstellung vom Guten es gehört, 
sich einer religiösen Autorität unterzuordnen (PLP, 11). Der gleiche Respekt er-
fordere es (gerade gegenüber religiösen Menschen), nicht ein umfassendes, son-
dern ein politisches Konzept von Autonomie bzw. Freiheit zugrunde zu legen, 
welches Vorstellungen vom guten Leben ermöglicht, die eine Einschränkung 
umfassender Autonomie bedeuten – vorausgesetzt, die Einzelnen entscheiden 
sich dafür (PLP, 36). Menschen sollten also die Freiheit haben, sich zwischen 
verschiedenen Vorstellungen vom Guten entscheiden zu können, und zwar ohne 
dass Freiheit so umfassend verstanden wird, dass sie diese freie Wahl selbst wie-
der durch den Ausschluss bestimmter Vorstellungen einschränkt: „[N]o an-
nouncement is made by the state that lives lived under one’s own direction are 
better than lives lived in submission to some form of religious or cultural or mili-
tary authority.“ (Ebd.) Nussbaum schließt hier an Rawls’ Rede von „politischer 
Autonomie“ an – um Missverständnisse zu vermeiden, stellt sie in ihren Ausfüh-
rungen zum Fähigkeitenansatz aber bewusst nicht Autonomie, sondern prakti-
sche Vernunft ins Zentrum ihrer Ausführungen (PLR, 39). 

 
Mit dieser und ähnlichen Überlegungen macht Nussbaum an vielen Stellen deut-
lich, dass und warum es ihres Erachtens von großer Bedeutung ist, den Fähigkei-
tenansatz als eine politische Konzeption zu begreifen. Allerdings trifft sie diese 
Charakterisierung keineswegs von Anfang an, vielmehr ist hier ein Wandel zu 
beobachten. In frühen Aufsätzen übernimmt sie nämlich von Aristoteles nicht 
nur den Vorrang des Guten, sondern zugleich die Idee eines einzigen Konzepts 
vom gelingenden Leben (single idea of flourishing) (FJ, 182).52 Dies steht in kla-
rem Gegensatz zu der im politischen Liberalismus angestrebten Ermöglichung 
einer Pluralität von Vorstellungen vom Guten und wird dementsprechend später 
von ihr als politische Grundlage abgelehnt: 

 
„Rather than thinking of the capabilities-based view of the good as supplying a compre-

hensive, though highly general, account of the basis for a good human life, I now under-

stand the capabilities as the basis for a specifically political conception of central human 

goods [...] that are thought to have value in connection with a political conception of the 

person.“ (LL, 140) 

 

                                                             
52  Dementsprechend kann man ihre frühen Texte auch als Kritik am politischen Libera-

lismus lesen (so z.B. Sturma 2000, der diese Kritik herausstellt). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 75 

 

Nussbaum nimmt also eine bewusste Abgrenzung zu Aristoteles vor: „All of this 
is thoroughly un-Aristotelian“ (HD, 361). Das bedeutet aber keineswegs, dass al-
le Ideen älterer Texte verworfen werden müssten. Die Grundideen des aristote-
lisch hergeleiteten Vorrangs des Guten werden durchaus (wie in den vorange-
gangenen Kapiteln gezeigt) weitergeführt, sie sollen lediglich in der Hinsicht des 
politischen Liberalismus modifiziert werden (z.B. PA, 284 in Bezug auf 
AHN).53  Vor diesem Hintergrund lässt sich für die Rede von ‚dicken‘ bzw. 
‚dünnen‘ Annahmen (Kap. 2.3) noch einmal unterstreichen, dass Nussbaum ih-
ren Ansatz nur in Bezug auf die Begründung als politische Konzeption in jünge-
ren Texten als ‚dünn‘ bezeichnet (CC, 90). Die Veränderung bezieht sich nicht 
auf den Vorrang des Guten, sondern auf die Bestimmung als politische Konzep-
tion mit minimalen, freistehenden Annahmen: Das Gute soll politisch konzipiert 
werden.54 

Der Wandel zum politischen Liberalismus wird von Nussbaum in der Mitte 
der 1990er Jahre verortet (PA, AACM, AS). In die Phase vor diesem Wandel 
fallen folglich Texte wie AHN (siehe dazu: PA, 284) sowie die meisten der in 
GGL übersetzten Aufsätze (namentlich ordnet sie ASD hier ein: AACM, 105). 
Dagegen sind alle Gesamtdarstellungen zum Fähigkeitenansatz bereits im Sinne 
des politischen Liberalismus verfasst (CC, FJ, WHD). Es ist allerdings darauf 
hinzuweisen, dass sich der Wandel allmählich vollzieht und mit anderen Ent-
wicklungen verknüpft ist (vgl. Kap. 2.3.1). Gemeinsam weisen sie in die Rich-
tung einer zunehmenden Berücksichtigung von Freiheit und Pluralität.55 

 
Durch die Bestimmung als politische Konzeption wird der Fähigkeitenansatz 
Nussbaum zufolge überzeugender mit Blick auf den gleichen Respekt und die 
Stabilität (siehe oben: Kap. 2.5.1). Darüber hinaus soll mit dem Wandel der An-
spruch auf universale Geltung gestärkt werden – nur ein Ansatz, der eine Form 
des politischen Liberalismus darstellt, könne Universalität beanspruchen: „Any 
universalism that has a chance to be persuasive in the modern world must, it 
seems to me, be a form of political liberalism.“ (SSJ, 9) 

                                                             
53  In diesem Sinn zitiert sie auch weiterhin die sozialdemokratisch-aristotelischen Ansät-

ze von T.H. Green und Ernest Barker affirmativ (etwa mit Blick auf die Kritik an 

Wirtschaftsliberalen: CC, 142), auch wenn sie sie zugleich als umfassende Lehren kri-

tisiert und sich von ihnen distanziert (AACM, 105). 

54  Die Einschätzung von Christian Spieß, Nussbaum bekräftige die „Vorrangstellung des 

Rechten vor dem Guten“ ist daher mindestens ungenau (Spieß 2008, 308).  

55  Vgl. ähnlich Müller, der von einer „zunehmende[n] Konvergenz mit dem politischen 

Liberalismus Rawls’scher Prägung“ spricht (Müller 2003, 311). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Tatsächlich ist vieles an dem Wandel zum politischen Liberalismus überzeu-
gend, allem voran die Intention, den weltanschaulichen Pluralismus zu berück-
sichtigen und verschiedene Vorstellungen vom Guten gleichermaßen zu respek-
tieren. In den Diskussionen zur universalen Geltung sowie zum Säkularismus 
wird sich zudem zeigen, dass beispielsweise das ethische Verständnis des Krite-
riums des ‚Vernünftigseins‘ plausibel ist (Kap. 3.2 und Kap. 5.2). Außerdem be-
stehen für die Begrenzung der Freiheitsforderung gute Gründe (wenngleich er-
neut der Einwand zu bedenken ist, ob ein in dieser Weise begrenzter Ansatz 
nicht zu minimal ist, etwa um Frauenrechte in sinnvoller Weise durchzusetzen 
[vgl. Kap. 2.4.2]; dies muss in der Diskussion noch genauer erwogen werden 
[Kap. 3.2]).  

Äußerst umstritten ist allerdings die Idee der weltanschaulichen Neutralität. 
Bezweifelt wird dabei zum einen, ob Nussbaums Ansatz weltanschauliche Neut-
ralität für sich behaupten kann, da er doch so stark an einen Vorrang des Guten 
gebunden ist (Kap. 3.1); konkret ist zu überlegen, ob ihr Freiheitskonzept nicht 
selbst an Vorstellungen vom Guten rückgebunden ist (Kap. 3.2 und, in anderer 
Stoßrichtung, Kap. 5.1). Zum anderen wird grundsätzlich in Frage gestellt, ob 
eine freistehende, von allen Vorstellungen vom Guten getrennt begründete Mo-
ral möglich ist und ob eine darauf gegründete politische Konzeption wirklich 
dem Respekt gerecht wird und zur Stabilität beiträgt (Kap. 3.2, Kap. 5.2 und 
Kap. 6). Solche Kritik betrifft Nussbaums Ansatz in einer sehr grundlegenden 
Weise, da schließlich alle inhaltlichen Aussagen an die These der weltanschauli-
chen Neutralität geknüpft sind. Die Diskussion dessen wird daher in allen drei 
Diskussionsschritten eine zentrale Rolle spielen. 

 
Fazit 
Nussbaum bestimmt ihren Ansatz als eine politische Konzeption, die freistehend 
und neutral gegenüber umfassenden Lehren sei und aufgrund dessen alle ‚ver-
nünftigen‘ Vorstellungen vom Guten ermögliche. Ich habe gezeigt, dass hier ein 
maßgeblicher Wandel in ihrem Ansatz vollzogen wird – von der aristotelischen 
Voraussetzung eines guten menschlichen Lebens hin zu der Anerkennung von 
und dem Respekt gegenüber der Pluralität umfassender Lehren. Die Konzeptio-
nalisierung im Sinne des politischen Liberalismus soll den gleichen Respekt ge-
genüber Menschen mit unterschiedlichen Vorstellungen vom Guten gewähren 
und zur Stabilität beitragen. Nicht zuletzt soll so auch die Plausibilität des Fä-
higkeitenansatzes als einem universalen Maßstab erhöht werden. Einige der da-
mit verbundenen Ideen werden in den folgenden Kapiteln wieder aufgegriffen 
und noch weitergeführt (so etwa das methodische Vorgehen zur Bestimmung der 
Fähigkeitenliste als freistehender Konzeption: Kap. 2.6). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 77 

 

Dieser Wandel erscheint einerseits äußerst plausibel, insofern er darauf zielt, 
Pluralität stärker zu berücksichtigen. Andererseits bringt die Orientierung am po-
litischen Liberalismus nicht nur Vorteile mit sich, sondern ebenfalls einige 
Schwierigkeiten. Und diese betreffen nicht nur die Anwendung auf den Fähig-
keitenansatz, sondern die grundlegenden Ideen des politischen Liberalismus 
selbst, insbesondere die Annahme der freistehenden politischen Konzeption. 
Dies macht eine eingehende Auseinandersetzung mit diesen Ideen notwendig, 
und zwar sowohl im Zusammenhang der Universalismus- als auch der Säkula-
rismusdebatte. 

 
 

2.6  NUSSBAUMS HOLISTISCHE BEGRÜNDUNG 
 
Eine zentrale Herausforderung für Nussbaums Fähigkeitenansatz besteht darin, 
zu zeigen, wie eine am guten Leben ausgerichtete Liste von zentralen menschli-
chen Fähigkeiten als universaler Maßstab gerechtfertigt werden kann. In diesem 
Kapitel werde ich daher genauer darauf eingehen, wie eine solche Liste ihres Er-
achtens begründet werden kann. Den Ausgangspunkt von Nussbaums Begrün-
dungsmethode bildet das grundlegende Anliegen, eine Theorie zu konzipieren, 
die auf die Praxis bezogen und offen für Veränderungen ist (2.6.1). Die holisti-
sche Methode, mit der Nussbaum ihre Fähigkeitenliste begründet, baut auf dieser 
Überlegung auf und führt sie fort. Hier wird ein Überlegungsgleichgewicht à la 
Rawls, welches Veränderungen ermöglichen soll, verbunden mit der Forderung, 
sich mitfühlend in andere hineinzuversetzen und sich also mit den realen (aber 
auch mit fiktiven) Situationen anderer Personen genau auseinanderzusetzen 
(2.6.2). Ausgehend von diesen allgemeinen Überlegungen kann dann genauer 
gezeigt werden, wie auf diese Weise nun die Fähigkeitenliste selbst begründet 
werden soll (2.6.3). 

 

2.6.1  Der Anspruch einer praxisbezogenen und offenen Theorie 
 
Ein maßgeblicher methodischer Ausgangspunkt von Nussbaums Überlegungen 
zum Fähigkeitenansatz ist die Überzeugung, dass politisches Handeln als Grund-
lage eine praxisbezogene und offene Theorie erfordert. Das impliziert als erstes 
eine grundsätzliche Wertschätzung der Bedeutung theoretisch entwickelter ob-
jektiver Prinzipien. Nussbaum zufolge kommt dem philosophischen Theoretisie-
ren eine wichtige Bedeutung für politisches (wie allgemein für praktisches) Han-
deln zu, da es durch Abstraktion und Systematisierung helfe, zu vernünftigen Ur-
teilen und zu Gerechtigkeit zu gelangen. Sie wendet sich damit gegen Kritiker 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

und Kritikerinnen, die philosophische Theorie grundsätzlich für zu abstrakt und 
realitätsfern halten, um zur Lösung politischer Probleme beitragen zu können 
(WHD, 35).56 Ihnen hält sie entgegen, dass gerade die Abstraktion und systema-
tisierende Verallgemeinerung philosophischer Theorie notwendig sei, um sinn-
volles politisches Handeln zu ermöglichen: 

 
„I am convinced [...] that the systematic arguments of theory have an important practical 

function to play in sorting out our confused thoughts, criticizing unjust social realities, and 

preventing the sort of self-deceptive rationalizing that frequently makes us collaborators 

with injustice.“ (WHD, 36)
57

 

 
Nussbaum teilt mit den Kritikerinnen und Kritikern aber das Anliegen, dass eine 
politisch-philosophische Theorie einen starken Praxisbezug haben müsse. Nur 
wenn sie praktische Erfahrungen (immer wieder) einbeziehe, könne Philosophie 

                                                             
56  Dies bezieht sich zum einen auf die Infragestellung durch nicht-philosophische Per-

spektiven: So habe sie bei ihrer Arbeit beim World Institute for Development Econo-

mics Research (WIDER) eine grundlegende Ablehnung philosophischer Untersu-

chungen erfahren (VNM, 91). Zum anderen bezieht sich das aber auch auf eine inner-

philosophische Debatte – einige ihrer Texte, wie Vom Nutzen der Moraltheorie für 

das Leben (VNM), widmen sich in diesem Sinn vorrangig der Verteidigung einer – 

praxisbezogenen – Theorie, namentlich gegenüber den Einwänden von Bernard Willi-

ams, Annette Baier, Alasdair MacIntyre und Cora Diamond. Dabei geht es Nussbaum 

um die Widerlegung des Vorwurfes, dass „das Aufstellen von Theorien in der Ethik 

[...] sowohl nutzlos als auch schädlich sei, weil es die Praxis verzerre und nichts leiste, 

was nicht auch durch zwanglosere Arten ethischer Reflexion zu gewinnen sei.“ 

(VNM, 16) (v.a. VNM, 45–55). Ihr wesentliches Argument besteht hier in der Unter-

scheidung von Moraltheorie und Regelsystemen. Tatsächlich, so ihr Gegenargument, 

würden sich viele der Einwände nämlich auf Regelsysteme beziehen, die weder so ge-

nau und systematisch wie Theorien noch so kontextsensibel für Einzelfälle wie parti-

kulare Urteile seien – was wiederum mit ihrer spezifischen Funktion, der Erleichte-

rung des alltäglichen Handelns, zu erklären sei (VNM, 51). Moraltheorie helfe dage-

gen wie oben angesprochen durch ihre Systematik gerade zu sinnvollen Urteilen zu 

kommen, nicht zuletzt, weil sie mehr noch (anders als Regeln) mit der Forderung ver-

bunden sei, dass ihre universalen Aussagen durch konkrete Urteile auf die Anforde-

rungen der partikularen Kontexte angewandt werden müssen (VNM, 51). Sie sei daher 

in einer sinnvollen Weise abstrakt und durchaus auf die Praxis bezogen. 

57  Siehe auch die Überlegungen zum Nutzen (religions)politischer Prinzipien in Kap. 

4.3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 79 

 

für das politische Handeln relevant sein: „Philosophy can offer good guidance to 
practice, I believe, only if it is responsive to experience and periodically immer-
sed in it.” (WHD, 300) Unter erneutem Rückgriff auf Aristoteles versteht sie 
dies nicht als Infragestellung des Nutzens von Theorie, sondern als Anforderung 
an ihre Gestaltung – sie solle eben praxis- und erfahrungsbezogen sein (ASD, 
31). Damit verbunden ist auch eine weitere Abgrenzung, nämlich im Hinblick 
auf ihr feministisches Anliegen. Postmoderne feministische Ansätze seien genau 
dafür zu kritisieren, dass sie zu praxisfern sind. Sie gefährdeten auf diese Weise 
das feministische Ziel politischer Veränderungen (WHD, 11, vgl. insbesondere 
auch die Kritik an Judith Butler in PP). 

Theoretische Überlegungen sollten sich intensiv mit „echten Fällen“ und 
„empirischen Fakten“ auseinandersetzen (WHD, 11). Dabei sei es wichtiger, 
Einzelfälle komplex und umfassend zu untersuchen, als oberflächliches Wissen 
zu mehreren Fällen zu sammeln (HD, 368). Das bedeutet, dass Nussbaum empi-
rischen Fakten wie Statistiken u.ä. zwar zur Sensibilisierung für bestimmte Prob-
leme eine wichtige Rolle zuschreibt, es aber für notwendig hält, sich die Lebens-
situationen konkreter Personen genauer anzuschauen, um deren Schwierigkeiten 
und Bedürfnisse wirklich verstehen zu können (siehe dazu mehr unten: Kap. 
2.6.2). Damit geht auch einher, dass man sich, um aus den Fakten tatsächlich et-
was für die Begründung der ethischen Theorie gewinnen zu können, auf ethisch 
bereits evaluierte Erfahrungen stützen muss: „[W]e will learn nothing from the 
lives we encounter if we do not bring to our experience such evolving theories of 
justice and the human good as we have managed to work until then.“ (WHD, 
300)58 Dies zielt zum einen darauf ab, dass es keine uninterpretierten Fakten gibt 
und diese auch für eine ethische Theorie nicht hilfreich wären (siehe dazu auch: 
2.6.3). Zum anderen macht es noch einmal deutlich, dass nicht nur die ethische 
Theorie von der Praxis abhängt, sondern auch die moralische Relevanz der Pra-
xis von der theoretischen Reflexion philosophischer Theorien abhängig ist.  

Der Fähigkeitenansatz, so Nussbaums These, sei eine in diesem Sinn praxis-
bezogene Theorie. Das zeige sich schon in seiner Entwicklung, die wesentlich 
durch die an der praktischen Entwicklungspolitik ausgerichtete Arbeit am World 

Institute for Development Economics Research (WIDER) geprägt gewesen sei 
(vgl. WHD, xv). Konkret hat sich Nussbaum besonders mit dem Kontext Indien 
und vor allem mit der Situation indischer Frauen beschäftigt (OHWV, 201f., vgl. 

                                                             
58  Vgl. die Überlegungen zu subjektiven Präferenzen bzw. Wünschen: Diese sollen in 

die Theorie einbezogen werden, da sie auf vorhandene Bedürfnisse aufmerksam ma-

chen, sie müssen aber ebenfalls bewertet werden (WHD, 119, vgl. Kap. 2.3.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

z.B. CW, WHD).59 Ausführlich hat sie hierzu eine Reihe von statistischen und 
historischen Daten untersucht und darüber hinaus durch Gespräche und gemein-
same Reisen versucht, die konkreten Lebenssituationen, Vorstellungen und Be-
dürfnisse von indischen Frauen zu verstehen (OHWV, 202). Für ihre Theorie-
entwicklung sei diese Auseinandersetzung außerordentlich wichtig gewesen und 
sie habe ihr maßgeblich geholfen, wichtige Probleme zu erkennen (CC, 80).  

Mit der Überlegung zum Wechselverhältnis von Theorie und Praxis geht 
weiterhin die Forderung einher, dass eine politisch-philosophische Theorie durch 
Offenheit gekennzeichnet sein müsse. Offen soll sie zunächst einmal gegenüber 
den Anforderungen der Praxis sein, da „neue Probleme zu Änderungen in der 
theoretischen Struktur selbst führen“ (FJ, 8). Das bedeutet, dass die politische 
Konzeption „Gegenstand ständiger Überprüfung und des ständigen Überden-
kens“ sein soll (FJ, 78). Dass ihr eigener Ansatz in solcher Weise stetig auf Ver-
änderungen in der Welt reagiere, belegt Nussbaum mit einzelnen Beispielen der 
Modifizierung der Fähigkeitenliste. Etwa habe sich der Status der Fähigkeiten 
‚Eigentum‘ (als Teil der 10. Fähigkeit) und des ‚Zusammenlebens mit anderen 
Spezies‘ (Fähigkeit 8) durch die Beschäftigung mit konkreten Lebenssituationen 
und Erfahrungen geändert: Beide haben an Bedeutung gewonnen, das Zusam-
menleben mit anderen Spezies wurde sogar überhaupt erst später hinzugefügt 
(WHD, 156f., ausführlich in PPIF). Weiterhin bezieht sich die Offenheit in ge-
wisser Weise auch auf Anregungen von anderen Theorien, was insbesondere der 
Wandel zum politischen Liberalismus veranschaulicht, den sie in ausdrücklicher 
Auseinandersetzung mit Rawls’ theoretischen Annahmen vollzieht (Kap. 2.5.2, 
systematisch kann man das am ehesten im Überlegungsgleichgewicht verorten: 
Kap. 2.6.2). Grundsätzlich möchte Nussbaum ihre Überlegungen zum Fähigkei-
tenansatz dementsprechend als work in progress verstanden wissen (AACM, 
103). 

 

Nussbaum nennt gute Gründe für die Notwendigkeit einer praxisbezogenen The-
orie, in der die Offenheit gegenüber Veränderungen systematisch verankert ist. 
Gerade mit Blick auf die Universalismusdebatte scheint das prinzipiell sinnvoll 
zu sein, da sowohl der (fehlende) Praxisbezug als auch die (fehlende) Offenheit 
häufig Gegenstand von feministischen wie auch interkulturellen Einwänden sind 
(Kap. 3.3.1). Allerdings kennzeichnet Nussbaum oft nicht klar, worin ihre aktu-
elle Position besteht und wo Veränderungen erfolgt sind (vgl. Kap. 2.4.2 und 
2.5.2). Das macht es nicht nur schwierig, diese Veränderungen und die bean-

                                                             
59  Im Rahmen ihrer religionspolitischen Erörterungen erfolgt dann vor allem ein Fokus 

auf die USA (Kap. 4.3.1, 4.4 und Kap. 5.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 81 

 

spruchte Offenheit (an)zuerkennen, es führt auch dazu, dass man mitunter In-
konsistenzen unterstellt, wo möglicherweise einfach ein Wandel vorliegt (siehe 
dazu auch Kap. 6.2). Eine ausdrücklichere Markierung wäre insofern hilfreich 
für die Beurteilung der Plausibilität ihres Ansatzes.  

Es stellt sich aber auch grundsätzlich die Frage, wie gut es Nussbaum mit ih-
rem Ansatz gelingt, die Anforderung einer praxisbezogenen und offenen Theorie 
zu erfüllen. Insbesondere ist zu überlegen, als wie offen er angesichts der Festle-
gung auf eine objektive Fähigkeitenliste gelten kann. So könnte man fragen, ob 
nicht die Auswahl der Praxisbezüge derart stark von der Theorie bestimmt wird, 
dass eine Veränderung durch sie nahezu ausgeschlossen ist – eine Überlegung, 
die in den folgenden beiden Abschnitten weiter verfolgt wird. Darüber hinaus 
deuten ihre Überlegungen zur praxisbezogenen Theorie mehr noch an, dass sie 
sich gegenüber bestimmten theoretischen Anregungen verschließt. Das scheint 
vor allem in Bezug auf postmoderne Ansätze der Fall zu sein, die sie als praxis-
fern kategorisch (und vor allem in PP sehr polemisch) ablehnt (diese Ablehnung 
zeigt sich auch in ihrer Kritik des Kulturrelativismus: Kap. 2.7.3). Auf diese 
Weise wird sie aber nicht nur der Vielfalt solcher Positionen nicht gerecht, son-
dern sie schließt zudem aus, dass von diesen Ansätzen sinnvolle Anregungen 
ausgehen könnten. Ich werde in der Diskussion noch erörtern, dass und inwie-
fern Nussbaum dadurch wichtige Anregungen übersieht oder nicht ernst nimmt 
(Kap. 3.3). 

 

2.6.2  Die holistische Begründung: Überlegungsgleichgewicht 
und Narration 

 
Ausgehend von der grundlegenden Forderung einer praxisbezogenen universalen 
Theorie plädiert Nussbaum dafür, dass die Begründung des Fähigkeitenansatzes 
holistisch erfolgen soll (FJ, 355). Die zentrale Begründungsfigur dafür ist das 
Überlegungsgleichgewicht, mit dem sie erneut an Rawls anknüpft (mehr als er 
hebt sie dabei jedoch auch die Verwurzelung dessen bei Aristoteles hervor: CC, 
77, vgl. Rawls 1999a, 51).60 Demnach sollen in einem Prozess des wechselseiti-
gen Abgleichens theoretische Positionen und Urteile bzw. Intuitionen61 gegenei-
nander getestet und, wo notwendig, modifiziert (bzw. zurückgewiesen) werden 

                                                             
60  In Rawls 2005 fällt der Verweis auf Aristoteles ganz weg. 

61  Hier zeigt sich ein Unterschied zu Rawls: Während er die Bedeutung von Intuitionen 

in diesem Verfahren kritisch beurteilt, bezieht sich Nussbaum positiv auf sie – und un-

terstellt, dass seine Konzeption letztlich ebenso stark wie ihre auf Intuitionen aufbaue. 

Siehe für ihre Begründung dessen: FJ Kap. 3.viii. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

(HD, 358). Nichts dürfe (entsprechend des Anspruchs der Offenheit) von vorn-
herein als unveränderbar gelten (FJ, 353). 

 
„We hope, over time, to achieve consistency and fit in our judgements taken as a whole, 

modifying particular judgements when this seems required by a theoretical conception that 

seems in other respects powerful, but modifying or rejecting the theoretical conception 

when that has failed to fit the most secure of our moral intuitions.“ (WHD, 102) 

 
Damit verbunden ist die Idee einer sokratischen Untersuchung der grundlegen-
den ethischen Intuitionen. Diese fordert, dass „wir unsere moralischen Urteile 
und Intuitionen untersuchen und uns fragen, welche von ihnen die ‚tiefsten und 
grundlegendsten‘ sind“ (FJ, 352). Für die einzelnen Bürger und Bürgerinnen 
heißt das laut Nussbaum, dass jede und jeder in Auseinandersetzung mit ver-
schiedenen Intuitionen und Theorien die eigenen Urteile und Intuitionen kritisch 
erforschen soll, um dann zu einer stabilen Position zu kommen, die sowohl mit 
den Urteilen als auch mit den theoretischen Prinzipien zusammenpasst (CC, 78). 
Aus der Perspektive der Theoriebildung bedeutet das wiederum, dass man zeigen 
muss, wie gut die theoretischen Annahmen ethische Intuitionen einfangen (CC, 
78). Dementsprechend bittet Nussbaum genau aus dieser Perspektive heraus nun 
ihre Leserinnen und Leser, zu überlegen, was Menschenwürde bedeutet und was 
ein menschenwürdiges Leben verlangt – und sie nimmt an, dass die dabei auf-
tauchenden Intuitionen große Übereinstimmung mit ihrer Liste aufweisen (CC, 
78f., siehe auch unten: 2.6.3). Davon ausgehend müsse dann als nächstes gezeigt 
werden, dass und inwiefern ihre Theorie dies besser aufgreift und konzeptionali-
siert als andere Theorien (CC, 79). (Dass diese Aufgabe einen wesentlichen Teil 
ihrer Argumentation darstellt, ist in der bisherigen Darstellung bereits deutlich 
geworden, siehe v.a. Kap. 2.3.3). 

 
In diesem Prozess der Begründung und des Abwägens kommt Nussbaum zufol-
ge neben den Urteilen und den theoretischen Prinzipien auch der Vorstellungs-
kraft (imagination) eine wichtige Bedeutung zu. Es sei wesentlich für die Erfor-
schung der Intuitionen, sich verschiedene Lebenssituationen vorstellen zu kön-
nen (FJ, 353) und sich dabei in andere Menschen hineinzufühlen, mit ihnen mit-
zufühlen (sympathetic imagining, FJ, 355).62 

                                                             
62  Auch darin unterscheidet sie sich von Rawls, bei dem dies keine Rolle spielt – ihres 

Erachtens aber spielen sollte, da er für die Begründung seines Urzustandes ebenfalls 

an die Vorstellungskraft appelliere (FJ, 353). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 83 

 

Diese Vorstellung fremder Lebenssituationen stellt nun auch einen ausdrück-
lichen Praxisbezug her, sie setzt laut Nussbaum nämlich eine Kenntnis empiri-
scher Daten wie Statistiken und historische und soziologische Studien voraus 
(OHWV, 201). Dennoch komme solchen Daten, wie oben angesprochen, nur be-
grenzte Bedeutung zu – entscheidend sei, dass man einen Zugang zu ihnen ge-
winnt, und dies geschehe vor allem über erzählte Erfahrungen: Narrationen. 
„Narratives help [...| readers focus on a wider range of problems and issues, and 
also cultivate the imagination“ (CC, 81, zur Idee der ‚Kultivierung‘ bzw. Er-
ziehung siehe Kap. 2.8). Narrationen ermöglichten nicht nur besser das Hinein-
fühlen in die Lebenswelten anderer Menschen mit ihren Problemen und Bedürf-
nissen, sie könnten durch ihre Komplexität im Unterschied beispielsweise zu 
Statistiken die Pluralität der für das gute Leben wichtigen Aspekte und die Ver-
wobenheit verschiedener Problematiken nahebringen (OHWV, 202). Neben den 
Geschichten reeller Personen tragen Nussbaum zufolge fiktive Erzählungen 
ebenfalls zur Entwicklung der Vorstellungskraft bei. Sie schreibt daher auch Li-
teratur eine gewisse Rolle für die politische Konzeption zu (OHWV, 203).63  

In den meisten ihrer Texte erzählt Nussbaum daher an der ein oder anderen 
Stelle vom Schicksal einzelner Personen oder auch von ihren eigenen Erfahrun-
gen. So schildert sie beispielsweise konkrete Lebenssituationen von Personen 
mit Behinderung, um begreiflich zu machen, dass ihnen die Grundbefähigung 
ermöglicht werden sollte (CPCD, FJ). Und um ihr Plädoyer für Gewissensfrei-
heit zu unterstreichen, flicht sie mehrfach ihre persönlichen Erfahrungen mit Re-
ligion ein (siehe dazu ausführlich Kap. 4.5). Im Zusammenhang der Begründung 
des universalen Anspruchs der Fähigkeitenliste erzählt Nussbaum besonders 
häufig von Vasanti und Jayamma (vgl. z.B. CC, WW, WHD), zwei indischen 
Frauen, die sie bei einem ihrer Aufenthalte in Indien kennengelernt hat. Ausführ-
lich schildert sie, wie die beiden Frauen aussehen, welchen Hintergrund sie ha-
ben (ihre Kaste, ihr Einkommen, ihre Familienverhältnisse) und auch welche 
Schwierigkeiten ihre Lebenssituationen bergen, nicht zuletzt aufgrund der (zwar 
nicht formalen, aber doch praktischen) Diskriminierung von Frauen in Indien. 
Sie will ihren Lesern und Leserinnen damit zweierlei nahebringen: Zum einen 
möchte sie anschaulich machen, dass sich die Lebenssituationen dieser zwei 
Frauen vermutlich in vielem von denen der Leserin unterscheiden, dass sie aber 
doch in wesentlichen Hinsichten und in den grundlegenden Bedürfnissen sehr 

                                                             
63  Nussbaum beschäftigt sich sehr ausführlich mit dem Zusammenhang von Literatur 

und Ethik (z.B. LK, PJ). Im Zusammenhang ihrer Begründung der universalen – mi-

nimalen – politischen Konzeption spielt das aber nur sehr am Rande (eben im Sinne 

einer heuristischen und erzieherischen Funktion) eine Rolle. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ähnlich sind – und das könne man erst begreifen, wenn man sich diese Lebenssi-
tuationen in ihrem Kontext genauer anschaut. Erst wenn man im Einzelnen be-
rücksichtige, was es für Jayamma bedeutet, in einer Stadt zu wohnen und nicht 
auf dem Land, zu einer niedrigen, aber nicht der niedrigsten Kaste zu gehören 
usw., erst dann könne man ihre Schwierigkeiten und ihre Bedürfnisse verstehen. 
Zum anderen wird Nussbaum zufolge an diesen Schicksalen deutlich, dass ein 
universaler Maßstab notwendig ist, mit dem man gegen geschlechtsspezifische 
Diskriminierung vorgehen kann, und dass man auf die gleiche Befähigung zielen 
sollte, da das bloße Formulieren von Rechten oft nicht ausreiche (siehe dazu aus-
führlich Kap. 2.9). 

Narrationen solcher Art misst Nussbaum einen großen Einfluss auf die Be-
gründung ihres Ansatzes bei, weil sie die Überzeugungskraft von Argumenten 
unterstrichen und die Anerkennung von politischen Prinzipien stärkten. Dennoch 
weist sie darauf hin, dass sie keine eigene Begründungsfunktion hätten. Sie rea-
giert damit auf einen Einwand von Susan Moller Okin, die ihr vorwirft, dass die 
Geschichten die Fähigkeiten nicht begründen könnten, da in ihnen nicht alle As-
pekte der Fähigkeitenliste klar hervortreten würden (OHWV, 202, vgl. Okin 
2003, 293). Nussbaum stimmt dem insoweit zu, als Narrationen tatsächlich keine 
genuin begründende Funktion einnehmen sollten. Darum gehe es ihr aber auch 
nicht, sie wolle vielmehr die heuristische und erzieherische Funktion von Narra-
tionen einbinden und nutzen (OHWV, 202f.). Wenn sie an mancher Stelle selbst 
von einer „narrativen Methode“ redet (WHD, 15), beziehe sich das ausschließ-
lich auf diesen Bildungsaspekt (OHWV, 202). Okins Kritik laufe daher ins Lee-
re. 

 
Nussbaums holistische Methode stützt sich also maßgeblich auf das Überle-
gungsgleichgewicht, fordert aber, dabei die einfühlende Vorstellungskraft aus-
drücklich einzubeziehen. Und dafür möchte sie nicht zuletzt Narrationen in ihrer 
heuristischen und erzieherischen Funktion nutzen.64 Es scheint durchaus plausi-
bel, dass mit einer solchen Methode eine praxisbezogene und offene Theorie be-
gründet werden kann. Sinnvoll ist insbesondere die (ihren Annahmen über den 
Menschen entsprechende) Intention, durch die Integration von Narrationen Be-
dürfnisse und Emotionen einzubeziehen (vgl. Kap. 2.2.3) – dafür sprechen eine 
Reihe von entsprechenden Argumenten im Kontext der Universalismus- und der 

                                                             
64  An anderer Stelle scheint es so, dass auch das Überlegungsgleichgewicht allein für 

Nussbaum schon als holistische Methode gilt (HD, 368). Es ist meines Erachtens alles 

in allem aber treffender, diese Bezeichnung für den ausdrücklichen Einbezug der Vor-

stellungskraft in dieses Vorgehen zu verwenden (wie in FJ). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 85 

 

Säkularismusdebatte. Oft wird nämlich (meist gegen liberale Theorien) einge-
wandt, dass Erfahrungen und Emotionen stärker in die Begründung einbezogen 
werden sollten, als es in vielen Ansätzen der Fall ist, da die „motivierende [...] 
Kraft rational-argumentativ vorgetragener Gründe“ beschränkt sei (so z.B. Joas 
2011, 171 FN 16). Nussbaums Vorgehen trägt diesem Einwand in gewisser Wei-
se Rechnung, es ist jedoch fraglich, ob sie ihn mit der ausschließlich heuristi-
schen (und erzieherischen) Funktion von Narrationen tatsächlich entkräften kann 
(Kap. 3.2 und Kap. 5.2). 

In Anknüpfung an den vorangegangenen Abschnitt ist außerdem zu überle-
gen, ob Nussbaum mit der im Überlegungsgleichgewicht angelegten Offenheit 
weit genug geht. Die damit verknüpfte sokratische Methode etwa legt den Ver-
dacht nahe, dass der Rekurs auf Urteile so stark von der Theorie gesteuert wird, 
dass nur eine Bestätigung von bereits feststehenden theoretischen Annahmen 
möglich ist (vgl. Gutschker 2002, 435). Nussbaum selbst spricht davon, dass ei-
ne bestimmte Fragerichtung verfolgt wird, die zu dem Ergebnis der Notwendig-
keit der Befähigung führen soll – und auch die ausgewählten Narrationen dienen 
ebenso diesem Zweck. Das scheint zwar auf gewisse Weise legitim, insofern ihr 
Anliegen schließlich die Begründung ihrer Theorie ist; dennoch stellt sich die 
Frage, ob und wie es gelingen könnte, noch offener gegenüber anderen Sichtwei-
sen zu sein (vgl. Kap 2.6.1). Die folgende Erörterung der konkreten Begründung 
der Fähigkeitenliste macht dies noch deutlicher. 

 

2.6.3  Die Begründung der Fähigkeitenliste 
 
Das Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist eine Liste von zehn Fähigkei-
ten. An ihr konkretisieren sich die Annahmen zur holistischen Begründung einer 
praxisbezogenen und offenen Theorie. Am Beginn steht hier die Frage, was als 
zentral für gutes menschliches Leben zu betrachten ist und welche Fähigkeiten 
politisch ermöglicht werden sollten, um den gleichen Respekt jedes Menschen 
zu gewähren: „What opportunities are entailed by the idea of a life worthy of 
human dignity?“ (CER, 25) Im Sinne des Überlegungsgleichgewichts soll diese 
Frage durch eine Erforschung der Intuitionen und Urteile und ihres Abgleichs 
mit dem theoretischen Vorschlag beantwortet werden. Dafür werden gemäß der 
sokratischen Methode die Gesprächspartnerinnen und -partner aufgefordert, dar-
über nachzudenken, was es bedeutet, Menschenwürde zu haben und gemäß der 
Menschenwürde zu leben (CC, 78). Zur Schärfung und Sensibilisierung der Intu-
itionen in diesem Prozess zieht Nussbaum konkrete Erfahrungen der Praxis, wie 
die Begegnung mit Vasanti und Jayamma, hinzu, die auf allgemeinmenschliche 
Bedürfnisse und Probleme aufmerksam machen (CC, 80, vgl. Kap. 2.6.2). Dabei 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ist es ihr Anspruch, zu zeigen, dass jeder Aspekt der Fähigkeitenliste für ein gu-
tes menschliches Leben grundlegend ist: „In each case, an intuitive argument 
must be made that a life without a sufficient level of each of these entitlements is 
a life so reduced that it is not compatible with human dignity.“ (FJ, 278f.)65 

Dabei handelt es sich, wie Nussbaum hervorhebt, um ein evaluatives Vorge-
hen. Das heißt, dass der Bezugspunkt in diesem Begründungsprozess ausschließ-
lich interne, evaluative Aussagen über gutes menschliches Leben sind (wobei 
ausdrücklich sowohl ihre eigenen Überzeugungen als auch jene der anderen 
Bürger und Bürgerinnen berücksichtigt würden: WHD, 102). Fakten, das heißt 
(vermeintlich) wertfreie Aussagen über die menschliche Natur, wie biologische 
oder psychologische Theorien sie zu treffen beanspruchen, seien dafür nur von 
begrenzter Relevanz (AACM, 118, vgl. Kap. 2.6.1). Da das Ziel sei, herauszu-
finden, was wichtig für ein gutes menschliches Leben ist, müssten ethisch evalu-
ative Annahmen im Zentrum stehen, die Aussagen darüber implizieren, welche 
Fähigkeiten relevant sind (FJ, 366, vgl. Kap. 2.3.2: eben darum erachtet sie eine 
Liste für notwendig, die festlegt, welche Fähigkeiten wichtig sind): „[T]he fun-
damental judgments in question are evaluative and [...] the concept of the human 
being is in that sense a thoroughly evaluative concept.“ (AACM, 119)66  

Das Ergebnis eines solchen Erforschungs- und Abwägungsprozesses sei, 
dass eine universale theoretische Grundlage politischen Handelns notwendig ist: 
„[I]t seems reasonable for people to agree on a single set of fundamental consti-
tutional entitlements that provide the underpinning for many different ways of 
life, entitlements that seem to inhere in the idea of human dignity.“ (FJ, 182) 
Mehr noch nimmt Nussbaum an, dass genau jene zehn Aspekte, die sie in der 
Fähigkeitenliste aufnimmt, den Intuitionen darüber entsprechen, was grundle-
gend für gutes menschliches Leben ist. Hier zeigt sich ein gewisser Gleichheits-
optimismus, den sie tiefergehend so begründet, dass alle Menschen grundlegen-
de Bedürfnisse teilen oder dass diese Bedürfnisse zumindest von allen einsehbar 
seien: „[H]uman need is a relatively stable matter, and thus there is some hope 

                                                             
65  Vgl. ASD, 49-56, wo sie für jeden einzelnen Aspekt der Liste erläutert, inwiefern die-

ser auf gemeinsamen Intuitionen beruhe. 

66  Sehr ausführlich erörtert Nussbaum das in AHN, wo sie auch von einer internen, eva-

luativen Methode spricht. Sie grenzt diese zum einen gegen den Bezug auf ‚externe‘ 

Annahmen über das menschliche Wesen ab, die einen außermenschlichen Standpunkt 

behaupten und zum anderen gegen ‚interne‘ Aussagen, die sich wertfrei geben, wie 

biologische oder psychologische Aussagen. Nicht zuletzt geht es ihr darum zu zeigen, 

dass dies auch Aristoteles’ Vorgehen gewesen sei und der Bezug auf ihn in dieser 

Hinsicht nicht problematisch ist wie einige nahelegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 87 

 

that we can give an account of basic human needs that will remain a reasonably 
constant one over time“ (FJ, 278).  

Die Annahme, dass der Liste alle (‚vernünftigen‘) Menschen zustimmen 
können, impliziert jedoch nicht die Forderung, dass die zentralen Bedürfnisse 
und Fähigkeiten ein für allemal in einer Liste festgelegt werden sollten. Viel-
mehr weist Nussbaum im Sinne der Annahme der Offenheit ausdrücklich darauf 
hin, dass die Fähigkeitenliste kein ultimatives und unveränderbares Ergebnis 
darstelle, sondern als offen (open-ended) (FJ, 76) und als Vorschlag zu verstehen 
sei (WHD, 77). Weiterhin stellt sie mit Blick auf die Pluralität von Vorstellun-
gen vom Guten klar, dass die Liste nicht als eine Theorie über die menschliche 
Natur an sich und als Vorgabe der wichtigsten Aspekte jedes guten menschli-
chen Lebens verstanden werden solle – ihr Anspruch beschränke sich darauf, 
dass es sich um eine für politische Zwecke sinnvolle und als politische Grundla-
ge notwendige politische Bestimmung menschlicher Grundbedürfnisse handele 
(CC, 28). Die so begründete Fähigkeitenliste könne dann als freistehend und als 
Gegenstand eines überlappenden Konsenses betrachtet werden, sie beruhe auf 
einer Art freistehender reflektierter Intuition (FJ, 279).  

Mit Blick auf diesen Punkt scheint nun eine erneute, von Nussbaum aber 
nicht benannte, Verlagerung der Schwerpunktsetzung stattzufinden, die ange-
sprochen werden muss: In früheren Texten kann man sie so verstehen, dass sie 
die Liste direkt aus den Selbstbeschreibungen und Geschichten bzw. aus dem 
Ergebnis eines (öffentlichen) Diskurses ableitet. In diesem Sinn lässt sich etwa 
ihre an Aristoteles geknüpfte Annahme in ASD lesen, dass die „Konzeption [...] 
das Ergebnis eines Prozesses der Selbstinterpretation und Selbstvergewisserung“ 
sei (ASD, 46, vgl. die ähnliche Beschreibung in AHN67). Und für eine starke 
Rolle des Diskurses spricht folgende Aussage: „Die Beteiligten werden mit ei-
nem Katalog von Möglichkeiten bekannt gemacht und zu einem Dialog darüber 
aufgefordert – und nach einem kreativen Prozeß des Nachdenkens werden sie 
gefragt, wofür sie sich entscheiden würden.“ (ASD, 76) Auch in WHD redet 
Nussbaum teilweise noch davon, dass die Fähigkeitenliste als „Ergebnis jahre-
langer interkultureller Diskussion“ zu betrachten sei (WHD, 76). Dementspre-
chend meint z.B. Dirk Jörke, dass es Nussbaum um ein „Programm eines kultur-
übergreifenden Vergleiches menschlicher Selbstbeschreibungen“ gehe (Jörke 

                                                             
67  „[W]hat is proposed here is a scrutiny that seeks out, among our evaluative judge-

ments, the ones that are the deepest and the most indispensible, the ones that lie at the 

heart of the ways in which human beings over time have defined themselves to them-

selves through the play of the story-making imagination and in countless other activi-

ties of self-expression and self-perpetuation.“ (AHN, 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

2005, 137), und Christoph Menke und Arnd Pollmann kommen zu der Einschät-
zung, es handle sich um ein hermeneutisches Konzept (Menke/Pollmann 2007, 
90, vgl. zudem Okins Urteil, die Begründung selbst erfolge über Narrationen: 
Kap. 2.6.2). Dies alles passt aber nicht dazu, dass Nussbaum zunehmend betont, 
die maßgebliche Begründungsleistung liege in den freistehenden Intuitionen. 
Denn wie beschrieben ist damit verknüpft, dass sie allem anderen nur noch hin-
führende und plausibilisierende bzw. erzieherische Bedeutung zugesteht. Das 
gilt ausdrücklich für Narrationen (siehe oben), lässt sich hier aber verallgemei-
nern. Der Diskurs über Urteile etwa scheint durchaus weiterhin wichtig, sein Er-
gebnis kann jedoch nicht als Begründung zählen. Es geht zwar weiter darum, 
Bedürfnisse und Vorstellungen auf diese Weise einzubeziehen, die vorrangige 
Rolle kommt aber der objektiven (freistehenden) Begründung zu (vgl. Kap. 
2.3.2). Das lässt nicht zuletzt einen Rückschluss auf die Funktion des überlap-
penden Konsenses zu: Dieser hat nämlich folglich nur stabilisierende Bedeutung 
– eben weil die Übereinstimmung der politischen Konzeption mit den Vorstel-
lungen der Einzelnen zu größerer Akzeptanz beiträgt (vgl. Kap. 2.5.1). Er hat 
aber keine eigene begründende Funktion. Dafür spricht auch folgende Aussage 
Nussbaums: „We want principles that will be stable over time, and this means 
that they cannot simply be a set of agreements on particulars.“ (PO, 899)  

Erklären lässt sich diese Verschiebung mit dem Wandel zum politischen Li-
beralismus, denn die politische Konzeption kann eben nur dann als freistehend 
gelten, wenn ihre Begründung nicht (zumindest nicht direkt) aus bestimmten 
partikularen Geschichten oder (notwendig begrenzten) Diskursen erfolgt (dass 
Nussbaum diese Entwicklung in ihrer Methode nicht ausdrücklich selbst be-
nennt, spricht nicht gegen diese Einschätzung, da sie viele Entwicklungen nicht 
markiert, vgl. Kap. 2.6.1). 

 
Nussbaums Begründung der Fähigkeitenliste macht noch einmal deutlicher, wie 
sie die Idee der holistischen Methode versteht und wo ihre Vorteile und Schwie-
rigkeiten liegen: Nussbaums These ist, dass der Prozess des Überlegungsgleich-
gewichts zu einem freistehenden Ergebnis führt. Da die Fähigkeitenliste Ergeb-
nis eines solchen Prozesses sei, könne sie daher als freistehend betrachtet wer-
den. Zugleich werde sie der Anforderung der Praxisbezogenheit gerecht, inso-
fern die in den Prozess einbezogenen Intuitionen durch Geschichten für ver-
schiedene Lebenssituationen von Menschen sensibilisiert werden. Außerdem sei 
die Liste aufgrund der Unabgeschlossenheit dieses Prozesses offen für Verände-
rungen.  

Plausibel an dieser Methode ist in jedem Fall Nussbaums Bemühen, einen 
Praxisbezug herzustellen und Offenheit zu gewähren (siehe oben). Die Konkre-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 89 

 

tion dieser Methode in der Begründung der Fähigkeitenliste unterstreicht aber 
auch die bereits angesprochenen Schwierigkeiten: So muss noch einmal abge-
wogen und diskutiert werden, welche Begründungsfunktion Narrationen und 
dem öffentlichen Diskurs genau zukommen sollte, insbesondere, ob ihre Bedeu-
tung größer sein sollte, wie es einige fordern (zur Diskussion um den öffentli-
chen Diskurs siehe Kap. 3.1, zur Rolle von Narrationen Kap. 3.2). Weiter muss 
dann überlegt werden, ob der Anspruch einer freistehenden Konzeption, der u.a. 
erfordert, Narrationen aus der Begründung auszuschließen, haltbar ist (Kap. 3.2 
und 5.2). Diese Erwägungen führen schließlich zu der grundsätzlichen Überle-
gung, wie offen ihr Universalitätskonzept insgesamt ist und ob es noch offener 
gestaltet werden kann und sollte (Kap. 3.3). 

 
Fazit 
Nussbaum geht bei der Begründung des Fähigkeitenansatzes von der Überzeu-
gung aus, dass politischem Handeln eine philosophische Theorie zugrunde ge-
legt werden sollte, die durch Praxisbezogenheit und Offenheit gekennzeichnet 
ist. Sie wählt daher zur Begründung ihrer Fähigkeitenliste eine holistische Me-
thode, die wesentlich auf dem Überlegungsgleichgewicht, das heißt auf dem 
Abwägen zwischen Intuitionen bzw. Urteilen und theoretischen Überlegungen, 
beruht. Anders als Rawls betont sie dabei neben dem sokratischen Prozess die 
Bedeutung der einfühlenden Vorstellungskraft und schreibt Narrationen eine 
wichtige Rolle zu, da diese das Hineinfühlen in andere Personen und das Vor-
stellen von anderen Lebenssituationen ermöglichten. Die Fähigkeitenliste, so ih-
re maßgebliche These, lasse sich auf diese Weise begründen und könne – weil 
sie auf freistehenden Intuitionen beruhe – als freistehend betrachtet werden. Mit 
der Behauptung, dass die Liste von zehn zentralen Fähigkeiten für alle (‚ver-
nünftigen‘) Menschen intuitiv einsichtig sei, soll letztlich ihr universaler An-
spruch begründet werden. (Die dabei vorausgesetzte Annahme, dass man auch 
interkulturell von entsprechenden Intuitionen ausgehen könne, werde ich im 
nächsten Kapitel erläutern: Kap. 2.7.3.) 

Eine Stärke von Nussbaums Methode ist ihr Bemühen um eine offene Kon-
zeption und um die Integration von Narrationen und Erfahrungen. Worin die 
Vorteile dessen bestehen, werde ich in der Diskussion noch genauer zeigen. 
Aufgegriffen und weitergedacht werden muss jedoch auch die kritische Überle-
gung, ob ihr Vorgehen diesem Bemühen genügend Rechnung trägt. Dies muss 
sowohl mit Blick auf solche Positionen diskutiert werden, die eine stärker am 
Diskurs ausgerichtete Begründung fordern, als auch in Bezug auf die Frage, ob 
die Idee der freistehenden Konzeption mit dem Anspruch der Offenheit verein-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

bar ist. Nicht zuletzt ist zu prüfen, ob das Universalitätskonzept an sich noch of-
fener gestaltet werden kann. 

 
 

2.7  GRUNDBEFÄHIGUNG ALS GLOBAL-UNIVERSALE, 
INTERKULTURELLE NORM 

 
Wenn Nussbaum von Universalität spricht, impliziert das nicht zuletzt den An-
spruch auf globale Geltung, die Fähigkeitenliste sei also ein globaler Maßstab. 
Diese globale Ausrichtung ist schon in der Entstehung des Fähigkeitenansatzes 
im entwicklungspolitischen Kontext (vgl. Kap. 2.1) angelegt, denn hier geht es 
gerade um die Frage, welches politische Handeln universal eingefordert werden 
kann und welche übernationalen Pflichten für das Wohl aller Menschen beste-
hen. In diesem Kapitel werde ich Nussbaums Plädoyer für die universale Gel-
tung bestimmter Normen (konkret: der Fähigkeitenliste) genauer erläutern 
(2.7.1). Damit verbunden ist zum einen die Frage, wem sie die Verantwortung 
für die Einhaltung dieser Normen zuschreibt (2.7.2) und zum anderen, wie sie 
den Anspruch auf Universalität angesichts von kultureller Diversität rechtfertigt 
(2.7.3). 

 

2.7.1  Die Notwendigkeit globaler Reichweite 
 
Nussbaum geht davon aus, dass jeder Mensch aufgrund seiner Würde und der 
Normativität der menschlichen Natur einen Anspruch auf gleichen Respekt hat. 
Dieser Anspruch gelte ungeachtet sonstiger Merkmale, anhand derer Menschen 
unterschieden werden. Ebenso wenig wie die Zuschreibung von ‚Geschlecht‘ 
oder ‚Rasse‘ könne ihn die Zugehörigkeit zu verschiedenen Staaten einschränken 
(Kap. 2.2.1). (Ähnlich wie in Bezug auf Frauen kennzeichnet Nussbaum auch 
dies ausdrücklich als eine Ausweitung des Gerechtigkeitsbereichs gegenüber 
Aristoteles: CC, 128.) Folglich müssten alle Menschen überall gleichermaßen re-
spektiert, und das heißt grundlegend befähigt werden: „The capabilities approach 
is fully universal: the capabilities in question are important for each and every 
citizen, in each and every nation, and each is to be treated as an end.“ (WHD, 6) 
Der Fähigkeitenansatz zielt also auf globale Gerechtigkeit.68 

                                                             
68  Man kann auch von einem Universalismus der Reichweite sprechen. Dieser zeichnet 

sich – im Unterschied zu einem formalen Universalismus – dadurch aus, dass sich die 

moralisch-universal formulierten Prinzipien nicht auf einen begrenzten Bereich bezie-

hen, sondern auf die ganze Welt (vgl. für diese Unterscheidung O’Neill 1996, 26). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 91 

 

Eine zentrale Rolle für Nussbaums Argumentation für die Notwendigkeit 
globaler Gerechtigkeit spielt erneut die Abgrenzung zu Rawls als einflussrei-
chem Vertreter der Vertragstheorie und prägendem Theoretiker des politischen 
Liberalismus. Ausführlich legt sie in FJ dar, dass sie seinen Umgang mit globa-
ler Gerechtigkeit für eine der drei zentralen Schwächen seines Ansatzes hält69 
(FJ Kap. 4 und 5). Problematisch sei dabei nicht nur, dass er die Frage globaler 
Umverteilung ausblendet, sondern auch, dass er fordert, hierarchische Gesell-
schaften zu tolerieren (sofern sie Menschenrechte in – nur – minimaler Weise 
respektieren) (WLP, 286). Das widerspreche dem Grundprinzip des gleichen 
Respekts, da es Gruppen erlaube, die Ansprüche von Einzelpersonen einzu-
schränken. Es müsste aber immer, auch auf globaler Ebene, das Individuum und 
nicht die Gruppe im Zentrum stehen: „Personen sind immer Personen und eine 
Verletzung ist eine Verletzung, wo auch immer sie geschieht.“ (FJ, 253) Die 
Grundbefähigung jedes Menschen müsse als globale Norm verstanden werden: 
„[O]ur world is not a decent and minimally just world, unless we have secured 
the ten capabilities, up to an appropriate threshold level, to all the world’s peo-
ple.“ (FJ, 281)  

Dabei geht Nussbaum davon aus, dass das Konzept des politischen Libera-
lismus (vgl. Kap. 2.5) nicht wie bei Rawls auf Europa und Nordamerika zu be-
schränken ist, sondern auf globale Gerechtigkeit ausgeweitet werden kann und 
muss. Die maßgeblichen Bedingungen für die Geltung dieses Konzepts – eine 
Pluralität von umfassenden Lehren und die begründete Hoffnung, dass die nor-
mativen Konzepte des politischen Liberalismus, allem voran der gleiche Respekt 
für Personen, in dem Denken einer Gruppe angelegt seien – würden auch in vie-
len nicht-‚westlichen‘ Staaten gelten (PLG, 72). Eine Ausweitung des 
politischen Liberalismus sei daher gerechtfertigt und sinnvoll: „[T]he same is-
sues that make political liberalism a normatively good position for a Western 
domestic society are also reasons present in every existing democratic state.“ 
(PLG, 72. In PLG legt sie diesen Gedankengang noch weitaus detaillierter dar, 
etwa auch in kritischer Auseinandersetzung mit der Bedeutung der historischen 
Entwicklung.) 

Die Überzeugung, dass globale Gerechtigkeit im Theorierahmen des politi-
schen Liberalismus konzipiert werden sollte, geht weiterhin mit einer Abgren-
zung zum Konzept des Kosmopolitanismus einher. Denn wenngleich auf den 
ersten Blick große Parallelen zwischen diesem und Nussbaums Ansatz bestehen, 
unterschieden sie sich doch wesentlich darin, dass der Kosmopolitanismus eine 

                                                             
69  Als zwei weitere Schwächen diskutiert sie in FJ Rawls’ Umgang mit Menschen mit 

Behinderung und mit nicht-menschlichen Tieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

umfassende ethische Doktrin beinhalte (CER, 34f.). Dies zeige sich in seiner 
Forderung, jeder Mensch solle sich zuerst gegenüber der gesamten Menschheit 
verpflichtet fühlen (statt gegenüber Staaten oder Religionen o.ä.). Eine solche 
Forderung könne von religiösen Menschen, die ihre erste Pflicht gegenüber Gott 
sehen, nicht akzeptiert werden und biete daher keine gute Grundlage für einen 
Ansatz globaler Gerechtigkeit (CC, 92). Der Fähigkeitenansatz erhebe (als poli-
tische Konzeption) keine vergleichbaren Forderungen. Ihn als Kosmopolitanis-
mus zu charakterisieren weist Nussbaum dementsprechend als ein „ernstes Miss-
verständnis [ihrer] politischen Ansichten“ zurück (CC, 92).70 Dass sie sich in ei-
nigen ihrer Texte affirmativ mit dem Kosmopolitanismus auseinandersetzt (CT, 
PC), widerspreche dem nicht, da es sich dort um Überlegungen handele, die Teil 
ihrer umfassenden und damit über den Fähigkeitenansatz hinausreichenden ethi-
schen Doktrin seien (CAEC, 125). 

Nussbaums Definition des Kosmopolitanismus und ihre damit verbundene 
Abgrenzung sind sicher nur bedingt überzeugend. Man kann sie teilweise wohl 
darauf zurückzuführen, dass sie selbst in einem älteren Text eine Forderung nach 
einem umfassenden Kosmopolitanismus gestellt hat, nämlich in einer kritischen 
Auseinandersetzung mit dem Patriotismus in den USA (PC, 6) – gegen die sie 
sich nun abgrenzen will.71 Angesichts der Vielfalt kosmopolitischer Ansätze er-
scheint ihre Definition aber verengt. Sinnvoller dürfte es sein, sie weiter zu fas-
sen, etwa als die Idee, dass Menschen unabhängig von ihrer Staatszugehörigkeit 
Teil einer einzigen Gemeinschaft sind (vgl. Kleingeld/Brown 2009). Dann könn-
te man auch Nussbaums Konzeption durchaus wieder dazu zählen. 

Unabhängig von der genauen Verhältnisbestimmung zum Kosmopolitanis-
mus kann man insgesamt festhalten, dass Nussbaum mit ihrer Forderung globa-
ler Gerechtigkeit eine wichtige Diskussion der politischen Philosophie aufgreift. 
Viele Theorien haben sich in den vergangenen Jahren (aus unterschiedlichen 
Perspektiven) um die Begründung eines global-ethischen Ansatzes bemüht (z.B. 
O’Neill 2000, Pogge 2002a, vgl. auch Brooks 2012). Sie stehen jedoch einer 
Reihe von Herausforderungen gegenüber, die beantwortet werden müssen. Unter 

                                                             
70  Eine solche Einordnung findet sich etwa bei Antweiler 2011. 

71  Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass sie ihre Position zum Patriotismus in einem 

späteren Text wieder relativiert und die positiven Aspekte eines gut verstandenen Pat-

riotismus herausstellt (TP, 218). Hier wird zugleich noch einmal besonders deutlich, 

dass Nussbaum Entwicklungen in ihrer Theorie nicht konsequent benennt: Während 

sie in einem TP entsprechenden Vortrag zu Beginn auf den Wandel gegenüber ihrer 

früheren Position hinweist (TPV), spricht sie dies in der schriftlichen Form nicht an 

(TP). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 93 

 

anderem ist zu klären, wem dabei Pflichten und Verantwortung zufallen und wie 
global-universale Normen angesichts von kultureller Diversität gerechtfertigt 
werden können. 

 

2.7.2  Globale Verantwortung für die Umsetzung  
der Grundbefähigung 

 
Mit der Forderung global-universaler Normen ist wesentlich die Frage ver-
knüpft, wer für ihre Umsetzung Verantwortung trägt. Den Ausgangspunkt für 
Nussbaums diesbezügliche Überlegungen bildet ihre These, dass der Anspruch 
auf Grundbefähigung auch dann besteht, wenn noch nicht geklärt ist, wer die da-
raus folgenden Pflichten erfüllen kann und muss: „Even before we can assign the 
duties to specific people or groups, the existence of an entitlement entails that 
there are such duties.“ (CC, 63) Das bedeutet nicht, dass sie die Frage der Ver-
antwortung ausklammern würde – sie widmet sich ihr durchaus, ordnet sie aber 
gewissermaßen nach (siehe auch Kap. 2.9.1).  

Als ersten Verantwortungsträger und Adressat der Pflichten betrachtet Nuss-
baum den Staat. Seine Aufgabe sei es, die Grundbefähigung für alle seine Bürge-
rinnen und Bürger zu gewähren (wenngleich dies davon zu unterscheiden ist, 
ihnen ein gutes Leben zu garantieren oder gar für ihr Glück verantwortlich zu 
sein – es geht gemäß der Grundidee des Fähigkeitenansatzes ausschließlich um 
die Ermöglichung: WHD, 81): „Domestically, those duties belong in the first in-
stance to the nation’s basic political structure, which is responsible for distribu-
ting to all citizens an adequate threshold amount of all entitlements.“ (CC, 63f.) 
Das beruht wesentlich auf der Annahme, dass der – demokratische – Staat die 
am besten geeignete Einheit darstelle, um das menschliche Zusammenleben zu 
gestalten, insofern er als Ausdruck der freien Wahl von Menschen zu verstehen 
ist: „The state is seen as morally important because it is an expression of human 
choice and autonomy“ (FJ, 261f.).72 Sie verdeutlicht dies anhand des Vergleichs 
mit wirtschaftlichen Akteuren einerseits und der Idee eines Weltstaats anderer-
seits: Bei beiden sei anzunehmen, dass sie nicht vergleichbar rechenschafts-
pflichtig sein und der Selbstbestimmung der Einzelnen entsprechen könnten 

                                                             
72  Damit einher geht ein bestimmtes Verständnis von Nationalstaaten als Gebilden, die 

durch gemeinsame Gesetze und Institutionen geeint werden (FJ, 258). Sie grenzt sich 

hier vor allem wieder von Rawls ab, der sich auf „Völker“ im Sinne einer gemeinsa-

men Gesinnung bezieht. Sie sieht darin die Gefahr der Homogenisierung und der aus-

schließlichen Berücksichtigung der Stimmen der Mächtigen (FJ, 245, vgl. auch ihr 

Argument für die Diversität von Kulturen: Kap. 2.7.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

(CC, 119f.). Einen Weltstaat lehnt sie außerdem auch deswegen ab, weil er 
Diversität nicht in dem Maß aufnehmen könne, wie es durch eine kontextbezo-
gene Umsetzung in verschiedenen Staaten möglich sei (CC, 120). (Diese Ab-
grenzung hindert sie nicht daran, von Weltbürgern und Weltbürgerinnen zu spre-
chen, was sie darauf bezieht, dass Menschen überall grundlegende Ansprüche 
hätten. Die Pflicht ihrer Erfüllung sollte allerdings nicht bei einem Weltstaat, 
sondern bei anderen staatlichen und nicht-staatlichen Akteuren gesehen werden.)  

In diesem Zusammenhang sei kurz auch Nussbaums ambivalente Einschät-
zung des Werts von Demokratie angesprochen: So plädiert sie einerseits dafür, 
dass nur ein solcher Staat als Ausdruck von menschlicher Freiheit gelten kann, 
der demokratisch legitimiert ist, womit sie Demokratie eine zentrale Bedeutung 
zuschreibt (CC, 179). Andererseits grenzt sie sich ausdrücklich von Ansätzen ab, 
die Demokratie zum primären oder gar alleinigen Orientierungswert erheben 
(CC, 179). Das sei nicht sinnvoll, da Demokratie allein ungenügend bestimmt 
sei, was sich etwa an der fortdauernden Diskriminierung von Frauen zeige: 
„When we think about violence against women, we see that democratic delibera-
tion has done a bad job so far with this problem“ (WB, 179). Nicht zuletzt beste-
he die Gefahr, dass Minderheiten durch Mehrheitsentscheidungen benachteiligt 
und nicht gleichermaßen respektiert werden (siehe dazu ihr Plädoyer für Aus-
gleichregelungen für religiöse Minderheiten: Kap. 4.4.2). In dieser Position zeigt 
sich noch einmal ihre Bestimmung des Verhältnisses vom Guten und Rechten: 
Aspekte des Rechten sind zwar grundsätzlich wichtig, sie müssen sich aber an 
Annahmen zum Guten orientieren, um dem gleichen Respekt zu dienen (vgl. 
Kap. 2.3.1). 

 
Allerdings muss davon ausgegangen werden, dass nicht alle Staaten ihren Bürge-
rinnen und Bürgern die Grundbefähigung gewähren, etwa weil sie materiell nicht 
dazu in der Lage sind, die entsprechenden Unterstützungsleistungen bereitzustel-
len. Da die Grundbefähigung jedes Menschen trotzdem eine normative Forde-
rung und ihr Fehlen ein Gerechtigkeitsproblem sei, müssten hier andere Akteure 
in die Pflicht genommen werden. Schließlich dürfe die Grundbefähigung nicht 
von der Staatszugehörigkeit abhängen – es sei „unhaltbar, dass grundlegende 
Chancen entscheidend durch den Zufall beeinflusst sein sollten, in einem statt in 
einem anderen Staat geboren zu sein” (CC, 115). Darum kommen Nussbaum zu-
folge auch anderen Staaten Pflichten zu, es bestehe somit auch eine zwischen-
staatliche Verantwortung. Diese impliziert vor allem die Pflicht reicherer Staa-
ten, ärmere materiell zu unterstützen, wenn diese die Grundbefähigung allein 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 95 

 

nicht verwirklichen können (CC, 64).73 Diese Pflichten würden nicht zuletzt aus 
den Interdependenzen der Staaten erwachsen. Nussbaum macht zum einen auf 
den historischen Zusammenhang aufmerksam, dass „viele der Probleme ärmerer 
Staaten durch koloniale Ausbeutung verursacht wurden, da diese sie nämlich u.a. 
daran gehindert hat, sich zu industrialisieren, und sie ihrer natürlichen Ressour-
cen beraubt hat“ (CC, 115). Zum anderen verweist sie darauf, dass die reicheren 
Staaten durch die zu großen Teilen von ihnen kontrollierte Weltwirtschaft auch 
aktuell Vorteile gegenüber den ärmeren Staaten hätten (CC, 115f.). Eine globale 
Umverteilung durch Abgaben der reicheren Staaten sei daher angemessen und 
notwendig (ebd.). 

Neben staatlichen Institutionen rückt Nussbaum zunehmend auch nicht-
staatliche Akteure in den Blick. Während sie sich in älteren Texten darauf kon-
zentriert, das Ziel für Staaten richtig zu verstehen (z.B. MF, 204), thematisiert 
sie in jüngeren Texten ausdrücklich die Pflichten anderer Akteure (FJ, 225, 
OHWV, 195 u.a.). Dazu gehören transnationale Akteure wie internationale und 
ökonomische Institutionen sowie Nicht-Regierungs-Organisationen und soziale 
Bewegungen. Da diese zunehmend an Einfluss auf die Politik und das Leben im 
Allgemeinen gewännen, trügen auch sie Verantwortung. Überhaupt müsse man 
die Verteilung der Pflichten immer wieder ändern, da sich die Welt ständig ver-
ändere: „[A]ny assignment of responsibilities should be provisional.“ (CC, 117)  

Neben Staaten und transnationalen Akteuren könnten und sollten schließlich 
auch die Individuen Verantwortung übernehmen, da sie durch ihr Handeln, etwa 
durch Käufe, in die Weltwirtschaft involviert seien. Sie sollten beispielsweise 
eine globale Umverteilungspolitik unterstützen (CC, 116). 

Nussbaum zufolge liegt die Hauptverantwortung also zwar bei Staaten, sie 
schreibt aber zunehmend auch transnationalen Akteuren und den einzelnen Bür-
gern und Bürgerinnen Verantwortung zu. Damit ist erneut eine Abgrenzung ge-
genüber utilitaristischen und vertragstheoretischen Ansätzen verbunden (vgl. 
Kap. 2.3.3). Den utilitaristischen Vorschlag, die Hauptverantwortung nicht bei 
staatlichen Institutionen, sondern bei den Einzelnen zu sehen (verbunden mit 
dem moralischen Appell, durch Spenden an Organisationen wie UNICEF Be-
nachteiligte zu unterstützen) lehnt sie ab, da dieser neben Problemen der Koor-

                                                             
73  Konkret hält sie den Vorschlag von 2 Prozent des Bruttoinlandsprodukts für sinnvoll, 

wenngleich diese Festlegung natürlich willkürlich sei (FJ, 317). Dies übersteigt die 

diesbezüglichen Aufwendungen der meisten Staaten deutlich – Deutschland etwa hat 

2015 nur 0,52 Prozent des Bruttonationaleinkommens für Entwicklungszusammenar-

beit aufgewandt und die USA gar nur 0,17 Prozent (Bundesministerium für wirt-

schaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

dination und Effizienz die Gefahr berge, dass bestimmte Organisationen, die ge-
genüber den Bürgern und Bürgerinnen nicht so rechenschaftspflichtig sind wie 
demokratische Staaten, zu viel Macht erlangen (CC, 119). Vertragstheoretische 
Ansätze wiederum böten deswegen keine befriedigende Grundlage für globale 
Gerechtigkeit, weil sie mit ihren verengten Grundannahmen vom Menschen die 
globale Situation von asymmetrischer Macht nicht erfassen könnten (FJ, 22). 
Auch die Ansätze von Thomas Pogge und Charles Beitz, die sie sonst in Vielem 
für plausibel hält und mit denen sie einige Kritikpunkte an Rawls teilt, beurteilt 
sie demzufolge letztlich als unbefriedigend (FJ Kap. 4.vi). 

 
Als Gegenstand der Verantwortung wurde bislang die materielle Unterstützung 
und Umverteilung (auf Seiten der Staaten) sowie die Forderung und Unterstüt-
zung einer entsprechenden Politik (auf Seiten der transnationalen Akteure und 
Individuen) genannt. Die globale Verantwortung umfasst bei Nussbaum aber 
noch einen weiteren Aspekt: Notwendig sei es außerdem, Kritik an Staaten zu 
üben, die grundlegende Fähigkeiten verletzen oder Verletzungen durch Dritte 
nicht konsequent unterbinden (beispielsweise wenn sie eine umfassende Lehre 
zur Staatsnorm erheben, siehe Kap. 4.4 zum Prinzip der Nicht-Etablierung.; oder 
wenn sie tolerieren, dass bestimmte, etwa religiöse, Gruppen die Grundbefähi-
gung von Frauen einschränken, siehe Kap. 2.9.2). Nussbaum geht nicht konkret 
darauf ein, wem sie Verantwortung für solche Kritik zuschreibt, sie legt aber na-
he, dass die internationale Gesellschaft diese Aufgabe übernehmen muss: „Most 
nations in the world today are unjust in one or more respects, and it is right for 
discussions in international society to argue that they are unjust and to hold up to 
them standards of full equality and dignity“ (FJ, 258). Letztlich muss man wohl 
davon ausgehen, dass allen der oben genannten Akteure diesbezüglich eine ge-
wisse Pflicht zufällt (den Staaten und der internationalen Staatengemeinschaft, 
die dazu offiziell Position beziehen und öffentliche Kritik an den Verletzungen 
der Grundbefähigung durch Staaten üben sollen, den Einzelnen und transnatio-
nalen Akteuren wie Nicht-Regierungs-Organisationen, die entsprechenden 
Druck auf die Staaten ausüben oder sogar selbst Kritik äußern können; konkret 
könnte man beispielsweise an so etwas wie die [durchaus einflussreiche] Kritik 
an Korruption von der Nicht-Regierungs-Organisation Transparency Internatio-

nal denken). 
Dabei betont Nussbaum die Unterscheidung zwischen begründeter Kritik 

und Sanktionen sowie Interventionen (FJ Kap. 4.iv.). Gerechtfertigt (und not-
wendig) sei es, andere Staaten zu kritisieren und zu versuchen, sie von bestimm-
ten Maßstäben zu überzeugen. Ihre Durchsetzung mittels ökonomischer Sanktio-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 97 

 

nen oder gar militärischer Interventionen könne damit jedoch nicht gerechtfertigt 
werden:  

 
„I believe that good arguments can justify this list as a good basis for political principles 

all around the world. […] Justification provides concerned parties with good reasons for 

promoting the approach in their nations and for working to embody it in international doc-

uments. But it is a totally different matter to countenance intervention with the affairs of a 

state that does not recognize or implement the goals of the approach.“ (CC, 111) 

 
Als wesentliches Argument dafür, dass Sanktionen und Interventionen nicht ge-
rechtfertigt seien, führt sie die Souveränität der Staaten an. Diese müsse respek-
tiert werden, da Staaten, wie oben angesprochen, Ausdruck der freien Entschei-
dung und Selbstbestimmung ihrer Bürgerinnen und Bürger seien (FJ, 157). Man 
dürfe daher nur unter besonders schweren Umständen, wie anerkannten Verbre-
chen gegen die Menschlichkeit, etwa einem Genozid, Sanktionen verhängen. 
Und selbst dann könnte es noch strategisch unklug sein, sie anzuwenden (CC, 
112). 

 
Man könnte nun diskutieren, wie die Umsetzung solcher Pflichten genau ge-
schehen soll. Dafür wären sowohl Nussbaums weitergehende Überlegungen zu 
globalen Institutionen (z.B. FJ Kap. 5.viii) zu bedenken als auch die Kritik daran 
(z.B., dass dies zu unkonkret sei: Robeyns 2009) und auch ihre eigene Bemer-
kung, dass es eine wichtige Aufgabe für die Weiterentwicklung des Fähigkeiten-
ansatzes sei, die Verteilung der Pflichten ausführlicher auszuarbeiten (CC, 122). 
Da der Schwerpunkt meiner Untersuchung aber auf der Begründung der als uni-
versal beanspruchten grundlegenden Prinzipien liegt und Umsetzungsfragen da-
bei nur bedingt berücksichtigt werden können, möchte ich das an dieser Stelle 
nicht vertiefen. Mit Blick auf den Anspruch universaler Geltung ist vor allem 
wichtig, dass Nussbaum von überstaatlicher Verantwortung ausgeht und dass 
diese sich nicht auf eine materielle Unterstützung beschränkt, sondern auch die 
Notwendigkeit zu gegenseitiger Kritik einschließt. Dies wirft nämlich die Frage 
auf, ob nicht schon die Kritik selbst eine illegitime Verletzung der Selbstbe-
stimmung ist, ein Einwand, der häufig mit Verweis auf die kulturelle Verschie-
denheit von Staaten vorgebracht wird. Er ist mit der Unterstellung verbunden, 
dass globale Maßstäbe wie die Menschenrechte selbst kulturell verwurzelt und 
nicht universal sind. Dieser Einwand muss auch mit Blick auf die Fähigkeitenlis-
te diskutiert werden. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

2.7.3  Die interkulturelle Plausibilität des Fähigkeitenansatzes 
 
Nussbaum setzt sich ausführlich mit der Vereinbarkeit von Universalitätsan-
spruch und der Verschiedenheit kultureller Traditionen auseinander. Damit er-
kennt sie die Bedeutung und die Herausforderungen der Debatte um interkultu-
relle Plausibilität an. Letztlich weist sie jedoch die meisten der gegen Universali-
tät vorgebrachten Einwände und insbesondere den Verdacht des ‚westlichen‘ 
Werteimperialismus zurück (z.B. WHD, 7). Ihres Erachtens kann man für die 
Fähigkeitenliste durchaus Universalität beanspruchen. 

Das heißt, einerseits geht Nussbaum davon aus, dass es grundsätzlich wichtig 
ist, kulturelle Differenzen in der Konzeptionalisierung universaler Normen zu 
berücksichtigen, da kulturelle Traditionen Menschen und ihre gesamte Lebens-
perspektive prägen (WHD, 31). Im Fähigkeitenansatz habe die Berücksichtigung 
der (auch) kulturell bedingten Vielfalt von Lebensperspektiven und Wertvorstel-
lungen von Beginn an eine zentrale Rolle gespielt, was sich an der Auseinander-
setzung mit anderen kulturellen Kontexten, insbesondere mit dem indischen, 
zeige (CC, 101). Um ihr Bemühen um ein Verständnis anderer Kontexte zu un-
terstreichen, streut sie in ihren Texten immer wieder Verweise auf diese Ausei-
nandersetzung ein. Beispielsweise spricht sie schon im Vorwort von WHD an, 
dass sie viele Gespräche mit indischen Frauen geführt hat und sowohl mit der 
indischen Nicht-Regierungsorganisation Self Employed Women’s Association 
(SEWA) als auch mit indischen Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen im 
Austausch steht (vgl. WHD, xviif.).  

Darüber hinaus erkennt Nussbaum auch die Schwierigkeit an, angesichts kul-
tureller Verschiedenheit kulturübergreifend normative Fragen zu stellen. So 
könne „keine von uns verwendete Sprache [...] von Eigentümlichkeiten frei sein“ 
und es bestehe „in vielerlei Hinsicht die Gefahr der Fehlübersetzung, der Ver-
ständnislosigkeit sowie der übertriebenen Romantisierung des Fremden oder des 
übertriebenen Chauvinismus in Richtung des Vertrauten“ (KL, 188). 

 
Zugleich nimmt Nussbaum andererseits durchaus an, dass minimale universale 
Normen begründet werden können. Möglich sei dies, weil einige grundlegende 
Aspekte menschlichen Lebens kulturübergreifend allen Menschen gemeinsam 
seien: „I believe, however, that the human personality has a structure that is at 
least to some extent independent of culture, powerfully though culture shapes it 
at every stage.“ (WHD, 155)  

Sie wendet sich damit dezidiert gegen kulturrelativistische Kritik (z.B. CC 
Kap. 5, WHD Kap. 1.I und II). Interessant ist diesbezüglich besonders ihr Argu-
ment gegen den Einwand, man dürfe nicht die für eine Kultur plausiblen Normen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 99 

 

für eine andere Kultur geltend machen, wenn dort andere Normen dominieren – 
genauer, man dürfe nicht ‚westliche‘ Werte (wie Menschenrechte oder die Fä-
higkeitenliste) auf nicht-‚westliche‘ Gesellschaften übertragen. Nussbaum hält 
solchen Überlegungen erstens entgegen, dass sie fälschlicherweise von monoli-
thischen Kulturen ausgingen, während Kulturen tatsächlich doch in sich divers 

seien. Schließlich würden innerhalb von Kulturen verschiedene Ansichten ver-
treten und es gebe neben den dominanten Traditionen immer auch Gegentraditi-
onen. In kulturrelativistischen Argumentationen werde das oft vernachlässigt: 
„[F]requently what passes for ‚the‘ tradition of a place is simply the view of the 
most powerful members of the culture, who have had more access to writing and 
political expression.“ (CC, 107)74 Beispielsweise finde man in Kulturen, in de-
nen Frauen traditionell nicht die gleichen Rechte zugesprochen werden wie 
Männern, auch (Gegen-)Traditionen weiblichen Ungehorsams (WHD, 42). In 
der universalismuskritischen Debatte werde nur auf diejenigen Stimmen rekur-
riert, die die menschenrechtlichen Normen ablehnen. Nussbaum plädiert dage-
gen dafür, die verschiedenen Stimmen zu berücksichtigen (CC, 107) und sie be-
ruft sich in der Plausibilisierung ihres eigenen Ansatzes und ihrer Fähigkeitenlis-
te auf genau solche Gegenstimmen. Zweitens seien Kulturen dynamisch, ihre 
Normen und Werte veränderten sich nicht zuletzt unter dem Einfluss von ande-
ren kulturellen Traditionen (WHD, 48). Damit legt sie nahe, dass das externe 
Herantragen von Werten wie den Fähigkeiten nicht per se problematisch ist, 
sondern einem normalen Prozess des Werteaustauschs entspricht. 

Mit Blick auf die Gegenüberstellung von Nicht-‚Westen‘ und ‚Westen‘ im-
pliziere dies, dass sich viele vermeintlich spezifisch ‚westliche‘ Ideen auch in 
anderen kulturellen Traditionen (zumindest in den Gegentraditionen) finden. In 
Indien etwa seien menschenrechtliche Ideen nicht vor allem als das Ergebnis von 
kolonialem Zwang zu betrachten, sondern im Gegenteil „als Werkzeug des Wi-
derstandes gegen willkürliche Kolonialmächte“ (CC, 104). Ebenso falsch sei es, 
den ‚Westen‘ als monolithisch darzustellen, sei es, um einen ‚westlichen‘ Wer-
teimperialismus zu kritisieren, oder um eine (implizite oder explizite) Überle-
genheit ‚westlicher‘ Werte zu suggerieren (CW, 6).75 Es sei daher nicht nur un-

                                                             
74  Vgl. die parallele Argumentation Nussbaums in Bezug auf Religionen in Kap. 4.1. 

75  Mit diesen Überlegungen ist außerdem ihre Ablehnung von Thesen über einen clash 

of civilizations verknüpft, da sie nicht von so gegensätzlichen Kulturen ausgeht (CW, 

7 u.a.). Vgl. für eine ähnliche Argumentation auch Sen 2007. Eine interessante Ge-

genüberstellung von Samuel Huntingtons These eines solchen clash und Nussbaums 

Ansatz findet sich bei Winkler 2009b. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

plausibel, die Idee universaler Normen grundlegend abzulehnen, sondern auch, 
menschenrechtliche Normen wie die Fähigkeiten als ‚westlich‘ zu diskreditieren. 

 
Der Fähigkeitenansatz, so der Zielpunkt dieser Überlegungen, könne den univer-
salen Anspruch mit der Anerkennung kultureller Differenzen vereinen, weil er 
eine Reihe von pluralisierenden und freiheitsermöglichenden Momenten um-
fasst. So sei die Liste offen für Veränderungen (OHWV, 197, vgl. Kap. 2.6), das 
heißt auch für solche, die im Sinne der interkulturellen Plausibilisierung notwen-
dig erscheinen. Weiterhin würden kulturelle Differenzen darin berücksichtigt, 
dass die Normen nicht in einer bestimmten Vorstellung vom Guten begründet 
werden, was Menschen nach Kulturen und Religionen spalten würde, sondern 
freistehend gegenüber umfassenden Lehren sind (OHWV, 198, vgl. Kap. 2.5). 
Ferner beschränke sich die Fähigkeitenliste auf minimale allgemeine Normen, 
was es ermögliche, sie entsprechend der individuellen und gesellschaftlichen Be-
sonderheiten unterschiedlich zu spezifizieren (OHWV, 197). Das werde zum ei-
nen in der zentralen Rolle von Freiheit in der Fähigkeitenliste deutlich sowie in 
der Unterscheidung von Fähigkeiten und Tätigkeiten, die es der Entscheidungs-
freiheit der Einzelnen überlasse, welche Fähigkeiten sie für sich selbst umsetzen 
wollen (OHWV, 198, vgl. Kap. 2.4). Hinzu kommt mit Blick auf die globale 
Dimension zum anderen, dass die Staaten die Liste vor dem Hintergrund ihrer 
kulturellen Traditionen verschieden ausdeuten und demgemäß in politische 
Maßnahmen umsetzen können und sollen: „Within certain parameters it is per-
fectly appropriate that different nations should do this somewhat differently, ta-
king their histories and special circumstances into account.“ (OHWV, 198, CC, 
108)76 Gegen den Vorwurf des Werteimperialismus weist Nussbaum zudem auf 
ihre Unterscheidung zwischen der universalen Begründung der Fähigkeitenliste 
und der (von ihr gerade nicht forcierten) Durchsetzung mittels Sanktionen hin 
(OHWV, 198, vgl. Kap. 2.7.2). Kulturelle Differenz werde so auf vielfältige 
Weise integriert, was gewähre, dass die Fähigkeitenliste interkulturell plausibili-
siert werden könne. 

 
Damit einher geht nun nicht zuletzt die Behauptung, dass ausgehend von einem 
solchen universalen Maßstab auch Kritik zwischen Kulturen möglich sei (WHD, 
59). Nussbaum schränkt dies zum einen dahingehend ein, dass Kritik nicht 

                                                             
76  Nussbaum bezeichnet dies in älteren Texten auch als lokale Spezifikation in Unter-

scheidung zur pluralen Spezifikation, mit der sie die Ausgestaltungsmöglichkeiten der 

Individuen beschreibt (MF, 212f.). In späteren Texten spielen diese Bezeichnungen al-

lerdings keine Rolle mehr.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 101 

 

gleichgesetzt werden dürfe mit Sanktionen (siehe oben). Zum anderen fordert 
sie, dass die Kritik nicht einseitig erfolgen darf, sondern dass die Kritisierenden 
sich in ihrer Kritik ebenso auf den eigenen Kontext richten und eigene Verstöße 
gegen den universalen Maßstab anerkennen müssen (FJ, 260). Dies vorausge-
setzt sei die Kritik legitim – selbst wenn man selbst nicht fehlerfrei ist: „[I]t is 
perfectly possible to express criticism in the context of an acknowledgment of 
one’s own failure fully to live up to principles of justice.“ (FJ, 260, ausführlicher 
zu dem Aspekt der Selbstkritik siehe Kap. 4.3.2) Mehr noch sei solche Kritik 
aufgrund der Universalität der Normen notwendig (vgl. Kap. 2.7.2). Nussbaum 
verdeutlicht das in vielen ihrer Texte anhand der Notwendigkeit von Kritik an 
der Diskriminierung von Frauen durch bestimmte kulturelle Traditionen (JOC, 
WHD). Wenn davon auszugehen ist, dass die Grundbefähigung eine universale 
Norm darstellt, dann dürfe man nicht mit Verweis auf eine bestimmte kulturelle 
Tradition begründen, dass Frauen nicht in allen grundlegenden Hinsichten befä-
higt werden (siehe auch Kap. 2.9.2). Außerdem sei anzunehmen, dass auf diese 
Weise oft solche Stimmen (von Frauen) unterstützt werden, die in ihren Kulturen 
marginalisiert sind (entsprechend des Arguments der Diversität innerhalb von 
Kulturen). Problematisch seien folglich gerade die kulturrelativistischen Positio-
nen (und nicht die von ihnen kritisierten universalistischen), da nicht nur ihre 
Einwände gegen die Möglichkeit universaler Maßstäbe nicht zuträfen, sondern 
sie der Notwendigkeit von Kritik gegenüber anderen Kulturen nicht Rechnung 
trügen. 

 
„Insofar as it [the capabilities approach, C.M.] entails criticism of traditional culture, these 

women are already full of criticism; indeed, any framework that did not suggest criticism 

would not be adequate to capture what they want and aim for, and would hardly be an ac-

curate description of the culture in which they live.“ (WHD, 109) 

 
Es ist zunächst als positiv anzuerkennen, dass Nussbaum sich mit der Frage der 
interkulturellen Plausibilisierung so ausführlich auseinandersetzt und versucht, 
eine Antwort darauf zu geben. Überzeugend ist insbesondere ihr Hinweis auf die 
Heterogenität und Dynamik von Kulturen sowie ihre Kritik der Zuschreibung 
homogener Kategorien von ‚westlich‘ und nicht-‚westlich‘ (vgl. ähnlich Dhawan 
2011). In den vergangenen Kapiteln habe ich bereits angedeutet, dass auch eini-
ge ihrer inhaltlichen Bestimmungen vielversprechend mit Blick auf die interkul-
turelle Debatte sind, etwa was ihren Umriss der menschlichen Natur und die da-
mit verbundene Kritik an rationalistischen Ansätzen betrifft (vgl. Kap. 2.2.3). Da 
einige Aspekte jedoch sehr umstritten sind (z.B. ihr Fokus auf die individuelle 
Freiheit: Kap. 2.4.1), ist es notwendig, den Anspruch auf interkulturelle Geltung 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

noch ausführlicher zu diskutieren und abzuwägen, wie überzeugend ihre Zu-
rückweisung einzelner inhaltlicher Einwände sowie des generellen Vorwurfs der 
Rückbindung an eine partikular ‚westliche‘ Perspektive ist (Kap. 3.2, vgl. zu die-
sem Vorwurf z.B. Gutschker 2002, 445). Überlegt werden muss ausgehend da-
von vor allem auch, wie legitim die Kritik an anderen kulturellen Praktiken ist 
bzw. wann genau sie gerechtfertigt ist und ob die von Nussbaum geforderte 
Selbstkritik von ihr selbst konsequent umgesetzt wird (Kap. 3.3). Nicht zuletzt 
muss ihre Skizze des kulturrelativistischen Gegners, den sie oftmals mit postmo-
dernen Ansätzen gleichsetzt, kritisch hinterfragt werden (z.B. SSJ, 8), da sie da-
mit erneut ein unzutreffend vereinfachtes Bild postmoderner Kritik zeichnet 
(vgl. Kap. 2.6.1), welches ihr die Rechtfertigung gibt, bestimmte Einwände nicht 
ernsthaft (genug) zu erwägen (vgl. Young 2001, siehe Kap. 3.3). 

 
Fazit 
Für Nussbaum ergibt sich die Forderung nach einer universal-globalen Geltung 
der Fähigkeitenliste direkt aus der Grundforderung nach dem gleichen Respekt 
für jeden Menschen. Die Zugehörigkeit eines Menschen zu einem bestimmten 
Staat darf nicht zu einer Einschränkung der Grundbefähigung führen. Die Ver-
antwortung zur Gewährung des gleichen Respekts liege insofern nicht nur bei 
den einzelnen Staaten für ihre jeweiligen Bürgerinnen und Bürger, sondern es 
gebe auch eine globale Verantwortung. Diese betreffe sowohl reiche Staaten (die 
die Pflicht hätten, ärmere materiell zu unterstützen) als auch transnationale Ak-
teure und die einzelnen Individuen. Neben der Pflicht zu materieller Unterstüt-
zung erfordere diese Verantwortung auch, Staaten zu kritisieren, die Diskrimi-
nierung ausüben oder dulden.  

Mit der Forderung globaler Reichweite eng verknüpft ist die These, dass die 
Fähigkeitenliste eine universale Norm ist, die interkulturell Gültigkeit beanspru-
chen kann. Nussbaum widmet sich ausführlich der Begründung dieser These und 
führt eine Reihe von Argumenten dafür an, dass der Fähigkeitenansatz die Her-
ausforderung kultureller Differenz integriert, etwa weil er fordert, dass die Staa-
ten die Fähigkeitenliste entsprechend ihrer kulturellen Traditionen konkretisieren 
sollen. Vor allem diesen zweiten Aspekt, die interkulturelle Plausibilität, werde 
ich in der Diskussion noch einmal aufgreifen, zum einen weil ich deutlicher zei-
gen möchte, in welchen Hinsichten Nussbaums Ansatz der interkulturellen Prob-
lematik gerecht wird, und zum anderen, weil noch genauer geprüft werden muss, 
wie überzeugend Nussbaum die kritischen Einwände tatsächlich zurückweisen 
kann. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 103 

 

2.8  DIE ERZIEHUNG DER BÜRGERINNEN UND BÜRGER 
 
Für die Verwirklichung und die Stabilität des Fähigkeitenansatzes spielt seine 
Anerkennung und Unterstützung durch die einzelnen Bürgerinnen und Bürger 
eine bedeutende Rolle. Wie ich in den vorangegangenen Kapiteln dargestellt ha-
be, ist Nussbaum zufolge eine solche Anerkennung grundsätzlich dadurch mög-
lich, dass sich der Fähigkeitenansatz auf die zentralen Aspekte des menschlichen 
Lebens konzentriert, die in allen (‚vernünftigen‘) Vorstellungen vom Guten wie-
derzufinden seien, dass er diese freistehend begründet und dass er in verschiede-
ner Weise Freiheit und Pluralität in der Umsetzung zulässt. Damit die politische 
Konzeption tatsächlich von den Bürgern und Bürgerinnen unterstützt wird, sei es 
allerdings notwendig, dass der Staat bestimmte Maßnahmen zur Erziehung er-
greift. In diesem Kapitel soll zunächst die Rolle der Erziehung sowie die Bedeu-
tung von Mitgefühl und Liebe für Nussbaums Ansatz erläutert werden (2.8.1). 
Ausgehend davon werde ich ihr Programm zur Erziehung des Menschen etwas 
konkretisieren. Hier geht es im Wesentlichen darum, anhand von Beispielen auf-
zuzeigen, welche Maßnahmen für eine solche Erziehung sinnvoll sein können. 
Es handelt sich dabei nicht um eine Theorie mit Universalitätsanspruch, sondern 
um eine Annäherung, die Nussbaum selbst als semi-theoretisch bezeichnet 
(2.8.2). 

 

2.8.1  Die Bedeutung von Erziehung, Mitgefühl und Liebe 
 
Nussbaum zufolge könnten alle ‚vernünftigen‘ Menschen grundlegende gerechte 
Prinzipien wie jenes des gleichen Respekts und letztlich auch die Forderung 
nach der Grundbefähigung jedes Menschen grundsätzlich anerkennen und unter-
stützen. Für die Stabilität eines politischen Ansatzes sei es sogar notwendig, dass 
er auf einem entsprechenden überlappenden Konsens beruht (vgl. Kap. 2.5), der 
wiederum nicht nur einer „widerwillige[n] Fügung“ entsprechen sollte, sondern 
sich „aus einer informierten Einwilligung in die Kernsätze der betreffenden An-
sicht sowie einer verlässlichen Motivation heraus ergibt, diese [die politischen 
Ansichten, C.M.] zu stützen.“ (CC, 99) Eine solche Unterstützung und Motivati-
on sei allerdings nicht selbstverständlich, oftmals handelten Menschen auch ge-
gen diese Prinzipien. Es sei daher wichtig, dass ein Staat bei seinen Bürgern und 
Bürgerinnen das Bewusstsein für Werte wie den gleichen Respekt weckt und 
wach hält – und sie in einer entsprechenden Weise erzieht bzw. ausbildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Eine solche Erziehung, Nussbaum spricht auch von ‚ziviler Bildung‘ oder 
der ‚Kultivierung der Menschlichkeit‘,77 müsse zunächst einmal die vernünftige 
Auseinandersetzung mit (philosophischen) Prinzipien umfassen, wozu sie etwa 
auch die Fähigkeit zur kritischen Reflexion auf die eigenen Ansichten und Tradi-
tionen zählt (z.B. EDC, 388, vgl. auch zur sokratischen Untersuchung Kap. 
2.6.2). Dies allein genüge aber nicht als Motivation zur Unterstützung der Prin-
zipien; notwendig sei es darüber hinaus, die Bedeutung von Emotionen einzube-
ziehen, da diese einen maßgeblichen Einfluss auf die Motivation haben, sie kön-
nen gerechte Prinzipien behindern, aber auch unterstützen. Es sei daher „drin-
gend notwendig“, dass sich eine politische Theorie mit Emotionen beschäftigt 
(CC, 97 vgl. Kap. 2.2.3) und das heißt sowohl damit, wie man gerechtigkeitshin-
dernden Emotionen entgegenwirken kann, als auch, wie man Emotionen, die zu 
Gerechtigkeit motivieren, nutzen und fördern kann. 

 
„Die öffentliche Kultur muss durch etwas gespeist und bewahrt werden, das tief im 

menschlichen Herzen ruht und dessen stärkste Gefühle aktiviert [...]. Ohne diese Gefühle 

bleibt die öffentliche Kultur ein dünner Firnis; sie vermag Menschen nicht zu motivieren, 

für das Gemeinwohl ein Stück ihres Eigeninteresses zu opfern.“ (PE, 74) 

 
Ein wesentlicher Bestandteil der ‚Kultivierung der Menschlichkeit‘ ist Nuss-
baum zufolge daher eine öffentliche Erziehung bzw. Ausbildung der Emotionen 
(FJ, 91). Sie setzt sich dementsprechend ausführlich sowohl mit der politischen 
Bedeutung von Emotionen im Allgemeinen (PE) als auch mit einzelnen Emotio-
nen im Besonderen auseinander, beispielsweise mit der Angst gegenüber dem 
Fremden und anderen Religionen (NRI, siehe ausführlich Kap. 4.2), mit Ekel mit 
Blick auf Homosexualität (DH, HFH) oder mit Zorn und Vergebung (AF). Und 

                                                             
77  Den Terminus des cultivating humanity führt sie auf Seneca zurück: CH, 8.  

 Ich verwende im Deutschen den Begriff der Erziehung statt der Bildung, um eine Ab-

grenzung zu allgemeiner (Schul-)Bildung zu ermöglichen. (Auch diese spielt freilich 

in Nussbaums Ansatz eine wichtige Rolle [als Fähigkeit Nr. 4, siehe Kap. 2.1] und na-

türlich ist die hier erörterte Erziehung zu respektvollen Bürgern und Bürgerinnen ein 

zentraler Bestandteil dessen [weswegen Nussbaum beispielsweise ein Konzept von 

Bildung als reiner Informationsvermittlung ablehnt]. Mein Fokus liegt hier aber aus-

schließlich auf dem spezifischen, für die Anerkennung und Umsetzung des Fähigkei-

tenansatzes wichtigen Konzepts des cultivating. Den Begriff der ‚Kultivierung‘ ver-

wende ich nur an wenigen Stellen, weil er mir im Deutschen künstlich erscheint, in 

manchen Zusammenhängen passt er dennoch besser als ‚Erziehung‘, insbesondere in 

dem Ausdruck der ‚Kultivierung‘ der inneren Augen (Kap. 4.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 105 

 

dabei richtet sie ihren Blick stets auch darauf, wie man jene Gefühle stärken 
kann, die die politische Konzeption unterstützen, insbesondere Mitgefühl (com-

passion) und Liebe. 
Nussbaum geht hier in ihren Überlegungen zunächst einmal davon aus, dass 

Emotionen erstens keine irrationalen Aufwallungen sind, die erzieherischen 
Maßnahmen unzugänglich sind. Vielmehr hätten sie eine kognitive Struktur und 
könnten entsprechend beeinflusst werden (vgl. Kap. 2.2.3). Zweitens seien die 
meisten Emotionen ambivalent. Auch jene, die mehr oder weniger problematisch 
erscheinen, seien in bestimmten Hinsichten durchaus nützlich für das menschli-
che Leben und könnten eine gerechte Gesellschaft unterstützen. Zorn (anger) 
und Empörung (indignation) etwa seien hilfreich, wenn sie darauf hinweisen, wo 
Unrecht geschieht und Schaden entsteht und wo dementsprechend politischer 
Handlungsbedarf besteht: „[T]o the extent that anger tracks harm, it will be a re-
liable guide to lawmaking“ (HFH, 345). Und sogar Angst (die wegen ihrer Ver-
knüpfung mit Narzissmus noch problematischer als Zorn sei, etwa wo sie zur 
Diskriminierung von Fremdem führt: NRI Kap. 2)78 könne für Gerechtigkeit 
nützlich sein, beispielsweise wenn sie Menschen motiviert, sich um eine gleiche 
Verteilung von Ressourcen zu bemühen (HFH, 345). Worauf es ankomme, sei 
eine Erziehung, die es ermöglicht, diese Emotionen richtig zu nutzen (HFH, 346) 
und sie nicht auf falsche Objekte (wie etwa bei der Angst auf das Fremde) zu 
richten. Zwar dürfe man nicht annehmen, dass problematische Emotionen ver-
schwinden oder völlig wegerzogen werden können, sie könnten aber durchaus 
gesteuert werden (FJ, 411f.). 

Dies erfordere nun insbesondere, Mitgefühl und Liebe zu stärken. Mitgefühl 
beinhalte nämlich das Urteil, „dass das Gute der Anderen einen wichtigen Teil 
des eigenen Entwurfs von Zielen“ darstellt (FJ, 91). So werde jemandem im 
Mitgefühl für einen anderen Menschen oftmals bewusst, dass dieser ihm sehr 
ähnlich ist, ähnliche Bedürfnisse hat und letztlich, dass er den gleichen Respekt 
verdient (vgl. zur Bedeutung des Sich-Hineinfühlens schon Kap. 2.6.2). Dadurch 
werde die Motivation gefördert, Prinzipien zu unterstützen, die nicht nur den ei-
genen Bedürfnissen dienen, sondern denen aller Menschen (Emotionen, die dem 
gleichen Respekt entgegenwirken, wie etwa die Angst vor Fremdem, würden 
dadurch zugleich eingedämmt). Dabei ist, wie Nussbaum anmerkt, auch Mitge-
fühl nicht frei von der beschriebenen Ambivalenz, da es bei einem Fokus auf ein 
Einzelschicksal von den Bedürfnissen aller Menschen und von der allgemeinen 
Gültigkeit der Prinzipien weglenken und zur Bevorzugung Einzelner führen 
kann. Es sei daher nicht über alle Kritik erhaben und müsse „stets im Dialog mit 

                                                             
78  Siehe zu Nussbaums Analyse von Angst im Zusammenhang mit Religion: Kap. 4.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Prinzipien und allgemeinen moralischen Normen stehen“ (PE, 476). Grundsätz-
lich sei Mitgefühl aber sehr wichtig für die Motivation und Unterstützung ge-
rechter Prinzipien.  

Dabei sollte Mitgefühl weiterhin eng mit Liebe verbunden sein, da es allein 
lau und distanziert sein könne. Was für die Motivation aber notwendig sei, sei 
„ein Gefühl echter Verbundenheit“ (PE, 477). Eine gerechte Gesellschaft brau-
che daher auch Liebe, „wenn Vertrauen nicht zu einer leeren Hülse werden soll.“ 
(Ebd.) Bei Liebe wiederum ist es dann der altruistische Impetus, der von ent-
scheidender Relevanz ist. So komme es weniger auf die genaue Form von Liebe 
an (sowohl die Liebe von Eltern zu ihren Kindern als auch die Liebe zu Freun-
den u.a. könnten die öffentliche Kultur beeinflussen) als vielmehr auf die in ver-
schiedenen Formen ausgedrückte Sorge um andere als Selbstzweck und die da-
mit verbundene „Bereitschaft, die eigenen gierigen Wünsche zugunsten seiner 
Lieben zurückzustellen.“ (PE, 573) Die eigentliche Stoßrichtung Nussbaums be-
steht somit in der Förderung altruistischen Verhaltens: „Die Formen von Liebe, 
die zu einem guten Verhalten führen, [...] sind altruistisch, und alle lehnen das 
obsessive Streben nach persönlichem Status und Ehre ab und bekennen sich zu 
gegenseitigem Verstehen und Verletzbarkeit.“ (PE, 572f.)  

Die von Nussbaum angestrebte Erziehung besteht also maßgeblich darin, 
wohlwollende Gefühle und Altruismus zu stärken und für die Motivation zu nut-
zen (CC, 96). Wie sie selbst anmerkt, erscheint vielen eine solche zentrale Rolle 
des Altruismus als zu anspruchsvoll. Das zeigt sich vor allem im Vergleich zur 
klassischen Vertragstheorie, die vor allem auf den gegenseitigen Vorteil als Mo-
tivation setzt: „The capabilities approach demands a great deal from human 
beings [...] a great deal more [...] than classical theories of social contract“ (FJ, 
409). Auf altruistische Motivation aufzubauen sei dennoch legitim und sinnvoll, 
weil Gefühle des Wohlwollens und der Liebe zur menschlichen Natur gehörten. 
Der Fähigkeitenansatz will hier direkt anschließen und diese Gefühle durch Er-
ziehung ausdehnen und zu einer angemessenen und konsistenten Anwendung 
bringen. Nussbaum betrachtet dies nicht nur als eine legitime Möglichkeit, son-
dern mehr noch als einen spezifischen Verdienst und Vorteil ihres Ansatzes, dass 
er an diese positiven Gefühle anknüpfen und sie nutzen könne: „[I]t seems to be 
a merit of the approach that it can tap into what is fine in actual human beings“ 
(FJ, 91).79 

                                                             
79  Sie setzt sich hier wieder etwas ausführlicher mit Rawls auseinander und dessen Ab-

sicht, Wohlwollen und intrinsische Liebe zur Gerechtigkeit als prinzipienbasierte Ge-

fühle und Motive zu integrieren. Auch dies kritisiert sie jedoch als unzureichend (FJ, 

91).  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 107 

 

Eine gerechte Gesellschaft benötigt laut Nussbaum neben guten politischen Prin-
zipien eine Erziehung der Bürger und Bürgerinnen, die nicht zuletzt auf die Stär-
kung von Mitgefühl und Liebe gegenüber Gefühlen wie Angst und Ekel hin-
wirkt. Sie unterstreicht damit ihre grundlegenden Annahmen zur Bedeutung von 
Emotionen und zur menschlichen Natur und führt diese konsequent fort. Dass 
sich eine politische Konzeption auf altruistische Motivationen stützen kann und 
sollte, erscheint zwar anspruchsvoll, ist aber durchaus überzeugend, wenn man 
ihren Annahmen über den Menschen folgt (wofür, auch in Bezug auf die inter-
kulturelle und die feministische Debatte, einiges spricht, vgl. Kap. 2.2.3 sowie 
die Diskussion in Kap. 3.2). Freilich stellt sich dennoch die Frage, ob das nicht 
zu viel Optimismus verlangt und wie solche Erziehung konkret überhaupt ausse-
hen kann. Ich werde daher im nächsten Abschnitt kurz darauf eingehen, was 
Nussbaum dazu vorschlägt. 

 

2.8.2  Beispiele der Erziehung 
 
Wie die Erziehung zu respektvollen Bürgerinnen und Bürgern konkret aussehen 
soll, kann man Nussbaum zufolge nicht mit einer allgemeinen Theorie beantwor-
ten. Die Erziehung von Emotionen müsse nämlich sowohl kontextbezogen sein 
(vgl. den Grundsatz der kulturellen Spezifikation in Kap. 2.7.3) als auch experi-
mentell, das heißt sie erfordere „viel Raum für Improvisation, kritische Unab-
hängigkeit und eigenwillige Individualität“ (PE, 305). Sinnvoll und notwendig 
sei es daher, einen semi-theoretischen Weg zu wählen: Betrachtet werden sollen 
konkrete, landspezifische „Beispiele für gelungene Projekte“, ausgehend von 
denen sich dann zumindest einige allgemeine Aspekte formulieren ließen, wie 
eine Erziehung in verschiedenen Bereichen geschehen kann und soll (PE, 306). 

Ein Weg zur Erziehung, den Nussbaum als vielversprechend erachtet und der 
in vielen ihrer Texte eine Rolle spielt, ist Literatur. Da literarische Texte sehr 
elaborierte Erzählungen über das Leben und Schicksal unterschiedlicher Men-
schen enthielten, ermöglichten sie auf besondere Weise, sich in andere hineinzu-
versetzen – und hineinzufühlen –, zu erkennen, dass andere Menschen trotz der 
Vielfalt menschlicher Lebenssituationen gleiche Erfahrungen und Bedürfnisse 
haben und schließlich, dass sie deswegen gleichen Respekt verdienen. (Eines der 
zahlreichen von Nussbaum angeführten Beispiele ist der Roman Effi Briest von 
Theodor Fontane. Durch seine einfühlsame Erzählung des Schicksals der Haupt-
figur Effi, die aufgrund des von ihr begangenen Ehebruchs geächtet wird, gelin-
ge es dem Roman, trotz und gegen die Normen seiner Zeit Mitgefühl für Effi 
und Verständnis für ihre Situation zu erzeugen. Er mache den Leser zudem da-
rauf aufmerksam, dass eine gesellschaftliche Norm, die zur Ächtung von Frauen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

wie Effi führt, dem Mitgefühl entgegensteht und daher, ebenso wie viele andere 
solcher Normen, kritisch hinterfragt werden sollte. PE, 216f.)80 Die Bedeutung 
von Literatur verweist weitergehend darauf, dass Nussbaum Narrationen allge-
mein eine wichtige Rolle für die Erziehung beimisst (vgl. auch die Rolle von 
Narrationen für die Begründung in Kap. 2.6.2). Eben weil diese es ermöglichten, 
sich in fremde Menschen und Situationen hineinzuversetzen und hineinzufühlen, 
würden sie ein durch rationale Auseinandersetzung allein nicht mögliches Ver-
ständnis dafür hervorrufen, dass auch fremde Menschen in grundlegender Hin-
sicht gleich sind (PJ, xvi) und gleichermaßen in moralische Erwägungen einbe-
zogen werden müssen (ASD, 47). Narrationen stärkten somit das Mitgefühl, das 
Nussbaum für die Unterstützung von Werten wie dem gleichen Respekt als zent-
ral erachtet (vgl. oben). Sie seien daher für eine politische Theorie von großer 
Bedeutung. (Dabei weist sie auch darauf hin, dass sich diese Überzeugung be-
reits bei Aristoteles finde und es sich lohne, auf seinen diesbezüglichen Annah-
men aufzubauen, z.B. CH, 86.).  

Die narrative Vermittlung von Werten könne ähnlich in Theaterstücken und 
Opern geschehen. Nussbaum verdeutlicht dies etwa in PE ausführlich mit Blick 
auf (antike) Tragödien und Komödien, die in ihrer spezifischen Weise Mitgefühl 
angesichts von tragischen Konflikten bzw. in humoristischer Auseinanderset-
zung mit Abscheu und Ekel weckten (v.a. PE Kap. 9). Auch setzt sie sich einge-
hend mit Mozarts Oper Die Hochzeit des Figaro auseinander, deren Figur des 
Cherubino darauf aufmerksam mache, wie wichtig es sei, über Liebe zu sprechen 
und warum die öffentliche Kultur solche Gefühle brauche (z.B. PE, 74). 

Emotionen können Nussbaum zufolge aber auch auf andere Weise öffentlich 
gebildet werden, nämlich etwa durch die Gestaltung des öffentlichen Raumes, 
durch Architektur und Städtebau. Anschaulich schildert sie beispielsweise, wie 
die Gestaltung des Campus der University of Chicago, an der sie selbst lehrt, in 
der Vergangenheit und heute Gefühle hervorgerufen habe bzw. weiter hervorru-
fe, die sich unterschiedlich auf die Anerkennung des gleichen Respekts auswir-
ken (PE, 498-508). So habe die ursprüngliche Konzeption des Campus mit neu-
gotischen Gebäuden, die sich um geschlossene Höfe gruppieren, das Signal einer 
nach innen gerichteten wissenschaftlichen Gemeinschaft ausgesendet, die sich 
als Bastion gegen die von außen lauernden Gefahren versteht (was dem Selbst-
verständnis der Universität zu ihrer Gründung entsprochen habe). Dies und mehr 
noch die später zunehmende Verschanzung mit hohen Zäunen u.ä. hätten jedoch 

                                                             
80  Eine zentrale Stoßrichtung des Beispiels von Effi Briest in PE ist der exemplarische 

Charakter des Mitgefühls bei Tieren – bei Effi Briest liebe der Hund Rollo als einziger 

bedingungslos. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 109 

 

zugleich ein Klima der Angst bestärkt und zu einer Atmosphäre des gegenseiti-
gen Misstrauens zwischen der (Elite-)Universität und den umliegenden (armen) 
Wohnvierteln geführt. (Gegen die hohe Kriminalität habe dies indes nicht gehol-
fen.) Eine Wende habe es erst im 21. Jahrhundert gegeben, als man von Seiten 
der Universität und der Stadt begann, den gegenseitigen Austausch und das Mit-
einander zu fördern, etwa indem man umliegende Viertel saniert und Studieren-
de ermutigt hat, dort Wohnungen zu beziehen; indem man durch die Schaffung 
attraktiver öffentlicher Plätze (wie einer Schlittschuhbahn) versucht hat, Men-
schen aus der Innenstadt anzuziehen; oder auch indem man Lichtbögen aufge-
stellt hat, die einladend und wie eine Brücke wirkten. Maßnahmen dieser Art 
sendeten ein Signal der Offenheit. Mit ihnen gelinge es Stück für Stück, so 
Nussbaums positives Urteil, Angst abzubauen und das Miteinander ebenso wie 
eine mitfühlende Perspektivübernahme zu fördern. Allgemein zeige dieser Fall, 
dass politische Entscheidungen auch in Bereichen wie Städtebau und Architektur 
von großer Relevanz für das Zusammenleben sein können: 

 
„[M]anchmal fällt die Erkenntnis schwer, dass politische Gleichheit nicht nur von guten 

Gesetzen und guter Politik abhängig ist. Oft hängt sie auch von den Gebäuden ab, in de-

nen man wohnt, von den Straßen, auf denen man geht, von dem Licht, das auf das Gesicht 

eines Nachbarn fällt, und von den Grünflächen am Ende des Häuserblocks.“ (PE, 566) 

 
Man könnte hier noch eine Reihe weiterer Beispiele aus anderen Bereichen 
(Kunst, Musik u.a.) anschließen. Die skizzierten Beispiele genügen aber, um zu 
verdeutlichen, dass Nussbaum in unterschiedlichen Lebensbereichen Möglich-
keiten sieht, Menschen zu respektvollen, demokratischen Bürgern und Bürgerin-
nen zu erziehen. Sie alle machen noch einmal Nussbaums Anliegen deutlich, den 
Menschen auf verschiedenen Ebenen anzusprechen: Neben vernünftiger Ein-
sicht, der Auseinandersetzung mit Prinzipien und der kritischen Reflexion der 
eigenen Überzeugungen und Traditionen sei es eben auch wichtig zu lernen, sich 
in andere hineinzufühlen und die eigene Vorstellungskraft auszubilden. Die Re-
de ist hier auch von einer notwendigen „emotionalen Untermauerung“ bei der 
Vermittlung von Werten (LC, 327). Gelingen könne das auf vielfältige Weise – 
durch Narrationen in Literatur und Theater, durch städtebauliche Maßnahmen, 
durch Kunst, Musik etc. 

 
Nussbaums Überlegungen zeigen, dass staatliche Erziehungsmaßnahmen, auch 
mit Blick auf Emotionen, möglich sind und wie sie konkret aussehen können. 
Dass sie dabei sowohl der Ausgewogenheit von Vernunftansprache und Ge-
fühlsbildung als auch der Kontextspezifikation eine wichtige Rolle zuschreibt, 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ist vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel sinnvoll und auch mit 
Blick auf die bereits angedeuteten Diskussionspunkte zur universalen Geltung 
sehr plausibel. Freilich wird ein gewisser Optimismus vorausgesetzt und man 
kann skeptisch sein, wie gut Maßnahmen wie die in den Beispielen skizzierten 
die Unterstützung politischer Prinzipien und einen überlappenden Konsens ge-
währen können. Worum es aber meines Erachtens wesentlich geht und weswe-
gen diese Überlegungen so wichtig sind, ist, die Bedeutung und Wirkung politi-
schen Handelns auf dieser Ebene wahrzunehmen, um einerseits diesbezüglich zu 
prüfen, wo politisches Handeln Gerechtigkeitsprinzipien entgegenwirkt und an-
dererseits um die Möglichkeit zur Erziehung mit Blick auf Werte wie den glei-
chen Respekt überhaupt zu nutzen. Darüber hinaus erscheint es durchaus ge-
rechtfertigt, sich hier auf (in gewisser Weise vage) semi-theoretische Ausfüh-
rungen zu beschränken, eben weil Maßnahmen dieser Art in der Tat kontextspe-
zifisch sein müssen. Allerdings muss man fragen, ob Nussbaum implizit nicht 
doch auch hier eine Reihe von Normen als kontextübergreifend unterstellt – und 
inwiefern das mit dem Anliegen der Kontextspezifizität vereinbar ist. So sugge-
rieren viele ihrer USA-bezogenen Überlegungen etwa in CH universale Geltung 
(wenn es um die Rolle von Frauen oder um den Umgang mit Sexualität geht 
etc.). Diese Dissonanz möchte ich an dieser Stelle nicht weiter verfolgen, ich 
werde das darin problematisierte Verhältnis von Universalität und kontextspezi-
fischer Umsetzung aber in Bezug auf Religion genauer thematisieren (Kap. 4.3.1 
und Kap. 5.3). 

 
Fazit 
Nussbaum zufolge ist es für den Fähigkeitenansatz wie für jede andere politische 
Theorie wichtig, sich um eine Erziehung der Bürgerinnen und Bürger und insbe-
sondere ihrer Emotionen zu bemühen, um ihre Unterstützung der politischen 
Prinzipien zu stärken. Der Fähigkeitenansatz stützt sich hierbei maßgeblich auf 
eine Motivation durch Gefühle des Wohlwollens und der Liebe und das heißt auf 
Altruismus. Wie eine solche Erziehung aussieht, kann man laut Nussbaum nur 
semi-theoretisch beantworten – anhand von Beispielen erläutert sie, wie Erzie-
hung gelingen kann, aber auch, was sich allgemein über gute Erziehungsmaß-
nahmen sagen lässt (etwa dass Narrationen eine wichtige Rolle spielen müssen, 
weil sie Menschen helfen, sich in andere hineinzuversetzen und, insbesondere, 
sich in sie hineinzufühlen). 

Es entspricht Nussbaums grundlegenden Annahmen zum Menschen und zur 
Berücksichtigung von Emotionen, dass sie nicht nur der Erziehung allgemein, 
sondern besonders auch der von Gefühlen, v.a. der Stärkung von altruistischen 
Gefühlen, große Bedeutung für die politische Konzeption zuschreibt – und es er-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 111 

 

scheint alles in allem sehr plausibel. In der Diskussion zur Universalität werde 
ich die Überlegungen zur Erziehung nicht ausführlich behandeln, da Nussbaum 
hierfür ausdrücklich keine universale Geltung beansprucht. Trotzdem werde ich 
sie insofern aufgreifen, als sich an ihnen in besonderer Weise die Bedeutung von 
Emotionen und Narrationen in Nussbaums Ansatz zeigt (Kap. 3.2). 

 
 

2.9  FÄHIGKEITEN UND MENSCHENRECHTE 
 
Der Fähigkeitenansatz erinnert in vielen Hinsichten an die nicht nur in der politi-
schen Philosophie prominent diskutierte Menschenrechtsidee. Auch dort geht es 
darum, dass alle Menschen grundlegende Ansprüche haben, die globales politi-
sches Handeln erforderlich machen und dass ein universaler Maßstab notwendig 
ist. Nussbaum bemüht sich daher auch in allen ihren jüngeren Texten um eine 
Verhältnisbestimmung von Fähigkeiten und Menschenrechten (CC, FJ, WHD), 
in einigen Aufsätzen wird dies sogar zum zentralen Gegenstand der Auseinan-
dersetzung (CER, CHR, HRC). Im Folgenden werde ich genauer erläutern, wo-
rin sie selbst die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede zwischen Fähigkeiten 
und Menschenrechten sieht und insbesondere wie sie begründet, dass ihr Ansatz 
eine Präzisierung und Verbesserung der Menschenrechtsidee darstellt (Kap. 
2.9.1). Was dies konkret bedeutet, lässt sich gut am Beispiel von Frauenrechten 
veranschaulichen (2.9.2). 

 

2.9.1  Der Fähigkeitenansatz als verbesserter 
Menschenrechtsansatz 

 
Nussbaum charakterisiert ihren Fähigkeitenansatz als eine Art (species) Men-
schenrechtsansatz (z.B. CC, 62). Damit macht sie deutlich, dass sie einerseits ei-
ne Reihe von Gemeinsamkeiten sieht, die über die zunächst einmal bloß formale 
Ähnlichkeit des Aufstellens eines konkreten Katalogs an Ansprüchen hinausge-
hen, dass andererseits jedoch nicht einfach von einer Gleichsetzung die Rede 
sein kann. Ihre These lautet, dass der Fähigkeitenansatz die Idee der Menschen-
rechte in entscheidenden Hinsichten präzisiert. 

Nennen kann man zunächst drei Gemeinsamkeiten. So sehen erstens beide 
Ansätze den normativen Fixpunkt in den grundlegenden Ansprüchen von Men-
schen, aus denen für eine Gesellschaft die allgemeine Pflicht erwachse, diese 
Ansprüche zu respektieren und zu unterstützen (CC, 62). Wem genau daraus 
Pflichten erwachsen und wer Verantwortung trägt, ist demnach zwar eine wich-
tige, aber nachgeordnete Frage (vgl. Kap. 2.7.2). Beide Ansätze unterscheiden 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

sich damit von pflichtenorientieren Theorien, denen zufolge der normative Aus-
gangspunkt bei den Pflichten liegt (FJ, Kap. 5.i).81 Zweitens beschränken sich 
beide auf einen partiellen Ansatz sozialer Gerechtigkeit (FJ, 290), sie beanspru-
chen also nicht, alle Gerechtigkeitsfragen zu beantworten. (In der konkreten Ein-
schätzung der Reichweite dessen kommen Menschenrechtstheoretikerinnen und 
-theoretiker allerdings zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen, wie an der Frauen-
rechtsfrage deutlich werden wird: Kap. 2.9.2). Als weitere Gemeinsamkeit führt 
Nussbaum drittens an, dass ihr Fähigkeitenansatz sich ebenso wie Menschen-
rechte primär an den Staat als Adressaten richtet, auch wenn beide zudem Ziele 
für die internationale Gemeinschaft und die Menschheit insgesamt beinhalteten 
(FJ, 291, vgl. Kap. 2.7.2).  

 
Darüber hinaus bestünden in einigen weiteren Punkten Überschneidungen, bei 
denen die Rede von Menschenrechten aber ungenau oder unzureichend sei. Der 
Fähigkeitenansatz ermöglicht Nussbaum zufolge hier eine Präzisierung und Er-
gänzung: „[T]he language of capabilities [...] gives important precision and 
supplementation to the language of rights.“ (FJ, 284)  

Das betrifft als erstes die Grundlage der Ansprüche. Denn während unter 
dem Begriff der Menschenrechte sehr unterschiedliche Vorstellungen über ihre 
Grundlage gefasst werden (die sich auf Rationalität, Empfindungsvermögen oder 
auch das Leben an sich bezögen), verortet der Fähigkeitenansatz diese eindeutig 
in einem an die Annahme einer normativen menschlichen Natur gebundenen 
Konzept von Menschenwürde (FJ, 285). Eine solche Präzisierung sei sinnvoll, da 
damit unplausible Verständnisse wie jenes einer ausschließlichen Grundlegung 
in Rationalität (die Menschen mit geistigen Behinderung diskriminiere) ausge-
schlossen werden könnten (CER, 25, vgl. Kap. 2.2.2). Die Festlegung auf eine 
Grundlegung in der menschlichen Natur mache außerdem deutlich, dass die An-
sprüche vorpolitischer Art sind (CC, 169, CER, 25). Auch das sei eine wichtige 
Präzisierung, da Menschenrechte von einigen als Artefakte von Gesetzen und In-

                                                             
81  Nussbaum setzt sich vor allem mit dem Ansatz von Onora O’Neill auseinander, gegen 

den sie einwendet, dass Fähigkeiten leichter bestimmbar, konstanter und stabiler seien 

als Pflichten (FJ, 275-277). Ich werde auf diese Debatte nicht weiter eingehen, wenn-

gleich man überlegen könnte, ob die Orientierung an Ansprüchen anstelle von Pflich-

ten problematisch für die interkulturelle Plausibilität ist (Oh 2008). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 113 

 

stitutionen betrachtet werden,82 was deswegen problematisch sei, weil ihre Gel-
tung dann davon abhinge, ob ein Staat sie anerkennt (FJ, 285). 

Weiterhin sei der Fähigkeitenansatz darin präziser, dass er als Subjekte der 
Ansprüche ausschließlich Individuen und nicht Gruppen bestimmt, wohingegen 
unter dem Topos der Menschenrechte über die Frage kollektiver Rechte disku-
tiert wird (WHD, 97).83 Die Idee von (vor allem kulturellen) Gruppenrechten 
müsse man aber zurückweisen, weil sie die Gefahr berge, die Rechte Einzelner 
unterzuordnen (ausführlich in CG).84 Die Bedeutung der Fokussierung auf Indi-
viduenrechte zeigt sich besonders im Zusammenhang ihrer Auseinandersetzung 
mit Frauenrechten, auf die ich im Folgenden noch genauer eingehe (Kap. 2.9.2). 

Darüber hinaus sieht Nussbaum in den Fähigkeiten schließlich einen Vorteil 
mit Blick auf die interkulturelle Plausibilität. Zwar seien zunächst einmal all jene 
Einwände gegen Menschenrechte zurückzuweisen, die sich mit dem Argument 
kultureller Diversität gegen die Idee universaler Normen an sich richten (WHD, 
99f., vgl. Kap. 2.7.3). Dennoch lasse sich die interkulturelle Plausibilität der 
Menschenrechtsidee mit der Rede von Fähigkeiten verbessern. Denn auch wenn 
man wie sie annehme, dass „die Idee der Menschenrechte in vielen Traditionen 
verwurzelt ist“, sei es doch sinnvoll, dem Vorwurf, sie sei ‚westlich‘, schlicht-
weg dadurch aus dem Weg zu gehen, dass man stattdessen von Fähigkeiten 
spricht (CER, 30). Der Fähigkeitenansatz sei außerdem grundsätzlich interkultu-
rell leichter zugänglich, da er mit seiner Orientierung an der Frage, wozu Men-
schen fähig sind bzw. sein sollten („What am I able to do and to be?“, CC, 106), 
direkter an vorhandene Bedürfnisse und Forderungen in verschiedenen Kulturen 
anschließe als das Konzept der Rechte, das ein theoretisches Vorwissen erforde-
re und insofern für manche wie eine Auferlegung von außen (foreign imposition) 
wirke (CER, 29): „[W]e do not even appear to be imposing a western construct 
upon formerly colonized peoples.“ (CER, 30) Grundsätzlich mache die Rede von 
Fähigkeiten deutlicher, dass es um die konkreten Probleme und Bedürfnisse von 

                                                             
82  Tatsächlich stellt dies eine zentrale Debatte innerhalb des Menschenrechtsdiskurses 

dar, vgl. z.B. Menke/Pollmann 2007, 25-41, bzw. Kap. I zur Basis der Menschenrech-

te sowie Kap. III zu Menschenwürde. 

83  Für die kontroverse Diskussion siehe z.B. Eisenberg/Spinner-Halev 2005. 

84  Es wäre jedoch abwegig, daraus zu schließen, dass Nussbaum die so genannten Men-

schenrechte dritter Generation ablehnt, die gemeinhin als kollektive Rechte bezeichnet 

werden. Deren Inhalte spielen bei ihr durchaus eine Rolle, ausdrücklich etwa die 

Pflicht reicher Staaten, ärmere zu unterstützen (siehe Kap. 2.7.2). Sie scheint Grup-

penrechte dieser Art bedingt für legitim zu halten – insofern ihr normativer Bezugs-

punkt das Individuum ist. Siehe dazu auch unten: Kap. 2.9.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Menschen gehe, weil sie sehr konkret und bodenständig sei (CER, 29). Mit die-
ser Bodenständigkeit sei zudem die ausdrückliche Forderung nach kontextspezi-
fischer Ausdeutung verbunden (das heißt die den verschiedenen kulturellen Tra-
ditionen entsprechende unterschiedliche Anwendung der Fähigkeiten), die der 
Fähigkeitenansatz prononcierter im theoretischen Entwurf aufnehme (vgl. Kap. 
2.7.3): „Human rights documents do not typically comment on this interpretive 
process, or perform the further specification of the rights they include“ (CER, 
29). 

 
Die Rede von Menschenrechten muss laut Nussbaum jedoch nicht nur in einigen 
vagen Aspekten präzisiert werden (womit implizit einige Menschenrechtsver-
ständnisse zurückgewiesen werden). Es sei außerdem notwendig und mit dem 
Fähigkeitenansatz möglich, deutliche Kritik an zwei im Menschenrechtsdiskurs 
einflussreichen Konzepten zu üben. Problematisch sei erstens die verbreitete 
Idee, Rechte im Sinne von negativer Freiheit als reine Abwehrrechte zu verste-
hen und dementsprechend einen minimalen Staat zu fordern (CC, 65). Denn tat-
sächlich sollte das Ziel einer Gesellschaft darin gesehen werden, jedem Men-
schen ein gutes Leben, und demnach substanzielle Freiheit, zu ermöglichen 
(Kap. 2.3.1 und 2.4.1), was die aktive (materielle und soziale) Unterstützung der 
Bürger und Bürgerinnen durch den Staat erfordere: „[S]ecuring a right to some-
one requires more than the absence of negative stateaction.“ (CER, 32) Ein mi-
nimaler Staat genüge dafür nicht, denn bei ihm seien Rechte letztlich nur „bloße 
Worte auf dem Papier“ (CC, 65). Notwendig sei zudem offensives staatliches 
Handeln mit Blick auf die Diskriminierung von Menschen, da diese der Ver-
wirklichung von Rechten entgegensteht (CC, 66). Mit Blick auf einige Arten von 
Diskriminierung, etwa von Frauen, erfordere das, die Unterscheidung von öf-
fentlicher und privater Sphäre aufzugeben, die beinhaltet, dass private Bereiche 
(wie die Familie, kulturelle bzw. religiöse Gemeinschaften) von staatlichen Ein-
griffen ausgeschlossen sind – Diskriminierung müsse überall staatlich bekämpft 
werden: „[I]ntervention in the home is justified whenever the rights of its mem-
bers are violated.“ (CC, 67) Mit der Rede von Rechten allein sei dies schwierig, 
da das liberale Rechtsdenken in seiner Entwicklung von dieser Unterscheidung 
geprägt sei (FJ, 290): „[T]he language of rights certainly does not resolve the 
difficulty.“ (CER, 31) Der Fähigkeitenansatz lege dagegen an sich nahe, dass je-
de solche Diskriminierung problematisch sei, nämlich als Beeinträchtigung der 
Grundbefähigung (CER, 32). (Nussbaum veranschaulicht das vor allem an der 
Situation von Frauen, siehe dazu unten: Kap. 2.9.2). 

Zurückgewiesen werden müsse zweitens die Trennung und die lexikalische 
Anordnung von Menschenrechten erster und zweiter Generation, das heißt von 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 115 

 

Bürger- und Freiheitsrechten einerseits und wirtschaftlichen, sozialen und kultu-
rellen Rechten andererseits, die ausgehend von den zwei Menschenrechtspakten 
in der Diskussion vertreten wird (FJ, 288f.). Diese Rechte seien eng miteinander 
verflochten und könnten nicht voneinander unabhängig konzipiert werden (FJ, 
289, vgl. Kap. 2.2.3 zur Pluralität der für gutes menschliches Leben zentralen 
Aspekte). Insbesondere dürfe man nicht von einer Rangordnung ausgehen und 
die materiellen und sozialen Aspekte den Freiheitsrechten nachordnen, da 
schließlich auch Bürger- und Freiheitsrechte auf materielle Vorbedingungen an-
gewiesen seien: „All entitlements require affirmative government action, inclu-
ding expenditure, and thus all, to some degree, are economic and social rights.“ 
(CC, 67) Der Fähigkeitenansatz beziehe hier anders als Menschenrechte eine 
eindeutige Position: „[T]he CA [Capabilities Approach, C.M.] has insisted from 
the start that we refuse to make this misleading separation.“ (CER, 33).  

 

Der Fähigkeitenansatz stelle daher in verschiedenen Hinsichten eine Verbesse-
rung der Rede von Menschenrechten dar. Dennoch plädiert Nussbaum dafür, ihn 
in den Kontext des Menschenrechtsdiskurses zu stellen und mehr noch Fähigkei-
ten durch die Rede von Rechten zu ergänzen. Dies sei zum einen aus der prag-
matischen Erwägung heraus sinnvoll, dass unter dem Topos der Menschenrechte 
wichtige Debatten (gerade über globale Gerechtigkeit) geführt würden, an die sie 
anschlussfähig sein möchte (CER, 36). Zum anderen sieht sie einen Vorteil der 
Rede von Rechten darin, dass diese die Dringlichkeit von Ansprüchen deutlicher 
machen könne, da sie „rhetorisch direkter“ sei (WHD, 100). Die Idee der Fähig-
keiten bedürfe oftmals der Erläuterung, um die Dringlichkeit klar zu machen (FJ, 
290). Weiterhin werde die Bedeutung der freien Wahl bei Rechten deutlicher, da 
Verständnisse von Fähigkeiten denkbar sind, die im Sinne eines marxistischen 
oder eines katholisch-thomistischen Aristotelismus der freien Wahl keine zentra-
le Stellung einräumen (und statt auf Fähigkeiten letztlich auf Tätigkeiten zielten: 
WHD, 101). Der Fähigkeitenansatz solle sich daher der Rede von Rechten nicht 
verschließen, sondern sie positiv aufgreifen: „[T]he capabilities theorist or prac-
titioner should not be skeptical of the language of rights, but should employ it in 
close connection to the language of capabilities“ (CER, 36).  

Diese Positionierung ist nicht zuletzt vor dem Hintergrund der Entwicklung 
in Nussbaums Konzeption zu sehen, wonach sie zunehmend die Bedeutung des 
Rechten im Verhältnis zum Guten betont (Kap. 2.3.1). So dominiert in frühen 
Texten eher die Distanz gegenüber rechte-orientierten Ansätzen, Rechten kommt 
hier ausschließlich instrumentelle Bedeutung für die Fähigkeiten zu (z.B. ASD, 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

79). Später zeichnet sich wie beschrieben eher ein Bild der gegenseitigen Ergän-
zung ab (ausdrücklich in CER, 24).85 

 
Man könnte nun erörtern, wie gut Nussbaum mit dieser Darstellung der Ver-
schiedenheit von Menschenrechtsansätzen und den im Menschenrechtsdiskurs 
geführten Debatten gerecht wird. (Beispielsweise ließe sich überlegen, ob sie das 
Verhältnis von Recht, Moral und Politik [welches in der Menschenrechtsdebatte 
ausführlich diskutiert wird: vgl. z.B. Menke/Pollmann 2007 Kap. I.1] differen-
zierter thematisieren müsste. Mit ihrem Plädoyer für Menschenrechte als poli-
tisch-juridisch relevante Größen einerseits und vorpolitische Ansprüche anderer-
seits wirkt sie nämlich selbst etwas unpräzise [WHD, 98].) Überlegungen dieser 
Art sollen hier aber nicht weiter verfolgt werden, da für die Frage nach der Plau-
sibilität des Universalitätsanspruchs vor allem relevant ist, ob und inwiefern 
Nussbaum mit ihrer Präzisierung diese Plausibilität erhöht. Tatsächlich greift sie 
ausdrücklich einige der in der Universalismusdebatte problematisierten Aspekte 
auf, wie etwa die feministische Kritik, dass Menschenrechte zu formal und zu 
abstrakt seien (z.B. Cook 1994a). Das erscheint sehr sinnvoll. Allerdings wird 
mit Blick auf die vorangegangenen Kapitel ebenso deutlich, dass andere ihrer 
Annahmen sehr umstritten sind, beispielsweise der Fokus auf das Individuum 
bzw. individuelle Freiheit (vgl. Kap. 2.4.1). Da, weiterhin, solche Einwände ge-
rade aus interkultureller Perspektive formuliert werden, ist nicht zuletzt zu fra-
gen, als wie unumstritten ihre These der interkulturellen Plausibilität gelten kann 
(vgl. Kap. 2.7.3, zur Diskussion siehe Kap. 3.2 und 3.3). 

 

2.9.2  Das Beispiel Frauenrechte 
 
Nussbaum zufolge muss sich jede politische Theorie mit der Problematik der 
Diskriminierung von Frauen auseinandersetzen. Mehr noch zeige sich am Um-
gang damit, wie plausibel eine Theorie letztlich sei (CC, 146f., vgl. Kap. 2.2.5). 
Der Fähigkeitenansatz, so ihre These, könne mit dieser Problematik sehr über-
zeugend umgehen, und zwar gerade weil er die Idee der Menschenrechte in der 
skizzierten Weise spezifiziert. 

So sei in Bezug auf die Diskriminierung von Frauen ein aktiver Staat von 
Bedeutung, der nicht nur formale Rechte und negative Freiheit gewährt, sondern 
die Interessen von Frauen aktiv vertritt: „[L]iberty [...] requires being in a positi-
on to exercise those rights. And this requires material and institutional resources, 
including legal and social acceptance of the legitimacy of women’s claims.“ 

                                                             
85  Deutlich wird das vor allem in ASD FN 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 117 

 

(WHD, 54) Insbesondere sei es notwendig, dass er in die private Sphäre der 
‚Familie‘ eingreift, da gerade Frauen in Familienstrukturen häufig benachteiligt 
und insofern durch diese Trennung diskriminiert würden. In der Menschen-
rechtstradition finde sich eine Reihe von diesbezüglich unzureichenden Theori-
en: „Women have rightly complained that some traditional human rights models 
have wrongly neglected abuses that women suffer in the home.“ (CC, 66f.) Ein 
Teil des Problems sei, dass das Individuum dabei nicht konsequent ins Zentrum 
gestellt wird, sondern die Familie als Einheit wahrgenommen wird und Bezie-
hungen (und auch die Verteilung von Gütern) innerhalb der Familie nicht kri-
tisch berücksichtigt werden:  

 
„[A]ll too often, women have been denied the basic goods of life because they have been 

seen as parts of an organic entity, such as the family is supposed to be, rather than as polit-

ical subjects on their own right. [...] In concrete practical terms, this has meant that too 

few questions have been asked about how resources and opportunities are distributed 

within the family.“ (WHD, 247)  

 
Rechte könnten daher ihr Ziel verfehlen, nämlich wenn sie nicht konsequent auf 
den privaten Bereich angewandt werden. Der Fähigkeitenansatz beziehe dagegen 
eine klare Position: Eine Gesellschaft könne nur dann gerecht sein, wenn jede 
und jeder Einzelne wirklich in der Lage ist, ein gutes Leben zu führen, was vo-
raussetzt, dass der Staat auch in den Bereich der Familie eingreift (CC, 66f., sie-
he oben: Kap. 2.9.1). 

 
Damit ist die weitere Forderung verbunden, dass es ebenso wenig in Bezug auf 
Kultur Ausnahmen von dem Ziel der Befähigung jeder und jedes Einzelnen ge-
ben dürfe.86 Nussbaum bezieht sich vor allem kritisch auf die Forderung nach 
kulturellen Gruppenrechten, die darauf zielt, einen Bereich von bestimmten 
Normen auszuschließen. Dagegen führt sie erneut das Argument der Diversität 
innerhalb von Kulturen an, welches besagt, dass Kulturen nicht homogen sind 
und dass in ihnen unterschiedliche Ziele verfolgt werden (CG, 60) – und dass 
insbesondere nicht von einem homogenen Interesse an der Zurückweisung der 
Grundbefähigung als universaler Norm auszugehen ist (Kap. 2.7.3). Zudem 
weist sie darauf hin, dass innerhalb von Gruppen Hierarchien bestehen und dass 
das, was gern als „die Tradition“ wahrgenommen wird, in der Regel schlicht je-
nem Teil einer Gruppe entspricht, der die meiste Macht hat (CG, 61). Konkret 
seien es oft Frauen, die in den Gruppeninteressen nicht vertreten bzw. benachtei-

                                                             
86  Das gilt ähnlich in Bezug auf Religion. Siehe dazu ausführlich Kap. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ligt würden (deutlich macht sie das in ihrer ausführlichen Analyse der Situation 
von Frauen in WHD Kap. 1). Um ihnen gleichen Respekt zu gewähren, sei es 
notwendig, den Fokus auf das Individuum zu legen und die Befähigung jedes 
und jeder Einzelnen gerade auch gegen kulturelle Gruppeninteressen staatlich 
anzustreben: „[F]undamental constitutional liberties and opportunities of persons 
should never be diminished by granting rights to a group as group“ (CG. 66, vgl. 
oben: Kap. 2.9.1). Nussbaum spricht in diesem Zusammenhang auch vom Phä-
nomen zerstreuter (dispersed) Gruppen, wie eben jener „Gruppe der Frauen“, die 
dadurch charakterisiert seien, dass sie über regionale und nationale (und, so will 
sie damit sagen, kulturelle) Grenzen hinweg gemeinsame Interessen und Ziele 
verfolgen (CG, 61). Diese „Gruppen“ würden bei der Forderung nach kulturellen 
Gruppenrechten in der Regel vernachlässigt. 

Da Nussbaum jedoch zugleich davon ausgeht, dass die Zugehörigkeit zu 
Gruppen wie der Familie und einer Kultur für das gute Leben vieler Menschen 
wichtig ist (Kap. 2.2.1, 2.2.3), plädiert sie dafür, sich in der Forderung von uni-
versalen Individuenrechten auf die Grundbefähigung zu beschränken, und zwar 
auch, was die Rolle von Frauen in diesen Gruppen betrifft. Eine Gesellschaft 
müsse respektieren, wenn eine Frau ein Leben nach traditionellen Geschlechter-
mustern wählt (selbst wenn das mit Einschränkungen von Autonomie verbunden 
ist), sofern (und nur dann, wenn) sie grundlegend befähigt ist, da (nur) dann da-
von ausgegangen werden könne, dass sie in der Lage ist, freie Entscheidungen 
zu treffen: „[I]f women fully in possession of the capabilities on the list want to 
choose a traditional gender-divided mode of life, I believe that any good political 
liberalism should create spaces for them to do so.“ (AACM, 123) Das macht 
noch einmal deutlich, dass Nussbaum gemäß des politischen Liberalismus nur 
politische Gleichheit fordert: Grundsätzlich sollen verschiedene Lebensmodelle 
auch mit Blick auf Geschlechterrollen ermöglicht werden, wenn sie mit politi-
scher Gleichheit einhergehen – was allerdings impliziert, die Grundbefähigung 
(auch in der Familie) nicht einzuschränken (WHD, 76, WLP, 290f., vgl. Kap. 
2.5). Die Grundbefähigung jedes Menschen müsse also als universaler Maßstab 
(und als Gegenstand eines überlappenden Konsenses) in jedem Fall durchgesetzt 
werden. Darüber hinaus solle man aber genau abwägen, welche (kulturellen) 
Vorstellungen über Geschlechterfragen staatlich problematisiert werden und wo 
stattdessen Zurückhaltung geboten ist. (Beispielsweise seien die Verheiratung 
von Kindern und Zwangsehen abzulehnen, nicht aber arrangierte Ehen: FJ, 445 
FN 41). Zu der Frage, wo hier die Grenze zu ziehen ist, findet sich in Nussbaums 
Texten keine einheitliche Position, vielmehr ist auch diesbezüglich eine Ent-
wicklung zu beobachten. In der Beantwortung der Frage, welche kulturellen Tra-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 119 

 

ditionen als Verletzung der Grundbefähigung gelten, scheint sie eine zunehmend 
libertäre Position zu vertreten (siehe Kap. 6). 

In Bezug auf das Verhältnis von Individuum und Gruppe ist schließlich noch 
anzumerken, dass Nussbaum zum Schutz des Respekts von verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten sogar staatliches Handeln im Interesse von (etwa kultu-
rell) minderheitlichen Gruppen (und damit gewissermaßen von Gruppenrechten) 
befürwortet. Dies sei dann sinnvoll, wenn gruppenspezifische Ausgrenzungen, 
Stigmatisierung u.ä. vorangegangen seien (CC, 100, siehe dazu die Forderung 
von Ausgleichsregelungen für religiöse Minderheiten: Kap. 4.4.2). Dennoch hät-
ten auch diese Gruppeninteressen ihren normativen Bezugspunkt immer in den 
einzelnen Individuen. Gruppenrechte seien insofern „instrumentell wertvoll für 
die Gleichheit und Würde von Personen, die Minderheiten angehören“ (CG, 
66f.). 

 
Nussbaum möchte mit diesen Überlegungen veranschaulichen, dass der Fähig-
keitenansatz tatsächlich ein verbesserter Menschenrechtsansatz ist, nicht zuletzt 
weil er die Diskriminierung von Frauen berücksichtige und überzeugend darauf 
reagiere. Das heißt wie oben erläutert nicht, dass Nussbaum Rechten jede Bedeu-
tung absprechen würde. Sie nimmt (zumindest in ihren aktuellen Texten) durch-
aus an, dass die Einforderung von Rechten als solchen sinnvoll ist (Kap. 2.9.1). 
Ausdrücklich befürwortet sie dementsprechend auch das Übereinkommen zur 
Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (CEDAW) (FJ, 321). 
Wichtig sei aber das Ergebnis ihrer Wirksamkeit, was sie in der Forderung nach 
Befähigung klarer ausgedrückt sieht.87 

Nussbaums Kritik an bestimmten Formen von Menschenrechten und ihre 
Forderung nach einem stärkeren Fokus auf ihre Wirksamkeit gegen die Diskri-
minierung von Frauen ähneln der Position einer Reihe anderer Feministinnen. 
Und sie sind grundsätzlich überzeugend. Allerdings gibt es auch zwei – gegen-
läufige – Einwände, die bedenkenswert erscheinen: So lässt sich einerseits erneut 
fragen, ob sie mit ihren Forderungen zum Schutz vor geschlechtsspezifischer 
Diskriminierung weit genug geht oder ob sie möglicherweise zu unkritisch ist, 
wenn sie zugesteht, dass Autonomie (auf der Basis einer als frei angenommenen 

                                                             
87  Die Kritik, dass Nussbaum in ihrer Fokussierung auf Fähigkeiten den Nutzen der 

Rechtssprache für Frauen verschenke, ist insofern zu relativieren, sie trifft auf Nuss-

baums aktuelle Version nicht (mehr) zu. (Eine solche Kritik findet sich etwa bei Rosa-

lind Hackett, die fordert, dass Rechte im Fähigkeitenansatz nicht als nachrangig ge-

wertet werden sollten, da sie für das praktische Handeln im globalen Kontext ent-

scheidend im Hinblick auf Geschlechtergerechtigkeit seien: Hackett 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Entscheidung der Frau) eingeschränkt werden darf (z.B. Chambers 2004, vgl. die 
kritische Anfrage in Kap. 2.4). Andererseits wird gegen Nussbaums Vorschlag 
auch eingewandt, dass sie die Bedeutung kultureller Diversität noch nicht genü-
gend berücksichtigt – und der interkulturellen Herausforderung letztlich nicht 
gerecht wird (Butler 2000, 35). Beide Vorwürfe werde ich in der Diskussion 
wieder aufgreifen (Kap. 3.3). 

 
Fazit 
Der Fähigkeitenansatz ist, so Nussbaums These, eine Art Menschenrechtsansatz. 
Das impliziert zum einen die These, dass Fähigkeiten die Rede von Menschen-
rechten präzisieren. Präzisiert werde etwa die normative Grundlage durch den 
Bezug auf die menschliche Natur sowie das Subjekt der Rechtsansprüche, wel-
ches ausschließlich im Individuum gesehen wird. Weiterhin verdeutliche der Fo-
kus auf das gute Leben, dass ein aktiver Staat notwendig ist, der nicht nur forma-
le Rechte gewährt. Zudem seien Fähigkeiten interkulturell besser zugänglich. Sie 
veranschaulicht dies häufig am Beispiel von Frauenrechten. So berücksichtige 
der Fähigkeitenansatz ausdrücklich die Diskriminierung von Frauen und gebe 
darauf überzeugende Antworten. Insbesondere sei es wichtig, darauf zu insistie-
ren, dass der Staat konsequent auf die Grundbefähigung jeder und jedes Einzel-
nen bis in den klassisch ‚privaten‘ Bereich von Familie und Kultur hinein hin-
wirkt – was der Fokus auf Fähigkeiten anders als die Rede von Rechten eindeu-
tig einfordere. Dennoch meint Nussbaum zum anderen aber auch, dass die Rede 
von Rechten einige Vorteile bietet, weswegen der Fähigkeitenansatz auf Men-
schenrechte rekurrieren und sich letztlich in einem Verhältnis der gegenseitigen 
Ergänzung mit ihm begreifen sollte.  

Tatsächlich scheint Nussbaums Ansatz Vorteile gegenüber bestimmten ande-
ren Menschenrechtstheorien zu haben. Mit Blick auf die Diskriminierung auf-
grund von Geschlecht etwa ist es plausibel, stärker auf das Ergebnis der Befähi-
gung zu setzen. Als grundsätzlich sinnvoll ist es zudem einzuschätzen, dass sie 
darum bemüht ist, die Bedeutung von Kultur zu berücksichtigen (vgl. Kap. 2.7). 
Allerdings ergeben sich gerade in Bezug auf die Integration von Geschlecht und 
Kultur Einwände, die eine genauere Diskussion erfordern. Es muss daher noch 
genauer erwogen werden, inwiefern ihr Fähigkeitenansatz insgesamt als über-
zeugender Menschenrechtsansatz gelten und Anspruch auf Universalität erheben 
kann (Kap. 3.3). 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 121 

 

2.10  FAZIT 
 
Jeder Mensch soll zu einem guten Leben befähigt werden. Dies ist die Kernaus-
sage von Nussbaums Fähigkeitenansatz, deren zentrale Ideen in diesem Kapitel 
genauer erörtert wurden. Abschließend möchte ich nun die wesentlichen Aspekte 
noch einmal mit Blick auf den Universalitätsanspruch und die für den Ansatz 
charakteristische Verknüpfung von aristotelischen und liberalen Ideen zusam-
mentragen. 

 
Nussbaums Grundthese zur Frage der Universalität lautet, dass politisches Han-
deln einen universalen Maßstab benötigt und dass ein solcher universaler Maß-
stab auch angesichts der Herausforderungen durch verschiedene Kontexte, durch 
die Bedeutung von Freiheit, von Pluralität sowie von kultureller Diversität ge-
rechtfertigt werden kann, sofern er diese angemessen berücksichtigt – wie das im 
Fähigkeitenansatz geschehe. Im Folgenden werde ich zuerst jene Aspekte zu-
sammentragen, die die Notwendigkeit und den Inhalt des universalen Maßstabes 
betreffen, und danach diejenigen Argumente aufgreifen, die seine Legitimität 
angesichts der verschiedenen Herausforderungen belegen sollen. 

Das Plädoyer für eine universale Fähigkeitenliste nimmt seinen Ausgangs-
punkt in der Annahme, dass jedem Menschen gleicher Respekt zukommt, der 
nicht aufgrund von Merkmalen wie etwa Geschlecht eingeschränkt werden darf. 
Diese Norm gleichen Respekts wird in der mit dem Konzept von Würde ver-
knüpften Idee einer normativen menschlichen Natur verankert, das heißt in der 
Annahme, dass jeder Mensch aufgrund seines (vor allem durch die Geburt fest-
gelegten) Menschseins und aufgrund der der Spezies Mensch eigenen normati-
ven Fähigkeitenanlagen Anspruch auf die Entwicklung zentraler Fähigkeiten ha-
be. Da davon auszugehen sei, dass für den Menschen als zugleich bedürftigem 
und fähigem, rationalem und emotionalem sowie in Beziehungen eingebunde-
nem Wesen eine Pluralität von Fähigkeiten wichtig ist, müsse man einen plura-
len Maßstab zur Grundlage politischen Handelns machen, der die verschiedenen 
zentralen Fähigkeiten umfasst (2.2). Der Staat soll demnach jedem Bürger und 
jeder Bürgerin ein gutes Leben ermöglichen, das heißt, jede und jeden in grund-
legender Hinsicht befähigen und die dafür notwendigen Mittel zur Verfügung 
stellen. Das Ziel ist die Grundbefähigung jedes Menschen. Eine Gesellschaft sei 
mithin nur dann zumindest minimal gerecht, wenn sie das gewähre. Um dem 
staatlichen Handeln eine konkrete Orientierung zu geben, sei weiterhin ein ob-
jektiver Maßstab notwendig. Nussbaum formuliert daher eine konkrete universa-
le Liste von zehn Fähigkeiten (2.3, zur Liste selbst: 2.1). Befähigung bedeutet 
dabei nicht zuletzt Befähigung zur Freiheit. Es geht darum, frei zu sein, ein gutes 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Leben führen zu können. Entsprechend der vorausgegangenen Annahmen wird 
Freiheit hier substanziell und konkret verstanden, ihre Ermöglichung erfordert 
demnach aktive staatliche Unterstützung sowie eine Bestimmung dessen, welche 
konkreten Freiheitsansprüche im Konfliktfall Vorrang gegenüber anderen haben, 
womit noch einmal die Notwendigkeit einer universalen Fähigkeitenliste unter-
strichen wird (2.4). Darüber hinaus erfordere Freiheit, die Möglichkeit zu haben, 
eine Vorstellung vom Guten zu wählen. Ein politischer Ansatz müsse daher Plu-
ralität anerkennen, was Nussbaum zufolge am besten durch die Idee des politi-
schen Liberalismus erfasst wird (2.5). 

Universalität sei außerdem in dem grundlegenden Sinn notwendig, dass poli-
tisches Handeln eine – universalisierende Aussagen treffende – Theorie zugrun-
de legen müsse. Die in solchem theoretischen Denken stattfindende Abstrahie-
rung und Systematisierung sei notwendig, um zu vernünftigen Urteilen zu kom-
men. Der Fähigkeitenansatz sei ein in diesem Sinn überzeugender Vorschlag, da 
er an (universale) menschliche Intuitionen darüber, was für ein gutes Leben not-
wendig ist, anknüpfe und diese in einer abstrakten Liste festhalte (2.6). (Und 
weil sie auf so grundlegenden, mehr noch freistehenden Intuitionen beruhe, kön-
ne man schließlich mit einem überlappenden Konsens bezüglich der Fähigkei-
tenliste rechnen: 2.5 und 2.6). 

Weiterhin versteht Nussbaum Universalität aber auch in dem breiten Sinn 
von globaler Reichweite: Der gleiche Respekt, so eine zentrale These ihres An-
satzes, dürfe nicht an den Grenzen von Nationen enden, sondern bestehe darüber 
hinaus, er gelte eben global-universal. Dementsprechend komme die Verantwor-
tung für die Befähigung nicht nur den einzelnen Staaten für ihre Bürger und 
Bürgerinnen zu, sondern andere Staaten und über- sowie nicht-staatliche Akteure 
seien ebenfalls zu einem gewissen Grad für die Befähigung jedes Menschen ver-
antwortlich. Im Zusammenhang des globalen Geltungsanspruchs rückt schließ-
lich auch die Frage kultureller Diversität in den Blick. Nussbaum plädiert hier 
mit Nachdruck dafür, dass diese die Universalität der Fähigkeitenliste nicht in 
Frage stelle, da die Liste nur solche Aspekte umfasse, die tatsächlich als grund-
legend für jedes menschliche Leben gelten können (2.7).  

Damit die universale Fähigkeitenliste tatsächlich die von allen unterstützt 
wird und auf einen überlappenden Konsens gehofft werden kann, sei es nun 
schließlich notwendig, dass man die Bürgerinnen und Bürger so erziehe, dass sie 
die enthaltenen Grundprinzipien unterstützen – was insbesondere erfordere, ihre 
Gefühle zu erziehen und altruistische Motivationen zu fördern. Dabei ist die 
grundsätzliche Forderung nach einer solchen Erziehung ebenfalls mit einem uni-
versalen Anspruch verbunden, ihre konkrete Ausgestaltung aber soll kontextspe-
zifisch erfolgen (2.8). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 123 

 

Nussbaums Forderung eines universalen Katalogs von Ansprüchen ähnelt 
insgesamt sehr der Idee von Menschenrechten. Sie selbst hebt dies hervor, ver-
tritt zugleich aber die These, dass die Menschenrechtsidee durch die spezifische 
Idee der Befähigung in einigen Hinsichten präzisiert und verbessert werde. Die 
Bedeutung dessen wird an ihrem Konzept von Frauenrechten anschaulich, wel-
ches sich durch seine Ausrichtung an der tatsächlichen Möglichkeit zu gutem 
Leben und der damit verbundenen deutlicheren Kritik an der Diskriminierung 
von Frauen durch familiäre und kulturelle Strukturen auszeichnet (2.9). 

 
Einen wesentlichen Bestandteil in der Begründung von Nussbaums Ansatz 
macht das Bemühen aus, zu zeigen, dass der Anspruch auf universale Geltung 
auch legitim ist, und zwar insbesondere, weil die Liste die Herausforderungen, 
die mit Blick auf unterschiedliche Kontexte, kulturelle Diversität, Freiheit und 
Pluralität entstehen, berücksichtige. 

So werde zum einen die Partikularität der Kontexte einbezogen, insofern der 
Fähigkeitenansatz seinen Fokus nicht auf gerechte Strukturen legt, sondern auf 
das Ergebnis der Grundbefähigung jedes Menschen und mit Blick darauf die aus 
den unterschiedlichen Ausgangssituationen erwachsenden spezifischen Bedürf-
nisse einbezieht. Ausgehend davon stellt er an den Staat die Anforderung, jedem 
Menschen die Unterstützung zukommen zu lassen, die gemäß seiner Situation 
für die Grundbefähigung notwendig ist (2.3.1). Dabei sollen sowohl Unterschie-
de der persönlichen körperlichen Disposition als auch der ökonomischen und so-
zialen Bedingungen beachtet werden (ebd.) – und nicht zuletzt müssten diskri-
minierende Strukturen (wie in Bezug auf Geschlecht) kritisch analysiert und ein-
bezogen werden (2.2.5 und 2.9.2). Die Partikularität von Kontexten werde au-
ßerdem mit Blick auf kulturelle Diversität berücksichtigt, nämlich dadurch, dass 
die (universale) Liste, die sich bewusst auf abstrakte und minimale Aspekte be-
schränkt, von den Staaten entsprechend ihrer kulturellen Traditionen verschieden 
interpretiert und konkretisiert wird (2.7). (Diese Überlegung kommt auch in 
Nussbaums Annahmen zum Erziehungsprogramm zum Tragen, wo sie ausdrück-
lich nur allgemeine Richtlinien vorgibt, die dann kontextspezifisch konkretisiert 
werden sollen: 2.8) 

Zum anderen komme Freiheit und Pluralität eine zentrale Rolle im Fähigkei-
tenansatz zu. Das zeige sich zunächst einmal daran, dass Freiheit als zentrale Fä-
higkeit in der Liste verankert ist und ihr als Aspekt der Fähigkeit der Vernunft 
sogar eine architektonische Funktion zugeschrieben wird (2.4.1). Zudem sei 
Freiheit für das Konzept von Befähigung selbst konstitutiv, insofern ‚Fähigkeit‘ 
von ‚Tätigkeit‘ unterschieden wird: Das Ziel politischen Handelns solle nicht in 
der Betätigung der als zentral bestimmten Aspekte guten menschlichen Lebens 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

bestehen, sondern (nur) in der Ermöglichung dessen durch die Befähigung zur 
Betätigung (2.4.2). (Nicht verwechselt werden darf das mit einer vorrangigen 
Orientierung an subjektiven Präferenzen, die Nussbaum ablehnt. Zwar müssten 
Präferenzen gemäß des Praxisbezugs und der Stabilität einbezogen werden; Prä-
ferenzen, die die [objektive] Grundbefähigung ablehnen, dürften aber nicht als 
Ausdruck einer freien Entscheidung betrachtet werden, da erst auf der Basis der 
Befähigung überhaupt von freien Entscheidungen ausgegangen werden könne: 
Kap. 2.3.2). Weiterhin zeige sich die Bedeutung von Freiheit und Pluralität da-
rin, dass jedem Menschen ein Leben gemäß seiner Vorstellung vom Guten er-
möglicht werden soll. Dies werde insbesondere dadurch gewährt, dass die Fä-
higkeitenliste im Sinne des politischen Liberalismus als freistehend begriffen 
wird. Sie sei demnach nicht in einer bestimmten Vorstellung vom Guten, son-
dern in freistehenden Intuitionen begründet (2.5 und 2.6). 

Der Fähigkeitenansatz könne insgesamt universale Geltung beanspruchen, 
weil er mit der Fähigkeitenliste einen Maßstab formuliert, der eine sinnvolle, auf 
gleichen Respekt zielende Handlungsorientierung bietet und zugleich eine über-
zeugende Antwort mit Blick auf die Herausforderungen von verschiedenen Kon-
texten, Freiheit und Pluralität geben kann. 

 
Zur philosophietheoretischen Verortung von Nussbaums Ansatz soll am Ende 
nun auch noch einmal seine charakteristische und an mehreren Stellen angedeu-
tete Kombination von aristotelischem Denken und liberalen Ideen hervorgeho-
ben werden. Diese beiden Einflüsse überschneiden sich hier in manchen Aspek-
ten, in anderen sollen sie sich aber auch gegenseitig korrigieren.  

Aristoteles ist Nussbaum zufolge die früheste und wichtigste (‚westliche‘) 
historische Quelle für den Fähigkeitenansatz (CC, 125). Der zentrale Anknüp-
fungspunkt an ihn besteht in der Annahme zum Vorrang des Guten. Damit ver-
bunden ist die Überzeugung, dass eine politische Konzeption Annahmen zur 
menschlichen Natur voraussetzen muss sowie dass es sinnvoll ist, dafür von ei-
nem dreistufigen Fähigkeitenbegriff auszugehen (2.2.2). Zudem wird auf ihn die 
inhaltliche Vorstellung vom Menschen als zugleich bedürftig und fähig, rational, 
emotional und sozial zurückgeführt – die mit einer Kritik an Theorien einher-
geht, die vor allem einen rationalen und autonomen Menschen voraussetzen 
(2.2.3). Im Anschluss an Aristoteles’ Ergon-Argument plädiert Nussbaum wei-
terhin dafür, dass es für jede Spezies bestimmte Aspekte gibt, die für ihr gutes 
Leben zentral sind, und dass es für den Menschen charakteristisch sei, gemäß der 
praktischen Vernunft und Entscheidungsfreiheit zu leben, denen sie daher (eben-
so wie der Fähigkeit der Zugehörigkeit) eine architektonische Funktion zu-
schreibt (2.2.2, 2.2.3 und 2.4.1). Aus diesen Annahmen zur menschlichen Natur 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 125 

 

ergebe sich mit Aristoteles die Forderung, dass eine Gesellschaft Menschen so 
unterstützen muss, dass jeder und jede im Sinne der pluralen zentralen Fähigkei-
ten in der Lage ist, ein gutes Leben zu führen. Jeder Staat müsse dafür die ent-
sprechenden Güter zur Verfügung stellen (die allerdings nur als Mittel für das 
gute Leben betrachtet werden dürften und deren Zuteilung kontextuell bestim-
men werden müsse: 2.3.1). Der aristotelische Vorrang des Guten begründet folg-
lich auch die Kritik an prozedural-liberalen Ansätzen. Ihnen fehle aufgrund ihres 
Vorrangs des Rechten der notwendige Maßstab, um eine sinnvolle Verteilung 
von Gütern zu bestimmen. Darüber hinaus macht Nussbaum Aristoteles in Be-
zug auf den Grundsatz stark, dass jede Theorie praxis- und erfahrungsorientiert 
sein sollte (2.6). Darüber hinaus zeigt sich die Anknüpfung an Aristoteles (wenn 
auch nicht so prominent hervorgehoben wie in den anderen Punkten) darin, dass 
Nussbaum der Erziehung und dabei nicht zuletzt Narrationen große Bedeutung 
für ihre politische Konzeption zumisst (2.8). 

Als ‚typisch liberal‘ wiederum kann die von Nussbaum angeführte Idee der 
Würde jedes Menschen gelten, die einerseits gemeinsam mit der aristotelischen 
Annahme über normative Fähigkeiten (und der Speziesnorm) das Konzept der 
normativen menschlichen Natur bildet, die andererseits aber ihr gegenüber zu-
gleich einen deutlicheren Schwerpunkt auf den von den tatsächlichen Fähigkei-
tenanlagen unabhängigen gleichen Respekt jedes Individuums legt (2.2.2 und 
2.2.3). Darin deutet sich bereits eine Distanzierung zu Aristoteles an, die u.a. 
dort ausdrücklich wird, wo es um die Diskriminierung von Frauen geht – der 
gleiche Respekt erfordere, anders als bei Aristoteles, Frauen und Männer gleich-
ermaßen als Bürger bzw. Bürgerin anzuerkennen (2.2.5). Weiterhin nähert sich 
Nussbaum darin dem Liberalismus an, dass sie zunehmend die Bedeutung des 
Rechten sowie konkret die Rolle von Menschenrechten hervorhebt und den 
(grundsätzlich beibehaltenen) Vorrang des Guten damit ergänzt (2.3.1 und 
2.9.1). Auch darin kann man eine gewisse Distanzierung gegenüber Aristoteles 
sehen. Wiederum in Übereinstimmung mit ihm scheint zunächst einmal die für 
liberales Denken zentrale Rolle von Freiheit zu sein. Nussbaum weitet diese je-
doch im Rahmen ihrer Wende zum politischen Liberalismus auf die Wahl einer 
Vorstellung vom Guten aus und grenzt sich damit in einer maßgeblichen Hin-
sicht von Aristoteles (sowie von ihrer eigenen früheren Position) ab (2.5). In die-
sen Zusammenhang kann man im weitesten Sinn auch die von ihr immer stärker 
eingeräumte Entscheidungsfreiheit in der Betätigung von Fähigkeiten stellen 
(2.4.2), die nämlich gerade auch darauf zielt, verschiedene Vorstellungen vom 
Guten zu ermöglichen. Als konsequente Fortführung der liberalen Idee des glei-
chen Respekts und als erneute Ausweitung des Gerechtigkeitsbereiches gegen-
über Aristoteles ist zudem ihre Forderung nach globaler Gerechtigkeit zu werten 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

(wenngleich diese in vielen liberalen Ansätzen keine so zentrale Rolle spielt – 
und ihrer Ansicht nach von prozeduralen Theorien auch nicht befriedigend ge-
löst werden kann: 2.7). 

An dem Verhältnis von aristotelischen und liberalen Ideen wird nicht zuletzt 
ein zentraler Wandel in Nussbaums Konzeption des Fähigkeitenansatzes deut-
lich. So sind ihre frühen Überlegungen stark durch die Erörterung aristotelischer 
Texte und den dichten Anschluss an seine Annahmen zum Vorrang des Guten 
geprägt (siehe z.B. alle der in GGL gesammelten Aufsätze). Damit verknüpft ist 
zumeist eine recht starke Kritik an liberalen Theorien (z.B. ASD). Ihre jüngeren 
Texte zeichnen sich dagegen durch einen zunehmend engen Anschluss an den 
Liberalismus und insbesondere an Rawls aus. Damit geht einher, dass einerseits 
die Kritik am Liberalismus immer stärker differenzierend wird und andererseits 
in einigen wesentlichen Aspekten eine Distanzierung zu Aristoteles stattfindet. 
Trotz dieser Entwicklung hin zu einer stärker liberalen oder gar libertären Positi-
on hält Nussbaum aber weiter daran fest, dass es in vielen Hinsichten sinnvoll 
sei, an Aristoteles anzuschließen. Es bleibt insofern ein Charakteristikum ihres 
Ansatzes, dass er aristotelische und liberale Elemente integrieren und eben da-
durch eine plausible Grundlage politischen Handelns schaffen möchte.88 

                                                             
88  Erwähnt werden soll in diesem Zusammenhang die Debatte zwischen einem aristote-

lisch orientierten Kommunitarismus und dem Liberalismus (v.a. à la Rawls), zu der 

sich Nussbaum gewissermaßen quer positioniert, wenn sie die aristotelische Orientie-

rung am Guten und die Annahme vom Menschen als sozialem Wesen mit liberalen 

Ideen, und gerade dem Rawlsschen politischen Liberalismus, verbindet. Sie selbst be-

zeichnet ihren Ansatz als eine Alternative sowohl zu einer bestimmten Form des Libe-

ralismus als auch zum Kommunitarismus (AACM, 108) und sie grenzt sich schon in 

frühen Texten, in denen die aristotelische Ausrichtung ihres Denkens im Vordergrund 

steht, gegen die kommunitarische Ablehnung universaler theoretischer Aussagen ab 

(NRT, 228f.). Eine Einordnung zum Kommunitarismus (wie z.B. bei Reese-Schäfer 

2001) erscheint daher trotz der Gemeinsamkeiten eher unplausibel. Man könnte even-

tuell von einer Zwischenposition sprechen (wie z.B. Sturma 2000, 274, Riesenkampff 

2006, 6, Kunze 2005, 21). Dementsprechend ist ihr Ansatz auch nicht der Tugend-

ethik zuzuordnen, sofern diese in Gegenüberstellung zum Liberalismus verstanden 

wird. Diesbezüglich macht Nussbaum vielmehr gerade deutlich, dass es ihr um eine 

Integration von aristotelischen (und damit auch tugendethischen) und liberalen Aspek-

ten geht, wenn sie die Gegenüberstellung einer „Tugendethik“ mit anderen, universa-

listischen Ethiken als eine „wirre Geschichte“ kritisiert (VE, 164). Tugendlehre müsse 

vielmehr als ein Teil liberaler Theorien gefordert werden (wie dies bei klassischen 

Ethiken wie denen von Kant oder Mill ja auch der Fall sei: VE). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER FÄHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 127 

 

Nussbaums aristotelisch-liberaler Entwurf einer politischen Konzeption der Be-
fähigung ist in seinem universalen Anspruch in vielen Hinsichten überzeugend, 
gerade auch wenn man die diesbezüglichen Diskussionen um Kultur und Ge-
schlecht in den Blick nimmt. Einiges etwa scheint für ihre Annahme zu spre-
chen, dass eine politische Theorie die konkreten Ausgangssituationen stärker 
einbeziehen sollte als dies in einigen rechte-orientierten Ansätzen geschieht 
(2.3.1) und dass man dementsprechend auf substanzielle (statt negative) Freiheit 
(2.4.1) und eine tatsächliche Wirksamkeit von Rechten zielen müsse (2.9.1). 
Plausibel ist insbesondere, dass sie dabei die strukturelle Diskriminierung von 
Personen etwa aufgrund von Geschlecht kritisch analysiert (2.2.5 und 2.9.2). Zu-
dem nennt sie gute Gründe dafür, dass man keine einseitigen und verkürzten 
Annahmen über den Menschen zugrunde legen sollte und dass ein maßgeblicher 
Vorteil ihrer Liste darin besteht, eine Pluralität von für gutes menschliches Le-
ben zentralen Aspekten aufzunehmen (2.2.3 und 2.2.4). Besondere Bedeutung 
für die Diskussionen zu Geschlecht und Kultur kommt außerdem ihrer Betonung 
von Emotionen (2.2.2, 2.8) und dem Eingebundensein in Gemeinschaften (2.4.1, 
2.9.2, hier bereits mit Blick auf Geschlecht) zu. Wichtig erscheint darüber hinaus 
ihr grundsätzliches Anliegen einer offenen, veränderbaren Theorie für die Dis-
kussion um Universalität (2.6). Und nicht zuletzt ist auch ihr ausdrückliches 
Bemühen um interkulturelle Plausibilität – und die damit verbundene Forderung 
nach Selbstkritik – als sinnvoll einzuschätzen (2.7.3).  

Allerdings habe ich auch bereits eine Reihe von Zweifeln an der Plausibilität 
angedeutet, die eine genauere Diskussion erfordern. So halten etwa viele ihre 
Annahmen über den Menschen für zu voraussetzungsreich. Einige der Einwände 
betreffen den Bezug auf die menschliche Natur (2.2.2) und den Vorrang des Gu-
ten im Allgemeinen (2.3.2), andere vor allem die Festlegung auf eine Fähigkei-
tenliste, da dies die Freiheit einschränke (2.3.2, 2.4.1). Wieder andere kritisieren 
bestimmte Annahmen zum Menschen, u.a. wird hier umgekehrt gefragt, ob indi-
viduelle Freiheit bei ihr zu dominant ist (2.4.1, 2.7.3). Besonders diskussionsbe-
dürftig erscheint weiterhin die Idee der freistehenden Konzeption. Überlegt wer-
den muss nämlich nicht nur, ob Nussbaums Fähigkeitenliste als freistehend be-
trachtet werden kann, sondern auch grundlegend, ob eine freistehende Begrün-
dung überhaupt möglich ist (2.5). Das führt zu der weiteren Überlegung, ob es 
nicht sinnvoll sein könnte, Narrationen, die partikulare Erfahrung und Emotio-
nen einbeziehen sollen, eine stärker begründende Rolle zuzuerkennen (2.6.2). 
Damit verbunden ist schließlich die Frage, ob Nussbaum ihrem Anspruch auf 
Offenheit und einer kritisch-reflektierten Grundhaltung selbst gerecht wird – ge-
rade mit Blick auf die Debatte um kulturelle Diversität scheint dies nicht zuletzt 
aufgrund der These des Freistehens nicht der Fall zu sein (2.6, 2.7.3 – in diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Zusammenhang muss auch ihre rigorose Zurückweisung postmoderner Einwän-
de aufgegriffen werden, die auf ebenjene Schwierigkeiten hindeuten). Insgesamt 
führen diese Überlegungen zu der Frage hin, ob Nussbaums Anspruch auf Uni-
versalität legitim ist und ob die von ihr vertretene Idee von Universalität als sol-
che überzeugend ist. Im Folgenden werde ich dies unter besonderer Berücksich-
tigung der Aspekte Geschlecht und Kultur genauer untersuchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

3  Nussbaums Fähigkeitenansatz und  

die Universalismusdebatte 

 
 
 
Nussbaum erhebt den Anspruch, mit dem Fähigkeitenansatz eine universale 
Grundlage für politisches Handeln vorzulegen, die im Sinne der Idee der Men-
schenrechte globale Reichweite hat. Nachdem im vorangegangenen Kapitel aus-
führlich erörtert wurde, wie sie den Fähigkeitenansatz begründet, soll nun sein 
Anspruch auf Universalität vor dem Hintergrund der kritischen Universalis-
musdebatte diskutiert werden.  

Die zentrale Frage in der Universalismusdebatte lautet, ob bzw. wie es mög-
lich ist, einen universalen Maßstab zu begründen, wie dies Menschenrechtsan-
sätze behaupten (vgl. z.B. Bielefeldt 1999, Menke/Pollmann 2007 Kap. 2, Taylor 
2011). Dabei kommen neben Einwänden zur politischen Umsetzung universaler 
Normen auch grundsätzliche Zweifel zur Sprache. Diese zielen darauf, dass es 
äußerst schwierig oder sogar unmöglich sei, Normen zu formulieren, die Men-
schen mit ihren unterschiedlichen Perspektiven angemessen berücksichtigen und 
ihnen gegenüber Geltung beanspruchen können. Formuliert werden solche Zwei-
fel vor allem mit Blick auf kulturelle Diversität. Kritikerinnen und Kritikern zu-
folge werden sowohl in der inhaltlichen Ausdeutung von Menschenrechten als 
auch schon in der Idee universaler Normen selbst ‚westliche‘ Voraussetzungen 
gemacht, die nicht ohne Weiteres universalisiert werden dürften (An-Na’im 
1999, Parekh 2000). Einwände gegen universale Normen werden außerdem aus 
feministischer Perspektive vorgebracht. Hier richtet sich die Kritik zunächst 
einmal gegen die geschlechterspezifische Bevorzugung in manchen menschen-
rechtlichen Ansätzen und Konzepten (Charlesworth 1994, Gerhard/Jansen/Mai-
hofer 1990). Ausgehend davon fordern einige aber weitergehend, Universalität 
an sich anders, und zwar dynamischer und offener zu gestalten, um die Berück-
sichtigung vernachlässigter und neuer Perspektiven besser zu ermöglichen (mit 
unterschiedlichen Stoßrichtungen findet sich das bei Auga 2008, Butler 2000, 
Cooke 2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Nussbaum geht in der Begründung und Verteidigung des Fähigkeitenansat-
zes ausführlich auf diese Debatte ein und bemüht sich, den in ihr angesproche-
nen Herausforderungen gerecht zu werden. Tatsächlich erscheint ihr Konzept der 
Befähigung diesbezüglich vielversprechend, es gelingt ihm in vielen Hinsichten, 
die Bedeutung von Geschlecht und kultureller Diversität zu berücksichtigen (vgl. 
Kap. 2). Dennoch können nicht alle Zweifel an der universalen Geltung ihres 
Ansatzes ohne Weiteres aus dem Weg geräumt werden, nicht zuletzt, weil sie 
auf manche grundlegenderen Einwände kaum eingeht. Nussbaums Anspruch auf 
Universalität soll daher im Folgenden noch einmal genauer geprüft werden. Der 
zentrale Bezugspunkt ist hier die interkulturelle und die feministische Kritik 
(vgl. Kap. 1), wenngleich ich auch andere Stimmen aufgreife, wo dies sinnvoll 
erscheint. Dabei stehen in diesem Kapitel nicht die potenziellen Kollisionen zwi-
schen interkultureller und feministischer Perspektive im Mittelpunkt, sondern ih-
re, wie sich zeigen wird, oft parallele Kritik an universalistischen Theorien. Auf 
Konflikte zwischen ihnen werde ich nur am Ende kurz eingehen, denn die ei-
gentliche Auseinandersetzung damit geschieht im Zusammenhang der Kontro-
verse um Frauenrechte und Religionsfreiheit (Kap. 6). 

Im ersten Schritt liegt der Fokus auf der These von der Notwendigkeit einer 
universalen Fähigkeitenliste. Zur Diskussion steht zunächst deren Basis, die 
normative menschliche Natur. Viele weisen nämlich eine solche Bezugnahme 
auf die menschliche Natur als sinnvollen Ausgangspunkt ethischer Annahmen 
grundsätzlich zurück (schon vor der Frage der inhaltlichen Bestimmung dieser 
Natur). Darüber hinaus muss allgemeiner das Verhältnis des Guten und des 
Rechten in den Blick genommen werden. Denn selbst wenn man den Bezug auf 
eine menschliche Natur nicht prinzipiell ablehnt, kann man doch eine Schwie-
rigkeit darin sehen, dass Nussbaum in der Festlegung auf eine Liste die Bedeu-
tung öffentlicher Diskurse vernachlässigt. Es ist zu prüfen, inwiefern sich die 
Fähigkeitenliste dagegen verteidigen lässt (3.1). Während es im ersten Schritt al-
so vor allem um den Vorrang des Guten und damit gewissermaßen um Nuss-
baums Anbindung an aristotelische Ideen geht, stehen im zweiten Diskussions-
schritt dann Elemente im Vordergrund, die für ihr liberales Selbstverständnis 
charakteristisch sind: Vernunft, Freiheit und Neutralität. Aus interkultureller und 
feministischer Perspektive erscheinen gerade sie besonders kontrovers. Ich wer-
de daher zum einen erörtern, wie die zentrale Rolle von Vernunft und Freiheit in 
Nussbaums Liste angesichts der interkulturellen und feministischen Kritik an 
beiden Konzepten zu beurteilen ist. Zum anderen werde ich die methodische 
Idee von der weltanschaulichen Neutralität kritisch auf ihre Plausibilität hin un-
tersuchen (3.2). Im Anschluss daran widmet sich das dritte Kapitel der Idee der 
Universalität selbst. Aufbauend auf den Überlegungen der beiden ersten Kapitel 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 131 

 

wägt es ab, inwiefern Nussbaums Fähigkeitenansatz nun letztlich den gegen uni-
versale Normen und insbesondere gegen die Menschenrechte vorgebrachten 
Zweifeln gerecht wird. Als Konsequenz dessen werde ich eine Weiterentwick-
lung hin zu einem offeneren, dynamischen Konzept von Universalität vorschla-
gen. Die Relevanz einer solchen Akzentverschiebung gegenüber Nussbaums 
Universalitätskonzept wird, auch mit Blick auf Geschlecht und Kultur, noch 
deutlicher, wenn man fragt, welche Kritik an anderen (Kulturen) eigentlich mög-
lich bzw. in welcher Art und Weise sie legitim ist (3.3). 

 
 

3.1  DER BEZUG AUF DIE MENSCHLICHE NATUR UND DIE 

FESTLEGUNG EINER FÄHIGKEITENLISTE 
 
Die Grundlage von Nussbaums universalem Projekt bilden Annahmen über das 
gute menschliche Leben, die in der Fähigkeitenliste zu einem universalen Maß-
stab konkretisiert werden. Diese Idee einer konkreten Liste von Fähigkeiten, die 
unter Rückgriff auf Annahmen über den Menschen formuliert wird, ist in der 
Diskussion zu ihrem Ansatz einer der umstrittensten Aspekte. So wird nicht nur 
eine Reihe von Zweifeln geäußert, ob man Aussagen in Bezug auf alle Men-
schen treffen kann, sondern vor allem auch, ob man diese zum Ausgangspunkt 
einer normativen Grundlage politischen Handelns machen darf. Besonders prob-
lematisch erscheint vielen, dass die Fähigkeitenliste so umfangreiche Annahmen 
festschreibt. 

Diese Einwände möchte ich in zwei Hinsichten genauer erörtern. Ausgehend 
von einem kurzen Umriss der kritischen Diskussion (3.1.1) werde ich zum einen 
erwägen, wie die Bedeutung von universalen Annahmen über den Menschen in 
normativen Ansätzen allgemein und in Nussbaums Ansatz im Besonderen einzu-
schätzen ist (3.1.2). Zum anderen werde ich jene Kritik aufgreifen und diskutie-
ren, die sich auf die Festlegung auf eine universale Liste richtet und demgegen-
über einen größeren Stellenwert des öffentlichen Diskurses fordert (3.1.3). 

 

3.1.1  Einwände gegen die menschliche Natur und  
  die Fähigkeitenliste 
 
Viele der Einwände gegen Nussbaums Fähigkeitenliste richten sich auf den ihr 
zugrunde gelegten Bezug auf eine menschliche Natur. Dies ist vor dem Hinter-
grund einer allgemeinen Debatte zur Grundlegung ethischer Normen in einer 
menschlichen Natur zu sehen. So wird von Liberalen häufig kritisiert, dass An-
nahmen über die menschliche Natur zu viel darüber voraussetzten, was ein gutes 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Leben ausmacht, und insofern die Freiheit einschränkten und der Pluralität nicht 
gerecht würden. Stattdessen solle man sich auf Prozesse oder Diskursbedingun-
gen konzentrieren und den Bezug auf eine menschliche Natur möglichst umge-
hen bzw. ihn auf die für die Prozess- und Diskursüberlegungen notwendigen mi-
nimalen Annahmen beschränken (vgl. z.B. die minimalen Annahmen bei Rawls: 
Rawls 2006, 44, und siehe Jörke 2005 Kap. 5 zu Habermas). Nicht zuletzt wer-
den normative Annahmen zur menschlichen Natur auch mit Blick auf Ge-
schlecht und Kultur problematisiert: Feministische Theorien verweisen darauf, 
dass oft Menschenbilder zur Norm gemacht würden, die ein hierarchisches Ver-
hältnis zwischen Männern und Frauen stützen und die durch eine solche ‚Natura-
lisierung‘ gegen jede auf Veränderung zielende Kritik immunisiert würden (But-
ler 1990, Jaggar 1988, Lloyd 2002, Okin 1989). Einige stellen ausgehend davon 
den Bezug auf eine menschliche Natur generell in Frage: „[A]ppeals to nature 
have been used historically, and continue to be used, to rationalize and justify the 
perpetuation of oppressive gender roles.“ (Antony 2000, 8) Ähnlich wird aus in-
terkultureller Perspektive kritisiert, dass als universal behauptete Annahmen 
meist auf partikularen, kulturell geprägten Menschenbildern beruhten. Dement-
gegen wird hier oft eine stärkere Rolle des Diskurses, insbesondere des interkul-
turellen Dialogs gefordert (Gómez 2012, Schmidhuber 2010).  

Während bei Einwänden dieser Art letztlich meist auch die Betonung des 
Guten gegenüber dem Rechten für problematisch erklärt wird, gehen andere Kri-
tikerinnen und Kritiker nicht so weit. Sie sehen die eigentliche Schwierigkeit in 
der Festlegung auf bestimmte, für universal erklärte Aspekte menschlichen Le-
bens in einer Fähigkeitenliste, nicht in der Betonung des Guten an sich. In die-
sem Sinn werfen Vertreter und Vertreterinnen anderer Fähigkeitenansätze Nuss-
baum vor, dass sie die Verschiedenheit der Kontexte nicht genügend berücksich-
tige und die Bedeutung öffentlicher Diskurse für die Formulierung einer bzw. 
mehrerer Fähigkeitenliste(n) vernachlässige (Robeyns 2005, Sen 2004b).1 

Nussbaum reagiert auf viele der Vorwürfe nicht nur, indem sie ihre Fähigkei-
tenliste dagegen verteidigt, sondern mehr noch indem sie die in den Vorwürfen 
implizit oder explizit vorgeschlagenen Alternativen selbst kritisiert und zurück-
weist. So betont sie zum einen, dass sich jede politische Theorie auf Annahmen 
über die menschliche Natur stützen sollte, weil diese für ihre Begründung hilf-
reich seien: „[A] concept of the human being can help us to make progress on 
the difficult enterprise of finding a foundation for political theory.” (AACM, 
116, vgl. Kap 2.2 für ihre Argumentation zur Grundlegung politischer Theorie in 

                                                             
1  Dass etwa Sen die Orientierung am Guten teilt, macht John Alexander deutlich (z.B. 

Alexander 2008, 50). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 133 

 

einer normativen menschlichen Natur) Zum anderen nennt sie eine Reihe von 
Gründen dafür, warum es nicht nur möglich, sondern auch notwendig sei, eine 
Fähigkeitenliste festzulegen (vgl. zur Möglichkeit dessen mit Blick auf die Her-
ausforderungen von Freiheit, Pluralität und der Verschiedenheit von Kontexten 
Kap. 2.10). Um beurteilen zu können, wie überzeugend dies ist, müssen die 
Einwände und Nussbaums Gegenargumentation im Einzelnen noch genauer ge-
geneinander abgewogen werden, was nun im Folgenden geschehen soll. (Vo-
rausgeschickt sei an dieser Stelle noch einmal, dass in Nussbaums Ansatz Ent-
wicklungen stattgefunden haben und ich mich auf die aktuelle Version konzent-
riere. Das bedeutet für diesen Zusammenhang, dass ich die in frühen Texten 
wichtige, der Fähigkeitenliste vorgelagerte Liste von zehn „konstitutiven Bedin-
gungen des Menschen“ [ASD, 49-57, MF, 190-197, MTSG, 210-212] nicht the-
matisiere. Ausgeklammert werden ebenfalls jene Einwände, die auf Nussbaums 
Aussage zielen, die Befähigung und mehr noch die Bezeichnung als Mensch set-
ze eine Feststellung der Fähigkeitenanlagen voraus, da dies von ihr explizit revi-
diert wird: Kap. 2.2.2.) 

 

3.1.2  Die Plausibilität von Nussbaums Bezug auf  
  die menschliche Natur 

 
Gegen den Bezug auf die menschliche Natur im Allgemeinen und Nussbaums 
Annahmen im Besonderen sind verschiedene Einwände denkbar. Als prominen-
ter Vorwurf ist als erstes jener des Sein-Sollen-Fehlschlusses zu nennen, der da-
rauf aufmerksam macht, dass normative Aussagen nur mit anderen normativen 
Aussagen begründet werden dürfen. Aus deskriptiven Annahmen über eine 
menschliche Natur (oder etwa über Fähigkeitenanlagen) kann man dementspre-
chend noch nicht auf Normen schließen, da diese nicht von sich aus einen An-
spruch begründen (vgl. Thies 2004, 17). Hierzu ist zunächst darauf hinzuweisen, 
dass Nussbaum selbst ein solches Vorgehen als problematisch ablehnt – und 
hervorhebt, dass sie sich im Unterschied dazu auf evaluative Aussagen über die 
menschliche Natur stützt: „Nature comes into the ethical enterprise [...] as a hu-
manly experienced context for human lives“ (AHN, 120f., vgl. Kap. 2.6.3). Man 
könnte dennoch kritisch fragen, ob sich in ihren Annahmen zur Sterblichkeit und 
gemeinsamen Körpererfahrung sowie zur Speziesnorm nicht doch Spuren de-
skriptiver Annahmen finden, wie etwa Müller meint (Müller 2003, 322f.). So be-
steht schließlich ein gewisser Bezug auf empirische ‚Fakten‘, vor allem auf das 
Geborensein sowie durch die Feststellung einer minimalen Fähigkeitsveranla-
gung. Die normative Forderung aber, so kann man Nussbaum verteidigen, ent-
steht erst durch evaluative Annahmen darüber, dass hierin etwas Wertvolles zu 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

sehen ist. Der empirische Bezug ist ausschließlich heuristisch zu verstehen (Kap. 
2.6., vgl. Pauer-Studer 1999, 12). Insofern kann es wohl ernst genommen wer-
den, wenn sie schreibt, dass Körperlichkeit und Sterblichkeit (AHN, 120) sowie 
die Speziesnorm (FJ, 347) ebenfalls über die interne menschliche Perspektive in 
ihren normativen Ansatz aufgenommen werden. Es kommt daher zu keinem 
Sein-Sollen-Fehlschluss (vgl. auch Jörke 2005, 97). 

Zu überlegen ist weiterhin, ob ein rationalistischer Fehlschluss vorliegt. Ein 
solcher bestünde, Jörke folgend, dann, wenn die Annahmen über den Menschen 
theoretische Vorannahmen, auf denen sie beruhen, verschleiern (Jörke 2005, 58). 
Das ist nicht zuletzt mit Blick auf die interkulturelle Geltung relevant, da damit 
die Frage verbunden ist, ob nicht notwendig kulturspezifische Annahmen vo-
rausgesetzt werden (was Jörke als ethnozentristischen Fehlschluss beschreibt: 
Jörke 2005, 57). Thomas Gutschker sieht genau darin eine zentrale Schwierig-
keit von Nussbaum, deren Ansatz letztlich eine typisch ‚westliche‘ Perspektive 
manifestiere: „Nussbaum betont zwar ständig, wie sehr sie sich für fremde Kul-
turen interessiert, doch findet sie in ihnen mit großer Sicherheit, was sie ohnehin 
schon für richtig hielt.“ (Gutschker 2002, 445) Der Rekurs auf evaluativ-interne 
Annahmen löst diese Schwierigkeit ebenso wenig wie die allgemeine Befürwor-
tung von Offenheit, da man ihr vorwerfen könnte, dass sie eben nur genau jene 
evaluativen Aussagen und Narrationen zum Bezugspunkt nimmt, die ihre vorher 
bereits festgelegten Überzeugungen bestätigen – und dass sie damit gerade nicht 
offen gegenüber anderen Sichtweisen ist. Tatsächlich dürfte darin eine zentrale 
Herausforderung für die Diskussion liegen. Es ist allerdings zu fragen, ob sie als 
ein Problem des Bezugs auf die menschliche Natur zu betrachten ist. Wenn das 
der Fall ist, müssten Ansätze, die behaupten, keine oder nur minimale Annah-
men zum Menschen zu machen, diesbezüglich überzeugender sein. Genau das ist 
aber kritisch zu prüfen. 

Prozedural-liberale Ansätze suggerieren, sie könnten einen solchen Vorwurf 
der partikularen Rückbindung ihrer Theorien umgehen, indem sie keine oder nur 
sehr minimale Annahmen zum Menschen voraussetzen. Nussbaum weist jedoch 
erstens – zu Recht – darauf hin, dass auch solche Ansätze Annahmen zum Men-
schen machen: „Gewöhnlich sind diese [die liberalen, C.M.] Gegner selbst dazu 
bereit, hinsichtlich der zentralen Bedeutung menschlicher Freiheit und Autono-
mie essentialistisch zu sein.“ (MTSG, 204, mit ausdrücklichem Verweis auf 
Rawls) Das Argument, dass Ethik Annahmen zum Menschen voraussetzen muss, 
wird zunehmend auch in anderen philosophischen Ansätzen stark gemacht. 
Ludwig Siep etwa vertritt die These einer Notwendigkeit von Anthropologie in 
der Ethik: „Keine Ethik kommt ohne Anthropologie aus. Auch wenn man die 
Regeln richtigen Handelns auf die praktische Vernunft oder die Sprache zurück-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 135 

 

führen will, nimmt man Kenntnisse über den Menschen in Anspruch.“ (Siep 
1999, 274, vgl. zur Verknüpfung von Ethik und Anthropologie den gesamten 
Band Barkhaus/Mayer/Roughley/Thürnau 1999 oder auch Hügli/Horn 2014)2  

Es spricht einiges dafür, dass es nicht möglich ist, eine normative politische 
Grundlage zu bestimmen, ohne auf ein menschliches Wesen Bezug zu nehmen. 
In dieser starken Weise scheint das aber auch kaum jemand zu behaupten. Was 
allerdings durchaus häufig eingewandt wird, ist, dass es plausibler sei, sich auf 
minimale Annahmen v.a. zu Autonomie und Vernunft zu beschränken3  (und 
zwar nicht zuletzt angesichts dessen, dass einige Aspekte in Nussbaums Fähig-
keitenliste sehr umstritten sind, wie etwa jene der sexuellen Befriedigung, vgl. 
die Überlegungen in Nelson 2008, andeutungsweise auch bei Pogge 2002b). 
Auch dieser Einwand kann jedoch mindestens entkräftet werden, denn solche re-
duzierten Annahmen sind nicht unbedingt weniger begründungsbedürftig: Es 
muss schließlich auch gerechtfertigt werden, warum bestimmte Aspekte nicht für 
zentral erachtet werden. Gerade bei der Beschränkung auf Rationalität und auf 
ein enges Verständnis von Freiheit bzw. Autonomie entsteht ein Rechtferti-
gungsbedarf – nämlich zu zeigen, dass es sich dabei nicht um ein verengtes und 
als normative Grundlage unbrauchbares Menschenbild handelt. Deutlich macht 
das z.B. Nussbaum in ihrem Plädoyer für plurale Annahmen über die menschli-
che Natur (Kap. 2.2.3, 2.2.4 und 2.3.1). Aber auch die aus feministischer und in-
terkultureller Perspektive vorgebrachten Einwände gegen eine Bezugnahme auf 
die menschliche Natur zielen, bei genauerem Hinsehen, in der Regel auf die Fo-
kussierung auf Freiheit bzw. Autonomie und Vernunft – gerade diese Fokussie-
rung ist es, die als eine Verkürzung des Menschen aus einer spezifisch ‚männli-
chen‘ bzw. ‚westlichen‘ Perspektive kritisiert wird (ausführlich dazu in Kap. 
3.2.2). Eine plurale Fähigkeitenliste erscheint hier letztlich sogar weniger prob-
lematisch, weil sie körperliche Bedürfnisse und Emotionen einbezieht. Und auch 
eine umstrittene Fähigkeit wie jene der Sexualität bzw. sexueller Befriedigung 
lässt sich plausibilisieren, wenn man sie im Zusammenhang der Diskriminierung 
von Frauen (aber auch von anderen, aufgrund von Geschlechtszuschreibungen 

                                                             
2  Nussbaum hat im Unterschied zu anderen Ansätzen, die Ethik und Anthropologie ver-

binden, jedoch zumindest in jüngeren Texten kein Erkenntnisinteresse an der Natur 

des Menschen als solcher – der Bezug auf die menschliche Natur ist für sie nur inso-

fern relevant, wie ihr dies für die politische Konzeption notwendig erscheint. 

3  Rawls etwa benennt als zentrale Charakteristika die Autonomie des Menschen, seine 

„Anlage zu Gerechtigkeitssinn“ sowie seine „Fähigkeit, sich eine Vorstellung vom 

Guten zu machen, [sie] zu vertreten, zu revidieren und rational durchzusetzen.“ 

(Rawls 2006, 44)  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

diskriminierten Menschen) liest und einbezieht, dass Menschen häufig nicht in 
der Lage sind, selbst über ihre Sexualität zu bestimmen. (Nussbaum dürfte dabei 
Praktiken wie das Female Genital Cutting vor Augen haben, die sie auch unter 
Verweis auf diese Fähigkeit kritisiert: Kap. 6.2.2). 

Dieser kurze Abriss zur Bedeutung der menschlichen Natur legt nahe, dass 
Nussbaum hier Recht zu geben ist: Es ist weder möglich, eine normative Grund-
lage politischen Handelns ohne Annahmen über den Menschen aufzustellen, 
noch scheint es sinnvoll, sich auf minimale Annahmen über Rationalität und Au-
tonomie zu beschränken (was ich im Folgenden noch genauer ausführen werde: 
Kap. 3.2.2). Prozedural-liberalen Ansätzen kommt diesbezüglich kein Vorteil 
gegenüber Nussbaums Ansatz zu. Im Gegenteil ist es sogar als Vorteil ihres An-
satzes zu werten, dass er seine Annahmen über den Menschen offenlegt (vgl. 
Dabrock 2012, 155) und bewusst eine Pluralität von Bedürfnissen und Fähigkei-
ten zugrunde legt. In diesem Sinn kann Jörke zugestimmt werden, dass Nuss-
baum mit ihrer Berücksichtigung der interkulturellen Dimension einen wichtigen 
Baustein liefert, den ethnozentristischen Fehlschluss zu überwinden (Jörke 2005, 
137), eben weil sie in ihrem pluralen Menschenbild eine oft als typisch ‚west-
lich‘ wahrgenommene Fokussierung auf Vernunft und Freiheit umgeht. Das ist 
weiterhin plausibel mit Blick auf feministische Ansätze, die ebenfalls die Fokus-
sierung auf diese Aspekte problematisieren, da sie traditionell oft ‚männlich‘ ko-
diert würden. Diese Überlegung werde ich im nächsten Kapitel in Bezug auf 
Freiheit und Vernunft noch vertiefen (Kap. 3.2.2). 

Nussbaum in diesem Punkt zuzustimmen, heißt jedoch nicht, dass der Uni-
versalitätsanspruch der Fähigkeitenliste schon als unumstritten gelten kann. 
Vielmehr ist naheliegend, dass sie entsprechend der sich verändernden gesell-
schaftlichen Bedingungen und unter Berücksichtigung verschiedener Perspekti-
ven und Ansichten immer wieder neu der Rechtfertigung und einer – offenen – 
Diskussion bedarf. Nussbaum fordert dies in der Charakterisierung ihrer Liste in 
gewisser Weise selbst (Kap. 2.6). Wie offen sie aber wirklich für entsprechende 
Diskussionen und andere Sichtweisen ist, muss noch genauer diskutiert werden 
(Kap. 3.1.3 und 3.2). 

 

3.1.3  Die Diskussion um die Festlegung auf  
eine Fähigkeitenliste 

 
Einige Einwände gegen Nussbaums Fähigkeitenliste richten sich nicht auf ihren 
Bezug auf eine plurale menschliche Natur als solche, sondern auf die Fixierung 
auf eine universale Liste. Diese Kritik wird vor allem von Seiten anderer Fähig-
keitentheoretiker und –theoretikerinnen formuliert, nicht zuletzt von deren pro-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 137 

 

minentestem Vertreter Amartya Sen (vgl. Kap. 2.3.2). Sein Einwand lautet, dass 
eine einzelne Liste nicht den verschiedenen Kontexten gerecht werden kann, ins-
besondere weil und insofern sie aus einer theoretischen Position heraus formu-
liert und nicht in kontext- und zweckbezogenen öffentlichen Debatten ermittelt 
werde (Sen 2006, 157). Er lehnt daher die Idee einer einzigen, vorbestimmten, 
kanonischen Liste, die „absolut vollständig [...] und gänzlich unveränderlich“ ist, 
ab (Sen 2004b, 78)4. Das bedeutet nicht, dass er Listen an sich ausschließen 
würde. Vielmehr weist er selbst darauf hin, dass sie äußerst nützlich seien – es 
müssten allerdings verschiedene kontext- und zweckgebundene Listen sein. 
Auch dass er selbst bestimmte Fähigkeiten immer wieder als zentral anführt, 
spricht für ihn nicht dagegen (ebd.). Im Unterschied zu Nussbaum, die seine 
Nennung zentraler Fähigkeiten letztlich als eine Bestätigung ihrer Liste deutet 
(WHD, 139f.), geht es ihm aber gerade darum, dies nicht in einer finalen Liste 
zu „zementieren“: „The problem is not with listing important capabilities, but 
with insisting on one pre-determined canonical list of capabilities, chosen by 
theorists without any general social discussion or public reasoning.“ (Sen 2006, 
158) 

Neben Sen weisen andere auf ähnliche Schwierigkeiten hin. So kritisiert et-
wa Ingrid Robeyns, dass eine Festlegung in einer Liste nicht durch eine einzelne 
Person und in so kurzer Zeit getroffen werden könne; stattdessen bedürfe es ei-
nes langen Prozesses des Hörens und Abwägens, bevor man eine solche Liste 
aufstellen kann (Robeyns 2005, 198f.). Ebenso problematisiert David Crocker, 
dass sie die Wichtigkeit demokratischer Prozesse nicht ernst genug nehme (Cro-
cker 2007, 446). Insgesamt, so die Stoßrichtung der Kritik, vernachlässige Nuss-
baum mit ihrer Festlegung der Liste sowohl die Verschiedenheit von Kontexten 
als auch von entsprechenden öffentlichen Diskussionen, mithin die Bedeutung 
des öffentlichen Diskurses an sich. (Schwierig erscheint das nicht zuletzt für die 
interkulturelle Plausibilität ihres Ansatzes, vgl. Schmidhuber 2010, die in ihrer 
Auseinandersetzung mit Nussbaum auf die Notwendigkeit eines interkulturellen 
Polylogs hinweist). 

 
Hierzu ist zunächst einmal zu bedenken, dass Nussbaum selbst ein starkes Be-
wusstsein für die Notwendigkeit von Kontextbezogenheit hat und es für wichtig 
erachtet, die verschiedenen Vorstellungen von Menschen zu berücksichtigen. 
Dazu zählt auch ein mehr oder weniger starker Bezug auf interkulturelle Diversi-
tät und interkulturellen Dialog (Kap. 2.6.3 und 2.7.3). Sie meint aber, dass das 

                                                             
4  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

mit ihrer Idee der Liste vereinbar ist, da diese in mehreren Hinsichten die Ver-
schiedenheit von Kontexten integriert – vor allem durch die Forderung ihrer 
Konkretisierung durch die einzelnen Staaten (Kap. 2.7), sowie grundsätzlich 
durch ihren starken Praxisbezug und die methodische Offenheit (Kap. 2.6). Ins-
besondere aufgrund dieser angestrebten Offenheit und der tatsächlich stattgefun-
denen Veränderungen der Liste in Reaktion auf ihre Erfahrungen im interkultu-
rellen Austausch (vgl. Kap. 2.6.1) erscheint Sens Einwand einer absoluten Fixie-
rung etwas überzogen.5 Dennoch verweist er zu Recht darauf, dass die Liste trotz 
der verschiedenen Pluralisierungen eine recht starke Setzung darstellt. So kön-
nen sich die Konkretisierungen durch die Staaten schließlich immer nur im 
Rahmen der Liste bewegen. Und die methodische Offenheit, die das gewisser-
maßen ausgleichen könnte, bleibt notgedrungen eine eingeschränkte, da es (ge-
mäß der Methode, die zur freistehenden Konzeption führen soll) Nussbaum ist, 
die die Auswahl der für Veränderungen zu berücksichtigenden Urteile trifft 
(Kap. 2.6).6 Es ist daher durchaus angebracht zu überlegen, ob bzw. welche Al-
ternativen denkbar sind. 

Geht man allein von der Forderung nach einer stärkeren Berücksichtigung 
des öffentlichen Diskurses aus, könnte man das als Streben nach einer Orientie-
rung am Diskurs im Sinne eines Vorrangs des Rechten wie bei prozeduralen An-
sätzen verstehen. Dagegen macht Nussbaum jedoch überzeugend deutlich, dass 
solche Ansätze ein einseitiges Menschenbild zugrunde legen (siehe oben: Kap. 
3.1.2 sowie Kap. 3.2.2) und dass sie – damit einhergehend – vernachlässigen, 
dass Menschen in verschiedenen Hinsichten befähigt werden müssen, um 
gleichermaßen am Diskursprozess teilnehmen zu können (Kap. 2.3). Hier kommt 
ihrer am Vorrang des Guten orientierten Liste von Fähigkeiten eine wichtige 
Funktion zu, sie beschreibt nämlich, was notwendig ist, damit Menschen erst 
einmal grundlegend in einer solchen Ausgangssituation sind, von der sie ver-
gleichbar befähigt in einen Diskurs eintreten können. Nur dann scheint zumin-
dest minimal gewährt zu sein, dass die Teilnehmenden auf ähnliche Weise in der 
Lage sind, ihre Interessen und Vorstellungen einzubringen (vgl. Claassen 2011, 
498f.). 

                                                             
5  Es ist allerdings auch anzumerken, dass nicht völlig klar ist, wie stark Sen das im Ein-

zelnen auf Nussbaum bezieht, da er sie nicht bei allen Argumenten explizit benennt. 

6  Man könnte erwägen, ob Nussbaums ältere Variante der Begründung, in der wie na-

hegelegt eine stärkere Bezugnahme auf die Selbstbeschreibungen und den (interkultu-

rellen) Austausch darüber erfolgt (Kap. 2.6.3), offener war. Letztlich geht es aber auch 

in früheren Texten immer schon um eine übergeordnete Auswahl der relevanten As-

pekte für die Fähigkeitenliste und nicht um den Vorrang des Dialogs. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 139 

 

Tatsächlich wird ein Vorrang des Rechten von anderen Fähigkeitenansätzen 
ebenso wenig angestrebt – ausdrücklich übt auch Sen Kritik an prozeduralen An-
sätzen. Auch er möchte dem Guten einen größeren Stellenwert geben (vgl. Ale-
xander 2008, 50, Crocker 1995, 182f.). Seine Forderung lautet dementsprechend 
wie angesprochen nicht, generell keine Listen aufzustellen, sondern den öffentli-
chen Diskurs und die Kontextspezifität dadurch aufzunehmen, dass man mehrere 
kontext- und zweckgebundene Listen formuliert. Zu Gunsten von Nussbaums 
einer Fähigkeitenliste kann man jedoch anführen, dass die Idee verschiedener 
Listen die Gefahr birgt, dass Listen im Interesse Einzelner formuliert werden – 
und dass dabei grundlegende Aspekte wie Gesundheit o.ä. mit dem Argument 
ausgeklammert werden, es handele sich in diesem oder jenen Fall eben um einen 
bestimmten Kontext oder einen spezifischen Zweck. Angesichts dessen erscheint 
es äußerst wünschenswert, bestimmte minimale Aspekte kontext- und zweck-
übergreifend geltend machen zu können. Trotz der Schwierigkeiten der Festle-
gung auf eine Liste ist es daher legitim und notwendig, an sich zunächst um die 
Formulierung einer einzigen, universalen Liste zu bemühen. Das bedeutet nicht, 
dass die angesprochenen Schwierigkeiten damit gelöst wären, es ist vielmehr nur 
so zu verstehen, dass sie angesichts des Nutzens der einen Liste (gegenüber meh-
reren Listen) weniger schwer wiegen. 

Davon ausgehend kann man überlegen, ob dem öffentlichen Diskurs und 
dem Rechten insgesamt in einer anderen Weise (die mit der Setzung der Fähig-
keitenliste vereinbar ist) eine größere Bedeutung gegeben werden kann. Möglich 
scheint das, wenn man stärker als bei Nussbaum die Fähigkeitenliste als Gegen-
stand des Diskurses und, mehr noch, die Diskussion darüber als wesentlichen 
Ausgangspunkt für notwendige Veränderungen betrachtet. Man würde dann eher 
von einem Wechselverhältnis ausgehen, bei dem eine festgelegte universale Lis-
te ein notwendiges Element darstellt, da sie als Maßstab für politisches Handeln 
in Richtung der Schaffung gleicher Ausgangsbedingungen wichtig ist. Zugleich 
würde diese Liste aber stärker als ernsthaft zu diskutierender Vorschlag verstan-
den, der als solcher in den Diskurs gegeben wird. Das hieße, dass eine grundle-
gendere Hinterfragung zugelassen wird als es bei Nussbaum der Fall ist, die be-
stimmte Einwände recht schnell zurückweist (siehe dazu Kap. 3.2.3 und 3.3.2). 
Und das würde weiter bedeuten, dass die bestehende Liste (und jede zukünftige) 
in einem stärkeren Maß als vorübergehend und verhandelbar betrachtet wird und 
sich keiner Diskussion und Kritik verschließen darf. Tatsächlich besteht eine 
solche Gefahr bei Nussbaum insofern, als ihre Zuschreibung der weltanschauli-
chen Neutralität von vielen als Verschließung bzw. Immunisierung gegen Kritik 
verstanden wird. Damit führen diese Überlegungen letztlich zu der Frage, wie 
plausibel diese Zuschreibung von Neutralität ist und insbesondere, ob sie zur 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Verwirklichung des gleichen Respekts und zur Stabilität beiträgt, wie Nussbaum 
behauptet. Dies werde ich im Folgenden ausführlich diskutieren (Kap. 3.2.3). 

 
Fazit 
Nussbaums Fähigkeitenliste und die damit verbundene Betonung der Bedeutung 
des Guten gegenüber dem Rechten (mithin die Ablehnung eines Vorrangs des 
Rechten) ist, so das Ergebnis dieses Kapitels, in wesentlichen Hinsichten ge-
rechtfertigt. Das gilt zum einen für den damit verbundenen Bezug auf eine 
menschliche Natur, da es nämlich unumgänglich zu sein scheint, in politischen 
und moralischen Erwägungen Annahmen über den Menschen zu machen. Die 
Frage, die sich stellt, ist nicht, ob, sondern welche Annahmen gemacht werden 
und es scheint naheliegend, dass Nussbaums Annahmen plausibler sind als ein 
auf einzelne Aspekte wie Autonomie oder Rationalität reduziertes Menschen-
bild. Dieses Argument, das ich hier bislang nur angedeutet habe, werde ich im 
nächsten Kapitel mit Blick auf interkulturelle und feministische Anliegen noch 
genauer erörtern (Kap. 3.2.2). 

Neben dem Bezug auf die menschliche Natur kann man, zum anderen, auch 
die Festlegung auf eine universale Liste als Ausgangspunkt politischen Handelns 
prinzipiell als plausibel anerkennen. Allerdings machen Kritiker und Kritikerin-
nen zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Liste stärker zum Gegenstand eines 
offenen und andauernden Diskurses gemacht werden sollte. Diesbezüglich wird 
im Folgenden noch weiter zu überlegen sein, ob und wie es möglich ist, die Liste 
in ein offeneres Konzept einzubetten, das auch dem Diskurs größere Bedeutung 
geben kann (Kap. 3.2.3 und 3.3). 

 
 

3.2  DIE DISKUSSION UM VERNUNFT, INDIVIDUELLE 

FREIHEIT UND NEUTRALITÄT 
 
Nussbaums Fähigkeitenansatz beinhaltet eine Reihe von Annahmen, die ihn als 
liberal charakterisieren. Dazu gehören die zentrale Bedeutung von individueller 
Freiheit und Vernunft sowie die These einer freistehenden, weltanschaulich neu-
tralen Konzeption. Diese Annahmen sind nicht weniger umstritten als die im vo-
rangegangenen Kapitel diskutierten Aspekte der Orientierung am Guten. Gerade 
in der feministischen und interkulturellen Debatte zu Universalität werden sie 
häufig problematisiert und in ihrem Universalitätsanspruch in Zweifel gezogen. 
Im Folgenden soll genauer auf die in diesen Debatten angesprochenen Schwie-
rigkeiten eingegangen werden. Während es im vorangegangenen Kapitel also 
vorrangig um die Plausibilität spezifisch aristotelischer Ideen ging, steht nun die 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 141 

 

Kritik an typisch liberalen Aspekten im Vordergrund (wenngleich Vernunft und 
Freiheit freilich grundsätzlich auch bei Aristoteles von zentraler Bedeutung 
sind).  

Ich werde als erstes die in vielem parallele Skepsis von feministischen und 
interkulturellen Ansätzen gegenüber der Universalität liberaler Annahmen zu 
Vernunft, individueller Freiheit und Neutralität skizzieren (3.2.1). Davon ausge-
hend soll zum einen die Bedeutung von Vernunft und Freiheit in Bezug auf eini-
ge zentrale Einwände genauer in den Blick genommen werden, wobei neben der 
Rolle von Vernunft und Freiheit als zentrale Fähigkeiten ebenfalls ihre Bedeu-
tung auf der methodischen Ebene zu berücksichtigen ist (3.2.2). Zum anderen 
soll, auch in Anknüpfung an die Überlegungen zu Vernunft und Freiheit, die 
Idee von weltanschaulicher Neutralität bzw. der freistehenden Konzeption als 
methodischer Grundannahme zur Begründung des Ansatzes diskutiert werden 
(3.2.3). 

 

3.2.1  Die Problematisierung von Vernunft, Freiheit und 
Neutralität aus feministischer und  
interkultureller Perspektive 

 
In der Universalismusdebatte werden liberale Ansätze häufig dafür kritisiert, 
dass sie bestimmten Vorstellungen von Vernunft bzw. Rationalität7 und indivi-
dueller Freiheit bzw. Autonomie8 universale Geltung und oftmals weltanschauli-
che Neutralität zuschreiben, während diese tatsächlich doch partikularen Über-
zeugungen entspringen würden. Entsprechende Einwände werden insbesondere 
von feministischen Ansätzen und aus einer interkulturellen Perspektive formu-
liert. 

Ein wesentlicher Ausgangspunkt der Kritik ist die in vielen liberalen Ansät-
zen mehr oder weniger stark vertretene Annahme von maßgeblich rationalen, 
frei entscheidenden Individuen. So wenden feministische Ansätze ein, dass das 
dabei zugrunde gelegte Menschenbild einseitig sei und bedeutende Dimensionen 

                                                             
7  Die Kritiker und Kritikerinnen nehmen (ebenso wie auch Nussbaum) auf beides Be-

zug und differenzieren oft nicht, wenngleich dies etwa bei Rawls angebracht wäre 

(siehe Kap. 2 FN 19). Ich werde das aber nicht weiter problematisieren, sondern mich 

auf die relevanten inhaltlichen Aspekte konzentrieren. 

8  Auch hier bezieht sich die Kritik (mitunter undifferenziert) auf beides. Nussbaum da-

gegen spricht sich für ein Freiheitsverständnis aus, welches gerade nicht mit Autono-

mie gleichgesetzt ist (Kap. 2.5.2). Inwiefern sie damit die Schwierigkeiten umgeht, 

wird im Folgenden thematisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

menschlichen Lebens wie Körperlichkeit, Bedürftigkeit und Gefühle stark nach-
ordne oder sogar ausblende. Problematisch sei dies vor allem angesichts der 
(traditionellen und häufig weiterhin einflussreichen) geschlechtsspezifischen 
Zuordnung von männlich-rational-autonom und weiblich-emotional-abhängig. 
Vor diesem Hintergrund betrachtet stärken solche einseitigen Menschenbilder 
nämlich die Diskriminierung von Frauen (Brown 1995, 156f., Lloyd 2002, Okin 
1989). Die Zuschreibung von Neutralität wird hier als Verschärfung der Proble-
matik wahrgenommen, da sie den Anschein von Unvoreingenommenheit ver-
mittle und die Vorannahmen verschleiere (Chambers 2008, MacKinnon 1989, 
Okin 1989). Einige mahnen daher eine stärkere Berücksichtigung von Relationa-
lität und der Abhängigkeit von anderen an (Jaggar 1988, vgl. zu der Diskussion 
auch Benhabib 1992 Kap. 5-7, sowie die Übersicht bei Stoljar 2013), andere 
hingegen weisen darauf hin, dass die Orientierung an Autonomie gerade für fe-
ministische Kritik wichtig sei und daher nicht gänzlich verworfen, sondern 
(mehr oder weniger stark) modifiziert werden sollte (Friedman 2003, Nagl-
Docekal 2002). Ähnlich wird Neutralität (nur) von manchen ganz als Ideal ver-
worfen (so z.B. Chambers 2008), anderen geht es eher um die Kritik von fälsch-
lich als gender-neutral behaupteten Normen und die Forderung von besseren, 
letztlich selbst an Neutralität orientierten Normen (z.B. Okin 1989). 

Einwände dieser Art werden auch aus einer interkulturellen Perspektive for-
muliert. Demnach seien bestimmte Verständnisse von Rationalität und Autono-
mie einseitig, weil sie in ‚westlich‘-partikularen Vorstellungen verwurzelt sind. 
In Frage gestellt wird etwa ein Verständnis von individueller Freiheit bzw. Au-
tonomie, welches die Bedeutung der Zugehörigkeit zu einer traditionellen Ge-
meinschaft vernachlässigt (An-Na’im 2008, 289, vgl. Taylor 2011, 108, siehe 
außerdem kritisch zu Rationalität z.B. Mall 2003). Zudem wird gefordert, beste-
hende diskursive Verknüpfungen von irrational und nicht-‚westlich‘ kritisch zu 
reflektieren (Dhawan 2011, 45). Eben aufgrund der Unterstellung der Verwurze-
lung dieser und ähnlicher Annahmen in bestimmten (‚westlichen‘) Vorstellungen 
wird schließlich ebenfalls die Idee von weltanschaulicher Neutralität mit Skepsis 
bedacht (Appiah 2005 Kap. 3, Parekh 2000). Nur einige aber lehnen diese Idee 
ganz ab, vielen geht es auch hier eher um ein mehr oder weniger starkes Umde-
finieren (etwa Appiah 2005). 

 
Nussbaums Ansatz erscheint mit Blick auf diese Debatten in einigen Hinsichten 
äußerst plausibel. So schreibt sie zwar Vernunft und Freiheit eine zentrale Rolle 
zu, macht zugleich aber deutlich, dass sie nicht als vorrangige Fähigkeiten des 
Menschen betrachtet werden dürften. Mehr noch führt sie eine Reihe von ähnli-
chen Kritikpunkten an bestimmten Verständnissen von Vernunft und Freiheit an 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 143 

 

und hebt die Bedeutung von Emotionen, Bedürftigkeit und Zugehörigkeit für gu-
tes menschliches Leben hervor, nicht zuletzt in Bezug auf die damit verbunde-
nen geschlechtsspezifischen Zuschreibungen (Kap. 2.2.3 und 2.2.5). Auch ihr 
geht es also um die Verbesserung dieser Konzepte. Das erscheint plausibel, muss 
aber in Anbetracht einiger ausdrücklich gegen ihren Bezug auf Vernunft und 
Freiheit gerichteten Einwände noch genauer geprüft werden (Phillips 2001, 
Schwartzman 2005). Was das Konzept der weltanschaulichen Neutralität betrifft, 
ist Nussbaum weitgehend unkritisch: Durchaus sei es möglich und erstrebens-
wert, die Fähigkeitenliste unabhängig von partikularen Vorstellungen vom Guten 
zu begründen (Kap. 2.5 und 2.6). Folglich könne sie als freistehend und kultur-
übergreifend als plausibel gelten (Kap. 2.7.3). Angesichts der skizzierten Kritik 
besteht hier offenkundig Diskussionsbedarf. 

 

3.2.2  Vernunft und individuelle Freiheit bei Nussbaum 
 
Nussbaums Konzeptionen von Vernunft und individueller Freiheit unterscheiden 
sich von denen einer Reihe anderer Ansätze. So kritisiert sie, ähnlich wie die 
skizzierten feministischen und interkulturellen Positionen, solche Verständnisse 
von Vernunft und Freiheit als einseitig, die die Bedeutung von Bedürftigkeit, 
Körperlichkeit und Zugehörigkeit sowie von Emotionen vernachlässigen und 
fordert eine stärkere Einbindung dieser Aspekte in die politische Philosophie 
(vor allem Kap. 2.2.3, aber auch 2.5.2 zur Abgrenzung gegen Autonomie und 2.8 
zur Berücksichtigung von Emotionen für die Erziehung). Nicht selten argumen-
tiert sie dabei selbst aus einer dezidiert feministischen Perspektive (Kap. 2.2.5). 
Sie vertritt dementsprechend ein Konzept von Vernunft, welches nicht in Polari-
sierung, sondern in Ergänzung zu Emotionen zu verstehen ist. Und ihr Freiheits-
verständnis kapriziert sich nicht auf Unabhängigkeit, sondern bezieht die Bedeu-
tung der Einbindung in Gemeinschaften ein. 

Zugleich widerspricht Nussbaum jedoch Ansichten, die die zentrale Rolle 
von Vernunft und Freiheit für eine universale politische Konzeption weiterge-
hend in Frage stellen. Sie ist überzeugt, dass Vernunft und Freiheit in dem von 
ihr spezifizierten politisch-liberalen Verständnis universal gültig sind (PLP, 36). 
Mehr noch schreibt sie ihnen in der Fähigkeitenliste eine besondere, nämlich ar-
chitektonische Funktion zu, was bedeutet, dass alle Fähigkeiten eng mit ihnen 
verknüpft und durch sie strukturiert werden (Kap. 2.2.3, 2.4.1). In diesem Sinn 
grenzt sie sich erstens ausdrücklich gegen manche feministische Rationalitäts- 
und Freiheitskritik ab, die sie als einseitig und zu stark ablehnt (FKL, vgl. Kap. 
2.2.3). Und zweitens weist sie kulturrelativistische Einwände gegen individuelle 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Freiheit als universalem Wert mit Entschiedenheit zurück (WHD, Kap.1 vgl. 
Kap. 2.2.2). 

Es ließe sich nun erstens fragen, ob Vernunft und Rationalität in Nussbaums 
Ansatz eine stärkere Vorrangstellung zukommen als sie zugibt und ob sie die 
weitergehende (z.B. feministische) Rationalitätskritik vorschnell zurückweist (so 
der Vorwurf von Alcoff 1995 und Schwartzman 2005). Anne Phillips zufolge 
zeige sich bei ihr eine Hierarchie zugunsten von Vernunft beispielsweise darin, 
dass sie die rationale Komponente von Emotionen, nicht aber umgekehrt die 
emotionale bei Rationalität stark mache (Phillips 2001, 261). Außerdem spreche 
die zentrale Stellung, die sie dem Kriterium der ‚Vernünftigkeit‘ (reasonablen-

ess) zuschreibt (vgl. Kap. 2.5), für einen solchen Vorrang (ebd., 262). Tatsäch-
lich könnte man aufgrund der architektonischen Funktion von Vernunft bei 
Nussbaum den Eindruck gewinnen, dass Rationalität eine Vorrangstellung zu-
kommt. Allerdings, so kann man erneut hervorheben, schreibt Nussbaum nicht 
nur Vernunft, sondern auch Soziabilität eine architektonische Funktion zu (vgl. 
Kap. 2.2.3). Die Unterstellung einer Hierarchie muss diesbezüglich mindestens 
relativiert werden. Abzuschwächen ist sie ebenso für das von Phillips angespro-
chene Kriterium der ‚Vernünftigkeit‘, anhand dessen bestimmt wird, welche um-
fassenden Lehren im überlappenden Konsens berücksichtigt werden sollen. Hier 
ist nämlich nicht Rationalität im Sinne epistemologischer Maßstäbe gemeint, 
sondern eine weit gefasste ‚Vernünftigkeit‘, die sich auf den Respekt der politi-
schen Konzeption (und der Mitmenschen) bezieht (vgl. Kap. 2.5.1). 

Zur Einschätzung der Bedeutung von Vernunft bei Nussbaum ist weiterhin 
die Rolle von Narrationen in ihrem Ansatz von Relevanz. Diese hält sie nämlich 
gerade deswegen für wichtig, weil es unplausibel sei, in einem politischen An-
satz allein auf rationale Überzeugung und Einsicht zu setzen. Narrationen, die 
auf die Ausbildung der Vorstellungskraft zielen, sollen demgegenüber eine Ein-
bindung von Emotionen gewähren und insbesondere Mitgefühl und Liebe als 
motivationale Grundlage gerechten Handelns stärken. Zumindest in dieser Hin-
sicht findet durchaus die von Phillips als fehlend kritisierte Integration einer 
emotionalen Komponente in die Rationalität statt: Es geht in Nussbaums Ansatz 
nicht nur um rationale Überzeugung, sondern die emotionale Erziehung wird 
hier als eine wichtige Voraussetzung für die vernünftige Einsicht in grundlegen-
de moralische Werte erachtet (vgl. Kap. 2.6 und 2.8). Jedoch ist an dieser Stelle 
noch einmal zu bedenken, dass Nussbaum Narrationen auf der Begründungsebe-
ne nur eine nachgeordnete Rolle zuschreibt, nämlich die der Hinführung zur Be-
gründung. Dies steht eng mit der Idee der freistehenden Begründung und der 
Ausrichtung an Neutralität im Zusammenhang: Damit die Fähigkeitenliste als 
freistehend gelten kann, ist es notwendig, ihre Begründung ausschließlich auf 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 145 

 

ebenfalls freistehende, intuitiv einsichtige Argumente zu stützen (vgl. Kap. 
2.6.2). Narrationen, so scheint es, werden deswegen von der eigentlichen Be-
gründung getrennt und auf eine erzieherische und heuristische Funktion be-
schränkt, weil sie partikular rückgebunden sind. Angesichts dessen kehrt nun 
doch die Frage zurück, ob Nussbaum rationalistisch ist, aber auf einer anderen 
Ebene, der Ebene der Begründungsmethode (vgl. ähnlich Müller 2003, 325). 
Und man muss überlegen, ob es tatsächlich sinnvoll ist, Narrationen aus der Be-
gründung auszuschließen. Da die Beantwortung dieser Frage eine eingehende 
Auseinandersetzung mit der Idee der freistehenden Konzeption erfordert, werde 
ich sie an dieser Stelle offen lassen und später wieder aufgreifen (Kap. 3.2.3). 

Zunächst möchte ich zweitens den Freiheitsbegriff genauer in den Blick 
nehmen. Hier ist als erstes hervorzuheben, dass Nussbaum Vorstellungen von 
negativer Freiheit und einem minimalen Staat kritisiert. Ihr Plädoyer für einen 
starken Staat zielt dabei nicht zuletzt darauf, der Diskriminierung aufgrund von 
Geschlecht (effektiver) entgegenzuwirken (Kap. 2.2.5 und 2.9.2). Das beruht 
sowohl auf der Überzeugung, dass die analysierten geschlechtsspezifischen Dis-
kriminierungen gerechtigkeitsrelevant sind, als auch auf der grundlegenden An-
nahme, dass Bedürftigkeit ein wesentlicher Aspekt menschlicher Natur ist und 
die Ermöglichung guten menschlichen Lebens dementsprechend staatliche Un-
terstützung erfordert (Kap. 2.2.3 und 2.3.1). Somit teilt sie den feministischen 
Anspruch der Berücksichtigung geschlechtsspezifischer Diskriminierung in poli-
tischen Theorien und greift zudem die Forderung auf, die Abhängigkeit von an-
deren als Moment menschlichen Lebens einzubeziehen (vgl. Kap. 3.2.1). Den-
noch, so wenden einige Kritikerinnen und Kritiker ein, berücksichtige Nussbaum 
die Problematik struktureller gesellschaftlicher Diskriminierung von Frauen 
nicht weitgehend genug und übe zu wenig Kritik an der Einschränkung der Au-
tonomie von Frauen etwa durch kulturelle oder religiöse Traditionen (Schwartz-
man 2005, 159, ähnlich Okin 1999b). So wäre es etwa Clare Chambers zufolge 
notwendig, sich an einer stärkeren, mit Nussbaums politischem Liberalismus 
nicht zu vereinbarenden Form von Autonomie zu orientieren (Chambers 2004, 
vgl. Kap. 2.9.2). 

In der Tat beschränkt Nussbaum ihre Kritik und ihr Plädoyer für staatliche 
Eingriffe auf einen bestimmten Bereich, und zwar den der Grundbefähigung. 
Darüber hinaus müsse man von einer sinnvollen Wahlfreiheit von Menschen 
ausgehen. Genau darin aber, so ließe sich einwenden, ist sie zu optimistisch und 
unterschätzt die geschlechtsspezifische Diskriminierung durch strukturelle 
Zwänge. Man könnte stattdessen fordern, dass die Tätigkeiten selbst statt bloßer 
Fähigkeiten angestrebt werden sollen (so die generelle Kritik von Arneson, vgl. 
Kap. 2.4.2). Oder man könnte die internen Fähigkeiten stärker fassen wollen in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

dem Sinn, dass beispielsweise die interne Fähigkeit von Gesundheit eine stärkere 
Betätigung erfordere oder sogar mit ihr zusammenfalle. In beiden Fällen ergibt 
sich dann jedoch ein Problem der Vereinbarkeit mit der Anerkennung von welt-
anschaulicher Pluralität (und das heißt auch kultureller Diversität). Denn sofern 
man Pluralität wertschätzt und verschiedene Vorstellungen vom Guten respektie-
ren will, scheint es notwendig, auch die Freiheit zu ermöglichen, dass sich Men-
schen aufgrund ihrer umfassenden Überzeugungen vom Guten gegen bestimmte 
Tätigkeiten entscheiden (etwa gegen bestimmte Praktiken zur Erhaltung der Ge-
sundheit)9. Und da man Pluralität tatsächlich als ein wichtiges Grundelement je-
der politischen Theorie betrachten sollte, sollte man sich auch wie Nussbaum auf 
einige grundlegende Aspekte begrenzen und eine weniger umfassende Autono-
mie anstreben. Anschaulich wird diese Abwägung z.B. in der Kontroverse um 
Frauenrechte und Religionsfreiheit: Ein stärkeres Autonomieverständnis zum 
Schutz einer weitergehenden Vorstellung von geschlechtsspezifischer Gleichheit 
würde verlangen, bestimmte kulturelle und religiöse Traditionen in starkem Maß 
einzuschränken und würde sie nicht als respektable Vorstellungen vom Guten 
anerkennen. Dies ist durchaus nicht im Interesse aller ‚betroffenen‘ Frauen (und 
respektiert sie in diesem Sinn gerade nicht), da einige ausdrücklich gemäß sol-
cher umfassender Lehren leben möchten, die keine starke individuelle Autono-
mie beinhalten (das zeigt sich gut an der Burkadebatte, siehe ausführlich zur ge-
samten Kontroverse Kap. 6). 

Neben der Frage, ob man mehr Autonomie als Nussbaum einfordern sollte, 
ließe sich weiterhin (gewissermaßen umgekehrt) diskutieren, ob ihre Forderun-
gen nach individueller Freiheit bereits zu weit gehen. So wird gegen ihren An-
spruch kulturübergreifender Plausibilität mitunter eingewandt, dass der Fähig-
keitenansatz, auch wenn er auf Freiheit für den Bereich der Grundbefähigung 
beschränkt ist, durch seine grundsätzlich starke Betonung individueller Freiheit 
mehr auf „westlichen oder okzidentalen Werten“ aufbaue als Nussbaum zugibt 
(so Jömann et al. 2001, 69). Michael Skerker beispielsweise wirft ihr vor, dass 
sie die partikulare Rückbindung ihres Freiheitsverständnisses zu wenig berück-
sichtige und dadurch das bestehende Konfliktpotenzial mit anderen Kulturen un-

                                                             
9  Ein Beispiel, das Nussbaum in diesem Zusammenhang häufig anführt, ist der Fall von 

Zeugen Jehovas, die Bluttransfusionen aus religiöser Überzeugung ablehnen. Ein libe-

raler Staat sollte diese Entscheidung respektieren, sofern sie sich auf Erwachsene be-

zieht (bei Kindern sollte der Staat jedoch – im Sinne der Ermöglichung einer grundle-

genden Befähigung – eine Bluttransfusion zur Erhaltung der Gesundheit durchsetzen, 

NRI, 124, vgl. auch Kap. 4.2.2 sowie ihre Argumente zu Burka und Female Genital 

Cutting, Kap. 6). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 147 

 

terschätze: „The capability of choosing may be more deeply harmful to some il-
liberal forms of culture than anticipated. [...] Cultures determine (at least in part) 
styles of reasoning. They set the parameters not only of value but of choice.“ 
(Skerker 2004, 400)  

Auf solche Einwände reagiert Nussbaum in ihrer Auseinandersetzung mit 
kulturrelativistischen Positionen folgendermaßen: Auch hinter kulturrelativisti-
schen Einwänden stehe letztlich eine Forderung nach freier Entscheidung, näm-
lich die, zu einer bestimmten kulturellen Gruppe zu gehören und nach deren 
Traditionen zu leben. Der Unterschied bestehe allerdings darin, dass sie nur be-
stimmten Personen zugesprochen wird, die für die gesamte Gruppe entscheiden. 
Das berge nun aber die Gefahr, dass Einzelne ihre Interessen – ausgegeben als 
Gruppeninteressen – auf Kosten anderer verfolgen: „We should ask whose inte-
rests are served by this nostalgic image of a happy harmonious culture, and who-
se resistance and misery are being effaced.“ (WHD, 38, vgl. die Kritik an der 
Annahme homogener kultureller Gruppen: Kap. 2.7.3) Angesichts dessen sei es 
durchaus legitim und äußerst wichtig, individuelle Freiheit für jeden Einzelnen 
als universalen Wert zu proklamieren und staatlich einzufordern. 

Dieses Argument ist in Bezug auf solche Positionen, die in dem von ihr vo-
rausgesetzten Sinn kulturrelativistisch sind, überzeugend. Es verdeutlicht, dass 
und warum sich ein politischer Ansatz an Individuen orientieren sollte – um zu 
verhindern, dass das Wohl einiger den Interessen anderer untergeordnet wird 
(siehe auch Kap. 5.1.3 zur Verteidigung der Orientierung an individueller Frei-
heit). Allerdings ist zu bedenken, dass viele der vorgebrachten Einwände we-
sentlich nuancierter sind und nicht unbedingt die Orientierung am Wohl der Ein-
zelnen in Frage stellen. Saba Mahmood beispielsweise scheint sich weniger 
grundsätzlich gegen eine Orientierung am Individuum zu verwehren, als viel-
mehr gegen die damit verbundene spezifische Zuschreibung von Wahlfreiheit 
bzw. Autonomie. So plädiert sie dafür, stattdessen eine davon getrennt zu ver-
stehende Selbstverwirklichung und ‚Handlungsfähigkeit‘ (agency) ins Zentrum 
zu stellen (Mahmood 2001, 208). Somit zielt sie vor allem auf die Anerkennung 
dessen, dass Menschen auch ein gutes Leben führen können, wenn sie nicht in 
einem umfassenden Sinn autonom leben. Obwohl Mahmood das Konzept von 
Freiheit grundsätzlicher kritisch zur Diskussion stellt, ist das nun wiederum 
Nussbaums Forderung gar nicht unähnlich. Daraus kann man zweierlei ablesen: 
Zum einen macht der Blick auf Mahmoods Forderungen darauf aufmerksam, 
dass Nussbaum mitunter vorschnell Einwände zurückweist, in diesem Fall als 
‚kulturrelativistisch‘, ohne dass diese der von ihr offerierten Gegnerskizze ent-
sprechen. Und das kann nicht zuletzt dazu führen, dass sie nicht eingehend prüft, 
ob die Einwände Überlegungen enthalten, die für ihren Entwurf bedenkenswert 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

wären (siehe dazu auch Kap 3.3). Zum anderen kann man aber auch sehen, dass 
einige der Einwände Nussbaum gar nicht besonders stark treffen, eben weil sie 
nicht nur Freiheit oder gar Autonomie, sondern das gute Leben ins Zentrum stellt 
– für das sie nicht zuletzt die aus interkultureller Perspektive immer wieder ein-
geforderten ‚gemeinschaftsbezogenen‘ Aspekte sowie die (sogar als architekto-
nisch bezeichnete) Fähigkeit der Zugehörigkeit als wichtig erachtet (Kap. 2.2.3).  

Auf diese Weise umgeht Nussbaum eine Reihe der Schwierigkeiten. Den-
noch bleibt bei ihr freilich ein Vorrang des Individuums bestehen, gemeinschaft-
liche Werte werden immer über das Individuum hergeleitet. Angesichts dessen, 
wie wichtig der Gemeinschaftsbezug für viele ist, wäre es sicher sinnvoll, seine 
Bedeutung (die Nussbaum ja anerkennt) stärker hervorzuheben. Denkbar wäre 
beispielsweise, ausdrücklich mehr kollektive Aspekte positiv zu benennen und in 
der Fähigkeitenliste aufzuführen (Kwame Anthony Appiah führt z.B. Musik und 
die Bestattung von Toten als universale Praktiken an: Appiah 2007, 125, vgl. 
Antweiler 2011, 93; man könnte auch an andere Aspekte denken wie z.B. die 
Bedeutung von Land und Natur für indigene Gruppen, die für deren grundlegen-
de Befähigung mitunter sehr wichtig ist, wie sich an politischen Entscheidungen 
über Land- oder Biopatentrechte zeigt,10 o.ä.). Zu überlegen ist zudem, ob es 
plausibel ist, eine solche Orientierung an individueller Freiheit als neutral und 
universal zu betrachten. Im Hinblick darauf, dass sie so stark im Zusammenhang 
mit bestimmten Denktraditionen gesehen wird, erscheint es zumindest schwierig, 
Neutralität dafür zu behaupten. Und insofern Nussbaums Entwurf universaler 
Normen so stark an die Idee der freistehenden, neutralen Konzeption gebunden 
ist, drängt sich dann weiter die Frage auf, inwiefern auch der Anspruch zumin-
dest auf diese Form von Universalität berechtigt ist. Diese Fragen werde ich im 
Folgenden weiter untersuchen (Kap. 3.2.3 und 3.3). 

 
Es ist festzuhalten, dass Nussbaums Annahmen zu Vernunft und Freiheit mit 
Blick auf die für die universale Geltung wichtigen feministischen und interkultu-
rellen Debatten inhaltlich insgesamt überzeugend sind. Schwierig erscheinen je-
doch die Implikationen auf der methodischen Ebene, und zwar vor allem was die 
Idee des ‚Freistehens‘ bzw. der weltanschaulichen Neutralität betrifft. Diese 
bringt zum einen nämlich einen rationalistischen Zug in der Begründung hervor, 
der Nussbaums sonst sehr ausgewogenem – und überzeugendem – Bild vom 
Menschen nicht entspricht. Und zum anderen ist es angesichts der offenbar doch 

                                                             
10  Dass Nussbaum gruppenbezogenen politischen Entscheidungen gegenüber nicht ab-

geneigt ist, zeigt ihre Forderung nach Ausgleichsregelungen im Zusammenhang mit 

Gewissensfreiheit (siehe Kap. 4.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 149 

 

vorhandenen Rückbindung an bestimmte Denktraditionen (wie sich bei indivi-
dueller Freiheit zeigt) fraglich, ob eine solche Zuschreibung plausibel ist. 

 

3.2.3  Schwierigkeiten mit Blick auf die Idee einer  
freistehenden neutralen Grundlage 

 
Ein Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist die Annahme, dass ihre politi-
sche Konzeption gegenüber verschiedenen Vorstellungen vom Guten neutral ist. 
Sie könne dies sein, weil und insofern sie unabhängig von allen Vorstellungen 
vom Guten – und das heißt: freistehend – begründet wird. Damit verbunden ist 
die These, dass nur eine in diesem Sinn neutrale Konzeption gleichen Respekt 
gewähren kann, eben weil sie keine umfassende Lehre gegenüber anderen be-
vorzugt. Weiterhin ist Nussbaum überzeugt, dass alle Menschen mit ‚vernünfti-
gen‘ umfassenden Lehren ihrem Ansatz über lange Sicht zustimmen können – 
gerade weil er eine neutrale politische Konzeption darstelle, könne davon ausge-
gangen werden, dass er auch stabil ist (Kap. 2.5). 

Es bestehen jedoch erhebliche Zweifel, ob eine solche freistehende, nicht an 
umfassende Vorstellungen vom Guten rückgebundene Konzeption möglich und 
ob ihr Anstreben sinnvoll ist.11 Von den angesprochenen Einwänden aus femi-
nistischer und interkultureller Perspektive richten sich viele zunächst einmal auf 
die ‚Neutralisierung‘ bestimmter Annahmen, nicht zuletzt auf jene vom Men-
schen als einem vorrangig autonomen und rationalen Individuum (Kap. 3.2.1). 
Wie erörtert können diese Einwände für Nussbaums Ansatz in einer Hinsicht re-
lativiert werden: Da ihr Vorschlag plurale Fähigkeiten umfasst und gerade nicht 
auf eine solche (reduzierte) Vorstellung vom Menschen abhebt, ist er diesbezüg-
lich überzeugender als andere Ansätze (vgl. Kap. 3.2.2). Dennoch stützt sich 
auch ihr Vorschlag in grundlegender Weise auf einige der Annahmen, die in der 
Diskussion als Grundlage für eine politische Konzeption in Frage gestellt wer-
den. So hält Nussbaum beispielsweise durchaus am Fokus auf das Individuum 
und individueller Freiheit fest und gibt Gemeinschaftsaspekten dementsprechend 
ein geringeres Gewicht (Kap. 3.2.2). Während dies aus der Sicht einiger umfas-
sender Lehren völlig problemlos ist, können dies, wie die Einwände zeigen, an-
dere nicht ohne Weiteres teilen (siehe auch die Diskussion zu Gewissensfreiheit 
Kap. 5.1). Die Konzeption weist insofern, so scheint es, eine besondere Nähe zu 
bestimmten Lehren auf (für die dementsprechend die Zustimmung zur Konzepti-
on eine weniger große [oder gar keine] Herausforderung darstellt als für andere). 
Man muss daher nun fragen, ob sie dann nicht in gewisser Weise in diesen um-

                                                             
11  Vgl. für den folgenden Argumentationsgang Mügge 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

fassenden Lehren bzw. in den mit ihnen verwobenen Denktraditionen verwurzelt 
und an sie rückgebunden ist, was die These des Freistehens in Zweifel zieht. 
Ausdrücklich als Vorwurf formuliert dies Skerker, der in der Konzeption sogar 
selbst eine umfassende Lehre sieht: „[I]f the capabilities approach were adopted 
by a polity, it would fail to be other than a heteronomous imposition of a sort of 
comprehensive liberal doctrine.“ (Skerker 2004, 385)  

Nun ließe sich dagegen mit Nussbaum einwenden, dass mit der These vom 
Freistehen nicht behauptet wird, dass die Annahmen der politischen Konzeption 
für alle gleichermaßen naheliegend sind. Im Gegenteil weist sie selbst ausdrück-
lich darauf hin, dass sie nicht in jeder umfassenden Lehre in derselben Weise 
zentral sind und dass sie für manche Lehren eine größere Herausforderung dar-
stellen als für andere (PLP, 37). Das stelle aber weder die Konzeption an sich 
noch ihre weltanschauliche Neutralität in Frage, da entscheidend sei, dass ihre 
grundlegenden Annahmen überhaupt in den verschiedenen Lehren auffindbar 
sind – und insofern ein überlappender Konsens auf lange Sicht absehbar ist 
(Kap. 2.5). Damit im Zusammenhang ist ihre Unterscheidung von moralischer 
und weltanschaulicher Neutralität zu sehen, wonach es notwendig und legitim 
ist, der politischen Konzeption bestimmte (minimale) moralische Annahmen zu 
Grunde zu legen – die für alle ‚vernünftigen‘ Menschen prinzipiell einsichtig 
sind, auch wenn sie für manche naheliegender erscheinen als für andere – sofern 
man sich eben auf diese Annahmen begrenzt und keine weitergehenden (umfas-
senden) Annahmen voraussetzt (vgl. Kap. 2.5.1). Tatsächlich ist Nussbaum zu-
zustimmen, dass eine solche moralische Grundlegung notwendig ist, die, ganz 
im Sinne ihrer Liste, neben Annahmen wie der gleichen Würde bzw. des glei-
chen Respekts jedes Menschen eine grundlegende Orientierung an individueller 
Freiheit, aber eben auch die Anerkennung der Bedeutung von Gemeinschaftszu-
gehörigkeit, von Emotionen u.ä. umfasst (vgl. Kap. 3.1., 3.2.2). Allerdings 
scheint die entscheidende Frage hier doch zu sein, ob von einer solchen Grund-
legung behauptet werden sollte, dass sie eine freistehende Moral darstellt, mit-
hin, ob überhaupt eine gegenüber umfassenden Lehren freistehende Moral denk-
bar ist. Denn wenn sie offensichtlich bestimmten Lehren (die Einwände legen 
nahe: ‚westlich‘-liberalen Lehren) deutlich näher steht als anderen und wenn von 
einigen Menschen weitaus größere Kompromisse mit bzw. Einschränkungen von 
ihren umfassenden Vorstellungen verlangt werden als von anderen (die möglich-
erweise überhaupt keinen Kompromiss eingehen müssen), dann drängt sich der 
Schluss auf, dass diese moralischen Annahmen nicht freistehend sein können. 
Diesen Verdacht kann Nussbaum meines Erachtens nicht entkräften. Es ist daher 
als schwierig und mehr noch als eine unplausible ‚Neutralisierung‘ (bzw. sogar 
als eine ‚Verschleierung‘, vgl. Kap. 3.2.1) zu beurteilen, wenn sie von ihrer Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 151 

 

zeption behauptet, dass sie ‚neutral‘ mit Blick auf die verschiedenen umfassen-
den Lehren ist. 

Nun könnte man fragen, ob es bei der Rede von Neutralität vielleicht gar 
nicht um ein solches – starkes – Verständnis von ‚neutral‘ geht, sondern vor al-
lem darum, auszudrücken, dass eine Konzeption danach strebt, verschiedenen 
Vorstellungen vom Guten gleichen Respekt entgegenzubringen, sie möglichst 
wenig voreinander zu bevorzugen oder zu benachteiligen und so verfasst zu sein, 
dass möglichst viele ihr zustimmen können. Tatsächlich unterscheidet sich 
Nussbaums Neutralitätsverständnis allerdings von einer solchen ‚bloßen‘ Orien-
tierung an Neutralität gewissermaßen als einem Ideal, ihr geht es um mehr. So 
legt ihre Rede vom Freistehen und die Zuschreibung des Neutralseins eben doch 
nahe, dass die so bezeichneten Annahmen nicht oder kaum zur Diskussion ste-
hen. Sie sind zwar prinzipiell veränderbar, zugleich soll man aber wie beschrie-
ben davon ausgehen, dass sie für alle ‚vernünftigen‘ Menschen einsichtig sind, 
weswegen sie letztlich nicht wirklich diskutiert werden müssen. Hier wird in 
gewissem Sinn die Einsicht in eine tiefere Wahrheit suggeriert, die alle anderen 
(an)erkennen sollten. Die Problematik dessen zeigt sich nicht zuletzt im Umgang 
mit Einwänden, vor allem mit solchen, die grundlegende Annahmen in Frage 
stellen. Auf sie geht Nussbaum oftmals nicht ernsthaft ein, klammert sie aus oder 
weist sie ohne eingehendere Prüfung zurück (z.B. wie im Fall von vermeintlich 
kulturrelativistischer Kritik an Freiheit [3.2.2], vgl. auch Kap. 2.6.1, 2.7.3 und 
siehe weiterhin die konkreteren Diskussionen zu Burka und Female Genital Cut-

ting, Kap. 6). Dies ist nun nicht nur mit Blick auf die potenzielle Weiterentwick-
lung des Ansatzes von Nachteil, es ist vor allem auch problematisch mit Blick 
auf den gleichen Respekt. Dieser würde es nämlich verlangen, die Einwände und 
Zweifel von Menschen ernst zu nehmen, insbesondere, wenn sie deren Vorstel-
lungen vom Guten entspringen, da diese, Nussbaum folgend, schließlich so 
wichtig für das gute Leben sind. (Dabei geht es nicht darum, dass allen Einwän-
den stattgegeben werden muss, sondern schlicht darum, sie ernsthaft zu diskutie-
ren und sorgfältig zu erwägen, ob und wenn ja in welcher Hinsicht sie beden-
kenswert sein könnten.) Hier entsteht letzten Endes eine Rangordnung und Be-
vorzugung einer (bzw. mancher) umfassender Lehren gegenüber anderen, und 
zwar mindestens auf epistemischer Ebene, wobei zu vermuten ist, dass sich dies 
auch in konkreten politischen Entscheidungen niederschlägt. Nicht zuletzt kann 
sich eine solche Beeinträchtigung des gleichen Respekts darüber hinaus auch auf 
die Zustimmungswilligkeit und damit die Stabilität des Ansatzes auswirken: 
Wenn die verfolgten Normen in diesem Sinn als unhinterfragbar eingeführt wer-
den und wenn Menschen feststellen, dass ihre Einwände, die in tiefen Überzeu-
gungen begründet sind, nicht ernst genommen werden, dann scheint es nahelie-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

gend, dass diese Menschen weniger geneigt sind, die Normen anzuerkennen und 
sich vielmehr in ihrer Skepsis und Abgrenzung bestärkt sehen (vgl. zu diesem 
Problem Taylor 2011, 11912).  

 
Es stellt sich an dieser Stelle die Frage, wie eine sinnvolle Alternative aussehen 
könnte. Ein Vorschlag besteht darin, eine inhaltlich weniger starke Konzeption 
vom Menschen zu Grunde zu legen. Hier wird suggeriert, dass Nussbaums An-
satz aufgrund ihres spezifischen Bezugs auf die menschliche Natur keine Neutra-
lität beanspruchen kann, dass eine neutrale politische Grundlage prinzipiell aber 
möglich und wünschenswert ist. Dieser Vorschlag ist aber zurückzuweisen: Wie 
ich in den vorangegangenen Erörterungen nahegelegt habe, hat Nussbaums ‚di-
cker‘ Ansatz mit der pluralen, auf Annahmen über den Menschen beruhenden 
Liste eine Reihe von Vorteilen. Theorien, die sich auf schmalere Annahmen wie 
Freiheit und Vernunft gründen, sind mindestens ebenso begründungsbedürftig 
(Kap. 3.1.2), nicht zuletzt mit Blick auf die feministische und interkulturelle De-
batte (Kap. 3.2.2). Auch solche Theorien sind der Kritik ausgesetzt, dass ihre 
Annahmen nicht neutral sind. Es ist folglich davon auszugehen, dass die Schwie-
rigkeit ‚neutraler‘ Konzeptionen weniger in der inhaltlichen Bestimmung als 
vielmehr im Konzept der weltanschaulichen Neutralität selbst liegt.  

Ein anderer Vorschlag könnte darin bestehen, Neutralität als politisches 
Prinzip zu verwerfen und stattdessen eine bewusst nicht-neutrale Position zu be-
ziehen. Das scheinen einige Feministinnen zu fordern, wenn sie beispielsweise 
für ein stärkeres Eintreten zugunsten umfassenderer Autonomie plädieren 
(Chambers 2004). Eine solche Forderung ist jedoch ebenfalls problematisch: Sie 
misst nämlich der Pluralität von Vorstellungen vom Guten nicht genug Bedeu-
tung bei. Das zeigt sich etwa an der Forderung umfassender Autonomie, die sol-
che Menschen diskriminiert, die religiöser oder kultureller Zugehörigkeit ein 
stärkeres Gewicht geben (vgl. Kap. 3.2.2, ausführlich dazu Kap. 6). Es ist daher 
ebenso wenig plausibel, Neutralität gänzlich aufzugeben, da sich darin die wich-
tige Intention ausdrückt, Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten 
gleichen Respekt entgegenzubringen. Dieser Aspekt wird sonst schnell vernach-
lässigt. 

                                                             
12  „The more the outside portrayal, or attempt at influence, comes across as a blanket 

condemnation of or contempt for the tradition, the more the dynamic of a ‚fundamen-

talist‘ resistance to all redefinition tends to get in train, and the harder it will be to find 

unforced consensus. This is a self-reinforcing dynamic, in which perceived external 

condemnation helps to feed extreme reaction, which calls down further condemnation, 

and hence further reaction, in a vicious spiral.” (Taylor 2011, 119) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 153 

 

Worum es also gehen muss, ist, Neutralität beizubehalten, aber sie anders zu 
fassen. Denkbar und sinnvoll scheint es, hier der oben angedeuteten Variante zu 
folgen, Neutralität gewissermaßen als ein Ideal bzw. als einen Orientierungs-
punkt zu betrachten. Das hieße, dass jeder Vorschlag für eine politische Grund-
lage danach geprüft werden muss, wie nahe er der Idee kommt, jeden und jede 
soweit wie möglich gleichermaßen zu respektieren. Anders als bei Nussbaum 
sollte es sich allerdings tatsächlich nur um einen Orientierungspunkt handeln, 
der von keinem Vorschlag eingeholt werden kann, da eben jeder solche Vor-
schlag zumindest in einem gewissen Maß unvermeidbar an bestimmte, auch kul-
turell geprägte Vorstellungen vom Guten rückgebunden bleibt. Dabei ist durch-
aus davon auszugehen, dass die Festlegung eines Maßstabes für globales politi-
sches Handeln (wie die Fähigkeitenliste) notwendig ist (Kap. 3.1.3). Dieser 
Maßstab muss aber stärker als bei Nussbaum als vorläufiger Vorschlag begriffen 
werden und ihm darf Neutralität nicht schon zugeschrieben werden. Ausgehend 
von einem solchen Verständnis von Neutralität als Ideal anstatt als Zuschreibung 
scheint es dann auch möglich, den Maßstab (etwa die Fähigkeitenliste) nicht nur 
als Ausgangspunkt, sondern selbst als Gegenstand weiterer Diskussionen zu be-
trachten – und damit nicht zuletzt auch dem Diskurs einen angemesseneren Stel-
lenwert zu geben (vgl. Kap. 3.1.3). Eine politische Konzeption, die Neutralität in 
dieser Weise (nur) als einen Orientierungspunkt beinhaltet, erscheint im Sinne 
des gleichen Respekts insgesamt plausibler, da sie andere in ihren Überzeugun-
gen ernster nimmt. 

Man könnte nun bezweifeln, ob eine solche Konzeption stabil genug ist. 
Nussbaum selbst suggeriert diesen Zweifel, wenn sie die Stabilität der politi-
schen Konzeption daran bindet, dass sie freistehend ist (Kap. 2.5.1). Wenn man 
aber wie hier nahegelegt davon ausgeht, dass die Zuschreibung weltanschauli-
cher Neutralität für nicht-neutrale Annahmen nicht nur den gleichen Respekt, 
sondern auch Stabilität gefährdet, kann die ausdrückliche Anerkennung einer 
gewissen, immer vorhandenen Rückbindung im Gegenteil sogar gerade zu einem 
Zugewinn an Stabilität führen – nämlich weil Menschen sich von einer solchen 
Konzeption eher respektiert sehen. 

Diese Überlegungen wirken sich nicht zuletzt auf die Frage der Begründung 
der Fähigkeitenliste aus. Insbesondere könnte man nun beispielsweise überlegen, 
Narrationen diesbezüglich doch eine stärkere Rolle zu geben – denn wenn man 
davon ausgeht, dass alle Begründungen rückgebunden sind, relativiert sich das 
Argument gegen sie. Es ist nicht mehr notwendig, sie wie Nussbaum aufgrund 
ihrer Partikularität prinzipiell auszuschließen bzw. auf eine heuristische Funktion 
zu begrenzen. Narrationen eine stärkere Rolle zu geben, wäre vor dem Hinter-
grund der bisherigen Überlegungen, v.a. zur Problematik des Rationalismus in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

der Methode (Kap. 3.2.2), insofern wünschenswert, als über Narrationen Emoti-
onen und Vorstellungskraft einbezogen werden – ihr Stellenwert in der Begrün-
dung sagt somit auch etwas über das Verhältnis von Rationalität und nicht-
rationalen Aspekten menschlichen Lebens aus. Gelingt es, Narrationen hier eine 
stärkere Rolle zu geben, könnte man auch auf der methodischen Ebene ein bes-
seres Gleichgewicht herstellen, was nicht zuletzt Nussbaums eigenen Annahmen 
zum Menschen mehr entspräche. Dabei sollte es dann um eine bewusste „Ver-
schränkung von Narration und Argumentation“ gehen wie beispielsweise Hans 
Joas sie fordert (Joas 2011, 171 FN 16, vgl. Kap. 2.6), nicht um eine Umkehrung 
im Sinne der alleinigen Begründung durch Narrationen, so wie es, ganz im Sinne 
Nussbaums, auch nicht um eine Umkehrung der Rangordnung von Emotionen 
und Rationalität geht. Wie ein entsprechendes Begründungsverfahren aussehen 
kann, werde ich hier nicht ausarbeiten. Ich werde aber an späterer Stelle (näm-
lich im Rahmen der Säkularismusdebatte, in der die freistehende Konzeption 
ebenfalls kritisch in den Blick gerät) kurz darauf zurückkommen, an welchen 
Überlegungen und Vorschlägen man bei der Entwicklung einer alternativen Be-
gründung anknüpfen kann und sollte (Kap. 5.2.3). 

 
Die Idee der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption ist, wie diese 
Überlegungen nahelegen, unplausibel und mit Blick auf Respekt und Stabilität 
problematisch. Angestrebt werden sollten stattdessen Normen, die zwar an Neut-
ralität orientiert sind, denen aber nicht zugeschrieben wird, selbst neutral zu sein: 
Die Fähigkeitenliste sollte in diesem Sinn als ein an Neutralität orientierter, je-
doch unvermeidlich an bestimmte partikulare Vorstellungen rückgebundener 
Vorschlag verstanden werden. Dass und wie sehr diese Überlegungen auch für 
das Konzept von Universalität relevant sind, werde ich im folgenden Kapitel 
zeigen (Kap. 3.3). 
 

Fazit 
In diesem zweiten Diskussionsschritt wurden mit Vernunft, individueller Freiheit 
und Neutralität Aspekte in den Blick genommen, die in der Diskussion um 
Nussbaums Ansatz auf den ersten Blick nicht so umstritten erscheinen wie der 
Bezug auf die menschliche Natur und die Festlegung auf eine Fähigkeitenliste. 
Tatsächlich können aber auch sie nicht ohne Weiteres als überzeugende Kompo-
nenten einer universalen politischen Konzeption vorausgesetzt werden, was vor 
allem entsprechende Einwände aus der feministischen und der interkulturellen 
Debatte zeigen. Die Diskussion hat zum einen unterstrichen, dass Nussbaums 
Idee, eine Pluralität von Fähigkeiten als grundlegend für gutes menschliches Le-
ben zu betrachten, durchaus plausibel ist (vgl. Kap. 3.1.2). Angesichts der femi-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 155 

 

nistischen und interkulturellen Kritik an einseitig auf Vernunft und Freiheit aus-
gerichteten Theorien ist insbesondere ihre Berücksichtigung von Emotionen und 
Körperlichkeit sowie ihre Anerkennung der Bedeutung von Gemeinschaft äu-
ßerst überzeugend. 

Unplausibel erscheint andererseits jedoch die mit der Fähigkeitenliste ver-
bundene, für den politischen Liberalismus charakteristische Behauptung der 
weltanschaulichen Neutralität. Es bestehen erhebliche Zweifel daran, dass eine 
Konzeption ohne die Rückbindung an Vorstellungen vom Guten möglich ist – 
und Nussbaum kann diese nicht entkräften. Sowohl in Bezug auf den gleichen 
Respekt als auch auf die Stabilität ist es letztlich plausibler, die Behauptung ei-
ner neutralen Konzeption aufzugeben. Die Fähigkeitenliste sollte stattdessen 
stärker als bei Nussbaum als ein unvermeidlich an umfassende Vorstellungen 
gebundener Vorschlag verstanden werden, der Neutralität anstrebt, aber nicht 
einlösen kann. 

 
 

3.3  DIE SUCHE NACH EINEM PLAUSIBLEN 

UNIVERSALITÄTSKONZEPT 
 
Nussbaum behauptet, mit ihrem Fähigkeitenansatz eine universale Grundlage für 
politisches Handeln vorzulegen. Das drückt sich insbesondere darin aus, dass sie 
ihn als einen – verbesserten – Menschenrechtsansatz charakterisiert. Aufbauend 
auf der vorangegangenen Diskussion zu zentralen Aspekten ihres Ansatzes soll 
nun systematisch verglichen werden, inwiefern tatsächlich von einer Verbesse-
rung die Rede sein kann. Überlegt werden muss dabei auch, als wie überzeugend 
ihr Universalitätskonzept als solches einzuschätzen ist. 

Zunächst werde ich die in der Einleitung angedeuteten Einwände gegen die 
universale Geltung von Menschenrechten bzw. menschenrechtsähnlichen Nor-
men noch einmal etwas genauer umreißen, wobei ich mich auch hier maßgeblich 
auf die feministische und interkulturelle Diskussion stütze (3.3.1). Ausgehend 
davon soll dann abgewogen werden, wie überzeugend Nussbaum mit ihrem Fä-
higkeitenansatz auf diese Einwände reagiert, welche sie entkräften kann und wo 
Probleme bestehen bleiben. Als sinnvolle und letztlich notwendige Weiterent-
wicklung werde ich ein Konzept dynamischer Universalität vorschlagen, wel-
ches die Idee der Offenheit stärker macht (3.3.2). Welche Relevanz ein solches 
verändertes Verständnis universaler Normen hat, zeigt sich u.a. am Umgang mit 
den oftmals konkurrierenden Ansprüchen von Kultur und Geschlecht und insbe-
sondere daran, welche Kritik auf der Basis solcher Normen geübt wird. Ich wer-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

de daher abschließend darauf eingehen, wie man in diesem Zusammenhang Kri-
tik verstehen sollte (3.3.3). 

 

3.3.1  Kritik am Universalitätsanspruch der Menschenrechte 
 
Universale Normen mit globaler Reichweite, wie Menschenrechte sie zu sein be-
anspruchen, erscheinen als Grundlage für globales politisches Handeln und die 
Kritik an Gewalt sinnvoll und notwendig. Zugleich bergen sie jedoch eine Reihe 
von Schwierigkeiten, die berücksichtigt werden müssen. Hier rückt zum einen 
die interkulturelle Dimension in den Blick. So wird häufig kritisiert, dass in der 
Idee universaler Normen allgemein und bei Menschenrechtsansätzen im Beson-
deren kulturelle Differenzen keine oder zu wenig Berücksichtigung fänden. 
Stattdessen werde eine ‚westliche‘ Sicht zur universalen Norm etabliert und von 
außen anderen Kulturen aufgezwungen (vgl. Charlesworth 2000, 74, siehe auch 
die Diskussion bei Bielefeldt 1999). Laut Judith Butler schwingt aus einer post-
kolonialen Perspektive die Angst mit, „dass man etwas ‚universal‘ nennt, was 
eigentlich eine Eigenheit der herrschenden Kultur ist, und dass ‚Universalisier-
barkeit‘ untrennbar mit imperialer Expansion verbunden ist“ (Butler 2000, 15). 
Die meisten Einwände zielen dabei auf konkrete Menschenrechtsverständnisse. 
So wertet etwa Abdullahi An-Na’im die von ihm als problematisch erachtete 
Vernachlässigung sozialer und ökonomischer Menschenrechte als „klares Anzei-
chen für einen liberalen ‚Kulturrelativismus‘” (An-Na’im 1999, 60; das verweist 
noch einmal darauf, dass das negative Freiheitsverständnis oft als typisch ‚west-
lich‘ wahrgenommen wird, vgl. Kap. 3.2.1). Insgesamt würden Werte als univer-
sal-neutral proklamiert, die in Wirklichkeit ‚westlich‘ und folglich selbst kultu-
rell rückgebunden seien (Parekh 2000).  

Diese und ähnliche Überlegungen führen oftmals zu einer skeptischen Hal-
tung gegenüber Menschenrechten (vgl. die Diskussion bei Taylor 2011, 110f.) 
sowie der Idee von Universalität überhaupt (Mouffe 2007). Viele Kritiker und 
Kritikerinnen scheinen jedoch nicht für eine völlige Ablehnung, sondern (nur) 
für eine Modifikation zu plädieren (z.B. An-Na’im 2008), die mehr oder weniger 
eng am Konzept der Menschenrechte ansetzt und mehr oder weniger stark selbst 
wieder auf Universalität, eben in modifizierter Form, zielt – was angesichts der 
eingangs proklamierten Notwendigkeit von in irgendeiner Weise universalen 
Normen durchaus sinnvoll erscheint. Eine wesentliche Anforderung für eine sol-
che Modifikation besteht in einer (größeren) Offenheit für partikulare Ausfor-
mungen. An-Na’im fordert dementsprechend eine stärkere Auseinandersetzung 
mit regionalen Verschiedenheiten (An-Na’im 2008). Zu überlegen ist darüber hi-
naus aber auch, ob und wenn ja wie eine grundsätzliche Modifikation des Uni-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 157 

 

versalitätskonzepts hin zu einer offeneren, dynamischeren Form möglich ist 
(Forderungen nach einem dynamischen Verständnis formulieren, wenn auch 
recht unterschiedlich, Butler 2000 und Cooke 2005). 

Eine kritische Sicht auf Menschenrechte wird außerdem von vielen feminis-
tischen Positionen eingenommen. Sie sehen ein wesentliches Problem darin, dass 
die meisten Menschenrechtsansätze die Bedeutung von Geschlechterzuschrei-
bungen nicht oder nur ungenügend berücksichtigten (Cook 1994, Gerhard/Jan-
sen/Maihofer 1990). Ihre Einwände scheinen sich auf den ersten Blick vor allem 
auf die politische Menschenrechtspraxis und das heißt, auf die Umsetzung zu 
richten (so z.B. in vielen der Aufsätze in Cook 1994). Die meisten verbinden 
damit aber durchaus eine weitergehende Kritik an der normativen Grundlage 
selbst: So zögen sich viele Menschenrechtsansätze zu stark auf eine abstrakte 
und formale Gewährung von Rechten zurück, die sie zudem auf den öffentlichen 
Bereich beschränkten – auf diese Weise könnten sie geschlechterspezifischen 
Ungleichheiten nicht gerecht werden (Charlesworth 1994, Cook 1994a). In eine 
ähnliche Richtung zielt die Problematisierung der Idee, universale Normen an 
Neutralität (bzw. Unparteilichkeit) und Rationalität zu knüpfen: Diese Idee be-
ruhe maßgeblich darauf, das Partikulare, Private und Emotionale auszuklam-
mern, während diese Aspekte doch die sozialen Kontexte, in denen politisches 
Handeln wirkt, maßgeblich mitbestimmten und eben nicht ausgeklammert wer-
den dürften. Ein solches Verständnis universaler Normen habe nicht zuletzt oft 
dazu gedient, „Personen auszuschließen, die man mit Körper und Gefühl in Ver-
bindung setzt“, wie etwa Frauen (Young 1990, 97). Darüber hinaus verstecke 
Neutralität (bzw. Unparteilichkeit) die partikularen Perspektiven hinter universa-
len Forderungen (ebd., und vgl. Kap. 3.2). Ähnlich kritisiert Catharine MacKin-
non, dass das ‚Allgemeine‘ und ‚Universale‘ durch seine Ausklammerung von 
(Geschlechter-)Differenzen schon immer nur vermeintlich universal gewesen sei 
und in Wirklichkeit „Zustimmung verordnet, Spezifität unterdrückt und Partiku-
larität zum Schweigen gebracht habe” (MacKinnon 1989, xv). 

Auch die feministische Kritik ist mit unterschiedlichen Stoßrichtungen ver-
bunden. So geht es einigen vorrangig darum, Menschenrechte für Frauen einzu-
klagen (Rhode/Sanger 2005). Hilary Charlesworth etwa betont die positive 
Funktion von Menschenrechten und deren Bedeutung als „Taktik“ in der interna-
tionalen Politik: „Because women in most societies operate from such a disad-
vantaged position, rights discourse offers a recognized vocabulary to frame poli-
tical and social wrongs.“ (Charlesworth 1994, 61) Andere dagegen bringen 
grundlegendere Skepsis gegenüber universalen Normen und fordern eine tiefer-
gehende Hinterfragung nicht nur der Menschenrechte, sondern auch des Univer-
salitätskonzepts an sich (Auga 2008, Mookherjee 2009).  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Alles in allem legt die Kritik in ihren verschiedenen Stoßrichtungen nahe, 
dass eine Modifikation des Menschenrechtskonzepts notwendig ist. Mehr noch 
ist zu vermuten, dass oberflächliche Veränderungen in der Umsetzung und den 
Inhalten nicht genügen, um den skizzierten Schwierigkeiten gerecht zu werden. 
Ich werde daher im Folgenden genauer prüfen, ob die Modifikationen, die Nuss-
baum vornimmt, tatsächlich ausreichend sind. 

 

3.3.2  Dynamische Universalität im Anschluss an Nussbaum 
und darüber hinaus 

 
Nussbaum selbst thematisiert einige der angesprochenen Schwierigkeiten in 
Menschenrechtstheorien und strebt an, mit den Fähigkeiten einen verbesserten 
Menschenrechtsansatz vorzulegen (Kap. 2.9). Dabei verfolgt sie nicht zuletzt das 
Anliegen, sowohl geschlechterspezifischen Diskriminierungen gerecht zu wer-
den als auch kulturell verschiedene Kontexte zu berücksichtigen. Das zeigt sich 
einerseits daran, dass sie Wert auf eine intensive Auseinandersetzung mit prakti-
schen Erfahrungen legt und gerade die konkreten Lebenssituationen von Frauen 
stark einbezieht (Kap. 2.6 und 2.9). In der feministischen Diskussion wird dies 
auch durchaus gewürdigt (z.B. Charlesworth 2000, 77). Die Beachtung der in-
terkulturellen Dimension andererseits wird vor allem daran deutlich, dass Nuss-
baum es für wichtig erachtet, dass die Fähigkeitenliste den partikularen Kontex-
ten entsprechend unterschiedlich interpretiert und umgesetzt wird (Kap. 2.7.3). 
Mit Blick darauf hebt beispielsweise Irene Oh ihre Bezugnahme auf interkultu-
relle Diskussionen positiv hervor (Oh 2008, 415). 

Die Integration feministischer und interkultureller Anliegen führt weiterhin 
zu überzeugenden inhaltlichen Bestimmungen in der Fähigkeitenliste. Dazu zählt 
allem voran Nussbaums Forderung nach einem aktiven Staat und die Kritik an 
Konzeptionen bloß negativer Freiheit. Denn diese Forderung impliziert zum ei-
nen eine klare Abgrenzung zu Menschenrechtsansätzen, die eine Trennung und 
Rangordnung von politischen und sozialen Aspekten vornehmen (FJ, 286-288). 
Ihnen entgegen betont sie, darin ähnlich wie An-Na’im (vgl. Kap. 3.3.1), wie 
wichtig die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Aspekte sind, und dass sie 
nicht von den bürgerlichen und politischen Aspekten getrennt werden können 
(Kap. 2.9.1). Zum anderen ist diese Forderung ausdrücklich mit einem feministi-
schen Anliegen verknüpft: So müssten Ansätze, die bloß negative Freiheit und 
einen minimalen Staat – und damit die Beschränkung staatlichen Handelns auf 
den öffentlichen Bereich – fordern, gerade auch deswegen zurückgewiesen wer-
den, weil sie der Diskriminierung von Frauen nicht (genug) entgegenträten (vgl. 
die gleichlautende feministische Kritik in Kap. 3.3.1). Dafür sei nämlich ein ak-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 159 

 

tiver Staat notwendig, der das Ergebnis der Befähigung jeder Person ins Zentrum 
stellt: „The capabilities approach rejects utterly the misleading notion of ‚nega-
tive liberty’: people, especially women, are not free if they are left alone by a la-
zy state.“ (WB, 176, vgl. Kap. 2.9.2) Diese Forderung eines auf Befähigung zie-
lenden Staates ist eng mit einer Ablehnung rationalistischer und autonomieorien-
tierter Menschenbilder verbunden, im Unterschied zu denen Nussbaum (ähnlich 
wie viele interkulturelle und feministische Ansätze) Emotionen und die Bedeu-
tung von Gemeinschaft stärker in den Fokus rückt (vgl. Kap. 3.2.2 sowie Kap. 
3.3.1).  

Nicht zuletzt ist in diesem Zusammenhang auch auf Nussbaums Überlegun-
gen zu einem offenen Universalitätskonzept hinzuweisen. Dieses beruht zu-
nächst auf ihrer Überzeugung, dass die theoretische Konzeption auf praktische 
Herausforderungen reagieren und dementsprechend offen für Veränderungen 
bleiben muss. Konkret bedeutet es mit Blick auf Geschlecht und Kultur aber 
auch, dass die Fähigkeitenliste verändert werden soll, wenn die Auseinanderset-
zung mit anderen (kulturellen) Kontexten und gerade mit den verschiedenen Si-
tuationen von Frauen das notwendig macht (vgl. Kap 2.6.1). 

Mit diesen Modifikationen kann Nussbaum einige der skizzierten Schwierig-
keiten entkräften. Das Bemühen, Geschlecht und Kultur zu berücksichtigen, 
zeichnet ihren Ansatz insgesamt positiv im Menschenrechtsdiskurs aus, wo diese 
beiden Aspekte (wie die kritische Debatte zeigt) oft nicht oder nicht genug ge-
würdigt werden. 

 
Das heißt indes nicht, dass Nussbaum allen Einwänden gegen Menschenrechte 
zustimmen würde. Im Gegenteil weist sie all jene zurück, die sich tiefergehend 
gegen die Idee der Menschenrechte an sich richten oder Skepsis gegenüber dem 
Universalitätskonzept als solchem ausdrücken. Dazu gehören allen voran Ein-
wände, die unter Verweis auf kulturelle Differenzen die Möglichkeit und den 
Sinn von universalen Normen überhaupt in Frage stellen. Die Zurückweisung 
solcher kulturrelativistischer Einwände und die Verteidigung der Universalität 
der Fähigkeitenliste spielt in vielen Texten Nussbaums eine wichtige Rolle (z.B. 
CC Kap. 5, WHD Kap. 1.2, MTSG, vgl. Kap. 2.7.3). Dabei sind ihre Argumente 
in einigen Hinsichten sehr überzeugend. Das gilt etwa für ihre Kritik an der An-
nahme monolithischer Kulturen: Sie weist darauf hin, dass sich hinter Behaup-
tungen über die Vorstellungen einer Kultur als solcher oft die (machtpolitischen) 
Interessen bestimmter Mitglieder verbergen (Kap. 2.7.3). Treffend ist auch ihre 
Analyse einer Inkohärenz kulturrelativistischer Positionen in Bezug auf Freiheit 
– sofern sie diese Freiheit einerseits als universalen Wert kritisieren, andererseits 
aber implizit selbst voraussetzen (Kap. 3.2.2). Ebenso einleuchtend ist ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

grundlegende Intention, dass ethische Maßstäbe für globales politisches Handeln 
notwendig sind (und sie wird nicht zuletzt von einigen der Kritiker und Kritike-
rinnen geteilt, die nur bestimmte Konzepte kritisieren, aber explizit selbst in der 
einen oder anderen Weise auf die Notwendigkeit globaler Normen abheben, wie 
z.B. An-Na’im 2008). Selbst Nussbaums weitere Annahme, dass man zentrale 
Aspekte menschlichen Lebens bestimmen und in einer Liste von Fähigkeiten 
festlegen sollte, ist nicht unplausibel, denn in der Tat scheint ein Maßstab wie 
die Fähigkeitenliste notwendig bzw. unumgänglich zu sein, um (global) gegen 
die Verletzung von Respekt und die Einschränkung von Lebensmöglichkeiten 
vorgehen zu können (vgl. Kap. 3.1). 

Allerdings ist erneut darauf hinzuweisen, dass universalismuskritische Posi-
tionen oft überhaupt nicht in dem von Nussbaum nahegelegten Sinn kulturrelati-
vistisch sind (vgl. Kap. 2.7.3 und die Erörterung zur Freiheitsfrage in Kap. 
3.2.2). Das ist insbesondere bei vielen postmodernen Positionen der Fall, die 
zwar eine grundlegende Kritik an universalen Ansätzen formulieren, zugleich 
aber wie Nussbaum auf die Problematik eines homogenisierenden Bezugs auf 
Kultur aufmerksam machen (Spivak 2008, Dhawan 2011). Ihnen wird Nussbaum 
nicht gerecht, wenn sie sie undifferenziert in einem Atemzug mit kulturrelativis-
tischen Positionen nennt und kritisiert. Eine solche pauschalisierende und plaka-
tive Abgrenzung zu postmodernen Ansätzen (vgl. auch Kap. 2.2.5, 2.6.1) ist ers-
tens insofern heikel, als sie ein Bündnis im Sinne eines gemeinsamen Eintretens 
für bestimmte Ideen verhindert (und es gibt durchaus geteilte Anliegen, etwa die 
Kritik an der Essenzialisierung von Kultur: Kap. 2.7.3, aber auch die Bedeutung 
von Literatur für eine ethische Theorie: Kap. 2.8.2). Zweitens führt sie dazu, 
dass Nussbaum vorschnell wichtige Kritikpunkte übergeht. Wie Iris Young tref-
fend analysiert, misst sie der epistemologischen Stoßrichtung der postmodernen 
Kritik, und das heißt der Herausforderung einer „konzeptionellen Blindheit oder 
strukturellen sozialen Voreingenommenheit [bias]“, nicht genügend Bedeutung 
bei (Young 2001, 820). Exemplarisch zeigt sich das an Bemerkungen wie jener, 
dass, selbst wenn es so wäre, dass Menschenrechte aus ‚westlichem‘ Denken 
entstanden wären, dies noch kein Argument gegen die universale Geltung sei, da 
schließlich immer ein Austausch zwischen Kulturen bestehe (CC, 102). Proble-
matisch ist eine solche Aussage deswegen, weil sie den Unterschied nicht be-
rücksichtigt, ob eine ‚richtige‘ Norm von innen als ‚richtig‘ übernommen wird 
oder von anderen von außen als ‚richtig‘ herangetragen und verordnet wird.  

Die mangelnde Berücksichtigung der epistemologischen Dimension schlägt 
sich insbesondere in der Idee des freistehenden Maßstabs nieder, von dem sie 
meint, dass sie ihn gegenüber aller Kritik immunisieren könne und müsse, da nur 
er eine geeignete universale Grundlage politischen Handelns sei. Wie in den vo-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 161 

 

rangegangenen Kapiteln erörtert, kann man die Rückbindung an bestimmte par-
tikulare Vorstellungen aber nicht völlig umgehen, sie bleibt bestehen (bei ihr wie 
auch bei anderen Theorien). Es sind nun gerade postmoderne Ansätze, die darauf 
hinweisen, dass „Behauptungen über universale Normen oder Standards dazu 
neigen, deren Ursprung in der partikularen Erfahrung und Perspektive von struk-
turell privilegierten Personen zu verschleiern“ (Young 2001, 820). Solchen Ein-
wänden sollte Nussbaum mehr Aufmerksamkeit schenken (vgl. Young 2001.). 
Ihre grundsätzliche Ablehnung postmoderner Überlegungen ist daher, mit An-
drea Maihofers Worten „ärgerlich“ – und eben nicht nur weil sie zu deren undif-
ferenzierter Kritik führt (Maihofer 2000, 83), sondern auch, weil sie damit einen 
wichtigen systematischen Punkt der Kritik ausblendet. 

Angesichts dieser Schwierigkeiten scheint es wichtig, Nussbaums Universa-
litätskonzept weiterzuentwickeln. Insbesondere muss die Idee der Offenheit ge-
stärkt werden, die bei ihr zwar angelegt ist, durch das Neutralitätskonzept aber 
erheblich eingeschränkt wird: Insofern nämlich die Behauptung, dass die grund-
legenden Normen neutral sind, damit einhergeht, dass ebendiese Normen letzt-
lich als gesetzt betrachtet werden, entsprechende Einwände nicht ernst genom-
men werden und keine tiefergehende Diskussion darüber zugelassen wird (Kap. 
3.2.3) – insofern führt eine solche Behauptung von Neutralität zu einer allgemei-
nen, konzeptionell verankerten Verschlossenheit, die sich wie skizziert auch in 
ihrem Umgang mit postmodernen Einwänden widerspiegelt. Auch das Konzept 
von Universalität ist dann durch eine solche Verschlossenheit gekennzeichnet, 
da die als universal bezeichneten Normen zugleich immer an den Anspruch der 
Neutralität gebunden sind und das heißt: Sie sollen zwar prinzipiell offen für 
Veränderung sein, de facto ist das aber in entscheidenden Hinsichten nicht mög-
lich, weil grundlegendere Einwände gar nicht erwogen werden. Universalität 
wird hier letztlich zu einem starren und wenig überzeugenden Konzept. Um ein 
überzeugenderes Konzept entwickeln zu können, scheint eine wesentliche Vo-
raussetzung zu sein, Neutralität in dem oben skizzierten Sinn ‚nur‘ als Orientie-
rungspunkt zu verstehen, ohne den Anspruch, dies auch tatsächlich einzuholen. 
Auf der Basis dessen ist dann eine stärkere Öffnung für andere Sichtweisen und 
damit letztlich auch eine Stärkung der Idee der Offenheit mit Blick auf Universa-
lität möglich. 

Die Idee der Offenheit zu stärken muss dabei nicht bedeuten, die Kategorie 
des Universalen aufzugeben. Butler zufolge geht es beispielsweise vor allem da-
rum, dass das Universale Schauplatz ständiger politischer Anfechtung sein muss 
(Butler 2000, 13). Auch erfordert eine solche Öffnung nicht, auf einen Maßstab 
für politisches Handeln zu verzichten. So halten auch jene, die Universalität tief-
gehend kritisieren wie die postmoderne Denkerin Chris Weedon, das Formulie-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

ren von Normen wie Menschenrechten auf politischer Ebene für eine „unver-
zichtbare Strategie“ (Weedon 2000, 28). Wichtig ist aber, mit Butler, „einen 
Weg [zu, C.M.] finden, die Grundlagen, die sie [eine Gesellschaftstheorie, C.M.] 
notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen“ (Butler 1994, 
39), und das heißt, auf „Heilsgewissheit“ für die Normen zu verzichten (Weedon 
2000, 27). Ein in diesem Sinn offeneres oder dynamisches Konzept von Univer-
salität (vgl. Butlers Forderung, liberale Schlüsselbegriffe u.a. dynamischer zu 
machen: Butler 2000, 13) bedeutet, dass die (v.a. aus strategischen Gründen) als 
universal festgelegten Normen nie starr und über keinen Einwand erhaben sind, 
sondern immerfort einer kritischen Prüfung ausgesetzt bleiben. Ein solches Uni-
versalitätskonzept kann an Nussbaums Idee der Offenheit und auch an die An-
nahme von der Fähigkeitenliste als einem Vorschlag anknüpfen, muss diese aber 
weiterführen.13 Offenheit muss dahingehend konsequenter verstanden werden, 
dass auch eine grundlegende Infragestellung zugelassen wird, entsprechende 
Einwände ernst genommen und nicht vorschnell zurückgewiesen werden – damit 
letztlich eine Veränderung und Entwicklung dieses Vorschlags tatsächlich mög-
lich wird. 

Insgesamt macht Nussbaum mit der Fähigkeitenliste zwar, so das Ergebnis 
der Diskussion in den vorangegangenen Kapiteln, einen plausiblen Vorschlag für 
eine Grundlegung globalen politischen Handelns und in jedem Fall stellt ihre 
Liste einen sinnvollen Ausgangspunkt dar, um gleiche Ausgangsbedingungen zu 
schaffen. Allerdings muss sie konsequenter als ihrem Wesen nach unvollkom-
men und daher als dauerhafter Gegenstand der kritischen Prüfung konzipiert 
werden. Das ist nur möglich, wenn man die Zuschreibung von Neutralität aufgibt 
und Universalität dynamisch begreift. Die Relevanz einer solchen Akzentver-
schiebung im Universalitätskonzept wird nicht zuletzt mit Blick auf Kultur und 
Geschlecht noch deutlicher, wenn man überlegt, was daraus für die Möglichkeit 
interkultureller Kritik folgt. Darauf werde ich nun im letzten Diskussionsab-
schnitt eingehen.  

 

 

 

 

                                                             
13  Ähnlichkeit besteht auch zu Cookes Plädoyer für die „dynamische Qualität von [...] 

Geltungsansprüchen“ (Cooke 2005, 385f.). Im Unterschied zu ihrem stark an Haber-

mas angelehnten Entwurf sehe ich aber wie erörtert Vorzüge in Nussbaums Ansatz 

des Guten gegenüber prozeduralen Theorien (Kap. 3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 163 

 

3.3.3  Kultur und Geschlecht – Kritik auf der Basis  
universaler Normen 

 
Die bisherige Diskussion hat sich auf eine Reihe interkultureller und feministi-
scher Einwände gegen Universalität sowie Rationalität, Freiheit und Neutralität 
bezogen und dabei gezeigt, dass aus feministischer und interkultureller Perspek-
tive mitunter sehr ähnliche Kritikpunkte an bestimmten solchen Konzepten for-
muliert werden. Diese Parallelität macht deutlich, dass die gleichzeitige Berück-
sichtigung beider Perspektiven keineswegs zwangsläufig in einen Konflikt mün-
den muss (wie die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit nahelegen 
könnte), sondern auch zu einer Verstärkung der Argumente führen kann. Den-
noch stehen die Perspektiven von Kultur und Geschlecht häufig in Konkurrenz 
zueinander und vertreten mehr oder weniger gegensätzliche Anliegen. Dies 
möchte ich nun zum Ausgangspunkt einiger abschließender Überlegungen zur 
Möglichkeit von Kritik auf der Basis universaler Normen nehmen.  

Feministische Ansätze einerseits kritisieren kulturelle Traditionen häufig da-
für, Frauen nicht zu respektieren. Sie stellen daher – im Sinne eines universalen 
Programms zur Emanzipierung von Frauen, beispielsweise im Namen universa-
ler Frauenrechte – mitunter sehr weitreichende Forderungen zu ihrer Einschrän-
kung (z.B. Chambers 2004, Okin 1999a). Umgekehrt weisen diejenigen, die für 
mehr Respekt für kulturelle Diversität plädieren, oftmals darauf hin, dass die ge-
forderte Emanzipierung nicht für alle Frauen erstrebenswert sei und man keine 
Universalität für die entsprechenden Forderungen beanspruchen könne. Während 
einige damit tatsächlich eine Nachordnung der Interessen von Frauen verbinden, 
geht es anderen jedoch gerade um die Interessen von Frauen, die, so die Kritik, 
in den Emanzipierungsprogrammen nicht berücksichtigt würden (z.B. Mahmood 
2005, Parekh 1999). Es stellt sich angesichts dessen die Frage, wie sich eine 
Theorie universaler Normen, die sowohl die Berücksichtigung von Geschlecht 
als auch von Kultur für wichtig erachtet, in diesem Spannungsfeld positionieren 
und wo sie Kritik üben kann und soll – und insbesondere, als wie plausibel 
Nussbaums Ansatz diesbezüglich einzuschätzen sind.  

Nussbaum hält interkulturelle Kritik in begrenztem Maß für notwendig, näm-
lich genau dort, wo die Grundbefähigung, die sie als universale Norm betrachtet, 
nicht verwirklicht oder gar behindert wird. Kritisiert werden müssten alle Struk-
turen und Praktiken, die geschlechtsspezifische Diskriminierung beinhalten 
(Kap. 2.2.5), und zwar auch, wenn sie in anderen kulturellen Traditionen be-
gründet liegen (Kap. 2.9.2). Eine solche Kritik an anderen Kulturen sei aufgrund 
der universalen Geltung der Liste möglich und sie sei grundsätzlich dann legi-
tim, wenn man bereit ist, dieselbe Kritik auf die eigene Kultur anzuwenden (FJ, 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

260, vgl. Kap. 2.7.3). Allerdings fordert Nussbaum zugleich Zurückhaltung in 
der Kritik, wo kulturelle Praktiken Forderungen stellen, die aus einer ‚westlich‘-
liberalen Frauenrechtsperspektive einschränkend erscheinen, aber nicht die 
Grundbefähigung betreffen. In solchen Fällen geht sie zunächst einmal davon 
aus, dass die (zu Entscheidungsfreiheit befähigten) Frauen selbst über ihre Le-
bensweise entscheiden können und darin respektiert werden sollten (vgl. Kap. 
2.9.2, relevant wird diese Abwägung v.a. mit Blick auf religiöse Praktiken, siehe 
ausführlich dazu Kap. 6). 

Diese begrenzte Kritik an frauendiskriminierenden Machtstrukturen kann ei-
nerseits aus feministischer Sicht unbefriedigend erscheinen (vgl. die Forderun-
gen nach stärkerer Autonomie: Kap. 3.2.2). Nussbaum selbst thematisiert es als 
Problematik minimaler Konzeptionen, dass sie in Bezug auf Geschlechterfragen 
nur wenige Forderungen stellen könnten (PO, 901f.). Für einen politischen An-
satz sei es jedoch wichtig(er), die pluralen Vorstellungen vom Guten zu respek-
tieren und sich daher auf die Forderung politischer Gleichheit zu beschränken – 
selbst dann, wenn die Urteilende persönlich eine Vorstellung von umfassenderer 
Gleichheit vertritt: „The test of our liberalism lies not in the way we deal with 
views that we like, but in the way we deal with what makes us uncomfortable or 
even angry.“ (PO, 903) Tatsächlich sollte eine Theorie politischer Normen kultu-
relle Differenz respektieren, sowohl um des Respekts selbst willen als auch im 
Sinne der angestrebten Stabilität. Das ist nicht möglich mit einer feministischen 
Position, die auf Kosten dessen Forderungen nach umfassenderen Frauenrechten 
stellt, etwa mit Blick auf Autonomie (z.B. Chambers 2004, vgl. Kap. 3.2.2).14 
Ein solcher Feminismus ist außerdem deswegen unplausibel, weil er den femi-
nistischen Standpunkt als losgelöst von allen kulturellen Traditionen betrachtet 
und sich seiner eigenen kulturellen Rückbindung nicht bewusst zu sein scheint. 
(Damit setzt er nicht zuletzt jene feministischen Ansätze herab, die den An-
schluss an verschiedene kulturelle Traditionen zu wahren versuchen – und ver-
hindert so Allianzen mit ihnen, die für das feministische Anliegen sinnvoll wä-
ren. Siehe auch Kap. 6). Eine Zurückhaltung in der Kritik erscheint demgegen-
über plausibel, wenngleich sie bedeutet, dass der Ansatz in seinen feministischen 
Ambitionen begrenzt bleiben muss. 

Es ließe sich andererseits mit Blick auf die interkulturelle Dimension ein-
wenden, dass schon die begrenzte Kritik Nussbaums zu weitreichend ist und 
dass sie damit dem Maßstab des gleichen Respekts nicht gerecht wird. Insbeson-
dere bestehen Zweifel, ob sie die eigene Sichtweise genug hinterfragt und ihrer 
(überzeugenden) Forderung nach einer Kritik der eigenen Kultur gerecht wird. 

                                                             
14  Deutlicher wird das noch an der Debatte zur Burka: Kap. 6.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 165 

 

So meinen Young und Maihofer in Nussbaums Urteilen eine problematische 
Gegenüberstellung zwischen einer kritisierenden ‚westlichen‘ und einer kritisier-
ten ‚anderen‘ Position zu erkennen (Maihofer 2000, Young 2001). Nussbaums 
Texte seien, so Maihofer, „durchzogen von einer Polarisierung in ‚Wir hier  und 
‚Die dort‘ bzw. ‚Wir dort‘, ohne daß dies von ihr thematisiert würde, was diesen 
Zweifel bestärkt.“ (Maihofer 2000, 82). Und ähnlich wirft Butler ihr vor, dass sie 
sich über das Problem, „das lokale Kulturen für den internationalen Feminismus 
darstellen“, hinwegsetze (Butler 2000, 35, sie stellt Nussbaums Position diesbe-
züglich der von Okin gleich; vgl. auch Benhabibs Kritik an Nussbaum und Okin 
als Vertreterinnen einer eurozentrischen und imperialistischen Sichtweise: Ben-
habib 2002, 101).  

In ihrer Pauschalität treffen diese Einwände nicht zu, denn Nussbaum 
schenkt der interkulturellen Problematik große Beachtung. Das zeigt sich gerade 
an der Forderung nach Kritikbereitschaft an der eigenen Kultur als Vorausset-
zung für interkulturelle Kritik. Zu relativieren ist in diesem Sinn auch das Bei-
spiel in Youngs Kritik: Der Titel Judging Other Cultures (JOC) bringt weniger 
zum Ausdruck, dass Nussbaum nur andere Kulturen kritisch betrachten würde, 
sondern ist vor allem vor dem Hintergrund der sensiblen Frage zu sehen, ob und 
wie man auch interkulturell Kritik üben kann. Dennoch verweisen die Einwände 
wieder auf die oben benannte grundlegende Schwierigkeit: Tatsächlich drückt 
sich im Konzept des Freistehens nämlich jene in den Vorwürfen angeprangerte 
Überlegenheitshaltung aus, die auch mit mangelnder Selbstkritik einhergeht. In-
dem Nussbaum ihre eigene Rückgebundenheit nicht zugesteht und suggeriert, 
dass (nur) die (vermeintlich) freistehende Position universale Einsicht und Kritik 
ermöglicht, erklärt sie ihre Kritik an anderen für legitim und rechtfertigt zu-
gleich, warum sie die Zweifel anderer an ihrer Position nicht immer ernst neh-
men muss, besonders wenn sie grundlegende Punkte betreffen. Das führt zur 
Problematik ihres Universalitätskonzepts zurück, denn es wird noch einmal deut-
lich, dass dieses nicht so offen ist, wie es zunächst scheint. Auch in ihrer Kritik 
ist Nussbaum mitunter zu schnell und undifferenziert und läuft, wie Young tref-
fend formuliert, Gefahr, jene Ansichten und Positionen, die sie kritisiert, nicht 
ernsthaft anzuhören (Young 2001, 822). Mit anderen Worten ist sie auch hier 
nicht offen (genug) für andere Perspektiven und die potenzielle Infragestellung 
ihrer eigenen Sichtweise durch sie. In dieser Hinsicht ist (zumindest zu einem 
gewissen Grad) der Kritik von Gayatri Spivak zuzustimmen, dass es Nussbaum 
nicht gelingt, sich wirklich für die kulturelle Differenz zu öffnen und sie „im 
Modus von ‚meine Art ist die Beste‘“ verharrt (Spivak 2008, 84).  

Es drängt sich daher auch aus diesem Blickwinkel der Schluss auf, dass die 
Idee der Offenheit für das Universalitätskonzept gestärkt werden muss. Wenn 

‘

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

der Ausgangspunkt für die Kritik an anderen nicht ein neutral-universales, son-
dern ein dynamisch-universales Set von Normen ist, dann, so kann man hoffen, 
ist auch die Haltung der Kritik durch eine stärkere Offenheit für die Sichtweisen 
anderer gekennzeichnet bis hin zu der Möglichkeit, durch sie in Frage gestellt 
werden zu können. Das aber sollte das Ziel sein, denn Kritik, so kann man 
Mahmood beipflichten, erscheint genau dort am stärksten, wo das möglich ist: 
„Critique, I believe, is most powerful when it leaves open the possibility that we 
might also be remade in the process of engaging another’s worldview, that we 
might come to learn things that we did not already know before we undertook 
the engagement.“ (Mahmood 2006, 209) Damit unterstreichen die Überlegungen 
zur Möglichkeit von Kritik letztlich die These, dass die Idee der Offenheit ge-
genüber Nussbaums Universalitätskonzept gestärkt werden muss und ihr Ansatz 
diesbezüglich weiterentwickelt werden sollte. 

 
Fazit 
Nussbaum greift wichtige Kritikpunkte an Menschenrechten und universalen 
Normen auf und zeigt, dass der Fähigkeitenansatz vielen gerecht werden kann. 
Das gelingt durch verschiedene Momente der Pluralisierung und Kontextualisie-
rung und nicht zuletzt durch die inhaltlichen Bestimmungen des Fähigkeitenan-
satzes. Allerdings zeigt sich, dass Nussbaum zu schnell jene Einwände zurück-
weist, die grundlegende Annahmen ihres liberalen Konzepts betreffen. Das gilt 
insbesondere für postmoderne Überlegungen. Da diese aber durchaus auf ernst-
hafte Schwierigkeiten verweisen, wäre es sinnvoll, sich ihnen gegenüber nicht so 
pauschal zu verschließen. Vor allem muss ihre Skepsis gegenüber der Idee einer 
universal-freistehenden Konzeption ernster genommen werden. Ausgehend da-
von plädiere ich dafür, dass man eine tiefergehende Offenheit als bei Nussbaum 
und ein dynamisches Verständnis von Universalität anstreben sollte. 

Diese Überlegung verstärkt sich, wenn man die Frage nach der Möglichkeit 
interkultureller Kritik in den Blick nimmt. Nussbaum wird der zentralen Heraus-
forderung, verschiedene Sichtweisen zu respektieren und ernsthaft einzubezie-
hen, nur bedingt gerecht. Zwar gibt sie kulturellen Differenzen mehr Raum als 
einige andere (feministische) Positionen und berücksichtigt damit besser deren 
Bedeutung für das gute Leben. Jedoch geht mit ihrer Orientierung an einem frei-
stehenden Maßstab auch eine Haltung der Überlegenheit einher, die problema-
tisch ist, insofern sie mitunter dazu führt, andere Sichtweisen nicht ernst zu 
nehmen. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 167 

 

3.4  FAZIT 
 
Der universale Anspruch von Nussbaums Fähigkeitenansatz muss sich an einer 
Reihe von kritischen Einwänden messen lassen. Diese Einwände beziehen sich 
teilweise auf einzelne Charakteristika ihres Ansatzes, teilweise sind sie aber auch 
grundlegender Art und betreffen den Universalitätsanspruch von Menschen-
rechtsansätzen im Allgemeinen. 

 
In diesem Kapitel wurde als erstes die Festlegung auf eine Fähigkeitenliste sowie 
die damit verknüpfte Bezugnahme auf Annahmen über den Menschen in den 
Blick genommen, da viele Kritikerinnen und Kritiker dies für problematisch er-
achten (3.1). Gegen die Kritik habe ich argumentiert, dass kein normativer An-
satz ohne Annahmen über den Menschen auskommt und mehr noch dass ihre 
Benennung sinnvoll ist, weil sie mit einer explizierten und insofern nachvoll-
ziehbar gemachten Erwägung darüber einhergeht, welche Annahmen als wichtig 
einzuschätzen sind. Auch die Pluralität zentraler Aspekte guten menschlichen 
Lebens ist durchaus plausibel, wenn die Alternative darin besteht, sich auf Rati-
onalität und Autonomie als zentrale Charakteristika zu beschränken. Weiterhin 
erscheint auch die Festlegung dieser als grundlegend bestimmten Aspekte in ei-
ner universalen Liste sinnvoll und für globales politisches Handeln notwendig. 
Allerdings ist der Kritik zuzustimmen, dass dem Diskurs eine größere Bedeutung 
zugemessen werden sollte, was insbesondere heißt, dass die Liste stärker als Ge-
genstand fortlaufender (gerade auch interkultureller) Debatten verstanden wer-
den muss. 

Im Zentrum des zweiten Kapitels stand dann die Plausibilität der Konzepte 
von Vernunft, individueller Freiheit und Neutralität (3.2). Dabei habe ich zu-
nächst einmal die in Kapitel 3.1 nur angedeutete These, dass Nussbaums Ansatz 
gerade weil er sich nicht allein auf Vernunft und Freiheit als zentrale Aspekte 
guten menschlichen Lebens kapriziert, überzeugend ist, aufgegriffen und weiter 
ausgeführt. So sind nämlich Theorien, die sich auf Freiheit und Vernunft be-
schränken, gerade mit Blick auf die feministische und interkulturelle Debatte als 
einseitig zurückzuweisen. Problematisch ist jedoch Nussbaums These, dass ihre 
Fähigkeitenliste weltanschaulich neutral ist, da durchaus eine Rückbindung an 
partikulare Vorstellungen besteht. Angesichts dessen dennoch Neutralität zu be-
haupten, gefährdet sowohl den gleichen Respekt als auch die Stabilität. Es er-
scheint daher sinnvoller, die Liste als einen Vorschlag zu verstehen, der Neutra-
lität (nur) als Ideal anstrebt, der aber aufgrund seiner Rückbindung nicht selbst 
als neutral bezeichnet werden kann und der weiter verhandelt werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Im dritten Kapitel habe ich schließlich die feministische und interkulturelle 
Kritik an (bestimmten) Menschenrechtsansätzen und am Universalitätskonzept 
selbst in den Blick genommen (3.3). Nussbaums Fähigkeitenansatz umgeht eini-
ge der Schwierigkeiten, weil er kulturelle Diversität und feministische Anliegen 
selbst äußerst wichtig nimmt und dies dementsprechend in seinen zentralen 
Konzepten zu berücksichtigen bemüht ist. Allerdings erweist sich ihr Konzept 
von Universalität selbst als problematisch, da es entgegen der von Nussbaum 
vertretenen Idee der Offenheit letztlich starr wirkt, was maßgeblich mit ihrer 
Idee von Neutralität in Verbindung steht. So sind die als universal erklärten – 
neutralen – Normen kaum offen für Veränderung, sondern gegenüber grundle-
genden Einwänden verschlossen. Dies geht einher mit einer Haltung der Überle-
genheit, die sich auch in ihrer Art der Kritik spiegelt und in einem Mangel an 
Selbstkritik zeigt. Ich plädiere demgegenüber dafür, auch grundlegende Einwän-
de ernster zu nehmen, sich von ihnen in Frage stellen zu lassen – und dadurch 
die Idee der Offenheit zu stärken, hin zu einem dynamischen Verständnis von 
Universalität. Demnach müsste die Fähigkeitenliste stärker als bei Nussbaum als 
ein vorläufiger und unvollkommener Maßstab verstanden werden, der dauerhaft 
einem kritischen und prüfenden Diskurs unterworfen bleibt. (Was diese Überle-
gungen mit Blick auf konkrete Fragen und Konfliktfälle bedeuten, wird in der 
Auseinandersetzung mit der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit 
und den Beispielfällen von Burka und Female Genital Cutting noch deutlich 
werden, siehe Kap. 6.) 

 
Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen kann man nun auch noch einmal 
nach der Plausibilität der aristotelischen und liberalen Elemente und des diesbe-
züglichen Wandels in Nussbaums Ansatz fragen, nämlich mit Blick auf das Uni-
versalitätskonzept. Meine Diskussion legt nahe, dass die in Anlehnung an Aris-
toteles entwickelten Aspekte in vielem überzeugend sind (die Bezugnahme auf 
Annahmen über den Menschen und die Orientierung am guten Leben sowie ins-
besondere die Annahme pluraler grundlegender Fähigkeiten, zu denen etwa 
Emotionen gehören; und im Zusammenhang damit auch die aristotelisch gepräg-
ten spezifischen Konzepte von Vernunft und Freiheit). Ohne die Kombination 
mit zentralen liberalen Ideen, insbesondere jener der Pluralität, wäre der Bezug 
auf Aristoteles aber freilich problematisch. So ist es für eine am gleichen Res-
pekt orientierte politische Konzeption äußerst wichtig, die verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten zu respektieren. Allerdings, so eine zentrale Stoßrichtung 
meiner Kritik, darf die damit verbundene (notwendige) Orientierung an Neutrali-
tät nicht so verstanden werden, als könnten die vorgeschlagenen Normen tat-
sächlich weltanschaulich freistehend sein (wobei sich diese Kritik nicht nur oder 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS FÄHIGKEITENANSATZ UND DIE UNIVERSALISMUSDEBATTE | 169 

 

vor allem auf Nussbaums Entwurf bezieht, sondern die Möglichkeit einer sol-
chen Begründung überhaupt betrifft). Nussbaums Wandel hin zum politischen 
Liberalismus ist insofern mit Blick auf Universalität differenziert zu beurteilen, 
da er einerseits im Sinne der Berücksichtigung von Pluralität grundsätzlich eine 
wichtige Entwicklung darstellt, andererseits aber aufgrund des Neutralitätskon-
zept eigene Schwierigkeiten mit sich bringt. (Auf die in diesem Kapitel nur an-
gedeutete weitere Entwicklung hin zu einer stärker libertären Position werde ich 
an späterer Stelle noch eingehen: Kap. 6).  

 
Abschließend möchte ich nicht zuletzt die Bedeutung und das Verhältnis femi-
nistischer und interkultureller Perspektiven wieder aufgreifen. Wie ich zu Be-
ginn der Untersuchung erläutert habe, ist die Berücksichtigung dieser beiden 
Perspektiven und der mit ihnen verbundenen Herausforderungen der maßgebli-
che Bezugspunkt für meine kritische Diskussion, da ich annehme, dass darin 
wichtige Kriterien für die Plausibilität und die Berechtigung des universalen An-
spruchs zu sehen sind (Kap. 1). Der Ansatz von Nussbaum ist diesbezüglich 
grundsätzlich positiv einzuschätzen, da er beide Perspektiven berücksichtigt und 
dementsprechend auch inhaltlich eine Reihe der angesprochenen Schwierigkei-
ten aufgreift. Nicht gelingt ihm das meines Erachtens jedoch dort, wo die Ein-
wände sich auf grundsätzliche Annahmen wie die der freistehenden Konzeption 
oder das daran geknüpfte Konzept von Universalität richten. Ihnen gegenüber 
verschließt sich Nussbaum auf Kosten der von ihr selbst zu Recht starkgemach-
ten Idee der Offenheit, wodurch ihr Ansatz insgesamt an Plausibilität verliert. 

Die Diskussion veranschaulicht darüber hinaus, dass das Verhältnis zwischen 
der feministischen und der interkulturellen Perspektive nicht nur durch Konflikte 
geprägt ist, wie die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit suggerie-
ren könnte (vgl. Kap. 1). Vielmehr lässt sich eine Reihe von Parallelen in der 
Kritik an universalen Normen feststellen. Diese betreffen insbesondere die Kon-
zepte von Rationalität, (individueller) Freiheit bzw. Autonomie und Neutralität. 
Eine Unvereinbarkeit der Perspektiven scheint nur dort zu bestehen, wo be-

stimmte feministische auf bestimmte interkulturelle bzw. dann vor allem kultur-
relativistische Positionen treffen, was in Kapitel 6 noch genauer zu erörtern sein 
wird. Angestrebt werden sollte demgegenüber eine Position, die beide Perspekti-
ven in einer sinnvollen Weise integriert. Nussbaums Ansatz zeichnet sich durch 
sein Bemühen um eine solche Position aus, wenngleich er aufgrund der ange-
sprochenen Schwierigkeiten in Bezug auf Neutralität und Universalität auch hier 
an gewisse Grenzen stößt (siehe auch dazu Kap. 6). 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

Insgesamt ist Nussbaums Fähigkeitenansatz mit Blick auf die Universalismusde-
batte in vielen Hinsichten überzeugend. Die Fähigkeitenliste stellt einen sinnvol-
len Ausgangspunkt für politisches Handeln und den Diskurs über universale 
Normen dar. Sie sollte jedoch noch stärker genau so, nämlich als – unvollkom-
mener, zur Diskussion stehender – Ausgangspunkt verstanden werden. Dafür 
scheint eine konzeptionelle Weiterentwicklung hin zu einem dynamischen Uni-
versalitätsverständnis notwendig. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

4 Religion bei Nussbaum 

 
 
 
Religion kommt im Kontext von Menschenrechten und der Begründung univer-
saler Normen eine wichtige Rolle zu. Die Herausforderung von Pluralität zeigt 
sich nämlich nicht nur an interkultureller Differenz, sondern gerade auch im 
Umgang mit der Verschiedenheit religiöser sowie nicht-religiöser Lehren. Eine 
Auseinandersetzung mit der Bedeutung von Religion bei Nussbaum ist daher 
nicht nur mit Blick auf die Rahmenkontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit notwendig, sie ist auch grundsätzlich für die Debatte um Universalität 
sinnvoll. Im Folgenden sollen zunächst Nussbaums Position zum Umgang mit 
religiöser Pluralität und ihre religionspolitischen Forderungen erörtert werden. 
Im Anschluss daran werde ich dies dann vor dem Hintergrund der Säkularis-
musdebatte, die auch als Spezialfall der Universalismusdebatte betrachtet wer-
den kann (Taylor 2010, 8), kritisch prüfen und diskutieren (Kap. 5). 

 
Nussbaum beschäftigt sich in einer Reihe von Texten unter verschiedenen Fra-
gestellungen mit Religion. So geht sie im Kontext des Fähigkeitenansatzes zu-
nächst einmal grundsätzlich auf die Bedeutung von Religion und insbesondere 
auf ihre ambivalente Rolle mit Blick auf die universale Geltung der Grundbefä-
higung ein (v.a. WHD).1  Darüber hinaus stellt sie aber auch weitergehende 
Überlegungen dazu an, welche Voraussetzungen gewährleistet werden müssen, 
damit der notwendige Respekt gegenüber Religion verwirklicht werden kann. In 
einigen jüngeren Texten wird dies zum Hauptgegenstand der Argumentation. 
Dabei geht sie zum einen von gesellschaftspolitischen Debatten zu religiöser (In-
)Toleranz in Europa aus, dies geschieht insbesondere in The New Religious Into-

lerance. Overcoming the Politics of Fear in an Anxious Age (NRI). Zum anderen 

                                                             
1  Obwohl sie in WHD von der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit aus-

geht, können ihre Überlegungen zunächst auch davon losgelöst betrachtet werden, 

siehe ausführlich zu der Frauenrechtskontroverse Kap. 6 .

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

setzt sie sich, vor allem in Liberty of Conscience. In Defense of America's Tradi-

tion of Religious Equality (LC), detailliert mit verschiedenen Auslegungstraditi-
onen zur US-Verfassung und entsprechenden Gerichtsurteilen auseinander. In 
The Clash Within. Democracy, Religious Violence, and India’s Future (CW) 
analysiert sie zudem die religionspolitische Bedeutung des Gujarat-Konflikts in 
Indien. In allen diesen Texten plädiert sie letztlich für ein bestimmtes religions-
politisches Modell, welches neben dem Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit, den man als Grundnorm betrachten kann, vor allem die religionspoliti-
schen Prinzipien von Neutralität, Trennung von Religion und Staat, Nicht-
Etablierung und Ausgleichsregelungen ins Zentrum stellt. Diese religionspoliti-
schen Überlegungen sind als Anwendung des Fähigkeitenansatzes in Bezug auf 
den Aspekt der Religion zu deuten. Nussbaum selbst spricht davon, dass die 
Ausführungen zur Religionspolitik der USA ein gutes Beispiel dafür seien, „wie 
eine zentrale menschliche Fähigkeit, die am Anfang abstrakt festgelegt wird, im 
Laufe der Zeit verfassungsrechtlich umgesetzt werden kann und wie das Ver-
ständnis von den dafür notwendigen Anforderungen dabei wächst und zuneh-
mend spezifisch wird“ (CC, 170). Es wird in der folgenden Erörterung sowie in 
der Diskussion (Kap. 5.3) noch genauer abzuwägen sein, inwiefern dies auch 
bedeutet, dass der Geltungsanspruch auf den exemplarischen Kontext beschränkt 
ist und wo universale Implikationen bestehen. 

Zu Beginn dieses Kapitels muss eine Darstellung von Nussbaums grundle-
gender Verhältnisbestimmung von Religion und Grundbefähigung bzw. gutem 
Leben sowie der daraus hervorgehenden Grundnorm des gleichen Respekts der 
individuellen Gewissensfreiheit stehen (4.1). Daraus ergibt sich zweitens eine 
Kritik an Positionen, die die individuelle Gewissensfreiheit bedrohen und die 
Nussbaum mit einer Analyse von Angst und Narzissmus als tiefer liegende 
Gründe für solche Bedrohungen verknüpft (4.2). Ausgehend von diesen grundle-
genden Annahmen werde ich dann auf die von ihr als notwendig erachteten 
Maßnahmen zum Schutz des Respekts der Gewissensfreiheit eingehen, die sie 
als drei Säulen beschreibt. Sie umfassen gute politische Prinzipien, eine kritische 
Selbstreflexion sowie die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen (4.3). Um Nuss-
baums spezifisch religionspolitische Position besser fassen zu können, ist es 
sinnvoll, die erste Säule genauer zu beleuchten und dafür ihre auf die USA be-
zogene Argumentation für ein konkretes religionspolitisches Modell im Detail 
aufzugreifen. Deutlich wird hier, dass sie vor allem die Prinzipien Neutralität, 
Trennung von Religion und Staat, Nicht-Etablierung und Ausgleichsregelungen 
als zentral für ein gutes religionspolitisches Modell erachtet (4.4). Abschließend 
werde ich darüber hinaus noch einen Blick auf Nussbaums persönliche Religio-
sität, ihr Selbstverständnis als liberale Jüdin, werfen und darauf eingehen, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 173 

 

 

che Bedeutung den Verweisen auf ihre eigenen religiösen Erfahrungen für die 
Plausibilität ihrer politischen Argumente und auch für die These der freistehen-
den Konzeption zukommt (4.5). 

Die Erörterung richtet sich damit in ihren Schwerpunkten zum einen nach 
den Fragestellungen der Säkularismusdebatte, und zwar insofern sie auf die Be-
deutung von Religion für das gute Leben und für politische Erwägungen sowohl 
allgemein als auch anhand spezifischer religionspolitischer Prinzipien abhebt. Zu 
bedenken ist dabei schon hier der Vorwurf, Nussbaum setze sich zu einseitig ne-
gativ mit Religion auseinander und weise eine Nähe zu säkularistischen Positio-
nen auf (Bader 2003, 277f., Reilly 2011, 9). Zum anderen finden sich eine Reihe 
von Anknüpfungspunkten an wesentliche Überlegungen der vorangegangenen 
Kapitel, insbesondere was die Frage der kontextspezifischen Anwendung der 
allgemeinen politischen Konzeption betrifft sowie das Verhältnis dieser als frei-
stehend verstandenen Konzeption zu Nussbaums eigenen umfassenden Überzeu-
gungen.2  

 
 

4.1  DIE GRUNDLEGENDE BEDEUTUNG VON RELIGION  
UND INDIVIDUELLER GEWISSENSFREIHEIT 

 
Nussbaum setzt sich im Rahmen ihrer politischen Erwägungen ausführlich mit 
Religion auseinander und erörtert nicht zuletzt das Verhältnis zur Grundbefähi-
gung. Dabei geht sie sowohl auf die mögliche religiös begründete Einschränkung 
von Grundfähigkeiten ein, aber insbesondere auch darauf, dass und inwiefern 
Religionen zum guten Leben vieler Menschen beitragen. Sie plädiert daher 
grundsätzlich für den Respekt von Religionen und der Entscheidungsfreiheit von 
Menschen, ihr Leben an religiösen umfassenden Lehren auszurichten. Als grund-
legende Norm fordert sie gleichen Respekt gegenüber der individuellen Gewis-
sensfreiheit – die sowohl religiöse als auch nicht-religiöse Lebensmodelle be-
trifft. Im Folgenden werde ich zunächst auf ihre Thesen zur Bedeutung von Re-
ligion für das gute Leben und die Grundbefähigung (4.1.1) und im Anschluss auf 
die Grundnorm in ihren Einzelaspekten genauer eingehen (4.1.2). 

 
 
 

                                                             
2  Die für die vorangegangenen Kapitel zentralen Aspekte Geschlecht und Kultur kom-

men allerdings nur am Rande vor, ihre Zusammenführung findet vor allem in der De-

batte zu Frauenrechten und Religionsfreiheit statt, siehe dazu Kapitel 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

4.1.1  Religion und das gute Leben 
 
In Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion besteht ein wesentliches Anlie-
gen darin, die Bedeutung von Religion für das gute Leben vieler Menschen her-
vorzuheben. Dieses Anliegen wird von ihr über die Abgrenzung zu pauschaler 
Religionskritik eingeführt, es ist seiner Idee nach aber bereits in dem grundle-
genden Ziel verwurzelt, jedem und jeder ein gutes Leben gemäß ihrer Vorstel-
lungen vom Guten zu ermöglichen (Kap. 2.5). Das impliziert nämlich, die indi-
viduelle Entscheidung, gemäß einer bestimmten Vorstellung vom Guten zu le-
ben, zu respektieren, und zwar unabhängig davon, ob sie religiös oder nicht-
religiös ist. Eine Person aufgrund ihrer Religion zu diskriminieren, ihre Religion 
für falsch zu erklären oder gar ihr abzusprechen, selbst diese Religion für wahr 
zu halten, würde bedeuten, die Entscheidung dieser Person und damit auch sie 
selbst nicht zu respektieren (WHD, 180f.). Es ist also zunächst einmal der Res-
pekt der Person und ihrer Entscheidung für einen bestimmten Lebensweg 
(WHD, 188), der es erfordert, Religionen als Lebensmodelle anzuerkennen und 
sie auch selbst zu respektieren (zumindest insoweit sie die Grundbefähigung res-
pektieren, worauf ich noch zurückzukommen werde). 

Zudem müsse man davon ausgehen, dass religiösen Fähigkeiten intrinsischer 
Wert zukomme (WHD, 179f.). Im Zentrum sieht Nussbaum hier die Suche nach 
letztem (ultimate) Sinn, die häufig in Religionen vollzogen werde. Sinnsuche 
aber sei ein wesentliches Element guten menschlichen Lebens und sie nimmt sie 
als solches auch in ihrer Liste auf, nämlich als einen Aspekt der Fähigkeit der 
praktischen Vernunft. Insofern sie diese Fähigkeit insgesamt als äußerst wichtig 
für das Entwerfen eines Lebensplans und die Struktur der Gesamtheit der Grund-
fähigkeiten charakterisiert (vgl. Kap. 2.2 für die besondere Rolle der Fähigkeit 
der praktischen Vernunft als architektonisch), kommt letztlich auch der Sinnsu-
che mehr noch eine besondere, eben strukturierende Funktion für das gute Leben 
zu:  

 
„To be able to search for an understanding of the ultimate meaning of life in one’s own 

way is among the most important aspects of life that is truly human. One of the ways in 

which this has most frequently been done historically is through religious belief and prac-

tice […].“ (WHD, 179) 

 
Darüber hinaus beförderten Religionen andere zentrale Fähigkeiten, nämlich 
Sinne, Vorstellungskraft und Denken (4. Fähigkeit) sowie Zugehörigkeit (7. 
Fähigkeit): „[R]eligion is one of the ways in which people use thought and imag-
ination in pursuit of an understanding of what is most important in life; it is also 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 175 

 

 

among the ways in which people pursue community and affiliation.“ (WHD, 
206) Das Argument vom intrinsischen Wert religiöser Fähigkeiten zielt darauf, 
dass in Religionen eine Reihe von Grundfähigkeiten auf bestimmte (religiöse) 
Weise gefördert wird und sie mit Blick darauf respektiert werden sollten. Es be-
deutet nicht, dass es für das gute Leben grundlegende Fähigkeiten gäbe, die nur 
religiös entwickelt und verwirklicht werden könnten,3 sondern es geht darum, 
anzuerkennen, dass dies auch religiös geschehen kann (WHD, 180). Religion 
dürfe nicht als einziger Weg betrachtet werden, diese Fähigkeiten zu erlangen, 
durchaus aber als „ein extrem wichtiger Weg“ (WHD, 179)4. Geht man davon 
aus, dass Religion so eng an grundlegende Fähigkeiten geknüpft ist, lässt sich 
weiter schließen, dass sie (für religiöse Menschen) eine „wesentliche Quelle der 
Identität“ ist (WHD, 180): „Religion is central to people’s sense of themselves.“ 
(NRI, 102)  

Man könnte nun fragen, ob Religion wirklich intrinsischer Wert zukommt, 
da sich ihr Wert gewissermaßen doch aus einer eher funktionalen Wichtigkeit für 
das gute Leben und den Respekt der Person ergibt. Was die Bezeichnung als 
intrinsischer Wert hier aber signalisiert, ist, dass es sich bei Religion um einen 
Aspekt besonders tiefgehender Bedeutung für das gute Leben handelt. Während 
bloß instrumentelle Werte relativ einfach ausgetauscht werden können, gilt dies 
in Bezug auf die eng mit dem Selbstverständnis von Menschen verwobene Vor-
stellung vom Guten und also für Religion nicht:5 

 
„Of course it remains the case that respect is for persons, not for their doctrines. But these 

doctrines are so deeply a part of people’s search for the meaning of life that public gov-

ernmental denigration of those doctrines puts those people at a disadvantage, suggesting 

that they are less worthy than other citizens, and, in effect, not treating them as fully equal 

ends in themselves.“ (PLP, 22) 

 

                                                             
3  Ebenso wenig geht es darum, dass sie überhaupt verwirklicht werden müssten. Vgl. 

die Unterscheidung von Fähigkeiten und Tätigkeiten (Kap. 2.4.2) sowie die Erörte-

rung zu Gewissen als Sinnsuche in Kap. 4.1.2. 

4  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

5  Man könnte überlegen, ob die Annahme eines intrinsischen Werts religiöser Fähigkei-

ten mit Blick auf Nicht-Religiöse bereits eine zu weitgehende Annahme ist, die nicht 

zur Grundlage einer politischen Konzeption gemacht werden darf. Nussbaum verwen-

det diesen Begriff tatsächlich später selbst nicht mehr, was man als einen Wandel in 

diesem Sinn deuten könnte.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Die hauptsächliche Stoßrichtung dieser Überlegungen scheint letztlich die For-
derung des Respekts von Menschen als religiösen Menschen zu sein. Wichtig ist 
der Respekt von Religion demnach nicht nur, damit Wahlfreiheit gewährt ist, 
sondern auch, weil man tatsächlich annehmen sollte, dass Religionen für das gu-
te Leben wichtig sind und zur Befähigung beitragen (können). 

 
Der Respekt gegenüber Religion hat Nussbaum zufolge aber dort eine Grenze, 
wo Religionen Einschränkungen der Grundbefähigung begründen (WHD, 188). 
In solchen Fällen plädiert sie klar für die Kritik an und Einschränkung von reli-
giösen Ansprüchen. Auffällig ist, dass solche Fälle in Texten, in denen es nicht 
um die Grundbefähigung geht, nur am Rande vorkommen (wie in LC und NRI), 
während religiös begründete Bedrohungen der Grundbefähigung im Zusammen-
hang der Begründung des Fähigkeitenansatzes eine durchaus wichtige Rolle 
spielen (wie in WHD, aber auch JOC; deutlich zeigt sich das an ihrer Auseinan-
dersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit, siehe ausführlich: Kap. 6).  

Immer jedoch weist Nussbaum sogleich darauf hin, dass aus der Möglichkeit 
der Bedrohung der Grundbefähigung durch Religion keine pauschalen negativen 
Urteile über Religion als Bedrohung von Moral und als Quelle von Gewalt abge-
leitet werden dürfen. Gegen eine solche starke Religionskritik hebt sie hervor, 
dass das Verhältnis von Moral und Religion vielschichtig sei. So komme Religi-
onen gerade auch eine positive Funktion dafür zu, „moralische Ansichten zur 
Lebensführung zu vermitteln und zu fördern“ (WHD, 190). Das veranschauliche 
beispielsweise die zentrale Bedeutung von Gerechtigkeitsvorstellungen und Mo-
ral im Judentum, die Nussbaum u.a. mit ihrer eigenen religiösen Erfahrung be-
legt (PD, 107, siehe dazu Kap. 4.5). Grundsätzlich verweise das Verhältnis zu 
Moral darauf, dass Religionen in sich divers sind, sie können moralische 
Grundsätze zwar mitunter bedrohen, oftmals aber auch unterstützen (besonders 
deutlich wird dies am Verhältnis von Religion und Frauenrechten, Kap. 6.1). Re-
ligionen seien also ähnlich wie Kulturen durch eine interne Diversität gekenn-
zeichnet.  

Darüber hinaus seien Religionen, ebenfalls wie Kulturen, dynamisch (vgl. 
Kap. 2.7). Sie veränderten sie sich im Laufe der Zeit, was man sowohl im Chris-
tentum als auch im Judentum, Islam usw. beobachten könne: „[B]ecause they in-
volve a committed search for ultimate meaning, they shift in at least some ways 
in response to participant’s changing views of meaning“ (WHD, 182). Ihre Fest-
stellung, dass solche Entwicklungen in engem Zusammenhang mit gesellschaft-
lichen Veränderungen stehen, ist ein weiterer für die Beurteilung von Religion 
relevanter Aspekt: Insofern nämlich von einer Verwebung und gegenseitigen 
Beeinflussung religiöser, kultureller und politischer Interessen auszugehen ist 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 177 

 

 

(RW, 103), ist es auch äußerst schwierig, zu entscheiden, welche als religiös for-
mulierten Ansprüche tatsächlich auf religiösen und welche auf anderen Interes-
sen beruhen:  

 
„One of our greatest problems, in talking about the prerogatives of religious actors and 

groups, is to decide when there is a legitimate religious issue on the table, and when the is-

sue is, instead, cultural or political. Religions are intertwined in complex ways with poli-

tics and culture.“ (WHD, 193) 

 
Aufgrund dieser Diversität und Dynamik von Religionen dürfe man keine ho-
mogenisierenden Annahmen über Religion machen, insbesondere nicht solche, 
die ‚Religion‘ einen genuinen Zusammenhang mit Gewalt und der Verletzung 
von Moral unterstellen. Gewalt beruhe auf einer Vielzahl von Motiven. Und man 
dürfe auch nicht vergessen, dass sie häufig nicht-religiös begründet wird, wie das 
beispielsweise in marxistischen Gewaltregimen oder in dem „im Grunde atheis-
tischen Nazideutschland“ geschehen sei (LC, 326).6 (Diese These unterstreicht 
sie auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien – dieser sei keineswegs 
nur oder vor allem religiös motiviert gewesen, wie viele behauptet haben; er sei 
vielmehr Ausdruck einer gesellschaftlichen Gesamtproblematik von Angst vor 
dem Fremden und dem Wunsch nach Homogenität: CW.) Es sei daher falsch, 
aus der notwendigen Kritik an religiös motivierten Einschränkungen der Grund-
befähigung verallgemeinernde Schlussfolgerungen über Religion zu ziehen, die 
dazu führen, religiöse Vorstellungen nicht als Lebensmodelle zu respektieren. 

 
Es ließe sich abschließend die Frage stellen, was Nussbaum überhaupt unter ‚Re-
ligion‘ versteht und ob sie dies genauer bestimmt. Jedoch bestimmt sie ausdrück-
lich kein Spezifikum von Religion. Vielmehr problematisiert sie eine Reihe von 
Versuchen der Definition. Sie alle scheiterten an der (inter- und intra-)religiösen 
Diversität und seien entweder zu weit oder zu eng gefasst, oder sogar beides zu-
gleich (LC, 167f). Etwa sei das Kriterium von „als stark empfundenen Verpflich-
tungen“ (strongly felt commitments, LC, 167) zu weit gefasst, da es unter ande-
rem auch auf Familienbeziehungen zutreffe. Demgegenüber sei „die Beziehung 
einer Person zu Gott“ (ebd.) zu eng, weil es manche Lehren, wie den Buddhis-
mus oder den Konfuzianismus, ausschließe. Als einzig aussichtsreiches Kriteri-
um, das alle Religionen zu umfassen scheint, wertet sie den Bezug auf „letzte 
Fragen“ (ultimate questions, LC, 168). Damit kommt sie letztlich aber auf einen 

                                                             
6  Dieses Argument formuliert ähnlich auch z.B. José Casanova (Casanova 2010, siehe 

Kap. 5.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Aspekt zurück, den sie selbst nicht als spezifisch religiös charakterisiert hat (sie-
he oben) und der insofern selbst zu weit gefasst ist, um ein Spezifikum von Reli-
gion darstellen zu können. Tatsächlich geht es ihr nicht darum, ein Spezifikum 
zu bestimmen, sondern nur einen für politisches Handeln sinnvollen Bezugs-
punkt zu benennen – und dies scheint ihr der inklusive Aspekt der Gewissens-
freiheit bzw. der Sinnsuche zu sein. In diesem Zusammenhang wird deutlich, 
dass sie ihre Überlegungen bewusst auf das Politische beschränkt: Annahmen zu 
Religion werden soweit als sinnvoll betrachtet, wie sie als Grundlage politischen 
Handelns notwendig sind, sie sind aber darauf zu begrenzen. Weitergehende 
Spekulationen über ein Wesen von Religion haben hier keinen Platz.7 

Diese Überlegung erscheint in Bezug auf die Pluralität von Vorstellungen 
vom Guten zunächst plausibel. Es ist jedoch zum einen zu fragen, wie konse-
quent Nussbaum darin ist, keine weiteren Bestimmungen zu Religion vorauszu-
setzen. Zum anderen stellt sich die Frage, ob der Fokus auf individuelle Sinnsu-
che tatsächlich so inklusiv ist, wie sie nahelegt, oder ob er, wie einige einwen-
den, das Relevante von Religion nicht erfasst und Religion daher auch nicht an-
gemessen in die politischen Überlegungen einbeziehen kann. Diesen Fragen 
werde ich an späterer Stelle noch genauer nachgehen (Kap. 5.1). 

 
Nussbaums zentrales Anliegen mit Blick auf Religion besteht also darin, Men-
schen zu ermöglichen, gemäß ihrer – oftmals religiösen – Vorstellungen vom 
Guten zu leben. Dafür sei es (trotz der notwendigen Kritik an religiösen Ansprü-
chen, die den Respekt bedrohen) wichtig, religiöse Lebensmodelle grundsätzlich 
zu respektieren und auch den Wert von Religion an sich für das gute Leben vie-
ler Menschen anzuerkennen. Für die Formulierung von Normen rückt angesichts 
der Pluralität von religiösen und nicht-religiösen Vorstellungen vom Guten letzt-
lich dennoch die nicht spezifisch auf Religion bezogene Sinnsuche in der Instanz 
des Gewissens ins Zentrum. Dies führt zu der Norm des gleichen Respekts der 
Gewissensfreiheit. 

 
 
 
 

                                                             
7  Religionsphilosophisch könnte man ihren Religionsbegriff wohl am ehesten als funk-

tionalistisch bezeichnen, da im Zentrum die Funktion von Religion für die Grundbe-

fähigung bzw. das gute Leben der Menschen steht – wobei seine Besonderheit, wie 

dargestellt, darin besteht, dass er einen intrinsischen Aspekt von Religion impliziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 179 

 

 

4.1.2  Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit 
als zentrale Norm 

 
Als zentrale Norm für die Ermöglichung religiöser und nicht-religiöser Vorstel-
lungen vom Guten betrachtet Nussbaum den gleichen Respekt der individuellen 
Gewissensfreiheit. Damit verbindet sie im Wesentlichen fünf Aspekte: Men-
schenwürde, Respekt, Gewissen und Verletzlichkeit – die sie auch als Grund-
prämissen bezeichnet – sowie das Prinzip der Freiheit, welches sich aus der 
Kombination der Prämissen ergebe.8 

 
Spezifisch religionspolitisch ist vor allem die Prämisse zur Suche nach letztem 
(ultimate) Sinn bzw. Gewissen. Sinnsuche, so die Annahme, ist ein zentraler As-
pekt guten menschlichen Lebens, weswegen sie, ebenso wie die interne Fähig-
keit, mittels derer Menschen zur Sinnsuche in der Lage sind und die meist Ge-
wissen genannt wird (NRI, 65), Respekt verdient: „[A]nyone who has it (and all 
humans do) is worthy of boundless respect“ (LC, 19). Dabei handelt es sich hier 
um eine Fähigkeit, der Nussbaum als Aspekt der praktischen Vernunft eine be-
sondere Funktion in der Anordnung und Sinngebung der Gesamtheit der Fähig-
keiten zuschreibt (vgl. Kap. 4.1.1). Wenn sie nun die enge Verbindung dieser 
Fähigkeit mit Würde betont und davon spricht, das Gewissen sei „ein sehr wich-
tiger Teil des Menschen, der eng mit der Würde verbunden oder sogar ein As-
pekt davon ist“ (NRI, 65), ist dies folglich nicht nur darauf zurückzuführen, dass 
alle in ihrer Liste als zentral benannten Fähigkeiten mit Würde verknüpft sind 
(vgl. Kap. 2.2), sondern es wird auch diese besondere Bedeutung von Sinnsuche 
nahegelegt. Mit Gewissen und Würde verbunden ist weiterhin die Idee der 
Gleichheit. Diese stellt in diesem Zusammenhang zwar keine eigenständige 
Prämisse dar, sie ist doch aber grundlegend mit Würde und der Grundbefähigung 
verbunden (Kap 2.2). Insofern wird sie von Nussbaum auch gewissermaßen als 
Vorzeichen der gesamten Norm des Respekts der individuellen Gewissensfrei-
heit verstanden: Es geht darum, dass alle Menschen gleichermaßen in ihrer Sinn-
suche respektiert werden müssen (LC, 21). 

Aufgrund ihrer Bedeutung für das gute Leben müssen Sinnsuche und Gewis-
sen unbedingt respektiert werden. Der Respekt gebühre dabei zuallererst dem 

                                                             
8  Ich stütze mich vor allem auf die Rede von fünf Prämissen in NRI Kap. 3. In LC 

kommen diese ähnlich vor, Nussbaum ordnet sie aber in eine größere Zahl von „Kon-

zepten“ (acht) und „Prinzipien“ (sechs) ein (LC Kap. 1.III und IV), wozu auch kon-

kretere religionspolitische Annahmen zählen (siehe Kap. 4.4). Die hier herauskristalli-

sierte Grundnorm kommt ähnlich auch in anderen Texten vor (WHD, PLP u.a.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Gewissen der einzelnen Personen, das heißt den Individuen und nicht den religi-
ösen Gruppen oder den Religionen als solchen: „[T]he relevant unit theoretically 
is the conscience of the individual.“ (NRI, 79) Politische Entscheidungen sollen 
demnach nicht anhand der von einzelnen Religionsvertreterinnen und -vertretern 
proklamierten Ansichten entschieden werden (auch nicht, wenn es sich dabei um 
religiöse Autoritäten handelt), sondern das entscheidende Kriterium müsse das 
einzelne Individuum sein (vgl. Kap. 2.2): „[A]ny solution that appears good for a 
religious group will have to be tested to see whether it does indeed promote the 
religious capabilities (and other capabilities) of the group’s members, taken one 
by one.“ (WHD, 188) Das Ziel müsse sein, nicht nur bestimmte dominante reli-
giöse Vorstellungen zu schützen, sondern auch die vielen unterschiedlichen und 
teilweise sehr individuellen Formen (LC, 170).  

Man könnte dies so verstehen, dass Nussbaum bei Gewissensfreiheit ein sehr 
starkes Autonomieverständnis voraussetzt und den Respekt ausschließlich auf 
Individuen bezieht. Ausdrücklich schließt sie aber erstens nicht die Möglichkeit 
aus, dass sich Menschen religiösen Autoritäten unterordnen wollen, sondern for-
dert, Unterordnung aus religiösen Gründen zu respektieren (vgl. Kap. 2.5.2), so-

fern, so kann man präzisieren, von einer individuellen Entscheidung zu einer 
solchen Unterordnung ausgegangen werden kann (anschaulich wird das in Kap. 
6.2.1).9 Zweitens müsse man wie bereits erörtert auch die Religionen selbst als 
Raum, in dem Sinnsuche geschieht, in gewissem Maße respektieren, wenn man 
die Personen respektieren möchte: „It is because we respect persons that we 
think that their comprehensive doctrines deserve space to unfold themselves, and 
deserve respectful, nonderogatory treatment from government“ (PLP, 33, vgl. 
Kap. 4.1.1). Darüber hinaus hält sie es drittens schließlich auch für die praktisch-
politische Abwägung, ob ein Anspruch als Ausdruck einer Gewissensüberzeu-
gung zu berücksichtigen ist oder nicht, für hilfreich, Überzeugungen religiöser 
Gemeinschaften zur Orientierung heranzuziehen (siehe dazu Kap. 4.4.2). Trotz 
des ‚theoretischen‘ Fokus auf die individuelle Gewissensfreiheit (vgl. NRI, 79) 
spielen somit auf verschiedene Weise auch Religionen und religiöse Gemein-
schaften eine wichtige Rolle. Das ist, wie sich noch zeigen wird, für die Diskus-
sion der Plausibilität ihres Konzepts von großer Bedeutung. 
 

                                                             
9  Dies spielt auch in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit eine wich-

tige Rolle: Kap. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 181 

 

 

Eine weitere Prämisse religionspolitischen Handelns ist Nussbaum zufolge die 
Annahme der Verletzlichkeit (NRI, 65-68).10 In Fortführung der allgemeinen 
These des Fähigkeitenansatzes, dass Menschen nicht nur durch Fähigkeiten, 
sondern auch durch Bedürftigkeit und Verletzlichkeit charakterisiert sind und 
daher politische Maßnahmen zum Schutz ihrer Würde notwendig sind (Kap. 
2.2), nimmt sie an, dass es auch in Bezug auf Gewissensfreiheit notwendig ist, 
eine Reihe von Voraussetzungen zu schaffen. Nur so sei Gewissensfreiheit mög-
lich: „The vulnerabilty premise, then, means that giving equal respect to con-
science requires tailoring worldly conditions so as to protect both freedom of be-
lief and freedom of expression and practice.“ (NRI, 67) 

Dementsprechend ist Freiheit auch in Bezug auf Religion und Gewissen im 
Sinne der Befähigungsidee zu verstehen (vgl. Kap. 2.4.1). Das heißt, jeder und 
jede soll in der Lage sein, sich für eine bestimmte Sinnsuche anstelle einer ande-
ren zu entscheiden, und niemand darf in dieser Entscheidung eingeschränkt wer-
den, sofern die Entscheidung nicht selbst eine Einschränkung der Freiheit Ande-
rer bedeutet:  

 
„Liberty, or the free exercise of religion, means being able to follow one’s own conscience 

in matters of religious belief and – within limits set by the demands of public order and the 

rights of others – religious conduct.“ (LC, 19) 

 
Um dies zu erreichen, dürfe man sich nicht auf negative Freiheit und einen mi-
nimalen Staat beschränken, wie dies einige Theorien nahelegen. Vielmehr seien 
angesichts der Verletzlichkeit staatliche Maßnahmen notwendig, die jeden Men-
schen tatsächlich in die Lage versetzen, nach Sinn zu suchen, sich für eine Vor-
stellung vom Guten zu entscheiden und dementsprechend zu leben (LC, 24). Die 
staatlichen Maßnahmen sollen jedoch zugleich auf eine ermöglichende Funktion 
beschränkt bleiben. Gemäß der Idee des politischen Liberalismus darf es zum ei-
nen nicht darum gehen, eine bestimmte Sinngebung zu forcieren, da sich Freiheit 
gerade auch auf die Wahl der Vorstellung vom Guten beziehen soll (vgl. Kap. 
2.5). Zum anderen geht es Nussbaum nicht einmal überhaupt um Sinngebung, 
sondern um das Gewissen als Instanz der Sinnsuche: „It is the faculty, not its 
goal, that is the basis of political respect“ (LC, 169). Die Frage, ob tatsächlich 
Sinn gefunden wird und worin er besteht, klammert sie aus. Damit zielt sie nicht 

                                                             
10  Auch diese Prämisse findet keine explizite Entsprechung auf der Liste in LC, sie 

kommt aber im Zusammenhang mit anderen Punkten vor, etwa mit Blick auf das Ge-

wissen: „Conscience is precious, worthy of respect, but it is also vulnerable, capable 

of being wounded and imprisoned.“ (LC, 19) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

zuletzt auf die Inklusion von Menschen, die einen letzten Sinn grundsätzlich in 
Frage stellen. Der Fokus auf Sinnsuche soll es ermöglichen, auch ihnen und ih-
ren Lebensentwürfen gleichen Respekt zu zollen: „[A]nd thus we can agree to 
respect the faculty without prejudging the question whether there is a meaning to 
be found, or what it might be like.” (LC, 169) Damit scheint Nussbaum letztlich 
belegen zu wollen, dass die Orientierung an der Gewissensfreiheit nur die not-
wendigen minimalen Voraussetzungen macht und dadurch tatsächlich plurale 
Vorstellungen vom guten Leben ermöglicht, was die These der weltanschaulich 
neutralen Konzeption bestätigen würde (Kap. 2.5). Wie überzeugend diese Be-
hauptung der größtmöglichen Inklusion und der damit verbundenen Idee der 
Neutralität tatsächlich ist, muss allerdings, trotz der plausiblen Intention, Sinnsu-
che als inklusiven Orientierungsmaßstab zu setzen, noch genauer diskutiert wer-
den. Man könnte nämlich z.B. bezweifeln, ob ein so stark an Entscheidungsfrei-
heit orientiertes Konzept Religion wirklich gut erfassen kann (vgl. Kap. 4.1.1, 
zur Diskussion siehe Kap. 5.1). 
 
Aufmerksamkeit verdient schließlich noch die Prämisse des Respekts (vgl. all-
gemein dazu Kap. 2.2.1). Nussbaum verbindet sie hier mit einer Abgrenzung zu 
der oft in anderen Theorien vertretenen Idee von Toleranz, die sie aber für „zu 
missgünstig und schwach“ hält (LC, 24). Toleranz sei nämlich oft mit einem hie-
rarchischen Denken verbunden, „[s]o als ob die eine Gruppe von Menschen eine 
andere gnädigerweise in ihrer Art zu leben gewähren lässt, sie aber auch jeder-
zeit daran hindern könnte“ (ITW).11 Was man benötige, sei dagegen ein starkes 
Verständnis von Anerkennung, das von einer Gleichheit zwischen Menschen 
und ihren Ansprüchen in Gewissensfragen ausgeht. Ihre Argumentation legt da-
bei mitunter eine Ablehnung des Toleranzkonzepts an sich nahe, tatsächlich geht 
es ihr aber vor allem um die Ablehnung eines bestimmten Verständnisses und 
um die Spezifikation von Toleranz hin zu einem umfassenderen Konzept im 
Sinne von Respekt: „[W]e must ground toleration in a view of equal respect for 
persons.“ [PLP, 37]12 Dementsprechend gebraucht sie den Begriff der Toleranz 
mitunter selbst affirmativ. 

                                                             
11  In LC steht dies im Zusammenhang mit Nussbaums Erörterung der amerikanischen 

Verfassungstradition und sie bezieht sich hier affirmativ auf James Madison, der für 

seine kritische Haltung gegenüber Toleranz dieses Argument angeführt habe (LC, 

Kap. 3.3). 

12  Vgl. die Unterscheidung in verschiedene Verständnisse von Toleranz bei Rainer Forst. 

Nussbaums Respektidee ist wohl dem zuzurechnen, was er (als eine Form von Tole-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 183 

 

 

Diese Überlegung ruft einige Fragen hervor. So ließe sich einwenden, dass 
eine solche Forderung nach Respekt zu stark ist und mehr noch, dass sie höhere 
Anforderungen an religiöse Menschen stellt als an andere (De Dijn 2008) – was 
gegen ihre Neutralität und womöglich auch gegen ihren universalen Anspruch 
spräche. Nussbaums Argument, es gehe auch bei Respekt (nur) um einen politi-
schen und nicht um einen umfassenden Wert (PLP, 18f.), kann dies nicht unbe-
dingt entkräften. Auf diese Problematik, die letztlich die gesamte Konzeption be-
trifft, muss daher in der Diskussion noch genauer eingegangen werden (Kap. 
5.2). Zu überlegen ist zudem, ob Nussbaum selbst ihrem Anspruch des Respekts 
gerecht wird. Bedenkenswert ist hier der Gedanke von Wendy Brown, dass Kon-
zepte wie Toleranz häufig dazu genutzt würden, sich über als intolerant klassifi-
zierte Andere zu stellen und damit eigene Intoleranz und sogar Gewalt ihnen ge-
genüber zu rechtfertigen (Brown 2006). Toleranz als Selbstbezeichnung ist dann 
problematisch, insofern sie Überlegenheit und Unangreifbarkeit signalisiert. 
Nussbaums Konzept von Respekt dürfte diese Schwierigkeiten nur teilweise ent-
kräften, denn sie kritisiert Toleranz zwar als herablassende Weltsicht und zielt 
dagegen auf „Respekt unter Gleichen“ (ITW), es scheint aber, dass es ihr in ih-
rem Bemühen um eine freistehende Konzeption letztlich ebenfalls um eine in 
gewisser Hinsicht unangreifbare und überlegene Konzeption geht (nicht zuletzt 
mit Blick auf die Diskussion zu Geschlecht und Kultur: Kap. 3). Auch dies wer-
de ich in der Diskussion weiterverfolgen (Kap. 5). 

 
Fazit 
Nussbaum plädiert in Fortführung ihrer Grundideen des Fähigkeitenansatzes da-
für, dass Menschen ermöglicht werden soll, ein Leben gemäß ihrer Vorstellun-
gen vom Guten zu wählen und zu führen. Zu respektieren seien sowohl die indi-
viduellen Entscheidungen als auch zu einem gewissen Grad die umfassenden 
Lehren selbst. Insbesondere dürfe kein Unterschied zwischen religiösen und 
nicht-religiösen Vorstellungen gemacht werden. Das setzt zum einen voraus, Re-
ligion nicht als per se problematisch zu verurteilen, da dies zu einer Diskriminie-
rung religiöser Lebensmodelle führe und zudem aufgrund der Diversität von Re-
ligionen und der potenziell positiven Bedeutung von Religion für die Grundbe-
fähigung schlicht unzutreffend sei. Zum anderen erfordert dies, den Fokus politi-
schen Handelns auf das Gewissen als Instanz der Sinnsuche zu richten, was ne-
ben religiösen auch nicht-religiöse Lehren erfasst. 

                                                                                                                                  
ranz) „Respekt-Konzeption“ nennt, und zwar in der Variante, die auf qualitativer 

Gleichheit beruht (Forst 2000). Er selbst hält diese auch für die überzeugendste (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Die Forderung gleichen Respekts individueller Gewissensfreiheit, die Nuss-
baum ausgehend davon als zentrale Norm formuliert, erscheint grundsätzlich 
überzeugend. Es muss jedoch noch genauer diskutiert werden, ob sie tatsächlich 
als universale Grundlage allgemein plausibel ist (Kap 5.1). Dabei müssen vor al-
lem jene Zweifel aufgegriffen werden, die sich darauf richten, ob die Fokussie-
rung auf Entscheidungsfreiheit Religion sinnvoll erfassen kann und ob sie als 
freistehende, weltanschaulich neutrale Norm gelten kann (in diesem Punkt 
drängt sich nicht zuletzt der Vergleich zu der Diskussion um Geschlecht und 
Kultur auf, vgl. Kap. 3.2). 

 
 

4.2  DIE BEDROHUNG DER GEWISSENSFREIHEIT DURCH 

SÄKULARISTISCHE UND TRADITIONALISTISCHE 

POSITIONEN 
 
Für Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion spielt die Analyse der Bedro-
hung von Gewissensfreiheit eine wesentliche motivierende Rolle. Den analysier-
ten Bedrohungen gegenüber gilt es deutlich zu machen, wie wichtig der gleiche 
Respekt der individuellen Gewissensfreiheit ist. Im Folgenden werde ich daher 
ihre Argumente gegen die beiden hauptsächlichen Gegner, traditionalistische 
und säkularistische Positionen, in den Blick nehmen (4.2.1). Daran anschließend 
gehe ich kurz auf die damit verbundene, weitergehende Annahme ein, dass sol-
che Positionen in einer grundlegenden menschlichen Neigung zu Angst und 
Narzissmus begründet liegen (4.2.2). 

 

4.2.1  Nussbaums Kritik an traditionalistischen und 
säkularistischen Positionen 

 
Nussbaum setzt sich im Wesentlichen mit zwei Bedrohungen der Gewissensfrei-
heit auseinander, die sie in ihren verschiedenen Texten mit unterschiedlichen 
Schwerpunkten diskutiert. Dies sind erstens so genannte traditionalistische und 
zweitens säkularistische Positionen. 

Als traditionalistische Positionen bezeichnet Nussbaum solche, die eine reli-
giöse bzw. kulturelle Tradition über die Geltung der Grundbefähigung im All-
gemeinen und die individuelle Gewissensfreiheit im Besonderen stellen (WHD, 
176f.). Darunter fasst sie in WHD zunächst einmal sowohl (mehr oder weniger) 
kulturrelativistische Außenperspektiven als auch bestimmte religiöse (und kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 185 

 

 

relle) Innenperspektiven.13 Im Kontext ihrer Auseinandersetzung mit den USA 
und deren Verfassungstradition in LC hingegen geht es ausschließlich um die 
Innenperspektive eines konservativen evangelikalen Christentums – ein Unter-
schied, der sich auch auf den Inhalt ihrer Kritik auswirkt: Während in WHD das 
Verhältnis zwischen Einzelnen und der Gemeinschaft im Vordergrund der Prob-
lematisierung steht, geht es in LC vor allem um das Streben nach einer gesell-
schaftlichen Vorrangstellung einer Religion.14 

Der zentrale Einwand ist in beiden Kontexten aber der gleiche. Er richtet sich 
gegen die Behauptung einer richtigen religiösen Position. Dagegen führt Nuss-
baum zum einen das Argument der internen Diversität von Religionen an (vgl. 
Kap. 4.1.1) und verweist darauf, dass traditionalistische Positionen die Gewis-
sensfreiheit derjenigen verletzten, die innerhalb einer Religion alternative Sicht-
weisen vertreten (WHD, 185). Zum anderen macht sie darauf aufmerksam, dass 
in dem Anspruch auf gesellschaftlichen Vorrang einer Religion andere Religio-
nen und nicht-religiöse Vorstellungen nicht respektiert werden (LC, 4f.). Beson-
ders problematisch sei es, wenn eine bestimmte religiöse Vorstellung zur Verfas-
sungsgrundlage gemacht werden soll (siehe ausführlich zum Prinzip der Nicht-
Etablierung: Kap. 4.4.1). 15  Anhand von Äußerungen einiger bekannter US-
Politiker illustriert sie, wie der gleiche Respekt verletzt wird, wenn der Vorrang 
einer Weltsicht propagiert wird (das prominenteste Beispiel darunter ist der 
frühere US-Präsident George W. Bush: LC, 5f.). Ähnliche Entwicklungen stellt 
sie auch außerhalb der USA fest, etwa in Indien im politischen Machtanspruch 
eines konservativen ‚rechten‘ Hinduismus, der andere religiöse Ansichten nicht 
ausreichend respektiert. (In CW kommt sie zu dem Schluss, dass in den polari-
sierenden exklusivistischen Positionen des konservativen Hinduismus eine we-

                                                             
13  Die Subsumierung dieser beiden doch sehr unterschiedlichen Perspektiven unter eine 

Position ist problematisch, da sie zu Vereinfachungen führt, die sich auch auf die 

Plausibilität ihrer Beurteilung auswirken. Siehe dazu Kap. 6.1. 

14  Es sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum in LC nicht selbst von einer traditionalisti-

schen Position spricht; es erscheint angesichts der Parallelen in der Argumentation zu 

WHD aber sinnvoll, die konservative religiöse Position als eine Form dessen zu deu-

ten. 

15  In LCA spricht Nussbaum diesbezüglich auch von „Establishmentarians”. Diese Be-

zeichnung ist jedoch nicht präzise, da, wie sich im Folgenden zeigen wird, die säkula-

ristische Position das Problem des Etablierungsstrebens teilt und daher genauso be-

nannt werden könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sentliche Grundlage für die Eskalation des Konflikts zwischen Hindus und Mus-
limen 2002 im indischen Bundesstaat Gujarat zu sehen sei.16) 

 
Gewissensfreiheit werde aber auch von säkularistischen Positionen bedroht. Die-
se verletzten die Gewissensfreiheit dadurch, dass sie religiöse Lebensmodelle 
insgesamt nicht anerkennen und nahelegen, dass ein nicht-religiöses Leben ei-
nem religiösen vorzuziehen sei (WHD, 180). Nussbaum zufolge verlangt der 
Respekt der Person aber, gerade auch von Säkular-Liberalen, die Anerkennung 
religiöser Modelle im politischen Bereich, und zwar selbst dann, wenn sie selbst 
das Modell für Aberglaube halten: 

 
„Even if one were convinced [...] that religion is all superstition, and that a comprehensive 

secular view of the good is correct, we do not show sufficient respect for our fellow citi-

zens when we fail to acknowledge that they reasonably see the good differently.“ (PD, 

108) 

 

Problematisch sei weiterhin, dass säkularistische Positionen homogenisierende 
Annahmen über Religion machten, indem sie behaupten, dass Religion per se li-
berale Ideen wie Autonomie und Pluralismus bedrohe, tendenziell Gewalt her-
vorrufe u.ä. Sie bezögen sich dabei nur auf bestimmte religiöse Stimmen, alter-
native Sichtweisen berücksichtigten sie entweder gar nicht oder nähmen sie nicht 
ernst (WHD, 182f.). Damit aber übersähen sie die Diversität von Religionen 
(vgl. Kap. 4.1) und würden jenen anderen Stimmen nicht gerecht. Zudem bein-
halteten säkularistische Positionen neben einer Hierarchie zwischen nicht-
religiösen und religiösen Lehren oftmals auch eine zwischen verschiedenen Re-
ligionen. Viele neigten nämlich dazu, bekannte, in ihrer Gesellschaft prägende 
Religionen als Teil ihrer Kultur und damit als weniger problematisch-religiös zu 
betrachten, während sie bei fremden, in ihrer Gesellschaft nur von einer Minder-
heit vertretenen Religionen, das Problematisch-Religiöse im Vordergrund sähen: 
„[I]t is likely to be especially harsh toward minority religions. The religion of the 
majority does not look particularly religious, because it is so much a part of 
dominant laws and customs that it does not stand out.“ (LCA, 353f.)17 Eine sol-

                                                             
16  Siehe für eine ausführliche Analyse von Nussbaums Argumentation in CW: Winkler 

2009a. 

17  Diese Beobachtung einer Bewertung mit zweierlei Maß spielt eine wichtige Rolle für 

ihre Forderung nach Konsistenz, die eine der von ihr für die Umsetzung von Gewis-

sensfreiheit geforderten politischen Säulen ist: Kap. 4.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 187 

 

 

che besondere Benachteiligung fremder Religionen sei aber eine weitere Verlet-
zung des gleichen Respekts. 

Über die Frage des gleichen Respekts hinaus sei es außerdem strategisch un-
klug, in so vereinfachender Weise über Religion zu urteilen. Dies erschwere zum 
einen Allianzen mit liberalen Religiösen, die für eine gemeinsame Kritik an 
(religiöser und nicht-religiöser) Gewalt aber notwendig seien: „It would be best 
if all people could focus on combating bad behavior wherever it arises, rather 
than smugly suggesting that if we were all atheists, the world would be a more 
peaceful place.“ (LC, 326f.) Zum anderen sei es „unüberlegt und im Allgemei-
nen kontraproduktiv“, religiöse Menschen von ausdrücklich als ‚nicht-religiös‘ 
proklamierten moralischen Anforderungen überzeugen zu wollen, da solche ‚ex-
ternen‘ Normen oft als bedrohlich empfunden würden (WHD, 178). Es sei daher 
zu vermuten, dass säkularistische Haltungen zu einer verstärkten Abgrenzung zu 
liberalen Werten und zu religiöser Extremisierung beitragen. (Auch dies beo-
bachtet Nussbaum z.B. in Indien, wo fehlende Bildung und die mangelnde Aus-
einandersetzung mit Religion sowie deren Gleichsetzung mit illiberalem Extre-
mismus gerade erst zu einer Extremisierung von religiösen Individuen beigetra-
gen hätten: CW, 74.) Die säkularistische Position sei demnach auch im Sinne ei-
ner effektiven Kritik an Gewalt und der Einschränkung von Menschenrechten 
(bzw. der Grundbefähigung) problematisch. Insgesamt sei sie ebenso wie eine 
traditionalistische Position als Verfassungsgrundlage abzulehnen. 

Es sei noch darauf hingewiesen, dass sich Nussbaum in dieser Kritik an sä-
kularistischen Ansichten zunächst auf antireligiöse Positionen bezieht, die sehr 
starke Thesen zur Bedrohung durch Religion vertreten (z.B. Bertrand Russell: 
WHD, 176, Daniel Dennett und die so genannten Brights: LCA, 355). Sie kriti-
siert aber auch säkularistische Liberale, die weniger durch offensive Religions-
kritik auffallen (dazu zählt sie z.B. Joseph Raz: WHD, 176). Deren Schwierig-
keit sieht sie – im Sinne ihrer Kritik am umfassenden Liberalismus – darin, dass 
sie umfassende Vorstellungen zu Autonomie, Pluralismus u.a. als universale 
Werte einfordern, was mit (einigen) religiösen Lehren nicht vereinbar sei (PLP, 
11). Ihre eigene Konzeption, die sie im Anschluss an Rawls als politisch-liberal 
versteht, will sich demgegenüber auf minimale Annahmen (etwa zu Autonomie) 
beschränken, die, so der Anspruch, auch von den meisten religiösen Lehren ge-
teilt werden können (vgl. Kap. 2.5). Wie überzeugend dieser Anspruch ist, muss 
nicht zuletzt angesichts des Vorwurfs, Rawls’ Konzeption sei ebenfalls säkula-
ristisch, jedoch noch diskutiert werden (Kap. 5). 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

4.2.2  Die dauerhafte Bedrohung durch Angst und Narzissmus 
 
Man solle nun aber, so Nussbaums Forderung, nicht bei der Problematisierung 
stehen bleiben. Um den beobachteten Bedrohungen angemessen entgegentreten 
zu können, müsse man vielmehr untersuchen, worin ihre tieferen Gründe beste-
hen. Ein wesentlicher Grund besteht, so Nussbaums These, in der Neigung von 
Menschen, Ängste auf Andere zu projizieren, und zwar auf Andere, die mit dem 
der Angst zugrundeliegenden Problem wenig zu tun haben.18 Das heißt zunächst 
einmal, dass sie Angst für einen zentralen Motor fehlenden Respekts im Bereich 
von Gewissensfragen hält: „Fear is implicated in most bad behavior in the area 
of religion.“ (NRI, 21) Dabei wird Angst als eine menschliche Emotion betrach-
tet, die sich sowohl positiv als auch negativ auf moralisches Verhalten und auf 
gutes Leben auswirken kann (vgl. Kap. 2.2 und 2.8). Nützlich könne Angst etwa 
sein, um auf Gefahren aufmerksam zu machen: „[T]he removal of fear would 
produce social disaster: obtuseness about real dangers to life and limb, failures to 
protect both self and other.“ NRI, 20) Allerdings bestehe im Vergleich zu vielen 
anderen Emotionen bei Angst eine größere Gefahr, dass sie sich negativ auf Mo-
ral und gutes Leben auswirkt, da sie besonders stark durch eine vorrangige Be-
zogenheit auf die eigene Person und den eigenen Körper gekennzeichnet sei und 
die Interessen und Ansprüche Anderer vernachlässige. Dadurch aber würden an-
dere Menschen nicht mehr als gleiche Personen respektiert (NRI, 28f). So unter-
scheide sich Angst etwa von Zorn (anger), der anders als Angst ein Nachdenken 
darüber beinhalte, wer schuldig sei (NRI, 25). Als Grund dafür nennt Nussbaum 
eine besondere Verbindung von Angst mit Narzissmus – Angst sei „narzissti-
scher als andere Emotionen“ (NRI, 57).  

Die Problematik von Angst und Narzissmus zeige sich etwa dort, wo Men-
schen die Sorgen um ihre eigene Existenz auf Andere übertragen und nach ei-
nem Sündenbock suchen. Hier stehe am Anfang zwar ein tatsächlicher Anlass 
zur Sorge (wie z.B. ökonomische Unsicherheit, politische Instabilität: NRI, 21). 
Die daraus entstehende Angst führe aber nicht dazu, das Problem selbst zu be-
kämpfen. Stattdessen werde eine Projektionsfläche gesucht, die mit dem eigent-
lichen Problem wenig oder gar nichts zu tun hat: „[F]ear is easily displaced onto 
something that may have little to do with the underlying problem but that serves 

                                                             
18  Die Analyse dessen spielt vor allem in NRI eine wichtige Rolle, wo Nussbaum ihr ein 

gesamtes Kapitel widmet. In LC oder gar in der Begründung des Fähigkeitenansatzes 

kommt dies nur am Rande vor. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 189 

 

 

as a handy surrogate for it“ (NRI, 23)19 Da Menschen zudem dazu neigten, das, 
was anders ist als das Eigene, als bedrohlich zu empfinden, würden in der Regel 
Menschen, die in irgendeiner Hinsicht durch Andersheit auffielen, zu Schuldigen 
gemacht, etwa religiöse Minderheiten: „When people feel fear and insecurity, it 
is easy for them to demonize those who are different, seeking safety in solidari-
ty.“ (LC, 8). Beispiele dafür seien u.a. der Mythos einer jüdischen Weltver-
schwörung im 19./20. Jahrhundert an (NRI, 21f) sowie der Minarettstreit in der 
Schweiz in den 2000er Jahren (NRI, 43-48). 

Nussbaum analysiert weiterhin, dass im Zusammenhang mit der wachsenden 
religiösen Vielfalt in den ‚westlichen‘ modernen Staaten eine zunehmende Ver-
unsicherung und Angst entstehe, die häufig zu solchen Prozessen der Angst-
Projektion führt. Sie diagnostiziert mehr noch einen allgemeinen „Zustand der 
Angst“ (LCA, 339), der in Phänomenen wie traditionalistischen und säkularisti-
schen Positionen seinen Ausdruck finde. Es bestehe daher ein großer Bedarf an 
politischen Maßnahmen zum Schutz des gleichen Respekts der Gewissensfrei-
heit. Und wenngleich es schwierig sei, die Emotion der Angst zu ‚kultivieren‘, 
da diese nicht in einem umfassenden Sinn ‚moralisiert‘, sondern lediglich ‚sozia-
lisiert‘ werden könne, und auch wenn anzunehmen sei, dass von ihr immer wie-
der Bedrohungen ausgehen werden (LC, 4), müsse man sich dennoch – und um-
so mehr – bemühen, solchen Tendenzen entgegenzuwirken. Die besondere Her-
ausforderung durch Angst lässt Nussbaum somit nicht zu dem Schluss kommen, 
dass es sich dabei um eine unmögliche Aufgabe handelt. Sie will mit ihrer Ana-
lyse vielmehr verdeutlichen, dass das Bemühen um den gleichen Respekt der 
Gewissensfreiheit eine wichtige und immer aktuelle Aufgabe für jede politische 
Theorie darstellt. 

 
Fazit 
Nussbaum setzt sich ausführlich mit zwei Strömungen auseinander, die, wie sie 
deutlich macht, eine Bedrohung der individuellen Gewissensfreiheit darstellen 
und als solche zu kritisieren sind. Das sind zum einen traditionalistische und zum 
anderen säkularistische Positionen, die sich trotz ihres sehr unterschiedlichen 
Bezugs auf Religion (nämlich affirmativ mit Blick auf eine bestimmte religiöse 
Vorstellung einerseits und sehr kritisch gegenüber Religion andererseits) in ihren 
homogenisierenden Annahmen zu Religion und in der Missachtung der unter-

                                                             
19  Nussbaum weist weiter darauf hin, dass solche Projektionen häufig auch durch eine 

Kombination mit Ekel unterstützt würden (NRI, 36). Ausführlich setzt sie sich in 

From Disgust to Humanity. Sexual Orientation and Constitutional Law (DH) mit der 

Problematik der Projektion von Ekel (in Bezug auf Homosexualität) auseinander. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

schiedlichen Sinnsuchen von Menschen ähneln. Dabei handele es sich, so ihre 
weitere These, nicht um Einzelphänomene, sondern um zwei Beispiele einer ge-
nerellen Bedrohung der Gewissensfreiheit, von der zu erwarten sei, dass sie in 
verschiedenen Formen immer wiederkehrt, da ihr eine im Menschen verwurzel-
te, mit Narzissmus verbundene Angst zugrunde liegt. Diese Überlegungen unter-
streichen die Bedeutung der Auseinandersetzung mit Religion als einer politisch 
notwendigen Aufgabe. Es ist demnach wichtig, solche Bedrohungen zu erken-
nen, zu kritisieren und ihnen entgegen auf eine Gewährung des gleichen Res-
pekts der Gewissensfreiheit hinzuwirken. Im Folgenden soll nun darauf einge-
gangen werden, welche Maßnahmen sie vorschlägt, um dem diagnostizierten 
Klima der Angst entgegenzutreten. 

 
 

4.3  DREI SÄULEN ZUR ERMÖGLICHUNG VON 

GEWISSENSFREIHEIT 
 
Im Zentrum von Nussbaums Überlegungen zu Religion steht die Forderung nach 
dem gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit. Über die Formulierung 
und Begründung dieser universalen Grundnorm für religionspolitisches Handeln 
hinaus entwirft Nussbaum weiterhin ein Konzept mit Maßnahmen, die die Un-
terstützung und Verwirklichung dieser Norm, auch angesichts der erläuterten 
Bedrohungen, gewähren sollen. Dieses Konzept hat im Wesentlichen drei Säu-
len: politische Prinzipien (4.3.1), Selbstreflexion und kritische Prüfung der eige-
nen Urteile (4.3.2) und die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen (4.3.3).20 Nuss-
baum greift dabei auf grundlegende Annahmen zum Fähigkeitenansatz zurück, 
insbesondere auf ihre Überlegungen zur Erziehung (Kap. 2.8) und spezifiziert 
diese mit Blick auf Religion und Gewissensfreiheit. 

 

4.3.1 Politische Prinzipien  
 
Eine zentrale Voraussetzung für die Verwirklichung individueller Gewissens-
freiheit sind Nussbaum zufolge politische Prinzipien, die den gleichen Respekt 
aller Bürgerinnen und Bürger ausdrücken (NRI, Kap. 3). Politische Prinzipien 
sollen Orientierung für den Umgang mit religiöser Differenz bieten, nicht zuletzt 
indem sie helfen, in Distanz zu der eigenen Angst vor dem Fremden zu treten 

                                                             
20  Expliziert werden die drei religionspolitischen Säulen als solche vor allem in NRI, sie 

kommen dem Inhalt nach aber auch in anderen Ausführungen zur Gewissensfreiheit, 

wie in LC, vor.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 191 

 

 

und den Blick auch auf das Wohl von Anderen zu richten (NRI, 59). Dies ist eng 
mit Nussbaums grundsätzlicher Überzeugung verknüpft, dass eine theoretische 
Reflexion aufgrund der dabei stattfindenden Abstraktion und Systematisierung 
ermöglicht, zu vernünftigen Urteilen zu kommen, mehr noch, dass dies für ver-
nünftige Urteile notwendig ist (vgl. Kap. 2.6.1). (Das ist keineswegs trivial, da 
der Stellenwert theoretischer Prinzipien durchaus kontrovers diskutiert wird, 
ebd.). Aufgrund ihrer Abstraktion sind politische Prinzipien auch von konkreten 
Gesetzen zu unterscheiden, denen sie übergeordnet sind. Dennoch sei es hilf-
reich, in der Konzeption politischer Prinzipien konkrete Gesetze und Rechtsur-
teile zu berücksichtigen, da ihnen oft bereits eine komplexe Abwägung von Inte-
ressen vorausgeht, eben in Bezug auf exemplarische Situationen (PD, 113). 

Der normative Ausgangspunkt der politischen Prinzipien ist der gleiche Res-
pekt der individuellen Gewissensfreiheit. Dieser wird in NRI dementsprechend 
als Grundprämisse eingeführt, genauer, in Form einer Reihe von Grundprämis-
sen, aus denen sie sich zusammensetzt. Das sind gleiche menschliche Würde, 
gleicher Respekt, Gewissen, Verletzbarkeit sowie das Prinzip der Freiheit (NRI, 
61-68).21 Daraus ließen sich dann, in Auseinandersetzung mit den verschiedenen 
Traditionen kontextspezifische religionspolitische Prinzipien ableiten. Exempla-
risch erörtert Nussbaum mit Blick auf den US-Kontext, wie solche Prinzipien 
aussehen sollten. Sie beschäftigt sich dafür mit der Entwicklung der US-
Verfassung, verschiedenen Auslegungstraditionen und insbesondere mit einer 
Fülle von konkreten Urteilen und Gesetzen: 

 
„The history of the U.S. constitutional tradition regarding the ‚free exercise of religion‘ 

provides a nice example of how a Central Human Capability, abstractly specified at the 

outset, can be implemented through constitutional law over time, with a deepening and in-

crementally specific understanding of its requirements.” (CC, 170) 

 
Als zentrale Prinzipien kristallisiert sie hier Neutralität, Nicht-Etablierung, eine 
gewisse Trennung von Religion und Staat sowie das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen heraus. Diese Prinzipien werde ich im nächsten Kapitel im Detail erör-
tern (Kap. 4.4), an dieser Stelle beschränke ich mich darauf, noch einen kurzen 
allgemeinen Blick auf den Beispielcharakter dessen zu werfen. Interessant ist 
nämlich, dass sich der Geltungsanspruch dieser Prinzipien aufgrund ihrer an den 
US-Kontext geknüpften Begründung zunächst einmal auf die USA begrenzt. So 
bezieht Nussbaum eine klare Position für ein Modell, welches staatliche Aus-

                                                             
21  In LC wird nicht in Grundprämissen und Prinzipien unterschieden, sondern es werden 

alle als Konzepte bzw. Prinzipien aufgeführt, vgl. Kap. 4 FN 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gleichsregelungen in Gewissensfragen fordert und weist ein alternatives US-
Modell, welches auf einen sich enthaltenden Staat setzt, zurück (siehe Kap. 4.4). 
Zugleich übt sie aber scharfe Kritik an europäischen Modellen, die eine umfas-
sende Lehre etablieren, und plädiert nachdrücklich dafür, dass das US-Modell 
auch als Vorbild für europäische Staaten gelten sollte, da es besser der Grund-
norm gerecht werde als alle europäischen Modelle (NRI, 61). Darin deutet sich 
an, dass sie, auch ohne einen explizit universalen Geltungsanspruch zu vertreten 
und trotz der ihrem eigenen Verständnis nach exemplarischen Herleitung der 
Prinzipien, normative Ansprüche damit verbindet, die über den Kontext der USA 
hinausreichen. Hier besteht offenbar eine Spannung in Bezug auf die Reichweite 
des Geltungsanspruchs, die mit einer problematisch erscheinenden Gegenüber-
stellung von den USA und Europa einhergeht. Dies ist nicht zuletzt für die Frage 
der Universalität in Nussbaums Konzeption aufschlussreich und soll daher an 
späterer Stelle wieder aufgegriffen werden (Kap. 5.3). 

 

4.3.2 Selbstreflexion und kritische Prüfung der eigenen Urteile 
 
Politische Prinzipien, so Nussbaums weiteres Argument, genügten allein jedoch 
nicht, um Gewissensfreiheit zu gewähren, da Menschen dazu neigten, sie nicht 
konsequent anzuwenden, sondern einen Unterschied zwischen sich und anderen 
zu machen. Sie bezeichnet dies als das Problem der Inkonsistenz mit Blick auf 
das Eigene und das Fremde (NRI, 100), welches sie letztlich in der Grundprob-
lematik von Angst und Narzissmus (Kap. 4.2.2) begründet sieht. Aufgrund die-
ser Neigung zur Inkonsistenz sei eine zweite Säule notwendig, nämlich die För-
derung kritischen Denkens. Erforderlich sei, das eigene Urteilen und Handeln 
dahingehend kritisch zu prüfen, inwiefern es auf solchen Neigungen beruht. Das 
Ziel sei ein ‚selbsterforschtes‘ Leben (NRI, Kap. 4). Sie beschreibt diese Säule 
dementsprechend folgendermaßen:  

 
„Rigorous critical thinking that ferrets out and criticizes inconsistencies, particularly those 

that take the form of making an exception for oneself, noting the ‚mote‘ in someone else’s 

eye while failing to note the large plank in one’s own eye.“ (NRI, 3)
22

 

                                                             
22  Nussbaum bezieht sich hier maßgeblich auf das biblische Gleichnis vom Splitter im 

Auge des Anderen in Matthäus 7,3f.: „Warum siehst du den Splitter im Auge deines 

Mitmenschen, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht? Oder wie kannst 

du zu deinem Mitmenschen sagen: Lass mich den Splitter aus deinem Auge ziehen, 

und dabei steckt der Balken in deinem Auge?“ (Übersetzung der Bibel in gerechter 

Sprache) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 193 

 

 

Hier zeigen sich erneut Parallelen zu den allgemeinen Überlegungen zum Fähig-
keitenansatz, etwa zu der Forderung, andere kulturelle Traditionen nur dann zu 
kritisieren, wenn man auch kritisch gegenüber der eigenen Kultur ist (Kap. 
2.7.3). Aber auch grundsätzlich kommt die Notwendigkeit einer kritischen Aus-
einandersetzung mit eigenen Ansichten und Traditionen bereits im Rahmen ihrer 
Argumentation für die Erziehung von Menschen zu demokratischen Bürgern und 
Bürgerinnen zur Sprache (Kap. 2.8). 
 
Inkonsistenz und mangelnde Selbstprüfung zeigten sich etwa in unausgewogener 
bzw. einseitiger (biased) Kritik, die sich nur auf die Normverletzung Anderer 
richtet, die eigene aber nicht gleichermaßen kritisch in den Blick nimmt: „People 
have a way of making special cases for themselves, exempting themselves from 
criticisms that they all too readily bring up when they look at what other people 
are doing.“ (NRI, 100) Und auch die Neigung, für sich selbst Ausnahmen von 
universalen Normen zu beanspruchen und zugleich von anderen die Einhaltung 
dieser Normen zu fordern, sei dazu zu zählen (NRI, 100-102). Alle Formen sol-
cher Inkonsistenz und mangelnder Selbstprüfung müssten kritisiert werden, da 
sie gegen den Respekt der gleichen Menschenwürde verstießen: „[I]t is a deep 
ethical failing, indeed, we might see it as the deepest and most basic ethical fai-
ling of all, the failure to acknowledge the equal reality of others.“ (NRI, 102) 

Nussbaum stellt weiter fest, dass problematische Inkonsistenz oft im Zu-
sammenhang mit Religion auftrete, was sie anhand von Verboten für Minderhei-
tenreligionen veranschaulicht. So beschreibt sie beispielsweise einen Fall, in 
dem ein US-Staat das rituelle Schlachten von Tieren mit der Begründung verbie-
ten wollte, man müsse Tiere vor Grausamkeit schützen (LC, 159f, NRI, 103f). 
Inkonsistent sei ein solches Verbot dann, wenn es – wie in diesem Fall – das 
ebenfalls grausame Schlachten für die Nahrungsmittelindustrie nicht gleicher-
maßen problematisiert (NRI, 103). (Tatsächlich wurde in diesem Fall das Gesetz 
aufgrund solcher Einwände für ungültig erklärt.)23  Weiterhin beobachtet sie, 
dass Fälle dieser Art der religiösen Diskriminierung in aktuellen Debatten in Be-
zug auf den Islam auftreten (NRI, 104). Auf ihr Hauptbeispiel, das Burkaverbot, 
werde ich an späterer Stelle noch ausführlich eingehen (Kap 6.2.2). 

Mangelnde Selbstprüfung beobachtet Nussbaum vor allem in Europa und sie 
bezieht sich dabei etwa auf Debatten und Gesetze zu Kruzifixen in Klassenräu-
men und Kopftuchverbote (LC, 13f.). Als besonders problematisch beurteilt sie 

                                                             
23  Es handelt sich um den Fall Church of the Lukumi Babalu Aye v. City of Hialeah 508 

U.S. 520 (1993), bei dem der Supreme Court letztlich entschied, dass eine solche Ver-

botsanordnung verfassungswidrig sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

den französischen Laizismus (laïcité) (LC, 14.83, NRI, 132-136), der sich durch 
den Versuch einer besonders strikten Trennung von Religion und Staat aus-
zeichnet und folglich Religion so weit wie möglich aus dem Staat und dem öf-
fentlichen Leben zu verbannen anstrebt.24 Was auf den ersten Blick konsistent 
erscheinen kann, da schließlich alle Religionen gleichermaßen ausgeschlossen 
werden sollen, weist, so ihre Kritik, bei genauerem Hinsehen zwei Probleme auf. 
Erstens werden nicht-religiöse Konzeptionen gegenüber religiösen bevorzugt: 

 
„From the point of view of our principle of equal liberty, the whole policy of laïcité is 

mistaken, since it privileges nonreligion over religion and constricts the liberty of religious 

expression without any compelling government interest (apart from laïcité itself).“ (NRI, 

134, vgl. ihre Kritik an säkularistischen Positionen in Kap. 4.2.1)
25

 

 
Zweitens ist der Laizismus aber auch in Bezug auf verschiedene Religionen 
nicht neutral (NRI, 135), was Nussbaum am Beispiel des Verbots, auffällige re-
ligiöse Symbole in Schulen zu tragen, verdeutlicht. Dieses behandele nämlich 
nicht, wie behauptet, alle Religiösen gleich, vielmehr erlege es muslimischen 
und jüdischen Gläubigen größere Lasten auf als Christinnen und Christen, da ei-
nerseits das Tragen des muslimischen Kopftuches und der jüdischen Jarmulke 
von vielen als eine religiöse Pflicht betrachtet wird, dies andererseits aber nicht 

                                                             
24  Das Verständnis von Laizität bzw. Laizismus und Säkularität bzw. Säkularismus ist 

komplex und mehrdeutig. Ich möchte dies hier nicht diskutieren, aber auf verschiede-

ne Verständnisse hinweisen:  

 1. Oft wird Laizität/Laizismus (im Sinne Nussbaums) als eine Form des Säkularismus, 

und zwar als eine republikanische (bzw. französische), betrachtet (z.B. Amir-Moaza-

mi 2007, 24). Mitunter wird Laizität/Laizismus aber auch gleichgesetzt mit Säkula-

rismus, und laïcité wird als französisches Pendant zum englischen secularism ver-

wendet (Taylor 2010, 8, vgl. Baubérot 2010). Entsprechend wird in der englischen 

Übersetzung von Maclure/Taylor 2011 der im französischen Original verwendete Be-

griff der laïcité mit secularism wiedergegeben. Laizisierung wird dagegen von Maclu-

re/Taylor als Prozess der Unabhängigkeit von Staat und Religion, Säkularisierung da-

gegen als Zurückdrängung des Einflusses von Religion auf soziale Praktik und indivi-

duelle Lebensführung verstanden. Ebd., 15f.). 

 2. Laizität und Laizismus werden oft nicht unterschieden, mitunter wird aber unter La-

izität ein Prinzip verstanden, das vor allem die institutionelle Trennung von Kirche 

und Staat betrifft, unter Laizismus dagegen die Extremisierung hin zur Abwertung 

von Religion (Rosset 2008). 

25  Zur Bedeutung der compelling state interests siehe Kapitel 4.4.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 195 

 

 

für das Tragen auffälliger Kreuze für Christen und Christinnen gelte (LC, 14, 
NRI, 132, RE, 171f). Sie schließt daher: „So there is discrimination inherent in 
the French system.“ (NRI, 132) Dies führt sie schließlich zu der These, dass das 
französische Gesetz unausgewogen zugunsten eines vertrauten französischen 
Lebensentwurfs und unfair gegenüber Fremdem urteile (NRI, 135f). Der franzö-
sische Laizismus sei folglich inkonsistent. Dieses Beispiel zeige einmal mehr, 
warum es so wichtig ist, im Sinne der zweiten Säule stärker auf die Selbstüber-
prüfung und auf die Kritik von Inkonsistenzen mit Blick auf Religion und Ge-
wissensfreiheit hinzuwirken: „We have a chance of avoiding it only if we try as 
hard as we can to lead the examined life.“ (NRI, 138) 
 
Nussbaums Kritik an solcher Inkonsistenz im Allgemeinen und dem französi-
schen Laizismus im Besonderen ist im Sinne der Norm des gleichen Respekts 
äußerst überzeugend (siehe auch Kap. 5.2 und Kap. 6). Bemerkenswert ist zu-
dem, dass sie dem Respekt gegenüber dem Fremden und der Notwendigkeit kri-
tischer Selbstprüfung so große Bedeutung beimisst. Mit Blick auf die Diskussion 
zur interkulturellen Plausibilität, die ergeben hat, dass sie ihre eigene Perspektive 
und ihre eigenen Annahmen zu wenig kritisch hinterfragt und damit selbst in-
konsistent gegenüber dem Eigenen und dem Fremden urteilt (Kap. 3.3), schlie-
ßen sich hier zwei Überlegungen an. Zum einen scheint es, dass für Nussbaum 
fremde Vorstellungen dann, wenn sie als Gewissensüberzeugungen auftreten 
(und nicht ‚bloß‘ als kulturelle Traditionen), stärkere Berücksichtigung verdie-
nen. Diese Beobachtung werde ich an späterer Stelle aufgreifen, nicht zuletzt um 
zu fragen, inwiefern dies mit einem Wandel in ihrer Argumentation einhergeht 
(Kap. 6). Zum anderen muss, gerade angesichts dessen, dass sie grundsätzlich 
auch in Bezug auf Kultur Selbstkritik fordert, noch kritisch diskutiert werden, 
wie konsequent sie die Forderung von kritischer Selbstprüfung auf ihre eigenen 
Urteile gegenüber anderen anwendet. Dies ist für die Beurteilung ihres Ansatzes 
von entscheidender Bedeutung und wird in der Diskussion eine zentrale Rolle 
spielen (Kap. 5). 

 

4.3.3 Die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen 
 
Neben politischen Prinzipien und der kritischen Selbstprüfung ist Nussbaum zu-
folge eine weitere Säule notwendig, um gleichen Respekt von Gewissensfreiheit 
zu ermöglichen. Die beiden erläuterten Säulen erforderten nämlich beide die Be-
reitschaft von Menschen, sie für wichtig zu erachten und umsetzen zu wollen. 
Diese Bereitschaft setze eine entsprechende ‚Kultivierung‘ der ‚inneren Augen‘, 
das bedeutet, ihrer Vorstellungskraft, voraus: 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

„Good political principles and consistent arguments work well only against the back-

ground of morally informed perceptions, and these perceptions need the imagination. Only 

the „inner eyes“ can tell us that what we’re seeing is a full human being, with a range of 

human purposes and goals, rather than a weapon assailing our safety, or a disgusting piece 

of garbage.“ (NRI, 187) 

 
Hier wird die Anknüpfung an die allgemeinen Ideen des Fähigkeitenansatzes be-
sonders gut deutlich. So ist dies nämlich als Fortführung der Idee der Ausbildung 
der Vorstellungskraft zu verstehen, der Nussbaum eine wichtige Bedeutung für 
die Erziehung der Bürgerinnen und Bürger, insbesondere ihrer Emotionen zu-
schreibt (vlg. Kap. 2.8). Der in NRI vorherrschende Terminus der ‚inneren Au-
gen‘ veranschaulicht noch einmal gut die dahinter stehende Idee: Menschen 
nehmen ihre Umwelt nicht nur mit ihren organischen Augen wahr, sondern sind 
in ihrer Wahrnehmung stark davon geprägt, was sie – mit ihren inneren Augen – 
zu sehen erwarten, das heißt, mit welchen Vorstellungen über das Wahrzuneh-
mende sie an es herantreten.26 Die inneren Augen können verschieden geprägt 
und ausgebildet werden. Die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen im Sinne des 
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit zielt darauf, Andere als Gleiche zu er-
kennen und deren Ziele im Sinne ihrer verschiedenen umfassenden Vorstellun-
gen zu respektieren (LC, 328).  

Eine Erziehung mit Blick auf Religion setze zum einen grundlegende Kennt-
nisse über die verschiedenen Lehren voraus (NRI, 140) und zum anderen erfor-
dere sie, wie jede Erziehung, sich empathisch in andere hineinzufühlen (vgl. 
Kap. 2.8). Als eine wichtige Quelle, um etwas über andere Lebensperspektiven 
zu erfahren und um sich in andere hineinzuversetzen, nennt Nussbaum auch hier 
Literatur, die sowohl im Alltag zur ‚Kultivierung‘ der inneren Augen dienen 
könne, besonders aber auch an Ausbildungsstätten wie Schulen genutzt werden 
sollte. Im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Gewissensfreiheit in den USA 
und Europa geht sie ausführlich auf eine Reihe von (für diesen Kontext) als be-
sonders hilfreich erachteten literarischen Beispielen ein, u.a. Roger Williams’ A 

Key into the Language of America, Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Wei-

se sowie Kinderbücher von Marguerite de Angeli (NRI, 149-186). An allen lasse 
sich die Bedeutung der Vorstellungskraft verdeutlichen: „All of our examples 
show ‚stupidity‘ being overcome by the sympathetic imagination, which achie-

                                                             
26  Sie übernimmt diesen Ausdruck von Ralph Ellison, einem afroamerikanischen Autor 

(1914-1994), der ihn in seinem Roman Invisible Man verwendete, um auszudrücken, 

dass er für andere Menschen deshalb als Mensch unsichtbar ist, weil ihre inneren Au-

gen nur das von ihm sehen, was sie sich über ihn vorstellen, also was sie konstruieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 197 

 

 

ves what clear-eyed argument by itself would probably have been unable to 
achieve.“ (NRI, 186) 

Die Ausbildung der Vorstellungskraft sei somit als dritte Säule politischen 
Handelns zur Umsetzung des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit notwen-
dig (NRI, Kap. 5) und ergänzt die politischen Prinzipien und die kritische Selbs-
treflexion insbesondere dahingehend, dass sie die Ebene der Emotionen einbe-
zieht. Dass Menschen auch in Bezug auf den Respekt der Gewissensfreiheit 
nicht nur rational überzeugt, sondern ebenfalls in ihren Emotionen erzogen wer-
den sollen, ist vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion als sehr überzeu-
gend zu werten (vgl. Kap. 2.8, Kap. 3.2). In der Diskussion werde ich zeigen, 
dass dies auch im Zusammenhang der Säkularismusdebatte von Bedeutung ist, 
wobei allerdings noch diskutiert werden muss, welche Rolle Rationalität hier tat-
sächlich bei Nussbaum spielt. 

 
Abschließend ist noch darauf hinzuweisen, dass die erörterten drei Säulen nicht 
als unabhängig voneinander betrachtet werden, sie bedingen sich vielmehr ge-
genseitig. So genüge es eben nicht, Gewissensfreiheit in politischen Prinzipien 
zu verankern, die Bürger und Bürgerinnen müssten sich auch vorstellen können, 
was das bedeutet: „What makes it [the constitution, C.M.] live in a young per-
son’s life is the ability to imagine diversity and to see equal humanity in strange 
and unfamiliar shapes.“ (LC, 328) Auch für die kritische Selbstprüfung sei diese 
Fähigkeit äußerst wichtig, da fehlende Vorstellungskraft im Umgang mit Frem-
den in vielen Konflikten eine ursächliche Schwierigkeit darstelle.27 Umgekehrt 
sei die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen auf eine Orientierung an Prinzipien an-
gewiesen und müsse mit einer selbstkritischen Haltung einhergehen, um „wohl-
meinend“ (well-intentioned) sein zu können (ebd., 145). Ohne dies könne auch 
die Vorstellungskraft eine eigene Form des Narzissmus ausprägen, bei der das 
Sich-Hineinversetzen in andere den eigenen Interessen dient (NRI, 146). 

 
Fazit 
Um den gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit zu ermöglichen, sind, 
so Nussbaums These, politische Prinzipien, die kritische Prüfung eigener Urteile 
sowie die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen notwendig. Auf diesen drei Säulen, 
die zunächst einmal staatliches Handeln betreffen, solle politisches Handeln ru-
hen: Der Staat soll politische Prinzipien zugrunde legen, die der Norm des glei-

                                                             
27  Nussbaum greift dies auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien auf. Hier 

würde, so ihr Urteil, eine Bildung, die das Kennenlernen anderer Perspektiven um-

fasst, helfen, eine „anständige öffentliche Kultur“ zu schaffen (CW, 79). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

chen Respekts gerecht werden, konsistente (das heißt vor allem, mit Blick auf 
Eigenes und Fremdes gleichermaßen respektvolle) Gesetze aufstellen und ent-
sprechende Urteile fällen sowie politische Maßnahmen ergreifen, um die inneren 
Augen der Bürger und Bürgerinnen zu ‚kultivieren‘. Damit einher geht zugleich 
aber auch eine Reihe von Forderungen an die Einzelnen. Von ihnen wird ver-
langt, sich empathisch mit anderen Perspektiven auseinanderzusetzen, diese zu 
respektieren und das eigene Urteilen und Handeln kritisch auf Konsistenz im 
Umgang mit (fremden) Anderen zu prüfen.  

Nussbaum erörtert diese Forderungen vor allem im Kontext ihrer Auseinan-
dersetzung mit den USA und Europa, was die Frage aufwirft, ob es sich hier um 
kontextspezifische oder universale Annahmen handelt. Es scheint naheliegend, 
dass die drei Säulen in ihrer allgemeinen und abstrakten Formulierung als uni-
versal zu betrachten sind und erst dort kontextspezifisch werden müssen, wo sie 
sich konkretisieren. Ob dann auch die genauere Festlegung der religionspoliti-
schen Prinzipien kontextübergreifende Geltung beanspruchen kann, wie Nuss-
baum suggeriert, erscheint zumindest diskutabel (siehe dazu Kap. 5.3). Im Fol-
genden sollen diese Prinzipien nun aber erst einmal genauer betrachtet werden. 

 
 

4.4  RELIGIONSPOLITISCHE PRINZIPIEN UND IHRE 

ANWENDUNG AM BEISPIEL DER USA 
 
In ihrer Auseinandersetzung mit religionspolitischen Fragen geht Nussbaum 
über die abstrakte Frage einer universalen Grundnorm und allgemeine Überle-
gungen zu ihrer Umsetzung hinaus und erörtert konkret am Beispiel der USA, 
wie dies für einen bestimmten Kontext ausbuchstabiert werden sollte. In detail-
lierter Auseinandersetzung mit der US-Verfassung und konkreten Rechtstexten 
und -urteilen plädiert sie für ein bestimmtes religionspolitisches Modell, das 
Ausgleichsregelungen einen zentralen Stellenwert zuschreibt. Sie verteidigt dies 
gegenüber dem konkurrierenden Modell, das eine möglichst starke Trennung 
von Staat und Religion anstrebt und Ausgleichsregelungen ausschließt (LC, NRI, 
vor allem Kap. 4, sowie WHD Kap. 3).28 Es sei noch erwähnt, dass sie sich stark 
auf Roger Williams bezieht, den sie als zentrale Figur des von ihr favorisierten 

                                                             
28  Die ausführlichste Erörterung dessen findet in LC statt, wo der Hauptgegenstand die 

Auseinandersetzung mit den verschiedenen Verfassungstraditionen der USA ist. Das 

grundlegende Argument findet sich aber auch in NRI und WHD. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 199 

 

 

Modells erachtet.29 Darauf werde ich jedoch nicht weiter eingehen, da es mir 
nicht um eine Einschätzung ihrer Verfassungsauslegung als solcher geht, son-
dern um die zugrundeliegenden philosophischen Argumente für ein bestimmtes 
religionspolitisches Modell.30 

Im Folgenden werde ich zuerst drei Prinzipien erläutern, die den beiden US-
Modellen grundlegend gemeinsam sind, auch wenn sie unterschiedlich verstan-
den werden. Das sind Neutralität, Nicht-Etablierung sowie die (begrenzte) Tren-
nung von Religion und Staat (4.4.1). Im Anschluss daran soll das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen, das für das von Nussbaum favorisierte Modell charakte-
ristisch ist, genauer betrachtet werden, und zwar auch im Hinblick auf die von 
vielen als problematisch erachtete Frage seiner praktischen Umsetzung (4.4.2). 

 

4.4.1  Neutralität, die Trennung von Religion und Staat und das 
Prinzip der Nicht-Etablierung 

 
Es scheint auf den ersten Blick so, dass zwischen den konkurrierenden religions-
politischen Modellen der USA Übereinstimmung in Bezug auf drei Prinzipien 

                                                             
29  Williams (1603-1683) war ein früher Verfechter der Gewissensfreiheit in den USA. 

Die Bedeutung seiner Person in Nussbaums Argumentation, die oft nahezu eine Iden-

tifikation ihrer Vorstellungen mit denen Williams’ nahelegt, wäre eine eigene Unter-

suchung wert. So wäre zu diskutieren, ob sie ihm mit ihrer Lesart gerecht wird und ob 

sie ihn möglicherweise zu kritiklos als Vorbild für ein dem Prinzip des gleichen Res-

pekts entsprechendes Verhalten inszeniert. John Perry etwa äußert Zweifel an Nuss-

baums Interpretation (Perry 2011, 82) und Joas merkt mit Verweis auf Perez Zagorin 

an, dass sie die theologischen Motive bei Williams zu gering veranschlagt habe (z.B. 

Joas 2011, 53. FN 40). 

30  Aus diesem Grund klammere ich auch die damit verbundene Frage aus, wie überzeu-

gend ihre Bezugnahme auf die ‚ursprünglichen Ideen‘ der Verfassung und ihrer Grün-

der ist, wenngleich dies durchaus Diskussionspotenzial birgt: Nussbaum betont näm-

lich einerseits, dass es ihr nicht um einen Streit um die wortwörtliche Auslegung und 

die eigentliche Bedeutung einzelner Begriffe in den Rechtstexten gehe, sondern um 

die Grundideen (LC, 30) – im Vordergrund stehen für sie die moralischen Argumente. 

Andererseits bezieht sie sich dabei eben auch auf die Autorität der Gründer der USA 

und legt nahe, dass deren Forderungen ähnliche gewesen seien wie ihre und für Aus-

gleichsregelungen sprächen (siehe in LC, 120-30 den Abschnitt „Accommodation at 

the Founding“). Auch wenn sie also nicht behaupten will, „dass die eine oder andere 

Seite die ‚wahre‘ Position der frühen Amerikaner darstellt“ (LC, 130), suggeriert sie 

doch eben dies. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

besteht: Neutralität, Trennung von Religion und Staat sowie Nicht-Etablierung 
spielen bei beiden eine zentrale Rolle. Nussbaum zeigt jedoch, dass sie, je nach 
favorisiertem Modell, sehr unterschiedlich verstanden werden und dass man 
folglich spezifizieren muss, was sie bedeuten sollen. Es muss daher genauer in 
den Blick genommen werden, wie sie selbst diese Prinzipien versteht, welche 
Verständnisse sie befürwortet und welche sie ablehnt. 

Das erste Prinzip ist das der Neutralität.31 Neutralität spielt schon in Nuss-
baums Grundlegung des Fähigkeitenansatzes und in der Begründung des univer-
salen Geltungsanspruchs eine wichtige Rolle. Eine politische Konzeption muss 
demnach neutral in dem Sinn sein, dass sie keine umfassenden Lehren bevorzugt 
oder benachteiligt, damit Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten 
gleicher Respekt gewährt werden kann. Nussbaum zufolge ist das nur möglich, 
wenn die politische Konzeption freistehend (und nicht auf der Basis einer umfas-
senden Lehre) begründet wird (Kap. 2.5). Diese Idee ist bereits eng mit religi-
onspolitischen Fragen verbunden, da sie sich wesentlich darauf beruft, dass 
Sinnsuche als zentrale Fähigkeit des Menschen ermöglicht – und das heißt letzt-
lich das Gewissen als Instanz der Sinnsuche respektiert – werden muss. Neutrali-
tät beschreibt in diesem Sinn das Ziel, dass ein Staat verschiedene Vorstellungen 
vom Guten gleichermaßen respektiert und dass er keine religiöse oder nicht-
religiöse Lehre (und auch nicht Religion oder Nicht-Religion insgesamt) bevor-
zugt oder benachteiligt: 

 
„Neutrality, in religious matters, is the idea that the state does not take a stand on these 

matters, or takes a stand that is studiously neutral, favoring or disfavoring no particular 

conception, not even religion over nonreligion.“ (LC, 20)
32

 

 
Dennoch müsse Neutralität als religionspolitisches Prinzip kritisch betrachtet 
werden. Häufig werde es nämlich mit der Nicht-Einmischung des Staates in reli-
giöse Fragen gleichgesetzt. Dies sei nicht zuletzt in jener an John Locke an-
schließenden Auslegungstradition der US-Verfassung der Fall, gegen die sie sich 

                                                             
31  In LC wird Neutralität nicht explizit als Prinzip eingeführt, sondern als Konzept bzw. 

Schlüsselidee. Im Sinne von NRI kann man es doch aber sinnvoll auch als ein politi-

sches Prinzip charakterisieren. 

32  Man könnte dieses Zitat so verstehen, dass es suggeriert, nur die Bevorzugung von 

Religion gegenüber Nicht-Religion sei problematisch. Wie gezeigt problematisiert 

Nussbaum aber ebenso die Bevorzugung eines nicht-religiösen Lebensmodells gegen-

über einem religiösen. Die Verkürzung im Zitat ist mit der Anlehnung an die Diskus-

sion um die US-Verfassung zu erklären, siehe dazu auch Kap. 4 FN 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 201 

 

 

maßgeblich absetzen möchte (vor allem NRI, 68-90). Ein solches Neutralitäts-
prinzip sei problematisch, da es auf einem negativen Freiheitsverständnis beruht, 
welches sie grundsätzlich als verkürzt ablehnt (vgl. Kap. 2.4.1). So wie Freiheit 
insgesamt nicht negativ verstanden werden dürfe, sei es auch in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit nicht plausibel, sie negativ zu konzipieren (vgl. Kap. 4.1.2). 
Stattdessen müsse man ein breiteres Verständnis von Freiheit im Sinne der Befä-
higung zugrunde legen, was bedeutet, dass Menschen gleichermaßen in der Lage 
sind, formal gewährte Freiheiten auch zu nutzen. Dies aber verlangt einen stärker 
eingreifenden Staat, der solche Freiheit durch materielle und soziale Unterstüt-
zung sowie durch aktive Kritik an Diskriminierungen gewährleistet. Formale, 
prozessuale Gleichbehandlung genüge dafür nicht: 
 
„Sameness of treatment is not always enough for substantive equality. [...] In asking about 

religious equality, we need to keep our eye on the more substantive idea of equality, as an 

absence of hierarchy, of domination on one side and subordination on the other.“ (LC, 

229) 

 
Damit einher geht eine kritische Auseinandersetzung mit dem Prinzip der Tren-
nung von Religion und Staat, welches Nussbaum nur zu einem bestimmten Grad 
befürwortet: „[A] certain degree of separation should be created between church 
and state: on the whole, church and state have separate spheres of jurisdiction.“ 
(LC, 25)33 Wie Neutralität ist auch das Prinzip der Trennung der Idee nach in der 
Begründung des Fähigkeitenansatzes enthalten. So impliziert die Annahme der 
freistehenden politischen Konzeption, dass deren Begründung freistehend ge-
genüber – und das heißt: getrennt von – umfassenden Vorstellungen vom Guten 
erfolgen muss (vgl. Kap. 2.5). Dies ist religionspolitisch relevant, da es damit um 

                                                             
33  Die Beschränkung auf ‚Kirche‘ (und nicht auf ‚Religion‘ oder ‚umfassende Lehre‘) ist 

auf den Bezug auf die US-Verfassung und deren historischen Hintergrund zurückzu-

führen: Hier waren und sind es eben vor allem die christlichen Kirchen, die einen be-

sonderen Einfluss auf den Staat ausgeübt haben bzw. ausüben und daher in den Blick 

rücken. Ähnlich wie oben (Kap. 4 FN 32) ist aber anzumerken, dass Nussbaum sich 

keineswegs darauf beschränkt – ihre Überlegungen zur Trennung betreffen, wie in den 

Ausführungen deutlich wird, der Idee nach jede umfassende Lehre. Sie selbst themati-

siert den starken Religionsbezug in der US-Verfassung, den sie damit erklärt, dass 

man bei der Formulierung der Verfassung vor allem die interreligiösen Konflikte und 

Verfolgungen aufgrund von Religion vor Augen hatte (LC, 164f). Sie weist aber aus-

drücklich darauf hin, dass man die religionspolitischen Prinzipien im heutigen Kon-

text auch auf nicht-religiöse Gewissensüberzeugungen beziehen muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

eine politische Konzeption geht, „die bestimmte zentrale moralisch-politische 
Werte von religiösen Ideen trennt” (LC, 361). In diesem Sinn kommt der Idee 
der Trennung bei Nussbaum durchaus eine zentrale Rolle zu. 
 
„Insofar as it is a good, defensible value, the separation of church and state is, fundamen-

tally, about equality, about the idea that no religion will be set up as the religion of our na-

tion, an act that immediately makes outsiders unequal.” (LC, 11f., Herv. i.O.)  

 
Nussbaum weist aber darauf hin, dass auch das Prinzip der Trennung oft in ei-
nem problematischen Sinn verstanden wird. Dies sei dort der Fall, wo eine völli-
ge Trennung von Religion und Staat angestrebt wird wie etwa bei einigen US-
amerikanischen Richterinnen und Richtern, die sie als Radikalisierung der Lock-
eschen Position betrachtet (z.B. LC, 287f.). Gegen ein Prinzip völliger Trennung 
spricht zum einen, wie eben erörtert, dass der Staat auch in religiösen Fragen 
eingreifen sollte, um Gewissensfreiheit zu gewähren. Zum anderen dürfe die 
Trennung nicht soweit gehen, dass Religion vom gesamten öffentlichen Leben 
ausgeschlossen wird, da dies eine einseitige Belastung religiöser Lebensmodelle 
und damit ihre Benachteiligung bedeute (LC, 11). Sinnvoll sei daher eben nur 
„ein gewisser Grad“ einer solchen Trennung (LC, 25, siehe oben).  
 
Die von Nussbaum befürwortete Idee einer gewissen Trennung zum Zwecke der 
Gewährung von Gleichheit wird besser noch im Prinzip der Nicht-Etablierung 
(Non-Establishment) deutlich. Dieses fokussiert den entscheidenden positiven 
Aspekt der Trennung, dass nämlich keine umfassende Lehre zur politischen 
Grundlage gemacht und etabliert werden darf, weil dies zu Benachteiligungen 
und Ausschlüssen von Menschen mit anderen umfassenden Lehren führe: „The 

state may make no endorsements in religious matters that would signify an or-

thodoxy, creating an in-group and out-groups.“ (LC, 25, Herv. i.O.) Jede staatli-
che Etablierung einer umfassenden Lehre führe unweigerlich zu Benachteiligun-
gen, da „sie von manchen verlange, ihre Gewissensüberzeugungen denen von 
anderen unterzuordnen“ (LCA, 353). Auch wo keine greifbaren Konsequenzen 
erkennbar seien, mache schon allein die Erklärung einer solchen Etablierung ei-
ne umfassende Konzeption zur Norm und führe zu einer Hierarchie zwischen 
den Konzeptionen (NRI, 92f.). Das gelte ungeachtet vom Inhalt und der Ausrich-
tung der etablierten Lehre und sowohl für religiöse als auch nicht-religiöse Leh-
ren – auch ‚harmlose‘ Etablierungen würden schließlich eine gewisse Rangord-
nung schaffen, die die Gleichheit verletze (LC, 75) Ausdrücklich lehnt sie auch 
Bestrebungen zur Etablierung einer säkular-liberalen Lehre ab, da dies ebenfalls 
die Gleichheit einschränke (PLP, 35). Tatsächlich, so ihre Kritik, wurde und 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 203 

 

 

werde dieses Prinzip jedoch häufig verletzt. Neben einer Reihe von Etablierun-
gen in der US-Geschichte (z.B. der finanziellen Unterstützung bestimmter Reli-
gionen: LC Kap. 3.2) problematisiert sie mit besonderem Nachdruck die ver-
schiedenen religionspolitischen Modelle Europas, denen sie, wenn auch in unter-
schiedlichem Maß, allen eine Etablierung bestimmter religiöser Lehren (oder im 
Fall Frankreichs einer nicht-religiösen Lehre) vorwirft (NRI, 94f., siehe zur 
Problematik dieser vereinfachten Gegenüberstellung Kap. 5.3). 

Die Anwendung des Prinzips der Nicht-Etablierung erfordere, dass von staat-
lichen Religionsbezügen abgesehen wird, die die Bevorzugung einer Religion 
nahelegen. Das betreffe etwa das Kreuz in Klassenzimmern staatlicher Schulen, 
da dieses die Dominanz einer umfassenden Lehre signalisiere (LC, 14; sie be-
zieht sich hier v.a. auf die italienische Debatte). Auch jeder staatliche Bezug auf 
‚Gott‘, etwa in der Verfassung, sei problematisch, da er sowohl atheistische Per-
sonen als auch solche, die Religionen mit mehreren Göttern angehören, diskri-
miniere (LC, 12-15, LC Kap. 8.2). Und insbesondere sei das Gelöbnis auf Ame-
rika als einer ‚Nation under God‘ an Schulen abzulehnen, das selbst für manche 
Gläubige monotheistischer Religionen schwierig sei, wenn ihrer religiösen Über-
zeugung zufolge Gott nicht bestimmte Nationen besonders schützt. (Exempla-
risch verweist sie dabei auf ihre eigenen jüdisch-liberalen Überzeugungen, denen 
dies widerspreche, LC, 309.) „[W]e should remember that even an apparently 
nonsectarian reference to God is in fact sectarian and excludes many people.“ 
(LC, 12) Der zentrale Stellenwert des Prinzips der Nicht-Etablierung führt Nuss-
baum aber im Unterschied zu Positionen der starken Trennung nicht zu einem 
Plädoyer für eine Verbannung aller religiösen Symbole aus der Öffentlichkeit. 
Dies käme nämlich, so ihr Argument, der Etablierung einer nicht-religiösen um-
fassenden Konzeption gleich und widerspreche selbst dem gleichen Respekt der 
Gewissensfreiheit (LC, 14). Religiöse Symbole, die nicht (wie ein Kreuz im 
Klassenzimmer) die Gewissensfreiheit bedrohen, müssten auch an öffentlichen 
Orten erlaubt sein. Das gelte z.B. für Kopftücher und Kippot (siehe ausführlich 
zur Burka Kap. 6):  

 
„[T]he Italian crucifix represents a dangerous form of religious establishment, dangerous 

because it announces to young impressionable children from minority religions [...] that 

they do not enter society on equal conditions so long as they cling to their religion. The 

legal banning of the burqa [..] would be a similar subordinating establishment.“ (LC, 14)  

 
Das zeigt nicht zuletzt, dass die Prinzipien unterschiedliche Implikationen für die 
verschiedenen Adressaten, den Staat und die Einzelnen, haben. Neutralität, 
Trennung und Nicht-Etablierung betreffen primär den Staat, insofern Verfas-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sung, Gerichtsurteile und auch die vom Staat gestalteten öffentlichen Räume 
neutral im Sinne der Nicht-Bevorzugung bestimmter Lehren sein sollten. Von 
den einzelnen Bürgerinnen und Bürgern wird dagegen nicht verlangt, dass sie in 
öffentlichen Räumen Bezüge zu ihren umfassenden Lehren verbergen bzw. diese 
gewissermaßen neutralisieren. So ist Nussbaum zufolge das Tragen religiöser 
Symbole an sich nicht problematisch (es sollte vielmehr im Sinne der Gewis-
sensfreiheit respektiert werden). Gefordert wird von den Bürgerinnen und Bür-
gern allerdings durchaus, dass sie die politische Konzeption respektieren und zu 
ihrer Umsetzung beitragen. Das heißt im Wesentlichen, dass sie sich respektvoll 
gegenüber ihren Mitbürgern und Mitbürgerinnen verhalten, dass sie Raum für 
Diversität anerkennen und nicht danach streben, den öffentlichen Raum mit ihrer 
umfassenden Lehre zu dominieren (LC, 65). Im Unterschied zu einem staatli-
chen Raum (wie dem Klassenzimmer einer öffentlichen Schule) sei ein religiö-
ses Symbol bei Einzelnen (z.B. eine Kippa) nicht schon als ein solches proble-
matisches Bestreben einzuschätzen. Selbst Staatsbedienstete scheint sie davon 
nicht auszunehmen, wie ihre Hinführung zur Verschleierungsproblematik nahe-
legt (VT).34 

Ein Sonderfall ist laut Nussbaum der so genannte Ceremonial Deism. Staatli-
che Bezüge auf Religion bzw. religiöse Symbole sind demzufolge dann gerecht-
fertigt, wenn man sie als traditionelle Relikte betrachten kann, die nicht mit reli-
giösen Zielen verbunden, sondern ihnen nahezu entkleidet sind. Als historische 
Relikte müsse man sie nicht als Bekenntnis verstehen und problematisieren (LC, 
312). Dies sei z.B. bei der Münzprägung ‚In God We Trust‘ der Fall (LC, 311). 
Anders als bei dem Gelöbnis auf Amerika als einer ‚Nation under God‘ gehe es 
hier nicht um den substanziellen religiösen Inhalt. Zudem könne man ein Gelöb-
nis im Unterschied zu einer Münzprägung mit wenig Aufwand ändern (LC, 311-
4). Diese Überlegungen sind insofern aufschlussreich, als sie zeigen, dass und 
inwiefern Nussbaum aus historischen und pragmatischen Gründen Zugeständnis-
se mit Blick auf die herausgearbeiteten Prinzipien macht. Allerdings stellt sich 
die Frage, wie klar die Grenzen solcher Zugeständnisse sind und wie konsistent 
Nussbaum dies anwendet, was vor allem in Bezug auf ihre Urteile zu europäi-

                                                             
34  Sie geht auf den Fall der Verschleierung bei Staatsbediensteten nicht eigens ein, ver-

mutlich würde sie aber dafür plädieren, dass entscheidend sein sollte, wie Staatsbe-

dienstete sich verhalten, ob sie in ihren Handlungen dem Prinzip der Neutralität ge-

recht werden (und nicht etwa versuchen, andere zu missionieren) und nicht, ob sie re-

ligiöse Symbole an sich tragen (vgl. für eine ähnliche solche Argumentation Maclu-

re/Taylor 2011, 44f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 205 

 

 

schen Modellen bedenkenswert ist und daher in der Diskussion aufgegriffen 
werden soll (Kap. 5.3). 

 
Ausgehend von den Erläuterungen zum Prinzip der Nicht-Etablierung lässt sich 
abschließend noch einmal genauer fassen, wie die Prinzipien von Neutralität und 
Trennung von Religion und Staat Nussbaum zufolge richtig verstanden werden 
müssen. Demnach muss ein Staat neutral in dem Sinn sein, dass er keine Vorstel-
lung vom Guten bevorzugt und etabliert, und er muss insofern zu einem gewis-
sen Maß von umfassenden Lehren getrennt sein. Das Maß der Trennung sei aber 
danach zu bestimmen, wie es dem gleichen Respekt dient. Grundsätzlich dürfe 
das Prinzip der Trennung folglich nur als Mittel, nicht als Ziel verstanden wer-
den: „Separation is not a starting point. It is a conclusion of an argument that be-
gins elsewhere.“ (LC, 361) Konkret sei eine starke Trennung, die Individuen das 
Tragen religiöser Symbole in der Öffentlichkeit verbietet, abzulehnen, da sie 
dem gleichen Respekt gerade nicht diene, sondern im Gegenteil die Gewissens-
freiheit einiger einschränke. Offenbar hält Nussbaum die Gefahr eines Missver-
ständnisses im Sinne einer völligen Trennung aber für sehr groß, denn tatsäch-
lich kommt sie in vielen ihrer Texte nur vorsichtig und in kritischer Abwägung 
auf das Prinzip der Trennung zu sprechen (LC, 265f., LCA, 351, in NRI domi-
niert die kritische Abgrenzung).  

Eine solche kritische Haltung gegenüber einem starken Verständnis von 
Neutralität und Trennung ist mit Blick auf die Säkularismusdebatte zunächst ein-
mal plausibel, da auch viele andere auf die Problematik dieser Prinzipien auf-
merksam machen (z.B. Maclure/Taylor 2011). Allerdings ist gerade angesichts 
dessen noch einmal zu fragen, wie überzeugend es ist, dass Nussbaum an der 
Idee einer weltanschaulich neutralen und in diesem Sinn von umfassenden Leh-
ren getrennten politischen Konzeption festhält (siehe dazu Kap. 5.2). 

 

4.4.2  Ausgleichsregelungen für Minderheiten und  
die Schwierigkeiten ihrer Umsetzung 

 
Die Prinzipien von Neutralität, Trennung und Nicht-Etablierung müssen Nuss-
baum zufolge durch ein weiteres ergänzt werden, ohne welches man der gefor-
derten substanziellen Gleichheit und der umfangreichen Freiheit – und damit 
letztlich dem gleichen Respekt – nicht gerecht werden könne: das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen für ‚Minderheiten‘35 (Accommodation).36 Nur so könne 

                                                             
35  An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum meist einfach von ‚Minder-

heiten‘ spricht. Dies kann als problematisch homogenisierend mit Blick auf die Diver-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

auch Menschen, die Vorstellungen vom Guten verfolgen, mit denen sie in einer 
Minderheit sind, gleiche Gewissensfreiheit gewährt werden. 

Ausgangspunkt dieser These ist die grundlegende Überlegung, dass Regeln 
und Ordnungen, die aus Mehrheitsentscheidungen hervorgehen, häufig Men-
schen benachteiligen, die in der ein oder anderen Weise demgegenüber eine 
Minderheit sind (vgl. Kap. 2.7). Dies sei gerade auch in Bezug auf Gewissens-
fragen der Fall, wie Nussbaum anhand von Beispielen aus der US-Geschichte 
erörtert. Ausführlich setzt sie sich etwa mit der Diskriminierung von Mormonen 
(LC Kap. 5.II), von Zeugen Jehovas (LC Kap. 5.II) und von Katholikinnen und 
Katholiken (LC Kap. 5.IV) auseinander, sie verweist aber auch auf die Diskri-
minierung von Atheisten und Atheistinnen (LC, 165). Ein wesentlicher Grund 
für die Diskriminierung sei die Neigung von Mehrheiten, bei der Gestaltung von 
Gesetzen die Bedürfnisse von Minderheiten auszublenden. Dies geschehe nicht 
immer aus Absicht (wie bei der Diskriminierung aus Angst und Narzissmus: 
Kap. 4.2.2), sondern oft schlicht aus Gleichgültigkeit bzw. ‚Stumpfheit‘: 
„[T]here is obtuseness in the majority’s way of pursuing convenience, and this 
obtuseness is harsh to central concerns of minorities.“ (NRI, 86) Aber auch dann 
führe es zu Benachteiligungen. Es sei daher notwendig, dem Schutz von Minder-
heiten besondere Aufmerksamkeit zu widmen37 und gerade hier genügten forma-
le Gleichheit, negative Freiheit und ein sich enthaltender Staates nicht (vgl. Kap. 
4.4.1). Zur Gewährleistung gleichen Respekts sei vielmehr ein Fokus auf sub-
stanzielle (in einem befähigenden Sinn zu verstehende) Gleichheit notwendig: 

 
„This issue is closely connected to issues of equality and equal respect, but it involves a 

particular way of thinking about equality: as involving not formally similar treatment but, 

rather, the removal or prevention of hierarchies.” (LC, 20) 

                                                                                                                                  
sität und die Hierarchien innerhalb von Minderheiten erscheinen. Nussbaum versteht 

unter religiösen Minderheiten aber keineswegs homogene Gruppen, wie sich an ihrer 

Betonung individueller Gewissensfreiheit und ihren Argumente zur Diversität inner-

halb von Religionen zeigt (Kap. 4.1). Besonders deutlich wird dies auch in ihrer Aus-

einandersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit (Kap. 6). 

36  Accommodation wird im religionspolitischen Zusammenhang oft auch als Verb im 

Sinne von ‚entgegenkommen‘ verwendet. Als Prinzip, wie es hier erörtert wird, 

scheint es mir aber sinnvoller, von ‚Ausgleichsregelungen‘ zu sprechen – mit Blick 

darauf, dass für Minderheiten ein Ausgleich für Diskriminierungen durch Mehrheits-

entscheidungen geschaffen werden soll. Denkbar wäre auch ‚Ausnahmeregelungen‘, 

was jedoch dem eigentlichen Wortsinn weniger entspräche. 

37  Der Schutz von Minderheiten ist in LC eine der Schlüsselideen: LC, 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 207 

 

 

Nussbaum verdeutlicht dies an einer Reihe von Beispielen aus der US-Recht-
sprechung. Besonders häufig und an zentralen Stellen zitiert sie den so genann-
ten Sherbert-Fall aus dem Jahr 1963 (CC, 170ff., LC, 16f., NRI, 79f., WHD, 
199).38 Dieser betrifft die Situation der Textilverarbeiterin Adell Sherbert aus 
South Carolina. Sie kündigte ihre Anstellung, als in ihrer Fabrik der Samstag 
zum Arbeitstag erklärt wurde, da es ihrer religiösen Überzeugung als Siebenta-
gesadventistin widersprach, samstags zu arbeiten. Da es auch keine alternativen 
Arbeitsangebote gab, bei denen sie samstags nicht hätte arbeiten müssen, lehnte 
sie alle ab, woraufhin ihr der Staat aber keine Arbeitslosenunterstützung gewäh-
ren wollte. Mrs. Sherbert klagte dagegen als eine Einschränkung ihrer Religions-
freiheit – und bekam vom US Supreme Court Recht. Laut Nussbaum ist dies ein 
typisches Beispiel dafür, wie jemand aufgrund seiner minderheitlichen religiösen 
Überzeugung in seiner Würde verletzt werden kann, ohne dass die Gesetze ab-
sichtlich diskriminierend seien, sondern schlicht aufgrund einer an der Mehrheit 
orientierten Regelung, in diesem Fall der protestantisch-christlich geprägten Re-
gel, wonach der Sonntag als freier Tag gilt: „[T]here is also violence in the sub-
tle assault on equal dignity that consists in being told that you are not a fully 
equal citizen because of your commitment to your religion.“ (LCA, 341)  

Sinnvoll und notwendig sei es daher, einen Ausgleich zu der strukturellen 
Benachteiligung zu schaffen, indem man Minderheiten Ausnahmen von solchen 
und ähnlichen mehrheitlichen Regeln gewährt, wo immer dies möglich ist. Mög-
lich sei es immer dort, wo die Regeln nicht von so großer Wichtigkeit sind, dass 
sie nicht eingeschränkt werden dürften (siehe dazu unten). Nur mit einem sol-
chen Prinzip der Ausgleichsregelungen ließe sich gleiche Gewissensfreiheit 
gewähren: „[S]ometimes some people (usually members of religious minorities) 

should be exempted from generally applicable laws for reasons of conscience.“ 
(LC, 24, Herv. i.O.) Im Fall von Mrs. Sherbert bedeutet das etwa, ihr auch dann 
Arbeitslosenunterstützung zu gewähren, wenn sie Anstellungen ablehnt, die ihre 
religiösen Überzeugungen verletzen. Dabei dürfe auch dieses Prinzip nicht auf 
religiöse Überzeugungen beschränkt werden, vielmehr solle man grundsätzlich 
für jede ‚vernünftige‘ Gewissensüberzeugung eine Ausnahme beanspruchen und 
eine Ausgleichsregelung erhalten können (LC, 170). 

Das Verständnis von Neutralität als Nicht-Einmischung sei demnach auch 
deswegen zurückzuweisen, weil es Ausgleichsregelungen als problematische 
Form der staatlichen Einmischung ablehnt. Positionen, die der Lockeschen Tra-
dition folgend eine solche Ansicht vertreten, könnten nicht adäquat auf die Dis-
kriminierung von Minderheiten reagieren. Zu bevorzugen sei daher die auf Aus-

                                                             
38  Es handelt sich dabei um den Fall Sherbert v. Verner 374 U.S. 398 (1963). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gleichsregelungen setzende, in der Tradition von Williams stehende, Position, 
die sie auch als Accommodationism bezeichnet: „I believe that the accommoda-
tionist principle is superior to Locke’s principle because it reaches subtle forms 
of discrimination that are ubiquitous in majoritarian democratic life.“ (NRI, 87) 

Allerdings stellt sich an dieser Stelle die Frage, wie eine praktische Umset-
zung von Ausgleichsregelungen aussehen kann. Kritikerinnen und Kritiker sehen 
hier eine besondere Schwierigkeit dieses Prinzips. Nussbaum geht daher aus-
führlich auf die Umsetzung von Ausgleichsregelungen ein. Der Ausgangspunkt 
dafür ist erneut der beschriebene Sherbert-Fall, dem sie (wie viele andere auch) 
eine richtungsweisende Funktion mit Blick auf das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen zuschreibt. Der Fall legt folgendes, von ihr für sinnvoll erachtetes, Vor-
gehen nahe:  

Zuerst müsse festgestellt werden, ob eine schwerwiegende Beeinträchtigung 
(substantial burden) der Gewissensfreiheit des Klägers bzw. der Klägerin durch 
den Staat vorliegt, es sich also tatsächlich um eine Gewissensfrage handelt (LC, 
137). Im Sherbert-Fall kam das Gericht zu dem Ergebnis, dass dies zutreffe, da 
der freie Samstag eine Glaubensüberzeugung und zentraler Bestandteil der Reli-
gion von Mrs. Sherbert sei. Der Zwang, sich entscheiden zu müssen, entweder 
entgegen der eigenen religiösen Überzeugungen zu handeln oder die staatliche 
Unterstützung zu verlieren, sei sehr wohl eine schwerwiegende Beeinträchtigung 
der Gewissensfreiheit (LC, 137). Ist nun von einer solchen Beeinträchtigung 
auszugehen, sei als nächstes abzuwägen, ob eine Ausnahme von den beklagten 
staatlichen Vorgaben erlaubt werden kann. Nicht möglich seien Ausnahmen 
dort, wo ein zwingendes Staatsinteresse (compelling state interest) besteht. Dies 
treffe aber nur auf einige besonders schwerwiegende staatliche Interessen zu: 
„[N]o ordinary state interest will do to override a conscientious claim. It must be 
an unusually weighty interest.“ (LC, 137). Zu den zwingenden Staatsinteressen 
zählt Nussbaum unumstritten die Grundbefähigung: „[P]rotection of the central 
capabilites of citizens should always be understood to ground a compelling state 
interest.“ (WHD, 202, vgl. LC, 169, NRI, 126) Einschränkungen der Grundbefä-
higung zur Gewährung von Gewissensfreiheit sollen also nie gestattet sein. (An-
ders verhält es sich freilich, wenn eine Person ihre eigene Grundbefähigung aus 
religiösen Gründen einschränken möchte [vgl. Kap. 2.5.2]. Nussbaum differen-
ziert allerdings, dass dies nur bei Erwachsenen denkbar sei, während die Grund-
befähigung von Kindern immer vor Einschränkungen – durch die Eltern oder 
auch durch ihre [letztlich nur als vermeintlich anzunehmenden] eigenen Interes-
sen – geschützt werden sollte. Dies zeigt sich etwa in NRI an dem Urteil, dass 
Kinder von Zeugen Jehovas auch gegen den Willen ihrer Eltern Bluttransfusio-
nen erhalten müssten, während Erwachsene dies selbst entscheiden sollten [NRI, 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 209 

 

 

124]. Allerdings variiert ihr Urteil in Bezug auf die Grenze der als Selbstein-
schränkung anzuerkennenden Beeinträchtigung der Grundfähigkeiten bei Er-
wachsenen in ihren Texten. Darauf werde ich noch ausführlich in der Kontrover-
se um Frauenrechte und Religionsfreiheit eingehen: Kap. 6.) Im Unterschied zur 
Grundbefähigung müsse man bei Staatsinteressen wie ‚Sicherheit‘ und ‚Frieden‘ 
fallbezogen entscheiden, wann diese zwingend sind. Da es grundsätzlich schwie-
rig sei, zu erkennen, wann sie tatsächlich bedroht sind, mahnt sie diesbezüglich 
zur Vorsicht (NRI, 91, siehe hierzu die Diskussion in Kap. 6.2.1). Im Sherbert-
Fall wurde in diesem zweiten Abwägungsschritt entschieden, dass kein zwin-
gendes Staatsinteresse vorliege. Mrs. Sherbert bekam daher Recht und ihr wurde 
die Arbeitslosenunterstützung zugesprochen (LC, 138). 

Nussbaum erachtet diese so genannten Sherbert-Richtlinien (Sherbert guide-

lines) deswegen für sinnvoll, weil sie stark auf das Abwägen zwischen den ver-
schiedenen Interessen ausgerichtet sind – weswegen auch vom Abwägungstest 
(balancing test) die Rede ist – und weil sie dabei der individuellen Gewissens-
freiheit (gerade auch von Minderheiten) einen hohen Stellenwert beimessen. Das 
Vorgehen im Sherbert-Fall sei damit ein wichtiger Schritt auf dem Weg zum 
Schutz von Minderheiten: „[T]he Sherbert regime led to a keen sensitivity to mi-
nority interests that had often been absent earlier.“ (LC, 146)39 

Nun könnte man dennoch kritisieren, dass die praktische Umsetzung dieser 
Richtlinien (zu) schwierig ist. Nussbaum reagiert auf einige dieser Einwände ge-
nauer: Zum einen greift sie den pragmatischen Einwand auf, dass es für Richter 
und Richterinnen zu schwierig zu entscheiden sei, wann Ausnahmen gewährt 
werden sollen (NRI, 87f. u.a.). Tatsächlich liegt bereits im ersten Schritt der 
Sherbert-Richtlinien eine große Herausforderung darin, zu entscheiden, wann 
von einer schwerwiegenden Beeinträchtigung von Gewissensfreiheit auszugehen 
ist bzw. was überhaupt als Gewissensüberzeugung zählen kann. Dies ist umso 
schwieriger, wenn man bedenkt, dass es um die Ermöglichung individueller 
Sinnsuche gehen soll und Urteile folglich nicht einfach aus der Übereinstim-
mung mit der Ansicht einer religiösen Autorität oder einer dominierenden Mei-
nung in der jeweiligen Religion abgeleitet werden dürfen (vgl. Kap. 4.1.2). Indi-
viduelle Sinnsuche wiederum wird nicht genau bestimmt; sie orientiert sich zwar 
an ‚letzten Fragen‘ bzw. ‚letztem Sinn‘, was etwa Überzeugungen im Sinne ei-
nes Fantums in Bezug auf einen Sportverein ausschließen soll (LC, 169), bleibt 
sonst aber vage. Bemerkenswert ist, dass Nussbaum – gewissermaßen als Er-
leichterung für die Einschätzung relevanter Überzeugungen – sogar zugesteht, 

                                                             
39  Als einen weiteren Schritt in Fortsetzung dessen betrachtet Nussbaum den Religious 

Freedom Restoration Act von 1993 (z.B. WHD, 198f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

dass bekannte und anerkannte Überzeugungen religiöser Gruppen herangezogen 
werden können (und wohl auch sollten): „([S]ub)group values are often a helpful 
source of information for courts seeking to assess the sincerity of a person’s 
conscientious claim.” (NRI, 104f.) Dennoch müsse das Individuum und seine ei-
gene Interpretation der Religion der entscheidende Bezugspunkt bleiben (ebd.). 
Der Bezug auf eine religiöse Gruppe kann demnach nur ein vergleichender An-
haltspunkt sein, um die individuellen Gewissensüberzeugungen jeweils im Ein-
zelnen zu beurteilen, klare Kriterien gibt es jedoch nicht. 

Darüber hinaus stellt sich (nicht zuletzt angesichts der zugestanden Bezug-
nahme auf Überzeugungen anerkannter Religionen) zweitens die systematische 
Frage, ob Ausgleichsregelungen eine unfaire Bevorzugung religiöser Bürger und 
Bürgerinnen gegenüber nicht-religiösen darstellen und daher die Neutralität des 
Staates beeinträchtigen. Auch dies greift Nussbaum ausdrücklich auf (vgl. NRI, 
88f., LC Kap. 4.VII). Wie die vorangegangenen Erörterungen deutlich gemacht 
haben, vertritt sie selbst die Position, dass weder religiöse noch nicht-religiöse 
Vorstellungen vom Guten bevorzugt werden dürften, weswegen Religion der 
Theorie nach keine Sonderrolle im politischen Handeln zukommen darf. Sie 
räumt ein, dass sich eine solche Sonderrolle aber zumindest dann, wenn man 
sich wie sie stark auf die US-Verfassung und die daraus abgeleiteten Prinzipien 
bezieht, aufdrängt, da es hier eben vorrangig um Ausnahmen für religiöse Über-
zeugungen geht. Allerdings meint sie, man könne (und müsse) dies damit behe-
ben, dass man die Fokussierung als historisch gewachsen versteht (LC, 164f.) 
und (entsprechend des Prinzips des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit) für 
den heutigen Kontext erweitert, so dass mehr Überzeugungen einbezogen wer-
den können als nur die in einem engen Sinn religiösen: „We mitigate the unfair-
ness to nonreligious searchers as much as we possibly can, by extending the ac-
count of religion as far as we can” (LC, 173, vgl. WHD, 209). 

Auf diese Weise lässt sich der Einwand der Unfairness dennoch nur bedingt 
entkräften, da nicht garantiert werden kann, dass nicht-religiöse Überzeugungen 
die gleiche Chance auf Ausnahmen haben und eine sprachliche Festlegung auf 
Religion bestehen bleibt (die jedoch auch bei den Prinzipien von Neutralität, 
Trennung und Nicht-Etablierung besteht, weswegen man auch darin gewisser-
maßen einen Ausgleich sehen könnte, vgl. LC, 166). Außerdem wird durch die 
Erweiterung des Religionsbegriffs die Vagheit für die Entscheidungsfindung so-
gar wieder erhöht. Nussbaum selbst erkennt an, dass diese beiden Schwierigkei-
ten bestehen bleiben, sie plädiert aber dafür, dies nicht als Grund zu betrachten, 
das Prinzip der Ausgleichsregelungen abzulehnen. Stattdessen müsse man es mit 
Blick auf die Frage des Respekts umfassender anwenden: „[T]here is a good 
case for granting such accommodations rather stingily.“ (LC, 170) Die Anwen-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 211 

 

 

dung dieses Prinzips, so ihre Überzeugung, entspreche auch dann, wenn nicht 
völlig gleiche Chancen garantiert werden können, dem Respekt immer noch bes-
ser als ein Konzept, das dieses Prinzip ganz verwirft. Um der Gleichheit näher zu 
kommen, solle man daher versuchen, es so weit wie möglich auszudehnen. Und 
auch die Herausforderung für Richter und Richterinnen scheint ihr angesichts 
der Wichtigkeit von Ausgleichsregelungen letztlich zumutbar zu sein. Insgesamt 
könne man hier keine Lösung im Sinne einer Idealtheorie erwarten, sondern nur 
eine pragmatische: „The messy way seems the best way, all things considered, 
although we should grant that it is a pragmatic solution and not ideal theory.“ 
(LC, 173)  

 
Es ist durchaus plausibel, anzunehmen, dass ein Modell, welches das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen integriert, dem gleichen Respekt besser gerecht wird als 
eines, welches im Sinne einer stärkeren Enthaltung des Staates dieses Prinzip ab-
lehnt. Zwar kann es nicht völlig fair sein und allen eine gleiche Chance auf eine 
Ausnahme gewähren, tatsächlich scheint es aber noch weniger fair zu sein, bei 
klar erkennbaren Diskriminierungen keine Ausnahmen einzuräumen. Das Mo-
dell der Ausgleichsregelungen ist daher trotz der Vagheiten in der Umsetzung 
auf den ersten Blick überzeugend. In der Diskussion werde ich noch genauer 
zeigen, inwiefern es in Bezug auf bestimmte in der Säkularismusdebatte ange-
sprochene Probleme sinnvoll ist (Kap. 5).40 

Hingewiesen werden soll an dieser Stelle abschließend noch darauf, dass die 
Überlegungen zum Prinzip der Ausgleichsregelungen und zur praktischen Um-
setzung nicht zuletzt das allgemeine Verhältnis von Praxis und Theorie bzw. 
Prinzipien bei Nussbaum verdeutlichen (Kap. 2.6.1). So wird anschaulich, dass 
es einerseits oft die praktischen Herausforderungen und konkreten Urteile (wie 
im Sherbert-Fall) sind, die das Denken über die Prinzipien beeinflussen, und 
dass andererseits die grundlegenden Prinzipien eine wichtige Orientierung geben 
und nicht aufgrund der Komplexität der Situationen für unwichtig erklärt werden 
dürfen. Man kann allerdings fragen, ob die überzeugende Einsicht, dass nicht-
ideale Lösungen hier dem gleichen Respekt näherkommen, nicht dahingehend 
weitergedacht werden könnte und sollte, dass Konfliktlösungen oftmals nicht al-

                                                             
40  Vgl. auch das Plädoyer von Jocelyn Maclure und Charles Taylor für Ausnahmerege-

lungen, das von ihrer Analyse ‚indirekter Diskriminierung‘ ausgeht: Maclure/Taylor 

2011, 73-80. (Allerdings unterscheiden sie sich im Detail von Nussbaum und kritisie-

ren mehr noch ihr Modell, worauf ich hier jedoch nicht eingehen möchte, da es das 

Gesamtargument an dieser Stelle nicht beeinträchtigt.) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

le legitimen Ansprüche befriedigen und daher als vorläufig und unvollkommen 
betrachtet werden müssen – was bei Nussbaum nicht der Fall ist (dazu: Kap. 6). 

 
Fazit 
Ein religionspolitisches Modell soll Nussbaum zufolge neben den Prinzipien von 
Neutralität, einer gewissen Trennung von Religion und Staat und der Nicht-
Etablierung umfassender Lehren auch Ausgleichsregelungen für Minderheiten 
umfassen. Ihre Argumentation bezieht sich dabei zum einen auf die grundlegen-
den Annahmen zum gleichen Respekt der individuellen Gewissensfreiheit, zum 
anderen auf konkrete Diskussionen und Gerichtsurteile der US-Debatte. Daran 
wird nicht zuletzt exemplarisch deutlich, wie die Grundideen des Fähigkeitenan-
satzes in Auseinandersetzung mit einem spezifischen Kontext zu konkreten 
Überlegungen politischer Entscheidungsfindung führen können.  

Das von Nussbaum favorisierte Modell erscheint in vielem überzeugend. Es 
wird aber noch zu diskutieren sein, wie ihr Verständnis der Prinzipien von Neut-
ralität und Trennung im Gesamt von religionspolitischen und begründungstheo-
retischen Überlegungen zu beurteilen ist (Kap. 5.2). Außerdem muss genauer un-
tersucht und diskutiert werden, mit welchem Geltungsanspruch die so erarbeite-
ten Prinzipien verbunden sind und verbunden sein dürfen, das heißt, inwiefern in 
den hier eng am US-Kontext erarbeiteten Prinzipien normative Implikationen für 
andere Kontexte stecken und wie diese zu beurteilen sind (Kap 5.3, vgl. die 
Überlegungen zum Verhältnis USA-Europa in Kap. 4.3.1). 

 
 

4.5  NUSSBAUMS EIGENE RELIGIOSITÄT UND IHRE 

BEDEUTUNG FÜR DIE POLITISCHE KONZEPTION 
 
Die Erörterung der Bedeutung von Religion bei Nussbaum soll mit einem Blick 
auf ihre persönliche Religiosität als liberale Jüdin abgeschlossen werden. Diese 
finden an zahlreichen Stellen Eingang in ihre Argumentation zur normativen 
Grundlage politischen Handelns. So verweist Nussbaum etwa in ihrer Kritik an 
homogenisierenden Annahmen zu Religion und zu deren Bedrohung von libera-
len Werten auf ihre durch persönliche Erfahrungen belegten Kenntnisse des libe-
ralen Judentums als exemplarischen Beleg dafür, dass innerhalb von Religionen 
verschiedene Vorstellungen vertreten werden. Das liberale Judentum sei, wie 
auch andere religiöse Traditionen, sehr stark an Gerechtigkeit in einem liberalen 
Sinn orientiert (z.B. WHD, 183 FN 30, vgl. Kap 4.1.1). Auch ihre These, dass 
politische Praktiken, die bestimmte religiöse Vorstellungen etablieren (wie im 
Fall des Gottesbezugs im amerikanischen Gelöbnis) die Gewissensfreiheit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 213 

 

 

letzten, veranschaulicht sie mit ihren eigenen religiösen Überzeugungen als libe-
rale Jüdin (Kap. 4.4.1). Diese Verweise sind ein Beispiel für Narrationen und 
verdeutlichen deren methodische Rolle in Nussbaums Konzeption (vgl. Kap. 
2.6.2 und 2.8.2): Die konkreten Erfahrungen und Geschichten sollen den Lesern 
und Leserinnen helfen, sich in die Perspektive bestimmter Personen hineinzuver-
setzen und deren Bedürfnisse im Sinne der Gewissensfreiheit besser nachvoll-
ziehen zu können (vgl. zur ‚Kultivierung‘ der inneren Augen in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit Kap. 4.3.3). Besonders ist hier, dass Nussbaum persönliche Er-
fahrungen anführt und gewissermaßen aus ‚erster Hand‘ plausibilisiert, dass Re-
ligion für viele Menschen wichtig ist, dass sie mit liberaler Politik vereinbar ist 
usw. Es handelt sich insofern um eine besondere Art der Narration, man könnte 
sagen, eine autobiografische Narration. 

Die Verweise auf die eigenen religiösen Erfahrungen sind aber nicht nur in-
teressant, insofern sie die Funktion von Narrationen veranschaulichen, sie geben 
auch einen Einblick in Nussbaums eigene umfassende Vorstellungen vom Gu-
ten. Daher liegt es nahe, an dieser Stelle einen Blick auf das Verhältnis zwischen 
der politischen Konzeption und ihrer eigenen umfassenden Lehre zu werfen. Sie 
selbst thematisiert dies hier, um ihre These von der freistehenden Konzeption zu 
unterstreichen. So erläutert sie, dass und inwiefern ihre umfassenden Überzeu-
gungen als liberale Jüdin weitergehende Forderungen implizieren würden, etwa 
mit Blick auf Frauenrechte, die sie aber gerade nicht zur Grundlage politischen 
Handelns machen will – eben weil man sich dafür auf freistehende Annahmen 
stützen müsse, denen alle ‚vernünftigen‘ umfassenden Lehren zustimmen kön-
nen (vgl. Kap. 2.5). Damit vollziehe sie also in der Begründung der politischen 
Konzeption die notwendige Trennung zu ihren umfassenden Überzeugungen: 

 
„I do not view that comprehensive conception as offering good reasons for state action. 

Such good reasons can be rightly sought only from within the core of a political concep-

tion that religious and non-religious citizens can endorse as respectful of their differing 

commitments.” (PD, 114, vgl. PLR, 38) 

 
Nicht zuletzt angesichts der in Bezug auf Kultur und Geschlecht diskutierten 
Zweifel an der Idee der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption 
(Kap. 3) muss allerdings genauer geprüft werden, wie gut diese Trennung ge-
lingt. Auffällig (aber auch naheliegend) sind die starken Parallelen zwischen 
Nussbaums religiösen Überzeugungen und ihren politisch-liberalen Annahmen, 
die sich besonders in ihrem Aufsatz Judaism and the Love of Reason (JLR) zei-
gen. Hier erörtert sie ausführlich ihr Selbstverständnis als Jüdin sowie die Grün-
de für ihre Konversion vom Christentum (genauer: vom Episkopalismus) zum 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Judentum. Dabei wird deutlich, dass ihr religiöses Selbstverständnis stark auf 
Moral fokussiert ist. So kristallisiert sie als leitend für das Judentum bzw. für ih-
re Überzeugungen als liberale Jüdin folgende drei Werte heraus: „[T]he primacy 
of the moral, [...] the authority of truth and reason, and [...] the equal worth of all 
human beings.“ (JLR, 9) Und auch die Schilderung ihrer Konversion unter-
streicht dies, da sie als einen wesentlichen Grund dafür nennt, dass ihr im Juden-
tum (anders als in dem von ihr in der Jugend erfahrenen Christentum) vermittelt 
wurde, dass Moral im Zentrum stehe. Insgesamt sind ihre religiösen Überzeu-
gungen somit an Moral ausgerichtet – und stimmen mit den moralischen Grund-
lagen ihrer politischen Konzeption überein. 41 Dies wirft verschiedene Fragen 
auf.  

So könnte man zum einen einwenden, dass Nussbaum, wenn sie ein solches 
Religionsverständnis zum Bezugspunkt nimmt, ein mit Blick auf liberale Werte 
zu optimistisches und letztlich einseitiges Bild von Religion zugrunde legt. Ei-
nen Einwand in diesem Sinn formuliert Okin in Bezug auf Nussbaums Argument 
zur Vereinbarkeit von Frauenrechten und Religionsfreiheit. Sie wirft ihr vor, 
Einschränkungen von liberalen Werten durch jüdische (bzw. allgemein religiöse) 
Traditionen zu vernachlässigen (Okin 1999b, 121f. sowie FN 5). Dagegen kann 
Nussbaum bereits an dieser Stelle insofern verteidigt werden, als sie keineswegs 
völlig unkritisch gegenüber Religion ist, sondern eine klare Grenze für Religi-
onsfreiheit fordert, wo die Grundbefähigung bedroht ist (Kap. 4.1.1). Die ent-
scheidende Frage dürfte jedoch letztlich sein, ob diese Grenze angemessen ist 
oder, wie Okin nahelegt, zu niedrig ansetzt. Dies kann aber erst im Zusammen-
hang einer genaueren Auseinandersetzung mit der Kontroverse um Frauenrechte 
und Religionsfreiheit beantwortet werden, ich werde daher später darauf zurück-
kommen (Kap. 6). 

Zum anderen ist zu überlegen, ob die politische Konzeption – angesichts der 
starken Übereinstimmung mit Nussbaums eigenen religiösen Überzeugungen – 
in einer bestimmten religiösen Vorstellung verwurzelt ist und diese bevorzugt. 
Dies könnte man erstens auf das Judentum allgemein münzen, der Einwand 

                                                             
41  Nussbaum wirft selbst die Frage auf, was daran dann noch typisch religiös sei bzw. ob 

Religiosität überhaupt eine eigene Bedeutung gegenüber der Moral zukomme. Sie be-

steht aber darauf, dass dies zumindest für ihre eigene Person der Fall sei. Etwa finde 

sie in der jüdischen Liturgie eine „Offenheit für das Geheimnisvolle und (moralisch) 

Transzendente“, die sie für wichtig halte und die sie außerhalb von Religion nicht fin-

den könne (JLR, 34): „I think it is valuable to focus on the mysteriousness of life and 

death in a way that makes us keenly aware of the shortcoming of our own explana-

tions.“ (JLR, 35) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 215 

 

 

würde dann lauten, dass sie voreingenommen zugunsten des Judentums ist. Tat-
sächlich kann man in einigen ihrer Texte eine Tendenz erkennen, jüdische Vor-
stellungen besonders positiv zu werten, vor allem in Abgrenzung zu einigen 
christlichen Vorstellungen, die sie stark kritisiert (siehe Cates 2003, Kavka 2003 
in Bezug auf LK und UT). Und nicht zuletzt angesichts ihrer Biografie könnte 
die Vermutung naheliegen, dass sich dies zu einer allgemeinen Voreingenom-
menheit zuspitzt (schließlich hebt sie in der Beschreibung ihrer Konversion her-
vor, dass sie die christliche Religion in ihrer Kindheit als sehr problematisch, das 
Judentum dagegen als positives Gegenmodell erfahren hat: JLR). Mit Blick auf 
ihre politischen Überlegungen kann man diese Beobachtung aber relativieren. 
Etwa ist ihre starke Kritik an christlich geprägten Praktiken in den USA (wie 
dem auf Gott bezogenen Gelöbnis) weniger darin begründet, dass es sich um 
christliche Praktiken handelt, sondern darin, dass sie staatlich etabliert sind und 
den Vorrang einer religiösen Vorstellung signalisieren (LC). Ihre Kritik ist damit 
auch nicht verallgemeinernd, sondern als bezogen auf bestimmte christliche Tra-
ditionen und Vorstellungen zu verstehen. Abgesehen davon übt sie durchaus 
auch Kritik an bestimmten Formen des Judentums (beispielsweise kritisiert sie 
mit Blick auf die Politik Israels, dass es offenbar Juden und Jüdinnen gebe, die 
[entgegen der Ideale, derentwegen sie selbst zum Judentum konvertierte] Freude 
daran hätten, andere zu dominieren: JLR, 25f).  

Eine Voreingenommenheit zugunsten des Judentums an sich kann man Nuss-
baums politischer Konzeption also nicht unterstellen. Stattdessen könnte man 
zweitens aber fragen, ob eine besondere Bindung an eine spezifische liberal-
jüdische Tradition besteht. In der Tat kann man wohl davon ausgehen, dass es 
für liberale Juden und Jüdinnen leichter ist, der politischen Konzeption zuzu-
stimmen als für manch andere, etwa religiös-konservative oder auch säkularisti-
sche Personen. Andererseits liegt es nahe, dass dies nicht eine besondere Bin-
dung spezifisch an eine jüdisch-liberale Tradition darstellt, sondern vielmehr an 
ein liberales Denken gekoppelt ist, das sich zwar nur in bestimmten, aber doch in 
verschiedenen (religiösen und nicht-religiösen) Vorstellungen vom Guten wie-
derfindet. Dass eine solche Rückbindung von Nussbaums Konzeption an be-
stimmte umfassende Lehren aber in der Tat besteht, habe ich bereits in der Dis-
kussion zur Universalität angesprochen und ich werde diesen Gedanken im Fol-
genden im Zusammenhang der Säkularismusdebatte noch einmal aufgreifen 
(Kap. 3.2. und 5.2). 

 
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Nussbaums Verweise auf ihr libera-
les Judentum als autobiografische Form der Narration zu verstehen sind, die 
mehrfach zur Veranschaulichung ihrer Argumentation angeführt werden. Als 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

solche erscheinen sie äußerst sinnvoll (vgl. allgemein zur Plausibilität von Narra-
tionen Kap. 3.2). Weiterhin gibt Nussbaum mit diesen Verweisen einen Einblick 
in ihre umfassenden Vorstellungen. Das ist insofern sinnvoll, als es eine Ausei-
nandersetzung mit dem Verhältnis zu politischen Annahmen erleichtert. Aller-
dings kann man es damit noch nicht, wie sie nahelegt, als belegt ansehen, dass 
die politische Konzeption tatsächlich freistehend ist. Vielmehr muss dies (nicht 
zuletzt unter Einbezug der kritischen Überlegungen zu Kultur und Geschlecht: 
Kap. 3) im Folgenden noch genauer diskutiert werden (Kap. 5 und 6). 

 
 

4.6  FAZIT 
 
Nussbaum schreibt Religion eine wichtige Bedeutung für politische Fragen zu. 
Die zentrale Stoßrichtung ihrer Auseinandersetzung besteht in der Forderung, 
verschiedene Lebensmodelle, religiöse ebenso wie nicht-religiöse, zu respektie-
ren und zu ermöglichen. Dabei handelt es sich um eine Präzisierung und Fortfüh-
rung der Fähigkeitenidee mit Blick auf Religion als einem für die Grundbefähi-
gung wichtigen Aspekt. 

Den normativen Ausgangspunkt ihrer Überlegungen bildet die Annahme, 
dass Religion für viele Menschen für das gute Leben wichtig ist. Religiöse Le-
bensmodelle sollten daher respektiert werden. Dazu zählt Nussbaum auch, dass 
Religion nicht als ein homogenes Gebilde betrachtet werden darf, das Menschen-
rechten und Moral entgegensteht. Zwar bedrohten manche religiöse Ansichten 
moralische Grundsätze, viele andere unterstützten sie aber oder könnten sich 
dementsprechend entwickeln – grundsätzlich seien Religionen divers und dyna-
misch. Nussbaum fordert davon ausgehend den gleichen Respekt der individuel-
len Gewissensfreiheit als Grundnorm politischen Handelns. Über das Gewissen 
als Instanz der Sinnsuche soll damit ausdrücklich die Ermöglichung sowohl reli-
giöser als auch nicht-religiöser Vorstellungen vom Guten gewährt werden (4.1). 
Ansichten, die die individuelle Gewissensfreiheit nicht respektieren, müssen 
folglich kritisiert werden, was Nussbaum mit Blick auf säkularistische und tradi-
tionalistische Positionen genauer ausführt. Weiterhin analysiert sie, dass eine 
maßgebliche Ursache für solchen fehlenden Respekt eine tief im Menschen ver-
ankerte narzisstische Angst sei, die sich gegen Fremdes (und eben häufig gegen 
fremde religiöse Vorstellungen) richtet. Es sei mithin davon auszugehen, dass es 
immer wieder zu Bedrohungen des Respekts der Gewissensfreiheit komme – de-
nen man aber auch immer wieder politisch entgegentreten könne und müsse 
(4.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 217 

 

 

Um einem Klima der Angst entgegenzutreten und auf ein Klima des Res-
pekts hinwirken zu können, müsse politisches Handeln auf drei sich gegenseitig 
stützenden Säulen ruhen: politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion sowie 
die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen. Dabei knüpft Nussbaum ebenso wie bei 
der Grundnorm eng an zentrale Annahmen des Fähigkeitenansatzes an, die sie in 
Bezug auf Religion präzisiert (4.3). Um für politisches Handeln leitend sein zu 
können, müssen diese Säulen anhand der verschiedenen politischen Kontexte 
weiter konkretisiert werden. Dies lässt sich gut mit Blick auf die politischen 
Prinzipien veranschaulichen: Nussbaum setzt sich diesbezüglich exemplarisch 
mit den religionspolitischen Prinzipien im Kontext der US-Verfassung und mit 
der um ihre Interpretation geführten Debatte auseinander. Sie plädiert hier für 
ein religionspolitisches Modell, welches die Prinzipien von Neutralität, Tren-
nung von Religion und Staat und Nicht-Etablierung nicht an einen minimalen 
Staat bindet, sondern im Gegenteil an ein breites (letztlich: befähigendes) Kon-
zept von Freiheit knüpft. Damit einher geht nicht zuletzt die Forderung, Aus-
gleichsregelungen für diskriminierte Minderheiten zu schaffen. Nur so könne 
man dem gleichen Respekt der Gewissensfreiheit gerecht werden (4.4). 

Darüber hinaus bin ich abschießend kurz auf Nussbaums Verweise auf ihre 
eigenen religiösen Überzeugungen und Erfahrungen als liberale Jüdin eingegan-
gen. Diese Verweise sind als autobiografische Form der narrativen Veranschau-
lichung von Argumenten zu verstehen und als solche äußerst plausibel. Zudem 
geben sie Einblick in Nussbaums eigene umfassende Lehre und sind insofern re-
levant für die Einschätzung ihrer Idee der gegenüber allen umfassenden Lehren 
freistehenden politischen Konzeption (4.5). 

 
In Bezug auf die Säkularismusdebatte kann an dieser Stelle bereits festgehalten 
werden, dass Nussbaum sich keineswegs nur negativ auf Religion bezieht wie 
einige Kritikerinnen und Kritiker nahelegen. Vielmehr formuliert sie selbst star-
ke Kritik an atheistischen und säkularistischen Positionen. In ihren eigenen reli-
gionspolitischen Vorschlägen bemüht sie sich darum, Raum für Religion, auch 
in der Öffentlichkeit, zu schaffen. Es wäre daher unzutreffend, ihr Modell als sä-
kularistisch zu kritisieren. Zutreffend ist es aber durchaus, es als säkular zu cha-
rakterisieren, auch wenn sie das selbst nicht ausdrücklich macht. Wenngleich der 
Begriff des Säkularen umstritten ist, scheint er doch – in irgendeiner Weise – auf 
die für Nussbaum zentrale Idee einer wie auch immer verstandenen Neutralität 
des Staates gegenüber Religionen bzw. Vorstellungen vom Guten zuzutreffen. 
Im folgenden Kapitel muss allerdings noch genauer erörtert werden, wie gut es 
ihr mit diesem säkularen Modell tatsächlich gelingt, verschiedene Vorstellungen 
vom Guten gleichermaßen zu respektieren. Zweifel bestehen etwa daran, ob der 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit Religion angemessen erfassen kann 
(4.1), sowie daran, ob sie die Problematik von Neutralität und Trennung tiefge-
hend genug behandelt (4.4).  

Eng damit verbunden ist weiterhin die für die Universalismusdebatte zentrale 
Frage nach dem Geltungsanspruch. Offensichtlich ist, dass für die Grundnorm, 
insofern sie im Fähigkeitenansatz selbst verwurzelt ist, universale Geltung bean-
sprucht wird (4.1) ebenso wie für die Analyse einer grundsätzlichen Bedrohung 
durch Angst als typischer menschlicher Emotion (4.2). Auch für die religionspo-
litischen Säulen wird zumindest ihrer allgemeinen Idee nach Universalität nahe-
gelegt (4.3). Und schließlich beansprucht Nussbaum sogar für die politischen 
Prinzipien, die sie selbst in engen Zusammenhang mit den USA stellt, mindes-
tens kontextübergreifende Geltung, was im Vergleich mit Europa deutlich wird 
(4.4). Diese Ansprüche müssen nun aber kritisch diskutiert werden, sowohl in 
Bezug auf die Grundnorm (wobei zu berücksichtigen ist, dass der Fokus auf In-
dividuen in der interkulturellen Diskussion bereits problematisiert wurde: Kap. 
3.2.2), als auch insbesondere was die Übertragung der religionspolitischen Prin-
zipien auf Europa und die daraus resultierende Kritik betrifft. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

5  Nussbaums religionspolitisches Modell 

und die Säkularismusdebatte  

 
 
 
Es ist umstritten, welche Bedeutung Religion bei der Formulierung und Begrün-
dung politischer Normen zukommen sollte. In der so genannten Säkularismus-
debatte wird kontrovers diskutiert, welche Rolle Religionen überhaupt (noch o-
der wieder) in Gesellschaft und Politik spielen, und insbesondere auch, ob und 
inwieweit es in Bezug auf ethische Erwägungen legitim ist, sie in politischen 
Überlegungen auszuklammern (z.B. Bader 1999, Casanova 2010, Jakobsen/Pel-
legrini 2008, Maclure/Taylor 2011, Mendieta/VanAntwerpen 2011). Einige der 
dabei aufgeworfenen Fragen sind im vorangegangenen Kapitel bereits zur Spra-
che gekommen. Im Folgenden soll nun die Plausibilität von Nussbaums religi-
onspolitischen Thesen mit Blick auf diese Debatte genauer erörtert werden. 

 
Das Verhältnis von Religion und Politik wird im liberalen Diskurs im Allgemei-
nen negativ bestimmt: Religion soll aus der Politik und mehr oder weniger aus 
dem gesamten öffentlichen Bereich ausgeschlossen und als reine Privatsache be-
trachtet werden. Dies ist bei einigen Ansätzen mit der Annahme verbunden, dass 
Religionen immer problematisch seien und tendenziell liberale Werte bedrohten 
(Rorty 1994, vgl. Weithman 1997a zur antagonistischen Darstellung von Religi-
on und Liberalismus in der amerikanischen Debatte). Die meisten säkular-
liberalen Theorien zeichnen jedoch kein solches Bedrohungsszenario, sondern 
lehnen dieses sogar ausdrücklich ab. Ihre These beschränkt sich im Wesentlichen 
darauf, dass eine Sphäre, die frei von religiösen Bezügen ist, eine bessere Basis 
angesichts der Pluralität von religiösen und nicht-religiösen Überzeugungen dar-
stelle, da sie für alle zugänglich sei (Audi 1997, Habermas 2006, Rawls 2005).1 

                                                             
1  Anzumerken ist jedoch, dass sowohl bei Jürgen Habermas als auch bei John Rawls ei-

ne frühere und eine spätere Position zu unterscheiden sind. Vgl. zur Entwicklung bei 

Habermas etwa Maeve Cooke (Cooke 2006) sowie die Einleitung in dem Sammel-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Religiöse Überzeugungen werden grundsätzlich respektiert, sie sollen aber in ih-
rem Einfluss auf die Politik begrenzt werden. Die Vertreter und Vertreterinnen 
dieser Theorien kommen allerdings zu unterschiedlichen Ansichten über die 
Reichweite des Säkularen und der Reglementierung von Religiösem. So vertre-
ten zwar alle die These, dass politische Institutionen und ihre normative Grund-
lage frei von religiösen Bezügen sein sollten, viele fordern aber darüber hinaus 
mehr oder weniger stark auch den Ausschluss von Religion aus der öffentlichen 
Sphäre, was eine Reihe von Anforderungen an das Auftreten und Agieren der 
einzelnen Bürger und Bürgerinnen in derselben nach sich zieht (etwa die Forde-
rung, im öffentlichen Diskurs religiöse Überzeugungen in säkular-vernünftige 
Argumente zu übersetzen, siehe dazu Kap. 5.2). 

Säkular-liberale politische Modelle werden in verschiedenen Hinsichten kri-
tisiert. Eine wesentliche Kritik setzt an dem vorausgesetzten Religionskonzept 
und seiner Gegenüberstellung zu Säkularität an. Dabei werden nun gerade nicht 
nur die pauschalen Annahmen zur Bedrohung von liberalen Werten durch Reli-
gion als unplausibel zurückgewiesen (was wie angesprochen viele säkulare Libe-
rale teilen), sondern auch die Gegenüberstellung von Säkularität und Religion 
selbst wird kritisiert. Denn da und insofern diese politischen Modelle zugleich 
das Säkulare zur grundlegenden (universalen) Norm erheben, führe schon eine 
solche Gegenüberstellung dazu, dass das Religiöse (nämlich als das ‚Andere‘, 
dieser Norm Gegenübergestellte) als problematisch betrachtet wird (Jakob-
sen/Pellegrini 2008a). Daraus, so kann man schließen, folgt letztlich eine Dis-
kriminierung religiöser Lebensmodelle gegenüber nicht-religiösen. Damit ver-
knüpft sind weiterhin grundsätzliche Zweifel an der Idee von säkular-‚neutralen‘ 
Normen. In Frage gestellt wird, ähnlich wie in der bereits erörterten Diskussion 
mit Blick auf Geschlecht und Kultur (Kap. 3), dass Normen unabhängig von be-
stimmten umfassenden Vorstellungen vom Guten begründet werden können 
(ebd., außerdem Bader 1999, Taylor 2010). 

Die Säkularismusdebatte hat zudem eine interkulturelle Dimension. So 
scheint erstens Säkularität oft nicht nur dem Religiösen an sich, sondern insbe-
sondere nicht-‚westlichen‘ Religionen gegenübergestellt zu werden, was sich da-
ran zeigt, dass man vor allem in ihnen eine Bedrohung der säkularen Gesell-
schaft sieht (Casanova 2010). Zweitens werden säkulare Normen meist an solche 

                                                                                                                                  
band von Eduardo Mendieta und Jonathan VanAntwerpen, in der die Herausgeber auf 

antireligiöse Annahmen seiner früheren Position hinweisen (Mendieta/VanAntwerpen 

2011a); zur Entwicklung bei Rawls siehe etwa Veit Bader 1999, 599, der konstatiert, 

dass Religion beim späteren Rawls eine positivere Rolle zukommt (wenngleich er 

auch die spätere Position kritisiert). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 221 

 

 

Werte gekoppelt, die in der interkulturellen Debatte selbst problematisiert wer-
den, wie etwa individuelle Freiheit und Rationalität (Jakobsen/Pellegrini 2008a, 
vgl. Kap. 3.1). Man muss daher überlegen, ob hier nicht bestimmte, eben nicht-
‚westliche‘ religiöse Lebensmodelle diskriminiert werden und inwieweit An-
nahmen des säkular-liberalen Modells auf andere Kontexte übertragen werden 
können bzw. ob Säkularität und Säkularismus auch anders verstanden werden 
können (siehe z.B. die Überlegungen in Bhargava 2011 zum spezifischen Säku-
larismus in Indien, von dem der ‚Westen‘ in manchen Hinsichten lernen könne 
und solle). 

Insgesamt kann man die Säkularismusdebatte als einen Spezialfall der Dis-
kussion um Universalität betrachten. Auch hier geht es nämlich, Charles Taylor 
folgend, vor allem darum, eine überzeugende „Antwort des demokratischen 
Staats auf Vielfalt“ zu finden (Taylor 2010, 8), das heißt letztlich um die Frage, 
wie politische Normen angesichts von Vielfalt begründet werden können. 

Überlegt werden soll nun, wie Nussbaums Modell vor dem Hintergrund die-
ser Debatte zu bewerten ist. In der Erörterung ihrer religionspolitischen Annah-
men habe ich bereits deutlich gemacht, dass sie die Auseinandersetzung mit Re-
ligion für  wichtig erachtet und eine Reihe der von Säkularismuskritikern und

 -kritikerinnen aufgeworfenen Schwierigkeiten selbst aufgreift. So betont sie ge-
gen säkularistische Positionen, dass Religionen positive Bedeutung für das gute 
Leben vieler Menschen haben und lehnt ein politisches Modell der starken Tren-
nung von Religion und Staat ab. Weiterhin nimmt sie die Tendenz solcher Posi-
tionen kritisch in den Blick, voreingenommen gegenüber fremden (religiösen) 
Vorstellungen zu sein (vor allem Kap. 4.1, 4.2 und 4.3.2). Zugleich teilt Nuss-
baum aber mit säkular-liberalen Modellen die Idee einer neutralen politischen 
Grundlage. Auch geht sie davon aus, dass universale Grundnormen in Bezug auf 
Religion formuliert werden können, und sie beansprucht zudem kontextübergrei-
fende Geltung für einige konkretere religionspolitische Prinzipien, obwohl sie 
diese aus ihrer Auseinandersetzung mit den USA ableitet. Ein Teil der skizzier-
ten Problematik betrifft sie daher ebenfalls und es ist zu diskutieren, ob diese 
Schwierigkeiten entkräftet werden können oder ob sie ihren Ansatz ernsthaft in 
Frage stellen. 

Im Folgenden werde ich ausgehend von dieser allgemeinen Skizze zuerst er-
örtern, wie überzeugend der universale Anspruch der Grundnorm des gleichen 
Respekts der individuellen Gewissensfreiheit ist und ob es ihr damit tatsächlich 
gelingt, verschiedene religiöse und nicht-religiöse Vorstellungen vom Guten 
gleichermaßen zu respektieren (5.1). In einem zweiten Schritt sollen dann die 
Prinzipien von Neutralität und Trennung genauer diskutiert werden, insbesonde-
re in ihrem Verhältnis zu der begründungstheoretischen Annahme der freistehen-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

den Konzeption. Dabei werde ich die in der Säkularismusdebatte umstrittene 
Frage nach Kriterien für den öffentlichen Diskurs aufgreifen, da in ihr eine we-
sentliche Problematik dieser Prinzipien deutlich wird (5.2). Schließlich ist drit-
tens noch einmal genauer zu überlegen, in welchen Hinsichten Nussbaum Uni-
versalität für ihr religionspolitisches Modell beansprucht und als wie plausibel 
dies im Einzelnen einzuschätzen ist. Kritisch bedacht werden muss vor allem der 
USA-Bezug in der Entwicklung und Begründung der religionspolitischen Prin-
zipien (5.3).  

Die Diskussion orientiert sich folglich vorrangig an Argumenten der Säkula-
rismusdebatte. Sie ist aufgrund der angesprochenen Verquickung mit der Uni-
versalismusdebatte aber zugleich in diese eingebettet und schließt an wesentliche 
Diskussionen aus Kapitel 3 an. 

 
 

5.1  INDIVIDUELLE GEWISSENSFREIHEIT ALS  
UNIVERSALE GRUNDNORM? 

 
Nussbaum stellt an den Anfang ihrer Überlegungen zu Religion die in der uni-
versalen Fähigkeitenliste verankerte Grundnorm vom gleichen Respekt der indi-
viduellen Gewissensfreiheit. Ziel dieser Norm ist es, zu gewähren, dass Men-
schen gemäß verschiedener religiöser ebenso wie nicht-religiöser Vorstellungen 
vom Guten leben können. Im Folgenden werde ich erörtern, ob dieses Ziel er-
reicht werden kann, wenn der Fokus auf individueller Gewissensfreiheit liegt, 
insbesondere, ob man darin einen plausiblen universalen Ausgangspunkt sehen 
kann.  

Dafür werde ich als erstes auf zentrale Schwierigkeiten, die das Konzept von 
Religion birgt, eingehen und Nussbaums Fokus auf Gewissensfreiheit dazu zu-
nächst allgemein ins Verhältnis setzen (5.1.1). Genauer widme ich mich dann 
zum einen der Frage, ob Nussbaum sich konsequent weitergehender Bestim-
mungen über das Wesen von Religion enthält oder doch implizite Annahmen da-
zu macht. Dies werde ich exemplarisch anhand einer Kritik von Charles Taylor 
diskutieren, der ihre Aussagen zu Transzendenz als abwertend gegenüber Reli-
gion einschätzt (5.1.2). Zum anderen werde ich den Einwand aufgreifen, dass der 
Fokus auf das Individuum und seine freie Entscheidung gerade in Bezug auf re-
ligiöse Lebensmodelle nicht plausibel ist. Er führt nämlich zu der zentralen Fra-
ge, ob Nussbaums Konzept der individuellen Gewissensfreiheit inklusiv ist und 
letztlich als universal betrachtet werden kann (5.1.3). 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 223 

 

 

5.1.1  Die Konstruktion von ‚Religion‘ und Nussbaums Fokus 
auf individuelle Gewissensfreiheit 

 
In der Universalismus- und Säkularismusdebatte ist auf verschiedene Schwierig-
keiten säkular-liberaler Religionskonzepte aufmerksam gemacht worden. Eine 
wesentliche Kritik richtet sich darauf, dass Religion oft undifferenziert als irrati-
onales und Gewalt provozierendes Gegenüber der modernen säkularen Welt dar-
gestellt wird (Jakobsen/Pellegrini 2008a). Solche essenzialisierenden Gegen-
überstellungen von säkular und religiös sind José Casanova zufolge problema-
tisch, da sie vor allem dazu dienen, „die modernen, säkularen Europäer von den 
‚religiösen Anderen‘ zu unterscheiden, sei es von den religiösen Europäern vor 
der Moderne, sei es von nichteuropäischen religiösen Menschen unserer Zeit, 
vor allem den Muslimen.“ (Casanova 2010, 39) Die Polarisierung hat demnach 
auch eine interkulturelle Dimension, da das Konzept des ‚Säkularen‘ häufig 
nicht nur in Gegenüberstellung zu ‚Religion‘, sondern insbesondere zu nicht-
‚westlicher‘ Religion konstruiert wird. Eine in diesem Sinn ‚säkulare‘ – verstan-
den als nicht-religiöse und ‚westliche‘ – Grundlage politischen Handelns muss 
als diskriminierend kritisiert werden. Die Fixierung auf Religion als Sonderfall 
in politischen Überlegungen ist mehr noch, so Taylor, schon an sich unangemes-
sen, da die eigentliche politische Aufgabe im gerechten Umgang mit der Diversi-
tät religiöser und nicht-religiöser Anschauungen liege (Taylor 2010). Folglich 
sollte man, wie etwa Kathleen Sands betont, nicht nur die negativen Zuschrei-
bungen, sondern grundsätzlicher „sowohl die Einzigartigkeit der Privilegien als 
auch die Einzigartigkeit der Ausschlüsse“ von Religion, wie sie sich in vielen 
säkular-liberalen Ansätzen finden, in Frage stellen (Sands 2008, 325).2 

Darüber hinaus wird ähnlich wie in der interkulturellen Diskussion auf eine 
unreflektierte partikulare Rückbindung der – säkularen – Normen aufmerksam 
gemacht. Talal Asad beispielsweise will zeigen, dass das im liberalen Diskurs 
vorausgesetzte Konzept von Religion keineswegs als universal gelten kann, son-
dern dass jede Religionsdefinition das „historische Ergebnis diskursiver Prozes-
se“ darstellt (Asad 1993, 29). Notwendig erscheint folglich ein „kritischeres, his-
torisiertes Konzept von Religion“ (Sands 2008, 326), was bedeutet, dass eine 
kritische Auseinandersetzung mit der partikularen Rückbindung der damit ver-
bundenen Annahmen geführt werden muss. Judith Butler plädiert ebenfalls da-
für, dass jeder Rekurs auf Religion die Genealogie seiner Annahmen kritisch 
einbeziehen sollte (Butler 2011, 72). Daraus folgt schließlich weiter, dass Aus-

                                                             
2  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sagen über die säkulare Grundlage eines Staates nicht ohne Weiteres verallge-
meinert werden dürfen, da sie wie das Religionskonzept, auf welches sie sich 
beziehen, in ihrer Entstehung an partikulare Kontexte rückgebunden sind (nahe-
liegend ist es dann, über kontextuell je verschiedene „Säkularismen“ nachzuden-
ken, siehe z.B. die unterschiedlichen Annäherungen in Jakobsen/Pellegrini 
2008). 

Eine Reihe feministischer Ansätze fordert in ähnlicher Weise eine kritische 
Reflexion von ‚Religion‘. Dabei ist interessant, dass sie, wie es scheint, Überle-
gungen zur Kritik an Konstruktionen von Geschlecht auf die Konstruktion von 
Religion übertragen. Formuliert wird solche Kritik sowohl von Philosophinnen 
(z.B. Reilly 2011) als auch von Theologinnen (z.B. Beattie 2005), die eine De-
konstruktion beider Konzepte anstreben und damit mehr oder weniger ausdrück-
lich auf eine Parallele der Diskurse zu Geschlecht und Religion bzw. Säkularis-
mus und deren Problematik hinweisen. 

 
Nussbaums Überlegungen zu Religion und Gewissen erscheinen angesichts die-
ser Debatten zunächst sinnvoll. So kritisiert sie homogenisierende Annahmen zu 
vermeintlich gewalttätiger Religion, plädiert für die Anerkennung intra- und in-
terreligiöser Vielfalt und enthält sich nicht zuletzt selbst einer Definition von Re-
ligion, weil Definitionen in der Regel exklusiv in Bezug auf bestimmte religiöse 
Traditionen seien (Kap. 4.1). Zudem geht es ihr gerade nicht um einen Sonder-
fall ‚Religion‘, sondern um den gleichen Respekt von religiösen und nicht-
religiösen Vorstellungen vom Guten (und ebenso um die gleiche Kritik, wo diese 
notwendig ist). Eben deswegen legt sie den Fokus nicht ausschließlich auf Reli-
gion, sondern auf ‚Gewissen‘, da ihr dies inklusiv mit Blick auf verschiedene re-
ligiöse und nicht-religiöse umfassende Lehren zu sein scheint (Kap. 4.1). (Dass 
Religion in ihren religionspolitischen Prinzipien dennoch eine gewisse Sonder-
rolle zukommt – was vor allem im Kontext der Ausgleichsregelungen zum Tra-
gen kommt –, ist als pragmatisches Zugeständnis sowohl im Sinne des Anknüp-
fens an bestehende Traditionen als auch mit Blick auf die praktische Umsetzung 
zu verstehen: vgl. Kap. 4.4.) 

Allerdings fällt auf, dass sich Nussbaum nicht explizit auf die skizzierte De-
batte bezieht und keine tiefergehende kritische Auseinandersetzung mit dem 
Konzept von Religion als solchem führt. Es scheint daher notwendig, noch stär-
ker im Detail zu prüfen, ob ihr Vorschlag den angesprochenen Schwierigkeiten 
gerecht wird. Angesichts der kritischen Diskussion zu Geschlecht und interkultu-
reller Plausibilität drängt sich insbesondere die Frage auf, ob sie die auch hier 
angesprochene Problematik der partikularen Rückbindung ernst nimmt (vgl. 
Kap. 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 225 

 

 

5.1.2 Transzendenz und Religion bei Nussbaum 
 
Genauer betrachtet werden soll als erstes Nussbaums Behauptung, ihr Konzept 
enthalte keine weitergehenden Annahmen über Religion, insbesondere keine 
diskriminierenden. Zweifel daran weckt beispielsweise eine Kritik von Taylor an 
ihrer Auseinandersetzung mit Transzendenz. Damit verfolge sie, so sein Urteil, 
eine säkularistische Argumentation und nehme eben doch eine – negative – Be-
stimmung von Religion vor. Diese Kritik möchte ich im Folgenden exemplarisch 
ausführlicher diskutieren, nicht zuletzt, weil gerade Transzendenz von vielen als 
ein Charakteristikum von Religion betrachtet wird und es daher besonders nahe 
liegt, auch zu überlegen, wie Nussbaum sich dazu verhält. 

Transzendenz kommt in Nussbaums genuin religionspolitischen Überlegun-
gen nur am Rande vor und hat daher in der bisherigen Darstellung keine bedeu-
tende Rolle gespielt. Erwähnung findet sie dort lediglich im Zusammenhang der 
Auseinandersetzung mit Religionsspezifika. So spricht Nussbaum etwa in WHD 
an, dass „Loyalität gegenüber einer transzendenten Quelle von Autorität“ gerade 
nicht als Spezifikum von Religion betrachtet werden könne, da dies nicht auf alle 
Religionen zutreffe (WHD, 207, vgl. Kap. 4.1). 

Ausführlicher widmet sie sich der Bedeutung von Transzendenz allerdings in 
anderen Texten – zu nennen ist vor allem das Kapitel „Transcending Humanity“ 
in Love’s Knowledge (LK) sowie der Artikel Transcendence and Human Values 
(THV), in JLR kommt dies zudem zumindest am Rand vor. Dabei nimmt Nuss-
baum zum einen an, dass Menschen grundsätzlich eine Neigung zum Streben 
nach Transzendenz hätten (LK, 365), unterscheidet zum anderen aber verschie-
dene Arten dessen, die unterschiedlich zu bewerten seien. Moralisch wün-
schenswert ist ihrer Ansicht nach eine solche Form des Transzendenzstrebens, 
die darauf zielt, die menschlichen Neigungen zu Faulheit u.ä. zu überwinden und 
Tugenden wie Mitgefühl und ein Engagement für Gerechtigkeit so gut wie mög-
lich auszubauen. Diese Form bezeichnet sie als intern, weil sie sich am inner-
menschlich Möglichen orientiert und unter Anerkennung der Grenzen des 
menschlichen Seins das menschliche Leben so gut wie möglich zu verbessern 
anstrebt (LK, 378f., THV, 447). Dagegen orientiere sich eine andere Form des 
Transzendenzstrebens am Übermenschlichen, das heißt beispielsweise an Gott 
bzw. Göttern oder an Engeln. Solches Streben nach externer Transzendenz wird 
von ihr tendenziell als problematisch beurteilt, da damit meist einhergehe, dass 
die menschlichen Bedürfnisse als weniger wichtig erachtet werden und folglich 
zu überwinden seien, anstatt dass man sich ihrer annehme. In diesem Sinn führe 
die externe Transzendenz oft weg von der wichtigen internen Transzendenz (LK, 
379f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Mit Blick auf diese Argumentation wirft Taylor Nussbaum vor, dass sie so-
wohl inhaltlich als auch in der Art und Weise ihrer Auseinandersetzung mit 
Transzendenz in eine polarisierende Polemik verfalle. Problematisch sei vor al-
lem, dass sie externe Transzendenz zu pauschal ablehne und deren positive As-
pekte nicht anerkenne (Taylor 2007, 625-634). Da externe Transzendenz aber für 
viele Religionen wichtig sei, müsse man eine solche Argumentation als diskri-
minierend gegenüber Religion kritisieren. Taylor ordnet Nussbaum daher insge-
samt dem säkularen (bzw. säkularistischen) Humanismus zu.3 Tatsächlich legen 
einige von Nussbaums Ausführungen die Ablehnung jeder Bezugnahme auf ex-
tern Transzendentes nahe, etwa wenn sie schreibt, dass das Sich-Ausrichten auf 
eine andere Welt oftmals „Schaden mit Blick auf die innerweltliche Moralität 
angerichtet“ habe (JLR, 33, vgl. LK, 379f). Dies kann zwar für JLR damit relati-
viert und wohl gerechtfertigt werden, dass es sich dort dezidiert um eine persön-
liche Überzeugung, das heißt um ihre eigene umfassende Vorstellung vom Guten 
und nicht um ein politisches Plädoyer handelt. In LK und THV jedoch formuliert 
sie stärker allgemeine, nicht auf ihre umfassende Vorstellung begrenzte Aussa-
gen. Würden diese Texte eine pauschale Abwertung externer Transzendenz ent-
halten und diese zudem an Religion koppeln, wäre dies in der Tat problematisch. 

Dazu ist nun zunächst einmal darauf hinzuweisen, dass Nussbaum ihre Kritik 
im Hinblick auf eine spezifische christliche Tradition formuliert und weder Reli-
gion allgemein noch die jüdisch-christliche Tradition per se meint. Das zeigt sich 
vor allem in dem jüngeren Text THV, in dem sie einleitend erneut auf ihre eige-
ne Religion (ein liberales Judentum) als eine nicht an externer Transzendenz ori-
entierte religiöse Lehre verweist (THV, 445). Auch in LK spricht sie bereits an, 
dass sich ihre Kritik immer nur auf bestimmte religiöse Vorstellungen bezieht – 
allerdings macht sie das in der Tat nur an einzelnen Stellen. Blickt man auf den 
Gesamttext von LK, kann man, wenn man möchte, durchaus wie Taylor eine 
(gewisse) Tendenz in der Argumentationsweise sehen. Dennoch erscheint es un-
plausibel und vereinfachend, dies zum Vorwurf eines säkularistischen Huma-
nismus zuzuspitzen. Und zwar sowohl wegen ihrer eingestreuten Anmerkungen 
zur Differenzierung als auch insbesondere deswegen, weil ihre Gesamtposition 
mit Blick auf Religion durch eine starke Kritik an säkularistischen Positionen 
und das Bemühen um die Berücksichtigung von Diversität und der positiven Be-
deutung von Religion in ihren religionspolitischen Texten gekennzeichnet ist.  

                                                             
3  Taylors Auseinandersetzung mit Nussbaum ist komplexer und auch weitergehend als 

hier dargestellt (u.a. stellt er auch die Unterscheidung von interner und externer 

Transzendenz in Frage). Ich beschränke mich im Sinne meiner Fragestellung aber auf 

den skizzierten Punkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 227 

 

 

Was man Nussbaum in jedem Fall sicher nicht unterstellen kann, ist, dass sie 
externe Transzendenz als Charakteristikum von Religion festlegt, eben weil sie 
ausdrücklich darauf verweist, dass es Religionen gibt, für die das nicht zutrifft. 
In THV wird weiterhin deutlich, dass es ihr nicht um eine prinzipielle Problema-
tisierung externer Transzendenz geht und auch nicht darum, zu leugnen, dass sie 
für manche Menschen eine hilfreiche Orientierung bietet. Nussbaums Anliegen 
ist vielmehr umgekehrt zu zeigen, dass für Moral kein extern-transzendenter Be-
zug notwendig ist, mithin, dass Moral nicht exklusiv an (eine) bestimmte religiö-
se umfassende Lehre(n) gebunden ist. Damit wendet sie sich gegen entsprechen-
de Behauptungen und Suggestionen, die die Bedeutung externer Transzendenz 
herausstellen und damit das Streben nach externer Transzendenz zur Vorausset-
zung von Moral machen (THV, 445). Dass sie externe Transzendenz nicht gene-
rell als problematisch erachtet, zeigt sich klarer noch in einem anderen Text: In 
RE betont sie nämlich, dass sie keinesfalls nahelegen will, „dass es für religiöse 
Gläubige besser wäre, ihren Glauben an transzendente Wertquellen aufzugeben” 
(RE, 177). Mehr noch erkennt sie ausdrücklich an, dass die Vorstellung eines 
Lebens nach dem Tod manche Menschen zu interner Transzendenz motivieren 
könne (ebd.). Ihre Kritik am Streben nach externer Transzendenz ist demnach 
daran gebunden, ob dadurch internes Transzendenzstreben vernachlässigt wird 
(was, so ihre Forderung, nicht sein darf), und sie richtet sich nur auf jene extern-
transzendenten Bestrebungen, die zu einer solchen Vernachlässigung führen. 
Diese differenziertere Einschätzung kann man, zumindest in einer wohlwollen-
den Lesart, für ihre Gesamtposition generalisieren, auch wenn es wie angespro-
chen Anhaltspunkte für eine kritische Lesart gibt, vor allem, wenn wie bei Tay-
lor THV und RE nicht einbezogen werden.4 

 
Es kann abschließend festgehalten werden, dass Transzendenz von Nussbaum 
nicht, weder explizit noch implizit, als negatives Charakteristikum von Religion 
behandelt wird. Erstens ist die von ihr als moralisch wichtig erachtete interne 
Transzendenz nicht an Religion gebunden (sowohl, weil sie bei einigen Religio-
nen nachgeordnet wird, als auch weil sie in nicht-religiösen Lehren eine Rolle 
spielt). Zweitens betrachtet sie auch externe Transzendenz nicht als charakteris-
tisch für Religion. Zwar komme sie nur in Religionen vor, aber sie sei nicht für 
alle Religionen typisch. Schließlich und vor allem lehnt Nussbaum externe 
Transzendenz nicht per se ab oder negiert ihren Wert für Menschen. Sie auf-
grund ihrer Annahmen zu Transzendenz als säkularistisch zu kritisieren, er-
scheint daher alles in allem verkürzt und letztlich unplausibel. 

                                                             
4  Taylor bezieht sich auf LK und FG sowie über eine Sekundärquelle auf UT. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.1.3  Sinnsuche und individuelle Gewissensfreiheit als 
legitimer politischer Bezugspunkt 

 
Der zentrale Bezugspunkt von Nussbaums religionspolitischen Überlegungen ist 
das Gewissen, genauer die individuelle Gewissensfreiheit. Da von verschiedenen 
Seiten Zweifel geäußert werden, ob mit dieser Fokussierung die unterschiedli-
chen Vorstellungen vom Guten gleichermaßen berücksichtigt werden können, 
soll nun im zweiten Diskussionsschritt überlegt werden, ob das Konzept der 
Gewissensfreiheit tatsächlich eine plausible Grundlage religionspolitischen Han-
delns ist. Dagegen spricht Kritikerinnen und Kritikern zufolge, dass mit der Fo-
kussierung auf individuelle Sinnsuche und Wahlfreiheit einem Aspekt Wichtig-
keit verliehen wird, der für Religion gerade keine zentrale Rolle spielt bzw. nur 
einer ganz bestimmten, kulturell, das heißt im Wesentlichen ‚westlich‘ geprägten 
Vorstellung von Religion entspricht.  

So sehen einige im säkular-liberalen Modell der Gewissensfreiheit die für 
Religion wichtigen Aspekte von Erfahrung und Gemeinschaft durch den Fokus 
auf die individuelle Suche nach Sinn (bzw. den individuellen Glauben) zurück-
gedrängt (vgl. Mahmood 20105). Kritisiert wird zudem, dass Wahlfreiheit der 
falsche Bezugspunkt sei, weil „Glaube nicht durch den Willen bestimmt wird“ 
(Sandel 1998, 86).6 Herman De Dijn bezieht eine solche Kritik dezidiert auf 
Nussbaum und wendet gegen ihren Ansatz ein, dass es in Religionen nicht vor 
allem um Sinnsuche gehe, wie sie es nahelege, sondern um Sinnerfahrung (De 
Dijn 2008, 473).  

 
„It is doubtful whether religion can or should be accurately described as a search for 

meaning. Is religion not rather a specific way of life, in which people simply do things [...] 

in which meaning is lived via certain texts, stories, symbols, ceremonies and forms of 

communal living and practices involving these elements.“ (Ebd., 474) 

 

                                                             
5  Saba Mahmood bezieht sich wiederum auf Talal Asads Kritik an einer Privilegierung 

von individuellem Glauben gegenüber religiösen Praktiken (Mahmood 2010, 283). 

6  Hingewiesen sei an dieser Stelle auf die Ähnlichkeit zu der Debatte um Kommunita-

rismus und Liberalismus – es ist ein klassischer kommunitarischer Vorwurf gegen li-

berale Ansätze, dass sie zu stark auf individuelle Freiheit und Autonomie fixiert seien 

und die Bedeutung der Einbettung in Gemeinschaften und Traditionen vernachlässig-

ten (vgl. Kap. 2 FN 88). Tatsächlich ist Michael Sandel ein Vertreter des Kommunita-

rismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 229 

 

 

Entscheidender als die individuelle Suche, so also der Vorwurf, sei das gemein-
same religiöse Handeln und Leben, welches in sich Sinn gebe – die Dimension 
der Zugehörigkeit zu einer Gruppe und die Anerkennung durch dieselbe spiele 
somit eine wichtigere Rolle als von ihr angenommen (ebd., 475f.). Nussbaum 
setze mit der Sinnsuche ein zu enges Verständnis von Glauben (ebd., 474) und 
mit ihrer Gewissenskonzeption ein zu stark an Autonomie und Rationalität ori-
entiertes Menschenbild voraus (ebd., 483f.). 

Diese Kritik kann zunächst einmal relativiert werden. Sinnsuche darf bei 
Nussbaum nicht als das Spezifikum von Religion missverstanden werden, wie 
De Dijn anzunehmen scheint (Kap. 4.1.1).7 Sofern der Vorwurf darauf zielt, Re-
ligion würde falsch definiert, geht er also ins Leere. Zudem behauptet Nussbaum 
auch nicht, dass Sinnsuche bei Religionen oder für die einzelnen Religiösen im 
Zentrum stehe. In WHD werden explizit weitere Aspekte benannt, die für viele 
Menschen im Zusammenhang mit Religion wichtig sind, unter anderem die Fä-
higkeiten zum Gebrauch der Sinne, von Vorstellungskraft (und Denkvermögen) 
sowie die Verbundenheit mit anderen Menschen (Kap. 4.1.1). Dies erweitert die 
Spannbreite relevanter Zuschreibungen zu Religion genau um die von De Dijn 
u.a. eingeforderten Aspekte Gemeinschaft und Erfahrung. Dennoch, der Schwer-
punkt für das politische Handeln liegt auf individueller Gewissensfreiheit. Be-
sonders deutlich wird das in De Dijns Referenztext LC, wo die anderen Aspekte 
zwar erahnt werden können (beispielsweise wenn Nussbaum anspricht, dass für 
indigene Religionen Gemeinschaft, Natur und Land von wesentlicher Bedeutung 
seien: LC, 148), sie spielen jedoch insgesamt kaum eine Rolle. Es ist daher 
durchaus naheliegend, zu fragen, wie berechtigt eine solche Gewichtung zu 
Gunsten individueller Wahlfreiheit ist und ob sie nicht vor allem einem be-
stimmten liberalen Lebensmodell entspricht, das von vielen anderen umfassen-
den Lehren so nicht geteilt wird. 

Hierzu sollte man Nussbaums allgemeines Verständnis von Freiheit wieder 
in den Blick nehmen: Danach geht es darum, jedem und jeder nicht nur negative 
Freiheit zu gewähren, sondern tatsächlich zu ermöglichen, ein Leben zu führen, 
welches er oder sie für gut erachtet (Kap. 2.4). In Bezug auf Religion gehört da-
zu nun ausdrücklich, nicht nur formal die freie Entscheidung zu gewähren, son-
dern tatsächlich zu ermöglichen, ein Leben gemäß dieser Entscheidung führen zu 
können. Das aber bedeutet wiederum, eine religiöse Lebensführung (conduct) 
bzw. religiöse Praktiken zu ermöglichen (LC, 124). Deutlich wird dies an der 

                                                             
7  Umgekehrt ließe sich gegen De Dijn einwenden, dass er die Problematik der Bestim-

mung von Religion nicht bedenkt, wenn er selbst substanzielle Annahmen zu Religion 

macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Forderung, bei Personen religiöse Symbole im öffentlichen Raum zu respektie-
ren (sozusagen als Ausdruck ihrer religiösen Praxis, Kap. 4.4.1) sowie an der 
zentralen Rolle von Ausgleichsregelungen, die über den Orientierungspunkt der 
Gewissensfreiheit religiöse Praktiken schützen (Kap. 4.4.2). Zu erinnern ist wei-
ter daran, dass es Nussbaum nicht um Entscheidungsfreiheit in einem umfassen-
den Verständnis von Autonomie geht. Gefordert sei gerade auch der Respekt für 
Lebensentwürfe, bei denen Menschen sich unter Einschränkung ihrer Autonomie 
einer religiösen Autorität unterordnen (zumindest sofern dies der Grundbefähi-
gung nicht widerspricht: Kap. 2.5.2). Darin kommt ebenfalls ihre Anerkennung 
der Bedeutung religiöser Gemeinschaft und Tradition – für die Einzelnen! – zum 
Ausdruck. Ausschlaggebend scheint weniger die argumentativ elaborierte, frei 
begründete Entscheidung zu sein, sondern dass jeder und jede erkennbar in der 
Lage (das heißt: dazu grundlegend befähigt) wäre, das Lebensmodell zu ändern, 
wenn er oder sie das möchte. (Diese Idee und auch die Schwierigkeit solche Ent-
scheidungsfreiheit zu beurteilen, wird im Kontext der Frauenrechtsfrage an-
schaulich werden, wo Nussbaum für die Möglichkeit des Burkatragens plädiert, 
ohne dafür eine argumentative Verteidigung jeder Einzelnen zu fordern: Kap. 6).  

Die Orientierung an individueller Gewissensfreiheit stellt also vor allem ein 
politisches Instrument dar, welches zum Ziel hat, dass Religion in ihrem vielfäl-
tigen Wert für Menschen respektiert wird. Der Vorwurf eines verengten Ver-
ständnisses von Religion und vom Menschen kann vor dem Hintergrund dieser 
Überlegungen dahingehend abgeschwächt werden, dass der Fokus auf Individu-
en legitim erscheint, sofern Gemeinschaftsaspekte dabei so weit wie möglich 
einbezogen werden (vgl. Kap. 3.2) – was im Zusammenhang von Religion zu-
mindest teilweise geschieht (etwa wenn Nussbaum in LC betont, dass Individuen 
auch Vorstellungen vom Guten ermöglicht werden sollen, die gruppenorientiert 
sind: LC, 169). Es wäre sicher hilfreich, wenn (gerade in LC) noch deutlicher 
würde, dass und wie über Gewissensfreiheit gemeinschaftsorientierte Vorstel-
lungen nicht abgewertet, sondern ermöglicht werden sollen. Alles in allem er-
scheint ihr Vorgehen, individuelle Gewissensfreiheit ins Zentrum zu stellen, für 
politisches Handeln jedoch durchaus gerechtfertigt.  

 
Nicht zuletzt mit Blick auf die bisherige Diskussion zum Individuum (Kap. 3) 
muss man allerdings fragen, ob eine auf individueller Gewissensfreiheit basie-
rende Norm als freistehend und universal gelten kann oder ob damit doch eine 
stärkere konzeptionelle Vorentscheidung und Verwurzelung in partikularen 
Denktraditionen verbunden ist. Christian Polke etwa sieht Nussbaums Konzept 
des Gewissens stark in der stoischen und der christlichen Tradition verwurzelt 
(Polke 2010, 275), ihre ganze Theorie der Gewissensfreiheit sei „spezifisch pro-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 231 

 

 

testantisch“ (ebd., 277, vgl. De Dijn, 2008, 474). Zwar hält er dies nicht für 
grundsätzlich problematisch für den universalistischen Standpunkt, er kritisiert 
aber, dass sie die kulturellen Wurzeln nicht genug analysiere. Notwendig sei (ge-
rade im Sinne interkultureller Vermittlung) eine stärkere Reflexion der „weltan-
schauliche[n] Positionalität ihrer eigenen Hintergrundtheorie“ (Polke 2010, 275). 

Auch hier ist zunächst zu Gunsten von Nussbaum darauf hinzuweisen, dass 
sie die kulturelle Verwurzelung der Idee vom Gewissen und der Gewissensfrei-
heit nicht völlig ignoriert. So führt sie selbst an, dass historisch eine besondere 
Verbindung zum Protestantismus besteht, plädiert aber dafür, die weiter reichen-
de Idee hinter der partikular rückgebundenen Konzeption zu erkennen, die sich 
in verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgedeutet wiederfinde: „[This] 
conception of conscience taps into intuitive ideas of the person that are very wi-
despread, that are defensible independently of Protestantism, and that turn up, in 
different forms, in many religions and traditions.“ (LC, 58) In der Tat wird die 
These, dass die Idee des Gewissens auch interkulturell in verschiedenen umfas-
senden Lehren zu finden ist, durch eine Reihe von interkulturellen und interreli-
giösen Untersuchungen gestützt. So erörtert beispielsweise Tarek Badawia, dass 
und wie Gewissen (und auch eine Art Gewissensfreiheit) im Islam vorkommt 
(Badawia 2016) und Franz Wimmer findet das Konzept des Gewissens auch im 
Konfuzianismus wieder (Wimmer 2004). Ohne darauf im Detail eingehen zu 
wollen, kann man sicher festhalten, dass die Unterstellung einer ausschließlichen 
Rückbindung an eine protestantische Lehre eine Engführung in der Kritik wäre. 
Trotzdem drängt sich angesichts der kontroversen Diskussion mit Blick auf indi-
viduelle Gewissensfreiheit die Annahme auf, dass man, wenn nicht von einer 
Rückbindung ausschließlich an eine einzelne kulturelle oder religiöse Vorstel-
lung, so doch von einer an bestimmte Denktraditionen ausgehen muss – aus der 
Sicht vieler Weltanschauungen ist es eben nicht evident, individuelle Gewissens-
freiheit als maßgeblichen Bezugspunkt für politisches Handeln zu betrachten 
(vgl. auch die verschiedenen Perspektiven in Hoose 1999). Dass Nussbaum dies 
nicht genügend berücksichtigt, zeigt, dass sie den eingangs umrissenen Schwie-
rigkeiten des Konzepts von Religion nur teilweise gerecht wird (Kap. 5.1.1). Das 
Problem der partikularen Rückbindung, das sich in den Vorwürfen gegenüber 
einer liberal-säkularen Konzeption von Religion ausdrückt, wird in gewisser 
Weise lediglich verlagert und im Konzept von Gewissensfreiheit reproduziert. 

Mit Blick auf die Diskussion zu Universalität drängt sich hier erneut die Fra-
ge auf, ob man wie Nussbaum von freistehend-universalen Normen ausgehen 
kann, ob man also konkret den gleichen Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit als eine freistehend-universale Norm voraussetzen darf – oder ob dies 
aufgrund der Schwierigkeiten, die sich aus manchen umfassenden Vorstellungen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

für die Anerkennung von Gewissensfreiheit ergeben, nicht vielmehr unplausibel 
erscheint. In diesem Sinn verweisen auch die Überlegungen zu Gewissensfrei-
heit darauf, dass Nussbaums Annahmen zu Neutralität und Universalität proble-
matisch sind. Auch hier, so könnte man weiter überlegen, wäre es sinnvoller, den 
Anspruch von Neutralität im Sinne der freistehenden Konzeption aufzugeben, 
sich stattdessen an Neutralität als einem Ideal zu orientieren und Universalität 
offener zu konzipieren. Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit 
wäre dann zu verstehen als eine Norm, die zwar mit guten Gründen zur universa-
len Grundlage politischen Handelns gemacht werden kann und sollte, die aber in 
ihren Voraussetzungen nicht frei von einer partikularen Rückbindung ist (und 
dies auch nicht beansprucht) und die nicht zuletzt deswegen nur einen Vorschlag 
darstellt, der ständig zur Diskussion steht und (in einem stärkeren Maß als bei 
Nussbaum) hinterfragbar bleibt (vgl. Kap. 3.3). So verstanden würde der gleiche 
Respekt der Gewissensfreiheit als universale Grundnorm und als Ausgangspunkt 
für weitere religionspolitische Überlegungen erheblich an Plausibilität gewinnen. 

 
Fazit 
Nussbaums Bemühen, eine Bestimmung des typisch Religiösen zu vermeiden, 
ist angesichts der häufig exklusivistischen Bestimmungen von Religion plausi-
bel. Die exemplarische Diskussion ihrer Annahmen zu Transzendenz (als einem 
Aspekt, der von vielen als Charakteristikum von Religion betrachtet wird) hat 
gezeigt, dass ihr das zumindest diesbezüglich gelingt. Transzendenz wird von ihr 
in der Tat nicht zum Spezifikum von Religion erhoben. Und auch der Vorwurf, 
in ihren Überlegungen zu (vor allem ‚externer‘) Transzendenz zeige sich eine 
säkularistische Grundhaltung, kann im Wesentlichen als unplausibel zurückge-
wiesen werden. 

Ihr alternativer Vorschlag, individuelle Gewissensfreiheit zum zentralen Be-
zugspunkt politischer Überlegungen zu machen, erweist sich alles in allem als 
überzeugend, er scheint politisches Handeln in Bezug auf Religion (sowie Vor-
stellungen vom Guten im Allgemeinen) sinnvoll zu ermöglichen. Allerdings ha-
be ich kritisiert, dass es, ähnlich wie bei anderen Annahmen in Nussbaums An-
satz (vgl. Kap. 3), nicht plausibel ist, den gleichen Respekt individueller Gewis-
sensfreiheit wie von ihr beansprucht als freistehend-universale Norm zu verste-
hen, da auch hier eine partikulare Rückbindung an bestimmte umfassende Leh-
ren naheliegt. Im Folgenden werde ich die Annahme des Freistehens bzw. der 
weltanschaulichen Neutralität im Zusammenhang der religionspolitischen An-
nahmen zu Trennung und Neutralität noch einmal aufgreifen. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 233 

 

 

5.2  SCHWIERIGKEITEN DER PRINZIPIEN VON TRENNUNG  
UND NEUTRALITÄT 

 
Ein zentraler Gegenstand der Säkularismusdebatte sind die von säkularen und 
säkularistischen Theorien eingeforderten Prinzipien der Neutralität und der 
Trennung von Religion und Staat bzw. der weitergehenden Trennung von Reli-
gion und dem gesamten öffentlichen Leben. Auch Nussbaum setzt sich intensiv 
mit der Bedeutung dieser Prinzipien auseinander. Dabei bezieht sie einerseits ei-
ne sehr kritische Position zu bestimmten Verständnissen von Neutralität und 
Trennung (Kap. 4.4), andererseits spielen beide auf der begründungstheoreti-
schen Ebene bei ihr selbst eine wesentliche Rolle. Im Folgenden werde ich nun 
erörtern, wie überzeugend diese gewissermaßen ‚doppelte‘ Positionierung ist. 

Am Beginn der Diskussion soll auch hier zunächst eine etwas ausführlichere 
Skizze der Kritik stehen, die an diesen Prinzipien vorgebracht wird (5.2.1). Aus-
gehend davon werde ich anhand der in der Säkularismusdebatte prominent ver-
handelten Kontroverse um Kriterien für den öffentlichen Diskurs genauer darauf 
eingehen, welche religionspolitischen Schwierigkeiten vor allem das Prinzip der 
Trennung beinhaltet und inwiefern diese Nussbaums Konzeption betreffen 
(5.2.2). Im Anschluss daran werde ich die Idee der freistehenden, weltanschau-
lich neutralen politischen Konzeption in den Blick nehmen, die im Zusammen-
hang der Säkularismusdebatte – ähnlich wie in Bezug auf Geschlecht und Kultur 
(vgl. Kap. 3.2) – ein zentraler Aspekt der Diskussion ist (5.2.3). 

 

5.2.1  Kritik der Prinzipien von Trennung und Neutralität und 
ihre ambivalente Rolle bei Nussbaum 

 
Ein zentraler Gegenstand der Säkularismusdebatte ist die Frage nach Möglich-
keit und Sinn eines politischen Prinzips der Trennung von umfassenden Vorstel-
lungen des Guten einerseits und davon unabhängig begründbaren, säkularen 
bzw. ‚neutralen‘ politischen Grundnormen andererseits. Kritisiert werden dabei 
zuallererst säkularistische Verständnisse von strikter Trennung und absoluter 
Neutralität, die eine religionsfreie öffentliche Sphäre fordern. Diese erheben, so 
argumentieren etwa Jocelyn Maclure und Charles Taylor, mit den Prinzipien von 
Neutralität und Trennung Mittel zu Zielen, was problematisch sei, da so mitunter 
eine Einschränkung der eigentlichen Ziele, das heißt des gleichen Respekts der 
Bürger und Bürgerinnen und der freien Religionsausübung, gerechtfertigt werde 
(Maclure/Taylor 2011, 28f., vgl. ähnlich Bader 1999, 607f.). Auch säkular-
liberale Ansätze grenzen sich zunehmend von solchen Positionen ab (exempla-
risch häufig gegen den französischen Laizismus) und betonen demgegenüber den 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

positiven Wert von Religion (Habermas 2005, sowie in spezifischer Kritik an 
Frankreich: Habermas 2006, 6). 

Viele Säkularismuskritiker und -kritikerinnen problematisieren darüber hin-
aus aber ebenso säkular-liberale Ansätze. Ins Blickfeld geraten insbesondere die 
Rawlssche Annahme einer freistehenden Konzeption, der alle vernünftigen Per-
sonen zustimmen können, sowie das Habermassche Diskursmodell und dessen 
Idee einer öffentlichen Sphäre, die am Maßstab einer säkularen Vernunft orien-
tiert ist. Unabhängig von den vielen Unterschieden in der Konkretion ihrer Theo-
rien setzten beide eine nicht-religiöse säkulare Vernunft voraus, der sie eine Vor-
rangstellung gegenüber religiösen Vorstellungen zuschreiben (Taylor 2010). 8 
Dadurch würden, so der Vorwurf, nicht-religiöse Lehren gegenüber religiösen 
konzeptionell bevorzugt, was sich etwa darin manifestiere, dass nur von Religiö-
sen (oder zumindest in größerem Maß von ihnen) verlangt wird, für die Beteili-
gung am öffentlichen Diskurs ihre umfassenden Vorstellungen zu übersetzen 
bzw. mit zusätzlichen – öffentlichen – Gründen zu ergänzen (siehe dazu ausführ-
lich den folgenden Abschnitt). Weiterhin könnten solche und ähnliche Benach-
teiligungen letztlich dazu führen, dass sich religiöser Fundamentalismus in einer 
Gegenreaktion verstärkt: Eben weil und wenn sich Religiöse von liberalen Mo-
dellen benachteiligt sehen, wenden sie sich umso mehr gegen sie (Bader 2003, 
268, Bhargava 2011, 100). 

Diese Überlegungen wecken schließlich auch Zweifel an der weltanschauli-
chen Neutralität säkular-liberaler Normen und führen zu der grundsätzlichen 
Frage, ob es überhaupt eine von umfassenden Vorstellungen losgelöste (bzw. 
‚getrennte‘) vernünftige moralische Begründung politischer Normen geben kann. 
Dagegen argumentiert beispielsweise Chantal Mouffe aus einer postmodernen 
Perspektive, dass umfassende Lehren wie Religionen nicht aus dem politischen 
Bereich ausgeschlossen werden können (Mouffe 2006); aus einer pragmatisti-
schen Perspektive macht Hans Joas darauf aufmerksam, dass man sich hier auf 
Werte stützen muss, die an partikulare Erfahrungen gebunden sind (Joas 1997, 
2011); und von Seiten des Kommunitarismus wird grundsätzlich eingewandt, 
dass „es sich auch beim liberalen Ideal politischer Legitimität um eine bloß par-

                                                             
8  Es ist zu bedenken, dass Rawls die Rede von der säkularen Vernunft vermeidet, da er 

diese selbst als mit der Konnotation von ‚nicht-religiös‘ verbunden einstuft (Rawls 

2005, 452). Die öffentliche Vernunft solle aber nicht nur als von religiösen, sondern 

von allen umfassenden Lehren unterschieden verstanden werden. Dennoch trifft ihn 

ebenso die Kritik, da er für das Vernünftigsein (reasonableness) zumindest auch be-

stimmte theoretische Kriterien anlegt, die viele religiöse Lehren ausschließen (siehe 

Nussbaums diesbezügliche Kritik in Kap. 2.5.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 235 

 

 

tikulare normative Vorstellung handele“ (Schmidt 2008, 88). Davon ausgehend 
und darüber hinaus wird weiterhin der Vorwurf formuliert, dass jede Behauptung 
von Neutralität für eine politische Konzeption ihre tatsächlichen partikularen 
Wurzeln verschleiert und damit einhergeht, implizite Diskriminierungen gegen-
über anderen Vorstellungen vom Guten nicht kritisch zu reflektieren (vgl. z.B. 
Bader 1999).  

Die Skizze macht deutlich, dass eine Reihe von ernstzunehmenden Schwie-
rigkeiten in Bezug auf die Prinzipien von Neutralität und Trennung bestehen und 
sie zeigt zugleich, dass religionspolitische und begründungstheoretische Aspekte 
eng miteinander verwoben sind. Nicht zuletzt erinnert sie an die Diskussion zur 
Universalität (v.a. Kap. 3.2), denn die Behauptung neutraler, freistehender Nor-
men erscheint sowohl mit Blick auf Religion als auch in Bezug auf Geschlecht 
und Kultur äußerst diskussionswürdig – aus allen drei Perspektiven wird bezwei-
felt, dass Normen ohne die partikulare Rückbindung an Vorstellungen vom Gu-
ten möglich sind. 

 
Nussbaum muss diesbezüglich differenziert eingeschätzt werden. Zum einen 
problematisiert sie selbst einige der angesprochenen Schwierigkeiten: So kriti-
siert sie ebenfalls säkularistische Formen von Trennung und Neutralität als Ver-
fehlung der eigentlichen Ziele und plädiert dafür, dass Bürger und Bürgerinnen 
religiöse Symbole in der Öffentlichkeit tragen können (Kap. 4.4.1, siehe Kap. 
4.3.2 für ihre damit verknüpfte Kritik am französischen Laizismus, der dies ver-
bietet). Positiv hervorzuheben ist weiterhin, dass sie Ausgleichsregelungen einen 
wichtigen Stellenwert zuschreibt: Diese sollen helfen, ein formalistisches Neut-
ralitätsverständnis zu vermeiden, welches Neutralität um ihrer selbst willen ver-
folgt. Bei ihr wird stattdessen die Idee des gleichen Respekts im Sinn substanzi-
eller Gleichheit und umfangreicher Freiheit als Ziel gesehen (Kap. 4.4.2). Zu er-
innern ist zudem daran, dass es ihr weitergehend um eine Kritik an Positionen 
geht, die fremde (religiöse) Vorstellungen zur Bedrohung stilisieren (Kap. 4.3.2). 

Zum anderen ist Nussbaums Ansatz insgesamt als säkular-liberal einzuschät-
zen und orientiert sich stark am Rawlsschen politischen Liberalismus, was nicht 
zuletzt impliziert, dass sie die Idee einer von umfassenden Vorstellungen vom 
Guten ‚getrennten‘ und daher ‚neutralen‘ politischen Konzeption verteidigt. Sie 
teilt daher eine Reihe weitergehender Einwände der Säkularismusdebatte nicht. 
Das wirft nun die im Folgenden genauer zu verfolgende Frage auf, inwiefern sie 
die darin angesprochenen Schwierigkeiten umgehen kann oder ob diese (bzw. 
welche) im Gegenteil ihren Ansatz betreffen und ihn unplausibel machen. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.2.2 Die Diskussion um Kriterien für den öffentlichen Diskurs 
 
Die Kritik säkular-liberaler Ansätze wird in der Diskussion über Kriterien für 
den öffentlichen Diskurs besonders deutlich. Die zentrale Frage lautet, ob es 
notwendig ist, umfassende (vornehmlich religiöse) Überzeugungen für den öf-
fentlichen Diskurs zu übersetzen bzw. ob eine öffentliche oder säkulare Sprache 
eine geeignete Norm darstellt und bei wem die Übersetzungslast zu sehen ist 
(vgl. z.B. Schmidt 2010). Angesichts der Prominenz dieser Diskussion in der 
Säkularismusdebatte und da hier wesentliche Diskussionspunkte greifbar wer-
den, scheint es sinnvoll, sich von dieser Seite der Frage zu nähern, wie überzeu-
gend Nussbaums säkular-liberale Annahmen sind. Und wenngleich sie sich 
selbst nicht ausführlich damit auseinandersetzt (vgl. die kritische Anmerkung in 
Kap. 3.1.3, dass sie Überlegungen zum Diskurs vernachlässigt), gibt es doch ei-
ne Reihe von Anhaltspunkten, die eine Einschätzung ermöglichen. 

 
Den Ausgangspunkt der Diskussion um Kriterien für den öffentlichen Diskurs 
bildet die von säkular-liberalen Theorien vertretene Idee, Beiträge zum öffentli-
chen Diskurs müssten sich an einer säkularen (z.B. Robert Audi) oder öffentli-
chen (z.B. John Rawls) Vernunft orientieren.9 Einige, etwa Audi, meinen, dass 
im öffentlichen Diskurs nur säkulare Gründe vorgetragen werden dürfen, die un-
abhängig von den religiösen Motiven gelten, und dass religiöse Bürgerinnen und 
Bürger mehr noch dafür auch säkulare Motivationen angeben müssen (Audi 
1997). Weniger anspruchsvoll als Audi ist Rawls, der durchaus zugesteht, dass 
weltanschauliche Ansichten in den öffentlichen Diskurs eingeführt werden dür-
fen. Dennoch fordert auch er zusätzliche Gründe zu nennen, die der öffentlichen 
Vernunft entsprechen (Rawls 2005, 462).10 

Gegen diese Forderung, im öffentlichen Diskurs umfassende Überzeugungen 
in säkulare bzw. öffentliche Gründe zu übersetzen oder zumindest zusätzliche 
öffentliche Gründe anzuführen, wurde eingewandt, dass sie Religiöse einseitig 
belaste und daher diskriminierend sei, weil sie ausschließlich (oder zumindest 
vorrangig) Anforderungen an Religiöse stelle (Bader 1999, Taylor 2010, Wol-
terstorff 1997). Jürgen Habermas, der als säkular-liberaler Theoretiker selbst die 
Idee einer säkularen Sprache verficht, hat dies (vor allem in späteren Texten) 
ebenfalls kritisiert. Er fordert demgegenüber, dass sich Säkulare am Überset-
zungsprozess der religiösen Annahmen in die öffentliche Sprache beteiligen 

                                                             
9  Rawls spricht ausdrücklich nicht von säkularer Vernunft, siehe Kap. 5 FN 8. 

10  In der Literatur wird dies unter dem Stichwort des Proviso (Bedingung bzw. Vorbe-

halt) diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 237 

 

 

müssten, wodurch sich diese Asymmetrie der Anforderungen vermeiden lasse 
(Habermas 2005, 146). Allerdings reproduziert er die Problematik von Polarisie-
rung und Asymmetrie, wenn er annimmt, dass nur religiöse Argumente übersetzt 
werden müssten, da dies nahelegt, dass die säkulare Sphäre und deren Sprache 
‚nicht-religiös‘ sind. (Tatsächlich fängt Rawls diese Problematik der Bipolarität 
auf der Ebene der Konstruktion des Konflikts sogar besser auf, insofern er aus-
gehend von seiner Idee der freistehenden Konzeption religiöse und nicht-
religiöse Vorstellungen gleichermaßen als umfassend und als für die öffentliche 
Sphäre übersetzungswürdig betrachtet. Vgl. zu dieser Einschätzung Bader 1999, 
618 sowie Wolterstorff 1997, 171.) 

Letztlich besteht bei Rawls und Habermas dasselbe Problem, nämlich dass 
sie als Norm für den öffentlichen Diskurs eine Idee von Vernunft voraussetzen, 
die, sei sie öffentlich (Rawls) oder säkular (Habermas) konzipiert, dezidiert 
nicht-religiös ist (vgl. Taylor 2010, 24). Eine solche Norm – selbst wenn sie wie 
bei Rawls prinzipiell auch auf Nicht-Religiöse bezogen wird und wenn wie bei 
Habermas alle in die Übersetzung eingebunden werden – ist vor allem für Reli-
giöse (genauer: für nicht-liberale Religiöse) eine Herausforderung und belastet 
sie deutlich stärker als andere. Rajeev Bhargava kritisiert in diesem Sinn: „[L]i-
beral secularism relies excessively on a rationalist conception of reason that im-
poses unfair limits on the manner in which issues are to be brought into the pub-
lic domain.“ (Bhargava 2011, 101). Überlegt werden muss dann, welche Krite-
rien stattdessen angelegt werden können und müssen. Nicht sinnvoll scheint es 
aber, eine bestimmte nicht-religiöse Sprache zur Norm zu machen und zu for-
dern, dass alle öffentlich vorgetragenen Gründe von jeder Referenz auf (religiö-
se) umfassende Lehren bereinigt werden. Eine säkular-liberale Form des Prin-
zips der Trennung, die das verlangt, ist nicht plausibel. 

 
Zu überlegen ist nun, wie Nussbaum – als Säkular-Liberale – in diese Debatte 
einzuordnen ist. Es ist zunächst daran zu erinnern, dass sie sich in jeder Hinsicht 
gegen eine starke Trennung als religionspolitisches Prinzip abgrenzt. Das heißt 
nicht nur, dass es Personen im öffentlichen Raum möglich sein sollte, religiöse 
Symbole zu tragen (Kap. 4.4). Es bedeutet zudem, dass sie die politische Kon-
zeption nicht ‚getrennt‘ von ihren umfassenden Vorstellungen verstehen und be-
gründen müssen, sondern sie (im Sinne des überlappenden Konsenses) als Teil 
dessen wahrnehmen (LC, 65). (Dezidiert grenzt sie sich diesbezüglich von einem 
starken Trennungsprinzip ab: „I have argued that this idea of overlap is ultimate-
ly more fruitful than the idea of separation, which suggests to religious people 
that they must give up some ways in which their comprehensive doctrine links 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

the political with the religious.“ [LC, 68] Man könnte dies beispielsweise auf 
Audis Forderung nach säkularen Motivationen münzen.) 

Zugleich fordert Nussbaum selbst von den Bürgern und Bürgerinnen eine 
Distanzierung und damit eine gewisse Trennung von den eigenen umfassenden 
Vorstellungen, wenn sie betont, dass man im öffentlichen Leben die eigenen 
Wahrheitsansprüche und religiösen Orthodoxien zurückstellen müsse (LC, 65). 
So solle man im Sinne des gegenseitigen Respekts von ‚privaten‘ Vorstellungen 
abstrahieren: „[W]hen we debate basic political matters and try to reach agree-
ment on principles we are engaging in genuine reflection, not simply voicing our 
private views or trying to influence others.“ (PO, 895) In besonderem Maße be-
trifft das öffentliche Personen, da Äußerungen zu Gunsten bestimmter umfas-
sender Vorstellungen bei ihnen aufgrund ihrer Position auf eine politische Etab-
lierung dieser Vorstellungen schließen ließen – was per se eine Verletzung des 
gleichen Respekts darstellen würde (Kap. 4.4.1). (Dies wird an ihren Ausführun-
gen dazu, wie die Rede eines US-Präsidenten sein sollte, anschaulich: PO, 
902f).11 Eine solche Trennung scheint tatsächlich für den gegenseitigen Respekt 
notwendig. Und es muss keineswegs so sein, dass Religiöse dabei benachteiligt 
werden, da nicht-religiöse Lehren (etwa die von Nussbaum oft kritisch zitierten 
umfassend-liberalen Lehren) ebenfalls hohe Wahrheitsansprüche vertreten. Be-
schränkt sich die Trennungsforderung darauf, ist sie daher als durchaus sinnvoll 
und legitim einzuschätzen. 

Es ist jedoch zu fragen, ob Nussbaum sich darauf beschränkt oder ob sie wie 
andere säkular-liberale Ansätze doch mehr, nämlich eine an bestimmte (säkula-
re) Rationalitätskriterien gebundene Norm für den öffentlichen Diskurs voraus-
setzt. Dagegen, so könnte man überlegen, spricht ihr dezidiert von Rawls unter-
schiedenes Verständnis von ‚Vernünftigsein‘ (reasonableness). So bindet sie die 
Anerkennung einer umfassenden Überzeugung als ‚vernünftig‘ (im Sinne der 
Idee, dass nur ‚vernünftige‘ Vorstellungen im überlappenden Konsens zu be-
rücksichtigen sind) ausschließlich an ethische Kriterien, das heißt an den glei-

                                                             
11  Das ist nicht zuletzt interessant mit Blick auf die Rolle von Staatsbediensteten: Wie 

erörtert unterscheidet Nussbaum zwischen dem, was als expliziter Ausdruck des Staa-

tes zu verstehen ist (wie die Gestaltung öffentlicher Räume, Gesetze, der Lehrinhalt 

an Schulen u.ä.) und den Gewissensüberzeugungen von Personen. Dementsprechend 

dürfen auch Staatsbedienstete in der Öffentlichkeit durchaus religiös erkennbar sein, 

dies wird noch nicht als Etablierung gedeutet (Kap. 4.4.1). Problematisch ist aber, 

wenn sie ihre Position benutzen, um bestimmte umfassende Lehren als staatlich be-

vorzugt zu vermitteln. Der Maßstab ist nicht ihr Äußeres, sondern ob sie die politische 

Konzeption anerkennen.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 239 

 

 

chen Respekt. Die bei Rawls teilweise angelegte Idee rationalitätsbezogener Kri-
terien lehnt sie dagegen ab, weil diese einige (gerade auch religiöse) Lehren aus-
schließe, die berücksichtigt werden sollten (Kap. 2.5.1). Relevant für den Kon-
text des öffentlichen Diskurses ist vor allem das damit einhergehende Plädoyer, 
man dürfe nicht behaupten, dass Argumente allgemein bessere Gründe für Über-
zeugungen seien als Glaubensannahmen: „We will also not say that it is better to 
offer arguments for your view than to hold it out of faith.“ (PLP, 36) Man könnte 
daraus schließen, dass Nussbaum rationale Kriterien für eine öffentliche Sprache 
umgeht. Allerdings geht es bei diesem Plädoyer nur um die Kritik einer Genera-
lisierung – man solle nicht behaupten, dass Argumente generell und für alle Le-
benssituationen besser seien, um Probleme zu lösen. Durchaus meint sie aber, 
dass dort, wo „Bürgerinnen und Bürger mit vielen verschiedenen Ansichten über 
grundsätzliche Angelegenheiten diskutieren“, eine rationale Argumentation ent-
scheidend sei (PLP, 39). Das legt nahe, dass sie mit Blick auf den öffentlichen 
Diskurs doch sehr ähnlich wie Rawls voraussetzt, dass, zumindest wenn es um 
grundlegende Fragen geht, ein Maßstab von (säkularer) Vernunft und rationalen 
Kriterien notwendig ist. (Dafür, dass Nussbaum eine solche Position vertritt, 
sprechen auch einige ihrer weitergehenden US-spezifischen Überlegungen zu 
Anforderungen an ‚kultivierte‘ Bürger und Bürgerinnen, die in Bezug auf Ratio-
nalität recht hoch zu sein scheinen: z.B. CH, 35f.) Das kann einerseits inkonse-
quent wirken angesichts ihrer Kritik an rationalen Kriterien für das ‚Vernünf-
tigsein‘ und ihrer damit zum Ausdruck gebrachten großen Sensibilität gegenüber 
der Diskriminierung von Religiösen (die größer ist als bei Rawls). Andererseits 
scheint es wiederum konsequent im Sinne ihres grundsätzlich säkular-liberalen 
Programms (vgl. die ambivalente Beurteilung von Rationalität in Kap. 3.2). 

Als Ergebnis ist festzuhalten, dass Nussbaum ebenso wie andere säkular-
liberale Theorien eine rational-säkulare Sprache vorauszusetzen scheint. Das be-
deutet, dass sie diesbezüglich implizit selbst eine unplausible Trennung fordert 
(was bemerkenswert ist, da ihre religionspolitischen Überlegungen suggerieren, 
dass sie das Prinzip der Trennung nahezu gänzlich abgelehnt). Folglich treffen 
sie auch die skizzierten Probleme, die in der Debatte zum öffentlichen Diskurs 
angesprochen werden. Überzeugender wäre es demgegenüber, das Kriterium der 
Verletzung des gleichen Respekts stärker in einer anderen Weise weiterzuden-
ken. Das wäre angesichts des angesprochenen Verständnisses vom ‚Vernünftigs-
ein‘ bei ihr keineswegs abwegig, und es würde – wie ich meine besser – ihrem 
starken Bemühen um Integration in religionspolitischen Fragen entsprechen. 
Dass sich aber auch damit nicht alle Einwände gegen ihren säkular-liberalen An-
satz entkräften ließen, wird im Folgenden deutlich werden. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.2.3  Die Problematik der freistehenden, weltanschaulich 
neutralen Konzeption 

 
Offenkundig diskussionsbedürftig ist im Rahmen der Säkularismusdebatte die 
Idee der freistehenden politischen Konzeption, da diese Formen von Neutralität 
und Trennung impliziert, die aus säkularismuskritischer Perspektive problemati-
siert werden. Wie erörtert ist Nussbaum selbst sehr kritisch gegenüber einem 
Verständnis von Neutralität, welches auf einen minimalen Staat zielt, der in Re-
ligionsangelegenheiten nicht eingreift, sowie gegenüber einem säkularistisch 
konzipierten Prinzip der Trennung, wonach Religion aus dem gesamten öffentli-
chen Bereich verbannt werden soll. Beides lehnt sie nachdrücklich ab (Kap. 
4.4.1). Zugleich verteidigt sie aber andere Formen von Neutralität und Trennung, 
insofern sie an Rawls’ Idee einer freistehenden politischen Konzeption anknüpft, 
die beinhaltet, dass es sich bei der politischen Konzeption um weltanschaulich 
neutrale und von den umfassenden Lehren getrennte (das heißt, unabhängig von 
ihnen begründete) Normen handelt (Kap. 2.5). Somit wird sie zwar in der ersten 
Hinsicht, der Kritik von absoluter Neutralität und starker Trennung, überzeugend 
den in der Säkularismusdebatte vorgebrachten Einwänden gerecht. Mit Blick auf 
tiefergehende Einwände, die sich auch gegen die Idee der weltanschaulich neut-
ralen Konzeption richten, bleibt ihr Ansatz jedoch problematisch. Hier muss man 
nun erneut fragen, wie legitim dieses Festhalten an Neutralität ist und welche Al-
ternativen dazu denkbar wären. 

Dafür soll zunächst einmal an die entsprechende Diskussion von Nussbaums 
freistehender, neutraler Konzeption im Rahmen der Universalismusdebatte erin-
nert werden: Die Auseinandersetzung mit der Kritik aus feministischer und in-
terkultureller Perspektive hat gezeigt, dass die Behauptung von Neutralität un-
plausibel ist, da Nussbaums Konzeption auf umfassende Annahmen zurückgreift 
und an bestimmte Vorstellungen vom Guten rückgebunden ist. Das zeigt sich 
nicht zuletzt daran, dass sie manchen Menschen sehr hohe Zugeständnisse und 
Kompromisse in Bezug auf deren Vorstellungen vom Guten abverlangt, anderen 
hingegen keine oder nur sehr geringe. Angesichts dessen dennoch Neutralität zu 
behaupten, so habe ich argumentiert, ist nicht nur unplausibel, sondern auch für 
den gleichen Respekt problematisch: Es bedeutet nämlich, (bestimmte) andere 
Vorstellungen und damit letztlich die Menschen selbst in ihren – tiefen – Über-
zeugungen nicht ernst zu nehmen. Anstatt mit ihnen in einen intensiven Diskurs 
zu treten, werden ihre Einwände dort, wo sie sich auf grundlegende Aspekte 
richten, oftmals abgewiesen oder nicht eingehend geprüft. Der gleiche Respekt 
aber würde verlangen, sie ernst zu nehmen. Darüber hinaus kann ein solcher 
Mangel an Respekt zu einer verstärkten Abgrenzung gegenüber der politischen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 241 

 

 

Konzeption führen und sich somit negativ auf die Stabilität des Ansatzes auswir-
ken (vgl. Kap. 3.2.2). 

Die Diskussion um Religion und säkulare Normen bestärkt diese Überlegun-
gen. Viele Säkularismuskritiker und -kritikerinnen weisen in ähnlicher Weise da-
rauf hin, dass es nicht möglich ist, moralische Normen ohne Rückbezug auf um-
fassende Lehren zu begründen und dass es eine in diesem Sinn ‚säkulare‘ oder 
‚neutrale‘ Begründung, die nicht in partikularen Traditionen verhaftet ist, nicht 
geben kann. Mehr noch wird auch in der Säkularismusdebatte kritisiert, dass li-
berale Modelle, die sich auf solche Konzeptionen gründen, zu Benachteiligungen 
führen und dadurch letztlich problematisch für den gleichen Respekt und die 
Stabilität sind (vgl. Kap. 5.2.1).  

Die vorangegangenen Erörterungen unterstreichen und bestätigen diese Kri-
tik anhand konkreter Aspekte: So bestehen zum einen in Bezug auf die religi-
onspolitische Grundnorm berechtigte Zweifel, ob diese weltanschaulich neutral 
sein kann, da ihr zentraler Bezugspunkt, individuelle Gewissensfreiheit, an be-
stimmte Vorstellungen rückgebunden zu sein scheint. Nussbaum selbst kommt 
zwar darauf zu sprechen, dass Gewissensfreiheit eine besondere Verbindung zu 
einzelnen Denktraditionen aufweist, sie charakterisiert diese aber als historisch 
und scheint darin keine Herausforderung für die These der freistehenden politi-
schen Konzeption zu sehen – was alles in allem unbefriedigend und wenig plau-
sibel ist (Kap. 5.1.3).  

Zum anderen veranschaulicht die Auseinandersetzung mit dem öffentlichen 
Diskurs, dass und inwiefern die vermeintlich neutrale Konzeption von manchen 
Menschen weitaus größere Kompromisse abverlangt als von anderen, und zwar 
abhängig von ihrer Vorstellung vom Guten. Dabei sollte man zunächst den Vor-
wurf gegen säkular-liberale Ansätze, wonach die Kriterien, die für die Beteili-
gung am öffentlichen Diskurs aufgestellt werden, für religiöse Menschen eine 
weitaus höhere Herausforderung sind (Kap. 5.2.2), etwas genauer fassen. Tat-
sächlich, so kann man mit Nussbaum präzisieren, verläuft die Linie der Asym-
metrie nicht einfach zwischen religiösen und nicht-religiösen Menschen an sich 
– dies zu behaupten, würde eine Vorstellung von Religion voraussetzen, wonach 
die geforderten Diskurskriterien nie mit Religion, aber immer mit nicht-
religiösen Lehren vereinbar sind. Dagegen weist Nussbaum überzeugend auf die 
Diversität zwischen und innerhalb von Religionen hin, die auch impliziert, dass 
es für einige Religiöse – etwa für sie selbst! – unproblematisch ist, Überzeugun-
gen in dem geforderten Sinn in argumentativer Weise darzulegen. Die Kritik ist 
daher dahingehend zu relativieren, dass nicht alle Religiösen bzw. Religion per 
se benachteiligt werden bzw. wird. Dennoch trifft sie insofern zu, als es für viele 
religiöse Menschen (und wohl vor allem für religiöse) mit größeren Anstrengun-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gen verbunden ist, ihre Überzeugungen gemäß der geforderten Kriterien auszu-
drücken. Es findet damit eine Benachteiligung von (bestimmten) Religiösen 
statt. 

Man könnte nun überlegen, ob das Problem der unterschiedlich hohen An-
forderungen umgangen werden kann, wenn keine solchen Rationalitätsstandards 
vorausgesetzt werden und man sich vorrangig am gleichen Respekt orientiert 
(wie ich es am Ende der Diskussion zum öffentlichen Diskurs als sinnvoll nahe-
gelegt habe). Dies erscheint plausibler, da anzunehmen ist, dass mehr Religiöse 
einbezogen werden können. Die Unterscheidung von religiös versus nicht-
religiös wäre dann noch weniger relevant und es fände diesbezüglich keine ein-
seitige Benachteiligung statt (im Gegenteil wäre es für einige – liberale – Religi-
öse sogar leichter diesem Maßstab zu folgen als für Nicht-Religiöse, die einen 
hohen Wahrheitsanspruch mit den eigenen Vorstellungen vom Guten verbinden). 
Trotzdem wird auch ein solcher Maßstab an manche Menschen höhere Anforde-
rungen stellen als an andere und zwar abhängig davon, wie nahe eine umfassen-
de Lehre den vorausgesetzten liberalen Ideen über individuelle Freiheit u.ä. 
steht. Obwohl er also überzeugender wäre, bliebe er asymmetrisch. Dies führt 
zurück zu der grundlegenden Schwierigkeit der freistehenden Konzeption: Es 
scheint, dass man nie den Anspruch einlösen kann, niemanden aufgrund seiner 
Vorstellung vom Guten zu benachteiligen, eben weil alle aufgestellten Normen 
an bestimmte Vorstellungen vom Guten rückgebunden sind. Insgesamt unter-
streicht die religionspolitische Diskussion damit die im Zusammenhang mit Kul-
tur und Geschlecht aufgestellte These, dass die Behauptung ‚neutraler‘ Normen, 
deren Begründung ‚getrennt‘ von umfassenden Lehren erfolgt, unplausibel ist. 

 
An dieser Stelle drängt sich nun erneut die Frage nach einer Alternative zu einer 
auf freistehenden Annahmen beruhenden politischen Konzeption auf. Im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte habe ich bereits dafür plädiert, dass die 
Kritik an dieser Konzeption nicht bedeuten sollte, das Streben nach einem Maß-
stab, der Benachteiligungen so weit wie möglich minimiert, aufzugeben. So kann 
und sollte man durchaus eine Grundnorm im Sinne der Fähigkeitenliste formu-
lieren (und, so wäre hier zu ergänzen, auch Kriterien für den öffentlichen Dis-
kurs aufstellen), die eine solche Minimierung von Benachteiligungen anstrebt – 
Neutralität sollte dabei als Orientierung dienen, aber immer nur als Ideal verfolgt 
werden, da keine politische Konzeption beanspruchen kann, tatsächlich weltan-
schaulich neutral zu sein (vgl. Kap. 3.2.3).  

Darüber hinaus muss man jedoch weiter überlegen, wie eine so verstandene 
Norm dann begründet werden kann bzw. worauf sie sich stützen soll, wenn nicht 
auf die kritisierten säkular-neutralen Annahmen. Ich werde hier keinen elaborier-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 243 

 

 

ten Vorschlag vorlegen können, wie eine solche Begründung aussehen soll, 
möchte aber zumindest einige Eckpunkte nennen, an denen man sich ausgehend 
von der Säkularismusdebatte orientieren kann und sollte. Vielversprechend er-
scheint der Vorschlag von Taylor, den überlappenden Konsens selbst zur zentra-
len Begründungsfigur zu machen. Anstatt wie Rawls (und, so ist zu ergänzen, 
Nussbaum) den Inhalt der politischen Grundlage mittels einer von den umfas-
senden Lehren unabhängigen ‚richtigen‘ politischen Konzeption zu bestimmen, 
schlägt Taylor vor, den Inhalt aus den verschieden religiösen und nicht-
religiösen umfassenden Lehren selbst heraus zu gewinnen (z.B. Taylor 2010, 
2011, vgl. Spohn 2016, 161f.). Etwas anderes (wie die bei säkular-liberalen An-
sätzen versprochene freistehende Norm) ist ihm zufolge schlichtweg nicht mög-
lich: „Wir sind zu einem überlappenden Konsens verurteilt.“ (Taylor 2010, 19) 
Hier wird die Rückbindung der in der politischen Grundlage festgehaltenen 
Normen an umfassende Lehren nicht geleugnet, sondern als unumgängliche Be-
dingung anerkannt.12  Nun ließe sich einwenden, dass dies eine zu schwache 
Grundlage für politisches Handeln ist, weil ohne entsprechende säkular-neutrale 
Kriterien keine gelingende Verständigung hin zu einem überlappenden Konsens 
erwartet werden kann und man eben darum solche Kriterien benötige. Jedoch 
kann man angesichts der skizzierten Schwierigkeiten säkular-neutraler Ansätze 
wiederum auch nicht davon ausgehen, dass man mit Hilfe solcher Kriterien bes-
ser zu einer auf Konsens beruhenden politischen Grundlage gelangt – sie schei-
nen diesbezüglich insofern keinen klaren Vorteil zu haben, was den Einwand er-
heblich schwächt. Die entscheidende Frage muss daher meines Erachtens sein, 
welcher Ansatz dem gleichen Respekt besser gerecht wird (und dann vermutlich 
auch eher Stabilität gewährt). Und hier ist mit Blick auf die vorangegangene 
Diskussion ein weniger festgelegtes, nicht an den Anspruch des Freistehens ge-
knüpftes Modell plausibler, weswegen es sinnvoll erscheint, an dem Vorschlag 
von Taylor anzuknüpfen und ihn weiterzudenken. 

Allerdings sollte man auch jene weitergehenden kritischen Überlegungen 
bedenken, die die Konsensorientierung selbst problematisieren. Chantal Mouffe 
etwa kritisiert eine solche Orientierung am Konsens, weil sie suggeriere, man 
könne Lösungen finden, die allen gerecht werden, während man tatsächlich exis-
tierende Spannungen ausblende. Mouffe fordert dagegen, diese Spannungen und 
die damit unvermeidbar verbundenen Ausschlüsse und Diskriminierungen als 

                                                             
12  Bedenkenswert sind auch Joas’ Überlegungen zum Modell einer Wertegeneralisierung 

mit Blick auf die Menschenrechte. Hier besteht ebenfalls eine starke Parallele zum 

überlappenden Konsens, der aber, so Joas’ Forderung, für die „Tiefenschichten von 

Wertsystemen und Religionen“ geöffnet werden muss (Joas 2011, 264). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

zentrales Moment pluralistischer Gesellschaften anzuerkennen und ernst zu 
nehmen (und sie plädiert daher für ein Modell des agonalen Pluralismus, in dem 
dem ‚Gegner‘ [wohlgemerkt: nicht dem ‚Feind‘] eine konstitutive Bedeutung 
zukommt: Mouffe 2005).13 Diese Problematik zu berücksichtigen, soll nicht be-
deuten, die Orientierung am Konsens ganz aufzugeben und damit die Möglich-
keit zu eröffnen, politische Normen zur Grundlage zu machen, die nur den Inte-
ressen und Vorstellungen bestimmter Personen entsprechen. Aber man darf, dies 
macht die Kritik deutlich, nicht davon ausgehen, dass ein Vorschlag politischer 
Normen tatsächlich Konsens erreichen und jegliche Spannungen auflösen kann. 
Ähnlich wie ‚Neutralität‘ sollte daher auch ‚Konsens‘ ausdrücklich nur als ein 
Ideal bzw. ein Orientierungspunkt begriffen werden. Das heißt mit Blick auf 
Nussbaum insbesondere noch einmal, dass Gegenstimmen und Einwände stärker 
ernst genommen werden müssen – und zwar in dem Sinn, dass sie mitunter we-
der überzeugend zurückgewiesen noch befriedigend integriert werden können. 
Vielmehr verweisen sie zum einen darauf, dass die politische Konzeption der 
ständigen Herausforderung unterliegt, sich kritisch zu hinterfragen (vgl. Kap. 
3.3, siehe zudem Butler 2011 und Mahmood 2005, die diese Forderung auf die 
Säkularismusdebatte anwenden) und zum anderen darauf, dass man nicht davon 
ausgehen kann, durch sie allseits befriedigende Lösungen finden zu können (sie-
he dazu weiter mit Blick auf die Kontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit: Kap. 6.1.3). 

 
Fazit 
Die Diskussion zeigt, dass Nussbaums religionspolitische Prinzipien differen-
ziert beurteilt werden müssen. Positiv hervorzuheben ist, dass Nussbaum über-
zeugende Argumente gegen zentrale Probleme säkularistischer Ansätze formu-
liert. So kann ihre Kritik an starker Neutralität und Trennung ebenso wie ihr Be-
streben, (öffentliches) religiöses Leben zu ermöglichen, als äußerst plausibel 
eingeschätzt werden. 

Allerdings nimmt sie nicht alle der in der Säkularismusdebatte aufgeworfe-
nen Fragen ernst genug. Wie ich anhand der Debatte zum öffentlichen Diskurs 
erörtert habe, gelingt es ihr nicht, die im Prinzip der Trennung angelegte Prob-
lematik der Diskriminierung von Religiösen zu umgehen, da sie an einer säkular-
liberalen Idee von Vernunft als Maßstab festhält. Eine Schwierigkeit stellt zu-
dem ihre Annahme einer freistehenden, von den umfassenden Vorstellungen 
vom Guten getrennten Konzeption dar: Es ist zu bezweifeln, dass eine solche 

                                                             
13  Eine ähnliche Idee verfolgt der assoziative Pluralismus von Bader, wobei er sich im 

Unterschied zu Mouffe von postmodernen Entwürfen abgrenzt (Bader, 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 245 

 

 

Trennung von Moral und umfassenden Lehren möglich ist und es ist daher un-
plausibel, an einer solchen Konzeption festzuhalten. Damit unterstreichen die 
Überlegungen zu Religion und Säkularismus das Ergebnis der Diskussion um 
Geschlecht und Kultur – weltanschauliche Neutralität ist als Orientierungspunkt 
wichtig, politische Normen sollten aber nicht beanspruchen, diese Neutralität 
einlösen zu können. Davon ausgehend muss nun weiter überlegt werden, wie so 
verstandene politische Normen begründet werden können. Diese Überlegungen, 
so habe ich schließlich nahegelegt, sollten sich neben Neutralität auch am Kon-
sensgedanken orientieren, den man jedoch ebenfalls nur als einen Orientierungs-
punkt verstehen darf. 

 
 

5.3  DER GELTUNGSANSPRUCH  
DER RELIGIONSPOLITISCHEN THESEN  
UND SEINE GRENZEN 

 
Nussbaums Auseinandersetzung mit religionspolitischen Normen ist als Konkre-
tisierung ihrer Überlegungen zum Fähigkeitenansatz auf einen Aspekt hin zu 
verstehen, nämlich Religion bzw. Gewissensfreiheit und Sinnsuche. Hier über-
schneiden sich die Ebene universaler Grundprinzipien und jene kontextspezifi-
scher Anwendung und das wirft vor dem Hintergrund der Debatte um Universa-
lität die Frage auf, welcher Geltungsanspruch mit den jeweiligen Thesen ver-
bunden ist (vgl. v.a. Kap. 4.3.1 und 4.4). Dem werde ich im Folgenden genauer 
nachgehen. Geklärt werden muss dabei nicht zuletzt, welche Bedeutung dem 
Bezug auf die USA für die Begründung der religionspolitischen Prinzipien und 
auch für die Beurteilung anderer religionspolitischer Modelle zukommt. Ich 
werde daher zuerst in einem kurzen Überblick resümieren, welche Geltungsan-
sprüche in den verschiedenen Annahmen enthalten sind, und dann den Geltungs-
anspruch der religionspolitischen Prinzipien näher in den Blick nehmen, da v.a. 
hier eine Divergenz zwischen einer Rückbindung an die USA und dem darüber 
hinausgehenden Geltungsanspruch zu bestehen scheint. 

 
Die Grundnorm, das heißt der Respekt für die individuelle Gewissensfreiheit, 
markiert den normativen Ausgangspunkt der religionspolitischen Überlegungen 
Nussbaums und legt die Basis für alle weiteren religionspolitischen Überlegun-
gen (Kap. 4.1). Sie ist in der Liste von grundlegenden Fähigkeiten verankert und 
stellt die Ausformulierung und Konkretisierung einer Fähigkeit bzw. eines As-
pekts einer Fähigkeit (der praktischen Vernunft) dar – die Forderung, Gewis-
sensfreiheit als Teil der grundlegenden Befähigung jedes Menschen zu respektie-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

ren. Als Teil der als universal zu verstehenden Fähigkeitenliste ist sie dement-
sprechend selbst mit einem universalen Geltungsanspruch verbunden. Dieser 
Anspruch auf Universalität ist zwar umstritten, insofern die Bedeutung von indi-
vidueller Gewissensfreiheit für Religion von manchen in Zweifel gezogen wird, 
er kann aber (ebenso wie die Fähigkeitenliste insgesamt) durchaus als universale 
Grundlage politischen Handelns gerechtfertigt werden, wenn man ein bestimm-
tes, offenes Universalitätsverständnis voraussetzt (vgl. Kap. 5.1). 

Etwas anders verhält es sich bei den drei Säulen zur Ermöglichung von Ge-
wissensfreiheit (Kap. 4.3), die formal und inhaltlich starke Parallelen zu Nuss-
baums allgemeinen Annahmen zur politischen Umsetzung der Grundbefähigung 
und zur Erziehung der Bürgerinnen und Bürger aufweisen (Kap. 2.9). Sowohl 
für die allgemeinen als auch für die spezifisch religionspolitischen Überlegungen 
gilt, dass sie nicht direkt Teil der universalen minimalen Normen sind, sondern 
darüber hinausgehende Annahmen dazu machen, was notwendig erscheint, um 
die Verwirklichung dieser Normen zu ermöglichen. Dennoch kann man wohl sa-
gen, dass sie in ihren grundlegenden und abstrakt formulierten Ideen und Forde-
rungen ebenfalls einen Anspruch auf Universalität beinhalten, wenngleich es 
dann wesentlich darum geht, dass diese Ideen und Forderungen jeweils kontext-
spezifisch konkretisiert werden können und müssen, etwa dahingehend, welche 
Narrationen und Literatur verwendet oder welche bildungspolitischen Maßnah-
men genau ergriffen werden sollen. Auch hier kann der universale Geltungsan-
spruch (sofern man ihn wiederum unter dem Vorzeichen eines offenen und dy-
namischen Universalitätsverständnisses liest) als weitgehend plausibel einge-
schätzt werden, nicht zuletzt weil er auf wenige Annahmen begrenzt ist, die in 
verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgestaltet werden sollen. Die Grund-
komponenten selbst (politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion und eine 
‚Kultivierung der inneren Augen‘) erscheinen als universale Orientierung durch-
aus rechtfertigbar, insbesondere wenn man Nussbaums Konzept vom Menschen 
(als vernünftigem und emotionalem Wesen, das rationalen Argumenten zugäng-
lich ist, aber auch in seinen Gefühlen und der Vorstellungskraft erzogen werden 
sollte) zustimmt – und dafür spricht, wie an anderer Stelle diskutiert, einiges 
(Kap. 3.1, 3.2). 

 
Wesentlich schwieriger einzuschätzen ist, inwiefern es sich bei den religionspo-
litischen Prinzipien Neutralität, Nicht-Etablierung, Trennung und Ausgleichsre-
gelungen um eine kontextbezogene Spezifikation handelt oder doch um Prinzi-
pien, die einen weitergehenden kontextübergreifenden Geltungsanspruch bein-
halten. Denn einerseits begründet Nussbaum diese Prinzipien in enger Anbin-
dung an die US-Verfassungsdebatte, andererseits scheint sie sie aber in einigen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 247 

 

 

Hinsichten auch darüber hinaus für normativ relevant zu halten, was vor allem in 
ihrer Kritik an Europa deutlich wird. Um die Frage nach dem Geltungsanspruch 
hier beantworten zu können, muss man das Verhältnis dieser beiden Gesichts-
punkte genauer in den Blick nehmen. 

Nussbaums Überlegungen zu religionspolitischen Prinzipien sind eng an die 
USA geknüpft. Dies ist grundsätzlich mit ihrer Überzeugung zu erklären, dass es 
für die konkretere Ausbuchstabierung politischer Maßnahmen notwendig ist, ei-
nen spezifischen Kontext herauszugreifen (Kap. 2.6.1). Interessant ist, dass sie 
als weiteren Grund dafür, gerade die USA auszuwählen, nennt, dass sie mit ihrer 
Kritik bei jener Tradition beginnen wolle, die sie am besten kennt (LCA, 342). 
Damit greift sie die Idee der kritischen Selbstprüfung auf (Kap. 4.3.2), denn sie 
möchte sich von solchen Positionen distanzieren, die sich auf Probleme von an-
deren konzentrieren, Schwierigkeiten in ihren eigenen Traditionen jedoch über-
gehen:  

 
„I think that there is an arrogance abroad in the nations of Europe and North America, as 

we impugn the religious fanaticism of others while neglecting the very large planks in our 

own eyes, in the form of a complacent love of homogeneity that is scared of real differ-

ence.“ (LCA, 342) 

 
Die Beschränkung auf die USA erfolgt also nicht nur pragmatisch, sondern aus 
tiefergehenden systematischen Gründen. Sie erscheint als solche (auch hinsicht-
lich der interkulturellen Dimension) überzeugend und gewinnend, da sie die 
Verschiedenheit unterschiedlicher Kontexte ernst zu nehmen scheint. Es ist je-
doch kritisch zu überlegen, ob Nussbaum tatsächlich zugesteht, dass es für ande-
re Kontexte andere religionspolitische Modelle geben kann, die der Grundnorm 
ebenso gerecht werden. Fraglich ist dies u.a. angesichts ihrer starken Kritik an 
europäischen Modellen in NRI. 

In dem verhältnismäßig frühen Text WHD scheint es zunächst so, als wende 
Nussbaum hier die Idee von der kontextspezifisch unterschiedlichen Interpretati-
on der minimalen universalen Grundlage an. Das US-amerikanische Modell wird 
hier – nur – als eine gute Idee eingeführt: „This proposal is conceived of as a 
good idea, not necessarily as the best reading of any particular constitutional tra-
dition.“ (WHD, 198) Dementsprechend geht sie zwar beispielsweise davon aus, 
dass Nicht-Etablierung „in der Regel der beste Weg“ zur Verwirklichung des 
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit sei (WHD, 211), sie schließt die Mög-
lichkeit eines davon abweichenden Modells, das ebenfalls dem Respekt gerecht 
wird, aber nicht aus und betont diesbezüglich die Kontextualität:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

„[I]t should be a contingent contextual question whether that protection is best accom-

plished through a regime of nonestablishment or through a regime of limited establish-

ment with sufficient safeguards for citizen equality and free exercise.“ (WHD, 210) 

 
Als kontextuell sinnvolle Modelle erwägt sie hier das skandinavische Modell ei-
ner gewissen Etablierung lutherischer Kirchen sowie das Modell pluraler Etab-
lierung in Indien (WHD, 210f.). Allerdings deutet sich in ihren weiteren Ausfüh-
rungen zu Indien an, dass sie diese doch als Ausnahmen versteht, die nicht opti-
mal sind, da sie eine Reihe von Schwierigkeiten (etwa die Verletzung der 
Gleichheit) mit sich brächten. Ihr Gesamturteil besteht letztlich darin, dass eine 
säkulare Grundlage, verstanden als eine der Nicht-Etablierung, an sich die 
Grundnorm besser erfüllt, dass es aber angesichts von kontextuellen Gegeben-
heiten (wie bestimmten historischen Hintergründen) sinnvoller sein kann, ein be-
stehendes Modell der Etablierung beizubehalten und die Schwierigkeiten inner-

halb dessen so gut wie möglich zu lösen (WHD, 217). In Indien etwa sei es auf-
grund der gesellschaftlich bestehenden Diskriminierung von Muslimen und 
Muslimas besser, die plurale Etablierung beizubehalten (WHD, 211). 

In späteren Texten steht die Problematik der Etablierung dann wesentlich 
stärker im Vordergrund. Etwa geht Nussbaum in ihrer ausführlichen Auseinan-
dersetzung mit Indien in CW vor allem auf die verschiedenen Schwierigkeiten 
dessen ein (CW, 141-151, vgl. LC, 95f. u.a.), und in ihrer späteren Darstellung 
des Fähigkeitenansatzes in CC nennt sie das Prinzip der Nicht-Etablierung als 
einen wesentlichen Aspekt für die Gewährung gleicher Gewissensfreiheit (CC, 
109). Die Idee, dass in bestimmten Kontexten ein Modell der Etablierung alles in 
allem besser sein könnte, ist kaum noch erkennbar. Besonders deutlich zeigt sich 
dies in ihrer Auseinandersetzung mit Europa, vor allem in NRI. Hier stellt Nuss-
baum unmissverständlich klar, dass keines der religionspolitischen Prinzipien 
zur Disposition stehe und das US-Modell als Vorbild für europäische Staaten 
gelten solle, da es besser der Grundnorm gerecht werde als alle europäischen 
Modelle: „[T]he premises about human dignity and equality that Americans and 
Europeans share entail something like the American solution.“ (NRI, 61, vgl. 
Kap. 4.3.1) Ausdrücklich bezieht sie das zudem auf das skandinavische Modell 
(konkret das finnische), welches aufgrund seiner Etablierung zu kritisieren sei 
(NRI, 92). Etablierung wird hier, anders als in WHD, ausschließlich als Problem 
betrachtet, besonders mit Blick auf die Gleichheit: „[E]stablishment is in its way 
a denial of equal liberty.“ (NRI, 93, Herv. i.O.) 

Nussbaums Kritik an den religionspolitischen Modellen Europas ist in zwei 
Hinsichten zu hinterfragen: Problematisch ist erstens, dass sie pauschalisierend 
alle europäischen Systeme verurteilt: „[T]he European solution is no longer ade-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 249 

 

 

quate.“ (NRI, 61) Zwar weist sie darauf hin, dass gewisse Differenzen bestehen, 
in den wesentlichen Hinsichten seien europäische Staaten im Vergleich zu den 
USA aber alle problematisch (NRI, 136). Dies ist angesichts der Differenzen 
zwischen den europäischen Modellen unangemessen vereinfachend.14 Zudem er-
scheint umgekehrt die Darstellung der USA verhältnismäßig unkritisch, was 
ebenfalls nicht angemessen ist (vgl. die in der Säkularismusdebatte sehr überzeu-
gend aufgezeigten Schwierigkeiten des US-Modells, etwa bei Bader 1999) – 
aufgrund der in der starken Polarisierung zu Europa hervorgehobenen Vorbild-
funktion treten nämlich die von Nussbaum durchaus angesprochenen Probleme 
des US-Modells im Gesamteindruck in den Hintergrund. Mit diesem Vergleich 
scheint Nussbaum ihrer Forderung, der Kritik der eigenen Tradition mindestens 
ebenso viel Aufmerksamkeit zu widmen wie der Kritik an anderen Traditionen, 
nicht gerecht zu werden. (Man könnte erwägen, ob sie Europa und die USA in 
diesem Zusammenhang als einen Kontext begreift [wie es ihre oben zitierte Aus-
sage zu den geteilten Prämissen suggeriert], und ob sie die Kritik an Europa in 
diesem Sinn als Kritik der eigenen, nämlich euro-amerikanischen, Tradition, be-
trachtet, innerhalb derer sie dann eine Version, die US-amerikanische, als beste 
herausstellt. Dies wäre jedoch ebenfalls problematisch, da es notwendig er-
scheint, angesichts der historisch gewachsenen Differenzen, die sie selbst als 
Hintergrund der unterschiedlichen Systeme benennt [NRI, 69], von verschiede-
nen Kontexten auszugehen.) Es scheint also, dass allein die Art der Darstellung – 
in ihrer Vereinfachung und Polarisierung – Nussbaums Argument gegen Model-
le der Etablierung in Europa erheblich schwächt und dass sie damit nicht zuletzt 
ihren eigenen Forderungen nach der Anerkennung von Diversität sowie nach ei-
ner selbstkritischen Haltung nicht gerecht wird. Die oben getroffene positive 
Einschätzung ihrer bewussten Beschränkung auf den Kontext der USA muss da-
her relativiert werden. 

Zweitens muss überlegt werden, wie die Kritik inhaltlich zu beurteilen ist. 
Ein wesentlicher Fokus von Nussbaums Auseinandersetzung liegt (ausgehend 
von der Debatte um muslimische Verschleierungen) auf der Kritik an Frankreich 
(Kap. 4.3.2). Diese ist als solche äußerst überzeugend (siehe dazu auch die Dis-
kussion zum Burkatragen: Kap. 6.2) und es ist auch plausibel, ihre Problematik 
auf eine grundlegende Schwierigkeit in der staatlichen Etablierung einer säkula-

                                                             
14  Mit Blick auf die Geschlechterfrage kann diesbezüglich beispielsweise auf die Unter-

suchung von Gily Coene und Chia Longman hingewiesen werden, in der die unter-

schiedlichen Regelungen mit Blick auf das muslimische Kopftuch in Belgien, den 

Niederlanden und Frankreich verglichen werden und die Verschiedenheit der religi-

onspolitischen Modelle in Europa anschaulich wird (Coene/Longman 2008). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

ristischen Lehre zurückzuführen (vgl. 5.1). Die entscheidende Frage ist dann al-
lerdings, ob diese auf Frankreich bezogene Kritik auf jede Form der Etablierung 
verallgemeinert werden kann. Hierfür wäre es notwendig, die Situation in ande-
ren Staaten genau zu analysieren und abzuwägen, sowohl ob überhaupt dieselben 
Schwierigkeiten bestehen als auch, inwiefern diese schon in der Verfassungs-
grundlage angelegt sind. Diskutiert werden müsste je im Einzelnen, ob die von 
Nussbaum geforderte, auf die USA bezogene Nicht-Etablierung in jedem Fall 
(eben auch unter Berücksichtigung der historischen Hintergründe) besser ist. 
Dabei muss man zum einen fragen, ob jede der kritisierten ‚Etablierungen‘ eine 
Verletzung des gleichen Respekts darstellt – schließlich könnte man z.B. erwä-
gen, ob man in einigen Fällen von einer Form des von ihr selbst als legitim er-
achteten Ceremonial Deism ausgehen kann (vgl. Kap. 4.4.1). Die Bezüge auf 
Religion wären dann als historisch bedingte Relikte zu beurteilen, die keine 
schwerwiegende Verletzung des gleichen Respekts darstellen und – wenigstens 
aus pragmatischen Gründen – beibehalten werden können (siehe etwa Taylor 
2009, 1150, der die Etablierung in Großbritannien und Skandinavien als so ru-
dimentär und symbolisch einschätzt, dass er sie für unproblematisch zu halten 
scheint). Zum anderen muss dann das US-Modell im Gesamtzusammenhang der 
US-Gesellschaft stärker zur Diskussion stehen. Das bedeutet, dass der sehr star-
ke Einfluss von Religion im weiteren politischen und öffentlichen Bereich mehr 
einzubeziehen und nach Zusammenhängen mit den Verfassungsprinzipien zu 
fragen wäre (siehe etwa Tariq Modood, der die Schwierigkeit der Etablierung in 
Großbritannien gegen jene der Bedeutung von Religion in der politischen Kultur 
der USA aufwiegt: Modood 2009; Mahmood unterstellt dem formalen [das heißt 
auf institutionelle Aspekte fokussierten] Säkularismus daher eine Verschleie-
rungsfunktion, vgl. Calhoun 2010, 86f.). Nussbaum selbst weist darauf hin, dass 
es einen mitunter problematischen Einfluss von Religion auf Wahlentscheidun-
gen in den USA gibt (EQR, 5). Überlegungen dieser Art bleiben bei ihr jedoch 
eher randständig und sie geht auch nicht auf die Frage solcher Zusammenhänge 
ein. 

 
Abschließend kann man festhalten: Nussbaums religionspolitische Prinzipien be-
inhalten – ebenso wie die Grundnorm und die Säulen zur politischen Umsetzung 
– einen kontextübergreifenden Geltungsanspruch, zumindest in gewissem Maß. 
So erachtet Nussbaum alle anderen religionspolitischen Modelle im Grunde als 
problematisch (wenngleich sie ihre vorübergehende Existenz in einigen Fällen, 
wie Indien, aus pragmatischen Gründen für legitim hält). Die Auseinanderset-
zung mit den USA ist somit letztlich als eine exemplarische Veranschaulichung 
zu verstehen, wie diese – als richtig beanspruchten – Prinzipien mit Blick auf ei-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 251 

 

 

nen Kontext konkret verstanden werden und sich in Urteilen und Gesetzen aus-
drücken können. Dieser Geltungsanspruch ist für die religionspolitischen Prinzi-
pien jedoch problematisch, da die Möglichkeiten kontextuell anderer Ausgestal-
tungen hier nicht genügend abgewogen werden, wodurch Nussbaum zu unplau-
sibel vereinfachten Urteilen vor allem zu Europa kommt.  

Dies festzustellen und zu kritisieren zielt nicht darauf, europäische Modelle 
per se verteidigen oder aufwerten zu wollen und ebenso wenig darauf, die Idee 
von Säkularität an sich zu verwerfen. Es geht mir vielmehr darum exemplarisch 
zu verdeutlichen, was sich in der kritischen Diskussion zur freistehenden politi-
schen Konzeption andeutet (Kap. 3.2. und 5.2) und in Bezug auf Geschlecht und 
interkulturelle Plausibilität schon ausführlich erörtert wurde (Kap. 3.3), nämlich, 
dass Nussbaum ihre Annahmen und deren Rückbindung an bestimmte Überzeu-
gungen und Kontexte oft zu wenig selbstkritisch reflektiert. Sie ist daher nicht 
offen dafür, (bestimmte) alternative Sichtweisen zu berücksichtigen, die mitunter 
gar nicht so falsch sein müssen wie sie nahelegt und die es wert wären, ernst ge-
nommen zu werden. 

 
 

5.4  FAZIT 
 
Die Auseinandersetzung mit der Säkularismusdebatte zeigt, dass Nussbaums re-
ligionspolitische Annahmen differenziert beurteilt werden müssen. In vielen As-
pekten erweisen sie sich als plausibel, da sie sich durch eine hohe Sensibilität für 
die Problematik im Verhältnis von Politik und Religion auszeichnen und mit ei-
ner kritischen Reflexion auf eine Reihe der in der Säkularismusdebatte diskutier-
ten Schwierigkeiten verbunden sind. Zugleich muss man jedoch feststellen, dass 
einige weitergehende und als berechtigt einzuschätzende Einwände gegen säku-
lar-liberale Ansätze nicht genügend Berücksichtigung finden, was die Gesamt-
plausibilität ihrer Annahmen in einer wesentlichen Hinsicht einschränkt. 

 
In diesem Kapitel habe ich zunächst die individuelle Gewissensfreiheit in den 
Blick genommen, die der im Fähigkeitenansatz verankerte universale Bezugs-
punkt der religionspolitischen Überlegungen ist (5.1). Die Diskussion hat ge-
zeigt, dass es Nussbaum durch den Fokus auf das individuelle Gewissen weitge-
hend gelingt, exklusivistische Annahmen zu religiös und nicht-religiös zu ver-
meiden und dass auch entsprechende Einwände gegen ihre Überlegungen zu 
Transzendenz zumindest relativiert werden können. Zudem kann ihr Verständnis 
von individueller Gewissensfreiheit (im Sinne von umfassender Freiheit und un-
ter Berücksichtigung von Gemeinschaft und Zugehörigkeit) gegen Vorwürfe in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Bezug auf die besondere Rolle individueller Freiheit verteidigt werden und er-
scheint alles in allem plausibel als universaler Bezugspunkt für religionspoliti-
sches Handeln. Da man allerdings auch hier davon ausgehen muss, dass eine 
partikulare Rückbindung an bestimmte umfassende Lehren besteht, kann man 
schwerlich von einem ‚freistehenden‘ Ausgangspunkt sprechen und sollte den 
Universalitätsanspruch dementsprechend nicht an diese Annahme binden, son-
dern wie in der Diskussion zu Kultur und Geschlecht vorgeschlagen stattdessen 
ein offenes und dynamisches Universalitätsverständnis voraussetzen (vgl. Kap. 
3.3). 

Im Zentrum des zweiten Diskussionsschritts stand die kritische Auseinander-
setzung mit den religionspolitischen Prinzipien von Neutralität und Trennung 
(5.2). Dabei habe ich als erstes die in der Säkularismusdebatte prominent geführ-
te Diskussion zu Kriterien für den öffentlichen Diskurs aufgegriffen. Hier dis-
tanziert sich Nussbaum zwar auf den ersten Blick überzeugend von den rationa-
listischen Kriterien bei Rawls, jedoch ist sie darin jedoch nicht konsequent, inso-
fern auch sie eine rational-argumentative Ausdrucksweise für bestimmte Kon-
texte fordert und dadurch letztlich selbst ein problematisches Verständnis von 
Trennung voraussetzt. Ausgehend davon bin ich unter Rückgriff auf die Überle-
gungen zu Kultur und Geschlecht (Kap. 3.2) noch einmal auf die Bedeutung von 
Neutralität und Trennung auf der begründungstheoretischen Ebene eingegangen 
– die sich in der Idee der freistehenden politischen Konzeption ausdrückt. Auch 
vor dem Hintergrund der Säkularismusdebatte zeigt sich, dass Nussbaums Kon-
zeption die beanspruchte weltanschauliche Neutralität nicht einlösen kann und 
dass das Beharren auf diesem Anspruch problematisch ist. Neutralität sollte da-
her – nur – als Orientierungspunkt für politische Normen dienen. Darüber hinaus 
habe ich nahegelegt, dass sich weiterführende Überlegungen zur Begründung 
politischer Normen in stärkerem Maß am Gedanken des überlappenden Konsen-
ses orientieren sollten, der jedoch ebenfalls nur als Orientierungspunkt dienen 
und von keinem Vorschlag eingelöst werden kann. 

Im dritten Schritt wurde schließlich die Frage aufgegriffen, mit welchen Gel-
tungsansprüchen Nussbaums religionspolitische Annahmen verbunden sind, das 
heißt in welchem Maß es hier um Universalität geht (5.3). Besonders diskussi-
onsbedürftig sind dabei die religionspolitischen Prinzipien. Diese implizieren 
nämlich, so das Ergebnis der Diskussion, trotz des starken USA-Bezugs in ihrer 
Begründung einen weitergehenden Geltungsanspruch. Das ist insofern proble-
matisch, als es damit einhergeht, dass Nussbaum nicht genügend erwägt, inwie-
fern andere Modelle als das der USA in anderen Kontexten die Grundnorm ähn-
lich gut erfüllen können, auch wenn sie stärker von den Prinzipien abweichen. 
Auffällig ist vor allem die starke Polarisierung zwischen europäischen Modellen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 253 

 

 

einerseits, die zu undifferenziert verurteilt werden, und dem US-Modell anderer-
seits, dem eine Vorbildfunktion zufällt, die zu unkritisch ist. Insgesamt verweist 
dies auf die grundsätzlichere Problematik, dass Nussbaum ihre Annahmen oft 
nicht kritisch genug hinterfragt (vgl. Kap. 3.3). 

 
Die Diskussion unterstreicht damit zum einen das bereits im vorangegangenen 
Kapitel gefällte Urteil, dass Nussbaum nicht als säkularistisch kritisiert werden 
kann, da sie keine Polarisierung von religiös und nicht-religiös oder gar eine 
Abwertung von Religion vertritt, sondern dies selbst kritisiert. Dies spiegelt sich 
etwa in ihrem Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit, mit dem sie darauf ab-
zielt, religiöse und nicht-religiöse Lehren in ihrer Pluralität möglichst gut zu be-
rücksichtigen. Deutlich wird es auch daran, dass sie bemüht ist, dabei kein ver-
engtes Verständnis individueller Freiheit vorauszusetzen, sondern den besonders 
für Religion oft wichtigen (und von Säkularismuskritikern und -kritikerinnen 
eingeforderten) Gemeinschaftsaspekt zu integrieren, nicht zuletzt mit dem Prin-
zip der Ausgleichsregelungen. Zudem ist diesbezüglich positiv an ihre ethische 
(statt rationalistische) Bestimmung des Kriteriums vom ‚Vernünftigsein‘ zu er-
innern, die sie wesentlich damit begründet, dass religiöse Lehren nicht diskrimi-
niert werden sollen. 

Zum anderen wird noch einmal deutlich, dass und inwiefern Nussbaum mit 
ihren Annahmen eine säkular-liberale Position befürwortet. Charakteristisch da-
für ist vor allem die grundlegende These einer freistehenden politischen Konzep-
tion, mit der sie sowohl das Prinzip weltanschaulicher Neutralität als auch jenes 
der Trennung auf einer tieferen Ebene verteidigt. Diese These, die bereits im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte kritisiert wurde, erweist sich auch vor 
dem Hintergrund der Säkularismusdebatte als problematisch. So muss man Sä-
kularismuskritikerinnen und -kritikern Recht geben, dass die Prinzipien von 
Neutralität und Trennung – auch wenn man ihnen ‚nur‘ auf dieser Ebene Bedeu-
tung zuschreibt – eine Reihe von Schwierigkeiten bergen und man sie daher in 
dem hier vorausgesetzten Sinn aufgeben bzw. modifizieren sollte. Nicht zuletzt 
wird Nussbaum so auch ihrem eigenen Maßstab einer selbstkritischen Haltung 
nicht gerecht, da dieser verlangen würde, die Problematik der unvermeidbaren 
Gebundenheit an partikulare Vorstellungen kritisch zu reflektieren – was mit der 
freistehend-neutralen Konzeption gerade ausgeblendet wird. Deutlich zeigt sich 
dies auch in den Überlegungen zu religionspolitischen Prinzipien, wo die Span-
nung zwischen einer partikularen Herleitung (in Anlehnung an die USA) einer-
seits und davon ausgehenden kontextübergreifenden Urteilen andererseits greif-
bar wird. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Abschließend kann noch einmal darauf hingewiesen werden, dass die Auseinan-
dersetzung mit Religion und der Säkularismusdebatte eine Reihe von Parallelen 
zu der Diskussion zu Universalität, Kultur und Geschlecht aufweist: So lässt sich 
individuelle Gewissensfreiheit durchaus als universaler Ausgangspunkt religi-
onspolitischen Handelns rechtfertigen – mit ähnlichen Gründen (und gegen ähn-
liche Einwände) wie man die allgemeine Orientierung an individueller Freiheit 
im Kontext der interkulturellen und feministischen Debatte verteidigen kann. In 
beiden Fällen habe ich jedoch zugleich dafür plädiert, dass es unplausibel ist, da-
bei Universalität im Sinne von Nussbaums Konzept freistehend-universaler Nor-
men zu beanspruchen (vgl. Kap. 3.2.2). Überhaupt ist die These des Freistehens 
bzw. der weltanschaulichen Neutralität der politischen Grundlage aus allen drei 
Perspektiven (Kultur, Geschlecht und Religion) zu kritisieren und letztlich zu-
rückzuweisen, da sie nicht eingelöst werden kann (vgl. Kap. 3.2.3). Schließlich 
hat sich zudem in beiden Diskussionen gezeigt, dass die Zuschreibung von Neut-
ralität auch Schwierigkeiten für den Umgang mit Kritik mit sich bringt, sowohl 
was die Reflexion auf eigene (Vor-)Annahmen betrifft als auch die Kritik an an-
deren Überzeugungen und politischen Modellen (vgl. Kap. 3.3). 

Insgesamt führt die Diskussion zu dem Ergebnis, dass Nussbaums Entwurf 
viele überzeugende Überlegungen und Vorschläge in Bezug auf die normative 
Grundlegung politischen Handelns beinhaltet. Problematisch ist jedoch, sowohl 
mit Blick auf das Konzept von Universalität als auch für die religionspolitischen 
Annahmen, dass sie die Verwurzelung politischer Normen in partikularen Vor-
stellungen vernachlässigt und an der Idee von weltanschaulicher Neutralität fest-
hält. Überzeugender ist es demgegenüber, die Unvermeidbarkeit der Rückbin-
dung anzuerkennen und Neutralität nur als Ideal zu verstehen, nicht als Zu-
schreibung. Damit wird offengelegt, dass die vorgeschlagenen Normen nur eine 
Annäherung darstellen und weiter diskutiert werden können und müssen. Das 
entspricht dem gleichen Respekt besser, da dieses Zur-Diskussion-Stellen der 
Normen signalisiert, dass andere Positionen ernst genommen werden. Darüber 
hinaus trägt es letztlich zur Stabilität bei (vgl. Kap. 3). Damit verbunden sein 
muss nicht zuletzt eine stärkere Prüfung und Hinterfragung der Normen, die bei 
konkreten politischen Urteilen und der Kritik an kulturellen und religiösen Prak-
tiken zu Grunde gelegt werden – ohne dass dies zu einer völligen Relativierung 
und zur Enthaltung von Kritik führen darf. In der folgenden Diskussion zu Frau-
enrechten und Religionsfreiheit werde ich nun anhand von konkreten Beispielen 
noch genauer darauf eingehen, welche (auf universalen Normen basierende) Kri-
tik als sinnvoll und legitim eingeschätzt werden kann (Kap. 6). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

6 Frauenrechte und Religionsfreiheit 

 
 

 
Die Bedeutung von Geschlecht, Kultur und Religion für die Frage der universa-
len Geltung von Menschenrechten wird besonders deutlich in der Kontroverse 
um Frauenrechte und Religionsfreiheit. Hier kollidieren politische Forderungen 
gegen Geschlechterdiskriminierung mit solchen nach der stärkeren Berücksichti-
gung kultureller und religiöser Ansprüche, was sich etwa am Beispiel der Kopf-
tuchfrage zeigt (z.B. Amir-Moazami 2007, Berghahn/Rostock 2009, von Braun/ 
Mathes 2007, Sauer/Strasser 2009). Im Rahmen meiner Untersuchung stellt sich 
nun die Frage, wie überhaupt Konflikten dieser Art mit einem universalen Maß-
stab begegnet werden kann. Dieses Kapitel widmet sich daher der Aufgabe, die 
Kontroverse genauer zu analysieren und Nussbaums diesbezügliche Position 
aufzuarbeiten und zu diskutieren. Dabei greift es auf zentrale Überlegungen der 
vorangegangenen Kapitel zurück. Während es allerdings in den Diskussionen 
um Universalismus und Säkularismus vor allem darum ging, solche Einwände zu 
erörtern und kritisch auf Nussbaum anzuwenden, die parallel aus feministischer, 
interkultureller und säkularismuskritischer Perspektive vorgebracht werden, liegt 
der Fokus an dieser Stelle stärker auf der Kollision dieser Perspektiven, die bis-
lang lediglich kurz angesprochen wurden (mit Blick auf Konflikte zwischen Kul-
tur und Geschlecht: Kap. 3.3). 

 
Im Folgenden soll in einem ersten Schritt die Kontroverse um Frauenrechte und 
Religionsfreiheit im Allgemeinen erörtert werden (6.1).1 Unter Rückgriff auf die 
bisherige Diskussion werde ich zunächst die von einigen feministischen Theo-
rien vertretene einseitige Lösung solcher Konflikte zu Gunsten von Frauenrech-

                                                             
1  Hinzuweisen ist an dieser Stelle noch einmal darauf, dass sich die Diskussion erstens 

ausschließlich auf Frauenrechte und damit auf einen Ausschnitt mit Blick auf Fragen 

der geschlechtsbezogenen Diskriminierung bezieht. Zweitens werden nur solche Posi-

tionen einbezogen, für die Frauenrechte erkennbare Relevanz besitzen. Vgl. Kap. 1.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

ten als säkularistisch zurückweisen und zeigen, dass und wie sich Nussbaum ih-
ren Grundprinzipien nach von solchen Theorien unterscheidet – was ihren An-
satz in vielerlei Hinsicht überzeugend macht. Allerdings treten auch hier wieder 
einige der bereits angesprochenen Schwierigkeiten hervor. Ausgehend von die-
ser allgemeinen Einordnung und Einschätzung Nussbaums soll ihre Position in 
einem zweiten Schritt anhand von zwei Konfliktbeispielen konkreter und an-
schaulicher gemacht werden (6.2). Ich greife dafür zum einen Nussbaums Kritik 
an einem Burkaverbot auf und zum anderen ihr Plädoyer für ein Verbot von Fe-

male Genital Cutting (FGC)2. Die Gegenüberstellung dieser beiden Fälle ist auf-
grund der unterschiedlichen Urteile (einmal die Kritik von Verboten und im an-
deren Fall die Forderung eines Verbots) besonders aufschlussreich. Sie verdeut-
licht den Charakter ihres Ansatzes in seiner Kombination aus universaler Grund-
befähigung und auf Pluralität gerichteter Entscheidungsfreiheit und verstärkt zu-
dem die These eines Wandels in ihrem Ansatz hin zu einer stärker libertären Po-
sition. Im dritten Teil dieses Kapitels werde ich dann abschließend aufzeigen, 
wie sich in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit wesentliche 
Diskussionsstränge der Überlegungen der vorangegangenen Kapitel bündeln 
(6.3). 
 
 

6.1  DIE KONTROVERSE VOR DEM HINTERGRUND DER 

UNIVERSALISMUS- UND SÄKULARISMUSDEBATTEN 
 
In der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit verweben sich zentra-
le Fragen und Problematiken der Universalismus- und Säkularismusdebatte. So 
beziehen sich feministische Forderungen häufig auf eine Idee universaler Frau-
enrechte, die sie durch religiöse Ansprüche gefährdet sehen. In ihrer Kritik an 
solchen Ansprüchen neigen einige in säkularistischem Impetus zu einer verall-
gemeinernden Verurteilung von Religion an sich. Nicht selten geht das mit einer 
vorrangigen Problematisierung nicht-‚westlicher‘ religiöser Traditionen einher, 
was deutlich macht, dass Kultur ebenfalls eine wichtige Rolle in dieser Kontro-
verse zukommt (das zeigt sich deutlich an der bereits zitierten Kopftuchdebatte, 
in der es um das Tragen des muslimischen Kopftuchs als einer nicht-‚westlichen‘ 
Praktik geht). Eine zentrale Frage der gesamten Kontroverse besteht demnach 
darin, welche Normen angesichts der (religiösen und kulturellen) Pluralität von 
Vorstellungen vom Guten als universale Grundlage politischen Handelns gelten 

                                                             
2  Zu der Schwierigkeit einer angemessenen Bezeichnung und Übersetzung siehe in 

Kap. 6 FN 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 257 

 

 

können und wie viel Raum der pluralen Ausgestaltung etwa mit Blick auf Ge-
schlechterfragen eingeräumt werden kann und muss. Bei der Erörterung des 
Konflikts zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit soll daher auf die vo-
rangegangenen Überlegungen zurückgegriffen werden. 

 

6.1.1  Probleme der Vernachlässigung  
von Religion in feministischen Diskursen 

 
Aus feministischer Perspektive ist darauf aufmerksam gemacht worden, dass ge-
schlechtsspezifische Diskriminierungen oft religiös begründet wurden und wer-
den. Insofern liegt es nahe, religiöse Praktiken und Traditionen zu kritisieren, wo 
sie zur Begründung von Diskriminierung beitragen. Es stellt sich aber die Frage, 
wie weit eine solche Kritik gehen sollte bzw. darf. 

Einige Feministinnen, die vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion als 
‚säkularistisch‘ zu charakterisieren sind, ziehen aus der Beobachtung religiös 
begründeter Diskriminierung von Frauen die sehr weitgehende Schlussfolge-
rung, dass ein grundlegender Konflikt zwischen Frauenrechten und Religionen 
besteht und Religionen vor allem als Quelle der Diskriminierung von Frauen zu 
betrachten sind.3 Manche nehmen sogar an, Religion sei als solche ausschließ-
lich eine Bedrohung von Frauenrechten und Grund geschlechtsbezogener Gewalt 
(z.B. Pollitt 2001).4 Dies ist freilich eine Zuspitzung, die nur wenige vertreten. 
Die meisten nehmen keine solche starke negative Wertung von Religion vor und 
würdigen Religionsfreiheit grundsätzlich als wichtig, auch wenn sie oft in Kon-
flikt zu Frauenrechten gerate (so z.B. Okin 1998, 342). Dennoch stoßen letztlich 
viele Theoretikerinnen, wenn auch in anderer Tonlage, in dasselbe Horn. So 
klingt etwa auch in Susan Moller Okins Analyse, dass „die meisten Weltreligio-
nen und Kulturen patriarchal strukturiert waren bzw. dies immer noch sind und 
manche es zunehmend wieder werden“, an, dass Religion an sich problematisch 

                                                             
3  Ähnlich, aber davon zu unterscheiden sind Kritikerinnen, die sich selbst als religiös 

bezeichnen und nicht Religion an sich, sondern bestimmte religiöse Formen als Prob-

lem sehen. Sie können nicht sinnvoll als säkularistisch bezeichnet werden, wenngleich 

sie in der Schärfe ihrer Kritik vielen säkularistisch-feministischen Ansichten gleichen 

(z.B. Ayaan Hirsi Ali 2005). Ich werde darauf in der Erörterung von Nussbaums Posi-

tion zurückkommen, da diese Perspektive bei ihr nicht berücksichtigt wird. 

4  Vgl. die ähnlich starke These einer allgemeinen Bedrohung von liberalen Werten und 

Menschenrechten durch Religion bei Bertrand Russell u.a.: Kap. 4.2.1.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sei (Okin 1998, 323). 5 Ähnlich legt das auch Clare Chambers nahe, die Religio-
nen tendenziell als bedrohlich für Frauenrechte einschätzt (Chambers 2008 Kap. 
4). Auffällig ist weiterhin, dass es vielen im Wesentlichen um die Bedrohung 
von ‚westlich‘-säkularen Annahmen von Frauenrechten geht (vgl. Beattie 2005, 
69), weswegen vor allem nicht-‚westliche‘ religiöse Praktiken in den Fokus der 
Kritik geraten (häufiger Bezugspunkt ist dabei der Islam, z.B. Okin 1998, 323f.). 
Daran zeigt sich, dass auch hier Kultur eine relevante Rolle spielt – die Kontro-
verse ist insofern eng verwoben mit der Frage nach Konflikten zwischen Kultur 
und Geschlecht (vgl. Kap. 3.3). 

Ausgehend von einer solchen Analyse betonen Okin u.a. den universalen 
Anspruch von Frauenrechten und deren Vorrang gegenüber partikularen religiö-
sen Ansprüchen (Okin 1998, 323). Demnach sollen liberale Staaten dort, wo Re-
ligionsfreiheit und Frauenrechte kollidieren, Entscheidungen zu Gunsten der 
Frauenrechte treffen und entsprechende Maßnahmen zur Einschränkung religiö-
ser Überzeugungen und Praktiken ergreifen – und zwar weiter reichend, als es in 
vielen liberalen Staaten der Fall ist (Chambers 2004). Das Plädoyer für eine stär-
kere Durchsetzung von Frauenrechten gegen Religion muss dabei nicht notwen-
dig mit einer expliziten Kritik von Religion verknüpft sein. Auch die Forderung 
nach umfassender individueller Autonomie (z.B. bei Chambers 2004) läuft in der 
politischen Konsequenz zwangsläufig darauf hinaus, kulturelle und religiöse 
Praktiken stärker zu begrenzen (und beispielsweise das Tragen von religiösen 
Schleiern zu verbieten). Problematisiert wird insbesondere auch die Idee religiö-
ser (aber auch kultureller) Gruppenrechte, die Ausnahmen von allgemeinen Ge-
setzen beinhalten – diese Idee, die den Blick auf den Diskriminierungsaspekt ‚re-
ligiöse (oder kulturelle) Minderheit‘ richtet, blende die Diskriminierungen inner-
halb solcher Gruppen, etwa gegenüber Frauen, oft aus (siehe z.B. den Band von 
Eisenberg/Spinner-Halev 2005 und darin besonders den Aufsatz von Okin).  

 
Solche – säkularistischen – Positionen sind in mehreren Hinsichten problema-
tisch. Zunächst einmal fällt auf, dass sie ein unzutreffend homogenes Bild von 
Religion zeichnen, gegen welches auf die Diversität von Religionen verwiesen 

                                                             
5  Okin ist für viele Kritiker und Kritikerinnen das typische Beispiel für eine Position, 

die kulturelle und religiöse Vielfalt zu wenig berücksichtigt. Tatsächlich kommt sie zu 

dem Schluss, dass Frauenrechten im Konfliktfall größeres Gewicht gegeben werden 

sollte, und sie scheint ihre Argumentation als Gegengewicht zu Positionen zu verste-

hen, die Religionsfreiheit stärker betonen (Okin 1998). Dennoch muss man sie wie 

angedeutet von radikal religionsfeindlichen Positionen unterscheiden, insofern sie Re-

ligionsfreiheit grundsätzlich als wichtig erachtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 259 

 

 

werden muss sowie nicht zuletzt darauf, dass Religionen sehr unterschiedliche 
Verständnisse der Rolle von Frauen beinhalten. So können Religion und Frauen-
rechte durchaus vereinbar sein, was auch feministische Theologien der verschie-
denen Religionen zeigen (z.B. Schüssler Fiorenza 1988 für eine christliche femi-
nistische Theologie, Plaskow 1990 für eine jüdische und Wadud 1999 für eine 
muslimische). Mehr noch ist darauf aufmerksam gemacht worden, dass Religion 
als Medium für Veränderung (und nicht [nur] als Antagonist von Frauenrechten) 
wirken kann und als solches genutzt werden sollte (Packer 2003, 173).  

Problematisch ist weiterhin, dass häufig die Bedeutung, die Religion und die 
damit verbundenen Praktiken für viele Menschen und eben auch für Frauen ha-
ben, unterschätzt wird. Überzeugend wurde von Schirin Amir-Moazami u.a. ge-
zeigt, dass man religiöse Verschleierungen nicht einfach als Diskriminierung 
von Frauen kritisieren sollte, sondern deren Bedeutung für die Frauen genauer in 
den Blick nehmen muss, was eine wesentlich komplexere Analyse erfordert 
(Amir-Moazami 2007, von Braun/Mathes 2007, Göle 1995). Birgit Rommelspa-
cher weist zudem darauf hin, dass sich durch die aktive Inbesitznahme des 
Schleiers durch junge Frauen eine Veränderung in der Bedeutung vollziehe 
(Rommelspacher 2009, 404). Einige feministische Ansätze, so scheint es, waren 
bzw. sind oft übermäßig kritisch gegenüber Religion (vgl. Sands 2008), was zu 
einer auf Konflikte verkürzten Wahrnehmung des Verhältnisses von Frauenrech-
ten und Religion führt.  

Ein Problem solcher vereinfachter Wahrnehmungen ist zudem strategischer 
Art. Radhika Coomaraswamy macht darauf aufmerksam, dass es für die Entfal-
tung der emanzipatorischen Kraft feministischer Ansätze nicht hilfreich sei, bi-
polare Kategorien zu errichten, da es einer Allianz bedürfe, die die kulturellen 
und religiösen Verschiedenheiten überschreitet (Coomaraswamy 1994). Dafür ist 
aber, anders als in der säkularistischen feministischen Position, eine grundlegen-
de Offenheit für verschiedene kulturelle und religiöse Zugangsweisen auf der 
Basis von respektvollem Austausch nötig (vgl. Packer 2003, Spivak 2008). Das 
erfordert eine kritische Distanz zu den eigenen Vorstellungen und Werten, die 
bei dieser Position fehlt oder zumindest zu wenig ausgeprägt ist. Die kulturelle 
und weltanschauliche Prägung und Rückbindung der von ihr ins Feld geführten, 
als universal veranschlagten Frauenrechte wird oft zu wenig kritisch reflektiert 
(vgl. zur interkulturellen Skepsis gegenüber universalen Menschenrechten Kap. 
3.3, sowie zur Problematik vermeintlich neutraler säkularer Ansätze Kap. 5.2).6 

                                                             
6  Dabei wird die Idee universaler Menschenrechte keineswegs grundsätzlich unkritisch 

übernommen, gerade Okin kritisiert diese mit Blick auf die Vernachlässigung von 

Frauen in vielen Menschenrechtsansätzen und deren diesbezüglich nur vermeintliche 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Es stellt sich nun die Frage, wie eine alternative feministische Position aussehen 
kann. Aus den vorangegangenen Überlegungen ist zu schließen, dass sie in ihrer 
Kritik zurückhaltender sein und sich stärker um ein Verständnis anderer Sicht-
weisen bemühen muss (vgl. die Überlegung im Zusammenhang von Kultur und 
Geschlecht in Kap. 3.3). Saba Mahmood gibt dazu einen sinnvollen Anstoß, 
wenn sie – mit Blick auf ihre eigene Auseinandersetzung mit frommen Frauen-
bewegungen und wohl auch auf ihre eigene diesbezügliche Entwicklung – for-
dert, dass wir dafür offen sein sollten, „dass die Erforschung nicht-liberaler Be-
wegungen [wie eben bestimmter Frömmigkeitsbewegungen, C.M.] unsere politi-
schen und analytischen Gewissheiten verändert” (Mahmood 2006, 209).7  Sie 
verbindet damit das Plädoyer, andere Möglichkeiten von gutem Leben in Erwä-
gung zu ziehen und zu respektieren, und zwar auch solche, die nicht im liberalen 
Sinn autonom sind. 

Zugleich darf eine solche Öffnung nicht in ein politisches Laissez-faire mün-
den. Es ist wichtig, dennoch über einen Maßstab zu verfügen, der darauf zielt, al-
len Menschen ein gutes Leben zu ermöglichen, und der als Grundlage für eine 
Kritik an der Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, aber auch von Religion 
dienen kann (vgl. Kap. 3.3). Es stellt sich somit erneut die Frage, wie ein solcher 
Maßstab – angesichts der Herausforderung durch die Kontroverse um Frauen-
rechte und Religionsfreiheit – aussehen kann und als wie überzeugend Nuss-
baums Vorschlag einer universalen Fähigkeitenliste diesbezüglich gelten kann. 

 

6.1.2  Die Analyse eines Dilemmas bei Nussbaum ... 
 
Nussbaum widmet sich in ihren Texten ausführlich der Problematik von Kon-
flikten zwischen Frauenrechten bzw. der Gleichstellung der Geschlechter (sex 

equality) und Religionsfreiheit. Im Zentrum ihrer Auseinandersetzung steht das 
Plädoyer, dass bei Konflikten zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit bei-
de Seiten ernst genommen werden sollten, da sowohl die gleiche Befähigung 
von Frauen als auch Religionsfreiheit ein zentrales Anliegen liberaler Staaten 
seien (WHD, 187f.). Solche Konflikte seien daher äußerst schwer zu lösen und 
man müsse mehr noch von einem Dilemma für den liberalen Staat sprechen. 

 

                                                                                                                                  
Neutralität (Kap. 3.2). Die kulturelle und weltanschauliche Rückbindung aber ver-

nachlässigt sie (Kap. 3.3).  

7  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 261 

 

 

„[A] dilemma is created for the liberal state. On the one hand, to interfere with the free-

dom of religious expression is to strike a blow against citizens in an area of intimate self-

definition and basic liberty. Not to interfere, however, permits other abridgments of self-

definition and liberty.“ (WHD, 168) 

 
Diese These lässt sich im Wesentlichen aus den in den vorangegangenen Kapi-
teln erörterten Anliegen ableiten: Zum einen formuliert Nussbaum das Ziel, dass 
eine liberale Konzeption alle Personen gleichermaßen respektieren (und das 
heißt grundlegend befähigen) müsse, ohne Bevorzugungen oder Benachteiligun-
gen aufgrund von Zuschreibungen wie ‚Geschlecht‘ (oder ‚Rasse‘ o.ä.). Diskri-
minierungen, die dem entgegenstehen, seien zu kritisieren (Kap. 2.2.1, 2.2.5), 
und zwar auch, wenn sie den Bereich der Familie – oder eben von Religion – be-
treffen (Kap. 2.9). Zum anderen erachtet es Nussbaum für wichtig, die Pluralität 
von Vorstellungen vom Guten anzuerkennen. Das zeigt sich in der Bedeutung 
von individueller Entscheidungsfreiheit (Kap. 2.4), in dem Selbstverständnis als 
politische Konzeption (Kap. 2.5), in der Idee der methodischen Offenheit in der 
Begründung (Kap. 2.6) sowie in dem Bemühen, interkulturelle Diversität als 
Herausforderung für die Universalität ernst zu nehmen und kulturell verschiede-
ne Konkretionen der Fähigkeitenliste zu fördern (Kap. 2.7).8 Die Bedeutung von 
Pluralität zeigt sich zudem in ihrer Auseinandersetzung mit Gewissensfreiheit, in 
deren Zusammenhang sie herausstreicht, wie wichtig die Suche nach Sinn, die 
oft in Religionen geschehe, für das gute Leben sei. Daher solle für jeden und je-
de möglichst weitgehende Religionsfreiheit gewährt werden und Religionen 
selbst müssten respektiert werden (Kap. 4). Nussbaum plädiert dementsprechend 
dafür, beide Seiten anzuerkennen und von einem Dilemma auszugehen, welches 
nicht einfach zu der einen oder anderen Seite aufgelöst werden könne: „[I]t is 
difficult, rather than easy.“ (PD, 108) 

 
Noch deutlicher zeigt sich Nussbaums Position anhand ihrer Abgrenzung zu an-
deren feministischen Ansätzen, die solche Konflikte ihrer Einschätzung nach zu 
einseitig betrachten. Pointiert richtet sie sich dabei gegen säkularistische und tra-
ditionalistische Positionen (vgl. Kap. 4.2.1). Deren gemeinsame Schwierigkeit 
sei, dass sie ganz bestimmte, nämlich patriarchale Religionsbedeutungen zum 
Maßstab von Religion erheben würden und alternative, etwa feministische, reli-

                                                             
8  Die bisherigen Überlegungen haben mehr noch nahelegt, dass ihr Bemühen um die 

Ermöglichung von Pluralität zunimmt (Kap. 3), diesen Wandel werde ich in der Dis-

kussion der Beispiele noch stärker herausarbeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

giöse Stimmen vernachlässigten (WHD, 185f.). Im Ergebnis jedoch schlägt sich 
das in ihren Positionen nahezu gegensätzlich nieder. 

Der säkularistische Feminismus, so Nussbaums überzeugende Analyse, ver-
einfache den Konflikt, indem er religiöse Ansprüche Frauenrechten grundsätz-
lich nachordne (WHD, 174f.), und zwar auf der Basis eines undifferenzierten 
Bildes von Religion als patriarchaler Bedrohung von Frauenrechten: 

 
„Indeed, the secular feminist tends to view religion itself as irredeemably patriarchal, and 

a powerful ally of women’s oppression throughout the ages. She is not unhappy to muzzle 

it, and does not see it as doing a whole lot of good in anyone’s life.“ (WHD, 175) 

 
Nussbaum analysiert eine solche Haltung bei vielen feministischen Ansätzen, 
auch wenn diese sich in der Ausdrücklichkeit und Reichweite ihrer Kritik unter-
schieden. Sie zählt dazu nicht nur jene, die Religion ausdrücklich kritisieren, 
sondern ebenfalls solche, die ihre Abwertung durch das Ignorieren von Religion 
in ihren Texten ausdrücken (WHD, 174f., FN 16),9 und sowohl jene, die Religi-
onsfreiheit kaum Respekt entgegenbringen, als auch solche, die Gewissensfrei-
heit an sich respektieren, Religionen aber nur innerhalb der Grenzen sehr enger 
liberaler Normen zulassen wollen (WHD, 175f.).  

Säkularistischer Feminismus, so die zentrale Kritik, vernachlässige die Be-
deutung von Religionsfreiheit für das gute Leben auch und gerade von Frauen 
und ignoriere die Diversität religiöser Traditionen (vgl. die Kritik in Kap. 4.2.1). 
Religion dürfe aber nicht grundsätzlich als patriarchale Bedrohung verurteilt 
werden (WHD, 181f.). Vielmehr müsse man anerkennen, dass Religion für viele 
Frauen eine Quelle ihres feministischen Engagements ist. Als Beispiel nennt 
Nussbaum die indische Frauenorganisation SEWA (Self Employed Women’s 

Association), in der sich Frauen gegen (religiöse) Geschlechterhierarchien enga-
gieren – und dafür Religion gerade als Grundlage heranziehen (WHD, 178f., PD, 
106f.). Weiterhin verweist sie auf feministische Perspektiven in verschiedenen 
Religionen (WHD, 183) und erneut auch auf ihre eigene religiöse, nämlich libe-
ral-jüdische Tradition, die sich zum Feminismus bekenne (JLR, WHD, 182). 
Gegen einen genuinen Zusammenhang von Religion und der Begründung von 
patriarchaler Gewalt spreche somit, dass Religion Feminismus stützen kann. Au-
ßerdem erinnert Nussbaum daran, dass viele säkulare Bewegungen selbst patri-
archal (gewesen) sind und sie macht deutlich, dass man auch angesichts dessen 
von keinem so linearen Kausalverhältnis zwischen Religion und patriarchaler 

                                                             
9  Als Beispiele für explizite Kritikerinnen nennt sie Okin und Mary Becker und für je-

ne, die Religion ignorieren, Alison Jaggar und Catharine MacKinnon. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 263 

 

 

Gewalt ausgehen kann (JRL, 31). Dort, wo frauendiskriminierende religiöse 
Praktiken bestehen, müsse sich die (notwendige) Kritik daher auf die spezifi-
schen Akteure und Praktiken richten, nicht auf Religion an sich:  

 
„[T]he criticisms we may make of ‚religious practices‘ and ‚religious discourse‘ will be 

criticisms of human beings, often vying for political power, they do not presuppose that 

any of these religions has an unchanging and unchangeable core of misogyny, or even that 

the misogynistic elements are religiously central rather than political in origin.“ (RW, 

104)
10

 

 
Als entgegengesetztes Extrem zum säkularistischen Feminismus werden von 
Nussbaum Ansichten kritisiert, die sie unter den Begriff des traditionalistischen 
Feminismus fasst. Sie versteht darunter Positionen, die religiöse und kulturelle 
Traditionen jeglichen (liberalen) Frauenrechten vorordnen und behaupten, dass 
die Traditionen am besten vermittelten, was für Frauen (und deren gutes Leben) 
eigentlich wichtig sei (WHD, 176f.). Problematisch sei daran vor allem, dass so 
auch Einschränkungen der Grundbefähigung von Frauen legitimiert würden, 
eben weil deren universale Bedeutung nicht anerkannt wird (WHD, 186). Dar-
über hinaus werde (ebenso wie im säkularistischen Feminismus) die innerreligi-
öse Diversität nicht berücksichtigt. Der traditionalistische Feminismus sei letzt-
lich dem nicht-feministischen oder sogar anti-feministischen Traditionalismus 
nicht fern. Nussbaum fällt es hier folglich schwer, die Bezeichnung ‚Feminis-
mus‘ überhaupt zuzugestehen – dennoch räumt sie ein, dass es dieser Position in 
gewisser Weise ebenfalls um das Wohl von Frauen gehe (eben verstanden ge-
mäß der verschiedenen kulturellen Traditionen: WHD, 176f.) und dass sie mit 
anderen Feminismen „gewisse gemeinsame Ziele im Bereich materiellen Wohl-
stands“ teile (WHD, 185). 

 
Diese Abgrenzungen verdeutlichen Nussbaums überzeugende Stoßrichtung, bei-
de Seiten des Konfliktes ernst zu nehmen. Besonders plausibel und wichtig er-
scheint, dass sie dabei die Bedeutung von Religion für Frauen betont und es ver-
urteilt, den Konflikt nur als einen zwischen religiösen Gruppen einerseits und 
Frauen andererseits zu betrachten, bei dem der liberale Staat die Aufgabe hätte, 
die Frau von der religiösen Unterdrückung zu befreien (vgl. Kap. 6.1.1). Nicht 
zuletzt vor dem Hintergrund der vorangegangenen Diskussionen erweist es sich 

                                                             
10  Exemplarisch setzt sich Nussbaum in PD mit Okin auseinander, der sie (wie viele an-

dere auch, siehe Kap. 6 FN 5) vorwirft, dass sie in ihren Aussagen zu wenig differen-

ziere und suggeriere, Religion sei per se patriarchal (PD, 106f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

als notwendig, die Pluralität von Vorstellungen vom Guten zu respektieren und 
verschiedene Lebensmodelle zu ermöglichen, ohne jedoch das Bemühen um ei-
nen (in irgendeiner Form) universalen Maßstab für politisches Handeln und in-
terkulturelle und -religiöse Kritik aufzugeben (vgl. Kap. 3 und 5). 

Kritisch anzumerken ist allerdings, dass Nussbaum in der Herausarbeitung 
ihrer Position als einer Alternative in einigen Aspekten selbst vereinfachend 
vorgeht. So werden jene Kritikerinnen nicht thematisiert, die ähnlich harsche 
Kritik und Forderungen wie die säkularistische Position formulieren, dies aber 
nicht auf Religion per se beziehen und sich vielmehr selbst als religiös bezeich-
nen. Solche Positionen können nicht sinnvoll als säkularistisch bezeichnet wer-
den, dennoch müssten ihre Forderungen aus Nussbaums Sicht ebenso zurückge-
wiesen werden. Da solche Kritikerinnen von vielen als besonders überzeugende 
Stimmen wahrgenommen werden, wäre es hilfreich, auf sie eigens einzugehen 
(siehe auch Kap. 6.2.1). 

Auch in der Darstellung des traditionalistischen Feminismus fällt eine Undif-
ferenziertheit auf, denn Nussbaum subsumiert darunter so unterschiedliche An-
sichten wie die von Ashis Nandy und Christina Sommers (WHD, 176 FN 19). 
Beiden gemeinsam ist, dass sie bestimmte liberal-feministische Ideale ablehnen. 
Allerdings bezieht sich Sommers auf den US-amerikanischen Kontext und rich-
tet sich als Konservative gegen bestimmte feministische Entwicklungen in ihrer 
Gesellschaft, gegenüber denen sie ein anderes (traditionelleres) Geschlechterbild 
stark macht.11 Dagegen liegt bei postkolonialen Positionen wie der von Nandy 
der Schwerpunkt darauf, die Universalität der liberalen (‚westlichen‘) Vorstel-
lungen zu Frauenrechten in Frage zu stellen und demgegenüber den Eigenwert 
(anderer) religiöser Traditionen und die Diversität von Lebensmodellen (für 
Männer und Frauen) hervorzuheben. Nussbaum spricht die Verschiedenheit der 
Perspektiven zwar kurz an (WHD, 177), der unterschiedliche Impetus ist für sie 
letztlich jedoch nicht relevant, denn aus ihrer Sicht eint beide das gleiche Prob-
lem, eben dass sie liberal-feministische Ideen ablehnen. Auf diese Weise wird 
sie den Positionen und ihren Anliegen jedoch nicht gerecht. Das zeigt sich noch 
klarer, wenn man ihre Kritik in den Kontext der allgemeineren Überlegungen 
zum universalismuskritischen, vermeintlich einheitlich kulturrelativistischen 
Feminismus stellt (vgl. Kap. 3.3): Es scheint keineswegs so zu sein, dass dessen 
Forderung einfach darin besteht, dass sich eine gesellschaftliche Ordnung nur 
(oder vor allem) auf Vorstellungen innerhalb ihrer Gemeinschaft berufen sollte 
und moralische Ansprüche von außen von Anfang an suspekt seien (so Nuss-
baum: WHD, 176). Vielen geht es nicht um eine grundsätzliche Ablehnung von 

                                                             
11  Zur Einordnung von Sommers in die feministische Debatte siehe z.B. Baehr 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 265 

 

 

Kritik an geschlechterdiskriminierenden kulturellen Traditionen, sondern vor al-
lem um die Forderung nach mehr kritischer Selbstreflexion universalistischer 
Ansätze und einen differenzierteren Blick auf verschiedene Möglichkeiten des 
guten Lebens von Frauen (vgl. Kap. 3.3 sowie konkreter die Diskussion zu FGC: 
Kap. 6.2.2). Diese Position kommt bei Nussbaum nicht vor bzw. wird sie impli-
zit als problematisch zurückgewiesen (was die allgemeine Analyse bestärkt, dass 
sie bestimmte Einwände nicht genug berücksichtigt: Kap. 3.3). Das aber ist zum 
einen deswegen nicht überzeugend, weil diese Position als eine anerkannt wer-
den müsste, die (ebenso wie Nussbaum) den dilemmatischen Charakter der Kon-
flikte aufzeigt, zum anderen erscheint es unklug, nicht genauer zu prüfen, ob und 
welche Anregungen sie für den Umgang mit Konflikten zwischen Frauenrechten 
und Religionsfreiheit geben könnte. Dem soll nun im Folgenden weiter nachge-
gangen werden. 

 

6.1.3 ... und ihr Vorschlag zu seiner ‚Lösung‘ 
 
Ausgehend von ihrer Analyse, dass Konflikte zwischen Frauenrechten und Reli-
gionsfreiheit als Dilemmata betrachtet werden müssen, erörtert Nussbaum wei-
ter, wie die Lösung solcher Konflikte aussehen soll. Als Verfahren schlägt sie 
den im Kontext von Religions- bzw. Gewissensfreiheit bereits erläuterten Ab-
wägungsprozess (balancing test) vor. Demnach soll der liberale Staat zum einen 
fragen, in welchen Konflikten überhaupt ein relevanter ‚religiöser‘ Anspruch 
vorliegt, das heißt einer, der die Gewissensfreiheit betrifft. Zum anderen muss er 
dann für jeden Fall eines solchen, die Gewissensfreiheit betreffenden Anspruchs 
abwägen, ob dem ein zwingendes Staatsinteresse (compelling state interest) ge-
genübersteht, das prinzipiell gilt und keine Ausnahmen erlaubt (wie etwa die 
Gewährung der Grundbefähigung), oder ob der religiöse Anspruch stärker wiegt 
als das konkurrierende Interesse (WHD, 198-212, vgl. Kap. 4.4.2 zum balancing 

test, wo Nussbaum z.B. Sicherheit im Unterschied zur Grundbefähigung als ein 
nur bedingt wichtiges Interesse einstuft). Bei Konflikten zwischen Frauenrechten 
und Religionsfreiheit scheint oftmals ein solches zwingendes Staatsinteresse zu 
bestehen – nämlich wenn die Grundbefähigung von Frauen bedroht wird. Nuss-
baum verweist daher in diesem Zusammenhang in WHD noch einmal ausdrück-
lich auf die universale Geltung des „Prinzips der Befähigung jeder Person“ 
(WHD, 188, 202, vgl. Kap. 2.2.1) und auf die Bedeutung des „Prinzips der mo-
ralischen Bedingung“ (principle of moral constraint), wonach Ansprüche, die 
die Grundbefähigung von Menschen einschränken (etwa indem sie Frauen dis-
kriminieren) kritisiert und staatlich zurückgewiesen werden müssen (WHD, 190-
193). Religiöse Ansprüche, so ihr klares Plädoyer, müssen (wie alle anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

auch) dort begrenzt werden, wo sie die Grundbefähigung von Frauen behindern: 
„We should refuse to give deference to religion when its practices harm people 
in the areas covered by the major capabilities.“ (WHD, 192)  

Zugleich hält Nussbaum wie erörtert aber auch Religions- bzw. Gewissens-
freiheit für wichtig und erachtet sie mehr noch als einen zentralen Aspekt der 
Grundbefähigung. Dementsprechend rückt sie hier nun die Gewissensfreiheit 
von Frauen in den Fokus: Um diese zu gewähren, müsse man einerseits kritisch 
prüfen, ob die von religiösen Gruppen vertretenen Ansprüche den religiösen Fä-
higkeiten ihrer Mitglieder (auch und gerade der Frauen) dienen, und zwar mit 
Blick auf jede einzelne Person (WHD, 188). Wo das nicht der Fall ist (und bei-
spielsweise die Grundbefähigung Einzelner verhindert wird), seien sie zu kriti-
sieren und müssten gegebenenfalls durch staatliche Eingriffe eingeschränkt wer-
den (laut Nussbaum ist das z.B. der Fall bei FGC, siehe Kap. 6.2.2). Anderer-
seits sollte man religiöse Ansprüche aber respektieren, wenn sie als Ansprüche 
der Frauen selbst erkennbar sind (und somit ihrer Gewissensfreiheit entsprechen) 
– und zwar selbst dann, wenn dies in den Augen anderer eine Einschränkung ih-
res guten Lebens bedeutet. Das heißt, wenn vorausgesetzt werden kann, dass ei-
ne Frau in grundlegender Hinsicht befähigt ist, dann muss es eine liberale Ge-
sellschaft Nussbaum zufolge ermöglichen, dass sie aus religiösen Gründen auch 
eine Lebensform wählt, die dem widerspricht, was andere unter Frauenrechten 
verstehen: „[I]f women fully in possession of the capabilities on the list want to 
choose a traditional gender-divided mode of life, I believe that any good political 
liberalism should create spaces for them to do so.“ (AACM, 123) Um das zu 
gewähren und Gewissensfreiheit zu ermöglichen, könne es sogar mitunter sinn-
voll sein, Ausgleichsregelungen, das heißt Ausnahmen von allgemeinen Geset-
zen, zu schaffen, beispielsweise mit Blick auf das Tragen einer Burka, das Nuss-
baum zufolge nicht verboten werden sollte (ausführlich dazu in Kap. 6.2.1, vgl. 
zu Ausgleichsregelungen allgemein Kap. 4.4.2). 

Nussbaum zufolge sind Einschränkungen von Frauenrechten zugunsten der 
Gewissensfreiheit also dort, aber nur dort legitim, wo sie die Grundbefähigung 
nicht bedrohen. Im Zentrum aller Entscheidungen stehen die einzelnen Individu-
en und deren Grundbefähigung (die die Gewissensfreiheit einschließt).12 Aufga-

                                                             
12  Daran wird noch einmal deutlich, dass Nussbaum den Schwerpunkt in der politischen 

Berücksichtigung von Religionen auf das Individuum legt, auch wenn sie gemein-

schaftlichen Aspekten ausdrücklich Bedeutung beimisst (vgl. auch die Diskussion in 

Kap. 5.1). „Although religious functioning is usually relational and interactive [...], 

and although it often involves shared goals and ends, the capabilities involved are im-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 267 

 

 

be des Staates sei es, unter dem Vorzeichen dieser Schwerpunktsetzung gewis-
senhaft abzuwägen, welche Seite im jeweiligen Konfliktfall schwerer wiegt – die 
der proklamierten Frauenrechten oder die der vorgebrachten religiösen Ansprü-
che. 

 
„[A]ny solution to the dilemma created when religion and sex equality clash must be 

complex, relying on the ability of judges and other political actors to balance multiple fac-

tors with discernment.“ (WHD, 239) 

 
Das Plädoyer, dass nur eine komplexe Abwägung den dilemmatischen Konflik-
ten gerecht werden kann, ist ebenso wie Nussbaums Analyse prinzipiell äußerst 
plausibel, nicht zuletzt weil eine solche Abwägung eine Differenzierung in der 
Beurteilung verschiedener Konflikte ermöglicht. (Zu welchen Urteilen das bei 
ihr im Konkreten führt, machen die beiden Beispielfälle anschaulich, die ich im 
Folgenden erörtern werde: Kap. 6.2.) Allerdings drängt sich die Frage auf, wie 
überzeugend die damit verbundene Annahme ist, dass sich auf diese Weise Lö-
sungen für fast alle Fälle finden lassen und dass es sich dabei tatsächlich um 
‚Lösungen‘ handelt, die für beide Seiten befriedigend sind und die in der Regel 
keine „tragischen“ Momente beinhalten (WHD, 211). Dies erscheint schon des-
wegen unplausibel, weil die Charakterisierung als Dilemma gerade suggeriert, 
dass man solche Konflikte nicht im eigentlichen Sinn ‚lösen‘ kann, weil keine 
Lösung beiden Seiten gerecht wird, und, so könnte man ergänzen, dass die meis-
ten Lösungen durchaus ‚tragische‘ Momente enthalten. Man muss daher überle-
gen, ob Nussbaum die Konflikte möglicherweise zu schnell und zu einfach auf-
löst. In diese Richtung zielt auch ein von Gayatri Spivak erhobener Einwand: 
Nussbaum, so ihr Vorwurf, strebe zu schnell Lösungen an anstatt zuerst bei den 
Spannungen der Konflikte stehen zu bleiben und gegebenenfalls anzuerkennen, 
dass einige nicht an sich ‚gelöst‘ werden können. Mit einer solchen Lösungsori-
entierung aber werde sie den Betroffenen nicht gerecht: „Obwohl sie sicherlich 
die Situation von armen Frauen verstehen möchte, ist ihr eigentliches Ziel, dafür 
die bestmögliche Theorie zu entwickeln“ (Spivak 2008, 81).13 

                                                                                                                                  
portant for each, and it is each person who should be allowed access to these capabili-

ties.“ (WHD, 188, Herv. i.O.) 

13  Ausklammern möchte ich die weitergehende Kritik Spivaks, Nussbaum agiere damit 

im Sinne des internationalen ‚Oben‘. Dies ist mindestens einseitig, da sie eine sehr 

kritische Haltung gegenüber dominanten internationalen Ansätzen, wie dem ökono-

misch-utilitaristischen, einnimmt (vgl. Kap. 2.3.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Diese Schwierigkeit zeigt sich auch am Aspekt der Tragik, den Nussbaum 
selbst ins Spiel bringt, indem sie darauf aufmerksam macht, dass es zu tragi-
schen Konflikten kommen kann, wenn auf beiden Seiten eines Konflikts die 
Grundbefähigung betroffen ist (vgl. Kap. 2.2.4). Hier könnte man zunächst mei-
nen, dass sie damit doch anerkennt, dass mitunter tiefergehende Spannungen 
existieren, die nicht befriedigend aufgelöst werden können. Tatsächlich geht sie 
aber auch bei tragischen Konflikten (ähnlich wie bei Dilemmata) davon aus, dass 
sie sich in der Regel lösen lassen und die Lösungen nur äußerst selten selbst wei-
ter tragische Momente beinhalten (vgl. ebd.). Dementsprechend kommen auch in 
ihrer Darstellung der Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit 
kaum Fälle dieser Art vor.14 Vielmehr gewinnt man den Eindruck, dass in den 
meisten Konflikten die Grundbefähigung nur auf einer Seite betroffen ist. In den 
in WHD betrachteten Fällen ist das auf der Seite der Frauenrechte (WHD, 212) – 
die hier geforderten Einschränkungen religiöser Ansprüche seien keine 
„schwerwiegende Beeinträchtigung“, die die Gewissensfreiheit verletzen würde 
(WHD, 222, vgl. Kap. 4.4.2 zum balancing test, wo die „schwerwiegende Beein-
trächtigung“ als wesentliches Kriterium für die Verletzung der Gewissensfreiheit 
genannt wird). In NRI hingegen kommen umgekehrt ausschließlich solche Fälle 
zur Sprache, bei denen Nussbaum zufolge nur die Gewissensfreiheit in grundle-
gender Weise eingeschränkt ist, nicht aber Frauenrechte. (Dieser Unterschied ist 
m.E. ein Indiz für eine Entwicklung bei Nussbaum, siehe dazu Kap. 6.2.3.)  

Es stellt sich die Frage, ob Nussbaums Darstellung hier nicht zu vereinfacht 
ist und ob es angesichts der oft kontroversen Vorstellungen vom Guten und der 
tiefen Bedeutung religiöser Überzeugungen für viele Menschen nicht nahelie-
gend ist, dass es einige solcher tragischen Momente gibt. Diesbezüglich er-
scheint die Kritik von Spivak, dass sie Spannungen oft zu schnell übergeht, be-

                                                             
14  Ein Fall, den Nussbaum doch schildert und der zeigt, dass sie tragische Momente 

nicht generell ausschließt, ist das Schicksal der indischen Muslima Hamida Khala, die 

solche tragischen Kosten tragen musste. Khala nämlich habe (gerade auch durch frau-

enrechtlich motivierten) liberalisierenden sozialen Druck ihre vormals sehr strikte re-

ligiöse Überzeugung aufgegeben – was sie zutiefst erschüttert und verletzt habe. 

Rückblickend sehe Khala zwar eine Reihe positiver Aspekte in dieser Entwicklung, 

vor allem in Bezug auf die gesellschaftliche Gesamtsituation, zugleich betone sie aber 

weiter, dass diese Veränderung für sie persönlich ein großes Opfer bedeutet habe 

(WHD, 236-238). Darin zeige sich, so Nussbaum, ein tragisches Moment, welches 

nicht zuletzt deutlich mache, dass auch die minimalen Anforderungen des Fähigkei-

tenansatzes potenziell Tragik beinhalten (WHD, 238). Dieses Beispiel stellt wie ge-

sagt aber einen Einzelfall dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 269 

 

 

rechtigt. Man könnte nämlich durchaus fordern, dass stärker geprüft werden 
muss, wie befriedigend die Lösungen wirklich sind, um dann vermutlich zu er-
kennen und anzuerkennen, dass sie häufiger tragische Momente enthalten. Diese 
Überlegung schließt an die Diskussion der vorangegangenen Kapitel an, in de-
nen kritisch darauf hingewiesen wurde, dass Nussbaum Einwände und damit 
auch bestimmte Positionen mitunter zu schnell abweist und nicht ernst nimmt 
(Kap. 3.2., 3.3 und 5.2). Auch in ihrer Lösungssuche, so scheint es, widmet sie 
manchen Positionen und deren Problemen nicht genug Aufmerksamkeit und 
auch hier ist das als problematisch zu werten: Denn ein solches Vorgehen, das 
Spannungen und tragische Konflikte übergeht, nimmt diejenigen Menschen, de-
nen daraus eine Einschränkung ihres guten Lebens erwächst, mit ihren Proble-
men nicht ernst und bringt ihnen letztlich nicht genug Respekt entgegen (vgl. die 
Kritik in Kap. 3.2, 3.3 und 5.2). Diese These werde ich nun im Folgenden an 
zwei Beispielen konkretisieren und veranschaulichen. 

 
  

6.2  DIE BEISPIELE DER BURKA UND DES  
FEMALE GENITAL CUTTING BEI NUSSBAUM 

 
In ihrer Auseinandersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit diskutiert 
Nussbaum eine Reihe von Beispielen. Zwei Fälle, die sie ausführlich erörtert, 
sollen hier herausgegriffen werden, um ihre Grundprinzipien und ihren Lö-
sungsvorschlag zu veranschaulichen und zu konkretisieren: muslimische Ver-
schleierungen und die Praktik des Female Genital Cutting (FGC). Diese beiden 
sind besonders interessant, weil Nussbaum bei ihnen zu unterschiedlichen Ein-
schätzungen und Urteilen kommt, was auf den ersten Blick widersprüchlich er-
scheinen kann: So geht sie einerseits im Zusammenhang ihrer Auseinanderset-
zung mit Gewissensfreiheit in NRI auf das Burkaverbot als ein Beispiel für die 
Bedrohung von Gewissensfreiheit aufgrund mangelnder Selbstkritik ein und 
weist Frauenrechtsforderungen, die sich auf ein solches Verbot richten, in ihre 
Grenzen. Andererseits plädiert sie (in verschiedenen Texten unterschiedlich stark 
und weitgehend) für ein Verbot von FGC und führt dafür Frauenrechte als aus-
schlaggebendes Kriterium an.  

Im Folgenden sollen Nussbaums Argumente in beiden Fällen genauer be-
trachtet und diskutiert werden, zuerst jene gegen ein Verbot des Burkatragens 
(6.2.1) und anschließend jene für ein Verbot weiblicher Beschneidung bzw. Ge-
nitalverstümmelung (6.2.2). Ich werde mich dabei jeweils auf einige zentrale 
Aspekte beschränken, die für die Gesamtfrage nach der Plausibilität von Nuss-
baums Position zu Frauenrechten und Religionsfreiheit von Relevanz sind. Im 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

dritten Schritt werde ich die beiden Fälle dann genauer miteinander vergleichen 
und zeigen, dass sie keinen Widerspruch darstellen. Vielmehr sind die unter-
schiedlichen Urteile vor allem auf verschiedene Konfliktkonstellationen zurück-
zuführen, in denen jeweils eine andere Gewichtung zwischen universaler Grund-
befähigung und Entscheidungsfreiheit stattfindet. Darüber hinaus kann man an 
ihnen aber auch eine weitere Entwicklung in Nussbaums Ansatz hin zu einer 
stärker libertären Position ablesen (6.2.3). 

  

6.2.1 Kritik am Burkaverbot 
 
Nussbaum hat sich in den vergangenen Jahren mehrfach zu der Frage religiös 
begründeter Verschleierung von Frauen geäußert. Ihre Überlegungen sind maß-
geblich als Reaktion auf öffentliche Debatten und rechtliche Entwicklungen in 
einigen europäischen Staaten zu verstehen.15 Sie erschienen als eigene Fragestel-
lung erstmals als Kolumne in der New York Times unter dem Titel Veiled Thre-

ats? (VT)16 und wurden von ihr dann in NRI aufgegriffen und in einen breiteren 
Kontext philosophischer Überlegungen zu Gewissensfreiheit gestellt (vgl. NRI, 
xi). Burkaverbote und burkafeindliche Positionen werden hier als Beispiel für 
einseitige, zu wenig reflektierte Kritik und mangelnde Selbstprüfung eingeführt 
und zurückgewiesen (NRI, 104, vgl. Kap. 4.3.2).17 

Im Zentrum von Nussbaums Auseinandersetzung steht die Burka, eine mus-
limische Ganzkörperverschleierung mit nur einem vergitterten Schlitz für die 
Augen, denn sie ist der Schlagwortgeber in der öffentlichen Debatte (wenngleich 
die Anzahl burkatragender Frauen in Europa verschwindend gering ist). Die 
Diskussion betrifft aber, wie sie betont, ebenso den Niqab (NRI, 247 FN 1), ei-
nen Gesichtsschleier mit einem Schlitz für die Augen. (Auch der Niqab ist in Eu-
ropa nicht häufig anzutreffen, aber doch zumindest öfter als die Burka; dennoch 

                                                             
15  Im Fokus ihrer Kritik steht das Verbot in Frankreich (vgl. auch schon Kap. 4.3.2 zur 

Kritik der französischen Laizität), sie bezieht sich aber auch auf Debatten in anderen 

europäischen Staaten wie Belgien, Italien, Großbritannien, Deutschland und Spanien. 

16  Auch in LC (also zwei Jahre vor VT) vertritt Nussbaum bereits eine klare Position zu-

gunsten des Burkatragens, es findet aber keine ausführliche Diskussion statt, sondern 

die Burka ist ein Beispiel zur Veranschaulichung bestimmter Prinzipien, wie z.B. der 

Nicht-Etablierung (LC, 14).  

17  Allerdings geht Nussbaum auch in NRI kaum auf die wissenschaftliche Debatte zu 

Kopftuch und Burka ein, was nicht zuletzt die Einordnung der Argumentation in be-

stehende (feministische, aber auch andere) Diskurse erschwert, da der Gegner bzw. 

die Gegnerin oft unklar bleibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 271 

 

 

dreht sich die öffentliche Debatte in der Regel um die Burka.) Nussbaum bezieht 
sich damit auf die umfassendsten Formen muslimischer Verschleierung und be-
schränkt sich in ihrer Forderung nach Respekt gerade nicht auf weniger stark 
verhüllende Formen wie das Kopftuch. Dadurch ist ihre Auseinandersetzung 
weiterreichend als die vieler anderer, da im Rahmen der seit längerer Zeit inten-
siv geführten Kopftuchdebatte zwar bereits häufig dafür argumentiert wurde, 
dass das muslimische Kopftuch keine Gefährdung grundlegender Frauenrechte 
darstellt,18 das Tragen der Burka jedoch meistens außen vor gelassen (so in fast 
allen Beiträgen in Berghahn/Rostock 2009) oder sogar ausdrücklich abgelehnt 
wird (z.B. Maclure/Taylor 2011, 46). 

In NRI analysiert und diskutiert Nussbaum nun fünf Argumente, die für ein 
Burkaverbot angeführt werden. Da sie nicht alle einen Frauenrechtsbezug haben, 
sind sie für die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit jedoch unter-
schiedlich relevant. So zielen die ersten beiden Argumente auf Sicherheit und 
Transparenz; hier steht also nicht das Wohl der Burkaträgerinnen im Zentrum, 
sondern das Gemeinwohl des Staates, welches durch das Tragen einer Burka ge-
fährdet scheint. Zum einen, so das zitierte Argument, sei es für die Sicherheit 
notwendig, dass Menschen an öffentlichen Plätzen ihr Gesicht zeigen (NRI, 
105), zum anderen erfordere die Beziehung von Bürgern und Bürgerinnen unter-
einander, sich gegenseitig ins Gesicht und in die Augen blicken zu können. 
Nussbaum zufolge sind beide Argumente inkonsistent, da sie andere Gesichts-
verhüllungen, die vergleichbare Gefahren bzw. Schwierigkeiten darstellen, nicht 
verbieten bzw. ihnen Ausnahmen einräumen (als Beispiele nennt sie die Klei-
dung bei bestimmten Berufen wie Ärzten oder Football-Spielern: NRI, 106f., 
sowie schlichtweg Sonnenbrillen: NRI, 112). Besonders deutlich werde die In-
konsistenz am französischen Verhüllungsgesetz, das sehr viele Ausnahmen für 
andere Verhüllungen festschreibt, wodurch man den Eindruck gewinnt, dass le-
diglich die muslimischen verboten werden sollen (NRI, 135). Es wäre aber 
Nussbaum zufolge gerade umgekehrt notwendig, Ausnahmen aus religiösen 
Gründen zu gewähren (vgl. Kap. 4.3.2 für ihre Kritik am französischen Laizis-
mus sowie Kap. 4.4.2 für die Idee von Ausgleichsregelungen).19 Zudem hält sie 

                                                             
18  Einen guten Überblick über diese Debatte bietet der Band von Sabine Berghahn und 

Petra Rostock (2009). Hingewiesen sei auch auf die aufschlussreiche vergleichende 

Untersuchung zu Diskursen in Frankreich und Deutschland von Schirin Amir-Moaza-

mi (2007). 

19  Als Zugeständnis an die Sicherheit sei es zwar legitim, zu fordern, dass Fotos auf 

Ausweisen und Führerscheinen das gesamte Gesicht zeigen. Aber auch dies sollte von 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

es für lächerlich, anzunehmen, dass ein Terrorist eine Burka tragen würde (NRI, 
107). Darüber hinaus sei die Erkennbarkeit als Individuum mit einer Burka 
durchaus gegeben, und zwar durch Stimme und Körpersprache (NRI, 112).20 
Beide Argumente rechtfertigten daher kein Verbot der Burka, auch wenn sie sich 
auf Gründe beziehen, die grundsätzlich als zwingende Staatsinteressen in Frage 
kommen (vgl. Kap. 4.4.2). 

Interessanter für die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit sind 
die drei folgenden Argumente, die die Burkaträgerinnen und ihr (antizipiertes) 
Wohl in den Mittelpunkt rücken. Das erste Argument betrifft den Vorwurf einer 
Objektivierung der Frau: Die Burka stehe symbolisch für die männliche Herr-
schaft im Islam und ermutige Menschen „eine Frau als bloßes Objekt zu betrach-
ten und zu behandeln“ (NRI, 114). Auch das ist laut Nussbaum inkonsistent – 
sofern man nicht ebenso andere, ähnlich objektivierende Praktiken (etwa im Zu-
sammenhang der Schönheitschirurgie) verurteilt, was viele Burkakritikerinnen 
und -kritiker nicht machen (NRI, 115f.). Daraus könnte man die Forderung ab-
leiten, Konsistenz durch eine insgesamt restriktivere Politik zum Schutz von 
Frauenrechten herzustellen. Nussbaum strebt jedoch einen anderen Schluss an, 
nämlich einen in allen Hinsichten, auch mit Blick auf das Burkatragen, größeren 
Respekt für die Entscheidungsfreiheit. Ihres Erachtens sollte man stärker auf 
Überzeugung statt auf Restriktionen setzen: „The way to deal with sexism, in 
this case as in all, is by persuasion and example, not by removing liberty.“ (NRI, 
116) Insbesondere dürfe man nicht vergessen einzubeziehen, „was Frauen, die 
eine Burka tragen, selbst darüber sagen, was sie bedeutet” (NRI, 118, Herv. i.O.) 
Mehr noch müsse man nicht nur ein Verbot ablehnen, sondern schon in der Kri-
tik vorsichtig sein und prüfen, ob sie konsistent ist und ob sie mit dem notwendi-
gen Respekt gegenüber Burkaträgerinnen erfolgt.  

Mit dem Vorwurf der Objektivierung ist das weitere Argument verbunden, 
dass Frauen die Burka aus Zwang tragen würden. Dem hält Nussbaum entgegen, 
dass viele Frauen die Burka selbst wählen und ein solcher Vorwurf in seiner Ge-
neralisierung typischerweise von Menschen vorgetragen werde, die „keine Ah-
nung von den Lebenslagen dieser oder jener einzelnen Frau haben“ (NRI, 122). 
Im Hintergrund dessen sind ihre Thesen zu sehen, dass erstens Frauen, die 

                                                                                                                                  
anderen Technologien wie Augenerkennung und Fingerabdruck abgelöst werden, so-

bald diese entsprechend nutzbar sind (NRI, 108f.). 

20  Es ließe sich diskutieren, wie vergleichbar diese Fälle jeweils wirklich sind. Bei-

spielsweise könnte man einwenden, dass man sein Gegenüber bitten könnte, die Son-

nenbrille während eines Gesprächs abzunehmen, was bei der Burka nicht ohne Weite-

res möglich wäre. Das werde ich hier aber nicht weiterverfolgen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 273 

 

 

grundlegend befähigt sind, selbst entscheiden können, ob sie einer Norm folgen 
wollen (WHD, 153, vgl. Kap. 6.1.3), und dass man zweitens grundsätzlich res-
pektieren muss, wenn Menschen einzelne Fähigkeiten und ihre Autonomie zu 
Gunsten einer (religiösen) Autorität einschränken (NRI, 128, Kap. 2.5.2). Es 
verwundert etwas, dass Nussbaum im Zusammenhang der Burkadebatte nicht 
auf diese Thesen rekurriert, zumal sich in ihnen ein wesentlicher Diskussions-
punkt verbirgt, nämlich die Frage der Freiwilligkeit, auf die ich im Folgenden 
noch zurückkommen werde. Sie selbst thematisiert an dieser Stelle zum einen 
nur die Frage körperlichen Zwangs – und plädiert dann wieder dafür, dass die 
Kritik inkonsistent sei, da man andere körperliche Gewalt gegen Frauen oft nicht 
kritisiere (NRI, 122-124). Zum anderen geht sie auf den Sonderfall von Kindern 
und Jugendlichen ein. Auch hier kommt sie zu dem Schluss, dass das Tragen ei-
ner Burka nicht problematischer sei als viele andere elterliche Entscheidungen, 
die schließlich oftmals einen gewissen Zwang auf Kinder ausübten, etwa was die 
Kleidung betrifft oder die Wahl der Freunde oder der Schule (NRI, 124f.). Ein-
greifen solle der Staat nur in Fällen, in denen „ein großes Risiko für die körperli-
che Gesundheit und die Sicherheit“ besteht (NRI, 124) oder wenn dauerhaft 
wichtige Tätigkeiten (functionings) beeinträchtigt werden (ebd., 124f. – als Bei-
spiel dafür nennt sie die Ablehnung von Bluttransfusionen bei Zeugen Jehovas, 
die der Staat nur bei Erwachsenen, nicht in Bezug auf Kinder respektieren soll, 
vgl. Kap. 4.4.2, zudem gelte das auch bei FGC, siehe unten Kap. 6.2.2). 

Das führt schließlich zum Argument der Gesundheit, wonach das Tragen ei-
ner Burka eben ein solches ‚großes Risiko‘ für die grundlegende Fähigkeit der 
Gesundheit sei. In Nussbaums Augen ist das „vielleicht das dümmste Argu-
ment“, schließlich verhülle man den Körper oft gerade zum Schutz der Gesund-
heit, wohingegen Kleidung, die viel Haut unbedeckt lässt, dermatologisch prob-
lematischer sei (NRI, 129). Das Tragen einer Burka könne nicht als Beeinträch-
tigung der Grundbefähigung eingeschätzt werden – weswegen auch dieses letzte 
Argument ins Leere laufe. Darüber hinaus sei es ebenfalls inkonsistent, insofern 
Beeinträchtigungen, die man der Burka unterstellen könnte (wie etwa Bewe-
gungsfreiheit), ebenso durch andere Kleidungsstücke (wie etwa High Heels) 
verursacht würden, die man nicht gleichermaßen kritisiere (NRI, 130). 

Abschließend greift Nussbaum die Frage auf, ob die Argumente, wenn nicht 
einzeln, so doch in ihrer Gesamtheit einen Grund für ein Burkaverbot darstellen 
könnten (NRI. 131). Auch das weist sie aber zurück, da eine solche „Kombinati-
onsstrategie“ nur angewandt werden könne, wenn in den einzelnen Argumenten 
etwas Wahrheit stecke – was in Bezug auf die Burka nicht der Fall sei. Nahelie-
gender wäre es, aus einer solchen Strategie ein Verbot von Kleidung wie High 
Heels oder von Schönheitsoperationen abzuleiten, da diese tatsächlich ein Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sundheitsrisiko darstellten und zur Verobjektivierung von Frauen beitrügen 
(NRI, 131f.). 

 
Nussbaum zufolge müssen bestehende Verbote des Tragens einer Burka also kri-
tisiert und Forderungen nach Verboten (seien sie mit Frauenrechten oder anderen 
Argumenten begründet) zurückgewiesen werden. Sie respektierten nicht die Ge-
wissensfreiheit und zeugten von einer moralisch problematischen Voreinge-
nommenheit zugunsten des Eigenen und der Diskriminierung von Fremdem so-
wie von mangelnder Selbstkritik: „Equal respect for conscience requires us to re-
ject them.“ (NRI, 131)  

Weiterhin sei es (gerade im Hinblick auf Sicherheitsfragen) strategisch un-
klug, sich derart despektierlich gegenüber muslimischen Glaubensüberzeugun-
gen zu verhalten, da man damit auch jene Muslime und Muslimas verstimme, 
mit denen man sonst im Sinne der Sicherheit zusammenarbeiten könnte und soll-
te: „Inclusion is not just a gesture of respect, it is also a strategy of prudence.“ 
(NRI, 111) Demgegenüber plädiert Nussbaum in diesem Zusammenhang noch 
einmal nachdrücklich dafür, dass sich eine Gesellschaft stärker darum bemühen 
sollte, Menschen so zu befähigen, dass sie möglichst freie Entscheidungen tref-
fen können. Auch im Fall der Burka solle man nicht auf Verbote und auch nicht 
vor allem auf Kritik zielen, sondern stattdessen den Schwerpunkt auf die Schaf-
fung von „Ausstiegsmöglichkeiten“ durch die Förderung von Alternativen nicht 
zuletzt durch Bildungsangebote und die Schaffung gleicher Chancen legen: „If 
people think that women wear the burqa only because of coercive pressure, let 
them create ample opportunities for them, at the same time enforce laws making 
primary and secondary education compulsory, and then see what they actually 
do.” (VT) 

Diese Ablehnung eines Burkaverbots ist im Wesentlichen ein Urteil mit uni-
versalem Anspruch, es ist jedoch an eine mehr oder weniger vorhandene Grund-
befähigung aller Bürgerinnen und Bürger gebunden. Dementsprechend kann es 
laut Nussbaum in bestimmten Kontexten gute Gründe für ein temporäres Verbot 
von Verschleierungen geben, etwa wenn wie in der Türkei zur Zeit der Einfüh-
rung des Verbots unverschleierte Frauen Schikanen und Gewalt ausgesetzt wa-
ren (NRI, 129). Ein Verbot könne in solchen Situationen notwendig sein, um den 
nötigen Freiraum zu schaffen, damit Frauen überhaupt die Möglichkeit haben, 
sich unverschleiert in der Öffentlichkeit zu bewegen. Allerdings sollte es nur so 
lange gelten, bis dieser Freiraum geschaffen ist – und insgesamt sei es, trotz sei-
ner kontextuellen Berechtigung, letztlich nicht optimal, eben weil es mit einer 
Einschränkung von Freiheit verbunden ist (NRI, 129). Das universale Ziel, wel-
ches Nussbaum sowohl mit ihrer Kritik an Verboten als auch mit der Legitimie-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 275 

 

 

rung kontextueller Verbote verfolgt, ist die Verwirklichung der Religionsfreiheit 
von Frauen.  

 
Nussbaums Position ist vor dem Hintergrund der Kontroverse um Frauenrechte 
und Religionsfreiheit grundsätzlich erst einmal überzeugend, nicht zuletzt weil 
sie auf die Notwendigkeit einer kritischen Reflexion des eigenen Standpunkts 
abzielt und die Anerkennung der Perspektive burkatragender Burkabefürworte-
rinnen fordert. Berechtigt erscheint zudem die Kritik an Inkonsistenzen in der 
Argumentation für ein Burkaverbot (vgl. für ähnliche Argumente z.B.: Rom-
melspacher 2009 mit Verweis auf von Braun/Mathes 2007, Ahmed 2011). 

Allerdings muss man kritisch fragen, ob sie die in den Verbotsforderungen 
angesprochenen Schwierigkeiten ernst genug nimmt. Als Indiz dafür, dass das 
nicht der Fall ist, könnte man es werten, dass sie sich in ihrer Argumentation 
nicht mit Muslimas auseinandersetzt, die für ein Burkaverbot eintreten (siehe 
z.B. für Vertreterinnen in der französischen Debatte Spohn 2013). Dies wäre 
aber im Sinne einer differenzierteren systematischen Auseinandersetzung hilf-
reich (vgl. Kap. 6.1.2: es sind dann eben nicht nur säkularistische Feministinnen, 
gegenüber deren Einwänden Nussbaum sich abgrenzt). Außerdem wäre eine sol-
che Auseinandersetzung insofern sinnvoll, als Verbotsforderungen, wenn sie von 
Muslimas vorgebracht werden, für viele eine besondere Überzeugungskraft ha-
ben, weil unterstellt wird, dass sie sozusagen aus einer Innenperspektive die Si-
tuation besser beurteilen könnten (vgl. die Problematisierung dessen bei 
Mahmood 2008). Eine solche Unterstellung kann man durchaus zurückweisen – 
nicht nur, weil sie durch Positionen muslimischer Frauen, die ein Verbot ableh-
nen, relativiert wird (z.B. al-Hibri 1999, Ahmed 2011), sondern vor allem auch, 
weil die Begründung für oder gegen ein Verbot, und das heißt, die Auswirkun-
gen auf das Wohl der Einzelnen, ausschlaggebend sein muss. Es ist zu vermuten, 
dass das auch Nussbaums implizites Argument ist, welches zu explizieren sie 
nicht für nötig zu halten scheint. Damit vernachlässigt sie jedoch, dass solchen 
Positionen, zumindest in der gesellschaftlichen Wirkung, eine besondere Rolle 
zukommt. Zur Plausibilisierung ihrer Thesen wäre es wichtig, darauf einzugehen 
und die Kritik auch diesbezüglich auszuführen. 

Es ließe sich weiter überlegen, wie überzeugend Nussbaums Begründung in-
haltlich ist. Besonders schwierig erscheint es, dass sie die Bedeutung sozialen 
Zwangs vernachlässigt: In vielen frauenrechtlichen Überlegungen wird als ein 
zentrales Argument gegen Verschleierungen angeführt, dass Frauen durch sozia-
len Zwang zum Tragen von Schleiern genötigt würden (z.B. Schwarzer 2002, 
vgl. Holzleithner 2009, Wiese 2009, 232f.). Nussbaum thematisiert das in NRI 
jedoch nicht, wohl auch weil sie meint, dies über Bildungsmaßnahmen lösen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

können. Dementsprechend wurden in Kommentaren zu VT mehrfach Zweifel 
geäußert, ob sie die Möglichkeit zur freien Entscheidung nicht überschätze und 
ob sie die Problematik von Frauen in solchen Situationen ernst genug nehme.21 
Damit in Zusammenhang ist zudem die grundsätzliche Kritik zu sehen, sie sei zu 
unkritisch gegenüber der Einschränkung von Frauen durch religiöse Traditionen 
(z.B. Okin 1999b, 121f., vgl. Kap. 4.5 zu ihrer Kritik an Nussbaums Verweisen 
auf das liberale Judentum). 

Abgewogen werden muss daher erstens, ob Nussbaum in ihrer Analyse den 
Zwang unterschätzt und zweitens, was das für ihre Lösung im Sinne einer stärke-
ren Befähigung anstelle von Restriktionen bedeutet. Was erstens die Analyse be-
trifft, kann man feststellen, dass die Parallelität des zentralen Inkonsistenz-
Arguments nicht völlig klar ist. So scheint eben doch ein Unterschied zu beste-
hen zwischen modischen Zwängen und dem Zwang, den eine Familie oder reli-
giöse Gruppe bezüglich des Tragens einer Burka ausüben kann (nicht zuletzt 
weil Religionsfragen eine besondere Bedeutung für das gute Leben zukommt, 
wie Nussbaum selbst hervorhebt). Zweifel, ob der Staat wirklich die Grundbefä-
higung so gut gewährt bzw. überhaupt gewähren kann, dass freie Entscheidun-
gen möglich sind, erscheinen daher berechtigt. Dass Nussbaum das vernachläs-
sigt, obwohl sie der Diskriminierung von Frauen in anderen Kontexten mehr 
Aufmerksamkeit schenkt, lässt sich wohl teilweise mit ihrem Fokus auf die Stär-
kung von Gewissensfreiheit und die Kritik an zu wenig reflektierten Positionen 
erklären. Teilweise dürfte es allerdings auch dem oben problematisierten Bemü-
hen um klare Lösungen geschuldet sein (vgl. Kap. 6.1.3). In jedem Fall müssten 
diese Schwierigkeiten stärker in die Überlegungen aufgenommen werden. 

Dennoch ist ihre Lösung, zweitens, im Wesentlichen plausibel. Die Alterna-
tive, nämlich eine schärfere, in ein Verbot mündende Verurteilung, ist nicht nur 
nicht besser, sie ist sogar selbst problematisch – und zwar zum einen, weil tat-
sächlich davon auszugehen ist, dass Frauen sich für eine Verschleierung ent-
scheiden (Göle 1995).22 Das Verbot von Verschleierungen schränkt damit die 
Gewissensfreiheit jener Frauen ein. Zum anderen ist fraglich, ob jenen Frauen, 
die zum Burkatragen gezwungen werden, mit einem Verbot geholfen ist. Es 
spricht einiges dafür, dass sich durch ein Verbot der Zwang für diese Frauen 

                                                             
21  Auf den Internetseiten der New York Times findet sich eine Reihe von Reaktionen, 

die diese Zweifel ausdrücken (URL = http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/07/ 

11/veiled-threats/, letzter Abruf am 2.3.2017). 

22  Eindrücklich demonstriert das auch der Film „Niqab Hors-la-loi“ der Filmemacherin 

Agnés De Feo, in dem eine Reihe von Frauen interviewt werden, die selbstbewusst 

und engagiert für den Niqab und die Burka eintreten (NIQAB HORS-LA-LOI 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 277 

 

 

noch verschärft und letztlich zu einem Ausgehverbot führt (vgl. Spohn 2013). Es 
ist daher im Sinne von Frauenrechten überzeugend, einen Befähigungsansatz 
und nicht Restriktionen zu verfolgen. 

 
Nussbaums Lösung ist somit in vieler Hinsicht überzeugend – dennoch kann sie 
nicht als vollständig befriedigend beurteilt werden, da für einige Frauen, die un-
ter starkem sozialen Zwang stehen, ein Verbot eben doch hilfreich sein könnte. 
Dieses Moment der Unlösbarkeit bzw. der Unmöglichkeit, allen relevanten An-
sprüchen gerecht zu werden, sollte man offenlegen. Denn wenn man dies nicht 
macht und stattdessen wie in NRI u.a. suggeriert, man habe nun eine allgemein 
befriedigende Lösung gefunden, die aus ‚vernünftiger‘ Sicht unkontrovers ist, 
dann wird man damit zum einen denjenigen nicht gerecht, denen diese Lösung 
nicht nützt und für die sie möglicherweise sogar tragisch ist (eben weil sie unter 
starkem Zwang stehen und in ihrer Grundbefähigung eingeschränkt werden). 
Zum anderen nimmt man auch all jene nicht ernst, die (mit guten Gründen) ent-
sprechende Einwände formulieren. Wenngleich beides nicht dazu führen sollte, 
eine andere politische Lösung zu favorisieren, wäre es im Sinne des gleichen 
Respekts wichtig, anzuerkennen und deutlich zu machen, dass diese Perspekti-
ven relevant sind (vgl. die Diskussion in Kap. 3 und Kap. 5). Dafür aber, so kann 
man nun unter Rekurs auf die bisherige Diskussion weiter überlegen, wäre es 
notwendig, dass die Konzeption von Normen, auf deren Basis das Urteil gefällt 
wird, in sich offener bzw. dynamischer und weniger festgelegt ist. Eine solche 
dynamische Konzeption würde nämlich selbst stärker fordern, die getroffenen 
Urteile und dementsprechend auch die vorgeschlagenen Lösungen als vorläufig 
und unvollkommen zu betrachten (vgl. Kap. 3.3), was nicht zuletzt auch hieße, 
die Spannungen und das tragische Potenzial, das diese Lösungen aufgrund der 
Unmöglichkeit, allen Einzelfällen gleichermaßen gerecht zu werden, beinhalten, 
anzuerkennen (vgl. Kap. 6.1.3). 

 

6.2.2 Die Forderung eines Verbots von Female Genital Cutting 
 
Ein zweites Beispiel für Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit 
ist der Fall der ‚weiblichen Genitalbeschneidung‘ (female genital cutting - FGC), 
mit dem sich Nussbaum vor allem in älteren Texten ausführlich auseinander-
setzt, insbesondere in Judging Other Cultures. The Case of Genital Mutilation 
(JOC, als viertes Kapitel in SSJ aufgenommen), aber auch in WHD und RW. 
Anders als bei der Burka fordert sie diesbezüglich selbst ein Verbot und führt da-
für eine Reihe jener Argumente an, die sie mit Blick auf Verschleierungen bei 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

anderen kritisiert.23 So vertritt sie die Ansicht, dass man diese Praktik immer als 
erzwungen betrachten müsse und dass der diesbezüglich bestehende Zwang nicht 
vergleichbar sei mit anderen Schönheitszwängen wie Diäten o.ä. (JOC, 123). 
Außerdem müsse die Praktik der FGC als Ausdruck männlicher Herrschaft ge-
wertet werden (JOC, 124). Ausschlaggebend dafür, FGC zu verbieten, erscheint 
aber vor allem das Argument, dass bei allen Formen von FGC (von verschiede-
nen Arten der Klitoridektomie bis hin zur Infibulation) die Grundbefähigung ir-
reversibel eingeschränkt werde, was bei dem von Befürwortern und Befürworte-
rinnen zum Vergleich herangezogenen Beispiel von Diäten nicht der Fall sei 
(JOC, 123). Durch den körperlichen Eingriff entstehe eine unwiderrufliche 
Schädigung von Grundfähigkeiten, nämlich der Fähigkeit zu Sexualität und po-
tenziell auch der Gesundheit. 

 
„[I]t seems plausible for governments to ban female genital mutilation, even when prac-

ticed by adults without coercion: for, in addition to long-term health risks, the practice in-

volves the permanent removal of the capability for most sexual pleasure, although indi-

viduals should of course be free to choose not to have sexual pleasure if they prefer not 

to.“ (WHD, 94) 

                                                             
23  Schon die Bezeichnung dieser Praktik drückt eine Positionierung aus (vgl. Saharso 

2009, 17, La Barbera 2009). So wird Nussbaums kritische Perspektive allein darin 

deutlich, dass sie von Female Genital Mutilation (FGM), und damit von ‚Verstümme-

lung‘ spricht, was eine klare Ablehnung signalisiert. Die entgegensetzte Position einer 

klaren Entproblematisierung dieser Praktik wird in der von manchen verwendeten Re-

de von ‚Beschneidung‘ im Sinne von circumcision deutlich, die auf einen Respekt 

dieser Praktik hindeutet und nicht zuletzt eine Ähnlichkeit zu männlicher Beschnei-

dung nahelegt. Nussbaum lehnt diesen Begriff gerade wegen dieser Ähnlichkeit ab 

(SSJ, 119) und tatsächlich muss man feststellen, dass sich die Eingriffe in ihrer kör-

perlichen Reichweite unterscheiden und die Parallelisierung problematisch erscheint 

(vgl. auch La Barbera 2009, 488). Aber auch der Begriff der Verstümmelung ist zwei-

felhaft, wenn man in einen Dialog mit Vertretern und Vertreterinnen dieser Praktik 

treten möchte. Einige schlagen im Bemühen um einen weniger wertenden Begriff da-

her die Bezeichnung Female Genital Cutting (FGC) vor (Saharso 2009, 17, vgl. auch 

La Barbera 2009, 489). Dies scheint sinnvoll zu sein, sofern man eine zwar kritische, 

aber in der Kritik doch zurückhaltende Position verfolgt, wie ich sie im Folgenden be-

fürworten werde. Da die Differenz im Deutschen jedoch schwierig wiederzugeben ist 

und cutting ebenfalls als ‚Beschneidung‘ übersetzt wird (siehe die Anmerkung der 

Übersetzerin von Saharsos Text, Saharso 2009, FN 1), werde ich im Folgenden den 

englischen Begriff Female Genital Cutting oder die Abkürzung FGC verwenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 279 

 

 

Von besonderer Relevanz ist für Nussbaum also erstens der Eingriff am Körper, 
weil er die Unwiderruflichkeit der Einschränkung manifestiere (im Unterschied 
zu Diäten ebenso wie zum Burkatragen). Zweitens ist entscheidend, dass es sich 
um einen körperlichen Eingriff handelt, der die Grundbefähigung betrifft: So un-
terscheide sich FGC von anderen körperlichen Eingriffen bei Kindern wie dem 
Stechen von Ohrlöchern, die keine zentralen Fähigkeiten betreffen (NRI, 125). 
Da es sich also um einen solch gravierenden Eingriff handele, hält Nussbaum ein 
Verbot für notwendig. Sie setzt dabei offenbar voraus, dass keine Frau sich frei-
willig dafür entscheiden würde, woraus folgt, dass jede Behauptung dessen als 
adaptive Präferenz verstanden wird, das heißt als eine, bei der sich die Frau über 
ihre eigentlichen Wünsche täuscht (vgl. Kap. 2.3.2).24  

 
Nussbaum verurteilt in diesem Zusammenhang ‚traditionalistisch-feministische‘ 
Positionen, die ein Verbot ebenso wie eine starke Kritik mit Verweis auf deren 
‚westlichen‘ Ursprung ablehnen und dabei nicht zuletzt die von ihr zurückgewie-
senen Vergleiche mit ‚westlichen‘ Praktiken wie Diäten anführen (JOC, 120-
125). Ihr Zugeständnis, eine symbolische Operation, bei der die sexuelle Fähig-
keit nicht beeinträchtigt wird, für legitim zu erklären (JOC, 126), weist aber da-
rauf hin, dass sie sich nicht völlig gegenüber der kulturellen und religiösen Be-
deutung dieser Praktik verschließt. Sie unterscheidet sich damit von Positionen, 
die selbst einen symbolischen Schnitt ablehnen (vgl. zu der Skizze solcher Posi-
tionen La Barbera 2009, 486). 

Diese Haltung ist auf den ersten Blick plausibel und die Verurteilung ‚tradi-
tionalistisch-feministischer‘ Positionen überzeugend. Denn tatsächlich muss man 
feststellen, dass Kritiker und Kritikerinnen eines FGC-Verbots in ihrem Bestre-
ben, ein solches Verbot als ‚westlich‘ zu entlarven, oftmals einseitig urteilen und 
vernachlässigen, dass viele Frauen ihre Beschneidung als Gewalt erfahren haben 
(vgl. die Darstellung bei Saharso 2009, 22-24). Dennoch muss man auch Nuss-
baums Position in gewisser Weise Einseitigkeit (zugunsten eines Verbots) und 
mit Blick auf ihre eigenen Argumente zur Burkadebatte Inkonsistenz vorwerfen: 
So kann man es durchaus als in ihrem Sinn inkonsistent bezeichnen, wenn sie als 
‚westliche‘ Parallele zu FGC nur die relativ unproblematische Praktik von Diä-
ten in Erwägung zieht – schließlich gäbe es andere Praktiken, die dem Vergleich 
besser gewachsen wären, da sie ebenfalls irreversible körperliche Eingriffe vor-

                                                             
24  Ähnlich argumentiert Nussbaum in SSJ und WHD in Bezug auf die indische Praktik 

der Sati (die in einigen indischen Religionsgemeinschaften praktizierte rituelle Ver-

brennung von Frauen nach dem Tod des Mannes): „[I]ts voluntariness is generally su-

spect“ (WHD, 192 FN 43, SSJ, 89). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

nehmen und grundlegende Fähigkeiten einschränken können. Maria Caterina La 
Barbera verweist etwa überzeugend auf die Vergleichbarkeit mit kosmetischen 
Praktiken wie Brustimplantaten und Designervaginas (La Barbera 2009, 496f).25 
Darüber hinaus ist nicht absolut gewiss, wie eindeutig FGC eine Einschränkung 
von Grundfähigkeiten darstellt, die ein gutes Leben in jedem Fall verunmöglicht. 
So erörtert beispielsweise Fuambai Ahmadu, es sei nicht völlig klar, dass eine 
Beschneidung die weibliche sexuelle Befriedigung verhindere, was sie mit dem 
Verweis auf beschnittene Frauen belegt, mit denen sie gesprochen hat (Ahmadu 
2007, 280, vgl. auch La Barbera 2009, 497). Solche Innenperspektiven rundweg 
als adaptive Präferenzen zu betrachten und daran anknüpfende Überlegungen als 
kulturrelativistisch zurückzuweisen, ohne das Gespräch und die direkte Ausei-
nandersetzung mit ihnen zu suchen, ist meines Erachtens problematisch. 

Ähnlich schwierig und unplausibel ist es, wenn Nussbaum behauptet, es gebe 
keine religiöse Grundlage für FGC und man könne das entsprechende Moham-
med-Zitat nicht in diesem Sinn deuten (JOC, 125). Dass es Menschen gibt, die 
FGC aus religiösen Gründen für sich für wichtig erachten, müsste Nussbaums 
Grundannahmen zu individueller Gewissensfreiheit entsprechend Grund genug 
sein, sie als religiöse Überzeugung anzuerkennen (unabhängig davon, ob sie 
dann politisch toleriert werden oder nicht). Insgesamt gewinnt man hier den Ein-
druck, dass Nussbaum die Bedeutung, die diese Praktik für manche Frauen hat, 
nicht ernst genug nimmt. Genau darauf aber zielt die Kritik zumindest einiger 
jener Positionen, die Nussbaum als ‚traditionalistisch-feministisch‘ ablehnt – 
dass man diese Bedeutung stärker anerkennen müsse und in der Kritik vorsichti-
ger sein solle (z.B. Pui-Lan 2004). Dieses Anliegen, denke ich, ist wichtig und 
sollte ernst genommen werden. 

 
Interessant ist nun, dass sich in NRI keine solche allgemeine Verurteilung 
(mehr) findet. Im Gegenteil kann man Nussbaums Bemerkung zu FGC dort eher 
so deuten, dass sie nur für ein Verbot für Kinder plädiert: „[I]t is reasonable to 
argue that female genital mutilation practiced on minors should be illegal if it is 
a form that impairs sexual pleasure or other bodily functions.“ (NRI, 125, Herv. 
C.M.) Für Erwachsene, so lässt sich schließen, fordert sie kein generelles Ver-
bot, sondern geht von der Möglichkeit einer freien Entscheidung für FGC aus. 
Für diesen Schluss spricht auch, dass die Aussage im Kontext einer weiterge-

                                                             
25  Auch Chambers weist auf diese Inkonsistenz hin. Im Gegensatz zu der Stoßrichtung 

meiner Darstellung vertritt sie aber das Argument, Nussbaum müsse auch in anderen 

Hinsichten stärkere Eingriffe fordern und ihre libertäre Haltung aufgeben (Chambers 

2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 281 

 

 

henden Erörterung zu Kindern und Jugendlichen als Sonderfall steht. Dabei 
kommt Nussbaum zu dem Ergebnis, dass Eltern zwar generell über die Belange 
ihrer Kinder (gerade auch in religiösen Fragen) entscheiden sollten, dass die 
grundlegende Ausbildung der zentralen Fähigkeiten jedoch nicht in Frage ge-
stellt werden darf. So seien staatliche Eingriffe bei Minderjährigen immer dann 
gerechtfertigt, wenn die Grundbefähigung irreversibel eingeschränkt wird (NRI, 
124f.), was bei der Burka nicht der Fall sei (siehe oben), bei Praktiken wie FGC 
(und der Bluttransfusion) aber durchaus.26 Erwachsene, die grundlegend befähigt 
sind, sollten dagegen in ihren Entscheidungen, sofern sie nur sie selbst betreffen, 
respektiert werden. Ausdrücklich formuliert sie diese Position nur in Bezug auf 
die Verweigerung von Bluttransfusionen bei Zeugen Jehovas, es scheint mir aber 
naheliegend, sie auf FGC zu übertragen. Nicht zuletzt wäre das grundsätzlich 
konsistenter mit Blick auf ihre aktuelle Position zu Gewissensfreiheit. Insgesamt 
deutet das auf einen Wandel zu einer stärker libertären Position hin, die (auch in 
der Einschätzung von FGC) einen klareren Fokus auf Gewissensfreiheit legt 
(siehe dazu Kap. 6.2.3). 

Folgt man dieser Interpretation, besteht Nussbaums aktuelle Position zu FGC 
darin, für Kinder ein Verbot zu fordern, für Erwachsene jedoch zu Gunsten der 
Gewissensfreiheit nicht. Ähnlich wie beim Burkatragen läge der Schwerpunkt 
dann auf der Stärkung der Grundbefähigung und es wäre davon auszugehen, 
dass grundbefähigte Menschen in der Lage sind, entsprechende Entscheidungen 
zu treffen. Erneut ließe sich dann fragen, ob dies genügt und ob die Zwänge, de-
nen Frauen unterliegen, nicht unterschätzt werden. Und erneut muss sorgsam 
abgewogen werden, welche Lösung insgesamt als besser zu beurteilen ist. So be-
steht zum einen die Gefahr, dass auch erwachsene Frauen FGC nur unter (sozia-
lem) Zwang praktizieren. Zum anderen ist zu bedenken, dass selbst das begrenz-
te Verbot für Kinder noch eine Einschränkung der Gewissensfreiheit einiger dar-
stellt (weil die Praktik in der Regel im Kindesalter vollzogen werden soll). Eine 
Verbotsforderung für und -beschränkung auf Minderjährige scheint dennoch ei-

                                                             
26  In diesem Zusammenhang macht sie auch den Unterschied zu männlicher Beschnei-

dung noch einmal deutlich. Diese bringe keine vergleichbare Einschränkung zentraler 

Fähigkeiten mit sich: „Male circumcision seems to me all right, however, because I do 

not see solid evidence that it interferes with adult sexual functioning; indeed it is now 

known to reduce susceptibility to HIV/AIDS.“ (NRI, 125) Wie umstritten die Frage 

der Beeinträchtigung durch männliche Beschneidung aber tatsächlich ist, hat die De-

batte in Deutschland im Sommer 2012 gezeigt (vgl. z.B. Heil/Kramer 2012). Ange-

sichts dessen wäre zu überlegen, ob Nussbaums Position nicht auch diesbezüglich 

vereinfacht ist und Spannungen übergeht. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

nen sinnvollen Kompromiss darzustellen. Die Forderung einerseits ist durch die 
Stärke des körperlichen Eingriffs gerechtfertigt, die es so dringlich macht, un-
freiwillige Beschneidung zu verhindern. Die Beschränkung auf Kinder anderer-
seits signalisiert das Bemühen, die Bedeutung dieser Praktik zumindest in gewis-
sem Maß anzuerkennen. Auch der symbolische Schnitt, den Nussbaum befür-
wortet, könnte das ausdrücken. Es müsste allerdings noch deutlicher gemacht 
werden, dass damit tatsächlich eine Anerkennung der Bedeutung ausgedrückt 
werden soll. 

 
Nussbaums spätere Position ist im Vergleich zu ihrer frühen Position nicht nur 
gemäß ihrer Annahmen zu Gewissensfreiheit konsequenter, sie wird auch der 
Komplexität der Situation besser gerecht.27 Allerdings machen die Schwierigkei-
ten in der Analyse und Beurteilung von FGC erneut deutlich, dass es trotzdem, 
schlicht grundsätzlich, nicht möglich scheint, in Fällen dieser Art eine allgemein 
befriedigende Lösung zu finden. Daher ist es wichtig, die bleibenden Schwierig-
keiten bzw. Unsicherheiten als solche anzuerkennen und in diesem Sinn stärker 
als Nussbaum zum einen die Notwendigkeit eines fortzusetzenden Dialoges zu 
betonen und zum anderen – als Voraussetzung dessen – den der Lösung zu 
Grunde gelegten Kriterienkatalog als einen weiter zu diskutierenden Vorschlag 
zu verstehen. Nicht zuletzt muss man auch hier davon ausgehen, dass jede vor-
geschlagene Lösung ein hohes tragisches Potenzial hat und nicht allen gerecht 
werden kann (vgl. die Überlegungen zur Burka: Kap. 6.2.1). 

 

6.2.3 Drei Konstellationen des Konflikts und ihre Einschätzung 
 
Nussbaum kommt in den beiden erörterten Fällen zu unterschiedlichen Urteilen 
– zum einen zur Ablehnung eines Verbots (bezüglich des Tragens einer Burka) 
und zum anderen zu der Forderung eines Verbots (nämlich von FGC, zumindest 
bei Kindern). Das stellt nicht, wie eingangs erwogen, einen Widerspruch dar, 
sondern ist das schlüssige Ergebnis von Nussbaums Abwägung zwischen Frau-
enrechten und Religionsfreiheit und der verschiedenen Gewichtung von Grund-
befähigung und Entscheidungsfreiheit entsprechend der jeweiligen Konstellation 

                                                             
27  Auch La Barbera, die Nussbaums Position kritisch diskutiert, wendet sich selbst letzt-

lich vor allem gegen das Verbot in Bezug auf erwachsene Frauen, wenngleich sie 

Verbotsforderungen im Gesamten problematisiert (La Barbera 2009, 501f.). Bei Kin-

dern halten schlussendlich die meisten – mit guten Gründen – einen staatlichen Ein-

griff für notwendig (vgl. Saharso 2009, 19). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 283 

 

 

der Konflikte. Insgesamt kann man drei Konfliktkonstellationen voneinander un-
terscheiden: 

Der Konflikt kann erstens verortet werden zwischen den Interessen einer re-
ligiösen Gruppe (bzw. religiösen Personen) einerseits und einer Frau, die explizi-
te Interessen gegen die Einschränkung ihrer eigenen Rechte durch die religiöse 
Gruppe äußert, andererseits. Solche Fälle sind auch in Bezug auf FGC und die 
Burka denkbar, nämlich dann, wenn eine Frau sich selbst dagegen wehrt, dieser 
religiösen Praktik zu folgen. Eine solche Konfliktsituation lässt sich mit Nuss-
baum eindeutig lösen, denn aus jeder individuenbezogenen liberalen Perspektive 
muss ihr zufolge klar sein, dass Ansprüche immer nur bis an die Grenzen ande-
rer Personen gestellt werden können: „[F]ree exercise has never been interpreted 
to give one person the right to impose his religious will on another.“ (WHD, 
220) 

Würde man diese Situationsbeschreibung als Normalfall betrachten, läge es 
nahe, daraus auf einen grundlegenden Konflikt zwischen Religion und Frauen-
rechten zu schließen, wie das einige säkularistisch-feministische Positionen na-
hegelegen. Das wäre allerdings verkürzt, da Religion und die Zugehörigkeit zu 
einer religiösen Gruppe für viele Frauen wichtig ist. Dementsprechend muss man 
vielmehr davon ausgehen, dass viele Frauen zwar Frauenrechte gegenüber be-
stimmten religiösen Ansprüchen fordern, es ihnen dabei aber nicht um Kritik an 
Religion an sich geht, sondern um eine Veränderung von Religion im Sinne von 
Frauenrechten. Der Konflikt ist dann zweitens zwischen frauendiskriminieren-
den religiösen Stimmen einerseits und frauenrechtsbezogenen religiösen Positio-
nen andererseits zu verorten. Nussbaum nimmt dies sehr deutlich auf, wenn sie 
auf die Bedeutung von Religion für viele Frauen und Frauenrechtsbewegungen 
sowie auf feministische Entwicklungen in Religionen hinweist (vgl. ihre Ab-
grenzung zum säkularistischen Feminismus: Kap. 6.1.2). Die Lösung des Kon-
flikts ist in dieser Konstellation grundsätzlich die gleiche wie im ersten Fall, der 
Konflikt wird gegen die frauendiskriminierenden religiösen Ansprüche entschie-
den. Es zeigt sich aber mehr noch, dass die politische Konzeption – indem sie im 
Konfliktfall jene religiösen Traditionen, die Frauenrechte bedrohen, einschränkt 
und andere religiöse Traditionen auf diese Weise stärkt – auch in den religiösen 
Bereich hineinwirkt. Nussbaum spricht hier von einer „informellen sozialen Fol-
ge“ des Prinzips der moralischen Begrenzung, die dadurch entstehe, dass sich 
Menschen im (intra- oder inter-)religiösen Diskurs auf dieses Prinzip beziehen 
(WHD, 193). Während dies unvermeidbar erscheint, wird ein direktes Eingreifen 
zur Förderung einer bestimmten religiösen Vorstellung damit jedoch nicht ge-
rechtfertigt, da verschiedene religiöse Formen respektiert werden sollen. Das 
drückt sich beispielsweise darin aus, dass Nussbaum sich gegen eine staatliche 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Regelung etwa zur Durchsetzung weiblicher katholischer Priesterinnen aus-
spricht (immer vorausgesetzt, keine Frau ist gezwungen, der religiösen Gemein-
schaft anzugehören: WHD, 228).  

Deutlich schwieriger zu beurteilen sind drittens Fälle, wo Frauen ihre Frei-
heiten im Sinne religiöser Traditionen selbst einschränken – und zwar mitunter 
ausdrücklich gegen die von anderen als universal proklamierten Frauenrechte, 
was sowohl in Bezug auf das Burkatragen als auch bei FGC zu beobachten ist. 
Hier muss man nun erwägen, inwiefern tatsächlich von einer freien Wahl ausge-
gangen werden kann und wo stattdessen adaptive Präferenzen angenommen 
werden müssen. Im letzteren Fall würde man den Konflikt erneut zwischen reli-
giöser Tradition und Frauenrechten (die von der Frau nur noch nicht als ihre ei-
gentlichen Interessen erkannt wurden) verorten. Im ersten Fall dagegen verliefe 
er letztlich zwischen den Interessen der religiösen Tradition einerseits (inklusive 
der Frauen) und liberal-feministischen Interessen andererseits. Im Unterschied 
zu einer Reihe anderer feministischer Positionen, die solche Fälle generell als 
adaptive Präferenzen deuten, geht Nussbaum zunehmend davon aus, dass man 
die Selbsteinschränkung von Grundfähigkeiten als freie Entscheidungen respek-
tieren sollte – sofern davon auszugehen ist, dass jemand zunächst einmal grund-
legend befähigt ist. Während sie in früheren Texten noch annimmt, dass man et-
wa bei körperlichen Eingriffen (wie bei FGC) bei Erwachsenen von adaptiven 
Präferenzen ausgehen muss, ist sie diesbezüglich später zurückhaltend und be-
schränkt sich auf die Forderung, dass der Staat die grundlegende Entwicklung 
der zentralen Fähigkeiten gewähren soll, was im Wesentlichen heißt, dass er die 
Grundbefähigung von Kindern schützen soll. Im Fall von FGC mündet das in ei-
ne Verbotsforderung für Kinder. In Bezug auf das Tragen einer Burka scheint ihr 
nicht einmal das notwendig, da damit nicht die Entwicklung zentraler Fähigkei-
ten verhindert werde: „The burqa (for minors) is not in the same class as genital 
mutilation, since it is not irreversible and does not endanger health or impair 
other bodily functions.” (NRI, 125, Herv. i.O.) 

 
Der Blick auf diese verschiedenen Konfliktkonstellationen und ihre Bewertung 
macht noch einmal die spezifische Kombination aus der Annahme universaler 
objektiver Grundfähigkeiten und der Entscheidungsfreiheit gemäß persönlicher, 
kultureller und religiöser Pluralität in Nussbaums Ansatz deutlich. Ziel dessen ist 
es, jedem und jeder Einzelnen ein gutes Leben zu ermöglichen, wozu Nussbaum 
maßgeblich auch die Freiheit zählt, eine Entscheidung bezüglich der Vorstellung 
vom Guten zu treffen – die wiederum nur möglich sei, wenn man grundlegend 
befähigt ist. Das heißt, Entscheidungsfreiheit ist als Kriterium nur sinnvoll, wenn 
davon auszugehen ist, dass die Grundbefähigung gesichert ist, und sie stellt nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 285 

 

 

selbst das Ziel politischen Handelns dar, sondern ist auf das gute Leben ausge-
richtet.  

Damit Menschen ihren verschiedenen Vorstellungen vom Guten folgen kön-
nen, soll der Staat mit Blick auf Religionen dort, aber auch nur dort, wo das 
nicht gewährt ist, eingreifen. Das gilt immer dann, wenn Menschen erkennbar 
von anderen in ihren Fähigkeiten eingeschränkt werden, sowie dann, wenn an-
zunehmen ist, dass (noch) keine Grundbefähigung vorhanden ist und etwas ihre 
Ausbildung einschränkt (vor allem bei Kindern, letztlich jedoch ebenso bei er-
wachsenen Menschen, sofern sie nicht grundlegend befähigt sind). Staatliche 
Eingriffe sind dagegen nicht legitim, wenn sie lediglich auf Fremdheit und einer 
aus der eigenen umfassenden Lehre begründeten Skepsis bestehen. Diese Unter-
scheidung erlaubt es, wie die Beispiele und die Konfliktaufschlüsselung zeigen, 
in einer sinnvollen Weise zwischen verschiedenen Fällen zu differenzieren.  

Allerdings sind in der Gewichtung der Aspekte, das heißt in der Einschät-
zung dessen, wo Entscheidungsfreiheit einsetzt und wo eine Einschränkung der 
Grundbefähigung erfolgt, Unterschiede in Nussbaums Darstellungen festzustel-
len; man könnte sogar noch einmal überlegen, ob sich darin nicht doch Wider-
sprüche zwischen ihren Texten zeigen. Dabei betreffen die Unterschiede nicht 
die zentralen Prinzipien, denn diese bleiben gleich (nämlich, dass jede religiös 
begründete Beeinträchtigung der Grundbefähigung von Frauen kritisiert und 
verboten werden muss und dass Gewissensfreiheit eine wichtige Rolle zu-
kommt); dennoch entsteht der Eindruck, dass Nussbaum in früheren Texten ein 
größeres Gewicht auf die (universale) Grundbefähigung und Frauenrechte legt, 
in späteren dagegen auf Entscheidungs- und Gewissensfreiheit. Ein Grund dafür 
ist in der Auswahl der Fälle zu sehen, die Nussbaum jeweils erörtert. So disku-
tiert sie in älteren Texten (JOC, aber auch WHD) nahezu ausschließlich Fälle, 
bei denen sie eine Einschränkung der Grundbefähigung durch religiöse bzw. kul-
turelle Traditionen feststellt (wie FGC), und sie signalisiert deutlich, für wie 
problematisch und indiskutabel sie diese Fälle hält (was auch zu der erörterten 
Kritik führt, dass sie die Bedeutung und Herausforderung des Umgangs mit kul-
tureller Differenz nicht ernst genug nimmt, vgl. Kap. 3.3.3). Verstärkt wird das 
noch dadurch, dass sie in diesen Texten keine Fälle erörtert, in denen sie klar für 
Gewissensfreiheit plädiert – wodurch sonst eine Art Gegengewicht geschaffen 
und eine Differenzierung deutlich werden könnte. Demgegenüber stehen in jün-
geren Texten wie NRI vor allem solche Fälle zur Diskussion, bei denen Nuss-
baum die religiösen Normen nicht als Einschränkung der Grundbefähigung beur-
teilt und das Gewicht auf die Ermöglichung der Gewissensfreiheit legt (wie bei 
der Burka). Der weiterhin zumindest teilweise für problematisch erachtete Fall 
von FGC wird demgegenüber in NRI nur am Rand angesprochen und die Forde-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

rung eines Verbots beschränkt sich zudem auf Kinder. Ein weiterer Grund für 
die unterschiedliche Gewichtung in der Beurteilung kann in den verschiedenen 
Stoßrichtungen der Texte gesehen werden: Während es in WHD und SSJ um die 
Verteidigung des universalen Maßstabes gegen kulturrelativistische Aufwei-
chungen geht, richtet sich NRI auf die Verteidigung der Gewissensfreiheit, vor 
allem gegen säkularistische Bedrohungen. Da nun aber sowohl in früheren Tex-
ten als auch in NRI Urteile zu Verschleierungen und FGC gefällt werden, liegt 
als dritter, damit verbundener Grund nahe (wie in der Diskussion zu FGC vorge-
schlagen), zumindest teilweise auch von einer Entwicklung bzw. von einem 
Wandel Nussbaums hin zu einer stärker libertären Position auszugehen. Dafür 
spricht, dass sich ihr Urteil in Bezug auf Verschleierungen ebenfalls verschiebt: 
Zwar fordert sie in SSJ kein Verbot, dennoch stellt sie Verschleierungen in einen 
Zusammenhang mit anderen problematisierten Praktiken (z.B. in der Einleitung: 
SSJ, 17). Außerdem passt ein solcher Wandel zu der allgemeinen Veränderung 
des Verhältnisses von Fähigkeit und Tätigkeit bei Gesundheit und anderen Fä-
higkeiten – auch hier plädiert Nussbaum später für mehr Respekt gegenüber 
Selbsteinschränkungen (eben als freien Entscheidungen) und betont den Charak-
ter der Fähigkeit im Unterschied zur Tätigkeit noch stärker (Kap. 2.4.2). 

Die Feststellung einer solchen Entwicklung ist nicht zuletzt für die Bewer-
tung sowohl von Nussbaums Urteilen zu der Kontroverse um Frauenrechte und 
Religionsfreiheit als auch von ihrem ganzen Ansatz relevant. Wie die Diskussion 
der Beispiele nahelegt, erscheint ihre spätere Position konsistenter und ange-
sichts der Anforderungen kultureller und religiöser Diversität weitaus plausibler. 
Einwände bezüglich Nussbaums ‚westlicher‘ Überlegenheitshaltung (vgl. Kap. 
3.3) ebenso wie der Vorwurf eines vorrangig oder gar ausschließlich negativen 
Bezugs auf Religion (z.B. Reilly 2011) treffen in vielen Hinsichten auf frühere 
Texte Nussbaums (vor allem die in SSJ zusammengestellten) zu. Geht man nun 
wie vorgeschlagen von einer Veränderung aus, können diese Einwände für ihre 
spätere Position aber entkräftet werden. Mehr noch könnte man überlegen, ob 
die Entwicklung als solche positiv zu werten ist, sofern man sie nämlich als Zei-
chen der Offenheit, Selbstkritik und Reaktion auf die Auseinandersetzung mit 
anderen Positionen deutet. Da jedoch eine ausdrückliche Distanzierung zu frühe-
ren Positionen gerade fehlt, bleibt nicht nur ungewiss, ob wirklich eine solche 
Auseinandersetzung vorangegangen ist, sondern auch wie stark damit eine 
grundsätzlich stärker selbstkritische Haltung einhergeht. Dagegen spricht so-
wohl, dass die aktuellen Positionen wieder als befriedigende ‚Lösungen‘ vorge-
stellt werden, als auch, dass an anderer Stelle weiter zu wenig Differenziertheit 
in der Gegenüberstellung von Eigenem und Fremden zu beobachten ist (etwa in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 287 

 

 

der Gegenüberstellung zwischen den USA und Europa in Religionsfragen: Kap. 
5.3). 

 
Abschließend möchte ich festhalten, dass Nussbaums Annahmen in ihren kon-
kreten Einzelurteilen zum Burkatragen und zu FGC im Wesentlichen überzeu-
gend sind. In beiden Fällen können die Urteile als gerechtfertigt gelten, da es 
zum einen wichtiger erscheint, bei einzelnen nicht-befähigten Burkaträgerinnen 
eine stärkere Grundbefähigung zu fordern anstatt die Freiheit anderer durch ein 
Verbot einzuschränken. Zum anderen erscheint ein Verbot für Kinder bei FGC 
aufgrund der Schwere des Eingriffs wichtiger, um zumindest zu versuchen die-
jenigen zu schützen, die dazu gezwungen werden.  

Allerdings sollte man bei beiden diskutierten Fällen noch stärker die auch in 
den nach sorgfältiger Abwägung gefundenen und plausiblen Urteilen bleibende 
Dilemmatik anerkennen: So bleibt mit Blick auf die Burka fraglich, ob jede ein-
zelne Burkaträgerin tatsächlich hinreichend befähigt ist, sich zu entscheiden. 
Nussbaum geht nicht genügend auf die Reichweite der Einschränkung durch 
frauendiskriminierende Strukturen ein. Und was FGC betrifft, lässt sich nicht 
mit absoluter Sicherheit entscheiden, ob das gute Leben wirklich bei allen kriti-
sierten Formen so grundlegend behindert wird, wie Nussbaum annimmt. Beide 
Fälle beinhalten somit auch ein tragisches Potenzial, sofern erstens nicht auszu-
schließen ist, dass ein Verbot der Burka für einige Frauen, die zum Burkatragen 
gezwungen werden, doch hilfreich wäre, und zweitens ein Verbot von FGC Ge-
wissensüberzeugungen in Bezug auf eine Praktik verletzt, die nicht mit letzter 
Gewissheit als Einschränkung jedes guten Lebens verurteilt werden kann. So be-
trachtet sind tragische Momente in Lösungen nicht nur Einzelfälle, sondern 
kommen zumindest bei Konflikten dieser Art häufig vor (vgl. die Vermutung in 
Kap. 6.1.3). Das bestätigt die These, dass die gefundenen ‚Lösungen‘ nur vorläu-
fig sein können und weiter diskutiert werden müssen – und zwar mit dem Ziel, 
das gegenseitige Verständnis und den Respekt zu befördern sowie zur Anerken-
nung der Lösungsvorschläge (als vorläufigen) beizutragen (vgl. Kap. 3 und 5). 
Dafür ist es wichtig, stärker und ausdrücklicher als bei Nussbaum Gegenpositio-
nen einzubeziehen (vgl. Kap. 3.2) – dass das bei ihr vernachlässigt wird, veran-
schaulicht die unzureichende Auseinandersetzung sowohl mit Burkagegnerinnen 
als auch mit FGC-Befürworterinnen. 

Mit der Anerkennung von Tragik in und Unvollkommenheit von Urteilen 
würde man schließlich auch dem von Nussbaum diagnostizierten Dilemmacha-
rakter solcher Fälle besser gerecht. Dieser wird dann nämlich nicht durch Abwä-
gen in den konkreten Einzelfällen aufgelöst, sondern spiegelt sich in den Ergeb-
nissen wider, die oft nicht allen Seiten gleichermaßen gerecht werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

6.3  FAZIT 
 
An der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit und den damit ver-
knüpften Beispielen werden noch einmal zentrale Charakteristika von Nuss-
baums Fähigkeitenansatz sowie dessen Vorteile und Schwierigkeiten deutlich. 

Überzeugend ist zunächst, dass es ihr mit dem Fokus auf das gute Leben und 
konkret der Grundbefähigung jeder und jedes Einzelnen gelingt, sowohl Diskri-
minierungen aufgrund von Geschlecht als auch aufgrund von verschiedenen (re-
ligiösen und nicht-religiösen) Vorstellungen vom Guten zu berücksichtigen. 
Konflikte zwischen Religion und Frauenrechten betrachtet sie nicht ausschließ-
lich als solche zwischen der Grundbefähigung von Frauen und den Ansprüchen 
religiöser Traditionen, vielmehr weist sie darauf hin, dass Religion und die Zu-
gehörigkeit zu einer religiösen Gemeinschaft für viele Frauen Teil des guten Le-
bens sind. Dadurch rückt die Gewissensfreiheit der Frauen (als ein wesentlicher 
Aspekt der Grundbefähigung) stärker in den Blick, was sehr plausibel ist und zu 
der sinnvollen Schlussfolgerung führt, dass der Schwerpunkt politischen Han-
delns auch hier auf befähigenden Maßnahmen und nicht auf Restriktionen liegen 
sollte. Aufbauend auf einer für alle ermöglichten Grundbefähigung soll dann in 
Religions- und Gewissensfragen möglichst große Freiheit gewährt werden. 

 
Man kann abschließend zum einen überlegen, ob Nussbaum in ihrem Bestreben, 
Gewissensfreiheit zu respektieren und Religion wertzuschätzen, kritisch genug 
gegenüber frauendiskriminierenden Strukturen und Praktiken ist – was auf die 
allgemeine Frage verweist, ob ihre Beschränkung auf eine minimale Konzeption 
der Grundbefähigung aus feministischer Sicht unbefriedigend bleibt (vgl. Kap. 
3.2 und 3.3). Die Diskussion der Beispiele hat aber, ebenso wie die Erörterungen 
der vorangegangenen Kapitel, zu dem Ergebnis geführt, dass mehr Zurückhal-
tung in der Kritik überzeugender ist (und dass Nussbaums spätere Position daher 
plausibler ist als die von ihr in SSJ u.a. vertretene). Es scheint nämlich, dass eine 
weitergehende (frauenrechtsbezogene) Kritik der Situation der ‚betroffenen‘ 
Frauen häufig nicht gerecht wird. Dennoch habe ich zugleich darauf hingewie-
sen, dass Nussbaum aufgrund ihrer als befriedigend suggerierten ‚Lösungen‘ zu 
wenig auf (bleibende) diskriminierende Strukturen und deren potenzielle Gefahr 
für die Grundbefähigung eingeht. Aus feministischer Sicht wäre es sinnvoll, sol-
che Gefahren stärker einzubeziehen – nicht unbedingt mit der Stoßrichtung mehr 
Restriktionen zu schaffen, sondern schlicht um sie als solche im Bewusstsein zu 
behalten und ihre Problematik anzuerkennen (was etwa durch die Integration 
tragischer Momente in die Lösungen geschehen kann). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 289 

 

 

Zum anderen wirft die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit 
erneut die Frage auf, ob Nussbaum in ihren Urteilen nicht doch einseitig ‚west-
lich‘ und tendenziell säkularistisch ist, ähnlich wie andere Feministinnen, von 
denen sie sich zu unterscheiden meint (siehe für diesen Vorwurf in Bezug auf 
Religion z.B. Reilly 2011, 19, vgl. auch die verschiedenen kritischen Positionen 
zu Geschlecht und Kultur in Kap. 3.3). Hierzu ist erstens anzumerken, dass es ihr 
in ihrer umfassenden Analyse in WHD nachdrücklich darum geht, beide Seiten 
ernst zu nehmen, dass sie die Bedeutung von Religion und religiösen Gemein-
schaften für Frauen herausstellt und schon in RW zwischen Religion als solcher 
und religiösen Akteuren differenziert (Kap. 6.1.2). Dadurch unterscheidet sie 
sich von säkularistischen Positionen. Dennoch kann man freilich einwenden, 
dass sich dies aber in ihrer Haltung und in ihren Urteilen nicht widerspiegelt. 
Tatsächlich ist ihre Darstellung in SSJ insofern problematisch, als sie eine äu-
ßerst skeptische Haltung gegenüber nicht-‚westlichen‘, oft religiös begründeten 
Traditionen zum Ausdruck bringt, was mitunter zu einer polarisierenden Kritik 
und vereinfachten Verurteilung von deren Praktiken führt (und sich etwa in ih-
rem Urteil zu FGC ausdrückt). Zweitens ist auf den diesbezüglichen Wandel in 
ihrer Position hinzuweisen: In NRI betont Nussbaum nämlich selbst nachdrück-
lich die Notwendigkeit selbstkritischer Prüfung in der Beurteilung von Eigenem 
und Fremdem. Weiterhin mahnt sie zur Vorsicht vor zu schnellen Urteilen oder 
gar Verboten, wodurch die Abgrenzung zu säkularistischen Positionen stärker 
markiert wird und sich zudem ein Unterschied zu einseitig ‚westlichen‘ Positio-
nen zeigt. In diesem Zusammenhang steht dann auch ihre Kritik an Forderungen 
nach einem Burkaverbot sowie die eingeschränkte Verbotsforderung bei FGC. 
Interessant ist drittens schließlich, dass sich durch das Einbeziehen von Gewis-
sensfreiheit auch die Einschätzung des Verhältnisses von Kultur und Geschlecht 
etwas verschiebt. So scheint die früher als kulturelle Tradition scharf verurteilte 
Praktik des FGC auch durch die Einordnung in den Kontext der Gewissensfrei-
heit in ihrer Bedeutung für das gute Leben aufgewertet und nicht mehr so ein-
deutig abgelehnt zu werden. Die Kritik an einer ‚westlichen‘ und säkularisti-
schen Einseitigkeit Nussbaums muss daher in Bezug auf die verschiedenen Tex-
te spezifiziert werden und ist in der Gesamteinschätzung ihres Ansatzes zu rela-
tivieren. 

 
Die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit zeigt insgesamt, dass 
Nussbaums Position mit Blick auf das Verhältnis von Geschlecht und Religion, 
aber auch Kultur, in vielem – und in ihrer aktuellen Entwicklung sogar zuneh-
mend – plausibel ist. Allerdings spiegeln sich hier auch die in den vorangegan-
genen Kapiteln aufgeworfenen Schwierigkeiten wider. So habe ich im Zusam-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

menhang der Universalismus- und Säkularismusdebatten kritisiert, dass Nuss-
baum aufgrund ihrer Annahme einer freistehenden Konzeption zu verschlossen 
gegenüber Einwänden und dem Diskurs mit kritischen Positionen ist (Kap. 3 und 
5). Dementsprechend ist auch ihre Idee von Lösungen zu vereinfacht und sta-
tisch, was, wie die Diskussion der Beispielfälle gezeigt hat, dem – von Nuss-
baum plausibel als Dilemma analysierten – Charakter der beschriebenen Kon-
flikte nicht gerecht wird. 

Überzeugender wäre es, zurückhaltender in Kritik und Urteilen zu sein und 
die Lösungen nicht als umfassend befriedigend zu betrachten, sondern anzuer-
kennen, dass immer Schwierigkeiten und tragische Aspekte bestehen bleiben. 
Das muss nicht bedeuten, jeden universalen Maßstab und jede Kritik anderer 
kultureller und religiöser Traditionen abzulehnen. Es geht aber darum, selbstkri-
tischer zu fragen, wie gut man die zu beurteilende Situation wirklich verstanden 
hat und ob man noch zu sehr die eigenen Vorstellungen universalisiert, anstatt zu 
verstehen zu versuchen, was für andere wirklich wichtig ist. Dies ist, im Sinne 
der Idee dynamischer Universalität, besser möglich, wenn man nicht von einer 
freistehenden Konzeption ausgeht, sondern die Rückbindung an bestimmte Vor-
stellungen vom Guten als unvermeidbar anerkennt, sich aufgrund dessen stärker 
dem Diskurs öffnet und auch radikal andere Positionen ernster nimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

7 Schluss: Nussbaums Fähigkeitenansatz 

als sinnvoller Ausgangspunkt für 

universale Normen 

 
 
 
Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung war die Frage, ob und wenn ja 
wie universale Normen im Sinne der Menschenrechte überzeugend begründet 
werden können, und zwar insbesondere angesichts der Herausforderungen von 
Geschlecht, kultureller Diversität und Religion, die sich exemplarisch und ver-
dichtet an der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit zeigen. Der 
zentrale Gegenstand, an dem diese Frage in fünf Kapiteln diskutiert wurde, war 
der Fähigkeitenansatz von Martha Nussbaum. 

 
Nussbaums Fähigkeitenansatz und seine Bedeutung für 
Geschlecht, kulturelle Diversität und Religion 

Ein großer Teil dieses Buches hat sich der ausführlichen Erörterung des Fähig-
keitenansatzes und seiner Implikationen für Geschlecht, kulturelle Diversität und 
Religion gewidmet. Als Grundgedanke dieses Ansatzes kann die Idee herausge-
stellt werden, dass jeder Mensch in der Lage sein sollte, ein gutes Leben zu füh-
ren und dass daher jede und jeder in den für ein gutes menschliches Leben 
grundlegenden Hinsichten befähigt werden sollte. Eine Gesellschaft ist Nuss-
baum zufolge nur dann gerecht, wenn sie die grundlegende Befähigung aller ih-
rer Bürgerinnen und Bürger ermöglicht und mehr noch Verantwortung für die 
Befähigung jedes Menschen, auch über Staatsgrenzen hinaus, übernimmt. Als 
konkreten und universalen Maßstab schlägt Nussbaum eine Liste von zehn für 
jedes gute menschliche Leben zentralen Fähigkeiten vor (Kap. 2.2).  

Diese Idee der grundlegenden Befähigung jedes Menschen hat wichtige Im-
plikationen für den Umgang mit Geschlecht, kultureller Diversität und Religion. 
So beinhaltet sie zunächst einmal die Forderung, dass jede Diskriminierung, die 
zur Einschränkung der Grundbefähigung führt, kritisiert werden muss. Ausführ-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

lich geht Nussbaum dabei auf Diskriminierungen aufgrund von Geschlecht, ins-
besondere auf die Diskriminierung von Frauen ein; und sie mahnt, dass jede 
Theorie politischer Normen dies berücksichtigen muss (Kap. 2.2, 2.9). Weiterhin 
wird für die Befähigungsidee globale Reichweite und überkulturelle Geltung be-
ansprucht. Damit verknüpft ist die These, dass kulturelle Diversität zwar eine 
große Herausforderung für universale Normen darstellt, die Fähigkeitenliste aber 
dennoch Universalität beanspruchen kann, u.a. weil sie sich auf minimale grund-
legende Aspekte menschlichen Lebens beschränkt und eine Reihe von pluralisie-
renden und freiheitsermöglichenden Momenten enthält (Kap. 2.7). Außerdem 
darf man der Befähigungsidee zufolge Menschen nicht in ihrer Vorstellung vom 
Guten einschränken oder aufgrund dessen benachteiligen. Nussbaum schreibt 
dementsprechend der individuellen Gewissensfreiheit große Bedeutung zu und 
fordert, religiöse ebenso wie nicht-religiöse Lebensmodelle zu respektieren und 
Religion(en) weder zu diskriminieren noch zu bevorzugen (Kap. 4). Mit Blick 
auf die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit plädiert Nussbaum 
ausgehend davon schließlich dafür, die Ansprüche auf beiden Seiten (das heißt, 
die Kritik an der Diskriminierung von Frauen und die Forderung, religiöse Über-
zeugungen und Praktiken nicht einzuschränken) ernst zu nehmen und sie im 
Konfliktfall gewissenhaft gegeneinander abzuwägen (Kap. 6 sowie Kap. 2.9 und 
Kap. 3.3). 

Betrachtet man Nussbaums Ansatz und seinen Anspruch auf universale Gel-
tung nun vor dem Hintergrund der Debatten um Universalität und Säkularismus 
genauer, kristallisieren sich zwei der für den Ansatz charakteristischen Elemente 
als besonders umstritten heraus: die der Fähigkeitenliste zugrunde gelegten An-
nahmen zur menschlichen Natur und der Anspruch, es handle sich beim Fähig-
keitenansatz um eine freistehende, weltanschaulich neutrale Konzeption. Diese 
beiden Aspekte sollen hier daher, unter Berücksichtigung der Darstellungen und 
Diskussionen der verschiedenen Kapitel, noch einmal ausführlicher aufgegriffen 
werden.  

 
Die Diskussion um die menschliche Natur 

Nussbaum zufolge ist es für politisches Handeln notwendig, einen konkreten 
Maßstab wie die von ihr vorgeschlagene Liste zentraler Fähigkeiten zu benennen 
und sich dabei auf Annahmen über die menschliche Natur zu stützen (Kap. 2.2, 
2.3 und 2.4). Eine solche Bestimmung der menschlichen Natur, so die weitere 
These, müsse beachten, dass gutes menschliches Leben auf eine Pluralität von 
Fähigkeiten angewiesen ist: So müsse man neben Rationalität bzw. Vernunft 
auch Emotionen berücksichtigen, neben der Freiheitsorientierung auch die Zu-
gehörigkeit zu Gemeinschaften und grundsätzlich gehe es nicht nur um Fähig-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS | 293 

 

 

keiten, sondern auch darum, die menschliche Bedürftigkeit im Blick zu haben 
(Kap. 2.2 und 2.4). Davon ausgehend spricht sich Nussbaum für einen starken 
Staat aus, der unter Anerkennung von Bedürftigkeit und sozialen Abhängigkei-
ten Menschen aktiv unterstützt (u.a. in materieller Hinsicht) und Diskriminierun-
gen (wie jener von Frauen) entgegenwirkt, und zwar auch im privaten Bereich. 
Nur so könnten alle Menschen in die Lage versetzt werden, ein gutes Leben zu 
führen (Kap. 2.3 und 2.9). Zugleich betont Nussbaum, dass in ihrem Ansatz 
Freiheit sowie Pluralität große Bedeutung zukommt, was sich besonders daran 
zeigt, dass sie der freien Wahl einer Vorstellung vom Guten (Kap. 2.4 und 2.5) 
und dementsprechend auch individueller Gewissensfreiheit und dem Respekt 
von Religion (Kap. 4 und Kap. 6.1) einen hohen Stellenwert beimisst. 
 
Die Fähigkeitenliste und die dafür vorausgesetzten Annahmen über den Men-
schen erweisen sich in der Diskussion als einer der umstrittensten Aspekte des 
Ansatzes. Problematisiert wird neben der Festlegung auf eine Liste und dem Be-
zug auf die menschliche Natur (Kap. 3.1) auch die Universalität einzelner Fähig-
keiten(aspekte). Aus feministischer, interkultureller und ebenso aus säkularis-
muskritischer Perspektive wird vor allem eine als zu stark empfundene Vorrang-
stellung von Rationalität und individueller Freiheit bzw. Gewissensfreiheit kriti-
siert (Kap. 3.2 und 5.1).  

Auf die Kritik an der Festlegung auf eine Liste und ihrem Bezug auf die 
menschliche Natur kann entgegnet werden, dass es erstens im Sinne politischer 
Handlungsfähigkeit plausibel ist und mehr noch notwendig erscheint, einen 
Maßstab wie die Fähigkeitenliste zu formulieren, und dass es zweitens für eine 
politische Konzeption unvermeidbar ist, Annahmen über die menschliche Natur 
vorauszusetzen. Nussbaums Ansatz kann diesbezüglich weitgehend verteidigt 
werden (Kap. 3.1). Mehr noch, so hat die Diskussion nahegelegt, ist es mit Blick 
auf Geschlecht, kulturelle Diversität und Religion als Vorteil von Nussbaums 
Ansatz zu werten, dass er die Annahmen zum Menschen nicht auf das Bild eines 
rationalen und autonomen Individuums verengt, sondern von einer Pluralität 
zentraler Fähigkeiten ausgeht.  

Dies führt weiter zu jenen Einwänden, die darauf zielen, dass Nussbaum 
dennoch Rationalität und Freiheit zu stark gegenüber anderen Fähigkeiten vor-
ordne. Mit Blick auf Freiheit wurde hier nun erstens darauf hingewiesen, dass 
sich Nussbaum ausdrücklich gegen die Idee negativer Freiheit abgrenzt, die Be-
dürftigkeit und Abhängigkeiten unberücksichtigt lässt, und Freiheit stattdessen in 
einem substanziellen, auf die Gesamtheit der Grundfähigkeiten zielenden Sinn 
ins Zentrum stellt (weswegen sie auch einen starken Staat für notwendig erklärt). 
Ein solcher Freiheitsbegriff ist äußerst plausibel etwa mit Blick auf die Rechte 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

von Frauen, da er ermöglicht, Diskriminierungen im Privaten einzubeziehen und 
ihnen entgegenzuwirken. Sinnvoll ist er ebenfalls in Bezug auf kulturelle Diver-
sität, insofern in der interkulturellen Debatte darauf hingewiesen wurde, dass die 
Idee von negativer Freiheit und einem minimalen Staat nicht nur materielle und 
soziale Aspekte vernachlässigt, sondern auch für ein typisch ‚westliches‘ Men-
schenbild steht, das als Grundlage für eine Menschenrechtskonzeption unange-
messen ist (Kap. 3.2 und 3.3). Darüber hinaus ist dieses Freiheitsverständnis 
auch in Bezug auf Religion überzeugend, da es eine Abgrenzung zu säkularisti-
schen Theorien der starken Trennung von Religion und Staat ermöglicht (Kap. 
5.2).  

Plausibel ist außerdem, dass Nussbaum Freiheit ausdrücklich nicht als völli-
ge Autonomie versteht, sondern immer zugleich die Rolle von Gemeinschaft für 
ein gutes Leben hervorhebt. Die Bedeutung dessen zeigt sich nicht zuletzt an der 
Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit. Hier fordert Nussbaum 
nämlich einerseits, die Grundbefähigung (und das heißt eben auch: die Freiheit) 
von Frauen als universale Norm gegen religiöse Ansprüche sowohl im öffentli-
chen als auch im privaten Bereich durchzusetzen. Andererseits unterstreicht sie, 
dass man auch solchen – religiösen – Lebensvorstellungen Respekt entgegen-
bringen müsse, die eine stärkere Unterordnung von individueller Autonomie for-
dern. Sofern die Grundbefähigung gewährt ist, müsse man es als freie Entschei-
dung respektieren, wenn Frauen gemäß ihrer religiösen Überzeugungen die Aus-
übung bestimmter Fähigkeiten für sich selbst beschränken (Kap. 6.1). Diese Po-
sition ist ebenso wie die daraus abgeleiteten Urteile (das beschränkte Verbot des 
Female Genital Cutting für Kinder einerseits und die Kritik eines Burkaverbots 
andererseits, Kap. 6.2) alles in allem als sinnvoll einzuschätzen. Nussbaums Fo-
kus auf individuelle (Gewissens-)Freiheit ist damit, so das Ergebnis der Diskus-
sion in diesem Buch, grundsätzlich überzeugend (Kap. 3.2 und Kap. 5.1).  

Was die Kritik an einer zu starken Vorrangstellung von Vernunft in ihrem 
Ansatz betrifft, kann Nussbaum diese zumindest teilweise dadurch entkräften, 
dass sie auch Emotionen große Bedeutung für gutes menschliches Leben und 
somit für politische Überlegungen zuschreibt (Kap. 2.2 und Kap. 3.2). Diese Be-
deutung von Emotionen spiegelt sich nicht zuletzt darin, dass Nussbaum die be-
sonders auf die Ausbildung von Mitgefühl und Liebe zielende Erziehung der 
Bürgerinnen und Bürger zu einem wesentlichen Aspekt für die Umsetzung der 
politischen Konzeption erhebt (Kap. 2.8). In diesem Zusammenhang ist auch da-
ran zu erinnern, dass Narrationen in Nussbaums Ansatz eine zentrale Rolle spie-
len: Sie sollen nämlich in Ergänzung zu rationaler Überzeugung die Vorstel-
lungskraft der Leser und Leserinnen ansprechen und ihnen helfen, sich eine Vor-
stellung davon zu machen, was für andere wichtig für gutes menschliches Leben 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS | 295 

 

 

ist. Hier zeigt sich allerdings zugleich eine Grenze für die Wertschätzung und In-
tegration von Nicht-rationalem, und zwar auf der Begründungsebene: Während 
Narrationen Nussbaum zufolge für die Hinführung zur politischen Konzeption 
und mit Blick auf ihre Unterstützung von großer Bedeutung sind, müssten sie auf 
der Begründungsebene klar nachgeordnet werden (Kap. 2.6). Ähnlich argumen-
tiert sie im Kontext der Säkularismusdebatte, dass im öffentlichen Diskurs zu-
mindest bei grundsätzlichen Fragen eine an rational-säkularen Kriterien orien-
tierte Sprache notwendig sei (Kap. 5.2). Dass Nussbaum in diesem Punkt, letzt-
lich gegen ihre Grundintention, das rationale Argument unverkennbar vorordnet, 
habe ich in der Diskussion zu einem wesentlichen Teil auf ihr starkes Bemühen 
um weltanschauliche Neutralität zurückgeführt. Es ist nämlich zu vermuten, dass 
Narrationen deswegen aus der Begründung ausgeschlossen werden sollen, weil 
die in ihnen unvermeidbar enthaltene Partikularität die Begründung einer freiste-
henden, weltanschaulich neutralen Konzeption gefährden würde (Kap. 3.2); und 
entsprechend erscheint eine Verständigung über grundsätzliche Fragen nur dann 
möglich, wenn die Gesprächspartnerinnen ihre weltanschaulichen Überzeugun-
gen ausblenden und sich einer rein rationalen (weltanschaulich neutralen) Spra-
che bedienen (Kap. 5.2). 

Das bedeutet, Einwände, die darauf zielen, dass Nussbaum Rationalität eine 
Vorrangstellung gibt, können nicht völlig entkräftet werden; tatsächlich bleibt 
am Ende auf der Begründungsebene eine solche Vorrangstellung erhalten: Die 
Begründung universaler Normen muss Nussbaum zufolge über freistehende rati-
onal erklärbare Intuitionen erfolgen – trotz aller Einbindung von Emotionen, Zu-
gehörigkeit und Narrationen in anderen Hinsichten. Ob dies legitim ist und man 
die Einwände mit dem Argument der Notwendigkeit einer freistehenden, weltan-
schaulich neutralen politischen Konzeption zurückweisen kann, hängt letztlich 
an der Beurteilung dieser Konzeption weltanschaulicher Neutralität – und damit 
an dem zweiten zentralen Diskussionspunkt. 

 
Die Problematik der freistehenden, weltanschaulich neutralen 
Konzeption 

Neben den Annahmen über die menschliche Natur ruft auch Nussbaums These, 
bei dem Fähigkeitenansatz handele es sich um eine freistehende, weltanschaulich 
neutrale Konzeption, Fragen und Kritik hervor. Diese These setzt bei der An-
nahme an, dass der gleiche Respekt jedes Menschen verlange, die Pluralität von 
weltanschaulich umfassenden Lehren anzuerkennen, da die Wahl einer umfas-
senden Lehre, mithin einer Vorstellung vom Guten, ein wesentlicher Aspekt gu-
ten Lebens sei. Ausgehend davon argumentiert Nussbaum, den Rawlsschen 
Überlegungen zum politischen Liberalismus folgend, dass die Pluralität umfas-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sender Lehren nur von einer politischen Konzeption respektiert werden kann, die 
neutral gegenüber allen umfassenden Lehren und das heißt freistehend begründet 
ist (Kap. 2.5). Die Fähigkeitenliste sei in dieser Weise neutral, weil sie sich auf 
freistehende Intuitionen über jene grundlegenden und minimalen Aspekte guten 
menschlichen Lebens stütze, denen alle (‚vernünftigen‘) Menschen zustimmen 
können. Wenigstens auf lange Sicht könne man daher davon ausgehen, dass die 
Fähigkeitenliste von allen, und zwar überkulturell, als politischer Maßstab aner-
kannt wird. Die Rede ist hier auch von einem überlappenden Konsens (Kap. 2.5, 
2.6 und 2.7). Die weltanschauliche Neutralität der Fähigkeitenliste steht somit 
als Garant für den gleichen Respekt, als beste Grundlage für Stabilität und nicht 
zuletzt ist sie ein wesentliches Argument für den Anspruch auf universale Gel-
tung. 

Das Bekenntnis zum politischen Liberalismus und zu der Idee einer freiste-
henden politischen Konzeption markiert einen bedeutenden Wandel in Nuss-
baums Ansatz, und zwar weg von der aristotelischen Vorstellung von nur einer 
Form guten menschlichen Lebens, die sie in frühen Texten nicht in Frage stellt, 
hin zu der Anerkennung weltanschaulicher Pluralität in späteren Texten (Kap. 
2.5). Mit Blick auf weitere Veränderungen in Nussbaums Denken kann man die-
sen Wandel letztlich als Teil einer Gesamtentwicklung hin zu einer zunehmend 
libertären Position werten (siehe v.a. Kap. 6).  
 
Nussbaums Überlegungen zu weltanschaulicher Neutralität und einer freistehen-
den politischen Konzeption sind zunächst einmal dahingehend überzeugend, 
dass dem Respekt gegenüber verschiedenen Vorstellungen vom Guten damit ein 
wichtiger Stellenwert gegeben wird (Kap. 3.3). Dementsprechend ist auch das im 
Konzept weltanschaulicher Neutralität ausgedrückte Bemühen, keine Vorstel-
lung vom Guten zu bevorzugen oder zu benachteiligen, positiv zu werten. Deut-
lich wird das beispielsweise an der Kontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit, wo Nussbaum der Pluralität von Vorstellungen vom Guten mehr Spiel-
raum einräumt als viele andere Ansätze und dabei die Religionsfreiheit von 
Frauen (beispielsweise von jenen, die eine Burka tragen wollen) in den Blick 
rückt. Dadurch gelingt es ihr, das problematische Schema der Polarisierung von 
Frauenrechten und Religionsfreiheit zu durchbrechen (Kap. 6). 

Eine weitreichende Schwierigkeit besteht allerdings darin, dass Nussbaum in 
ihrer Behauptung der freistehenden Konzeption jede partikulare Rückbindung 
der Fähigkeitenliste und der damit verbundenen normativen Aussagen aus-
schließt. Sowohl in der feministischen als auch in der interkulturellen und der 
säkularismuskritischen Debatte wird dagegen darauf hingewiesen, dass jede poli-
tische Konzeption, so auch die Nussbaumsche, auf umfassende Annahmen zu-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS | 297 

 

 

rückgreift und an Vorstellungen vom Guten rückgebunden ist. Die Behauptung 
weltanschaulicher Neutralität sei daher zurückzuweisen. Dieser Einwand ver-
weist auf ein ernsthaftes Problem und muss daher stärker berücksichtigt werden 
als dies bei Nussbaum der Fall ist. Das zeigt sich beispielsweise an dem Konzept 
individueller Freiheit: Denn wenngleich individuelle Freiheit in dem Sinn, wie 
Nussbaum sie konzipiert, ein alles in allem legitimer Bezugspunkt für politisches 
Handeln ist (vgl. oben), muss man doch davon ausgehen, dass auch diese Vor-
stellung von Freiheit nicht freistehend ist, sondern mit bestimmten Vorstellungen 
vom Guten verquickt, zu denen sie dementsprechend eine größere Nähe aufweist 
als zu anderen – die Anerkennung dieses Konzepts von Freiheit verlangt insofern 
von manchen Menschen weitaus höhere Zugeständnisse und Kompromisse in 
Bezug auf ihre Vorstellungen vom Guten als von anderen, für die sich keine oder 
nur sehr geringe Vereinbarkeitsherausforderungen stellen. Angesichts dessen 
dennoch Neutralität zu behaupten ist unplausibel und für den gleichen Respekt 
problematisch. Es führt nämlich dazu, (bestimmte) andere Vorstellungen – und 
die Menschen selbst in ihren tiefen Überzeugungen, mit den Schwierigkeiten, 
die die Anerkennung der politischen Konzeption für sie bedeutet – nicht ernst zu 
nehmen und entsprechende Einwände abzuweisen bzw. sie nicht eingehend zu 
prüfen. Das aber widerspricht dem gleichen Respekt, der es gerade verlangen 
würde, solche Überzeugungen und Einwände ernst zu nehmen und in einen in-
tensiven Diskurs zu treten. Eine solche Einschränkung des Respekts kann dar-
über hinaus zu einer (verstärkten) Abgrenzung gegenüber der politischen Kon-
zeption beitragen und sich somit negativ auf die Stabilität des Ansatzes auswir-
ken (Kap. 3.2 und Kap. 5.2.). 

Aufgrund dieser Problematik sollte man es, so die hier gezogene Schlussfol-
gerung, als unvermeidbar anerkennen, dass jede politische Konzeption an parti-
kulare Vorstellungen rückgebunden ist – und die Zuschreibung von weltanschau-
licher Neutralität aufgeben. Das darf nicht bedeuten, weltanschauliche Neutrali-
tät gänzlich zu verwerfen, sie bleibt als Ideal und Orientierungspunkt wichtig; 
politische Normen dürfen aber weder explizit noch implizit beanspruchen, diese 
Neutralität einlösen zu können. Ein in dieser Weise eingeschränktes Neutrali-
tätsverständnis macht deutlich, dass die vorgeschlagenen Normen tatsächlich nur 
eine Annäherung darstellen und weiter diskutiert werden können und müssen. 
Erst ein solches, offeneres Zur-Diskussion-Stellen der Normen ermöglicht es, 
Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten wirklich ernst zu neh-
men und ihnen gleichen Respekt entgegenzubringen (Kap. 3.2).  

Greift man vor diesem Hintergrund noch einmal die Frage nach der Rolle 
von Narrationen auf (siehe oben), so kann man weiter schließen, dass es nicht 
notwendig ist, Narrationen aufgrund ihrer Partikularität prinzipiell in der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gründung auszuschließen. Vielmehr ist durchaus zu überlegen, ob und inwiefern 
man ihnen eine größere, die rationale Argumentation ergänzende und partikulare 
Erfahrungshorizonte einbindende Rolle geben kann. Wie eine solche Integration 
von Narrationen in das Begründungsverfahren aussehen kann, wäre allerdings 
noch genauer auszuarbeiten und muss an dieser Stelle offen bleiben. 

 
Von Nussbaum hin zu einem Konzept dynamischer Universalität 

Nussbaums Konzept universaler Normen baut maßgeblich auf den beiden disku-
tierten Annahmen auf: So könne die Fähigkeitenliste deswegen legitim Anspruch 
auf universale Geltung erheben, weil sie (nur) jene minimalen Aspekte benenne, 
die für jedes gute menschliche Leben grundlegend sind, und weil sie sich in der 
Bestimmung dieser Aspekte auf freistehende Intuitionen darüber stütze, was das 
gute menschliche Leben ausmacht. Darüber hinaus ist die Fähigkeitenliste 
dadurch charakterisiert, dass sie nicht als statische universale Norm konzipiert 
wird, sondern als ein Vorschlag, der offen für Veränderungen ist (Kap. 2.6). Die-
se Forderung, universale Normen an Offenheit zu knüpfen, macht Nussbaums 
Universalitätskonzept mit Blick auf die Debatte um Geschlecht, kulturelle 
Diversität und Religion zunächst einmal sehr plausibel. Denn ein solches Kon-
zept ermöglicht, die Fähigkeitenliste an veränderte Bedingungen und neue Er-
kenntnisse anzupassen, wo es notwendig erscheint – etwa wenn die Auseinan-
dersetzung mit anderen kulturellen Kontexten zu der Erkenntnis führt, dass be-
stimmte Fähigkeiten modifiziert werden müssen, um grundlegende Intuitionen 
über das gute menschliche Leben besser abzubilden (tatsächlich hat Nussbaum 
in diesem Sinn einige der Fähigkeiten verändert, Kap. 2.6).  

Allerdings wirkt sich die Problematik der freistehenden Konzeption auch auf 
das Universalitätsverständnis aus. So führt die Behauptung, dass die universale 
Fähigkeitenliste freistehend und weltanschaulich neutral sei, nämlich dazu, dass 
sie letztlich doch in weitaus stärkerem Maß als gesetzt und kaum hinterfragbar 
vorausgesetzt wird und manche Einwände nicht ernst genommen und ohne ein-
gehende Prüfung zurückgewiesen werden. Entgegen der geforderten Offenheit 
verschließt sich Nussbaum so an bestimmten Punkten der Diskussion über die 
Liste – die damit nicht mehr offen und veränderbar, sondern letztlich doch eher 
starr wirkt (Kap. 3.3). Diese Schwierigkeit spiegelt sich auch in der Art und 
Weise, in der sie (überkulturelle) Kritik auf der Basis dieses universalen Maß-
stabs übt, denn diese fällt mitunter zu schnell und undifferenziert aus und sie 
zeigt, dass Nussbaum die Positionen, die sie kritisiert, nicht immer ernsthaft an-
hört, mithin für deren Perspektiven nicht offen (genug) ist (Kap. 3.3). Anschau-
lich wird das beispielsweise in ihrer Auseinandersetzung mit den religionspoliti-
schen Modellen Europas, die sie zu undifferenziert kritisiert und ablehnt (Kap. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS | 299 

 

 

5.3), sowie insbesondere in Bezug auf die Kontroverse um Frauenrechte und Re-
ligionsfreiheit: Positionen, die die von ihr vorgeschlagenen Lösungen und damit 
letztlich den ihnen zu Grunde liegenden Maßstab in seiner Universalität und 
Neutralität in Frage stellen, berücksichtigt Nussbaum nicht oder nicht genug. 
Anstatt zuzugestehen, dass die vorgeschlagenen und alles in allem ja sehr sinn-
vollen Lösungen nicht allen betroffenen Personen gerecht werden (und vielmehr 
für einige tragische Momente beinhalten) und dass sie nicht alle relevanten Posi-
tionen berücksichtigen können – und daher vorläufig und diskutabel sind –, wird 
suggeriert, sie seien allgemein befriedigend und aus ‚vernünftiger‘ Sicht unkont-
rovers. Das aber ist nicht überzeugend, es entspricht weder der Norm gleichen 
Respekts noch dem plausibel als Dilemma analysierten Charakter dieser Kon-
flikte (Kap. 6). 

Aufgrund dieser Überlegungen habe ich hier dafür plädiert, Universalität von 
der These der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption zu lösen, die 
partikulare Rückbindung aller politischen Normen anzuerkennen und Neutralität 
nur als Orientierungspunkt zu verstehen – und davon ausgehend die Offenheit 
der universalen Normen zu stärken, hin zu einem Konzept dynamischer Univer-
salität. Ein solches Universalitätskonzept kann an Nussbaums Idee der Offenheit 
und auch an die Annahme der Fähigkeitenliste als einem Vorschlag anknüpfen, 
muss diese aber weiterführen. Es bedeutet vor allem, dass man die als universal 
vorgeschlagenen Normen stärker zur Diskussion stellt und sich dabei nicht ge-
genüber Einwänden und Positionen verschließt. Die Fähigkeitenliste als univer-
saler Maßstab wäre dann mehr als bei Nussbaum als ein nur vorläufiger, weiter 
zu diskutierender und entwickelnder Vorschlag zu verstehen; als solcher würde 
er durchaus Kritik begründen und Konfliktlösungen ermöglichen, welche aber 
vorsichtiger und ebenfalls vorläufiger formuliert werden müssen. 
 Ein solches Konzept dynamischer Universalität kann und muss freilich wei-
terentwickelt werden. Insbesondere ist wie oben angesprochen zu überlegen, wie 
– universale – politische Normen anders begründet werden können als über frei-
stehende Intuitionen, wenn sie sich zugleich an dem Ideal von Neutralität orien-
tieren sollen. Meines Erachtens könnte man dafür an den Vorschlag anknüpfen, 
den überlappenden Konsens selbst zur Begründungsfigur zu machen (z.B. Taylor 
2010), wobei man dies jedoch in Auseinandersetzung mit Kritik an der Konsen-
sorientierung (z.B. Mouffe 2005) weiterdenken sollte (Kap. 5.2). Wie dies ge-
schehen kann, wäre nun genauer zu elaborieren. 

 
Geschlecht, kulturelle Diversität und Religion  

Am Ende dieses Buches soll noch einmal die Bedeutung von Geschlecht, kultu-
reller Diversität und Religion aufgegriffen werden. Diese drei Aspekte und ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Verhältnis zueinander haben für die Untersuchung eine wichtige Rolle gespielt, 
da sie die maßgeblichen Prüfsteine für die Diskussion universaler Normen im 
Allgemeinen und Nussbaums Ansatz im Speziellen waren. Dabei stand am Be-
ginn die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit und somit die Fest-
stellung, dass in dem Verhältnis dieser Aspekte ein Konfliktpotenzial steckt: 
Oftmals stehen sich Forderungen nach Frauenrechten und religiöse (bzw. auch 
kulturelle) Ansprüche konfrontativ gegenüber. Man könnte daher meinen, dass 
man das Anliegen von Frauenrechten bzw. allgemeiner einer Kritik an ge-
schlechtsspezifischer Diskriminierung und das Anliegen, religiöse Ansprüche 
anzuerkennen, nicht gleichzeitig vertreten kann, zumal in einer kulturell diversen 
Gesellschaft. Allerdings, so muss man zugleich bedenken, ist es ethisch proble-
matisch, wenn im Namen der Kritik einer Diskriminierungsform eine andere 
verstärkt wird. Das zeigt sich anschaulich an problematischen einseitigen Urtei-
len zu Konflikten um Frauenrechte und Religionsfreiheit, beispielsweise wenn 
Forderungen nach einem Burkaverbot die Religionsfreiheit burkatragender Frau-
en kaum oder gar nicht berücksichtigen. 

In der Diskussion habe ich zunächst einmal gegen solche Konfliktnarrative 
darauf hingewiesen, dass Parallelen zwischen feministischen, interkulturellen 
und säkularismuskritischen (die Bedeutung von Religion hervorhebenden) Dis-
kursen bestehen – nämlich was die Problematisierung bestimmter Konzepte von 
Freiheit, Rationalität und Neutralität betrifft (Kap. 3.2, 3.3, 5.1 und 5.2). Die 
Perspektiven von Geschlecht, kultureller Diversität und Religion stehen somit 
nicht zwangsläufig im Konflikt miteinander, vielmehr kann die Berücksichti-
gung der verschiedenen Debatten auch zu einer gegenseitigen Verstärkung der 
Argumente und hin zu einer gemeinsamen Stoßrichtung mit Blick auf verbesser-
te politische Normen führen. Vor diesem Hintergrund ist der Konflikt dann nicht 
einfach als einer zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit, sondern zwi-
schen bestimmten Positionen zu werten. Hier erscheint es nun notwendig, eine 
starke Polarisierung zu vermeiden und stattdessen nach Antworten zu suchen, 
die beide Seiten und ihre Anliegen ernst nehmen. 

Nussbaums Ansatz ist diesbezüglich im Wesentlichen sehr überzeugend. So 
kann man hervorheben, dass Nussbaum die Aspekte Geschlecht, kulturelle 
Diversität und Religion ausdrücklich als Herausforderungen für jeden politi-
schen Ansatz betrachtet und als solche auch mit Blick auf den Fähigkeitenansatz 
aufgreift und problematisiert.1 Dies spiegelt sich in der inhaltlichen Bestimmung 

                                                             
1  Dabei bezieht sie zu einem gewissen Grad auch den Konstruktionscharakter aller drei 

Konzepte ein, etwa in ihrer Analyse der sozialen Überformung ‚natürlicher‘ Annah-

men zu Geschlecht und der damit verbundenen Kritik an bestimmten Geschlechter-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS | 301 

 

 

grundlegender Annahmen des Fähigkeitenansatzes wider, die in vielen Hinsich-
ten sehr plausibel mit Blick auf die skizzierte feministische, interkulturelle und 
säkularismuskritische Diskussion ist und eine Reihe der dort angesprochenen 
Problematisierungen aufnimmt (das zeigt sich z.B. im Konzept substanzieller 
Freiheit oder in der Betonung der Bedeutung von Emotionen, siehe oben). 
Grundsätzlich überzeugend ist nicht zuletzt Nussbaums Position in der Kontro-
verse um Frauenrechte und Religionsfreiheit. Eben weil sie die verschiedenen 
Aspekte für wichtig erachtet, bemüht sie sich in besonderer Weise darum, die 
unterschiedlichen Ansprüche in Konflikten dieser Art sorgsam gegeneinander 
abzuwägen und Lösungen zu finden, die beiden Seiten gerecht werden. Dennoch 
spiegeln sich wie oben angesprochen auch hier die Schwierigkeiten eines an 
weltanschauliche Neutralität gebundenen Verständnisses universaler Normen 
wider, da die auf ihrer Basis vorgeschlagenen Lösungen die Komplexität und Di-
lemmatik der Konflikte nicht abbilden (siehe oben). Auch aus diesem Blickwin-
kel erscheint es daher sinnvoll und notwendig, das Konzept universaler Normen 
im Sinne dynamischer Universalität weiterzuentwickeln. 
 
Abschließend kann festgehalten werden, dass Nussbaums Fähigkeitenansatz, vor 
dem Hintergrund der Diskussion um Menschenrechte, Geschlecht, kulturelle 
Diversität und Religion betrachtet, eine in vielen Hinsichten überzeugende Ant-
wort auf die eingangs formulierte Frage nach universalen Normen für politisches 
Handeln gibt. Es ist plausibel, an einem (minimalen) universalen Maßstab fest-
zuhalten und ihn so plural wie die Fähigkeitenliste zu fassen. Allerdings ist es 
notwendig, Universalität dabei noch offener und dynamischer zu konzipieren, 
was voraussetzt, die Behauptung weltanschaulicher Neutralität aufzugeben. An-
gestrebt werden sollte ein Konzept universaler Normen, das um des gleichen 
Respekts jedes Menschen willen stärker auf den Vorläufigkeits- und Vorschlags-
charakter dieser Normen setzt. 

 

                                                                                                                                  
ordnungen; oder in ihrer Zurückweisung homogener Verständnisse von Kultur und 

Religion, denen gegenüber sie die Diversität innerhalb von Kulturen und Religionen 

betont. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Literaturverzeichnis 

 

 

 
Literatur von Martha C. Nussbaum mit Siglenverzeichnis 

AACM – (2000): „Aristotle, Politics, and Human Capabilities: A Response to 
Antony, Arneson, Charlesworth, and Mulgan“, In: Ethics 111.1, 102-140. 

AF – (2016): Anger and Forgiveness. Resentment, Generosity, and Justice, New 
York. 

AHN – (1995): „Aristotle on Human Nature and the Foundations of Ethics“, In: 
Altham, James Edward John/Harrison, Ross (Hrsg.): World, Mind, and Eth-
ics. Essays on the Ethical Philosophy of Bernard Williams, Cambridge [u.a.], 
86-131. 

AS – (2002): „Aristotelische Sozialdemokratie. Die Verteidigung universaler 
Werte in einer pluralistischen Welt“, In: Nida-Rümelin Julian/Thierse, Wolf-
gang (Hrsg.): Philosophie und Politik = Philosophy Meets Politics/6. Für ei-
ne aristotelische Sozialdemokratie/Martha C. Nussbaum, Essen, 17-40. 

ASD – (1999): „Der aristotelische Sozialdemokratismus“, In: GGL, 24-85. 
CAEC – (2007): „The Capabilities Approach and Ethical Cosmopolitanism: A 

Response to Noah Feldman“, In: The Yale Law Journal: The Pocket Part 30, 
123-129. 

CC – (2011): Creating Capabilities. The Human Development Approach, Cam-
bridge (Mass.) [u.a.]. 

CER – (2011): „Capabilities, Entitlements, Rights: Supplementation and Cri-
tique“, In: Journal of Human Development and Capabilities, 12.1, 23-37. 

CFE – (2003): „Capabilities as Fundamental Entitlements: Sen and Social Jus-
tice, In: Feminist Economics 9.2, 33-59. 

CG – (2003): „The Complexity of Groups“, In: Philosophy and Social Criticism 
29, 57-69. 

CH – (1997): Cultivating Humanity. A Classical Defense of Reform in Liberal 
Education, Cambridge (Mass.) [u.a.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

CHR – (1997): „Capabilities and Human rights“, In: Fordham Law Review 66, 
273-300. 

CPCD – (2009): „The Capabilities of People with Cognitive Disabilities“, In: 
Metaphilosophy 40, 331-351. 

CT – (2003): „Compassion & Terror“, In: Daedalus, 132.1, 10-26. 
CW – (2007): The Clash Within. Democracy, Religious Violence, and India’s 

Future, Cambridge (Mass). 
DH – (2010): From Disgust to Humanity: Sexual Orientation and Constitutional 

Law, Oxford. 
EDC – (2006): „Education and Democratic Citizenship: Capabilities and Quality 

Education“, In: Journal of Human Development 7.3, 385-395. 
EQR – (2008): „Equal Respect for Conscience: The Roots of a Moral and Legal 

Tradition“, In: The University of Chicago Record 42.3, 2-6. 
ER – (1998): „Exactly and Responsibly: A Defense of Ethical Criticism“, In: 

Philosophy and Literature 22, 364-86.   
FG – (1986): The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and 

Philosophy, Cambridge [u.a.].  
FJ – (2006): Frontiers of Justice. Disability, Nationality, Species Membership, 

Cambridge (Mass.). 
FKL – (2002): „Die feministische Kritik des Liberalismus“, In: Dies.: Konstruk-

tion der Liebe, des Begehrens und der Fürsorge. Drei philosophische Aufsät-
ze, Stuttgart, 15-89. 

GFF – (1999): „Gefühle und Fähigkeiten von Frauen“, In: GGL, 131-175. 
GGL – (1999): Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt (Main). 
HD – (2008): „Human dignity and political entitlements“, In: Human Dignity 

and Bioethics: Essays Commissioned by the President's Council on Bioeth-
ics, Washington D.C., 351-380. 

HFH – (2004): Hiding from Humanity, Princeton (NJ) [u.a.]. 
HRC – (2007): „Human Rights and Human Capabilities“, In: Harvard Human 

Rights Journal 20, Twentieth Anniversary Reflections, 21-24. 
ITK – (1996): Interview „Tragische Konflikte und wohlgeordnete Gesellschaft“, 

Interview mit Josef Früchtl, In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 44.1, 
135-148. 

ITW – (2012): Interview „Hinter Toleranz steckt eine herablassende Weltsicht“, 
Interview mit Joachim Frank und Michael Hesse, In: Frankfurter Rundschau 
vom 13.7.2012. 

JLR – (2003): „Judaism and the Love of Reason“, In: Bower, Marya/Groenhout, 
Ruth (Hrsg.): Among Sophia’s Daughters, Bloomington [u.a.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 305 

 

 

JOC – (1999): „Judging Other Cultures: The Case of Genital Mutilation“, In: 
SSJ, 118-129. 

KL – (2002): „Konstruktion der Liebe, des Begehrens und der Fürsorge“, In: 
Dies.: Konstruktion der Liebe, des Begehrens und der Fürsorge. Drei philos-
ophische Aufsätze, Stuttgart, 163-233. 

LC – (2008): Liberty of Conscience. In Defense of America's Tradition of Reli-
gious Equality, New York. 

LCA – (2007): „Liberty of Conscience: The Attack on Equal Respect“, In: Jour-
nal of Human Development 8.3, 337-357. 

LK – (1990): Love’s Knowledge. Essays on Philosophy and Literature, New 
York [u.a.].  

LL – (2001): „Love, Literature, and Human Universals: Comments on the Pa-
pers“, In: Kallhoff, Angela (Hrsg.): Martha C. Nussbaum, Ethics and Politi-
cal Philosophy: Lecture and Colloquium in Münster 2000, Münster, 129-152. 

MBW – mit Cohen, Joshua/Howard, Matthew (Hrsg.) (1999): Is Multicultural-
ism Bad for Women? Susan Moller Okin with Respondents, Princeton. 

ME – (2002): „Moral Expertise? Constitutional Narrative and Philosophical Ar-
gument“, In: Metaphilosophy 33, 502-520.  

MF – (1999): „Menschliche Fähigkeiten, weibliche Menschen“, In: GGL, 176-
226. 

MTSG – (1998): Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit“, In: Steinfath, 
Holmer (Hrsg.): Was ist ein gutes Leben? Frankfurt (Main), 196-234. 

NM – (1999): „Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätigkeiten“, In: 
GGL, 86-130. 

NRI – (2012): The New Religious Intolerance. Overcoming the Politics of Fear 
in an Anxious Age“, Cambridge (MA) [u.a.]. 

NRT – (1999): „Nicht-relative Tugenden: Ein aristotelischer Ansatz“, In: GGL, 
227-264. 

OHWV – (2004): „On Hearing Women’s Voices. A Reply to Susan Okin“, In: 
Philosophy and Public Affairs 32.2, 193-205. 

PA – (1998): „Political Animals: Luck, Love, and Dignity“, In: Metaphilosophy 
29, 273-87. 

PC – (2002): „Patriotism and Cosmopolitanism“, In: Dies., Cohen, Joshua 
(Hrsg.): For Love of Country?, Boston (MA), 3-20. 

PD – (1999): „A Plea for Difficulty“, In: MBW, 105-114. 
PE – (2014): Politische Emotionen. Warum Liebe für Gerechtigkeit wichtig ist, 

Berlin. 
PJ – (1995): Poetic Justice: the Literary Imagination and Public Life, Boston 

(MA). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

PLG – (2015): „Political Liberalism and Global Justice“, In: Journal of Global 
Ethics 11.1, 68-79. 

PLP – (2011): „Perfectionist Liberalism and Political Liberalism“, In: Philoso-
phy and Public Affairs 39.1, 3-45. 

PLR – (2003): „Political Liberalism and Respect: A Response to Linda Barclay“, 
In: Sats. Nordic Journal of Philosophy 4.2, 25-44 

PO – (2001): „Political Objectivity“, In: New Literary History 32.4, 883-906. 
PP – (1999): „The Professor of Parody. The Hip, Defeatist Feminism of Judith 

Butler“, In: The New Republic 22, 37-45. 
PPIF – (1998): „Public Philosophy and International Feminism“, In: Ethics 

108.4, 762-796.  
QL – mit Sen, Amartya (Hrsg.) (1993): The Quality of Life, Oxford. 
RE – (2007): „Radical Evil in Liberal Democracies“, In: Banchoff, Thomas 

(Hrsg.): Democracy and the New Religious Pluralism, New York [u.a.], 171-
202. 

RI – (2004): „Religious Intolerance”, In: Foreign Policy 144, 44-45. 
RW – (1997): „Religion and Women’s Human Rights“, In: Weithman, 93-137. 
SSJ – (1999): Sex & Social Justice, New York [u.a.]. 
TD – The Therapy of Desire: Theory and Practice in Hellenistic Ethics, Prince-

ton. 
THV – (2002): „Transcendence and Human Values“, In: Philosophy and Phe-

nomenological Research 64, 445–52.  
TP – (2012): „Teaching Patriotism: Love and Critical Freedom“, In: The Univer-

sity of Chicago Law Review 79, 215-251. 
TPV – (2012): „Teaching Patriotism“, Vortrag vom 10.4.2012, University of 

Chicago, Filmdokument, URL = <http://www.law.uchicago.edu/node/1063 
2>, letzter Abruf am 2.3.2017. 

UT – (2001): Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cambridge 
[u.a.]. 

VE – (1999): „Virtue ethics: A misleading category? “, In: Journal of Ethics 3.3., 
163-201. 

VNM – (2000): Vom Nutzen der Moraltheorie für das Leben, Wien. 
VT – (2010): „Veiled Threats?“, In: New York Times Opinionator, URL = 

<http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/07/11/veiled-threats/>, letzter 
Abruf am 2.3.2017. 

WB – (2005): „Womenʼs Bodies: Violence, Security, Capabilities“, In: Journal 
of Human Development 6.2, 167-183. 

WHD – (2000): Women and Human Development: The Capabilities Approach, 
Cambridge [u.a.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 307 

 

 

WLP – (2002): „Women and the Law of Peoples“, In: Politics, Philosophy, and 
Economics 1.3, 283-306. 

WW – (2000): „Women and Work. The Capabilities Approach“, In: The Little 
Magazine 1, 26-37. 

 
Andere Literatur 

Ahmadu, Fuambai (2007): „‚Ain’t I Woman Too?‘: Challenging Myths of Sexu-
al Dysfunction in Circumcised Women“, In: Hernlund, Ylva/Shell‐Duncan, 
Bettina (Hrsg.): Transcultural Bodies: Female Genital Cutting in Global 
Context, New Brunswick (NJ) [u.a.], 278‐310. 

Ahmed, Leila (2011): „Frauenrechte im Islam. Imperialismus unterm Schleier“, 
In: Qantara.de, URL = <http://de.qantara.de/Imperialismus-unterm-Schleier/ 
16951c17385i0p138/index.html>, letzter Abruf am 2.3.2017. 

Alcoff, Linda Martín (1995): „Is the Feminist Critique of Reason Rational“, In: 
Philosophical topics 23.2, 1-26. 

Alexander, John (2008): Capabilities and Social Justice. The Political Philoso-
phy of Amartya Sen and Martha Nussbaum, Aldershot [u.a.]. 

al-Hibri, Azizah Y. (1999): „Is Western Patriarchal Feminism Good for Third 
World / Minority Women?“, In: MBW, 41-46. 

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in 
Deutschland und Frankreich, Bielefeld. 

Anderson, Elizabeth (1995): Value in Ethics and Economics, Cambridge (MA) 
[u.a.]. 

An-Na’im, Abdullahi A. (1999): „Promises We Should All Keep in Common 
Cause“, In: MBW, 59-64. 

Ders. (2008): „Regionale Ausprägungen universeller Menschenrechte“, In: 
Richter, Ingo (Hrsg.): Transnationale Menschenrechte: Schritte zu einer 
weltweiten Verwirklichung der Menschenrechte, Opladen, 281- 297. 

Antony, Louise M. (2000): „Natures and Norms“, In: Ethics 111.1, 8-36. 
Antweiler, Christoph (2011): Mensch und Weltkultur: für einen realistischen 

Kosmopolitismus im Zeitalter der Globalisierung, Bielefeld. 
Appiah, Kwame Anthony (2005): The Ethics of Identity, Princeton (NJ) [u.a.]. 
Ders. (2007): Der Kosmopolit: Philosophie des Weltbürgertums, Bonn. 
Arneson, Richard J. (2000): „Perfectionism and Politics”, In: Ethics 111.1, 37-

63. 
Aristoteles (1991): Nikomachische Ethik, übersetzt und kommentiert von Dirl-

meier, Franz, In: Aristoteles. Werke in deutscher Übersetzung, begründet 
von Grumach, Ernst, herausgegeben von Flashar, Hellmut, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power 
in Christianity and Islam, Baltimore [u.a.]. 

Audi, Robert (1997): „The State, the Church, and the Citizen“, In: Weithman, 
38-75. 

Auga, Ulrike (2008): „Sexuelle Rechte und Menschenrechte. Probleme der in-
terkulturellen Debatte“, In: Zeitschrift für Germanistik 18.2, 357-369. 

Badawia, Tarek (2016): Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts, In: 
Ders./Schmid, Hansjörg (Hrsg.): Zwischen Gewissen und Norm: Autonomie 
als Leitkategorie religiöser Bildung im Islam und Christentum, Berlin, 77-94. 

Bader, Veit (1999): „Religious Pluralism: Secularism or Priority for Democra-
cy?“, In: Political Theory 27.5, 597-633. 

Ders. (2003): „Religious Diversity and Democratic Institutional Pluralism“, In: 
Political Theory 31.2, 265-294. 

Baehr, Amy R. (2012): „Liberal Feminism“, In: Zalta, Edward N. (Hrsg.): The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2012 Edition), URL = <http:// 
plato.stanford.edu/archives/fall2012/entries/feminism-liberal/>, letzter Abruf 
am 2.3.2017. 

Barkhaus, Annette/Mayer, Matthias/Roughley, Neil/ Thürnau, Donatus (1999): 
Identität, Leiblichkeit, Normativität: neue Horizonte anthropologischen Den-
kens, Frankfurt (Main). 

Baubérot, Jean (2010): „Säkularismus und Laizität“, In: Transit 39, 45-76. 
Beattie, Tina (2005): „Religious Identity and the Ethics of Representation: the 

Study of Religion and Gender in the Secular Academy“, In: Beattie, 
Tina/King, Ursula (Hrsg.): Gender, Religion and Diversity. Cross-Cultural 
Perspectives, 65-78. 

Becker, Mary (1992): „The Politics of Women’s Wrongs and the Bill of 
‚Rights’: A Bicentennial Perspective“, In: The University of Chicago Law 
Review 59, 453-517. 

Bell, Daniel (2009): „Communitarianism“, In: Zalta, Edward N. (Hrsg.): The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2009 Edition), URL = <http:// 
plato.stanford.edu/archives/spr2009/entries/communitarianism/>, letzter Ab-
ruf am 2.3.2017. 

Benhabib, Seyla (1992): Situating the Self: Gender, Community, and Postmod-
ernism in Contemporary Ethics, Cambridge [u.a.]. 

Dies. (2002): The Claims of Culture. Equality and Diversity in the Global Era, 
Princeton (NJ) [u.a.]. 

Berghahn, Sabine/Rostock, Petra (Hrsg.) (2009): Der Stoff, aus dem Konflikte 
sind: Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Österreich und der 
Schweiz, Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 309 

 

 

Bhargava, Rajeev (2011): „Rehabilitating Secularism“, In: Calhoun, Craig J./ 
Juergensmeyer, Mark/VanAntwerpen, Jonathan (Hrsg.): Rethinking Secular-
ism, Oxford, 92–113.  

Bibel in gerechter Sprache, hrsg. von Bail, Ulrike/Crüsemann, Frank/Crüse-
mann, Marlene/Domay, Erhard/Ebach, Jürgen/Janssen, Claudia/Köhler, Han-
ne/Kuhlmann, Helga/Leutzsch, Martin/Schottroff, Luise (2007), Gütersloh. 

Bielefeldt, Heiner (1999): „Universale Menschenrechte angesichts der Pluralität 
der Kulturen“, In: Reuter, Hans-Richard (Hrsg.): Ethik der Menschenrechte. 
Zum Streit um die Universalität einer Idee I, Tübingen, 43-73. 

von Braun, Christina/Mathes, Bettina (2007): Verschleierte Wirklichkeit: die 
Frau, der Islam und der Westen, Berlin. 

Brooks, Thom (2012): Global Justice and International Affairs, Leiden [u.a.]. 
Brown, Wendy (1995): States of Injury: Power and Freedom in Late Modernity, 

Princeton (NJ). 
Dies. (2006): Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire, 

Princeton (NJ) [u.a.]. 
Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 

(2016): Zahlen und Fakten/ODA. Geber im Vergleich 2013, URL = <http:// 
www.bmz.de/de/ministerium/zahlen_fakten/oda/geber/index.html>, letzter 
Abruf am 2.3.2017. 

Butler, Judith (1990): Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, 
New York (NY) [u.a.]. 

Dies. (1994): „Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 
‚Postmoderne‘“, In: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, 
Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus und Postmoderne in der 
Gegenwart, Frankfurt (Main), 31-58. 

Dies. (2000): „Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Forma-
lism“, In: Dies./Laclau/Žižek, 11-43. 

Dies. (2011): „Is Judaism Zionism?“, In: Mendieta, Eduardo/VanAntwerpen, 
Jonathan (Hrsg.): The Power of Religion in the Public Sphere, New York, 
70-91. 

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj (2000): Contingency, Hegemony, 
Universality: Contemporary Dialogues on the Left, London [u.a.]. 

Calhoun, Craig (2010): „Säkularismus: Eine kritische Bestandsaufnahme“, In: 
Transit 39, 77-92. 

Casanova, José (1994): Public Religions in the Modern World, Chicago. 
Ders. (2010): „Säkularismus – Ideologie oder Staatskunst?“, In: Transit 39, 29-

44. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Cates, Diana Fritz (2003): „Conceiving Emotions. Martha Nussbaum’s Upheav-
als of Thought“, In: Journal of Religious Ethics 31, 325-341. 

Chambers, Clare (2008): Sex, Culture, and Justice. The Limits of Choice, Uni-
versity Park (PA).  

Dies. (2004): „Are Breast Implants Better than Female Genital Mutilation? Au-
tonomy, Gender Equality and Nussbaum’s Political Liberalism“, In: Critical 
Review of International Social and Political Philosophy, 7.3, 1–33. 

Charlesworth, Hilary (1994): „What are ‚Women’s International Human 
Rights‘?“, In: Cook (1994), 58-84. 

Dies. (2000): „Martha Nussbaum’s Feminist Internationalism“, In: Ethics 111.1, 
64-78. 

Claassen, Rutger (2011): „Making Capability Lists: Philosophy versus Democ-
racy“, In: Political Studies 59.3, 491-508. 

Coene, Gily/Longman, Chia (2008): „Gendering the Diversification of Diversity. 
The Belgian Hijab (in) Question“, In: Ethnicities 8.3, 302-321. 

Cook, Rebecca J. (Hrsg.) (1994): Human Rights of Women. National and Inter-
national Perspectives, Philadelphia. 

Dies. (1994a): „Women’s International Human Rights Law: The Way Forward“, 
In: Dies. (1994), 3-36. 

Cooke, Maeve (2005): „Avoiding Authoritarianism: On the Problem of Justifica-
tion in Contemporary Critical Social Theory“, In: International Journal of 
Philosophical Studies 13.3, 379-404. 

Dies. (2006): Salvaging and Secularizing the Semantic Contents of Religion: the 
Limitations of Habermas’s Postmetaphysical Proposal, In: International Jour-
nal for Philosophy of Religion 60, 187-207. 

Coomaraswamy, Radhika (1994): „To Bellow like a Cow: Women, Ethnicity, 
and the Discourse of Rights“, In: Cook (1994), 39-57. 

Crocker, David A. (1995): „Functioning and Capability: The Foundations of 
Sen’s and Nussbaum’s Development Ethic, Part II“, In: WCD, 153-198. 

Ders. (2007): „Deliberative Participation in Local Development“, In: Journal of 
Human Development 8.3, 431-455. 

Dabrock, Peter (2012): Befähigungsgerechtigkeit: Ein Grundkonzept konkreter 
Ethik in fundamentaltheologischer Perspektive, Gütersloh. 

De Dijn, Herman (2008): „Nussbaum on Religious Diversity and the Law“, In: 
Bijdragen, Tijdschrift voor Filosofie en Theologie 69.4, 470-485. 

Degele, Nina/Winker, Gabriele (2009): Intersektionalität. Zur Analyse sozialer 
Ungleichheiten, Bielefeld. 

Derksen, Louise (2002): „Martha Nussbaum on Rationality, Tolerance and Lib-
eration. How Rational Should Women’s Studies Be?“, In: Christensen, Birgit 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 311 

 

 

(Hrsg.): Wissen, Macht, Geschlecht: Philosophie und die Zukunft der „con-
dition féminine“, Zürich, 439-446. 

Deveaux, Monique (2009): Gender and Justice in Multicultural Liberal States, 
Oxford [u.a.]. 

Dhawan, Nikita (2011): „Überwindung der Monokulturen des Denkens: Philo-
sophie dekolonisieren“, In: Polylog 25, 39-54. 

Eisenberg, Avigail/Spinner-Halev, Jeff (Hrsg.) (2005): Minorities within Minori-
ties. Equality, Rights and Diversity, Cambridge [u.a.]. 

Fabre, Cécile/Miller, David (2003): „Justice and Culture: Rawls, Sen, Nussbaum 
and O’Neill“, In: Political Studies Review 1, 4-17. 

Flaßpöhler, Svenja/Früchtl, Josef/Hoppe, Fedor B./Schlüter, Stefanie/Tiemann, 
Christiane/Yurtcu, Sonja (2000): „Metaphysics and Postfeminism“, In: 
Kallhoff, Angela (Hrsg.): Martha C. Nussbaum, Ethics and Political Philoso-
phy: Lecture and Colloquium in Münster 2000, Münster, 115-118. 

Forst, Rainer (2000): „Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft“, In: Ders. (Hrsg.): 
Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer um-
strittenen Tugend, Frankfurt (Main) [u.a.], 119-143. 

Frankenberry, Nancy (2008): „Feminist Philosophy of Religion“, In: Zal-
ta, Edward N. (Hrsg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2008 
Edition), URL = <http://plato.stanford.edu/archives/fall2008/entries/feminist 
-religion/>, letzter Abruf am 2.3.2017. 

Friedman, Marilyn (2003): Autonomy, Gender, Politics, Oxford [u.a.]. 
Galamaga, Adam (2014): Philosophie der Menschenrechte von Martha C. Nuss-

baum: Eine Einführung in den Capabilities Approach, Marburg. 
Gerhard, Ute/Jansen, Mechthild M./Maihofer, Andrea (Hrsg.) (1990): Differenz 

und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, Frankfurt (Main). 
Gilligan, Carol (1982): In a Different Voice: Psychological Theory and Women's 

Development, Cambridge (MA). 
Göle, Nilüfer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der Mo-

derne, Berlin. 
Gómez, Carlos Miguel (2012): Interculturality, Rationality and Dialogue: In 

Search for Intercultural Argumentative Criteria for Latin America, Würz-
burg. 

Gosepath, Stefan (1998): „Zu Begründungen sozialer Menschenrechte“, In: 
Ders./Lohmann, Georg (Hrsg.): Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt 
(Main), 146-187. 

Gutschker, Thomas (2002): Aristotelische Diskurse: Aristoteles in der politi-
schen Philosophie des 20. Jahrhunders, Stuttgart [u.a.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Habermas, Jürgen (2005): „Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Vorausset-
zungen für den ‚öffentlichen Vernunftgebrauch‘ religiöser und säkularer 
Bürger“, In: Ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische 
Aufsätze, Frankfurt (Main), 119-154. 

Ders. (2006): „Religion in the Public Sphere“, In: European Journal of Philoso-
phy 14.1, 1–25 

Ders. (2010): „Ein neues Interesse der Philosophie an der Religion? Zur philoso-
phischen Bewandtnis von postsäkularem Bewusstsein und multikultureller 
Weltgesellschaft“, Interview mit Eduardo Mendieta, In: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 58.1, 3-16. 

Ders. (2011): „Dialog mit Charles Taylor“, In: Mendieta/VanAntwerpen, 60-69. 
Hackett, Rosalind I. J. (2001): „Is Religion Good News or Bad News for Wom-

en? Martha Nussbaum’s Creative Solution to Conflicting Rights“, In: Sound-
ings 83.3-4, 615-625. 

Hayek, Friedrich August von (1960): The Constitution of Liberty, London. 
Heil, Johannes/Kramer, Stephan (Hrsg.) (2012): Beschneidung: Das Zeichen des 

Bundes in der Kritik. Zur Debatte um das Kölner Urteil, Berlin. 
Henning, Christoph (2014): „Vom Essentialismus zum Overlapping Consensus – 

und zurück? Anthropologie und Ethik bei Martha C. Nussbaum und Alasdair 
MacIntyre“, In: Hügli/Horn, 241-255. 

Hirsi Ali, Ayaan (2005): Ich klage an: Plädoyer für die Befreiung der muslimi-
schen Frauen, München [u.a.]. 

Holzleithner, Elisabeth (2009): „Der Kopftuchstreit als Schauplatz der Debatten 
zwischen Feminismus und Multikulturalismus: Eine Analyse entlang der Be-
dingungen für Autonomie“, In: Berghahn/Rostock, 341-359. 

Hoose, Jayne (1999) (Hrsg.): Conscience in World Religions, Leominster. 
Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of 

World Order, New York (NY). 
Hursthouse, Rosalind (2009): „Virtue Ethics“, In: The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Spring 2009 Edition), Edward N. Zalta (Hrsg.), URL = <http:// 
plato.stanford.edu/archives/spr2009/entries/ethics-virtue/>, letzter Abruf am 
2.3.2017. 

Hügli, Anton/Horn, Anita (Hrsg.) (2014): Die anthropologische Wende - Le 
tournant anthropologique, Basel. 

Jaggar, Alison M. (1988): Feminist Politics and Human Nature, Totowa (NJ). 
Jakobsen, Janet R./Pellegrini, Ann (Hrsg.) (2008): Secularisms, Durham [u.a.]. 
Dies. (2008a): „Introduction: Times like These“, In: Dies. (2008), 1-35. 
Jentsch, Sabine (2010): „Perfektionismus und soziale Gerechtigkeit. Das Prob-

lem der Grenzen der Zugehörigkeit in den Gerechtigkeitstheorien von John 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 313 

 

 

Rawls und Martha Nussbaum“, In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58.5, 
777-795. 

Joas, Hans (1997): Die Entstehung der Werte, Frankfurt (Main). 
Ders. (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschen-

rechte, Berlin. 
Ders. (2012): Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums, Frei-

burg (Breisgau) [u.a.]. 
Jömann, Norbert/Kurbacher, Frauke A./Suhm, Christian (2001): „Universal Ca-

pabilities vs. Cultural Relativism: Nussbaum’s Capabilities Approach under 
Discussion“, In: Kallhoff, Angela (Hrsg.): Martha C. Nussbaum, Ethics and 
Political Philosophy: Lecture and Colloquium in Münster 2000, Münster, 65-
71. 

Jörke, Dirk (2005): Politische Anthropologie: Geschichte – Gegenwart – Mög-
lichkeiten, Baden-Baden. 

Käfer, Anne (2012): „Den Tieren Gerechtigkeit. Martha Nussbaums Tierethik 
als Prüfstein für ihren ‚capabilities approach‘“, In: Zeitschrift fur Evangeli-
sche Ethik, 56.2, 116-128. 

Kavka, Martin (2003): „Judaism and Theology in Martha Nussbaum’s Ethics“, 
In: Journal of Religious Ethics 31.2, 343-359. 

King, Ursula (2005): „General Introduction: Gender-Critical Turns in the Study 
of Religion“, In: Dies./Beattie, Tina (Hrsg.): Gender, Religion, and Diversi-
ty. Cross-Cultural Perspectives, London [u.a.], 1-10. 

Kleingeld, Pauline/Brown, Eric (2009): „Cosmopolitanism“, In: Zalta, Edward 
N. (Hrsg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2009 Edi-
tion), URL = <http://plato.stanford.edu/archives/sum2009/entries/cosmopoli 
tanism/>, letzter Abruf am 2.3.2017. 

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (2007): „Achsen der Ungleichheit – 
Achsen der Differenz: Verhältnisbestimmungen von Klasse, Geschlecht, 
‚Rasse‘/Ethnizität“, In: Dies./Sauer, Birgit (Hrsg.): Achsen der Ungleichheit. 
Zum Verhältnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizität, 19-41. 

Knoll, Manuel (2009): Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit? Die 
politische Philosophie des Aristoteles und Martha Nussbaums egalitaristische 
Rezeption, München [u.a.]. 

Kunze, Axel Bernd (2005): Emanzipatorischer Essentialismus. Die Gerechtig-
keitstheorie der amerikanischen Philosophin Martha C. Nussbaum, Berlin. 

Kymlicka, Will (Hrsg.) (1995): The Rights of Minority Cultures, Oxford [u.a.]. 
La Barbera, Maria Caterina (2009): „Revisiting the anti-Female Genital Mutila-

tion Discourse“, In: diritto & questioni pubbliche 9, 485-507. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Lloyd, Genevieve (2002): The Man of Reason: „Male” and „Female” in Western 
Philosophy, Minneapolis. 

MacKinnon, Catharine (1989): Toward a Feminist Theory of the State, Cam-
bridge (MA). 

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles (2011): Secularism and Freedom of Con-
science, Cambridge (MA).  

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist 
Subject, Princeton.  

Dies. (2001): „Feminist Theory, Embodiment, and the Docile Agent: Some Re-
flections on the Egyptian Islamic Revival“, In: Cultural Anthropology 16.2, 
202-236. 

Dies. (2006): „Agency, Performativity, and the Feminist Subject“, In: Armour, 
Ellen T./St Ville, Susan M. (Hrsg.): Bodily Citations. Religion and Judith 
Butler, New York, 177-219. 

Dies. (2008): „Feminism, Democracy, and Empire: Islam and the War of Ter-
ror“, In: Scott, Joan W. (Hrsg.): Women’s Studies on the Edge, Durham 
[u.a.], 81-114. 

Dies. (2010): „Can Secularism Be Other-wise?“, In: Warner, Michael/VanAnt-
werpen, Jonathan/Calhoun, Craig (Hrsg.): Varieties of Secularism in a Secu-
lar Age, Cambridge (MA) [u.a.], 282-299. 

Maihofer, Andrea (2000): „Martha C. Nussbaum, Gerechtigkeit und das gute 
Leben“, In: Soziologische Revue 23, 82-84. 

Mall, Ram Adhar (2003): Essays zur interkulturellen Philosophie, Nordhausen. 
Mendieta, Eduardo/VanAntwerpen, Jonathan (Hrsg.) (2011): The Power of Reli-

gion in the Public Sphere, New York. 
Dies. (2011a): „Introduction. The Power of Religion in the Public Sphere“, In: 

Dies. 2011, 1-14. 
Menke, Christoph/Pollmann, Arnd (2007): Philosophie der Menschenrechte zur 

Einführung, Hamburg. 
Mieth, Dietmar (2011): „Sozialethik – ihre Kompetenz und ihre Grenzen in kon-

kreten Rechtsfragen, dargestellt am Beispiel der Patientenverfügung“, In: 
Kühl, Kristian (Hrsg.): Zur Kompetenz der Rechtsphilosophie in Rechtsfra-
gen, Stuttgart, 73-94. 

Modood, Tariq (2009): „Introduction: Odd Ways of Being Secular“, In: Social 
Research 76.4, 1169-1172. 

Mookherjee, Monica (2009): Women’s Rights as Multicultural Claims: Recon-
figuring Gender and Diversity, Edinburgh. 

Mouffe, Chantal (2007): Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusi-
on, Frankfurt (Main).  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 315 

 

 

Dies. (2005): „The Limits of John Rawls’s Pluralism“, In: Politics, Philosophy & 
Economics 4, 221-231. 

Dies. (2006): „Religion, Liberal Democracy, and Citizenship“, In: de Vries, 
Hent/Sullivan, Lawrence E. (Hrsg.): Political Theologies: Public Religions in 
a Postsecular World, New York, 318-326. 

Mulgan, Richard (2000): „Was Aristotle an Aristotelian Democrat?“, In: Ethics 
111.1, 79-101. 

Mügge, Cornelia (2015): „The Concept of Neutrality with Regard to Gender and 
Religion: A Critique Exemplified by the Approach of Martha Nussbaum“, 
In: Religion & Gender 5.2. 

Dies. (2016): „Menschliche Natur und politische Neutralität. Eine Abwägung am 
Beispiel von Martha Nussbaum“,   In: Bogner, Daniel/Mügge, Cornelia 
(Hrsg.) (2016): Natur des Menschen. Brauchen die Menschenrechte ein 
Menschenbild? Studien zur theologischen Ethik Band 144, Fribourg/Freiburg 
i. Br., 155–171. 

Müller, Jörn (2003): „Das normative Verständnis der menschlichen Natur bei 
Martha C. Nussbaum“, In: Philosophisches Jahrbuch 110.2, 311-329. 

Ders. (2005): „Funktion und Begründung von Menschenrechten in Martha 
Nussbaums ‚capabilities approach‘: eine kritische Bestandsaufnahme“, In: 
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 52.3, 492-513. 

Nagl-Docekal, Herta (2002): „Doing Philosophy as a Feminist. Ergebnisse und 
Perspektiven der internationalen Debatte“, In: Christensen, Birgit (Hrsg.): 
Wissen, Macht, Geschlecht: Philosophie und die Zukunft der „condition 
féminine“, Zürich, 71-84. 

Nathschläger, Johannes (2014): Martha Nussbaum und das gute Leben. Der 
„Capabilities Approach“ auf dem Prüfstand, Marburg. 

Nelson, Eric (2008): „From Primary Goods to Capabilities“, In: Political Theory, 
36.1, 93-122. 

Neuhäuser, Christian (2013): Amartya Sen zur Einführung, Hamburg. 
NIQAB HORS-LA-LOI (2011) (Frankreich), Agnés de Feo, https://www.youtube. 

com/watch?v=oVjKZdNg2WU vom 9.2.2017. 
Njambi, Wairimu Ngaruiya (2004): „Dualisms and Female Bodies in Represen-

tations of African Female Circumcision“, In: Feminist Theory, 5.3, 281–303. 
Nozick, Robert (2006): Anarchie, Staat, Utopia, München. 
Nyhagen, Line/Halsaa, Beatrice (2016): Religion, Gender and Citizenship. 

Women of Faith, Gender Equality and Feminism, Basingstoke. 
Oh, Irene (2008): „Approaching Islam, Comparative Ethics through Human 

Rights“, In: Journal for Religious Ethics 36.3, 405–423. 
Okin, Susan Moller (1989): Justice, Gender, and the Family, New York. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Dies. (1998): „Konflikte zwischen Grundrechten. Frauenrechte und die Proble-
me religiöser und kultureller Unterschiede“, In: Gosepath, Stephan/Lohmann 
Georg: Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt (Main), 310-342. 

Dies. (1999a): „Is Multiculturalism Bad for Women?“, In: MBW, 7-24. 
Dies. (1999b): „Reply. Is Multiculturalism Bad for Women?“, In: MBW, 115-

132. 
Dies. (2003): „Poverty, Well-being, and Gender. What Counts, Who’s Heard?“, 

In: Philosophy & Public Affairs 31.3, 280-316. 
Dies. (2005): „Multiculturalism and Feminism: No Simple Question, No Simple 

Answers“, In: Eisenberg/Spinner-Halev, 67-89. 
O’Neill, Onora (1996): Tugend und Gerechtigkeit. Eine konstruktive Darstellung 

des praktischen Denkens, Berlin. 
Dies. (2000): Bounds of Justice, Cambridge. 
Packer, Corinne (2003): „African Women, Traditions, and Human Rights: A Cri-

tical Analysis of Contemporary „Universal“ Discourses and Approaches“, In: 
Forsythe, David P./McMahon, Patrice C. (Hrsg.): Human Rights and Diver-
sity. Area Studies Revisited, Lincoln, 159-181. 

Parekh, Bhikhu (2000): Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Po-
litical Theory, Cambridge (MA).  

Ders. (1999): „A Varied Moral World“, In: MBW, 69-75. 
Pauer-Studer, Herlinde (1999): „Einleitung“, In: GGL, 7-23. 
Perry, John (2011): The Pretenses of Loyalty: Locke, Liberal Theory, and Amer-

ican Political Theology, Oxford. 
Phillips, Anne (2001): „Feminism and Liberalism Revisited: Has Martha Nuss-

baum Got It Right?“, In: Constellations 8.2, 249-266. 
Plaskow, Judith (1990): Standing again at Sinai: Judaism from a feminist per-

spective, New York (NY) [u.a.]. 
Pogge, Thomas W. (2002a): World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan 

Responsibilities and Reforms, Cambridge [u.a.]. 
Ders. (2002b): „Can the Capability Approach Be Justified?“, In: Philosophical 

Topics 30, 167-228.  
Polke, Christian (2010): „Gewissensfreiheit als Dissidentenschutz. Martha C. 

Nussbaums Verteidigung der amerikanischen Verfassungstradition“, In: 
Evangelische Theologie 70.4, 262-277. 

Pollitt, Katha (2001): Subject to Debate: Sense and Dissents on Women, Politics, 
and Culture, New York. 

Praetorius, Ina (2008): „Die Welt und den Menschen neu denken: eine kritische 
Auseinandersetzung mit Martha C. Nussbaums ‚Fähigkeitenansatz‘“, In: 
Theologisch-praktische Quartalschrift 156.4, 380-387. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 317 

 

 

Pui-Lan, Kwok (2004): „Feminist Theology, Southern“, In: Scott, Peter/Cava-
naugh, William T. (Hrsg.): The Blackwell Companion to Political Theology, 
Malden (MA), 194-209. 

Rawls, John (1999a): A Theory of Justice, Oxford.  
Ders. (1999b): Politischer Liberalismus, Frankfurt (Main). 
Ders. (2002): Das Recht der Völker, Berlin [u.a.]. 
Ders. (2005): Political Liberalism. Expanded Edition, New York [u.a.]. 
Ders. (2006): Gerechtigkeit als Fairneß, Frankfurt (Main). 
Ders. (1992): „Der Vorrang des Rechten und die Idee des Guten (1988)“, In: 

Ders.: Die Idee des politischen Liberalismus, Frankfurt (Main), 364–97. 
Reese-Schäfer, Walter (2001): Kommunitarismus, Frankfurt (Main) [u.a.]. 
Reilly, Niamh (2011): „Rethinking the Interplay of Feminism and Secularism in 

a Neo-Secular Age“, In: Feminist Review 97, 5-31. 
Rhode, Deborah L./Sanger, Carol (Hrsg.) (2005): Gender and Rights, Aldershot 

[u.a.]. 
Riesebrodt, Martin (2001): Die Rückkehr der Religionen: Fundamentalismus 

und der ‚Kampf der Kulturen‘, München. 
Riesenkampff, Isabelle C. (2005): Ethik und Politik: Aristoteles und Martha C. 

Nussbaum, Antike Elemente in einem zeitgenössischen, ethischen Ansatz der 
Entwicklungspolitik, Unveröffentlichte Dissertation, Giessen. 

Robeyns, Ingrid (2005): „Selecting Capabilities for Quality of Life Measure-
ment“, In: Social Indicators Research 74, 191-215. 

Dies. (2009): „Capabilities and Theories of Justice", In: Martinetti, Enrica Chi-
appero (Hrsg.): Debating Global Society: Reach and Limits of the Capability 
Approach, Milan, 61–89. 

Rommelspacher, Birgit (2009): „Feminismus und kulturelle Dominanz. Kontro-
versen um die Emanzipation der muslimischen Frau“, In: Berghahn/Rostock, 
395-411. 

Rorty, Richard (1994): „Religion as Conversation-Stopper“, In: Common Know-
ledge 3, 1-6. 

Rosset, Etienne (2008): „Von der Laizität und ihrem Feind, dem Laizismus“, In: 
Arbeitskreis Religionsfreiheit der Evangelischen Allianz, URL = 
<http://www.ead.de/arbeitskreise/religionsfreiheit/nachrichten/einzelansicht/
article/leitartikel-von-der-laizitaet-und-ihrem-feind-dem-laizismus.html>, 
letzter Abruf am 2.3.2017. 

Saharso, Sawitri (2009): „Gibt es einen multikulturellen Feminismus? Ansätze 
zwischen Universalismus und Anti-Essenzialismus“, In: Sauer/Strasser, 11-
27. 

Sandel, Michael J. (1998): Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Sands, Kathleen (2008): „Feminisms and Secularisms“, In: Jakobsen/Pellegrini, 
308-329. 

Sauer, Birgit/Strasser, Sabine (Hrsg.) (2009): Zwangsfreiheiten. Multikulturalität 
und Feminismus, Wien. 

Scherer, Christiane (1993): „Das menschliche und das gute menschliche Leben“, 
In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 41, 905-920. 

Schmidhuber, Martina (2010): „Ist Martha Nussbaums Konzeption des guten Le-
bens interkulturell brauchbar? Einige interkulturelle Aspekte des Fähigkei-
tenansatzes“, In: Polylog 23, 101-113. 

Schmidt, Thomas M. (2008): „Öffentliche Vernunft – vernünftige Öffentlich-
keit? Zum Verhältnis von Rationalität und Normativität in Rawls’ politi-
schem Liberalismus“, In: Ders./Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der 
pluralistischen Öffentlichkeit, 87-103. 

Ders. (2010): „Zur Rationalität religiöser Überzeugungen in pluralistischen Ge-
sellschaften“, In: Rusconi, Gian Enrico (Hrsg.): Der säkualrisierte Staat im 
postsäkularen Zeitalter, 79-94. 

Schüssler Fiorenza, Elisabeth (1988): Zu ihrem Gedächtnis. Eine feministisch-
theologische Rekonstruktion der christlichen Ursprünge, München. 

Schwarzer, Alice (2002): Die Gotteskrieger und die falsche Toleranz, Köln. 
Schwartzman, Lisa H. (2005): „A Feminist Critique of Nussbaum's Liberalism: 

Toward an Alternative Feminist Methodology“, In: Andrew, Barbara S./Kel-
ler, Jean Clare/Schwartzman, Lisa H. (Hrsg): Feminist Interventions in Eth-
ics and Politics: Feminist Ethics and Social Theory, Lanham, 151-165. 

Sen, Amartya K. (1999): Development as Freedom, Oxford [u.a.].  
Ders. (2004a): Rationality and Freedom, Cambridge (MA) [u.a.]. 
Ders. (2007): Die Identitätsfalle: Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, 

München. 
Ders. (1977): „Rational Fools. A Critique of the Behavioral Foundations of Eco-

nomic Theory“, In: Philosophy & Public Affairs 6.4, 317-344. 
Ders. (1988): „The Concept of Development“, In: Chenery, Hollis/Srinivasan, 

Thirukodikaval N. (Hrsg.): Handbook of Development Economics, Vol. I., 9-
26. 

Ders. (1993): „Capability and Well-Being“, In: QL, 30-53. 
Ders. (2004b): „Capabilities, Lists and Public Reason: Continuing the Conversa-

tion“, In: Feminist Economics 10, 77-80. 
Ders. (2006): „Human Rights and Capabilities“, In: Journal of Human Develop-

ment 6.2, 151-166. 
Siep, Ludwig (1999): „Ethik und Anthropologie“, In: Barkhaus/Mayer/Rough-

ley/Thürnau, 274-298. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 319 

 

 

Singer, Peter (1997): „Alle Tiere sind gleich“, In: Krebs, Angelika (Hrsg.): Na-
turethik, Frankfurt (Main), 13-32. 

Skerker, Michael (2004): „Nussbaum's Capabilities Approach and Religion“, In: 
The Journal of Religion 84.3, 379-409. 

Spelman, Elizabeth (1988): Inessential Woman: Problems of Exclusion in Femi-
nist Thought, Boston.  

Spieß, Christian (2008): Gerechtigkeit und Humanität. Martha Nussbaums femi-
nistischer Liberalismus und die christliche Sozialethik, In: Ders./Katja Wink-
ler (Hrsg.): Feministische Ethik und christliche Sozialethik, Münster, 307-
345. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Righting Wrongs. Unrecht richten: Über 
die Zuteilung von Menschenrechten, Zürich [u.a.]. 

Spohn, Ulrike (2016): Den säkularen Staat neu denken. Politik und Religion bei 
Charles Taylor, Frankfurt (Main). 

Dies. (2013): „Sisters in Disagreement: The Dispute Among French Feminists 
About the ‚Burqa Ban‘ and the Causes of Their Disunity“, In: Journal of 
Human Rights 12.2, 145-164. 

Stark, Cynthia A. (2009): „Respecting Human Dignity: Contract versus Capa-
bilities“, In: Metaphilosophy 40.3-4, 366-381. 

Stoljar, Natalie (2013): „Feminist Perspectives on Autonomy“, In: Zalta, Edward 
N. (Hrsg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2013 Edi-
tion), URL = <http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/feminism-
autonomy/>, letzter Abruf am 2.3.2017. 

Straßenberger, Grit (2005): Über das Narrative in der politischen Theorie, Ber-
lin. 

Sturma, Dieter (2000): „Universalismus und Neoaristotelismus. Amartya Sen 
und Martha C. Nussbaum über Ethik und soziale Gerechtigkeit“, In: Kers-
ting, Wolfgang (Hrsg.): Politische Philosophie des Sozialstaats, Weilerwist, 
257-292. 

Taylor, Charles (2007): A Secular Age, Cambridge [u.a.]. 
Ders. (2009): „The Polysemy of the Secular“, In: Social Research 76.4, 1143-

1166. 
Ders. (2010): „Für einen neuen Säkularismus. Zur Einführung“, In: Transit 39, 

5-28. 
Ders. (2011): „Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights“, In: 

Ders.: Dilemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge (MA) [u.a.], 
105-123. 

Thaler, Mathias (2009): „From Public Reason to Reasonable Accommodation: 
Negotiating the Place of Religion in the Public Sphere“, In: Diacrítica. Re-

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

vista do Centro de Estudos Humanísticos da Universidade de Minho 23.2, 
249-270.  

Thies, Christian (2004): Einführung in die philosophische Anthropologie, Darm-
stadt. 

Wadud, Amina (1999): Qu’ran and Woman: Rereading the Sacred Texts from a 
Woman’s Perspective, New York [u.a.]. 

Walz, Heike (2006):  „... nicht mehr männlich und weiblich ...“?: Ekklesiologie 
und Geschlecht im ökumenischen Horizont, Frankfurt (Main). 

Weedon, Chris (2000): „Menschenrechte aus postmoderner Sicht“, In: Das Ar-
gument 42, 25-32. 

Weithman, Paul J. (Hrsg.) (1997): Religion and Contemporary Liberalism, Notre 
Dame (Ind.). 

Ders. (1997a): „Introduction: Religion and the Liberalism of Reasoned Respect“, 
In: Ders., 1-37. 

Wiese, Kirsten (2009): „Kopftuchtragen im Widerspruch zum Erziehungsziel 
‚Gleichberechtigung‘?“, In: Berghahn/Rostock, 225-248. 

Wimmer, Franz Martin (2004): Interkulturelle Philosophie. Eine Einführung, 
Wien. 

Winkler, Katja (2016): Semantiken der Befähigung. Die Rezeption des Capabili-
ties Approach in der theologischen Sozialethik, Baden-Baden.  

Dies. (2009a): „Liberty of Conscience And Clash Within“, In: Jahrbuch für 
christliche Sozialwissenschaften 50, 199-223. 

Dies. (2009b): „Religionsfreiheit als Sicherheitsrisiko? Kulturalistische und poli-
tische Erklärungsversuche sozialer Konflikte des 21. Jahrhunderts“, In: 
Frühbauer, Johannes/Hörter, Michael/Noweck, Anna (Hrsg.): Freiheit - Si-
cherheit - Risiko, Münster, 139-153. 

Wolterstorff, Nicholas (1997): „Why We Should Reject What Liberalism Tells 
Us about Speaking and Acting in Public for Religious Reasons“, In: Weith-
man, 162-181. 

Wong, Sophia Isako (2007): „The Moral Personhood of Individuals Labeled 
‚Mentally Retarded‘: A Rawlsian Response to Nussbaum“, In: Social Theory 
and Practice 33, 579–94. 

Young, Iris M. (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton (NJ). 
Dies. (2001): „Review. Sex and Social Justice by Nussbaum, Martha C.“, In: 

Ethics 111.4, 819-823. 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 E (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  
mit einem Nachwort  
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 E (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839437896 - am 14.02.2026, 11:37:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort und Danksagung
	1 Einleitung: Menschenrechte, Geschlecht, Religion und der Fähigkeitenansatz von Martha C. Nussbaum
	2 Der Fähigkeitenansatz als universale politische Konzeption
	3 Nussbaums Fähigkeitenansatz und die Universalismusdebatte
	4 Religion bei Nussbaum
	5 Nussbaums religionspolitisches Modell und die Säkularismusdebatte
	6 Frauenrechte und Religionsfreiheit
	7 Schluss: Nussbaums Fähigkeitenansatz als sinnvoller Ausgangspunkt für universale Normen
	Literaturverzeichnis

