72

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il
1.2 Der Mensch als Kind Gottes

Einige Themen, die zuletzt bei John Hick angeklungen sind, wie die Gotteskindschaft
des Menschen, sein ,Siindenfall“ oder seine Entwicklung von der Gottebenbildlichkeit
zur Gottdhnlichkeit sind in diesem biblischen Teil (Kap. 1.2) nun genauer zu begriinden.
Dass wir Menschen Gottes gewollte und geliebte Kinder sind, darf als eine Gesamtaus-
sage der Bibel verstanden werden. Kinder sollen sich zu Erwachsenen entwickeln, bi-
blisch gesprochen, von einer ersten Schépfung zu einer neuen Schépfung. Um die erste
Schopfung geht es schwerpunktmaflig im alttestamentlichen Teil (Kap. 1.2.1), um die neue
Schépfung schwerpunktmiig im neutestamentlichen Teil (Kap. 1.2.2).

121 Der Mensch der ersten Schapfung

Das Alte Testament zeichnet den Menschen auf der einen Seite nahezu durchgehend als
ganzheitliches Wesen (Kap. 1.2.1.1), auf der anderen Seite aber auch als hochst ambivalentes
Wesen, besonders in der Urgeschichte in Genesis (Kap. 1.2.1.2) und in der Weisheitsliteratur
(Kap. 1.2.1.3).

1.2.11  Der Mensch als Ganzheit

Das ganzheitliche Menschenverstindnis des Alten Testaments hat Parallelen in den an-
tiken, semitischen Kulturen, unterscheidet sich aber deutlich vom dichotomischen (See-
le-Leib) oder trichotomischen (Geist-Seele-Leib) Menschenbild der philosophisch-christ-
lichen Tradition des Abendlandes. Es werden zwar verschiedene Schichten der mensch-
lichen Person auseinandergehalten, wie die korperlich-vegetative, die emotionale, die
rational-noetische und die voluntative Schicht, aber bei ihnen handelt es sich nur um
,Aspekte einer psychosomatischen Einheit“**.

Begriffe fiir Kérperorgane, wie zum Beispiel ,Herz*, oder vegetative Kérperfunktio-
nen, wie beispielsweise ,Atem*, bezeichnen zugleich emotionale und geistige Vorgin-
ge und stehen meist fiir den Menschen als ganzen. So meint etwa Fleisch den lebendi-
gen, aber verginglichen Kérper von Mensch und Tier. Das Herz umfasst eine ganze Skala
von Emotionen wie Angst, Mut, Missmut, Trauer, Freude, Verlangen und Begehren, aber
auch Vernunft und Urteilsfihigkeit sowie den Willensentschluss. ,Der Hebrier denkt
weitgehend mit dem Herzen.“*’

Auch mit dem Ohr und mit dem Auge verbinden sich fir gewohnlich Verstehen und Ur-
teilsfihigkeit, wie aus Jes 6,9 hervorgeht: ,Geh und sag diesem Volk: horen sollt ihr, horen,
aber nicht verstehen. Sehen solltihr, sehen, aber nicht erkennen.“Als Ort innerster Wiin-

258 Organischer Fixpunkt fiir

sche gelten die Nieren, weshalb Gott Herz und Nieren priift.
die Vitalitit des Menschen ist wiederum die Kehle beziehungsweise der Schlund, deren

Funktion in der Atmung besteht. So kann der Mensch ,nach dem Alten Testament als

256 Alberts 465.
257 Ebd. 465f.
258 Z.B.Ps26,2.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Ganzes unter dem jeweiligen Aspekt gesehen werden, den ein anthropologischer Begriff

oder ein Kérperteil zum Ausdruck bringt“*.

Literatur

Rainer Alberts: Art. Mensch. Il. Altes Testament, in: Gerhard Miiller u. a. (Hg.): Theologische
Realenzyklopddie [= TRE], 19772004, hier Bd. 22,1992, 464—474.

Andreas Wagner: Art. Mensch (AT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet
(www.wibilex.de), 2006.

1.2.1.2  Die Ambivalenz des Menschseins in der Urgeschichte (Gen 1-11)

Kein Text im Alten Testament redet so grundsitzlich und allgemein vom Menschen wie
die biblische Urgeschichte, die sich im Wesentlichen in drei Abschnitte gliedern lisst: die Er-
schaffung der Welt und die Entfaltung menschlichen Lebens darin (Gen 1,1-6,4), die Sint-
flutiiberlieferung (Gen 6,5-9,18) und die Vilkergeschichte (Gen 9,19-11,32). Literargeschicht-
lich riicken Exegeten mittlerweile immer mehr von der klassischen Quellenhypothese ab,
der zufolge im Pentateuch, also in den ersten finf Biichern des Alten Testaments, zwei
literarisch eigenstindige Traditionen ineinander gearbeitet wurden: die iltere, jahwis-
tische aus dem 10./9. Jahrhundert und die jiingere, priesterliche aus dem 5. Jahrhundert.
Als neuer Konsens unter den alttestamentlichen Exegeten zeichnet sich nun die These ab,
dass es sich beim sogenannten ,jahwistischen® Text nicht um eine eigene Schrift, son-
dern um spaitere Einschreibungen in den priesterlichen Text handelt.

Auch religionsgeschichtlich betrachtet diirften die biblischen Autoren in der Urge-
schichte die grofRen mesopotamischen Schépfungsmythen und Fluterzihlungen nicht
in erster Linie mit der Absicht aufgegriffen haben, die Uberlegenheit des eigenen Gottes
polemisch darzustellen, wie das frither angenommen wurde. Vielmehr nutzten sie die
Mythen dazu, die eigenen prophetischen und weisheitlichen Traditionen einzubringen.
Die Mythologie der antiken Welt diente ihnen als Mittel, ihre eigene Urgeschichte zu
formen.

Nach dem ersten Schopfungsbericht — dem jiingeren, priesterlichen (Gen 1,1-2,3) — ver-
leiht Gott sowohl durch sein Sprechen (Wortbericht) als auch durch sein handwerkliches
Schaffen (Tatbericht) dem Raum zwischen den Meeren ober- und unterhalb der Himmels-
feste eine bestindige Struktur, um schlieRlich ,lebendige Wesen* entstehen zu lassen.
Sein schopferisches Handeln gipfelt darin, dass er den Menschen als sein Bild erschafft
und mit der Herrschaft iiber alle anderen Lebewesen beauftragt. Die Gottebenbildlichkeit
des Menschen ist dabei vor allem funktional aufzufassen: ,Der Mensch (= die Mensch-
heit) ist — wie im Alten Agypten der Kénig — vom Schépfer als sein Reprisentationsbild
geschaffen, damit er {iber die gesamte Schépfung wie ein Kénig herrschen soll.“**° Er
ist zwar nicht Schopfer, aber er kann die Welt schépferisch gestalten und ist Gottes Stell-
vertreter auf Erden. Als solcher bleibt er dem Schépfer gegeniiber verantwortlich. Selbst

259 Wagner 2.
260 Neumann-Gorsolke 10.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

73


http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/

74

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

wenn seine Bosheit alles andere zu iiberschatten scheint, kann er seine Gottebenbildlich-
keit nicht einbiifien.?* Indem der erste Schopfungsbericht Gott mehrmals die gesamte
Schopfung einschlieRlich des Menschen als sehr gut befinden lasst, gibt er als seine zen-
trale theologische Botschaft aus, dass Welt und Mensch alles in allem und im Kern gut
sind.

Auch der zweite Schopfungsbericht — der iltere, nicht-priesterliche (Gen 2,4-25) —
zeichnet fiir sich genommen ein positives Bild vom Menschen und seiner Umwelt. Mit
seiner Paradiesvorstellung orientiert er sich vor allem am sumerischen Mythos von Enki,
Ninsikila und Ninchursaga, ,der die Stadt/das Land Dilmun als einen Ort beschreibt, an
dem in der Urzeit das Verhiltnis zwischen Mensch und Tier bzw. den Tieren intakt war
und der Mensch ohne Krankheit und Alter existierte“>*>,

Die dann folgende Erzahlung vom Fall des Menschen (Gen 3,1-24) setzt diesen zwei-
ten Schopfungsbericht voraus und verbindet das Ganze zu einer erzihlerischen Einheit
(Gen 2-3), zu deren Grundbestand die Schilderung einer positiv bewerteten zweistufigen
Entstehung des Menschen gehort, wie man sie oft im Alten Orient findet. Zunichst wird
der Mensch von Gott aus Staub vom Erdboden geformt und so als reines Naturwesen ge-
schaffen.*® Als solcher wird er in den Garten Eden versetzt.?** Erst in einem zweiten
Schritt wird er durch die , gewaltsame Berithrung” des Weltenbaums, der in der Mitte
des Paradieses steht, Gott gleich und erwirbt die Fihigkeit, Gut und Bése zu erkennen.>**
Das macht ihn kulturfihig. Der Mensch vollzieht also im Garten Eden den Ubergang vom
Natur- zum Kulturwesen und wird gleichsam koniglich, was zur Folge hat, dass er aus
dem Paradies entlassen wird*®, um sich mit seiner erworbenen Kulturfihigkeit ,drau-
3en“in der Welt zu bewihren. Wihrend er sich im Naturzustand von den Friichten der
Biume ernihrt hat, bearbeitet er nun den Erdboden®®’. Im urspriinglichen Text wurde
dieser Wandel also als etwas Gutes, nicht als etwas Schlechtes angesehen.

In ihrem literarischen Grundbestand lisst sich die Paradieserzihlung aber nicht
nur als Schilderung einer menschheitsgeschichtlichen, sondern auch als einer individualge-
schichtlichen Entwicklung verstehen. Wie die Menschheit, so — oder noch mehr - soll der
einzelne Mensch erwachsen werden. Dabei bietet der Text Anhaltspunkte fiir verschiede-
ne Deutungen. Der Mensch soll sexuell reifen**®: ,Jeder [...] wiederholt in seinem eigenen
Leben den Weg von Eden in die Welt. Als Kind lebt er im Garten der Unschuld; wenn er
seine Sexualitit entdeckt und wichst, muss er diesen Garten fiir immer verlassen.“?%®
Er soll sich geistig entwickeln: ,Der Weg aus dem Garten geht einher mit dem Gewinn
der Fihigkeit zu eigenverantworteter Lebens- und Wirklichkeitsgestaltung. Es ist so-

zusagen der ,selbstverschuldete Ausgang des Menschen aus seiner Unmiindigkeit*.?”®

261 Vgl.Gen 6,5;9,6.

262 Pfeiffer: Paradies, 3.

263 Gen2,7.

264 Gen2,8.

265 Cen 3,3; vgl. Ez31,3—9; / Gen 3,5; vgl. 3,22.
266 Gen 3,23.

267 Gen2,5;3,23.

268 Vgl. Gen 2,25; 3,7.10.

269 So Plaut nach Willmes 12.

270  So Blum nach Willmes 12.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Der Mensch soll Gut und Schlecht erkennen. Er soll unterscheiden lernen zwischen dem,
was fiir ihn férderlich und heilsam, und dem was fiir ihn hinderlich und schidlich ist.>”
Und er soll an ethischer Urteilskraft hinsichtlich Gut und Bése gewinnen: Er ,kann sich
nicht mehr ethisch gleichgiiltig verhalten, er muss zwischen Handlungsalternativen
wihlen und entscheiden*”. Seine Tat (Gen 3,1-7) ist fiir den nicht-priesterlichen Autor
des Textes der , Urknall sittlicher Autonomie*”.

Wie auch immer die Erzihlung im Einzelnen gedeutet wird — ihre Grundaussage
Jautet: Der Mensch kann nicht in einem Zustand kindlicher Naivitit bleiben. Er muss
erwachsen, miindig und selbststindig werden. Er muss lernen, die unter Umstinden
harten Konsequenzen, die sich aus der Eigenverantwortung ergeben, zu tragen. Sie sind
der Preis fiir seine Autonomie, die ihm von Gott selbst zugetraut und zugemutet wird.

In die urspriingliche Paradieserzihlung wurde spiter die Geschichte vom Verbot Gottes
und vom Fall des Menschen eingefiigt. Dadurch hat sich ihr Charakter verindert. Aus
der Geschichte vom Ubergang der Menschheit vom Naturzustand zum Kulturzustand
beziehungsweise vom beschwerlichen, aber notwendigen Erwachsenwerden des einzel-
nen Menschen wird durch siindentheologische Uberarbeitung eine Geschichte mensch-
lichen Ungehorsams und gottlicher Strafe. Weil der Mensch von den Friichten des Baumes
der Erkenntnis von Gut und Bose gegessen und somit gegen das gottliche Verbot ver-
stofSen hat*’, wird er aus dem Garten von Eden vertrieben. Dadurch ist auch gesichert,
dass er neben der gottlichen Erkenntnis von Gut und Bése nicht auch noch das gottliche
ewige Leben erwirbt, indem er vom Baum des Lebens isst.*”

Auch an der uns jetzt vorliegenden, siindentheologisch iiberarbeiteten Endfassung
des Textes sollte aber einiges zu denken geben. Die Erkenntnis von Gut und Bose scheinen
andernorts im Alten Testament fiir den Menschen durchaus erstrebenswert und von Gott
nicht verboten, sondern vorgesehen zu sein. Auch fithrt Gott die Strafe, so wie er sie an-
droht, nimlich Adam und Eva sogleich am Tag der Ubertretung seines Verbotes sterben
zu lassen®”®, nicht aus. SchlieRlich ist von ,Siinde* im Text weit und breit keine Rede.

Auch von ,Satan® wird hier nirgendwo gesprochen. Die Rolle der Schlange ,als Ver-
fithrerin diirfte ebenfalls schon aus alten Mythen iibernommen sein. Im Gilgamesch-
Epos raubt eine Schlange dem Helden das Lebenskraut.“*” Die Erzihlung selbst bietet
Lseine Atiologie fiir die Lebensweise der Schlange: Sie lebt in Feindschaft zum Menschen
und kriecht am Boden (Gen 3,14f), nachdem Gott sie verflucht hat.?”® Die Schlange gilt
im Text als das kliigste und listigste aller Tiere.”” IThr Verhalten spiegelt verschiedene
Aspekte des Bedeutungsspektrums der Schlangen im Alten Orient wie Gefahr, ewiges

Leben, Weisheit und Sexualitit.?8°

271 So Gerhard von Rad.

272 Willmes 9.

273 So Dohmen nach Willmes 9.
274 Gen3,6;2,17.

275 Gen3,22.

276 Gen2,17.

277  Willmes 3.

278 Frey-Anthes 7.

279 Gen3,1.

280 Vgl. Frey-Anthes 9.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

75


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Durch die siindentheologische Uberarbeitung wird das zweistufige Werden des Men-
schen in der urspriinglichen Paradieserzihlung auf der Basis eines ,negativ eingefirb-
ten“ Menschenbildes insgesamt zu einer Atiologie der ,als defizient erfahrenen Welt“ aus-
gebaut.?® Die Erzihlung zielt nun ,auf die itiologische Erklirung der gegenwirtigen
Lebenswelt des Menschen®, die im Vergleich zum Paradies als ,gemindert“ erscheint.*
Wihrend etwa im Lebensraum des Gartens Eden allerlei Biume wachsen, die ,begeh-
renswert anzusehen und késtlich zu essen® sind und sich in der Mitte der Baum des Le-
bens befindet, wachsen im Lebensraum des Ackerbodens Dornen und Disteln und isst der
Mensch ,unter Mithsal“und ,im Schweif3e seines Angesichts* sein Brot, bis er zum Erd-
boden zuriickkehrt, von dem er genommen ist, gemif dem Spruch: ,Staub bist du und
zum Staub kehrst du zuriick.*® Wihrend im Paradies durch eine immer sprudelnde
Quelle der Boden bewissert wird, herrscht auRerhalb eher Diirre.”* Wihrend im Garten
Eden Mann und Frau einander ebenbiirtig sind, ein Fleisch werden und sich ihrer Nacke-
heit nicht schimen, schdmen sie sich auflerhalb und herrscht der Mann iiber die Frau, die
Verlangen nach ihm hat und ,unter Schmerzen* Kinder gebiert.*®> Im Unterschied zur
ilteren Paradiesiiberlieferung erscheint nun in Genesis 2—3 die Kultur als ein durch und
durch ambivalentes Phinomen. ,Dies zeigt die Fortsetzung in Gen 4,1-24 [der Geschichte
von Kain], mittels derer der Erzihler deutlich seine Skepsis hinsichtlich der selbst ver-
antworteten Lebensorientierung (Gen 4,1-16) und der menschlichen Kulturleistungen
(Gen 4,23) dokumentiert.“2%

Angesichts des exegetischen Forschungsstandes, so lisst sich zusammenfassen, ist
heute jedenfalls die Historizitit der Paradieserzihlung nicht mehr aufrechizuerhalten.

JWahrend man frither Gen 3 als Bericht (iber ein historisches Ereignis verstand —so ge-
legentlich noch systematische Theologen im Hinblick auf die kirchliche Erbsiindenleh-
re und deren Begriindung —, sieht man in neuerer Zeit Gen 2,4b-3,24 vom Inhalt herals
paradigmatische Schuld-Strafe-Erzahlung[..]. Von ihrer Funktion her ist die Erzdhlung
in der Endfassung eine Atiologie, die erklaren soll, warum das Leben der Menschen in
der Weltvon Leid und Tod, Zwietracht zwischen den Geschlechtern und Miihen bei der
Sorge um den Lebensunterhalt beeintrachtigt wird, obwohl Gott alles sehr gut erschaf-
fen hat (Gen 1,31) “2%7

Die Paradieserzihlung beschreibt also nicht ein vergangenes Geschehen, sondern soll den
gegenwirtigen Zustand des Lebens in dieser Welt, die Ambivalenzen, unter denen der
Mensch leidet, verstindlich machen. Da sie ,von einer dtiologischen Intention und einer
sagenartigen Darstellung bestimmt ist, lisst sie sich mit O.H. Steck als eine dgtiologische
Erzihlung verstehen, die keine historische Erklirung des Bosen bietet, sondern sehr rea-

281 Pfeiffer: Paradies, 8.

282 Ebd. 3f (vgl. bes. Gen 2,5; Gen 3,23).
283 Gen 2,9;/Gen3,17-19.

284 Gen 2,6;/Gen 3,18.

285 Cen 2,23-25; / Gen 3,7.10.16.

286 Pfeiffer: Paradies, of.

287 Willmes 4.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

listisch das Typische, Charakteristische und Konstante des Menschseins mit all seinen
Beeintrichtigungen und Mingeln erfasst.?®®

Zu einer miindigen, eigenverantwortlich handelnden Person kann sich der Mensch
nur entwickeln, wenn er sich in einer Situation befindet, in der er Fehler machen und

aus diesen lernen kann, wenn er also ,fallen“ darf.

,Da man wohl nicht annehmen darf, dass Cott wollte, dass der Mensch in kindlicher
Unmiindigkeit verharrt und nicht erwachsen werden soll, erscheint das Essen vom
Baum der Erkenntnis als notwendig, so wie ,das Erwachen des Verstandes, das Streben
des Menschen nach Weisheit und eigener miindiger Daseinsgestaltung .. mensch-
heits- wie individualgeschichtlich zwangslidufige Entwicklungen‘ sind (Albertz, 23) “**°

Was Adam und Eva, das erste Menschenpaar, selbst betrifft, ist zu bedenken, dass der
Ausdruck ,Adam“ zunichst allgemein fir ,Mensch* steht und somit ,bleibend Giiltiges

22 Dass der Mensch von Jahwe

iiber den Menschen“ zur Sprache gebracht werden soll.
aus erdhafter Materie geformt wird, kennzeichnet ihn von vornherein als sterblich. Die kor-
perliche Herkunft der Frau aus der Rippe des Mannes begriindet dann die Verwandtschaft
beider. Wenn in Gen 2,23 schliefllich die Frau als ,,Minnin“ bezeichnet wird, betont das
noch einmal die Einheit der beiden in der Polaritit der Geschlechter. Wie der theologi-
sche Zusatz in Gen 2,24 verdeutlicht, hat sie gegeniiber den Bindungen an die Eltern den
Vorrang: Der Mann ,vernachlissigt“Vater und Mutter, um an seiner Frau zu ,kleben‘und
mit der zuvor ,,mein Fleisch“ (2,23) genannten ,ein Fleisch“ zu werden.

Die alttestamentliche Sintfluterzihlung, in der Noach der Held ist, hingt sprachlich
und inhaltlich von altorientalischen Mythen insbesondere aus Mesopotamien ab, deren
ilteste Fassungen aus dem 18. oder 17. Jahrhundert vor Christus stammen. Sie ist so-
mit Teil einer gemeinsamen Sintfluttradition. Jahwe-Verehrer diirften im 6. Jahrhundert
wihrend des Aufenthalts im Zweistromland den Mythos kennengelernt haben. ,Die Ent-
deckung und erste Ubersetzung der Fluterzihlung des Gilgamesch-Epos im Jahr 1872
durch George Smith sorgte fiir grofRes Aufsehen®, als sich zeigte, dass die biblische Sint-
fluterzihlung ,nicht originell formuliert“ist.** Auch im Aufbau entspricht die biblische
Fluterzihlung den mesopotamischen:

,Die gottliche Seite beschlieRt eine weitreichende Vernichtung, daneben fillt eingott-
licher Entschluss, die Rettung Einzelner zu ermdglichen; so wird ein wassertlchtiges
Gefahrt gebaut, befrachtet und bestiegen; daraufhin bricht die Flut ein, waltet verhee-
rend; die Passagiere im Wasserfahrzeug iiberleben, und der Flutheld bringt der gott-
lichen Seite ein Opfer dar; schliefilich reagiert die gottliche Seite folgenreich fir die
Zukunft: Die erzihlte Katastrophe kehrt so nicht wieder.***

288 Ebd.s.

289 Ebd.7.

290 Pfeiffer: Adam und Eva, 2.
291 Baumgart14.

292 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

71


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Sehr eindriicklich wird am Beginn der alttestamentlichen Erzihlung auf der eine Seite
die Bosheit des Menschen und auf der anderen Seite die sehr ,,menschliche“, emotionale
Reaktion Gottes geschildert:, Der Herr sah, dass auf der Erde die Bosheit des Menschen
zunahm und dass alles Sinnen und Trachten seines Herzens immer nur bése war. Da
reute es den Herrn, auf der Erde den Menschen gemacht zu haben, und es tat seinem
Herzen weh.“*?> Und Gott beschliefst alle Menschen mit Ausnahme des Noach sowie alle
Tiere auszuléschen.**

Auch nach der Flut bleibt ,,das Trachten des menschlichen Herzens [...] bése von Ju-
gend an*”®. Doch das schmerzt Gott nicht mehr in seinem Herzen, und er beschlief3t
auch nicht mehr, massiv in die Welt einzugreifen. Ganz im Gegenteil kiindigt er an: , Ich
werde den Erdboden wegen des Menschen nie mehr verfluchen [..]. Ich werde niemals
wieder alles Lebendige schlagen, wie ich es getan habe.**® Die Flutkatastrophe hat laut
Mythos zwar nicht den Menschen, aber Gott verindert. Nun heif3t die theologische Kern-
botschaft: ,Gottes Zusage zum Bestand des Lebens kann der Mensch, so diister er sich
auch gebirden mag, niemals zu Fall bringen.*”

In Gen 6,11 wird die Ursache fiir die Katastrophe angegeben: ,Die Erde aber war vor
Gott verdorben, die Erde war voller Gewalttat.“ Vor allem die menschliche Gewalt ist ei-
gentliche Ursache fiir das Ubel. Der Feststellung am Beginn der Schépfung: ,Gott sah
alles an, was er gemacht hatte: Und siehe, es war sehr gut®, steht nun die Feststellung ge-
geniiber: ,Gott sah sich die Erde an und siehe, sie war verdorben.“**® Denn statt die Welt
einfach zu fiillen, fiillen alle Wesen aus Fleisch die Welt mit Gewalt.>®

Schlieflich errichtet Gott mit Noach und den Seinen nach der Flut einen Bund.>*°
Wahrend er vor der Katastrophe androht, alle Lebewesen hochstpersonlich durch die
Flut zu verderben®®, schlief3t er ein solches Verderben nach der Flut durch den Bund
aus: ,Ich richte meinen Bund mit euch auf: Nie wieder sollen alle Wesen aus Fleisch vom
Wasser der Flut ausgerottet werden; nie wieder soll eine Flut kommen und die Erde ver-
derben.*** Als Zeichen des Bundes dient der Bogen, der ein Regenbogen, aber auch ein
Kampfbogen sein konnte.

Gott selbst macht sich zum Anwalt der Opfer von Gewalt. Fiir alles Blut, das vergossen
wird, fordert er von jedem Tier, besonders aber vom Menschen Rechenschaft: ,Fiir
das Leben des Menschen fordere ich Rechenschaft von jedem, der es seinem Bruder
nimmt.**

Zur Volkergeschichte gehort die Volkertafel in Gen 10, die eine genealogisch und geo-
graphisch gegliederte Ubersicht iiber die drei S6hne Noachs beinhaltet. Vorneuzeitli-

293 Gen 6,5-6.

294 Gen 6,7-8.

295 Gen 8,21.

296 Gen 8,21.

297 Baumgarts.

298 Gen1,31;/Gen 6,11.
299 Gen1,22.28;/Cen 6,11.13.
300 Gen9,8-17.

301 Gen 6,17.

302 Genog,1.

303 Genog,s.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

chem, mythischem Denken entsprechend werden Sem, Ham und Jafet ,als nachsintflut-
liche Stammviter aller Volker der Erde betrachtet, sodass zwischen diesen eine mehr
oder weniger nahe verwandtschaftliche Beziehung gesehen wird****. So heifdt es am En-
de: ,Von ihnen zweigten sich nach der Flut die Vélker der Erde ab.**> Die Geschlechter-
folge in Gen 11,10-32, die von Sem zu Abraham fiihrt, leitet dann von der Urgeschichte
zur Vitergeschichte tiber.

Dazwischen steht die Erzihlung vom sogenannten Turmbau zu Babel, deren Haupt-
augenmerk auf der Stadt, nicht auf dem Turm liegt.**® Da die Menschen ¢in Volk sind
und iiber eine Sprache verfiigen, das heifdt unter ihnen hinsichtlich der Ziele Einstim-
migkeit herrscht und eine einheitliche Wirklichkeitserschlieffung vorliegt, ,vermengt*
Gott ,ihre Lippe“, was bedeuten kann, dass Gott in ihre Rede etwas hineinmischt, damit
sie einander nicht mehr verstehen.**” Nach neuerer Auslegung geht es weniger um eine
Kritik an der Hybris oder Schuld beziehungsweise Siinde der planenden und bauenden
Menschen als um eine Korrektur Gottes an gewissen menschlichen Missstinden und De-
fiziten. So nimmt man etwa an, Gott habe den Menschen vor den Gefahren und Folgen
seiner grofRartigen Unternehmungen schiitzen, vor Weltherrschaftsanspriichen warnen
oder dazu ermutigen wollen, sich von Grofimichten zu distanzieren.>*®

Das Menschenbild in der biblischen Urgeschichte, das zum Teil sehr stark von altori-
entalischen Mythen geprigtist, lisst sich demnach in zeitgemifer Deutung grob verein-
facht wie folgt wiedergeben. Gott hat die Welt und den Menschen im Grunde als sehr gu-
te Wirklichkeiten geschaffen.*® Besonders durch seine Gewaltbereitschaft und Gewalt-
tatigkeit (Kain, Sintflut) verdirbt und entstellt der Mensch jedoch in hohem Maf seine

eigene Wirklichkeit wie auch die der Welt.**

Das bose Trachten seines Herzens vermag
! Den Grund, den Gott ge-

legt hat, vermag er nicht zu zerstéren, wie verdorben und schlecht er auch immer sonst

aber die Schopfungsabsicht Gottes nicht zu durchkreuzen.

sein mag. Das garantiert Gott selbst durch den Bund, den er mit Noach und der ganzen
Menschheit geschlossen hat.*™

Literatur

Norbert Clemens Baumgart: Art. Sintflut/Sintfluterzihlung, in: Das Wissenschaftliche Bi-
bellexikon im Internet (www.wibilex.de) [= WiBiLex], 2005.

Norbert Clemens Baumgart: Art. Turmbauerzihlung, in WiBiLex, 2006.

Henrik Pfeiffer: Art. Paradies/Paradieserzihlung, in WiBilex, 2006.

Henrik Pfeiffer: Art. Adam und Eva, in WiBilLex, 2006.

304 Witte1.

305 Gen10,32.

306 Gen11,1-9; bes. 11,4.5.

307 Gen11,6;/11,7.

308 Vgl. Baumgart: Turmbauerzihlung.
309 Gen1,31.

310 Gen 6,11.

311 Gen 8,21.

312 Gen9,11.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

79


http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/

80  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Andreas Schiile: Art. Urgeschichte, in WiBiLex, 2008.

Bernd Willmes: Art. Siindenfall, in WiBiLex, 2008.

Henrike Frey-Anthes: Art. Schlange, in WiBiLex, 2008.

Markus Witte: Art. Volkertafel, in WiBilLex, 2011.

Ute Neumann-Gorsolke: Art. Gottebenbildlichkeit (AT), in WiBiLex, 2017.

1.2.1.3  Der Mensch in der Weisheitsliteratur

,Vom Menschen in der ganzen Skala seiner Moglichkeiten und Gefihrdungen innerhalb
seiner ambivalenten Grundbedingungen redet die Weisheit.*® Dabei werden in den
Sprichwortern und in Kohelet unterschiedliche Akzente gesetzt. In den alteren Sprichwor-
tern (10-30) erscheint der Mensch ,als ein eigenverantwortlicher, frei entscheidender
und — begrenzt — autonomer Partner Gottes [..], der sein Leben tiber weite Strecken
selbststindig zu meistern vermag®**. Die Unterweisung des Weisen, um die es in den
Sprichwortern geht, wird als ein Lebensquell aufgefasst, der den Menschen dazu dient, sich
in der Welt zurechtzufinden, Lebensfiille zu gewinnen und ,den Schlingen des Todes
zu entgehen, das heiflt Todesgefahren zu vermeiden.*” In meist ein- oder zweizeiligen
Spriichen wird dem Frevler der Gerechte oder Lautere gegeniibergestellt, dem Toren der
Weise, dem Hochmiitigen der Bescheidene, dem Verriter der Redliche, dem Verleumder
der Verlissliche, dem Heimtiickischen der Gute, dem Faulen der FleiRige und so weiter.
So heifit es etwa: ,Jeder Kluge handelt mit Uberlegung, der Tor verbreitet nur Dumm-
heit. Ein gewissenloser Bote stiirzt ins Unheil, ein zuverlissiger Bote bringt Heilung.**
Da es niemanden gibt, der nur Frevler ist, und kein Mensch ein vollkommen Gerechter
ist, fordern die Spriiche auf, die entsprechenden Tugenden anzustreben: Gerechtigkeit,
Liebe, Hoffnung, Weisheit, Erkenntnis, Wahrheit, Einsicht und sofort. Es gilt, eine an
Gerechtigkeit und Weisheit orientierte Lebenshaltung einzuiiben.

,Dabei reden die Aussagespriiche den Mitmenschen ausdriicklich auf seine Fahigkeit
zum eigenen Denken und Urteilen an, selbststindig die Lehre fiir seinen Lebensweg zu
ziehen. Die Belehrbarkeit des Menschen wird also in der Spruchweisheit grundsitz-
lich vorausgesetzt und die Méglichkeit der weisheitlichen Lebensbewaltigung tGber-
wiegend positiv eingeschatzt. "7

Die Schrift selbst fordert den Menschen auf, Verstand zu erwerben und seine Erkenntnis-

und Einsichtsfihigkeit zu gebrauchen und zu entwickeln.*®

Seine Weisheit tibersteigt
von vornherein das rein Menschliche, insofern sie an Gott gebunden ist und in ihm sei-

nen Ursprungsgrund hat: ,Die Furcht des Herrn erzieht zur Weisheit*, sie ist Anfang der

313 Alberts: TRE 22, 471.
314 Ebd.

315  Spri1,30;13,14.

316 Spr13,16f.

317 Alberts: TRE 22, 471.
318 Spr19,8.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Weisheit und der Erkenntnis, ,nur Toren verachten Weisheit und Erziehung.“*” Wahre
Einsicht zielt immer auch auf die Erkenntnis Gottes: , Die Kenntnis des Heiligen ist Ein-
sicht.®*°

Zum Leben selbst gehért Freud und Leid: , Ein frohliches Herz macht das Gesicht hei-
ter, Kummer im Herzen bedriickt das Gemiit®, Jugend und Alter: ,Der Ruhm der Jungen
ist ihre Kraft, die Zierde der Alten ihr graues Haar“, und als sein selbstverstindliches
Ende der Tod: Nur der ,bose, vorzeitige Tod*, nicht der ,Tod am Ende eines erfiillten Le-
bens“wird als Bedrohung erfahren.** Der Mensch denkt und Gott lenkt. Sein ,Herz plant
seinen Weg, doch der Herr lenkt seinen Schritt****. Der Mensch muss zwar denken und
planen, aber Gott lenkt die Geschicke, ja er lenkt die Herzen selbst, wohin er will. ,Jeder
meint, sein Verhalten sei richtig, doch der Herr priift die Herzen®, und ,vergilt jedem
Menschen, wie sein Tun es verdient“.>”® Wichtig ist deshalb Gottvertrauen: ,Befiehl dem
Herrn dein Tun an, so werden deine Pline gelingen.*** Wer mit Gott vertraut ist, wird
Gliick und Seligkeit finden: ,Selig, wer auf den Herrn vertraut.**

Mehrfach wird in den Sprichwdrtern betont, dass Gott alle erschaffen hat und gut zu

allen ist: zu Reichen und Armen, beziehungsweise zum Armen und zum Ausbeuter.*2¢

,Normalerweise wird die Existenz von Reichen und Armen in der Weisheit einfach als
gegeben hingenommen und Armut negativ beurteilt. Hier dagegen wird eine Grenze
dersozialen Distanzierung vonden Armen mitdem Hinweis darauf gezogen, dass auch
der Arme trotz allen Ungliicks oder Versagens Cottes Geschopf bleibt und darum eine
Wiirde hat, die nicht beschadigt werden darf. Damit taucht im Rahmen der Weisheit
erstmals der Cedanke von der Giite und letztendlichen Gleichheit aller Menschen auf,
die auf ihrer Erschaffung durch Gott beruht.3*

Die Sprichworter gehen aber noch einen Schritt weiter, indem sie die Haltung zum Ar-
men und die Haltung zu Gott parallelisieren. Wie sich der Mensch den Armen gegeniiber
verhilt, verhilt er sich Gott gegeniiber: ,Wer den Geringen bedriickt, schmiht dessen
Schépfer; ihn ehrt, wer Erbarmen hat mit dem Bediirftigen.**2®

Im Gegensatz zum verhdltnismifig optimistischen Menschenverstindnis der
Sprichworter zeichnet Kohelet ein pessimistisches Bild vom Menschen. Die Grundbedin-
gungen menschlicher Existenz, von denen auch schon die Urgeschichte handelte, kann

es fast nur noch negativ beurteilen:

JWohl ist der Mensch von Gott geschaffen (Koh 7,29; 12,1), kann Arbeit zu Reichtum,
Ruhm und Lebensgenuss fiihren (2,3—11; 6,2), hat die Gemeinschaft einen relativen Vor-

319 Spr1s5,33;/9,10;1,7.

320 Spro,io0.

321 Spr15,13;/20,29; [ Alberts 471.
322 Spri6,9.

323 Spr21,2;vgl.16,2; [ 24,12.

324 Spri6,3.

325 Spri6,20.

326 Spr22,13;/29,13.

327 Alberts 472.

328 Spri4,31.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

81


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

teil gegeniiber der Einsamkeit (4,9—12) und die Weisheit gegenlber der Torheit (2,14),
aber das alles wird ihm nichtig, sinnlos und absurd [..] angesichts des bedriickenden
menschlichen Todesschicksals®*?. Menschsein ist fiir Kohelet Sein-zum-Tode.**°

Aufgrund ihrer Todesverfallenheit haben die Menschen ein und dasselbe Geschick wie die
Tiere: ,Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben ein und denselben Atem. Einen
Vorteil des Menschen gegeniiber dem Tier gibt es da nicht. Denn beide sind Wind-
hauch.®®® Zur Todesbegrenzung kommt noch die Begrenzung des Menschen durch
seine Bosheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit hinzu:

,Dem Guten ergeht es wie dem Siinder, dem Schwérenden ebenso wie dem, der den
Schwur scheut. Das ist das Schlimme an allem, was unter der Sonne getan wurde, dass
alle dann ein und dasselbe Geschick trifft und dass in den Menschen iiberdies die Lust
zum Bosen wichst und Verblendung ihren Geist erfasst, wiahrend sie leben und da-
nach, wenn sie zu den Toten miissen —ja, wer wiirde da ausgenommen?33

Menschliches Leben bleibt so letztlich sinnlose Miihsal und ist kaum besser als der Tod,
wenn das Schicksal der Toten nicht sogar vorzuziehen ist, etwa bei den Ausgebeuteten
und den Opfern von Gewalt, die weinen, aber von niemandem getréstet werden.>*

Das pessimistische Menschenverstindnis Kohelets erginzt das eher optimistische
der ilteren Spruchweisheit, fillt aber ,weit aus dem typisch alttestamentlichen Men-
schenbild“ heraus, das sich ,mit einigen Variationen in wesentlichen Grundziigen iiber-
einstimmend aus der Urgeschichte, den Psalmen und der ilteren Spruchweisheit gewin-
nen lasst, aber z. B. auch von der Tora und der Prophetie vorausgesetzt wird®**.

Wahrend nach Kohelet der Gerechte genauso wie der Siinder in die Totenwelt hinab
muss, kennen die Sprichwirter eine Rettung des Klugen oder Gerechten vor der Totenwelt:
,Einen Lebenspfad zur Hohe gibt es fiir den Klugen, damit er der Totenwelt drunten ent-
geht.®® Darin sprechen sich unterschiedliche Auffassungen von einem Leben nach dem

Tod aus.>®

1.2.2 Der Mensch der neuen Schopfung

Wahrend die Hoffnung des Einzelmenschen auf ein ewiges Leben nach dem Tod im Alten
Testament nur in Ansitzen vorhanden ist, hat sie im Neuen Testament durchweg grof3es
Gewicht. Ansonsten wird das irdisch-leibhaftige Menschsein aus jiidischem Schépfungs-
glauben heraus uneingeschrankt bejaht:

329 Koh 2,13-17; 5,9-16; 6,1-12; 8,9—14.
330 Alberts 472.

331 Koh3,19.

332 Koh9,2—4.

333 Vgl. Koh 2,17;/ 4.1,

334 Alberts 473.

335 Spris,24;vgl.10,2.

336 Bd.3,Kap.3.2.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

,Der Mensch ist ,Fleisch’ als das in seiner Kérperlichkeit vielfach bedrohte, schwache,
hinfallige, sterbliche Wesen, das er ist. Er weifd sich in volliger Abhdngigkeit von sei-
nem gottlichen Schopfer, der ihm Lebenszeit, Lebenskraft, Lebensgeschick zuteilt. Er
weifd sich wesensméafig verbunden mit allem, was lebt, zugleich aber tiber alle ande-
ren Geschopfe erhoben als das Geistwesen, das der Erdenmensch gleichfalls ist, vom
Schépfer einzigartig begabt und ermiachtigt. ¥

Was unter dieser Voraussetzung Menschsein genauer bedeutet, wird dann im Neuen
Testament, das auf dem Boden des Alten Testaments steht, auf unterschiedliche Weise
entfaltet. Den hier vorgestellten neutestamentlichen Ansitzen ist gemeinsam, dass es
nun bei der Entwicklung nicht oder nicht mehr in erster Linie um das Bemithen und Ti-
tigsein des Menschen geht, sondern um die immer schon vorausgehende Initiative und
Aktivitit Gottes. Gott ist den Menschen immer schon entgegengekommen und kommt
ihnen immer schon entgegen. Der Mensch soll sich auf dieses Entgegenkommen ein-
lassen und sich von Gott und seiner Liebe verwandeln lassen. In diesem Sinn ruft Jesus
gemafd den Synoptikern seine Mitmenschen auf, an die Nihe des Reiches Gottes zu glau-
ben und umzukehren (Kap. 1.2.2.1). Nach dem Johannesevangelium fordert er dazu auf,
von neuem oder von oben geboren zu werden (Kap. 1.2.2.2). Vom neuen Menschen hat auch
Paulus in seinen Briefen gesprochen (Kap. 1.2.2.3). Insgesamt lidt das Neue Testament
Christen oder allgemeiner Menschen dazu ein, mit der Gnade Gottes, mit seiner Hilfe
und seiner Kraft iiber sich selbst hinauszuwachsen (Kap. 1.2.2.4).

Literatur

Harald Hegermann: Art. Mensch. IV. Neues Testament in TRE Bd. 22,1992, 481—493.

1221 Die Umkehr des Menschen bei den Synoptikern

Was Jesus den Menschen gepredigt hat, ist bei Matthius in zwei Sitzen, nimlich einer
Aufforderung und einer Behauptung, zusammengefasst worden: Kehrt um! Denn das
Himmelreich (Reich Gottes) ist nahe.?*® Soll der Mensch umkehren, setzt das voraus, dass
er vor Gott Siinder ist. Dabei umfasst Stinde alles, was ihn von seinem Schépfer trennt.
Jesus hilt alle Menschen fiir Siinder, nicht nur einige.*® Er selbst weif3 sich von Gott dazu
bestimmt, , Siinder zur Umkehr zu rufen®*°. Die Menschen sollen sich als die Siinder,
die sie nun einmal sind, zu Gott bekehren. ,Im Himmel wird, wie Jesus sagt, ,mehr
Freude herrschen iiber einen einzigen Stinder, der umgekehrt, als itber neunundneunzig
Gerechte, die keine Umkehr nétig haben.** Gerechte, die vor Gott keine Siinder wiren,
gibt es ohnehin nicht. Wer sich, wie der Pharisder im Gleichnis Jesu, vor Gott fiir gerecht

337 Hegermann 481.
338 Mt3,2.

339 Vgl. Lk13,2.

340 Lks,32.

341 Lk1s,7.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

83


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

hale, ist nicht gerechtfertigt.>** Wer sich hingegen, wie der Zollner, an die Brust schligt
und betet: Gott, sei mir Stinder gnidig!, ist schon gerecht gesprochen. Umkehr heiflt von
daher: Abkehr von der Siinde durch Hinkehr zu Gott.

Jesus zufolge siindigt der Mensch, wenn er gegen die Zehn Gebote verst6Rt, also etwa
mordet, die Ehe bricht, stiehlt, liigt oder raubt, das heifdt, sich unmoralisch gegeniiber
dem Mitmenschen verhilt.>* Die Siinde reicht fiir ihn jedoch tiefer. Der Mensch siindigt
nicht nur, er ist bise. So sagt er ohne jede Einschrinkung zu seinen Jiingern und damit
iber alle Menschen: ,Wenn nun ihr, die ihr bose seid, euren Kindern gute Gaben zu ge-
ben wisst, [...]*** Der Mensch ist ihm zufolge bése, weil all das Bése, das den Menschen
von Gott trennt, von innen kommt und ihn selbst unrein macht: ,Denn von innen, aus
dem Herzen der Menschen, kommen die bésen Gedanken, Unzucht, Diebstahl, Mord,
Ehebruch, Habgier, Bosheit, Hinterlist, Ausschweifung, Neid, Listerung, Hochmut und
Unvernunft.** Es ist das Bése im Herzen der Menschen, das sie allererst zu bésen Taten
verleitet. Wie der gute Mensch aus dem guten Schatz seines Herzens das Gute hervor-
bringt, bringt der bése Mensch aus dem bésen Schatz seines Herzens das Bése hervor.>*

Die Umbkehr, wortlich das Umdenken, schliefSt daher nicht nur und nicht in erster Li-
nie ein, unmoralisches Handeln zu unterlassen, sondern sein Herz, seine innere Einstel-
lung zu dndern. Der Mensch soll sich nicht nur von seinem siindigen Tun, sondern von
seinem siindigen Sein zu Gott bekehren, er soll, wie Jesus sagt, wie ein Kind werden —
nicht unmiindig, aber vollkommen auf Gott, den Vater, vertrauend.>*’

Damit ist auch von vornherein klar, dass der Mensch die von ihm geforderte Umkehr
nicht durch eigene moralische Anstrengung leisten kann. Er muss sich vielmehr dazu von
Gott in seinem inneren Sein verwandeln lassen. Eben darauf weist indirekt der zweite Satz
der Kernbotschaft Jesu hin: Das Reich Gottes ist nahe.**® Jesus will damit sagen: Gott ist
dabei, seine Herrschaft unter den Menschen und in der Welt zu errichten. Dementspre-
chend bedeutet das, was er seinen Mitmenschen predigt: Gott ist euch bereits nahe! Er
ist schon dabei, euch zu heilen und zu verwandeln! Er ist schon mitten unter euch!>*
Nicht nur in seinem Reden, auch in seinem Handeln lisst Jesus keinerlei Zweifel auf-
kommen, wer dieser nahe Gott ist: er ist barmherzig, er vergibt den Menschen alle Siin-
den, er ist ein durch und durch menschenfreundlicher Gott. Indem Jesus die Menschen
dazu auffordert, umzukehren, lidt er sie also ein, darauf zu vertrauen, dass Gott ein ver-
zeihender, giitiger, liebender Gott ist, der ihnen nicht fern, sondern ganz nahe ist. Der
Mensch soll und darf sich vertrauensvoll auf Gott einlassen. Er soll sich von seinen Siin-
den abwenden, indem er sich Gott zuwendet, weil nur dann Gott sein Herz, seine innere
Haltung, sein inneres Sein verwandeln kann. Nur in dem Maf}, in dem er Gott vertraut
und dessen Liebe erfihrt, kann seine Umkehr gelingen. Jesus selbst nennt dieses fiir die

342 Lk18,10-14.

343 Vgl. Mk10,19.

344 Lk11,13.

345 Mk 7,21, vgl. Mt 9,4.
346 Lk 6,45.

347 Vgl. Mt18,3.

348 Kap.2.2.2.4.

349 Vgl. Lk17,20.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Bekehrung grundlegende Vertrauen Glauben.*>® Darum ist bei Markus seine Botschaft so
zusammenfasst: ,er verkiindete das Evangelium Gottes und sprach: Die Zeit ist erfiillt,
das Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium!****

In der Bergpredigt verrit Jesus, was Menschen kennzeichnet, die sich zu Gott be-
kehrt und bereits umgedacht haben: Sie sind selig, weil sie sich vor Gott arm wissen, weil
sie iiber die gesellschaftlichen und menschlichen Verhiltnisse trauern, weil sie sanftmii-
tig, barmherzig und rein im Herzen sind, weil sie nach der Gerechtigkeit hungern und
diirsten und Frieden stiften, weil sie auch die Menschen lieben, die ihnen keine Liebe
entgegenbringen.’*

Beiden Synoptikern erscheint also der Mensch vor allem als derjenige, der umdenken
soll, weil er auf vielerlei Weise fehlerhaft und unzulinglich ist, der aber auch umdenken
kann, weil ihm ein Gott nahe ist, der ihn durch seine Liebe verwandeln will. GemafS der
Apostelgeschichte hat Gott Jesus Christus als Anfithrer und Retter an seine rechte Seite
erhoben, um Israel die Umkehr und Vergebung der Siinden zu schenken.?* Er hat aber
auch den Heiden die Umkehr zum Leben geschenkt.®>*

1.2.2.2 Das Von-oben-geboren-Werden des Menschen im Johannesevangelium

Im Gegensatz zu Jesus Christus, dem Menschen- beziehungsweise Gottessohn, der vom
Himmel herabgestiegen ist und somit von oben kommt, stammt nach dem Johannesevan-
gelium der Mensch zunichst einmal von unten: Er ist irdisch und redet irdisch, er ist aus
dieser Welt.** Um das ewige Leben zu erlangen, muss er deshalb neu oder von oben gebo-
renwerden. So sagt Jesus im Gesprach mit Nikodemus: ,Wenn jemand nicht von oben ge-
boren wird, kann er das Reich Gottes nicht sehen.*>¢ Von oben geboren wird der Mensch
aus dem Geist Gottes, der laut Jesus weht, wo er will.*’ Der Mensch kann also nur vom
Geist Gottes befihigt werden, ins Reich Gottes zu kommen. Da nur das, was aus dem
Geist geboren ist, selbst Geist ist**®, kann der Mensch als irdisches Wesen nur vom gétt-
lichen Geist in ein geistig-himmlisches Wesen umgeformt werden. , Der Geist ist es, der
lebendig macht.“*® Er gibt wahres Leben.

Wenn gemif dem Johannesevangelium nur der Mensch das ewige Leben erlangt, der
an den Sohn Gottes glaubt und sich taufen lisst, derjenige aber, der nicht glaubt, ,das
Leben nicht sehen wird**®, dann darf das aus heutiger Sicht nicht dogmatisch begrif-
fen werden, als ob nur Christen zu Gott kommen kénnten. Vielmehr muss die Aussage
kerygmatisch, das heiflt aus der damaligen Glaubens- und Verkiindigungssituation her-
aus verstanden werden. Das Evangelium wollte mahnen: Noch ist es Zeit! Glaubt an Jesus

350 Z.B.Mt8,10;15,18.
351 Mk1,14f.

352 Vgl. Mt 5,3-9.43-48.
353 Apgs3t.

354 Apg11,18.

355 Joh3,13;/3,31; 8,23.
356 Joh3,3.

357 Joh3,8.

358 Joh3,6.

359 Joh6,63.

360 Joh3,5.15;/3,36.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

85


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Christus, damitihrjetzt schon im Lichtlebt und jetzt schon das ewige Leben erfahrt! Um
die Dringlichkeit zu unterstreichen, stellte es die an Jesus Christus Glaubenden als Men-
schen, die im Licht wandeln, den Nicht-Glaubenden, die die Welt beherrschen und in
Finsternis leben, gegeniiber.**"

Wie der Mensch, der aus dem Geist Gottes von oben geboren ist, beschaffen ist, wird
dann im Evangelium auf vielfiltige Weise beschrieben. Der geistgeborene Mensch ist
zwar noch in der Welt, aber nicht mehr von der Welt, und gerade darum in der Welt im
geistlichen Sinn fruchtbar.>** Weil er, wie das Weizenkorn, das in die Erde fillt und stirbt,
gestorben ist, insofern er sein Leben in der Welt gering achtet, bringt er reiche Frucht.>®
Vor allem ist er geistlich wirksam, weil er als Geisterfilllter im Sohn und im Vater ist und
ihre gottliche Liebe in ihm ist.>** Er hat jetzt schon das ewige Leben und wird niemals
zugrunde gehen.*® Thm wird Freude in Fiille zuteil >

Das johanneische Menschenbild darf weder statisch noch dualistisch noch kirchlich
verstanden werden, so als gibe es in der Welt auf der einen Seite die Christusgliubigen,
die allein Kinder Gottes sind, die ganz Kinder des Lichts sind, ganz vom Geist Gottes be-
stimmt und somit gut sowie ganz von Freude und Liebe erfiillt sind, und auf der anderen
Seite all die Nichtchristen, die keine Kinder Gottes sind, sondern stattdessen Kinder einer
gottlosen Welt und der Finsternis, die das Licht scheuen, ganz vom Fleisch, das heif3t
von der Siinde, bestimmt und somit bése sind. Die geistliche Realitit der Welt verbietet
es, aus dem in eine bestimmte Situation hinein geschriebenen Johannesevangelium fir
die heutige Situation eine gnostische Schwarzweifimalerei ableiten zu wollen. Vielmehr
muss das johanneische Menschenbild dynamisch, differenziert und geistlich verstanden
werden. Demnach stehtjeder Mensch unter dem Einfluss von Fleisch und Geist, zieht sich
der Riss zwischen Licht und Finsternis durch jedes menschliche Herz, spielt sich in jedem
Menschen ein mehr oder weniger starker Kampf zwischen Gut und Bése ab. Jeder ist da-
her berufen, sich immer wieder oder immer mehr dem Wirken des Geistes Gottes zu
6ffnen, um mehr im Licht des Lebens zu wandeln, mehr Liebe in die Welt zu bringen,
sich selbst von einem irdischen zu einem mehr geistlichen Menschen zu entwickeln.

Im Johannesevangelium ist Jesus Christus ja schlief3lich auch der, der als ewiges Wort
des Vaters und als gottliches Licht jeden Menschen erleuchtet, der nicht in die Welt ge-
kommen ist, um sie zu richten, sondern sie (als ganze) zu retten, der alle zu sich zieht,
wenn er am Kreuz iiber die Erde erhoht ist und so als Lamm Gottes die (gesamte) Siinde
der Welt hinwegnimmt und den Herrscher dieser Welt hinauswirft.**

1.2.2.3 Der neue Mensch bei Paulus
Nach Auffassung des Paulus, der den Stindenfall Adams fiir ein historisches Ereignis
hilt, ist durch den ersten Menschen die Siinde und durch die Siinde der Tod in die Welt

361 Vgl.Joh 8,12;12,46.
362 Joh15,19;15,16.

363 Joh12,25;/12,24;15,16.
364 Joh1s5,5;17,21;/17,26.
365 Joh10,28;11,25f.

366 Joh15,11;17,13.

367 Joh1,9;3,17;1,34;12,31.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

gekommen.**® Alle Menschen waren von da an Siinder, weil sie selbst gesiindigt haben.
Wenn Paulus etwas spiter im Roémerbrief ihr Siindigen auf das Begehren zuriickfithrt
oder mit ihm identifiziert, teilt er ein Verstindnis von Begierde, wie es in der hellenis-
tisch-jiiddischen Umwelt des frithen Christentums verbreitet war.*®® Die Begierde galt
darin als die Ursiinde schlechthin, als Mutter aller Stinden, aus der sich alle anderen Siin-
den ableiten lassen. Alles Ehebrechen, Morden und Stehlen, aber auch Liigen und Betrii-
gen ging auf sie in diesem Sinn zuriick.>”°

In der hebriischen Bibel beziehungsweise im Alten Testament wurde das Begehren
jedoch noch nicht als solches fiir siindhaft gehalten. Es wurde im Gegenteil grundsitz-
lich positiv als etwas beurteilt, das ganz selbstverstindlich zur menschlichen Existenz
gehort und als solches Erfiillung finden soll.*”* Auch im Dekalog, auf den Paulus hier

37>, wird nicht

anspielt, indem er aus dem Verbot das ,Du sollst nicht begehren® zitier
das Begehren als solches, sondern die dauerhafte Aneignung begehrten Eigentums des
Nichsten sittlich verurteilt, wenn also jemand aus seiner Begierde heraus dem ande-
ren seine Frau, sein Haus, sein Feld, seinen Sklaven oder seine Sklavin oder sonst et-
was, was ihm gehért, wegnimmt.>” Dass es auch Paulus letztlich nicht um das Begeh-
ren als solches, sondern um das aus selbstsiichtigem Begehren hervorgehende unmorali-
sche, wenn nicht verbrecherische Handeln des Menschen geht, wird deutlich, wenn er an-
schliefend sehr dramatisch die innere Spaltung des Menschen unter dem Gesetz schil-
dert. Der Mensch will zwar das, was ihm die Zehn Gebote oder die eigene Vernunft als
das Gute ans Herz legen, tun, kann es aber nicht, weil das in ihm, genauer, in seinem
Fleisch (d. h. egoistischem Ich) wohnende Gesetz der Siinde stirker ist als das Gesetz
Gottes, so dass er gegen seinen Willen das Bose tut.>™

Wie aus Sicht des Paulus das Schicksal des Menschen durch die Tat eines einzigen
Menschen, nimlich Adam, bestimmt ist, ist es das auch durch die Tat eines anderen
Menschen, des zweiten Adam: Jesus Christus.’”” Wahrend der erste Mensch von der Erde
stammt und Erde ist, stammt der zweite Mensch vom Himmel .37 Wie durch die Ubertre-
tung des ersten die Menschen der Verurteilung und dem Tod anheimgefallen sind, so ist
es durch die Gnadentat Jesu zur Gerechtigkeit und zu ewigem Leben, zur Auferstehung der

377 Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig

«378

Toten gekommen.
gemacht werden.

Fiir die, die in Christus Jesus sind, gibt es daher keine Verurteilung mehr. Das Gesetz
des Geistes und des Lebens in ihm hat sie freigemacht vom Gesetz der Siinde und des

368 ROom5,12.

369 Rom7,7.

370 Vgl. R6m13,9.

371 Spr13,12.19; HId 2,3.
372 Rom7,7.

373 Dtns,21.

374 ROm 7,15-24.

375 ROm 5,12-21.

376 1Kor1s,47.

377 ROm 5,21;1 Kor 15,21.
378 1Kor1s,22.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

87


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Todes.?” Sie sind nun nicht mehr vom Fleisch, sondern vom Geist bestimmt, da der Geist

380 und sollen sich von diesem Geist vom alten zum neuen Men-

Gottes in ihnen wohnt
schen umwandeln lassen. Wihrend der alte Mensch Sklave der Siinde ist, ist der neue
mit Christus fiir die Siinde gestorben und zieht den Herrn Jesus Christus an.*® So nimmt
in ihm Christus Gestalt an und wird er in Christus eine neue Schépfung.*®* Nicht darauf
kommt es an, ob jemand beschnitten oder unbeschnitten, das heif’t Jude oder Nichtjude
ist, sondern einzig und allein ob und inwieweit er neue Schépfung ist.>**

Ahnlich wie im Johannesevangelium sind auch diese Aussagen des Paulus nicht so
zu verstehen, dass sie nur Christen betrifen. Der Apostel sagt sehr eindeutig, dass es
,durch die gerechte Tat eines Einzigen fiir alle Menschen zur Gerechtsprechung* gekom-
men ist, ,die Leben schenkt*®*. Darum ist auch die Verwandlung vom alten zum neuen
Menschen nicht auf Christen beschrinkt, sondern meint alle, denen der Geist Gottes als
Angeld in diesem Leben gegeben ist, und das sind schlechthin alle Menschen. Alle sind
darum eingeladen und aufgerufen, sich in ihrem Leben auf den Geist Gottes einzulassen,
sich — nicht zuletzt durch ihr Gewissen*®* — von ihm leiten und von ihm umwandeln zu
lassen. Jeder Mensch kann und soll schon in diesem Leben so weit wie moglich zu einem
anderen Christus umgestaltet werden.

Im Kolosserbrief, der wahrscheinlich nicht von Paulus selbst geschrieben ist, wird
der neue Mensch genauer charakterisiert. Er hat das allzu Irdische in sich getotet:
,Unzucht, Unreinheit, Leidenschaft, bése Begierde und die Habsucht, die Gétzendienst
ist“*¢, er hat ,Zorn, Wut, Bosheit, Listerung und schmutzige Rede“ abgelegt und hat
sich ,mit innigem Erbarmen, Giite, Demut, Milde, Geduld®, vor allem aber mit der Liebe
bekleidet, ,die das Band der Vollkommenheit ist“.3%7

Wie zum Teil im Kolosserbrief, so verrat im nachpaulinischen Epheserbrief die Form
der Aufforderung, dass es beim anvisierten neuen Menschen nicht um ein absolutes Ide-
al, sondern um die allmdhliche, vielleicht auch schub- und stufenweise Anniherung an ein
Ideal geht, das nicht nur fir Christen, sondern auch fir Nichtchristen gilt. Dort nim-
lich wird die Erneuerung des Menschen durch den Geist mit dem Ablegen eines alten
und dem Anlegen eines neuen Gewandes verglichen:

,Legt den alten Menschen des fritheren Lebenswandels ab, der sich in den Begierden
des Trugs zugrunde richtet, und lasst euch erneuern durch den Geist in eurem Den-
ken! Zieht den neuen Menschen an, der nach dem Bild Cottes geschaffen ist in wahrer
Gerechtigkeit und Heiligkeit!“3®

379 Rom 8,1f.

380 RoOm 8,9.

381 ROm 6,6f; Rom 13,14.
382 Gal 4,19; 2 Kor 5,17.
383 Gal6,15.

384 ROm 5,18f.

385 Vgl. Rom 2,15f.

386 Kol3,s.

387 Kol 3,8;3,12;3,14.
388 Eph 4,22-24.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Alle Menschen sollen ihren Egoismus itberwinden und die Wahrheit erkennen, alle sollen
das werden, wozu sie geschaffen sind, nimlich Bild Gottes zu sein, alle sind zur Gerech-
tigkeit und Heiligkeit berufen. Daran, wie weit ein Mensch — unabhingig von seinem
religiésen Glauben — den Charakteristika des neuen Menschen, insbesondere dem Merk-
mal der Liebe, entspricht, zeigt sich, wie sehr er wirklich Neuschopfung und Bild Gottes
ist.*® Wihrend sich bei Christen die Erneuerung durch den Geist hauptsichlich mittels
des Glaubens an Jesus Christus und mittels christlich geprigten Hoffens und Liebens
vollzieht, kann und wird sie sich in anderen Religionen oder Lebensweisen mittels ande-
rer Tugenden oder anderer Ausprigungen der drei theologischen Tugenden vollziehen.

Fiir Menschen, die in Christus sind beziehungsweise aus der Kraft des Geistes leben,
fallen mehr und mehr die Trennungen zwischen Menschen weg. Fiir Paulus waren das zu
seiner Zeit besonders die Gegensitze zwischen Juden und Griechen, Sklaven und Freien

390

sowie Minnern und Frauen.*° Fiir den neuen Menschen gibt es keine Spaltung in der

Menschheit mehr, er weifd und fiihlt sich mit allen Menschen eins.

12.2.4 Das Uber-sich-selbst-Hinauswachsen des Menschen im Neuen Testament

Ein neuer Mensch werden, bedeutet auch, iiber sich selbst hinauszuwachsen. In ver-
schiedenen Gleichnissen fordert Jesus seine Junger dazu auf, im Sinn des Reiches Got-
tes auf Erden fruchtbar oder fruchtbarer zu werden. Sie sollen dreifligfach, sechzigfach
oder hundertfach Frucht bringen, sie sollen Schitze im Himmel sammeln, sie sollen mit
ihren Talenten wuchern, sie sollen, wie die Reben, gereinigt werden, damit die Ernte er-
tragreicher wird.*' Das letzte Gleichnis vom Weinstock macht deutlich, dass der Jiinger
nur dann mehr Frucht bringen kann, wenn er mit Jesus verbunden bleibt und sich von
Gott, dem Vater, liutern lisst. Soll der gute Baum, der allein imstande ist, gute Friich-

392 noch mehr oder bessere Friichte erzeugen, muss er selbst besser

te hervorzubringen
werden. Sicher kann sich der Jinger im geistlichen Sinn nicht aus eigener Kraft selbst
verbessern. Gott muss ihn ,bearbeiten®. Aber das schliefdt sein eigenes Bemithen und sei-
nen personlichen Einsatz nicht aus. So sagt Jesus gemifd Mk 4,24f: ,Nach dem Maf, mit
dem ihr messt und zuteilt, wird euch zugeteilt werden, ja, es wird euch noch mehr gege-
ben. Denn wer hat, dem wird gegeben; wer aber nicht hat, dem wird auch noch wegge-
nommen, was er hat.“ Derjenige, der das, was er empfangen hat, nur egoistisch fiir sich
behalten will, wird das, was er hat, auch noch verlieren. Wer auf sein Bitten hin emp-
fangen hat und davon anderen selbstlos gibt, wird dazu gewinnen, so dass er noch mehr
geben kann.*** Jeder Hochmut ist hier ausgeschlossen, da es nichts gibt, was der Mensch
aus sich selbst hitte. Zurecht fragt der Apostel Paulus Glaubige in Korinth: ,Was hast du,
das du nicht empfangen hittest? Wenn du es aber empfangen hast, warum rithmst du
dich, als hittest du es nicht empfangen?*** Auch jedes Sich-mit-anderen-Vergleichen

389 Vgl. Kol 3,10; Eph 4,24.

390 Gal 3,28;1Kor12,12f.

391 Mk 4,20; Mt 6,20; Mt 25,14—30; Joh 15,1-8.
392 Mt7,17.

393 Mt7,8.

394 1Kor4,7.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -

89


https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

ist im geistlichen Bereich fehl am Platz, da die Ausgangsbedingungen und Méglichkei-
ten eines jeden menschlichen Lebens anders sind. Jesus, der nicht auf das Aufiere schaut,
sondern die Herzen kennt, jubelt iber die arme Witwe, die mehr in den Opferkasten ge-
worfen hat als alle anderen, weil sie ihren ganzen Lebensunterhalt und damit persénlich
unvergleichlich mehr gegeben hat.>* Wer jeweils das, woriiber er selbst verfiigt, in Liebe
einsetzt, wird selbst in der Liebe wachsen. Denn wessen Liebe wichst, der wichst selbst.

Bei dieser Art von persinlichem Wachstum geht es nicht um das iibliche Leistungsden-
ken, bei dem der Anreiz zur Leistung darin besteht, in irgendeiner Weise besser als andere
zu sein. Beim Einsatz, zu dem Jesus herausfordert, geht es darum, die eigene Qualitit
zu steigern und sich selbst verbessern zu wollen, um anderen mehr geben, sie mehr lie-
ben zu konnen. Die Spirale selbstloser Liebe unterscheidet sich somit grundlegend von
der normalen Leistungsspirale. Ihre Logik und Dynamik steht in scharfem Gegensatz zu
denen des konkurrenzbetonten 6konomischen oder politischen Denkens.

Was mit personlichem Einsatz fir den Nichsten aus selbstloser Liebe gemeint ist,
illustriert Jesus im Gleichnis vom barmherzigen Samariter.’>® Wihrend der Priester und der
Levit an dem von Riubern Uberfallenen voriibereilen, l4sst sich der Ungliubige von der
Not des Fremden treffen und wird ihm zum Nichsten. Er setzt sich im Hochstmaf? fir
ihn ein. Ein herausragendes Beispiel fiir den Einsatz selbstloser Liebe ist im Neuen Tes-
tament der Apostel Paulus, der sich fiir die Verkiindigung des Evangeliums von Jesus
Christus verzehrt und immer wieder alles riskiert.

Indem der Mensch mit der Hilfe und Gnade Gottes anfingt, selbstlos zu lieben, wird
ernicht nur mehr er selbst, sondern wichst iiber sich selbst hinaus. Im Geist Gottes tran-
szendiert er sich selbst, so dass sein Selbst menschlich gesehen reicher, tiefer, weiter,
transparenter und offener wird.

1.3 Der Mensch als Siinder und von Gott Begnadeter

Besteht das Ziel der menschlichen Entwicklung geistlich-theologisch betrachtet darin,
ein selbstlos und umfassend liebendes Wesen zu werden, ist im Rahmen systematischer
Theologie ein Doppeltes festzustellen. Einerseits bleibt der Mensch in diesem Leben
zwangslaufig mehr oder weniger stark hinter dem ihm vorgegeben Ziel oder Ideal
zuriick. Insofern ist er Siinder, genauer gesagt, ein siindhaftes (Kap. 1.3.1) und ein erbsiind-
haftes Wesen (Kap. 1.3.2). Andererseits besitzt er eine natiirliche Veranlagung zur Liebe,
ist er doch theologisch gesehen von Gott von vornherein als Partner der géttlichen Liebe
geschaffen. Diese Ausrichtung auf die Liebe unterstiitzt Gott bereits im diesseitigen
Leben, indem er dem Menschen seine iibernatiirliche Gnade schenkt. Im Jenseits wird
Gott diese Ausrichtung erfiillen und vollenden und den Menschen als liebendes Wesen
vervollkommnen. Insofern ist der Mensch wesentlich ein Liebender, ein von Gott zu
ewiger Teilhabe an der innergéttlichen dreifaltigen Liebe Begnadeter (Kap. 1.3.3).

395 Mk12,41-44.
396 Lk10,25-37.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

