
72 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

1.2 Der Mensch als Kind Gottes 

Einige Themen, die zuletzt bei John Hick angeklungen sind, wie die Gotteskindschaft 
des Menschen, sein „Sündenfall“ oder seine Entwicklung von der Gottebenbildlichkeit 
zur Gottähnlichkeit sind in diesem biblischen Teil (Kap. 1.2) nun genauer zu begründen. 
Dass wir Menschen Gottes gewollte und geliebte Kinder sind, darf als eine Gesamtaus
sage der Bibel verstanden werden. Kinder sollen sich zu Erwachsenen entwickeln, bi
blisch gesprochen, von einer ersten Schöpfung zu einer neuen Schöpfung. Um die erste 
Schöpfung geht es schwerpunktmäßig im alttestamentlichen Teil (Kap. 1.2.1), um die neue 
Schöpfung schwerpunktmäßig im neutestamentlichen Teil (Kap. 1.2.2). 

1.2.1 Der Mensch der ersten Schöpfung 

Das Alte Testament zeichnet den Menschen auf der einen Seite nahezu durchgehend als 
ganzheitliches Wesen (Kap. 1.2.1.1), auf der anderen Seite aber auch als höchst ambivalentes 
Wesen, besonders in der Urgeschichte in Genesis (Kap. 1.2.1.2) und in der Weisheitsliteratur 
(Kap. 1.2.1.3). 

1.2.1.1 Der Mensch als Ganzheit 
Das ganzheitliche Menschenverständnis des Alten Testaments hat Parallelen in den an
tiken, semitischen Kulturen, unterscheidet sich aber deutlich vom dichotomischen (See
le-Leib) oder trichotomischen (Geist-Seele-Leib) Menschenbild der philosophisch-christ
lichen Tradition des Abendlandes. Es werden zwar verschiedene Schichten der mensch
lichen Person auseinandergehalten, wie die körperlich-vegetative, die emotionale, die 
rational-noetische und die voluntative Schicht, aber bei ihnen handelt es sich nur um 
„Aspekte einer psychosomatischen Einheit“256. 

Begriffe für Körperorgane, wie zum Beispiel „Herz“, oder vegetative Körperfunktio
nen, wie beispielsweise „Atem“, bezeichnen zugleich emotionale und geistige Vorgän
ge und stehen meist für den Menschen als ganzen. So meint etwa Fleisch den lebendi
gen, aber vergänglichen Körper von Mensch und Tier. Das Herz umfasst eine ganze Skala 
von Emotionen wie Angst, Mut, Missmut, Trauer, Freude, Verlangen und Begehren, aber 
auch Vernunft und Urteilsfähigkeit sowie den Willensentschluss. „Der Hebräer denkt 
weitgehend mit dem Herzen.“257 

Auch mit dem Ohr und mit dem Auge verbinden sich für gewöhnlich Verstehen und Ur
teilsfähigkeit, wie aus Jes 6,9 hervorgeht: „Geh und sag diesem Volk: hören sollt ihr, hören, 
aber nicht verstehen. Sehen sollt ihr, sehen, aber nicht erkennen.“ Als Ort innerster Wün
sche gelten die Nieren, weshalb Gott Herz und Nieren prüft.258 Organischer Fixpunkt für 
die Vitalität des Menschen ist wiederum die Kehle beziehungsweise der Schlund, deren 
Funktion in der Atmung besteht. So kann der Mensch „nach dem Alten Testament als 

256 Alberts 465. 
257 Ebd. 465f. 
258 Z. B. Ps 26,2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 73 

Ganzes unter dem jeweiligen Aspekt gesehen werden, den ein anthropologischer Begriff 
oder ein Körperteil zum Ausdruck bringt“259. 

Literatur 

Rainer Alberts: Art. Mensch. II. Altes Testament, in: Gerhard Müller u. a. (Hg.): Theologische 
Realenzyklopädie [= TRE], 1977–2004, hier Bd. 22, 1992, 464–474. 

Andreas Wagner: Art. Mensch (AT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet 
(www.wibilex.de), 2006. 

1.2.1.2 Die Ambivalenz des Menschseins in der Urgeschichte (Gen 1–11) 
Kein Text im Alten Testament redet so grundsätzlich und allgemein vom Menschen wie 
die biblische Urgeschichte, die sich im Wesentlichen in drei Abschnitte gliedern lässt: die Er
schaffung der Welt und die Entfaltung menschlichen Lebens darin (Gen 1,1–6,4), die Sint
flutüberlieferung (Gen 6,5–9,18) und die Völkergeschichte (Gen 9,19–11,32). Literargeschicht
lich rücken Exegeten mittlerweile immer mehr von der klassischen Quellenhypothese ab, 
der zufolge im Pentateuch, also in den ersten fünf Büchern des Alten Testaments, zwei 
literarisch eigenständige Traditionen ineinander gearbeitet wurden: die ältere, jahwis
tische aus dem 10./9. Jahrhundert und die jüngere, priesterliche aus dem 5. Jahrhundert. 
Als neuer Konsens unter den alttestamentlichen Exegeten zeichnet sich nun die These ab, 
dass es sich beim sogenannten „jahwistischen“ Text nicht um eine eigene Schrift, son
dern um spätere Einschreibungen in den priesterlichen Text handelt. 

Auch religionsgeschichtlich betrachtet dürften die biblischen Autoren in der Urge
schichte die großen mesopotamischen Schöpfungsmythen und Fluterzählungen nicht 
in erster Linie mit der Absicht aufgegriffen haben, die Überlegenheit des eigenen Gottes 
polemisch darzustellen, wie das früher angenommen wurde. Vielmehr nutzten sie die 
Mythen dazu, die eigenen prophetischen und weisheitlichen Traditionen einzubringen. 
Die Mythologie der antiken Welt diente ihnen als Mittel, ihre eigene Urgeschichte zu 
formen. 

Nach dem ersten Schöpfungsbericht – dem jüngeren, priesterlichen (Gen 1,1–2,3) – ver
leiht Gott sowohl durch sein Sprechen (Wortbericht) als auch durch sein handwerkliches 
Schaffen (Tatbericht) dem Raum zwischen den Meeren ober- und unterhalb der Himmels
feste eine beständige Struktur, um schließlich „lebendige Wesen“ entstehen zu lassen. 
Sein schöpferisches Handeln gipfelt darin, dass er den Menschen als sein Bild erschafft 
und mit der Herrschaft über alle anderen Lebewesen beauftragt. Die Gottebenbildlichkeit 
des Menschen ist dabei vor allem funktional aufzufassen: „Der Mensch (= die Mensch
heit) ist – wie im Alten Ägypten der König – vom Schöpfer als sein Repräsentationsbild 
geschaffen, damit er über die gesamte Schöpfung wie ein König herrschen soll.“260 Er 
ist zwar nicht Schöpfer, aber er kann die Welt schöpferisch gestalten und ist Gottes Stell
vertreter auf Erden. Als solcher bleibt er dem Schöpfer gegenüber verantwortlich. Selbst 

259 Wagner 2. 
260 Neumann-Gorsolke 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


74 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

wenn seine Bosheit alles andere zu überschatten scheint, kann er seine Gottebenbildlich
keit nicht einbüßen.261 Indem der erste Schöpfungsbericht Gott mehrmals die gesamte 
Schöpfung einschließlich des Menschen als sehr gut befinden lässt, gibt er als seine zen
trale theologische Botschaft aus, dass Welt und Mensch alles in allem und im Kern gut 
sind. 

Auch der zweite Schöpfungsbericht – der ältere, nicht-priesterliche (Gen 2,4–25) – 
zeichnet für sich genommen ein positives Bild vom Menschen und seiner Umwelt. Mit 
seiner Paradiesvorstellung orientiert er sich vor allem am sumerischen Mythos von Enki, 
Ninsikila und Ninchursaga, „der die Stadt/das Land Dilmun als einen Ort beschreibt, an 
dem in der Urzeit das Verhältnis zwischen Mensch und Tier bzw. den Tieren intakt war 
und der Mensch ohne Krankheit und Alter existierte“262. 

Die dann folgende Erzählung vom Fall des Menschen (Gen 3,1–24) setzt diesen zwei
ten Schöpfungsbericht voraus und verbindet das Ganze zu einer erzählerischen Einheit 
(Gen 2–3), zu deren Grundbestand die Schilderung einer positiv bewerteten zweistufigen 
Entstehung des Menschen gehört, wie man sie oft im Alten Orient findet. Zunächst wird 
der Mensch von Gott aus Staub vom Erdboden geformt und so als reines Naturwesen ge
schaffen.263 Als solcher wird er in den Garten Eden versetzt.264 Erst in einem zweiten 
Schritt wird er durch die „gewaltsame Berührung“ des Weltenbaums, der in der Mitte 
des Paradieses steht, Gott gleich und erwirbt die Fähigkeit, Gut und Böse zu erkennen.265 
Das macht ihn kulturfähig. Der Mensch vollzieht also im Garten Eden den Übergang vom 
Natur- zum Kulturwesen und wird gleichsam königlich, was zur Folge hat, dass er aus 
dem Paradies entlassen wird266, um sich mit seiner erworbenen Kulturfähigkeit „drau
ßen“ in der Welt zu bewähren. Während er sich im Naturzustand von den Früchten der 
Bäume ernährt hat, bearbeitet er nun den Erdboden267. Im ursprünglichen Text wurde 
dieser Wandel also als etwas Gutes, nicht als etwas Schlechtes angesehen. 

In ihrem literarischen Grundbestand lässt sich die Paradieserzählung aber nicht 
nur als Schilderung einer menschheitsgeschichtlichen, sondern auch als einer individualge
schichtlichen Entwicklung verstehen. Wie die Menschheit, so – oder noch mehr – soll der 
einzelne Mensch erwachsen werden. Dabei bietet der Text Anhaltspunkte für verschiede
ne Deutungen. Der Mensch soll sexuell reifen268: „Jeder […] wiederholt in seinem eigenen 
Leben den Weg von Eden in die Welt. Als Kind lebt er im Garten der Unschuld; wenn er 
seine Sexualität entdeckt und wächst, muss er diesen Garten für immer verlassen.“269 
Er soll sich geistig entwickeln: „Der Weg aus dem Garten geht einher mit dem Gewinn 
der Fähigkeit zu eigenverantworteter Lebens- und Wirklichkeitsgestaltung. Es ist so
zusagen der ,selbstverschuldete Ausgang des Menschen aus seiner Unmündigkeit“‘.270 

261 Vgl. Gen 6,5; 9,6. 
262 Pfeiffer: Paradies, 3. 
263 Gen 2,7. 
264 Gen 2,8. 
265 Gen 3,3; vgl. Ez 31,3–9; / Gen 3,5; vgl. 3,22. 
266 Gen 3,23. 
267 Gen 2,5; 3,23. 
268 Vgl. Gen 2,25; 3,7.10. 
269 So Plaut nach Willmes 12. 
270 So Blum nach Willmes 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 75 

Der Mensch soll Gut und Schlecht erkennen. Er soll unterscheiden lernen zwischen dem, 
was für ihn förderlich und heilsam, und dem was für ihn hinderlich und schädlich ist.271 
Und er soll an ethischer Urteilskraft hinsichtlich Gut und Böse gewinnen: Er „kann sich 
nicht mehr ethisch gleichgültig verhalten, er muss zwischen Handlungsalternativen 
wählen und entscheiden“272. Seine Tat (Gen 3,1–7) ist für den nicht-priesterlichen Autor 
des Textes der „Urknall sittlicher Autonomie“273. 

Wie auch immer die Erzählung im Einzelnen gedeutet wird – ihre Grundaussage 
lautet: Der Mensch kann nicht in einem Zustand kindlicher Naivität bleiben. Er muss 
erwachsen, mündig und selbstständig werden. Er muss lernen, die unter Umständen 
harten Konsequenzen, die sich aus der Eigenverantwortung ergeben, zu tragen. Sie sind 
der Preis für seine Autonomie, die ihm von Gott selbst zugetraut und zugemutet wird. 

In die ursprüngliche Paradieserzählung wurde später die Geschichte vom Verbot Gottes 
und vom Fall des Menschen eingefügt. Dadurch hat sich ihr Charakter verändert. Aus 
der Geschichte vom Übergang der Menschheit vom Naturzustand zum Kulturzustand 
beziehungsweise vom beschwerlichen, aber notwendigen Erwachsenwerden des einzel
nen Menschen wird durch sündentheologische Überarbeitung eine Geschichte mensch
lichen Ungehorsams und göttlicher Strafe. Weil der Mensch von den Früchten des Baumes 
der Erkenntnis von Gut und Böse gegessen und somit gegen das göttliche Verbot ver
stoßen hat274, wird er aus dem Garten von Eden vertrieben. Dadurch ist auch gesichert, 
dass er neben der göttlichen Erkenntnis von Gut und Böse nicht auch noch das göttliche 
ewige Leben erwirbt, indem er vom Baum des Lebens isst.275 

Auch an der uns jetzt vorliegenden, sündentheologisch überarbeiteten Endfassung 
des Textes sollte aber einiges zu denken geben. Die Erkenntnis von Gut und Böse scheinen 
andernorts im Alten Testament für den Menschen durchaus erstrebenswert und von Gott 
nicht verboten, sondern vorgesehen zu sein. Auch führt Gott die Strafe, so wie er sie an
droht, nämlich Adam und Eva sogleich am Tag der Übertretung seines Verbotes sterben 
zu lassen276, nicht aus. Schließlich ist von „Sünde“ im Text weit und breit keine Rede. 

Auch von „Satan“ wird hier nirgendwo gesprochen. Die Rolle der Schlange „als Ver
führerin dürfte ebenfalls schon aus alten Mythen übernommen sein. Im Gilgamesch- 
Epos raubt eine Schlange dem Helden das Lebenskraut.“277 Die Erzählung selbst bietet 
„eine Ätiologie für die Lebensweise der Schlange: Sie lebt in Feindschaft zum Menschen 
und kriecht am Boden (Gen 3,14f)“, nachdem Gott sie verflucht hat.278 Die Schlange gilt 
im Text als das klügste und listigste aller Tiere.279 Ihr Verhalten spiegelt verschiedene 
Aspekte des Bedeutungsspektrums der Schlangen im Alten Orient wie Gefahr, ewiges 
Leben, Weisheit und Sexualität.280 

271 So Gerhard von Rad. 
272 Willmes 9. 
273 So Dohmen nach Willmes 9. 
274 Gen 3,6; 2,17. 
275 Gen 3,22. 
276 Gen 2,17. 
277 Willmes 3. 
278 Frey-Anthes 7. 
279 Gen 3,1. 
280 Vgl. Frey-Anthes 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Durch die sündentheologische Überarbeitung wird das zweistufige Werden des Men
schen in der ursprünglichen Paradieserzählung auf der Basis eines „negativ eingefärb
ten“ Menschenbildes insgesamt zu einer Ätiologie der „als defizient erfahrenen Welt“ aus
gebaut.281 Die Erzählung zielt nun „auf die ätiologische Erklärung der gegenwärtigen 
Lebenswelt des Menschen“, die im Vergleich zum Paradies als „gemindert“ erscheint.282 
Während etwa im Lebensraum des Gartens Eden allerlei Bäume wachsen, die „begeh
renswert anzusehen und köstlich zu essen“ sind und sich in der Mitte der Baum des Le
bens befindet, wachsen im Lebensraum des Ackerbodens Dornen und Disteln und isst der 
Mensch „unter Mühsal“ und „im Schweiße seines Angesichts“ sein Brot, bis er zum Erd
boden zurückkehrt, von dem er genommen ist, gemäß dem Spruch: „Staub bist du und 
zum Staub kehrst du zurück.“283 Während im Paradies durch eine immer sprudelnde 
Quelle der Boden bewässert wird, herrscht außerhalb eher Dürre.284 Während im Garten 
Eden Mann und Frau einander ebenbürtig sind, ein Fleisch werden und sich ihrer Nackt
heit nicht schämen, schämen sie sich außerhalb und herrscht der Mann über die Frau, die 
Verlangen nach ihm hat und „unter Schmerzen“ Kinder gebiert.285 Im Unterschied zur 
älteren Paradiesüberlieferung erscheint nun in Genesis 2–3 die Kultur als ein durch und 
durch ambivalentes Phänomen. „Dies zeigt die Fortsetzung in Gen 4,1–24 [der Geschichte 
von Kain], mittels derer der Erzähler deutlich seine Skepsis hinsichtlich der selbst ver
antworteten Lebensorientierung (Gen 4,1–16) und der menschlichen Kulturleistungen 
(Gen 4,23) dokumentiert.“286 

Angesichts des exegetischen Forschungsstandes, so lässt sich zusammenfassen, ist 
heute jedenfalls die Historizität der Paradieserzählung nicht mehr aufrechtzuerhalten. 

„Während man früher Gen 3 als Bericht über ein historisches Ereignis verstand – so ge
legentlich noch systematische Theologen im Hinblick auf die kirchliche Erbsündenleh
re und deren Begründung –, sieht man in neuerer Zeit Gen 2,4b-3,24 vom Inhalt her als 
paradigmatische Schuld-Strafe-Erzählung […]. Von ihrer Funktion her ist die Erzählung 
in der Endfassung eine Ätiologie, die erklären soll, warum das Leben der Menschen in 
der Welt von Leid und Tod, Zwietracht zwischen den Geschlechtern und Mühen bei der 
Sorge um den Lebensunterhalt beeinträchtigt wird, obwohl Gott alles sehr gut erschaf
fen hat (Gen 1,31).“287 

Die Paradieserzählung beschreibt also nicht ein vergangenes Geschehen, sondern soll den 
gegenwärtigen Zustand des Lebens in dieser Welt, die Ambivalenzen, unter denen der 
Mensch leidet, verständlich machen. Da sie „von einer ätiologischen Intention und einer 
sagenartigen Darstellung bestimmt ist“, lässt sie sich mit O.H. Steck als eine ätiologische 
Erzählung verstehen, die keine historische Erklärung des Bösen bietet, sondern sehr rea

281 Pfeiffer: Paradies, 8. 
282 Ebd. 3f (vgl. bes. Gen 2,5; Gen 3,23). 
283 Gen 2,9; / Gen 3,17–19. 
284 Gen 2,6; / Gen 3,18. 
285 Gen 2,23–25; / Gen 3,7.10.16. 
286 Pfeiffer: Paradies, 9f. 
287 Willmes 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 77 

listisch das Typische, Charakteristische und Konstante des Menschseins mit all seinen 
Beeinträchtigungen und Mängeln erfasst.288 

Zu einer mündigen, eigenverantwortlich handelnden Person kann sich der Mensch 
nur entwickeln, wenn er sich in einer Situation befindet, in der er Fehler machen und 
aus diesen lernen kann, wenn er also „fallen“ darf. 

„Da man wohl nicht annehmen darf, dass Gott wollte, dass der Mensch in kindlicher 
Unmündigkeit verharrt und nicht erwachsen werden soll, erscheint das Essen vom 
Baum der Erkenntnis als notwendig, so wie ,das Erwachen des Verstandes, das Streben 
des Menschen nach Weisheit und eigener mündiger Daseinsgestaltung … mensch

heits- wie individualgeschichtlich zwangsläufige Entwicklungen‘ sind (Albertz, 23).“289 

Was Adam und Eva, das erste Menschenpaar, selbst betrifft, ist zu bedenken, dass der 
Ausdruck „Adam“ zunächst allgemein für „Mensch“ steht und somit „bleibend Gültiges 
über den Menschen“ zur Sprache gebracht werden soll.290 Dass der Mensch von Jahwe 
aus erdhafter Materie geformt wird, kennzeichnet ihn von vornherein als sterblich. Die kör
perliche Herkunft der Frau aus der Rippe des Mannes begründet dann die Verwandtschaft 
beider. Wenn in Gen 2,23 schließlich die Frau als „Männin“ bezeichnet wird, betont das 
noch einmal die Einheit der beiden in der Polarität der Geschlechter. Wie der theologi
sche Zusatz in Gen 2,24 verdeutlicht, hat sie gegenüber den Bindungen an die Eltern den 
Vorrang: Der Mann „vernachlässigt“ Vater und Mutter, um an seiner Frau zu „kleben“ und 
mit der zuvor „mein Fleisch“ (2,23) genannten „ein Fleisch“ zu werden. 

Die alttestamentliche Sintfluterzählung, in der Noach der Held ist, hängt sprachlich 
und inhaltlich von altorientalischen Mythen insbesondere aus Mesopotamien ab, deren 
älteste Fassungen aus dem 18. oder 17. Jahrhundert vor Christus stammen. Sie ist so
mit Teil einer gemeinsamen Sintfluttradition. Jahwe-Verehrer dürften im 6. Jahrhundert 
während des Aufenthalts im Zweistromland den Mythos kennengelernt haben. „Die Ent
deckung und erste Übersetzung der Fluterzählung des Gilgamesch-Epos im Jahr 1872 
durch George Smith sorgte für großes Aufsehen“, als sich zeigte, dass die biblische Sint
fluterzählung „nicht originell formuliert“ ist.291 Auch im Aufbau entspricht die biblische 
Fluterzählung den mesopotamischen: 

„Die göttliche Seite beschließt eine weitreichende Vernichtung, daneben fällt eingött
licher Entschluss, die Rettung Einzelner zu ermöglichen; so wird ein wassertüchtiges 
Gefährt gebaut, befrachtet und bestiegen; daraufhin bricht die Flut ein, waltet verhee
rend; die Passagiere im Wasserfahrzeug überleben, und der Flutheld bringt der gött
lichen Seite ein Opfer dar; schließlich reagiert die göttliche Seite folgenreich für die 
Zukunft: Die erzählte Katastrophe kehrt so nicht wieder.“292 

288 Ebd. 5. 
289 Ebd. 7. 
290 Pfeiffer: Adam und Eva, 2. 
291 Baumgart 14. 
292 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Sehr eindrücklich wird am Beginn der alttestamentlichen Erzählung auf der eine Seite 
die Bosheit des Menschen und auf der anderen Seite die sehr „menschliche“, emotionale 
Reaktion Gottes geschildert: „Der Herr sah, dass auf der Erde die Bosheit des Menschen 
zunahm und dass alles Sinnen und Trachten seines Herzens immer nur böse war. Da 
reute es den Herrn, auf der Erde den Menschen gemacht zu haben, und es tat seinem 
Herzen weh.“293 Und Gott beschließt alle Menschen mit Ausnahme des Noach sowie alle 
Tiere auszulöschen.294 

Auch nach der Flut bleibt „das Trachten des menschlichen Herzens […] böse von Ju
gend an“295. Doch das schmerzt Gott nicht mehr in seinem Herzen, und er beschließt 
auch nicht mehr, massiv in die Welt einzugreifen. Ganz im Gegenteil kündigt er an: „Ich 
werde den Erdboden wegen des Menschen nie mehr verfluchen […]. Ich werde niemals 
wieder alles Lebendige schlagen, wie ich es getan habe.“296 Die Flutkatastrophe hat laut 
Mythos zwar nicht den Menschen, aber Gott verändert. Nun heißt die theologische Kern
botschaft: „Gottes Zusage zum Bestand des Lebens kann der Mensch, so düster er sich 
auch gebärden mag, niemals zu Fall bringen.“297 

In Gen 6,11 wird die Ursache für die Katastrophe angegeben: „Die Erde aber war vor 
Gott verdorben, die Erde war voller Gewalttat.“ Vor allem die menschliche Gewalt ist ei
gentliche Ursache für das Übel. Der Feststellung am Beginn der Schöpfung: „Gott sah 
alles an, was er gemacht hatte: Und siehe, es war sehr gut“, steht nun die Feststellung ge
genüber: „Gott sah sich die Erde an und siehe, sie war verdorben.“298 Denn statt die Welt 
einfach zu füllen, füllen alle Wesen aus Fleisch die Welt mit Gewalt.299 

Schließlich errichtet Gott mit Noach und den Seinen nach der Flut einen Bund.300 
Während er vor der Katastrophe androht, alle Lebewesen höchstpersönlich durch die 
Flut zu verderben301, schließt er ein solches Verderben nach der Flut durch den Bund 
aus: „Ich richte meinen Bund mit euch auf: Nie wieder sollen alle Wesen aus Fleisch vom 
Wasser der Flut ausgerottet werden; nie wieder soll eine Flut kommen und die Erde ver
derben.“302 Als Zeichen des Bundes dient der Bogen, der ein Regenbogen, aber auch ein 
Kampfbogen sein könnte. 

Gott selbst macht sich zum Anwalt der Opfer von Gewalt. Für alles Blut, das vergossen 
wird, fordert er von jedem Tier, besonders aber vom Menschen Rechenschaft: „Für 
das Leben des Menschen fordere ich Rechenschaft von jedem, der es seinem Bruder 
nimmt.“303 

Zur Völkergeschichte gehört die Völkertafel in Gen 10, die eine genealogisch und geo
graphisch gegliederte Übersicht über die drei Söhne Noachs beinhaltet. Vorneuzeitli

293 Gen 6,5–6. 
294 Gen 6,7–8. 
295 Gen 8,21. 
296 Gen 8,21. 
297 Baumgart 5. 
298 Gen 1,31; / Gen 6,11. 
299 Gen 1,22.28; / Gen 6,11.13. 
300 Gen 9,8–17. 
301 Gen 6,17. 
302 Gen 9,11. 
303 Gen 9,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 79 

chem, mythischem Denken entsprechend werden Sem, Ham und Jafet „als nachsintflut
liche Stammväter aller Völker der Erde betrachtet, sodass zwischen diesen eine mehr 
oder weniger nahe verwandtschaftliche Beziehung gesehen wird“304. So heißt es am En
de: „Von ihnen zweigten sich nach der Flut die Völker der Erde ab.“305 Die Geschlechter
folge in Gen 11,10–32, die von Sem zu Abraham führt, leitet dann von der Urgeschichte 
zur Vätergeschichte über. 

Dazwischen steht die Erzählung vom sogenannten Turmbau zu Babel, deren Haupt
augenmerk auf der Stadt, nicht auf dem Turm liegt.306 Da die Menschen ein Volk sind 
und über eine Sprache verfügen, das heißt unter ihnen hinsichtlich der Ziele Einstim
migkeit herrscht und eine einheitliche Wirklichkeitserschließung vorliegt, „vermengt“ 
Gott „ihre Lippe“, was bedeuten kann, dass Gott in ihre Rede etwas hineinmischt, damit 
sie einander nicht mehr verstehen.307 Nach neuerer Auslegung geht es weniger um eine 
Kritik an der Hybris oder Schuld beziehungsweise Sünde der planenden und bauenden 
Menschen als um eine Korrektur Gottes an gewissen menschlichen Missständen und De
fiziten. So nimmt man etwa an, Gott habe den Menschen vor den Gefahren und Folgen 
seiner großartigen Unternehmungen schützen, vor Weltherrschaftsansprüchen warnen 
oder dazu ermutigen wollen, sich von Großmächten zu distanzieren.308 

Das Menschenbild in der biblischen Urgeschichte, das zum Teil sehr stark von altori
entalischen Mythen geprägt ist, lässt sich demnach in zeitgemäßer Deutung grob verein
facht wie folgt wiedergeben. Gott hat die Welt und den Menschen im Grunde als sehr gu
te Wirklichkeiten geschaffen.309 Besonders durch seine Gewaltbereitschaft und Gewalt
tätigkeit (Kain, Sintflut) verdirbt und entstellt der Mensch jedoch in hohem Maß seine 
eigene Wirklichkeit wie auch die der Welt.310 Das böse Trachten seines Herzens vermag 
aber die Schöpfungsabsicht Gottes nicht zu durchkreuzen.311 Den Grund, den Gott ge
legt hat, vermag er nicht zu zerstören, wie verdorben und schlecht er auch immer sonst 
sein mag. Das garantiert Gott selbst durch den Bund, den er mit Noach und der ganzen 
Menschheit geschlossen hat.312 

Literatur 

Norbert Clemens Baumgart: Art. Sintflut/Sintfluterzählung, in: Das Wissenschaftliche Bi
bellexikon im Internet (www.wibilex.de) [= WiBiLex], 2005. 

Norbert Clemens Baumgart: Art. Turmbauerzählung, in WiBiLex, 2006. 
Henrik Pfeiffer: Art. Paradies/Paradieserzählung, in WiBiLex, 2006. 
Henrik Pfeiffer: Art. Adam und Eva, in WiBiLex, 2006. 

304 Witte 1. 
305 Gen 10,32. 
306 Gen 11,1–9; bes. 11,4.5. 
307 Gen 11,6; / 11,7. 
308 Vgl. Baumgart: Turmbauerzählung. 
309 Gen 1,31. 
310 Gen 6,11. 
311 Gen 8,21. 
312 Gen 9,11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


80 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Andreas Schüle: Art. Urgeschichte, in WiBiLex, 2008. 
Bernd Willmes: Art. Sündenfall, in WiBiLex, 2008. 
Henrike Frey-Anthes: Art. Schlange, in WiBiLex, 2008. 
Markus Witte: Art. Völkertafel, in WiBiLex, 2011. 
Ute Neumann-Gorsolke: Art. Gottebenbildlichkeit (AT), in WiBiLex, 2017. 

1.2.1.3 Der Mensch in der Weisheitsliteratur 
„Vom Menschen in der ganzen Skala seiner Möglichkeiten und Gefährdungen innerhalb 
seiner ambivalenten Grundbedingungen redet die Weisheit.“313 Dabei werden in den 
Sprichwörtern und in Kohelet unterschiedliche Akzente gesetzt. In den älteren Sprichwör
tern (10–30) erscheint der Mensch „als ein eigenverantwortlicher, frei entscheidender 
und – begrenzt – autonomer Partner Gottes […], der sein Leben über weite Strecken 
selbstständig zu meistern vermag“314. Die Unterweisung des Weisen, um die es in den 
Sprichwörtern geht, wird als ein Lebensquell aufgefasst, der den Menschen dazu dient, sich 
in der Welt zurechtzufinden, Lebensfülle zu gewinnen und „den Schlingen des Todes 
zu entgehen“, das heißt Todesgefahren zu vermeiden.315 In meist ein- oder zweizeiligen 
Sprüchen wird dem Frevler der Gerechte oder Lautere gegenübergestellt, dem Toren der 
Weise, dem Hochmütigen der Bescheidene, dem Verräter der Redliche, dem Verleumder 
der Verlässliche, dem Heimtückischen der Gute, dem Faulen der Fleißige und so weiter. 
So heißt es etwa: „Jeder Kluge handelt mit Überlegung, der Tor verbreitet nur Dumm
heit. Ein gewissenloser Bote stürzt ins Unheil, ein zuverlässiger Bote bringt Heilung.“316 
Da es niemanden gibt, der nur Frevler ist, und kein Mensch ein vollkommen Gerechter 
ist, fordern die Sprüche auf, die entsprechenden Tugenden anzustreben: Gerechtigkeit, 
Liebe, Hoffnung, Weisheit, Erkenntnis, Wahrheit, Einsicht und sofort. Es gilt, eine an 
Gerechtigkeit und Weisheit orientierte Lebenshaltung einzuüben. 

„Dabei reden die Aussagesprüche den Mitmenschen ausdrücklich auf seine Fähigkeit 
zum eigenen Denken und Urteilen an, selbstständig die Lehre für seinen Lebensweg zu 
ziehen. Die Belehrbarkeit des Menschen wird also in der Spruchweisheit grundsätz
lich vorausgesetzt und die Möglichkeit der weisheitlichen Lebensbewältigung über
wiegend positiv eingeschätzt.“317 

Die Schrift selbst fordert den Menschen auf, Verstand zu erwerben und seine Erkenntnis- 
und Einsichtsfähigkeit zu gebrauchen und zu entwickeln.318 Seine Weisheit übersteigt 
von vornherein das rein Menschliche, insofern sie an Gott gebunden ist und in ihm sei
nen Ursprungsgrund hat: „Die Furcht des Herrn erzieht zur Weisheit“, sie ist Anfang der 

313 Alberts: TRE 22, 471. 
314 Ebd. 
315 Spr 11,30; 13,14. 
316 Spr 13,16f. 
317 Alberts: TRE 22, 471. 
318 Spr 19,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 81 

Weisheit und der Erkenntnis, „nur Toren verachten Weisheit und Erziehung.“319 Wahre 
Einsicht zielt immer auch auf die Erkenntnis Gottes: „Die Kenntnis des Heiligen ist Ein
sicht.“320 

Zum Leben selbst gehört Freud und Leid: „Ein fröhliches Herz macht das Gesicht hei
ter, Kummer im Herzen bedrückt das Gemüt“, Jugend und Alter: „Der Ruhm der Jungen 
ist ihre Kraft, die Zierde der Alten ihr graues Haar“, und als sein selbstverständliches 
Ende der Tod: Nur der „böse, vorzeitige Tod“, nicht der „Tod am Ende eines erfüllten Le
bens“ wird als Bedrohung erfahren.321 Der Mensch denkt und Gott lenkt. Sein „Herz plant 
seinen Weg, doch der Herr lenkt seinen Schritt“322. Der Mensch muss zwar denken und 
planen, aber Gott lenkt die Geschicke, ja er lenkt die Herzen selbst, wohin er will. „Jeder 
meint, sein Verhalten sei richtig, doch der Herr prüft die Herzen“, und „vergilt jedem 
Menschen, wie sein Tun es verdient“.323 Wichtig ist deshalb Gottvertrauen: „Befiehl dem 
Herrn dein Tun an, so werden deine Pläne gelingen.“324 Wer mit Gott vertraut ist, wird 
Glück und Seligkeit finden: „Selig, wer auf den Herrn vertraut.“325 

Mehrfach wird in den Sprichwörtern betont, dass Gott alle erschaffen hat und gut zu 
allen ist: zu Reichen und Armen, beziehungsweise zum Armen und zum Ausbeuter.326 

„Normalerweise wird die Existenz von Reichen und Armen in der Weisheit einfach als 
gegeben hingenommen und Armut negativ beurteilt. Hier dagegen wird eine Grenze 
der sozialen Distanzierung von den Armen mit dem Hinweis darauf gezogen, dass auch 
der Arme trotz allen Unglücks oder Versagens Gottes Geschöpf bleibt und darum eine 
Würde hat, die nicht beschädigt werden darf. Damit taucht im Rahmen der Weisheit 
erstmals der Gedanke von der Güte und letztendlichen Gleichheit aller Menschen auf, 
die auf ihrer Erschaffung durch Gott beruht.“327 

Die Sprichwörter gehen aber noch einen Schritt weiter, indem sie die Haltung zum Ar
men und die Haltung zu Gott parallelisieren. Wie sich der Mensch den Armen gegenüber 
verhält, verhält er sich Gott gegenüber: „Wer den Geringen bedrückt, schmäht dessen 
Schöpfer; ihn ehrt, wer Erbarmen hat mit dem Bedürftigen.“328 

Im Gegensatz zum verhältnismäßig optimistischen Menschenverständnis der 
Sprichwörter zeichnet Kohelet ein pessimistisches Bild vom Menschen. Die Grundbedin
gungen menschlicher Existenz, von denen auch schon die Urgeschichte handelte, kann 
es fast nur noch negativ beurteilen: 

„Wohl ist der Mensch von Gott geschaffen (Koh 7,29; 12,1), kann Arbeit zu Reichtum, 
Ruhm und Lebensgenuss führen (2,3–11; 6,2), hat die Gemeinschaft einen relativen Vor

319 Spr 15,33; / 9,10; 1,7. 
320 Spr 9,10. 
321 Spr 15,13; / 20,29; / Alberts 471. 
322 Spr 16,9. 
323 Spr 21,2; vgl. 16,2; / 24,12. 
324 Spr 16,3. 
325 Spr 16,20. 
326 Spr 22,13; / 29,13. 
327 Alberts 472. 
328 Spr 14,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

teil gegenüber der Einsamkeit (4,9–12) und die Weisheit gegenüber der Torheit (2,14), 
aber das alles wird ihm nichtig, sinnlos und absurd […] angesichts des bedrückenden 
menschlichen Todesschicksals329. Menschsein ist für Kohelet Sein-zum-Tode.“330 

Aufgrund ihrer Todesverfallenheit haben die Menschen ein und dasselbe Geschick wie die 
Tiere: „Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben ein und denselben Atem. Einen 
Vorteil des Menschen gegenüber dem Tier gibt es da nicht. Denn beide sind Wind
hauch.“331 Zur Todesbegrenzung kommt noch die Begrenzung des Menschen durch 
seine Bosheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit hinzu: 

„Dem Guten ergeht es wie dem Sünder, dem Schwörenden ebenso wie dem, der den 
Schwur scheut. Das ist das Schlimme an allem, was unter der Sonne getan wurde, dass 
alle dann ein und dasselbe Geschick trifft und dass in den Menschen überdies die Lust 
zum Bösen wächst und Verblendung ihren Geist erfasst, während sie leben und da
nach, wenn sie zu den Toten müssen – ja, wer würde da ausgenommen?“332 

Menschliches Leben bleibt so letztlich sinnlose Mühsal und ist kaum besser als der Tod, 
wenn das Schicksal der Toten nicht sogar vorzuziehen ist, etwa bei den Ausgebeuteten 
und den Opfern von Gewalt, die weinen, aber von niemandem getröstet werden.333 

Das pessimistische Menschenverständnis Kohelets ergänzt das eher optimistische 
der älteren Spruchweisheit, fällt aber „weit aus dem typisch alttestamentlichen Men
schenbild“ heraus, das sich „mit einigen Variationen in wesentlichen Grundzügen über
einstimmend aus der Urgeschichte, den Psalmen und der älteren Spruchweisheit gewin
nen lässt, aber z. B. auch von der Tora und der Prophetie vorausgesetzt wird“334. 

Während nach Kohelet der Gerechte genauso wie der Sünder in die Totenwelt hinab 
muss, kennen die Sprichwörter eine Rettung des Klugen oder Gerechten vor der Totenwelt: 
„Einen Lebenspfad zur Höhe gibt es für den Klugen, damit er der Totenwelt drunten ent
geht.“335 Darin sprechen sich unterschiedliche Auffassungen von einem Leben nach dem 
Tod aus.336 

1.2.2 Der Mensch der neuen Schöpfung 

Während die Hoffnung des Einzelmenschen auf ein ewiges Leben nach dem Tod im Alten 
Testament nur in Ansätzen vorhanden ist, hat sie im Neuen Testament durchweg großes 
Gewicht. Ansonsten wird das irdisch-leibhaftige Menschsein aus jüdischem Schöpfungs
glauben heraus uneingeschränkt bejaht: 

329 Koh 2,13–17; 5,9–16; 6,1–12; 8,9–14. 
330 Alberts 472. 
331 Koh 3,19. 
332 Koh 9,2–4. 
333 Vgl. Koh 2,17; / 4,1f. 
334 Alberts 473. 
335 Spr 15,24; vgl. 10,2. 
336 Bd. 3, Kap. 3.2.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 83 

„Der Mensch ist ,Fleisch‘ als das in seiner Körperlichkeit vielfach bedrohte, schwache, 
hinfällige, sterbliche Wesen, das er ist. Er weiß sich in völliger Abhängigkeit von sei
nem göttlichen Schöpfer, der ihm Lebenszeit, Lebenskraft, Lebensgeschick zuteilt. Er 
weiß sich wesensmäßig verbunden mit allem, was lebt, zugleich aber über alle ande
ren Geschöpfe erhoben als das Geistwesen, das der Erdenmensch gleichfalls ist, vom 
Schöpfer einzigartig begabt und ermächtigt.“337 

Was unter dieser Voraussetzung Menschsein genauer bedeutet, wird dann im Neuen 
Testament, das auf dem Boden des Alten Testaments steht, auf unterschiedliche Weise 
entfaltet. Den hier vorgestellten neutestamentlichen Ansätzen ist gemeinsam, dass es 
nun bei der Entwicklung nicht oder nicht mehr in erster Linie um das Bemühen und Tä
tigsein des Menschen geht, sondern um die immer schon vorausgehende Initiative und 
Aktivität Gottes. Gott ist den Menschen immer schon entgegengekommen und kommt 
ihnen immer schon entgegen. Der Mensch soll sich auf dieses Entgegenkommen ein
lassen und sich von Gott und seiner Liebe verwandeln lassen. In diesem Sinn ruft Jesus 
gemäß den Synoptikern seine Mitmenschen auf, an die Nähe des Reiches Gottes zu glau
ben und umzukehren (Kap. 1.2.2.1). Nach dem Johannesevangelium fordert er dazu auf, 
von neuem oder von oben geboren zu werden (Kap. 1.2.2.2). Vom neuen Menschen hat auch 
Paulus in seinen Briefen gesprochen (Kap. 1.2.2.3). Insgesamt lädt das Neue Testament 
Christen oder allgemeiner Menschen dazu ein, mit der Gnade Gottes, mit seiner Hilfe 
und seiner Kraft über sich selbst hinauszuwachsen (Kap. 1.2.2.4). 

Literatur 

Harald Hegermann: Art. Mensch. IV. Neues Testament in TRE Bd. 22, 1992, 481–493. 

1.2.2.1 Die Umkehr des Menschen bei den Synoptikern 
Was Jesus den Menschen gepredigt hat, ist bei Matthäus in zwei Sätzen, nämlich einer 
Aufforderung und einer Behauptung, zusammengefasst worden: Kehrt um! Denn das 
Himmelreich (Reich Gottes) ist nahe.338 Soll der Mensch umkehren, setzt das voraus, dass 
er vor Gott Sünder ist. Dabei umfasst Sünde alles, was ihn von seinem Schöpfer trennt. 
Jesus hält alle Menschen für Sünder, nicht nur einige.339 Er selbst weiß sich von Gott dazu 
bestimmt, „Sünder zur Umkehr zu rufen“340. Die Menschen sollen sich als die Sünder, 
die sie nun einmal sind, zu Gott bekehren. „Im Himmel wird“, wie Jesus sagt, „mehr 
Freude herrschen über einen einzigen Sünder, der umgekehrt, als über neunundneunzig 
Gerechte, die keine Umkehr nötig haben.“341 Gerechte, die vor Gott keine Sünder wären, 
gibt es ohnehin nicht. Wer sich, wie der Pharisäer im Gleichnis Jesu, vor Gott für gerecht 

337 Hegermann 481. 
338 Mt 3,2. 
339 Vgl. Lk 13,2. 
340 Lk 5,32. 
341 Lk 15,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

hält, ist nicht gerechtfertigt.342 Wer sich hingegen, wie der Zöllner, an die Brust schlägt 
und betet: Gott, sei mir Sünder gnädig!, ist schon gerecht gesprochen. Umkehr heißt von 
daher: Abkehr von der Sünde durch Hinkehr zu Gott. 

Jesus zufolge sündigt der Mensch, wenn er gegen die Zehn Gebote verstößt, also etwa 
mordet, die Ehe bricht, stiehlt, lügt oder raubt, das heißt, sich unmoralisch gegenüber 
dem Mitmenschen verhält.343 Die Sünde reicht für ihn jedoch tiefer. Der Mensch sündigt 
nicht nur, er ist böse. So sagt er ohne jede Einschränkung zu seinen Jüngern und damit 
über alle Menschen: „Wenn nun ihr, die ihr böse seid, euren Kindern gute Gaben zu ge
ben wisst, […]“344 Der Mensch ist ihm zufolge böse, weil all das Böse, das den Menschen 
von Gott trennt, von innen kommt und ihn selbst unrein macht: „Denn von innen, aus 
dem Herzen der Menschen, kommen die bösen Gedanken, Unzucht, Diebstahl, Mord, 
Ehebruch, Habgier, Bosheit, Hinterlist, Ausschweifung, Neid, Lästerung, Hochmut und 
Unvernunft.“345 Es ist das Böse im Herzen der Menschen, das sie allererst zu bösen Taten 
verleitet. Wie der gute Mensch aus dem guten Schatz seines Herzens das Gute hervor
bringt, bringt der böse Mensch aus dem bösen Schatz seines Herzens das Böse hervor.346 

Die Umkehr, wörtlich das Umdenken, schließt daher nicht nur und nicht in erster Li
nie ein, unmoralisches Handeln zu unterlassen, sondern sein Herz, seine innere Einstel
lung zu ändern. Der Mensch soll sich nicht nur von seinem sündigen Tun, sondern von 
seinem sündigen Sein zu Gott bekehren, er soll, wie Jesus sagt, wie ein Kind werden – 
nicht unmündig, aber vollkommen auf Gott, den Vater, vertrauend.347 

Damit ist auch von vornherein klar, dass der Mensch die von ihm geforderte Umkehr 
nicht durch eigene moralische Anstrengung leisten kann. Er muss sich vielmehr dazu von 
Gott in seinem inneren Sein verwandeln lassen. Eben darauf weist indirekt der zweite Satz 
der Kernbotschaft Jesu hin: Das Reich Gottes ist nahe.348 Jesus will damit sagen: Gott ist 
dabei, seine Herrschaft unter den Menschen und in der Welt zu errichten. Dementspre
chend bedeutet das, was er seinen Mitmenschen predigt: Gott ist euch bereits nahe! Er 
ist schon dabei, euch zu heilen und zu verwandeln! Er ist schon mitten unter euch!349 
Nicht nur in seinem Reden, auch in seinem Handeln lässt Jesus keinerlei Zweifel auf
kommen, wer dieser nahe Gott ist: er ist barmherzig, er vergibt den Menschen alle Sün
den, er ist ein durch und durch menschenfreundlicher Gott. Indem Jesus die Menschen 
dazu auffordert, umzukehren, lädt er sie also ein, darauf zu vertrauen, dass Gott ein ver
zeihender, gütiger, liebender Gott ist, der ihnen nicht fern, sondern ganz nahe ist. Der 
Mensch soll und darf sich vertrauensvoll auf Gott einlassen. Er soll sich von seinen Sün
den abwenden, indem er sich Gott zuwendet, weil nur dann Gott sein Herz, seine innere 
Haltung, sein inneres Sein verwandeln kann. Nur in dem Maß, in dem er Gott vertraut 
und dessen Liebe erfährt, kann seine Umkehr gelingen. Jesus selbst nennt dieses für die 

342 Lk 18,10–14. 
343 Vgl. Mk 10,19. 
344 Lk 11,13. 
345 Mk 7,21f; vgl. Mt 9,4. 
346 Lk 6,45. 
347 Vgl. Mt 18,3. 
348 Kap. 2.2.2.4. 
349 Vgl. Lk 17,20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 85 

Bekehrung grundlegende Vertrauen Glauben.350 Darum ist bei Markus seine Botschaft so 
zusammenfasst: „er verkündete das Evangelium Gottes und sprach: Die Zeit ist erfüllt, 
das Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“351 

In der Bergpredigt verrät Jesus, was Menschen kennzeichnet, die sich zu Gott be
kehrt und bereits umgedacht haben: Sie sind selig, weil sie sich vor Gott arm wissen, weil 
sie über die gesellschaftlichen und menschlichen Verhältnisse trauern, weil sie sanftmü
tig, barmherzig und rein im Herzen sind, weil sie nach der Gerechtigkeit hungern und 
dürsten und Frieden stiften, weil sie auch die Menschen lieben, die ihnen keine Liebe 
entgegenbringen.352 

Bei den Synoptikern erscheint also der Mensch vor allem als derjenige, der umdenken 
soll, weil er auf vielerlei Weise fehlerhaft und unzulänglich ist, der aber auch umdenken 
kann, weil ihm ein Gott nahe ist, der ihn durch seine Liebe verwandeln will. Gemäß der 
Apostelgeschichte hat Gott Jesus Christus als Anführer und Retter an seine rechte Seite 
erhoben, um Israel die Umkehr und Vergebung der Sünden zu schenken.353 Er hat aber 
auch den Heiden die Umkehr zum Leben geschenkt.354 

1.2.2.2 Das Von-oben-geboren-Werden des Menschen im Johannesevangelium 
Im Gegensatz zu Jesus Christus, dem Menschen- beziehungsweise Gottessohn, der vom 
Himmel herabgestiegen ist und somit von oben kommt, stammt nach dem Johannesevan
gelium der Mensch zunächst einmal von unten: Er ist irdisch und redet irdisch, er ist aus 
dieser Welt.355 Um das ewige Leben zu erlangen, muss er deshalb neu oder von oben gebo
ren werden. So sagt Jesus im Gespräch mit Nikodemus: „Wenn jemand nicht von oben ge
boren wird, kann er das Reich Gottes nicht sehen.“356 Von oben geboren wird der Mensch 
aus dem Geist Gottes, der laut Jesus weht, wo er will.357 Der Mensch kann also nur vom 
Geist Gottes befähigt werden, ins Reich Gottes zu kommen. Da nur das, was aus dem 
Geist geboren ist, selbst Geist ist358, kann der Mensch als irdisches Wesen nur vom gött
lichen Geist in ein geistig-himmlisches Wesen umgeformt werden. „Der Geist ist es, der 
lebendig macht.“359 Er gibt wahres Leben. 

Wenn gemäß dem Johannesevangelium nur der Mensch das ewige Leben erlangt, der 
an den Sohn Gottes glaubt und sich taufen lässt, derjenige aber, der nicht glaubt, „das 
Leben nicht sehen wird“360, dann darf das aus heutiger Sicht nicht dogmatisch begrif
fen werden, als ob nur Christen zu Gott kommen könnten. Vielmehr muss die Aussage 
kerygmatisch, das heißt aus der damaligen Glaubens- und Verkündigungssituation her
aus verstanden werden. Das Evangelium wollte mahnen: Noch ist es Zeit! Glaubt an Jesus 

350 Z. B. Mt 8,10; 15,18. 
351 Mk 1,14f. 
352 Vgl. Mt 5,3–9.43–48. 
353 Apg 5,31. 
354 Apg 11,18. 
355 Joh 3,13; / 3,31; 8,23. 
356 Joh 3,3. 
357 Joh 3,8. 
358 Joh 3,6. 
359 Joh 6,63. 
360 Joh 3,5.15; / 3,36. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Christus, damit ihr jetzt schon im Licht lebt und jetzt schon das ewige Leben erfahrt! Um 
die Dringlichkeit zu unterstreichen, stellte es die an Jesus Christus Glaubenden als Men
schen, die im Licht wandeln, den Nicht-Glaubenden, die die Welt beherrschen und in 
Finsternis leben, gegenüber.361 

Wie der Mensch, der aus dem Geist Gottes von oben geboren ist, beschaffen ist, wird 
dann im Evangelium auf vielfältige Weise beschrieben. Der geistgeborene Mensch ist 
zwar noch in der Welt, aber nicht mehr von der Welt, und gerade darum in der Welt im 
geistlichen Sinn fruchtbar.362 Weil er, wie das Weizenkorn, das in die Erde fällt und stirbt, 
gestorben ist, insofern er sein Leben in der Welt gering achtet, bringt er reiche Frucht.363 
Vor allem ist er geistlich wirksam, weil er als Geisterfüllter im Sohn und im Vater ist und 
ihre göttliche Liebe in ihm ist.364 Er hat jetzt schon das ewige Leben und wird niemals 
zugrunde gehen.365 Ihm wird Freude in Fülle zuteil.366 

Das johanneische Menschenbild darf weder statisch noch dualistisch noch kirchlich 
verstanden werden, so als gäbe es in der Welt auf der einen Seite die Christusgläubigen, 
die allein Kinder Gottes sind, die ganz Kinder des Lichts sind, ganz vom Geist Gottes be
stimmt und somit gut sowie ganz von Freude und Liebe erfüllt sind, und auf der anderen 
Seite all die Nichtchristen, die keine Kinder Gottes sind, sondern stattdessen Kinder einer 
gottlosen Welt und der Finsternis, die das Licht scheuen, ganz vom Fleisch, das heißt 
von der Sünde, bestimmt und somit böse sind. Die geistliche Realität der Welt verbietet 
es, aus dem in eine bestimmte Situation hinein geschriebenen Johannesevangelium für 
die heutige Situation eine gnostische Schwarzweißmalerei ableiten zu wollen. Vielmehr 
muss das johanneische Menschenbild dynamisch, differenziert und geistlich verstanden 
werden. Demnach steht jeder Mensch unter dem Einfluss von Fleisch und Geist, zieht sich 
der Riss zwischen Licht und Finsternis durch jedes menschliche Herz, spielt sich in jedem 
Menschen ein mehr oder weniger starker Kampf zwischen Gut und Böse ab. Jeder ist da
her berufen, sich immer wieder oder immer mehr dem Wirken des Geistes Gottes zu 
öffnen, um mehr im Licht des Lebens zu wandeln, mehr Liebe in die Welt zu bringen, 
sich selbst von einem irdischen zu einem mehr geistlichen Menschen zu entwickeln. 

Im Johannesevangelium ist Jesus Christus ja schließlich auch der, der als ewiges Wort 
des Vaters und als göttliches Licht jeden Menschen erleuchtet, der nicht in die Welt ge
kommen ist, um sie zu richten, sondern sie (als ganze) zu retten, der alle zu sich zieht, 
wenn er am Kreuz über die Erde erhöht ist und so als Lamm Gottes die (gesamte) Sünde 
der Welt hinwegnimmt und den Herrscher dieser Welt hinauswirft.367 

1.2.2.3 Der neue Mensch bei Paulus 
Nach Auffassung des Paulus, der den Sündenfall Adams für ein historisches Ereignis 
hält, ist durch den ersten Menschen die Sünde und durch die Sünde der Tod in die Welt 

361 Vgl. Joh 8,12; 12,46. 
362 Joh 15,19; 15,16. 
363 Joh 12,25; / 12,24; 15,16. 
364 Joh 15,5; 17,21; / 17,26. 
365 Joh 10,28; 11,25f. 
366 Joh 15,11; 17,13. 
367 Joh 1,9; 3,17; 1,34; 12,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 87 

gekommen.368 Alle Menschen waren von da an Sünder, weil sie selbst gesündigt haben. 
Wenn Paulus etwas später im Römerbrief ihr Sündigen auf das Begehren zurückführt 
oder mit ihm identifiziert, teilt er ein Verständnis von Begierde, wie es in der hellenis
tisch-jüdischen Umwelt des frühen Christentums verbreitet war.369 Die Begierde galt 
darin als die Ursünde schlechthin, als Mutter aller Sünden, aus der sich alle anderen Sün
den ableiten lassen. Alles Ehebrechen, Morden und Stehlen, aber auch Lügen und Betrü
gen ging auf sie in diesem Sinn zurück.370 

In der hebräischen Bibel beziehungsweise im Alten Testament wurde das Begehren 
jedoch noch nicht als solches für sündhaft gehalten. Es wurde im Gegenteil grundsätz
lich positiv als etwas beurteilt, das ganz selbstverständlich zur menschlichen Existenz 
gehört und als solches Erfüllung finden soll.371 Auch im Dekalog, auf den Paulus hier 
anspielt, indem er aus dem Verbot das „Du sollst nicht begehren“ zitiert372, wird nicht 
das Begehren als solches, sondern die dauerhafte Aneignung begehrten Eigentums des 
Nächsten sittlich verurteilt, wenn also jemand aus seiner Begierde heraus dem ande
ren seine Frau, sein Haus, sein Feld, seinen Sklaven oder seine Sklavin oder sonst et
was, was ihm gehört, wegnimmt.373 Dass es auch Paulus letztlich nicht um das Begeh
ren als solches, sondern um das aus selbstsüchtigem Begehren hervorgehende unmorali
sche, wenn nicht verbrecherische Handeln des Menschen geht, wird deutlich, wenn er an
schließend sehr dramatisch die innere Spaltung des Menschen unter dem Gesetz schil
dert. Der Mensch will zwar das, was ihm die Zehn Gebote oder die eigene Vernunft als 
das Gute ans Herz legen, tun, kann es aber nicht, weil das in ihm, genauer, in seinem 
Fleisch (d. h. egoistischem Ich) wohnende Gesetz der Sünde stärker ist als das Gesetz 
Gottes, so dass er gegen seinen Willen das Böse tut.374 

Wie aus Sicht des Paulus das Schicksal des Menschen durch die Tat eines einzigen 
Menschen, nämlich Adam, bestimmt ist, ist es das auch durch die Tat eines anderen 
Menschen, des zweiten Adam: Jesus Christus.375 Während der erste Mensch von der Erde 
stammt und Erde ist, stammt der zweite Mensch vom Himmel.376 Wie durch die Übertre
tung des ersten die Menschen der Verurteilung und dem Tod anheimgefallen sind, so ist 
es durch die Gnadentat Jesu zur Gerechtigkeit und zu ewigem Leben, zur Auferstehung der 
Toten gekommen.377 „Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig 
gemacht werden.“378 

Für die, die in Christus Jesus sind, gibt es daher keine Verurteilung mehr. Das Gesetz 
des Geistes und des Lebens in ihm hat sie freigemacht vom Gesetz der Sünde und des 

368 Röm 5,12. 
369 Röm 7,7. 
370 Vgl. Röm 13,9. 
371 Spr 13,12.19; Hld 2,3. 
372 Röm 7,7. 
373 Dtn 5,21. 
374 Röm 7,15–24. 
375 Röm 5,12–21. 
376 1 Kor 15,47. 
377 Röm 5,21; 1 Kor 15,21. 
378 1 Kor 15,22. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Todes.379 Sie sind nun nicht mehr vom Fleisch, sondern vom Geist bestimmt, da der Geist 
Gottes in ihnen wohnt380, und sollen sich von diesem Geist vom alten zum neuen Men
schen umwandeln lassen. Während der alte Mensch Sklave der Sünde ist, ist der neue 
mit Christus für die Sünde gestorben und zieht den Herrn Jesus Christus an.381 So nimmt 
in ihm Christus Gestalt an und wird er in Christus eine neue Schöpfung.382 Nicht darauf 
kommt es an, ob jemand beschnitten oder unbeschnitten, das heißt Jude oder Nichtjude 
ist, sondern einzig und allein ob und inwieweit er neue Schöpfung ist.383 

Ähnlich wie im Johannesevangelium sind auch diese Aussagen des Paulus nicht so 
zu verstehen, dass sie nur Christen beträfen. Der Apostel sagt sehr eindeutig, dass es 
„durch die gerechte Tat eines Einzigen für alle Menschen zur Gerechtsprechung“ gekom
men ist, „die Leben schenkt“384. Darum ist auch die Verwandlung vom alten zum neuen 
Menschen nicht auf Christen beschränkt, sondern meint alle, denen der Geist Gottes als 
Angeld in diesem Leben gegeben ist, und das sind schlechthin alle Menschen. Alle sind 
darum eingeladen und aufgerufen, sich in ihrem Leben auf den Geist Gottes einzulassen, 
sich – nicht zuletzt durch ihr Gewissen385 – von ihm leiten und von ihm umwandeln zu 
lassen. Jeder Mensch kann und soll schon in diesem Leben so weit wie möglich zu einem 
anderen Christus umgestaltet werden. 

Im Kolosserbrief, der wahrscheinlich nicht von Paulus selbst geschrieben ist, wird 
der neue Mensch genauer charakterisiert. Er hat das allzu Irdische in sich getötet: 
„Unzucht, Unreinheit, Leidenschaft, böse Begierde und die Habsucht, die Götzendienst 
ist“386, er hat „Zorn, Wut, Bosheit, Lästerung und schmutzige Rede“ abgelegt und hat 
sich „mit innigem Erbarmen, Güte, Demut, Milde, Geduld“, vor allem aber mit der Liebe 
bekleidet, „die das Band der Vollkommenheit ist“.387 

Wie zum Teil im Kolosserbrief, so verrät im nachpaulinischen Epheserbrief die Form 
der Aufforderung, dass es beim anvisierten neuen Menschen nicht um ein absolutes Ide
al, sondern um die allmähliche, vielleicht auch schub- und stufenweise Annäherung an ein 
Ideal geht, das nicht nur für Christen, sondern auch für Nichtchristen gilt. Dort näm
lich wird die Erneuerung des Menschen durch den Geist mit dem Ablegen eines alten 
und dem Anlegen eines neuen Gewandes verglichen: 

„Legt den alten Menschen des früheren Lebenswandels ab, der sich in den Begierden 
des Trugs zugrunde richtet, und lasst euch erneuern durch den Geist in eurem Den
ken! Zieht den neuen Menschen an, der nach dem Bild Gottes geschaffen ist in wahrer 
Gerechtigkeit und Heiligkeit!“388 

379 Röm 8,1f. 
380 Röm 8,9. 
381 Röm 6,6f; Röm 13,14. 
382 Gal 4,19; 2 Kor 5,17. 
383 Gal 6,15. 
384 Röm 5,18f. 
385 Vgl. Röm 2,15f. 
386 Kol 3,5. 
387 Kol 3,8; 3,12; 3,14. 
388 Eph 4,22–24. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 89 

Alle Menschen sollen ihren Egoismus überwinden und die Wahrheit erkennen, alle sollen 
das werden, wozu sie geschaffen sind, nämlich Bild Gottes zu sein, alle sind zur Gerech
tigkeit und Heiligkeit berufen. Daran, wie weit ein Mensch – unabhängig von seinem 
religiösen Glauben – den Charakteristika des neuen Menschen, insbesondere dem Merk
mal der Liebe, entspricht, zeigt sich, wie sehr er wirklich Neuschöpfung und Bild Gottes 
ist.389 Während sich bei Christen die Erneuerung durch den Geist hauptsächlich mittels 
des Glaubens an Jesus Christus und mittels christlich geprägten Hoffens und Liebens 
vollzieht, kann und wird sie sich in anderen Religionen oder Lebensweisen mittels ande
rer Tugenden oder anderer Ausprägungen der drei theologischen Tugenden vollziehen. 

Für Menschen, die in Christus sind beziehungsweise aus der Kraft des Geistes leben, 
fallen mehr und mehr die Trennungen zwischen Menschen weg. Für Paulus waren das zu 
seiner Zeit besonders die Gegensätze zwischen Juden und Griechen, Sklaven und Freien 
sowie Männern und Frauen.390 Für den neuen Menschen gibt es keine Spaltung in der 
Menschheit mehr, er weiß und fühlt sich mit allen Menschen eins. 

1.2.2.4 Das Über-sich-selbst-Hinauswachsen des Menschen im Neuen Testament 
Ein neuer Mensch werden, bedeutet auch, über sich selbst hinauszuwachsen. In ver
schiedenen Gleichnissen fordert Jesus seine Jünger dazu auf, im Sinn des Reiches Got
tes auf Erden fruchtbar oder fruchtbarer zu werden. Sie sollen dreißigfach, sechzigfach 
oder hundertfach Frucht bringen, sie sollen Schätze im Himmel sammeln, sie sollen mit 
ihren Talenten wuchern, sie sollen, wie die Reben, gereinigt werden, damit die Ernte er
tragreicher wird.391 Das letzte Gleichnis vom Weinstock macht deutlich, dass der Jünger 
nur dann mehr Frucht bringen kann, wenn er mit Jesus verbunden bleibt und sich von 
Gott, dem Vater, läutern lässt. Soll der gute Baum, der allein imstande ist, gute Früch
te hervorzubringen392, noch mehr oder bessere Früchte erzeugen, muss er selbst besser 
werden. Sicher kann sich der Jünger im geistlichen Sinn nicht aus eigener Kraft selbst 
verbessern. Gott muss ihn „bearbeiten“. Aber das schließt sein eigenes Bemühen und sei
nen persönlichen Einsatz nicht aus. So sagt Jesus gemäß Mk 4,24f: „Nach dem Maß, mit 
dem ihr messt und zuteilt, wird euch zugeteilt werden, ja, es wird euch noch mehr gege
ben. Denn wer hat, dem wird gegeben; wer aber nicht hat, dem wird auch noch wegge
nommen, was er hat.“ Derjenige, der das, was er empfangen hat, nur egoistisch für sich 
behalten will, wird das, was er hat, auch noch verlieren. Wer auf sein Bitten hin emp
fangen hat und davon anderen selbstlos gibt, wird dazu gewinnen, so dass er noch mehr 
geben kann.393 Jeder Hochmut ist hier ausgeschlossen, da es nichts gibt, was der Mensch 
aus sich selbst hätte. Zurecht fragt der Apostel Paulus Gläubige in Korinth: „Was hast du, 
das du nicht empfangen hättest? Wenn du es aber empfangen hast, warum rühmst du 
dich, als hättest du es nicht empfangen?“394 Auch jedes Sich-mit-anderen-Vergleichen 

389 Vgl. Kol 3,10; Eph 4,24. 
390 Gal 3,28; 1 Kor 12,12f. 
391 Mk 4,20; Mt 6,20; Mt 25,14–30; Joh 15,1–8. 
392 Mt 7,17. 
393 Mt 7,8. 
394 1 Kor 4,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ist im geistlichen Bereich fehl am Platz, da die Ausgangsbedingungen und Möglichkei
ten eines jeden menschlichen Lebens anders sind. Jesus, der nicht auf das Äußere schaut, 
sondern die Herzen kennt, jubelt über die arme Witwe, die mehr in den Opferkasten ge
worfen hat als alle anderen, weil sie ihren ganzen Lebensunterhalt und damit persönlich 
unvergleichlich mehr gegeben hat.395 Wer jeweils das, worüber er selbst verfügt, in Liebe 
einsetzt, wird selbst in der Liebe wachsen. Denn wessen Liebe wächst, der wächst selbst. 

Bei dieser Art von persönlichem Wachstum geht es nicht um das übliche Leistungsden
ken, bei dem der Anreiz zur Leistung darin besteht, in irgendeiner Weise besser als andere 
zu sein. Beim Einsatz, zu dem Jesus herausfordert, geht es darum, die eigene Qualität 
zu steigern und sich selbst verbessern zu wollen, um anderen mehr geben, sie mehr lie
ben zu können. Die Spirale selbstloser Liebe unterscheidet sich somit grundlegend von 
der normalen Leistungsspirale. Ihre Logik und Dynamik steht in scharfem Gegensatz zu 
denen des konkurrenzbetonten ökonomischen oder politischen Denkens. 

Was mit persönlichem Einsatz für den Nächsten aus selbstloser Liebe gemeint ist, 
illustriert Jesus im Gleichnis vom barmherzigen Samariter.396 Während der Priester und der 
Levit an dem von Räubern Überfallenen vorübereilen, lässt sich der Ungläubige von der 
Not des Fremden treffen und wird ihm zum Nächsten. Er setzt sich im Höchstmaß für 
ihn ein. Ein herausragendes Beispiel für den Einsatz selbstloser Liebe ist im Neuen Tes
tament der Apostel Paulus, der sich für die Verkündigung des Evangeliums von Jesus 
Christus verzehrt und immer wieder alles riskiert. 

Indem der Mensch mit der Hilfe und Gnade Gottes anfängt, selbstlos zu lieben, wird 
er nicht nur mehr er selbst, sondern wächst über sich selbst hinaus. Im Geist Gottes tran
szendiert er sich selbst, so dass sein Selbst menschlich gesehen reicher, tiefer, weiter, 
transparenter und offener wird. 

1.3 Der Mensch als Sünder und von Gott Begnadeter 

Besteht das Ziel der menschlichen Entwicklung geistlich-theologisch betrachtet darin, 
ein selbstlos und umfassend liebendes Wesen zu werden, ist im Rahmen systematischer 
Theologie ein Doppeltes festzustellen. Einerseits bleibt der Mensch in diesem Leben 
zwangsläufig mehr oder weniger stark hinter dem ihm vorgegeben Ziel oder Ideal 
zurück. Insofern ist er Sünder, genauer gesagt, ein sündhaftes (Kap. 1.3.1) und ein erbsünd
haftes Wesen (Kap. 1.3.2). Andererseits besitzt er eine natürliche Veranlagung zur Liebe, 
ist er doch theologisch gesehen von Gott von vornherein als Partner der göttlichen Liebe 
geschaffen. Diese Ausrichtung auf die Liebe unterstützt Gott bereits im diesseitigen 
Leben, indem er dem Menschen seine übernatürliche Gnade schenkt. Im Jenseits wird 
Gott diese Ausrichtung erfüllen und vollenden und den Menschen als liebendes Wesen 
vervollkommnen. Insofern ist der Mensch wesentlich ein Liebender, ein von Gott zu 
ewiger Teilhabe an der innergöttlichen dreifaltigen Liebe Begnadeter (Kap. 1.3.3). 

395 Mk 12,41–44. 
396 Lk 10,25–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004 - am 13.02.2026, 20:09:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

