
1. Einleitung  

1.1  Die Fragestel lung

Als Triftigkeitserweis eines Denkers dient gemeinhin die Quote an Publikationen 
über ihn. Daher werden philosophische Arbeiten oft mit einem Verweis auf aktu-
elle Texte eingeleitet, in denen ein der weiteren Bearbeitung für würdig befunde-
nes Problem aufgewiesen wird. Wenn man vom deutschen Buchmarkt einmal ab-
sieht, so ist an seriösen Neuerscheinungen über Karl Marx kein Mangel.1 Im 
deutschsprachigen Raum gibt es zwar einige neue Bücher zu Marx, allerdings 
haben sie meist den faden Beigeschmack politischer Nachhutgefechte.2

Doch im Falle von Marx verhält sich ohnehin vieles anders. So war das Prob-
lem, um das es ihm ging, nicht textual, sondern real: es war der horrible Zustand 
der menschlichen Welt. Denkt man an die vielen Hungerepidemien bei gleichzei-
tigem Wohlstand, an die vorsätzlich in Kauf genommenen Naturkatastrophen 
und die anhaltenden sozialen Konflikte weltweit, hat sich daran wenig geändert. 
Deutlicher als durch die Anzahl an Publikationen zeigt sich die Aktualität von 
Karl Marx daher in Phänomenen der realen Welt: Schon bei der täglichen Zei-
tungslektüre fallen verschiedene Schlagzeilen auf wie eine steigende Arbeitslo-
senzahl, eine steigende Staatsverschuldung, stets neue Kürzungen von Leistun-
gen für Arbeitnehmer und Steuererleichterungen für Unternehmen, häufige Um-
weltskandale, eruptive Wirtschaftskrisen wie jüngst in Asien, Argentinien und 

                                             
1  Im angelsächsischen Sprachraum jüngst Bermann 1999, Itoh 1999, Wheen 1999, Pe-

relmann 2000, Boudin 2001, Dussel 2001, Lee-Lampshire 2001, Oihshi 2001, Renton 
2001, Arthur 2002, Brenner 2002, Campbell 2002, Desai 2002, Eatwell 2002, Martin 
2002, Megill 2002, Rockmore 2002, Sullivan 2002, Wolff 2002, Antonio 2003. 

2  Den kalten Krieg in der Theorie perpetuieren Thomas 1993, Khella 1995, Löw 1996, 
2001, Kelpanides 1999, Schöler 1999, Gerhardt 2001, Backes 2002 oder die Bild
Dresden 2002. Einige Werke, die nach Fertigstellung dieses Buches erschienen sind 
(M. Berger 2003, Iorio 2003, Kittsteiner 2003, Postone 2003, Heinrich 2004, H.-J. 
Lenger 2004 und Derrida 2004), habe ich inzwischen in Rezensionen behandelt, sie-
he Henning 2004a, 2005, 2005c und 2005e.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | PHILOSOPHIE NACH MARX12

                                             

Brasilien sowie das allmähliche Absterben Afrikas durch die Schuldenkrise und 
durch AIDS, wobei die Rolle großer Pharmakonzerne hervorsticht (Werner 2001, 
106, 226). Es gibt bewaffnete Konflikte in aller Welt, oft entlang der Kreuzung 
ökonomischer Interessen, und neuerdings eine Aushöhlung der mühsam errunge-
nen internationalen Rechtsstandards, nicht nur durch Kriege (Habermas 2003a), 
sondern beispielsweise auch durch Korruption (Henning 2005g). Über allem 
schwebt die Grundmusik einer globalen Privatisierung von Ausbildung, Alters-
versorgung und Gesundheit sowie der ständigen Ausweitung der Masse und Mo-
bilität globaler Geldströme. Währenddessen wächst die Ungleichheit innerhalb 
und zwischen den Nationen weltweit permanent an.  

Was hat das mit Marx zutun? All diese Phänomene sind mit der Marx’schen 
Theorie erklärbar. Es ist das ganz normale Verhalten des global agierenden und 
anarchischen kapitalistischen Wirtschaftssystems. Damit sind Marx’ Theorien 
aktueller denn je.3 Mit ihm sind die genannten Phänomene nicht nur zusammen-
hängend zu verstehen, es sind sogar Wirkmechanismen zu dechiffrieren, die hin-
ter diesen Phänomenen stehen. Diese sind nicht mehr Gegenstände einer ober-
flächlichen Zeitungslektüre, sondern einer Wissenschaft, und zwar der politi-
schen Ökonomie. In dieser konstatierte Marx ein sich beschleunigendes kapitalis-
tisches Wachstum, periodische Krisen der globalen Wirtschaft und eine Tendenz 
zur gesellschaftlichen Polarisierung. Das vermag jene Prozesse zu erklären, deren 
Manifestationen die Zeitungsmeldungen nur beschreiben.  

Wenn aber die vortheoretische Wahrnehmung der sozialen Realität allerorten 
davon zeugt, dass Marx aktuell ist,4 warum ist dann in der deutschsprachigen So-
zialphilosophie so wenig davon zu spüren? Die Antwort lautet meist: weil der 
Sozialismus untergegangen ist. Doch das ist „faule Vernunft“ (Kant, KrV, B 
717/801), glich doch das politische Modell der zerfallenen Ostblockstaaten in 
keiner Weise einem „Verein freier Menschen“.5 Warum sollte Marx ausgerechtet 
mit dem Niedergang eines Imperiums, das fast jeden emanzipatorischen Gedan-
ken erstickte, vergessen werden? Eine Denkart, die im Kern Kritik am Bestehen-
den ist, kann sich nicht derart eng an Bestehendes heften, dass sie mit diesem 
vergeht. Das hat die Geschichte der jüdisch-christlichen Religion oft bewiesen. 
Es muss andere Gründe dafür geben, dass das einst zentrale marxistische Denken 
vierzehn Jahre nach der Wende angesichts der Rückkehr des Turbokapitalismus 
(Fehrmann 1997, Luttwak 1999) noch immer nur vegetiert. 

3 „Marx’s theories have never been more relevant“ (Rockmore 2002, xii; Wolff 2002).  
4  Die Financial Times Deutschland betitelt ein Marxportrait: „Marx hätte die Globa-

lisierung der Politik sicher befürwortet“ („Gegen die Allmacht Washingtons“, 
22.08.02). Das Deutsche Allgemeine Sonntagsblatt schrieb: „Wäre der Marxismus 
nicht tot, müsste er jetzt eigentlich triumphieren“ („Marx und die Banken“, 10. 03. 
2000; vgl. Sichtermann 1990, Ziegler 1992, Cassidy 1997, Hobsbawm 1998, Leuen-
berger 2001, H. Lohmann 2001, 137; W. Winkler 2003). 

5  MEW 1, 95; MEW 23, 92. Angezielt war eine „allseitige Entwicklung der Individu-
en“ (MEW 3, 424) – nicht als Einzelner, sondern „als eines gesellschaftlichen, d.h. 
menschlichen Menschen“ (MEW 40, 536; cf. Fromm 1963). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13

                                             

Einer dieser Gründe ist theoriegeschichtlicher Natur: Als Denkschule hatte 
sich der Marxismus lange vor 1989 erschöpft. Der dogmatisierte, gebetsmühlen-
haft vorgetragene „dialektische Materialismus“ auf der einen, der zur „Kulturkri-
tik“ abgeflachte westliche Marxismus auf der anderen Seite des eisernen Vor-
hangs waren theoretisch längst nicht mehr tragfähig. Um diese Marxismen imp-
lodieren zu lassen, brauchte es nur eines Anstoßes. Und es ist gut so. An solche 
„Schwundstufen“ des Marxismus wäre heute ohnehin nicht mehr anzuknüpfen.6

Wenn überhaupt, so kann heute nur an der Marx’schen Theorie selbst angeknüpft 
werden, wie sie in seinen Texten steckt. Doch hier gibt es ein Problem. Um zu 
ihr zu gelangen, muss zuerst die fatale Wirkungsgeschichte seiner Texte aufgear-
beitet werden – nicht nur die politische, sondern auch die theoretische. Andern-
falls bleibt es bei Neuauflagen dieses oder jenes problematischen marxistischen 
Narrativs, mit dem im Rücken die Marx’schen Texte schon vorausgelegt werden. 
Eine solche Perpetuierung der nicht erst 1989 fraglich gewordenen Urteile über 
das Marx’sche Denken begegnet nicht nur in Rechtfertigungsstrategien des Be-
schweigens von Marx, sondern auch in den Versuchen, die Erinnerung an ihn 
theoretisch wach zu halten – was seine Relektüre mehr verhindert als fördert.7

Das Ziel dieser Arbeit ist es daher, die überkommenen Rezeptionsbarrieren 
und immanenten Verzerrungen des Marx’schen Denkens zu überwinden, zumin-
dest soweit sie theoretisch fassbar sind. Nur so kann es für die Sozialtheorie wie-
der fruchtbar gemacht werden. Dazu ist diese Arbeit ein erster Schritt. Ihre Fra-
gestellung greift einen Abschnitt heraus, den sie nur in begrenzter Weise beant-
worten kann. Sie nähert sich ihrem Ziel über zwei Fragestellungen:  

1. Wie lässt sich, angesichts der offensichtlichen Aktualität von Marx für vortheore-

tische Betrachtungen, begreiflich machen, dass sich heutige Sozialwissenschaften 

und Sozialphilosophien in ihren Theorien von Marx meist so deutlich fernhalten?  

2. Welche Auswirkungen hat dieses „ausgesparte Zentrum“ (Johannes 1995), das 

Fehlen von Marx’schen Einsichten, für den Charakter heutiger Sozialphilosophie?  

Die Bearbeitung dieser Fragen eröffnet am Ende systematische Perspektiven auf 
ein reflektiertes und kritisches Verständnis von Philosophie. Dieses Ergebnis gab 
der Arbeit ihren Namen. Das Material, an dem diese Fragen untersucht werden, 

6  Der Begriff „Schwundstufe“ entstammt einer Pathogenese des Kantianismus (Mar-
quard 1954). Zur „Krise des Marxismus“ siehe Althusser 1978, Kallscheuer 1986, 
anschaulich Koenen 2001, vgl. schon Korsch 1935.

7  Verbliebene Marxisten recyceln oft alte Argumente, siehe etwa Steigerwald 1996, 
Backhaus 1997, Stieler 1997, Haug 2001 oder Kurz 2001. Auch Honneth (1999a, 
2002) und Wildt (1997, 2002) lesen Marx weiter wie gehabt, nämlich normati-
vistisch. Die Ökonomen bedienen sich ebenfalls alter Argumente (Nutzinger 1999, 
Heinrich 2001, Gerlach 2003). „Vor einer ‚positiven’ Rekonstruktion der Marxschen 
Theorie muss daher die Untersuchung dieser Wirkungsgeschichte stehen“ (Stephan 
1974, 111; ähnlich Rockmore 2002, xiv, 1 ff.). „Old ideas give way slowly; for they 
are more than abstract logical forms and categories. They are habits …, deeply 
engrained attitudes of aversion and preference“ (Dewey 1910, 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | PHILOSOPHIE NACH MARX14

                                             

wird in doppelter Hinsicht eingeschränkt: Es geht dabei nur um Theorien, und 
zwar primär um deutschsprachige Theorien. Diese beiden Einschränkungen sind 
nicht äußerlich, sondern in der Sache gegründet. Erst sie erlauben eine metho-
disch klare Vorgehensweise. Dieser Ansatz wird in Kapitel 1.4 dargestellt. Aus 
ihm folgt eine bestimmte Gliederung dieser Arbeit, die zur Orientierung kurz 
vorgestellt wird (1.5). Da auf das Fehlen von Marx in den gegenwärtigen Theo-
rien noch eingegangen wird (einleitend 1.3), seine sachliche Berechtigung aller-
dings aufgrund der methodischen Beschränkung auf eine Analyse von Theorien
nicht eigens aufgenommen wird, werden zuvor die Andeutungen über die realen 
Phänomene vertieft, da ja erst sie diese Arbeit plausibilisieren. Solche Beobach-
tungen spannen den Bogen, von dem sie ihre motivationale Kraft bezieht (1.2).

1.2 An Marx festhal ten? Ein Vorbegri f f  seiner  Theorie 

„Die eigentlich Frage, die die Epochenwende von 1989 aufgeworfen hat, ist 
[...] nicht die, die heute in aller Munde ist: warum ‚der’ Sozialismus geschei-
tert ist. Die Frage müsste vielmehr lauten: warum mehrere Generationen von 
Kommunisten und linken Intellektuellen den Staatssozialismus der rückstän-

digsten Regionen [...] gegenüber den hochentwickelten kapitalistischen In-
dustrienationen als Fortschritt [...] begreifen konnten.“ (Schneider 1992, 15) 

Diese Arbeit versteht sich als philosophische. Sie erhebt nicht den Anspruch, ei-
ne eigene politökonomische Analyse der Gegenwart zu geben. Allerdings geht 
jede sozialphilosophische Betrachtung von einem bestimmten Vorgriff aus, von 
dem aus sie die soziale Welt schon vorausgelegt hat (Henning 2001b). Das her-
meneutische „Vorurteil“, von dem diese Arbeit ausgeht, ist eine vom common 
sense (Reid 1784) getragene Weltsicht, die etwa Folgendes beinhaltet:

Heute entscheidet die wirtschaftliche Lage eines Landes über das Schicksal 
von Politikern. Kultur und Erziehung hängen von wirtschaftlichen Daten ab. In 
Brasilien, Südafrika und Israel, aber auch in den USA und in England gibt es für 
Besserverdienende bereits militärisch befestigte Wohnsiedlungen.8 Im Unter-
schied zu vielen heutigen Ansätzen nehmen wir dies als vortheoretischen Beleg 
dafür, dass die Aussagen von Marx höchst aktuell sind. Zumal seit 1989 wird er-
kennbar, dass der Kapitalismus nach wie vor existiert. Alles wird der Logik des 
Marktes unterstellt, auch vormals geschützte Bereiche wie Verkehr, Gesundheits- 
und Sozialwesen, Kultur und Bildung. In den USA gibt es Jobs, die allein nicht 
mehr zum Lebensunterhalt ausreichen (Ehrenreich 2001). Gleichzeitig steigen 
die Bezüge in höheren Etagen rasant (Kienbaum 2003). Der Trend zur unglei-
chen Entwicklung ist deutlich, selbst das Wort Klasse ist wieder gesellschaftsfä-

8   Für ähnliche Wahrnehmungen siehe etwa Philipps 1990, Chomsky 1993, S. George 
1995, UNDP 1996, Forrester 1997, Gray 1999, Soros 1999, Klein 2001, Kraus 2001, 
Chossudovsky 2002, Ziegler 2002, Worldwatch 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15

                                             

hig geworden („Zweiklassenmedizin“, „Erste Klasse“ reisen etc).9 Für den Vor-
begriff von Marx’ Aktualität finden sich aber nicht nur wirtschaftlich reale An-
zeichen. Er benannte zudem Probleme, die das „System“ des Kapitalismus mit 
seiner „Umwelt“ hat. Auch solche lassen sich heute immer stärker beobachten, 
und zwar in dreierlei Hinsicht: Da ist 

 – gesellschaftliche Natur. Nach Marx’ würden sich die benachteiligten Klassen 
der kapitalistischen Wirtschaftsweise irgendwann entgegenstellen. Tatsächlich 
sind weite Teile der jüngeren Geschichte (etwa die gegenwärtige zweite Revolu-
tionswelle in der Kaukaususregion oder in Ländern Südamerikas) nicht jenseits 
der Auseinandersetzungen zwischen sozialen Gruppen mit disparaten politischen 
Zielsetzungen zu verstehen. Da ist weiter 

 – die individuelle Natur der Individuen. Sie ist der dominanten kapitalistischen 
Kultur (Claessens 1973) ausgesetzt. Zwar wälzen sich die symptomatischen Er-
scheinungen permanent um. Doch die Ursachen für moderne Psychopathologien 
sind kaum jenseits von ihren auch ökonomischen Bedingungen zu verstehen 
(Henning 2005h). Dies gilt selbst für rassistische und patriarchalische Tendenzen 
oder für sozialpsychologische Defekte, wie sie Freud zu Beginn und Sennett ge-
gen Ende des 20. Jahrhunderts analysierten.10 Und da ist zuletzt 

 – die ökologische Natur als Hauptleidtragende des Wirtschaftswachstums.11

Dass diese drei „Umwelten“ in diversen sozialen Bewegungen den Aufstand 
wagten und wagen, ist nur von einer Marx’schen Perspektive aus keine Überra-
schung. Der Angriffspunkt seiner Theorie war der apologetische Wirtschaftslibe-
ralismus, der über soziale Unterschiede theoretisch hinweggeht und sie so prak-
tisch weiter verschärft. Eben dieser erlangte in jüngerer Zeit immensen Einfluss 
auf die großen Wirtschaftsnationen und deren Verlängerungen, die internationa-
len Wirtschaftsinstitutionen IWF und Weltbank (Huffschmid 1999, 98 ff.). Für 
die Benutzung Marx’scher Theorien sind das geradezu Laborbedingungen.12

9  Laut Werkstadt 2003 haben die Deutschen 14 600 Mrd. Euro Vermögen netto. Davon 
besitzt die untere Hälfte der Bevölkerung 4,5 %, die oberen 10 % dagegen 42,3 %. 
Es gibt 365 000 Deutsche mit über 1 Mio. Euro Geldvermögen. Arm ist, wer die 
Hälfte des Durchschnitts verdient; das betrifft 10,9 % der Westdeutschen, 66 % mehr 
als in den 1970er Jahren. Auch die Steuerlast wird umverteilt: 1960 trugen Lohn-
empfänger 11,8 % bei, 2000 mit 35,4 % das Dreifache. Der Anteil der Einkommens-
steuer fiel von 31,1 % 1960 auf 2,7 % 2000 (siehe unten, Kapitel 2.4.6, Fn. 184; 
3.2.3, Fn. 46. Fortan verweise ich auf Kapitel nur mit Angabe der Nummer).  

10 Freud 1900, Sennett 2000; vgl. Reich 1929, Brückner 1972, Holzkamp 1975, Dah-
mer 1994, Honneth 1994 und 2002a sowie Henning 2005a. Man kann hierfür an all-
tägliche Dinge denken wie die steigende Gewalt an den Schulen. 

11 „Die kapitalistische Produktion entwickelt [...] nur die Technik und Kombination des 
gesellschaftlichen Produktionsprozesses, indem sie zugleich die Springquellen alles 
Reichtums untergräbt: die Erde und den Arbeiter“ (MEW 23, 529 f., auch 58; MEW 
40, 512 u.ö.; cf. Fetscher 1985, 110 ff.; 1999, 123 ff.; Grundmann 1991). 

12 „Aber in der Theorie wird vorausgesetzt, dass die Gesetze der kapitalistischen Pro-
duktionsweise sich rein entwickeln. In der Wirklichkeit besteht immer nur Annähe-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | PHILOSOPHIE NACH MARX16

                                                                                                                                    

Mehr noch: Nach der geschichtlichen Windstille der 1990er Jahre ist mit dem 11. 
September 2001 auch der weltpolitische Ernst zurückgekehrt (Ross 2002). In ihm 
sind machtvolle wirtschaftliche Interessen deutlich erkennbar. Längst haben sich 
auch die Gegner zurückgemeldet, von Seattle bis Porto Alegre.13

Welcher Vorbegriff von Marx’ Theorien ist nun leitend, wenn diese Phäno-
mene als eine Bestätigung aufgefasst werden? Gemeint ist der Ansatz, der davon 
ausgeht, dass das Kraftzentrum moderner Entwicklungen nicht in Religion, Mo-
ral, Kunst, Politik oder Philosophie liegt, sondern in der bürgerlichen Gesell-
schaft, und dass deren Form gestaltet wird von einer spezifischen Weise des 
Wirtschaftens, der „kapitalistischen Produktionsweise“ (MEW 23, 12). Diese be-
ruht darauf, dass ein Teil der Bevölkerung Produktionsmittel besitzt, und ein an-
derer Teil für diese besitzenden Klassen arbeitet, näherhin Mehrwert schafft. Ei-
ne solche Betrachtungsweise ist gerade nicht ökonomistisch, weil die Wirtschaft 
hier in soziale Zusammenhänge eingebettet ist – Gegenstand der Marx’schen 
Theorie ist ja die bürgerliche Gesellschaft. Allerdings vollzieht sich die kapitalis-
tische Wirtschaft nach Gesetzen, die so stark sind, dass sie die Grundstruktur der 
Gesellschaft allmählich überformen (MEW 4, 463 f.), und auch vormals relativ 
wirtschaftsfremde „Sphären“ wie Wissenschaft, Religion, Kunst oder Politik 
„marktförmig“ machen (Bröckling 2000). Der sich permanent und krisenhaft 
selbstregulierende Mechanismus der kapitalistischen Wirtschaft setzt nun auch 
diese ökonomisierten Gebiete zunehmend der permanenten Krise aus.  

Wie lassen sich die Phänomene der alltäglichen Zeitungslektüre von diesem 
Vorbegriff der Marx’schen Theorie aus14 als Bestätigung deuten? Nach Marx ist 
das primäre Motiv in der kapitalistischen Wirtschaft die Erzielung von Profit 
(MEW 25, 267). Da die wertproduzierende Instanz für ihn menschliche Arbeit 
ist, ist es für Kapitalbesitzer ein Erfordernis, möglichst viel und möglichst billige 
Arbeit zur Verfügung zu haben. Gibt es zu wenige Arbeitskräfte oder sind diese 
gemessen am Profitmotiv zu teuer, so kann die kapitalistische Wirtschaft in eine 
Krise geraten, und mit ihr die ganze Gesellschaft. Diese Krise besteht wohlge-
merkt nicht darin, dass die Wirtschaft zu wenig Güter produziert, sondern dass 
die besitzenden Klassen einen zu geringen Profit erhalten. 

Die Staatsverschuldung, die Kapitalflucht, die hohe Arbeitslosigkeit und die 
gleichwohl steigenden Belastungen für Arbeitnehmer passen gut in dieses Bild. 
Auch kennt jeder das Phänomen, dass die Arbeitszeit kontinuierlich zunimmt: 

rung; aber diese Annäherung ist um so größer, je mehr die kapitalistische Produkti-
onsweise entwickelt und je mehr ihre Verunreinigung und Verquickung mit Resten 
früherer ökonomischer Zustände beseitigt ist“ (MEW 25, 184). 

13 Zur Globalisierungskritik (3.3.6) Altvater 1996, Hirsch 1996, Martin 1996, Gruppe 
1997, Loccumer Initiative 1997, Zugehör 1998, Todd 1999, Starr 2000, Appelt 2001, 
Biermann 2001, Cassen 2002, Grefe 2002, Löwy 2002, Mander 2002, Walk 2002, 
von ungewohnter Seite auch Krugmann 1999, Stiglitz 2002, Wilke 2001, 7 ff.   

14 Vgl. einführend etwa W.Blumenberg 1962, Singer 1980, Euchner 1983, H. Lohmann 
2000, Callinicos 1995, Eagleton 1997, Fetscher 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17

                                             

60-Stunden-Wochen sind keine Seltenheit mehr, nicht nur für Ladenbesitzer und 
Ärzte, sondern auch für Angestellte und sogar für Praktikanten. Die Lebensar-
beitszeit wird aller Voraussicht nach wieder steigen. Heutige politische Maß-
nahmen zielen primär darauf ab, den „Faktor Arbeit“ billiger zu machen, und die 
Unternehmen steuerlich weitestmöglich zu begünstigen. Soweit zum Punkt a. 
Auch die Punkte b und c bewähren sich:  

Ein Ansatz, der davon ausgeht, dass die Eigenlogik vieler „Wertsphären“ von 
wirtschaftlichen Imperativen zunehmend beeinflusst und gestört wird, liefert 
auch Erklärungsansätze für die angedeuteten Psychopathologien. Sind unter die-
sen Wertsphären solche, die für die Ausbildung einer stabilen Persönlichkeit 
wichtig sind (Zeit und Zuwendung in der Familie, Anerkennung im sozialen Um-
feld, Möglichkeiten zu einer breiten kulturellen Betätigung), so sind psychische 
Instabilitäten kein Wunder (Henning 2005a). Marx nannte das „Entfremdung“ 
(MEW 40, 511). Die ökologische Krise und jüngste politische Erschütterungen 
schließlich sind auch darauf zurückzuführen, dass die kapitalistische Wirtschaft 
beständig wächst – und nach Marx auch wachsen muss. Sie wächst über alle 
Grenzen hinaus, über die „Grenzen des Wachstums“ (Meadows 1972) wie über 
die der nationalstaatlichen Politik (Beck 1997, Habermas 1998). Liegen wirt-
schaftliche Interessen außerhalb des eigenen Landes, so sind imperiale Angriffs-
kriege nicht mehr ungewöhnlich.15 Doch bedarf es dazu nicht notwendig des 
Krieges – schon die Öffnung der Märkte kann nach Marx ähnliche Wirkungen 
zeitigen.16 Diese Beobachtungen (die Liste ließe sich verlängern) sind dadurch, 
dass die kommunistische Alternative sich im 20. Jahrhundert unrettbar diskredi-
tiert hat, analytisch nicht entwertet. Dieser Einsicht steht in der gegenwärtigen 
Sozialtheorie allerdings eine große Lücke gegenüber. 

1.3  Die Lücke in der  Sozial theorie der  Gegenwart   

Fortschrittskritik ist in der Theorie heute en vogue. Doch meist bleibt sie folgen-
los. So wird zwar die Angewohnheit einiger Autoren goutiert, möglichst Abgele-
genes zu zitieren, gemeinhin aber gilt es als Verirrung, Literatur zu nennen, die 
älter als 20 Jahre ist. Das jedoch sagt mehr über die zitierte Literatur aus als über 
den Zitierenden: dass sozialphilosophische Literatur so schnell veraltet, könnte 
auch daran liegen, dass sie von vornherein „tagespolitisch“ gemeint war. 

15 Marx und Engels schrieben, u.a. in der New York Tribune, militärstrategische Ana-
lysen (cf. MEW 8 – MEW 14). 

16 „Die wohlfeilen Preise ihrer Waren sind die schwere Artillerie, mit der sie alle chi-
nesischen Mauern in den Grund schießt“ und „den hartnäckigsten Fremdenhass der 
Barbaren zur Kapitulation zwingt“ (MEW 4, 466). Nicht nur Rohstoffe und Kauf-
kraft locken, sondern vor allem auch billige Arbeitskräfte (Sassen 1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | PHILOSOPHIE NACH MARX18

                                             

Damit jedoch diskreditiert sich die Vorstellung eines sich automatisch einstel-
lenden Wissensfortschritts in den Geisteswissenschaften.17 Kann man aber einen 
Wissensfortschritt nicht problemlos unterstellen, dann erscheint es als möglich, 
dass mitunter Problemkomplexe unbearbeitet liegen bleiben können. So erklären 
sich auch die regelmäßig zu beobachtenden Renaissancen und Wiederentdeckun-
gen (Levy 1927, Riedel 1972/74, Sandbote 2001). In den Geisteswissenschaften 
verdanken sich solche Vernachlässigungen meist weniger einer „Widerlegung“ 
als vielmehr einem Schwenk in der Theoriemode. Bei der Behandlung des Mar-
xismus macht sich dies schlagend bemerkbar. Die Zeiten, in denen man direkt 
mit Marxisten zu tun hatte, waren auch die, in denen man sich am ernsthaftesten 
mit den Marx’schen Theorien auseinander setzte.18 Ältere Literatur mag in ver-
einzelten Fällen später eine Korrektur erfahren haben, und diese zu übergehen 
wäre ein Versäumnis. In den meisten Fällen aber verhält es sich hier so, dass das 
einstige Diskussionsniveau kaum mehr erreicht wurde. Spätere „Ergebnisse“ sind 
hier also keineswegs automatisch die richtigeren.

Marx ist seit 1989 weitgehend von der philosophischen Bühne verschwun-
den: seine Kritiker sagten ihn endgültig tot.19 In der deutschen sozialphilosophi-
schen Literatur ist seit den 1990er Jahren an Stelle dessen ein Aufschwung des 
Normativen zu bemerken. Diskutiert wurde, ob das geeinte Deutschland eine 
neue Verfassung benötige, wie die Normenhierarchie der „postnationalen Kons-
tellation“ zwischen dem Nationalstaat und dem neuen Europa zu denken sei, 
welche philosophischen Begründungswege es für die Menschenrechte und „die“ 
Gerechtigkeit gebe und ähnliches.20 So gewinnbringend solch normative Überle-
gungen sind, sie können Untersuchungen über die materiale Basis nicht ersetzen.
Tritt aber eine normativistisch verengte Perspektive an die Stelle der vormaligen 
Sozialtheorie, so erhält man einen Supernormativismus.21

Diese normative Sozialphilosophie wird nun durch die erwähnten Phänomene 
(die Zunahme ökonomischer, sozialer und politischer Konflikte, den Abbau sozi-
alstaatlicher Sicherungen und die machiavellistische Neuordnung der globalen 
Beziehungen) immer haltloser. Wäre, um dem Elfenbeinturm zu entrinnen, nicht 

17 Anders verhält es sich in experimentellen Wissenschaften, die die Möglichkeit zu 
eindeutigen Falsifikationen und exakten Spezifizierungen erzielter Ergebnisse haben. 
Wenn kein veritabler Paradigmenwechsel stattfindet, und wenn man von den auch 
hier zu findenden Schulbildungen absieht, baut man hier tatsächlich aufeinander auf.

18 So haben deutsche Philosophen einst seriöse Arbeiten zu Marx verfasst; siehe etwa 
Löwith 1941, Henrich 1961, Apel 1962, Fleischer 1970, K. Hartmann 1970, Bubner 
1972, 44 ff.; Steinvorth 1977 oder Arndt 1985. 

19 Conway 1987, Pilgrim 1990, Liessmann 1992, Negt 1992, Aronson 1995, Manuel 
1995, siehe schon Benoist 1970. 

20 Ebeling und Henrich 1993, Habermas 1998; Brunkhorst 1999a, Druwe 1999, Gose-
path 1999. Politische Kommissionen erschlossen der Ethik neue Felder (Türcke 
1989, Taureck 1992, Pieper 1998, Kettner 2000, Thurnherr 2000). 

21 Im „normativen Monismus“ wird alles weitere nicht nur ignoriert, sondern aus der 
„fundamentalen“ Moral „abgeleitet“. Symptomatisch ist der Ausdruck „normative 
Basis“ (Honneth 2003, 7 ff.; Stekeler 2003, 7; Popitz 1980).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19

                                             

eine gesellschaftstheoretische Reflexion auf die realen Voraussetzungen gelin-
genden Zusammenlebens vonnöten? Von diesen kann „die Normativität“ je nur 
ein Teil, nämlich ihr moralischer oder juristischer Ausdruck sein.  

Niemand ist gegen „die Menschenrechte“ oder andere grundlegende Normen. 
Doch jede Rede von solchen Normen ist eingebunden in gesellschaftliche Kon-
texte. Diese Kontexte waren das Thema der sachhaltigen Politischen Ökonomie, 
die sich von Hegel darum belehrt wusste, dass jedes bestimmte Sollen auf ein be-
stimmtes Sein „hingilt“ (Emil Lask), also formuliert und durchgesetzt wird. So 
kommt es, dass man nur schwer unter Vernachlässigung des Seins über das Sol-
len reden kann, ohne ideologisch zu werden. In der heutigen deutschen Sozial-
philosophie allerdings fehlen solche Reflexionen meist. Das zeigen bereits die 
Reaktionen an, die allein die Erinnerung an ein solches Philosophieren auslöst. 
Die Marx’sche „Totalitätsbetrachtung“ etwa hinsichtlich der Menschenrechte, 
die wenig mehr tat als die bestehenden Normen nicht aus sich selbst, also inner-
juristisch zu lesen, sondern in ihren realen Kontexten zu verorten, wird schon auf 
fundamentalster, nämlich auf kategorialer Ebene abgewehrt.22

Damit verbleibt aber nur die Philosophie auf der normativen Ebene, und zwar 
unnötigerweise. Darum geht die vorliegende Arbeit dieser angedeuteten Lücke 
aus verschiedenen Perspektiven theoriegenetisch nach. Die bereitwillige Auf-
nahme zuvor vernachlässigter Theorieströme aus anderen Sprachräumen nach 
1989 ist ein deutliches Anzeichen für diese Leerstelle. Rohrmoser (1994, 55 ff.) 
erklärt diesen Zustand mit der Plötzlichkeit des Erliegens des einst so dominan-
ten marxistischen Denkens. Weil die kritische Auseinandersetzung damit bislang 
ausgeblieben sei, gebe es noch keinen „Postmarxismus“ (cf. W. Becker 1996, 
43). In der Tat ist zu vermuten, dass die Aufarbeitung des theoretischen Marxis-
mus und Antimarxismus auch deswegen bisher so spärlich ausfiel, weil mit der 
Kritik daran auch viele eigene Zutaten kritisiert werden müssten – in Ost wie 
West. Was zuletzt als Marxismus auftrat, enthielt zahlreiche Kristallisationen ei-
ner jahrzehntelangen Deutungs- und Umdeutungsgeschichte. Die angemahnten 
Aufräumarbeiten werden hier in Angriff genommen. Doch anders als Rohrmoser 

22 MEW 1, 361 ff., cf. Brenkert 1986, Maihofer 1992, dagegen etwa G. Lohmann 1999. 
Rentsch 1999, 52 ff. deutet dies als Angriff auf die Ethik. „Die Legitimation [der 
Menschenrechte, CH] ist beispielsweise abzukoppeln von der Debatte um ökonomi-
sche Voraussetzungen“ (Höffe 1998, 30). Bei Habermas 2003, 33 schließt die Be-
trachtung der Binnengeschichte der Normativität die Berücksichtigung realer Fakto-
ren geradezu aus: „Funktionen wie die geostrategische Sicherung von Machtsphären 
und Ressourcen, die eine solche Politik auch erfüllen soll, mögen eine ideologiekriti-
sche Betrachtung aufdrängen. Aber [!] diese konventionellen Erklärungen trivialisie-
ren den noch vor anderthalb Jahren unvorstellbaren Bruch mit Normen, denen die 
Vereinigten Staaten bisher verpflichtet waren“ (cf. 1981b II, 583 f.). Sein und Sollen 
bleiben unverbunden. „Hier wird doch das ‚Sein’ dem ‚Gelten’ gegenüber dermaßen 
depraviert [...], dass dies sozusagen einer Desinteressiertheitserklärung dem Sein ge-
genüber gleichkommt“ (Mannheim 1925a, 331).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | PHILOSOPHIE NACH MARX20

                                             

und Becker meinen, wird der Weg zu Marx, also zur Berücksichtigung politöko-
nomischer Betrachtungen auch in der Philosophie, damit gerade wieder frei.  

1.4  Zur Methode dieser  Arbeit  

1.4.1  Die Beschränkung auf Texte

Als philosophische hat es diese Arbeit primär mit Texten zu tun. Der Name 
„Marx“ lässt vielleicht eher eine Ideologiekritik von der politischen Ökonomie 
aus erwarten. Doch es gibt verschiedene Gründe, warum eine solche Relationie-
rung auf reales gesellschaftliches Sein hier nicht vorgenommen wird. Zunächst 
wäre dies voreilig, weil die Marx’sche Theorie, über deren Berechtigung hier 
verhandelt wird, dafür bereits verwendet würde. Sie wäre so Anwalt und Richter 
in einem. Desweiteren wäre so leicht der Vorwurf zu erheben, dieses Verfahren 
sei „reduktionistisch“. Problematisch daran wäre nicht die Operation des Zurück-
führen selbst, denn sie ist für die Wissenschaft elementar (Mannheim 1929, 17). 
Misslich wäre erst das unkontrollierte Zurückführen. Denn derzeit gibt es trotz 
vieler Ansätze keine umfassende Theorie der gesellschaftlichen „Basis“. Sie 
kann auch in dieser Arbeit nicht gegeben werden. Doch gerade dieses Fehlen ist 
erklärungsbedürftig. Diese Arbeit fragt daher, warum es diese Theorie derzeit 
nicht gibt. Dies geschieht auf spezifische Weise. 

Mit den thematisierten Texten geht diese Arbeit nicht äußerlich um, da sie sie 
nicht vorschnell auf eine Basis relationiert. Aber sie behandelt sie auch nicht rein 
immanent. Sie befragt die Texte vielmehr auf eine bestimmte theoretische Funk-
tion hin – eine „immanent-funktionale Interpretation“.23 Sie analysiert Texte auf 
die Funktion hin, die sie für die Rezeption, Tradition oder Kritik von Marx ein-
nahmen: Inwiefern sind sie funktional als Marxvermeidung zu verstehen, und 
welche alternative „Weltanschauung“ legen sie an den Tag? Nicht um ihrer selbst 
willen also werden die Texte analysiert, sondern im Hinblick auf die Problemge-
nese der heute so dürftigen Sozialphilosophie. Darum ist diese Arbeit keineswegs 
bloß historisch, sondern stark gegenwartsbezogen.  

23 Karl Mannheim hat diese Vorgehensweise methodisch reflektiert. Er spricht vom 
„Funktionssinn“, der aus dieser immanent-funktionalen Interpretation an Theorien 
sichtbar wird (1926, 395 ff.). „Die soziologische Außenbetrachtung dient in diesem 
Falle nicht dazu, die Sphäre des ‚Geistigen’ überhaupt zu verlassen [sie ist nicht eli-
minativ-reduktionistisch, CH], sondern durch dieses Verlassen der immanenten In-
terpretation gelingt es allein, jene sinnvollen [hier: theoriegenetischen, CH] [...] Vor-
aussetzungen zu sehen [...] Durch die Funktionalisierung eines geistigen Gehaltes 
auf den dahinter stehenden sinnvollen Seinszusammenhang gewinnt dieser geistige 
Zusammenhang einen neuen Sinn“ (1926, 397). Es gilt „festzustellen, mit welchen 
systematischen Voraussetzungen die verschiedenen [...] Strömungen an die Verarbei-
tung eines [...] Faktums herangehen“ (1925a, 325).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21

                                             

Genetische Betrachtungen können die Geltung einer Theorie zwar nicht per 
se einschränken. Dazu muss man sich, jenseits der Historisierung, auf die Ebene 
der Geltung einlassen. Wenn allerdings innerhalb des Geltungsbereichs Verwir-
rungen auftreten, in Theorien also bei den Argumenten oder beim Gegenstands-
bezug, dann kann eine theoriegenetische Betrachtung sehr wohl dazu beitragen, 
die Herkunft dieser Unklarheiten aufzuhellen.24 Die Historisierung gegenwärti-
gen Philosophierens bleibt somit als Kritik keineswegs äußerlich. Denn sie kann 
helfen, die zuweilen seltsamen Verdrehungen zu erklären, in denen unsere Ver-
hältnisse heute oft wahrgenommen werden. 

Die aufgefundenen theoriegeschichtlichen Zusammenhänge sind nicht die 
Ursache der geschichtlichen Entwicklung, sondern vielmehr selbst ein Symptom. 
Doch Ideengeschichte ist auch dann ein lohnendes Untersuchungsfeld, wenn über 
reale Ursachen wenig ausgesagt werden kann. Obwohl ideengeschichtliche Pro-
zesse niemals in der Luft des reinen Geistes hängen und nicht voll aus sich selbst 
zu erklären sind, hat Theorie doch eine Eigenzeit, eine „relative Autonomie“. 
Wer, wie in vorliegendem Buch der Fall, zwischen Überbau und Basis, zwischen 
Denken und Sein, zwischen Theorie und Realität unterscheidet, kann zwar aus 
theoretischen Problemen nicht unmittelbar auf die soziale Realität schließen und 
umgekehrt. Doch eine um ihre Grenzen wissende ideengeschichtliche Perspekti-
ve kann zumindest Trägheiten, also gerade das Nichtreagieren der Ideen auf reale 
Prozesse, gut erhellen. Ein Holismus, eine Verpflichtung auf Totalität wird dabei 
zumindest soweit berücksichtigt, als verschiedenste theoretische Einflüsse und 
Felder – also eine innertheoretische Totalität – zusammengetragen werden.

1.4.2  Der deutschsprachige Schwerpunkt

Die textuale Herangehensweise lässt noch immer ein weites Feld offen. Das er-
fordert eine weitere selektive Vertiefung. Darum konzentriert sich die Genealo-
gie der Marxrezeptionen und die Kritik heutigen Philosophierens auf den 
deutschsprachigen Kontext.25 Nicht ohne Grund: eine philosophische Perspektive 
muss sich sogar speziell dem deutschen Sprachraum widmen: Die „drei Quellen 
des Marxismus“ (Lenin 1913), französischer Sozialismus, englische Ökonomie 
und deutsche Philosophie, drifteten nach Marx wieder auseinander. Die angel-
sächsische politische Ökonomie erschöpft sich heute oft in verkürzten Modell-
konstruktionen. Sie fällt damit in ihrem Gehalt hinter die klassische politische 

24 „Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem Gehirne der Le-
benden“ (MEW 8, 115). 

25 Für die Kritik der deutschen Autoren wird allerdings auch auf internationale Litera-
tur zurückgegriffen. Im dritten Kapitel werden daneben zwei dominante Einflüsse 
auf das deutsche Philosophieren nach 1989 betrachtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | PHILOSOPHIE NACH MARX22

                                             

Ökonomie zurück. Versuche, Marx auf diesem dünnen Eis zu „rekonstruieren“, 
führen zu offenen Widerlegungen, zumindest zu Verdrehungen von Marx.26

Die eher politiklastigen französischen Theorieströme haben dazu geführt, 
dass die Konzentration auf die politisch und kulturell unmittelbar relevante Ober-
fläche den Blick auf dahinterliegende Strukturen verdrängt hat. Das hat der Sozi-
altheorie zwar das Spektrum des Symbolischen neu eröffnet, Fundierungen des
Symbolischen gerieten so jedoch immer mehr außer Sicht. Postmoderne Marx-
kritiken und -rekonstruktionen wurden hier etwa mit dem Argument geführt, dass 
Marx kein Fiktionalist gewesen sei, dass er noch nicht erkannt habe, dass es ei-
gentlich nur Oberflächenspiegelungen gebe und dergleichen mehr. Dieser gravie-
rende Substanzverlust wird hier sogar als „Antiessentialismus“ bejaht.27

Es gibt in anderssprachigen Traditionen also eigene Schwundstufen der 
Marxrezeption. Für den internationalen philosophischen Diskurs wäre schon viel 
gewonnen, würden die Sprachgemeinschaften ihre eigenen theoretischen Äcker 
kritisch bestellen, bevor sie ihre Früchte auf den globalen Markt werfen. Dem 
wird hier für den deutschsprachigen Bereich nachgekommen. Denn die dritte 
„Quelle des Marxismus“ war bereits für Lenin nicht einfach die Philosophie, 
sondern die deutsche Philosophie. Zwar war der stärkste Katalysator des Mar-
xismus für einige Zeit die deutsche Sozialdemokratie – und schon dies würde ei-
ne Konzentration auf deutschsprachige Texte berechtigen. Aber das metaphysi-
sche Volk der Deutschen hat mit der Politik seine Probleme, und so wurde Marx 
in Deutschland bald wieder „geistig“ gelesen, er wurde rephilosophisiert.

Marx kam bekanntlich selbst vom deutschen Idealismus her (von den „teuto-
nischen Urwäldern“, MEW 1, 380). Weil er ihn gut kannte, konnte er ihn durch-
dringen. Doch dass er seine Male an sich trug, war deutschen Denkern oft Anlass 
genug, ihn wieder in den „Geist“ zurück zu treiben. Will man Marx philoso-
phisch deuten, ist man also gut beraten, seine deutsche Rezeption zu betrachten. 
Dabei war auch die Marxvergeistigung funktional eine Marxvermeidung – und 

26 Der „analytische Marxismus“ etwa (Cohen 1979, Roemer 1981, 1986, Ball 1989, 
Nielsen 1989, Paris 1993) macht „Sinn“ aus Marx (Elster 1986), indem er ihn mit u-
tilitaristischen Modellen rekonstruiert, die dieser bereits kritisiert hatte (MEW 3, 394 
ff.; MEW 23, 636 f.). K. Müller 1988, Hunt 1993 u.a. kritisieren, dass dabei leicht 
„No Sense“ (Mandel 1989) herauskommen kann (für die USA cf. Guibaut 1983, 
Bonde 1987, Diggins 1992, Lloyd 1997; 3.2, 3.4; ausführlicher Henning 2005). 

27 „Das Kapital und den Kapitalismus gibt es nicht“ (Derrida 1995, 100; vgl. ähnlich 
Debord 1967, Baudrillard 1970, Deleuze 1972, Lyotard 1974 und 1979, Castoriadis 
1975, Foucault 1991). Postmoderne „Rekonstruktionen“ von Marx versuchten Lac-
lau 1985, Callari 1995, Derrida 1995, jour-fixe 1999, Negri 2000 und die US-
Zeitschrift Rethinking Marxism. Zum Vergleich mit Marx siehe Ryan 1982, 
Meistner 1990, Barrett 1991, Callari 1995, Marsden 1999, hierzulande am ehesten 
Bonacker 2000; kritisch Descombes 1981, 131 ff.; Frank 1984, 1993, 119 ff.; Ferry 
1987, Jameson 1991, O’Neill 1995, Eagleton 1997a, Fraser 1998. Schon die „neuen 
Philosophen“ wollten sich aus dem Marxismus herauswinden (Benoist 1970, 
Glucksmann 1976, cf. Schiwy 1978, Altwegg 1986, 108 ff.; Taureck 1988).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23

                                             

zwar eine effektive. Die finale Implosion des theoretischen Marxismus nach 
1989 ist auch als ein später Effekt dieser Philosophisierung zu verstehen.

Dafür ist es wichtig, dass diese Arbeit keine vulgärmarxistische ist. Sie 
kommt nicht von außen und erklärt jede explizite Marxkritik oder implizite 
Marxvermeidungsstrategie zur „bürgerlichen Ideologie“, die sich damit selber 
richtet. Sie geht vielmehr auf die entsprechenden Texte ein, untersucht sie auf ih-
re theoriestrategische Funktion hin,28 und prüft immanent, inwieweit die geliefer-
ten Argumente diese Funktion erfüllen. Die einzige Möglichkeit, Marx von sei-
ner blockierenden Überphilosophisierung zu befreien, ist der Weg durch die Phi-
losophie hindurch. Man muss die Philosophie zu Ende denken – und wird dann 
wieder bei der Realität enden. Das verbindet Marx mit Kant und Wittgenstein.  

Die Beschränkung auf deutschsprachige Theorien hat also einen präzisen me-
thodischen Sinn: Es geht um Philosophiekritik. Schon bevor sich die deutsche 
Philosophie Marx widmete, ist er von anderen Disziplinen – Politik, Ökonomie, 
Soziologie und Theologie – philosophisiert worden. Die vorliegende Philoso-
phiekritik beschränkt sich somit nicht auf die geschriebene Fachphilosophie, die 
sich ihre Gegenstände ja nicht selbst gibt, sondern sie erstreckt sich auch auf den 
theoretischen Boden, von dem aus Marx zuvor, in anderen Disziplinen, gelesen 
oder nicht gelesen, vergeistigt und kritisiert worden ist – und noch wird.

1.5  Der Aufbau der Arbeit  

Die Niederlage jeder einst wirkmächtigen Marxorthodoxie ist der geeignete Mo-
ment, eine Neubelebung des Marx’schen Denkens zu versuchen. Die Frage ist 
nur, wo zu beginnen ist. Gibt es eine unberührte „Substanz“, an der mögliche 
Verfehlungen zu messen sind? Eine Substanz gibt es nur im Sinne des Vorhan-
densein der Marx’schen Texte. Sie sind in guter Verfassung, im Rahmen gleich 
zweier Gesamtausgaben (MEW und MEGA). Doch kaum ein Satz ist unschuldig: 
das Überlieferungsgeschehen einer 150-jährigen Rezeptionsgeschichte ist derart 
mächtig, dass nie sicher ist, ob man nicht den von Marx gemeinten Sinn aus einer 
seiner zahlreichen Applikationen her versteht. Alle Autoren sind auf irgendeinem 
Weg zu Marx gelangt und tragen ihre Vorverständnisse in den Text hinein. Diese 
Vorverständnisse sind umso weniger sichtbar, je selbstverständlicher sie gewor-
den sind, doch verstellen gerade sie das Verständnis oft am meisten. Was ist da 
zu tun? Statt, wie so oft, unmittelbar einen neuen Marx als den „wirklichen“ zu 
präsentieren, zu dem man „zurück“ müsse, der aber doch wieder nur dem einen 
oder anderen traditionellen Verständnis entstammt, geht diese Arbeit den umge-
kehrten Weg einer Destruktion des Überlieferungsgeschehens.29

28 Diese muss durchaus nicht intentional sein. Schon Karl Mannheim begriff „die 
Weltanschauungstotalität als eine atheoretische“ (1921, 98). Eine strategische Aus-
richtung kann das Ergebnis einer unbewussten „Tendenz“ sein.

29 Dieser Ausdruck entstammt der „existentialen Interpretation“ von Martin Heidegger.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | PHILOSOPHIE NACH MARX24

                                             

Dabei werden die verschiedenen Rezeptionsstadien als aufeinander aufbauen-
de Auslegungen gedeutet, die aus verschiedensten, auch politischen Gründen 
nicht immer ins Schwarze trafen, sich aber im Laufe der Entwicklung verfestig-
ten und weitere Interpretationen erzeugten. Marx selbst wird nur herangezogen, 
wenn an Knotenpunkten der Rezeptionsgeschichte eine Abweichung vom Sinn 
seiner Theorien zu verzeichnen ist. Da die systematischen Ausführungen zu 
Marx den Fluss der Entwicklung hemmen würden, sind sie in Form „systemati-
scher Kernpunkte“ den betreffenden Kapiteln angefügt. Auch auf diese Weise 
kommt nach und nach ein Großteil des Marx’schen Werkes zum Vorschein, al-
lerdings so, dass es dabei nicht in ein sprödes System gezwängt wird. Vielmehr 
wird so die Brisanz der Marx’schen Theorie gegenüber dem Marxismus gerade 
an den Stellen sichtbar, wo ein Missverhältnis vorliegt. Dies entspricht dem Geist 
der Kritik eher als eine hermetische und antiquarische Monographie es täte.

 Das zweite und umfangreichste Kapitel dieser Arbeit gilt der sukzessiven 
Autodepotenzierung des theoretischen Marxismus bis zur Wende von 1989. Es 
will verstehen, wie ein Denken, das heute aktueller ist denn je, sich im Laufe sei-
ner Wirkungsgeschichte derartig aufbrauchen konnte. Das Augenmerk muss spe-
ziell bei der deutschen Marxrezeption – im Marxismus und bei seinen Gegnern – 
auf die Vergeistigungen und Moralisierungen fallen, die die Marx’sche Theorie 
hier erfuhr. Marx wurde zum Philosophen, zum Moralisten, ja zum Theologen 
gestempelt. Die Entwicklungslinie zeigt, dass Marx ein heimliches Zentrum der 
Sozialphilosophie war. Die Funktion einer Marxwiderlegung oder -vermeidung 
war nicht immer, aber erstaunlich oft ein unausgesprochener Kern deutschen 
Denkens.30 Das hat den theoretischen Marxismus zuletzt implodieren lassen, da 
er zu viele Vergeistigungen mitvollzog. Es kam zu einem regelrecht eliminativen 
Idealismus, zu einem Verlust des Gegenstandes „Gesellschaft“ und seiner Spezi-
fizierung als „Kapitalismus“ ausgerechnet aus dem Blickfeld der Sozialwissen-
schaft. Der zeitweiligen Erfolgsgeschichte des Marxismus als politischer Bewe-
gung korreliert so eine „Verfallsgeschichte“ der marxistischen und auf Marx rea-
gierenden Theorie. Im Augenblick des Sturzes des politischen Marxismus gab es 
schließlich kein theoretisches Netz mehr, das sie hätte auffangen können. Doch 
es gibt Ruinen, die diese Geschichte nachzuzeichnen gestatten.  

Das zweite Kapitel zieht sich historisch vom Erfurter Programm von 1892 bis 
zum Ende des Sozialismus 1989. Doch die Darstellung folgt nicht der Geschich-
te. Die systematisch angelegte Gliederung der Entwicklung unterscheidet Dis-
kurskontexte verschiedener Disziplinen, die sich zeitlich überschneiden. Die 
Gliederung der Kapitel 2.1 bis 2.6 orientiert sich an der wachsenden Entfernung 
von der Realität: Es beginnt mit der Behandlung von Marx in der noch praxisre-
levanten und insofern konkreten Ebene politischer Parteiliteratur (2.1, 2.2) und 
wird dann stets abstrakter. Über die ökonomische Analyse (2.3) und ihr Spalt-

30 Nach Negt besteht „die geistige Situation des 20. Jahrhunderts“ sogar aus „Fußnoten 
zu Marx“ (1992, 271) – in Variation eines Ausspruchs von A.N. Whitehead. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25

produkt, die Soziologie (2.4), die noch einen – wenn auch vermittelten – konkre-
ten Anwendungssinn haben, geht es zur Philosophisierung des Marxismus (2.5) 
und schließlich zur letztmöglichen Vergeistigung, der Theologisierung (2.6). In 
diesem sukzessiven Abstraktionsprozess wurden Argumente aus der einen Sphä-
re von den folgenden übernommen, und nicht immer die besten. Die Ironie dieser 
Geschichte ist allerdings, dass gerade die Praxisferne der Theologie es ihr erlaub-
te, die „Erinnerung“ an Marx über den Sozialismus hinaus zu bewahren (3.3.2).

Diese Art der Gliederung beabsichtigt, den verschiedenen Grammatiken der 
Disziplinen gerecht zu werden, obzwar in ihnen oftmals ähnliche Themen behan-
delt werden. Versteht man Philosophie mit Hegel als den „Geist ihrer Zeit“, so 
muss die Philosophie über ihren eigenen Tellerrand hinausblicken. Es zeigt sich 
in diesem Kapitel, dass die Philosophie ihre Topoi bezüglich Marx oft unkritisch 
den protophilosophischen Disziplinen entnahm. „Philosophisch“ sind sie darum 
nur noch schlecht zu kritisieren, sondern die Kritik der Rezeptionsmuster muss 
sich auf die Grammatik der protophilosophischen Disziplinen einlassen, in denen 
die Marxverzerrungen zuerst entstanden sind, und diese dort beheben.  

Das kürzere dritte Kapitel behandelt dann die politische Philosophie der Ge-
genwart. Die postmortale Ausdehnung der Philosophiekritik über 1989, dem 
Punkt von Marx’ „zweitem Tod“ hinaus (Liessmann 1992) zeigt, dass die deut-
sche Vergeistigung realer Phänomene noch stärker geworden ist, nachdem die 
kritische Instanz des Marxismus entfallen ist. Solange das deutsche Denken mar-
xistische Gegner hatte, war es durch sie auf eine Mitberücksichtigung der sozia-
len Realität verpflichtet. Auch war es der marxistischen Philosophiekritik ausge-
setzt, die anfragte, wie die gemachten philosophischen Aussagen überhaupt als
Aussagen möglich seien. Weil der heutigen Philosophie eine solch kritische In-
stanz auf Augenhöhe weitgehend fehlt, ist sie vollmundiger, und damit unkriti-
scher geworden. Das dritte Kapitel stellt einen Versuch dar, eine solche Kritik zu 
rekonstituieren. Für diese Kritik von einigen Hauptströmungen der politischen 
Gegenwartsphilosophie (3.1 bis 3.4) macht sich die historische Tiefenanalyse be-
zahlt. Die idealistischen Voraussetzungen heutigen Philosophierens werden als 
solche erst erkennbar und kritisierbar, wenn man ihren theoriegeschichtlichen 
Hintergrund berücksichtigt. Die Theorievergessenheit erweist sich im Laufe der 
Analysen so selbst als historisches Produkt, hinter der bestimmte Annahmen 
aufweisbar sind. Diese Hintergrundannahmen – prominent etwa die Behauptung 
einer sozialstaatlichen „Erledigung“ der Klassenthematik – sind meist einzelwis-
senschaftlicher Natur und halten einer empirischen Überprüfung selten stand.

Die Wiederaneignung des Marx’schen Denkens liefert dieser Arbeit eine Fo-
lie für die Kritik an der gegenwärtigen normativen Sozialphilosophie. Darüber 
hinaus will sie mit dem Abschmelzen der Rezeptionsbarrieren weitere produktive 
Rückgriffe auf Marx ermöglichen. Das systematische Ergebnis von Kapitel 4 
schüttelt daher keine „neue Philosophie“ aus dem Ärmel. Es versucht vielmehr 
eine traditionelle Disziplin wiederzubeleben, für die die Namen von Marx und 
Kant seit je einstehen: Kritik. Eine solche Kritik lässt sich nicht auf abstrakte 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | PHILOSOPHIE NACH MARX26

                                             

Formeln bringen – außer auf die, dass treffende Kritik konkret und sachhaltig 
sein muss.31 So ist selbst die sich weltüberhoben dünkende Systemtheorie in ih-
ren Kernaussagen von einer bestimmten historischen Konstellation abhängig, die 
seit 1989 nicht mehr gegeben ist (Luhmann 1971; 2.5.6, Fn. 233; cf. 2.4.6).  

Genau hier, an der Frage der externen Konsistenz, muss eine an Effektivität 
interessierte Kritik ansetzen. Dafür braucht sie weniger „normative“ als vielmehr 
stichhaltige sachliche Argumente. Dieses für die Reichweite der Sozialphiloso-
phie negativ-kritische Ergebnis macht Kapitel 4 als eine Rückbesinnung auf den 
Sinn der Philosophie deutlich, wie ihn schon Kant und Wittgenstein bestimmt 
haben: sie kann als Philosophie keine sachhaltigen Aussagen über die Welt ma-
chen. Das wusste auch Marx, der aus dem deutschen Idealismus kam und einige 
Zeit brauchte, um sich davon zu lösen (MEW 1, 108). Philosophie nach Marx be-
schränkt sich darauf, andere Philosophien und Protophilosophien zu kritisieren. 
Dafür muss sie sich gegenüber der Welt und den empirischen Wissenschaften 
öffnen, ohne sich ihnen auszuliefern. Denn gerade hier verstecken sich die proto-
philosophischen Ideologeme, denen Philosophen so oft auf den Leim gehen. Wie 
diese Arbeit veranschaulicht, bleibt der Philosophie damit genug zu tun.  

Anzumerken sind noch technische Details: die zuweilen umfangreichen Fuß-
noten enthalten keine zusätzlichen Argumente, sondern dienen dazu, den Gedan-
kengang des Fließtextes zu illustrieren. Sie verweisen auf Literatur, in der sich 
ähnliche Gedanken finden, sowie auf entsprechende Stellen in dieser Arbeit. Zur 
Verdeutlichung komplexer ökonomischer Zusammenhänge wurden einige Gra-
phiken eingebaut, die nur die Struktur des Gesagten transparenter machen sollen. 
Der Term „Wirtschaft“ meint stets den Gegenstand, der Term „Ökonomie“ die 
Theorien über diesen. Zitiert wird – außer bei Marx – auf amerikanische Weise 
(Name des Autors, Erscheinungsjahr und Seitenzahl), genauere Angaben finden 
sich im Literaturverzeichnis (5). Die Marxzitate stammen aus der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEW, Dietz-Verlag, Berlin 1956 ff.), mit der Angabe von Band 
und Seitenzahl. Eigens hervorgehoben wird als Autor nur Engels. Auch die 
Marxzitate haben keinen sachlichen Beweisstatus per se, sondern sie sollen nur 
nachvollziehbar machen, wo und wie Marx etwas Entsprechendes gesagt hat.   

31 Zum Kriterium der Sachhaltigkeit Lask 1902, 43; Carnap 1928a, § 7 (Demmerling 
1998, 82), Stekeler 1995, 282 f.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro - am 14.02.2026, 12:23:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

