Islamwissenschaft:

Globalisierung einer philologischen Disziplin
BENJAMIN JOKISCH (HAMBURG)

Historisch gesehen haben sich Inhalte, Methoden und Aufgaben der Wissen-
schaften stets geidndert. Wissenschaften, so lautet die Primisse, sind nicht sta-
tisch, sondern definieren sich in ihrem jeweiligen historischen Kontext. Dies gilt
auch fiir die Islamwissenschaft, die als eigenstindige Disziplin zwar noch relativ
jung ist, in ihren Wurzeln aber bis ins Mittelalter zuriickreicht. Angesichts be-
deutsamer globaler Verdnderungen vor allem im 20. und 21. Jahrhundert stellt
sich die Frage, wie die traditionell philologisch ausgerichtete Islamwissenschaft
in der Gegenwart zu definieren ist und wie eine solche Disziplin im Wettkampf
der Wissenschaften bestehen kann.'

Die vorliegende Studie versteht sich als ein Pliadoyer fiir die Islamwissen-
schaft als einer substantiell philologischen Disziplin,” die aber keinesfalls auf der
philologischen Stufe stehen bleiben darf, sondern inhaltlich und methodisch in
hohem MaBe auf benachbarte, relevante Disziplinen iibergreifen muss.’ Neben
dem sprachlichen Grundbestand, d.h. der Beschiftigung mit der Koransprache
Arabisch und einigen weiteren Islamsprachen, sowie, darauf aufbauend, der Un-

1 Philologie wird hier nicht im engeren Sinne als Wortphilologie, d.h. die ,,Kunst, die
literarische Tradition zu verstehen, zu erkldren und wiederherzustellen* verstanden,
sondern im weiteren Sinne — gemdf3 A. Boeckh — als Sachphilologie definiert. Siehe
Axel Horstmann: Antike Theoria und moderne Wissenschaft. August Boeckhs Kon-
zeption der Philologie, Frankfurt/M: Peter Lang 1992, S. 101-115.

2 Dies ist im Grunde die Auffassung vieler namhafter Islamwissenschaftler. Vgl. Mu-
hammad Arkoun: ,,The study of Islam in French scholarship®, in: Azim Nanji (Hg.),
Mapping Islamic studies. Genealogy, continuity and change, Berlin, New York: de
Gruyter 1997, S. 41; Josef van Ess: ,,From Wellhausen to Becker: The emergence of
Kulturgeschichte in Islamic studies”, in: Malcolm Kerr (Hg.), Islamic studies: A tra-
dition and its problems, Malibu: Undena 1980, S. 51; Udo Steinbach: ,,Neuere Ent-
wicklungen in der deutschen gegenwartsbezogenen Islamwissenschaft®, in: Angeli-
ka Hartmann u.a. (Hg.), Angewandte interdisziplindre Orientforschung. Stand und
Perspektiven im westlichen und 6stlichen Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-
Institut 1991, S. 41-42; Jacques Waardenburg: ,,The study of Islam in German scho-
larship®, in: A. Nanji (Hg.), Mapping Islamic studies, S. 16.

3 J. Waardenburg: ,,Art. Mustashrikiin“, in: Encyclopedia of Islam VII, S. 751.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | BENJAMIN JOKISCH

tersuchung der wesentlichen Phinomene des Islam als Kultur und Religion,* die
eine unabdingbare Voraussetzung fiir alle islamkundlichen Studien bilden und
eben deshalb dem Fach seine Besonderheit verleihen, weist die Islamwissen-
schaft nach dieser Konzeption ein weites Spektrum an Variablen auf, die sich
nach Art und Intensitit der Vernetzung mit angrenzenden Wissenschaften be-
stimmen. Die Offnung der Disziplin gegeniiber neuen Fichern, Methoden und
Fragestellungen diirfte im Hinblick auf die zunehmende Globalisierung der Welt
genauso notwendig sein wie die Bewahrung ihrer philologischen Tradition.

Die frithesten, gezielten Auseinandersetzungen europdischer Gelehrter mit
dem Islam waren noch nicht im engeren Sinne wissenschaftlich intendiert, legten
aber den Grundstein fiir das, was spiter einmal eine Wissenschaft werden sollte.
Als der christliche Kleriker Petrus Venerabilis im 12. Jahrhundert und nach ihm
verschiedene Dominikaner und Franziskaner — darunter der beriihmte und orient-
erfahrene Raimundus Lullus (st. 13:16)5 — begannen, Schriften iiber den Islam zu
verfassen’, ging es primir um eine mehr oder weniger vernunftbegriindete, nach
dem Scheitern der Kreuzziige nunmehr verbale Widerlegung des Islam. Doch im
Zuge dieser Polemik vertieften und systematisierten die Gelehrten die sprachli-
chen Studien und gelangten dabei zu neuen Erkenntnissen, die teilweise friithere
Fehleinschitzungen korrigierten.” Hochstwahrscheinlich stehen die religios mo-
tivierten Studien der christlichen Gelehrten in Verbindung mit den zahlreichen,
lateinischen Ubersetzungen arabischer, profaner Texte, die ebenfalls in jener Zeit
einsetzten und die eine neue, spiter als ,Frithe Renaissance* bezeichnete Epoche
in Europa einleiteten. Die Untersuchung und Vermittlung orientalischer Sprachen
wird nun zunehmend institutionalisiert. Anfang des 14. Jahrhunderts empfahl das
Konzil von Vienne die Einrichtung orientalischer Sprachkurse an fiinf europdi-
schen Universititen® und betonte damit die Bedeutung eines sprachlichen Zu-
gangs zur anderen Religion. Aufgrund dieser Aktivitdten, ob nun religids oder
humanistisch begriindet, kam es zu einer systematischen Auseinandersetzung mit
der arabischen Grammatik und zur Erstellung von Woérterbiichern, dem wesentli-
chen Riistzeug einer Philologie. Ohne diese Voraussetzungen wire die Einrich-

4 Im Einzelnen gehoren dazu sicherlich Teilbereiche des Islam wie Geschichte, Theo-
logie, Geographie, Recht, Hadit, Philosophie oder Mystik.

5 Helmut Riedlinger: ,,Art. Raimundus Lullus®, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Freiburg 1999, Bd. 8, S. 810-811.

6 Dazu gehoren in erster Linie die gegen den Islam gerichteten Streitschriften. In die-
sem Kontext entstand aber auch die erste lateinische Koraniibersetzung. Eine aus-
fithrliche Darstellung zu diesem frithen Stadium islamkundlicher Studien findet sich
in: Hartmut Bobzin: Der Koran im Zeitalter der Reformation. Studien zur frithen
Geschichte der Arabistik und Islamkunde in Europa, Stuttgart: Steiner 1995.

7 Gerhard EndreB: Einfithrung in die islamische Geschichte, Miinchen: C. H. Beck
1982, S. 15.

8 Ekkehard Rudolph: Westliche Islamwissenschaft im Spiegel muslimischer Kritik.
Grundziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, Berlin: Klaus
Schwarz 1991, S. 68.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 39

tung arabistischer Lehrstithle im 16. und 17. Jahrhundert an mehreren europdi-
schen Universititen kaum vorstellbar.’ Interessant ist, dass die in jener Zeit als
eigenstindige Disziplin hervortretende Semitistik oder Arabistik'® ihre Anbin-
dung an die Theologie mehr und mehr verliert und sich damit das Forschungsin-
teresse erweitert. Wihrend es einerseits nach wie vor christliche Tendenzen gab,
die Arabistik etwa fiir die alttestamentliche Wissenschaft zu instrumentalisieren,
finden sich andererseits immer mehr europiische Gelehrte, die ihr Augenmerk
auf nicht-religiose Aspekte des Islam legten. Literatur unterschiedlichster Art wie
Historiographien, Prosopographien und sogar arabische Gedichte werden seit der
Zeit der Aufkldrung ediert, iibersetzt und durch die Moglichkeit des Buchdrucks
einer breiteren Offentlichkeit zuginglich gemacht.'' Die philologische Arbeit je-
ner Gelehrten steht noch heute — auch in der muslimischen Welt — in gutem Ruf.
Hinzu treten in jener Zeit Feldforschungen — etwa durch den franzdsischen Rei-
senden Volney (1757-1820) — die die reine Textlektiire durch direkte Beobach-
tungen vor Ort elrg‘zinzen.12 Im 19. Jahrhundert wird die Orientalistik mit der
Schaffung spezieller Einrichtungen und der Herausgabe orientalistischer Fach-
zeitschriften weiter institutionalisiert und verwissenschaftlicht. In Frankreich ent-
stand 1821 die Societé Asiatique und zwei Jahre spiter in England die Royal
Asiatic Society."® Als es um die Wende zum 20. Jahrhundert durch die Abldsung
von der Semitistik/Arabistik zur Begriindung der Islamwissenschaft im engeren
Sinne kommt,'* bleibt die Philologie ein wesentliches Element der Disziplin.
Doch der Akzent liegt nun in viel hoherem MaBe auf gesellschaftlichen Aspekten
des Islam, was nicht zuletzt auf die durch den Kolonialismus bedingten Interes-
senlagen zurilickzufiihren ist. Gegenstand der Islamwissenschaft ist in jener Zeit —
zumindest fiir den herausragenden Hamburger Orientalisten C. H. Becker — Kul-

turgeschichte im weitesten Sinne."

9 So wurde z.B. der erste Lehrstuhl fiir Arabistik in Frankreich im Jahre 1539 im Col-
lege de France eingerichtet und mit Guillaume Postel besetzt. Vgl. M. Arkoun: The
study of Islam in French scholarship, S. 33.

10 Innerhalb der Semitistik nahm die Arabistik den groBten Raum ein. Vgl. Ludmila
Hanisch: Die Nachfolger der Exegeten: deutschsprachige Erforschung des Vorderen
Orients in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts, Wiesbaden: Harrassowitz 2003, S.
66.

11 Herausragende Beispiele sind die Ubersetzungen von ,, Tausend und eine Nacht
oder der berithmten ,,Utopia“ von Ibn Tufayl, die in Europa sehr weite Verbreitung
fanden. Zur Rezeption des letzteren Werkes in Europa siehe Lawrence Conrad
(Hg.), The world of Ibn Tufayl. Interdisciplinary perpectives on Hayy Ibn Yaqzan,
Leiden: Brill 1996.

12 M. Arkoun: The study of Islam in French scholarship, S. 34.

13 Clifford E. Bosworth: The study of Islam in British scholarship, in: A. Nanji (Hg.),
Mapping Islamic studies, S. 57.

14 L. Hanisch: Die Nachfolger der Exegeten, S. 68.

15 C. H. Becker leugnet nicht Vorziige einer kritischen Philologie, distanziert sich aber
von der reinen philologischen Arbeitsweise eines Arabisten wie etwa H.L. Fleischer

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | BENJAMIN JOKISCH

Die sich damit andeutende Aufteilung in Semitistik/Arabistik und Islamwis-
senschaft markiert den Beginn eines Spezialisierungsprozesses, in dessen Verlauf
Teilgebiete des Islam immer deutlicher fokussiert werden. Bereits vor dem
2. Weltkrieg sind Forscher anzutreffen, die ihren Schwerpunkt jeweils in der Ge-
schichte, Theologie, Mystik, Philosophie, dem Traditionswesen oder dem Recht
sehen. Diese Tendenz setzt sich in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts mit rasanter
Geschwindigkeit fort, sodass Islamwissenschaft heute fiir ein Kaleidoskop von
Spezialgebieten steht, die in ihrer Gesamtheit von keinem Islamwissenschaftler
mehr beherrscht werden konnen. Parallel zu dieser Entwicklung entstehen in den
USA die sogenannten area studies bzw. — mit speziellem Bezug zu einzelnen
Regionen des Islam — die Middle Eastern Studies. Sie stehen weniger in der phi-
lologischen Tradition der européischen — vor allem deutschen und franzdsischen
— Orientalistik, bringen aber mit ihrem strengen Gegenwartsbezug und der regio-
nalen Eingrenzung eine zeitliche und rdumliche Spezialisierung. Das Fehlen der
philologischen Basis in den area studies wird mitunter auch kritisch gesehen,
und es gibt Stimmen, die mehr historische Tiefe auf philologischer Grundlage
einfordern, um zukiinftige Entwicklungen in der Region priziser prognostizieren
zu konnen.'®

Insbesondere im 20. Jahrhundert hat sich die Islamwissenschaft nicht nur in
hohem MaBe spezialisiert, sondern auch ,globalisiert’. Mit letzterem Vorgang
sind neben dem verstirkten Gegenwartsbezug vor allem zwei eng miteinander
verkniipfte Phinomene gemeint:

1) Interdisziplinaritat
2) Betrachtung des Islam als Teil eines globalen Kontextes, an dem der betrach-
tende Islamwissenschaftler und seine Kultur selbst partizipieren

Durch die erheblich erweiterten Moglichkeiten der Mobilitiat und Kommunikati-
on wird die geographische Distanz zwischen der muslimischen und der westli-
chen Welt stark verkiirzt. Weltweiter Handel, Tourismus, Migration, globale mi-
litarische Operationen, moderne Kommunikatiosmittel und die allgegenwirtigen
Medien haben fiir eine soziale Denationalisierung,'” d.h. enge Verflechtung und

(1801-88). Vgl. J. v. Ess: From Wellhausen to Becker, S. 39-40. Zur Begriindung
der deutschen Islamwissenschaft durch C. H. Becker siehe Alexander Haridi: Das
Paradigma der ,,islamischen Zivilisation* — oder die Begriindung der deutschen Is-
lamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933), Wiirzburg 2005, S. 13.

16 Martin Kramer: Ivory towers on sand. The failure of Middle Eastern Studies in
America, Washington: Washington Institute for Near East Policy 2001, S. 122.

17 Unter ,sozialer Denationalisierung® ist hier der Prozess der Ausdehnung der verdich-
teten sozialen Handlungszusammenhiénge iiber die Grenzen der Nationalstaaten hin-
aus zu verstehen (Martin Beck: ,,Globalisierung als Bedrohung. Die Globalisie-
rungsresistenz des Vorderen Orients als Ausdruck rationaler Reaktionen der politi-
schen Eliten auf die neuen Entwicklungen im internationalen System®, in: Henner

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 41

eine direkte Konfrontation der Kulturen gesorgt,18 die mitunter negativ als ,,clash
of civilizations* empfunden wird." Vor diesem Hintergrund ist es vielleicht nicht
iiberraschend, dass kulturelle und religiose Unterschiede deutlicher hervortreten
und gelegentlich fiir Konflikte sorgen wie etwa die Salman Rushdie Affire und
die anschlieBende Auseinandersetzung mit der Islamwissenschaftlerin Annemarie
Schimmel,20 die Kopftuch-Debatte in Deutschland und Frankreich,21 der Fall des
dgyptischen Literaturwissenschaftlers Nasr Hamid Abia Zayd® oder jiingst der
Karikaturenstreit. Medial gestiitzt erreichen Konflikte dieser Art eine breite Of-
fentlichkeit und provozieren Grundsatzdebatten iiber Vereinbarkeit oder Unver-
einbarkeit islamischer und westlicher Werte. In deutlich verstirktem MafBe lassen
sich in der jiingsten Vergangenheit Initiativen zum interreligiosen bzw. interkul-
turellen Dialog beobachten.”

Im Rahmen dieser Auseinandersetzungen dominiert aber nach wie vor ein
eher schemenhaftes, unvollkommenes Islambild, das nicht zuletzt durch die Is-
lamwissenschaft selbst gefordert wurde. Trotz der vorangeschrittenen Speziali-
sierung und der dadurch bedingten ErschlieBung von Detailwissen ist der Islam
ein einheitliches Objekt wissenschaftlicher Betrachtung geblieben, das zum Ver-
gleich anregt und dem Westen als Ganzes gegeniibergestellt wird. Pauschalisie-
rendes Denken in Gegensatzkategorien wie modern — veraltet, rechtsstaatlich —
despotisch, fortschrittlich — riickstindig etc. ldsst sich bis ins 20. Jahrhundert
hinein im orientalistischen Schrifttum zuriickverfolgen. Es ist wohl erst die von
Edward Said vollends ausgeldste, unter dem Schlagwort Orientalism gefiihrte
Debatte, die mit aller Deutlichkeit auf diese Problematik Bezug nimmt und der es
spétestens seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts gelang, sowohl in der westli-
chen wie in der muslimischen Welt eine bewusste Reflexion iiber das Verhiltnis

Fiirtig (Hg.), Islamische Welt und Globalisierung. Aneignung, Abgrenzung, Gegen-
entwiirfe, Wiirzburg: Ergon 2001, S. 54.

18 Uber den Islam in einer globalisierten Welt siche z.B. Olivier Roy: Globalized Is-
lam: the search for a new ummah, London: Hurst 2004.

19 Der Artikel ,,Clash of civilizations?”, in: Foreign Affairs 72 (1993), S. 22-49 sowie
das etwas spéter erschienene Buch ,The clash of civilizations and the remaking of
world order, New York: Simon & Schuster 1996 von Samuel Huntington hat auch
in der Orientalistik eine heftige Kontroverse ausgelost.

20 Siehe dazu Stefan Wild: ,,Der Friedenspreis und Annemarie Schimmel. Eine Nach-
lese®, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 107-122.

21 Carola May: Die Kopftuchdebatte in Frankreich, Hamburg: Magisterarbeit 2005.

22 Baudouin Dupret: ,,A propos de l'affaire Abu Zayd, universitaire poursuivi pour
apostasie; le proces: I'argumentation des Tribunaux®, in: Maghreb-Mashrek (1996),
S. 18-22; Kilian Bilz: ,,Submitting faith to judicial scrutiny through the family trial:
the Abl Zayd case®, in: Die Welt des Islams 37 (1997), S. 135-155.

23 Die jiingere Literatur iiber den islamisch-christlichen, arabisch-europiischen etc.
Dialog ist hochst umfangreich. Siehe z.B. Wolfgang Jéger: Die islamische Welt und
Europa: Begegnung — Zusammenprall — Dialog?, zur Geschichte des islamischen
und des christlichen Kulturkreises, Berlin 2002.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | BENJAMIN JOKISCH

von Orient und Okzident in Gang zu setzen.** Dass sich E. Said als palistinensi-
scher Migrant in den USA erweist — in einer Zeit, in der der Globalisierungspro-
zess und damit die direkte Begegnung der Kulturen sehr intensiv wahrgenommen
werden —, ist bezeichnend. Zweifellos steht die Debatte in einem engen Zusam-
menhang mit der westlichen wie Ostlichen Reaktion auf das neu erkannte Phi-
nomen der Globalisierung.”

Die Bewusstmachung und das Uberdenken des westlich-islamischen Ver-
hiltnisses — nicht nur in seiner politischen, sondern auch in seiner kulturellen
Dimension — hatte immense Auswirkungen auf die weitere Entwicklung der Is-
lamwissenschaft, die sich nun noch stirker gezwungen sah, aus ihrem ,Elfen-
beinturm* herauszutreten und sich der globalisierten Realitdt zu 6ffnen. Wihrend
sich erste Ansitze einer gegenwartsbezogenen Orientforschung bereits in den
70er Jahren konstatieren lassen,26 erhilt die Forschung in diesem Bereich in den
90er Jahren deutliche, weitere Impulse — und dies sicherlich nicht zuletzt auf-
grund der Orientalismus-Debatte, in der die traditionelle Fokussierung auf den
vormodernen Islam heftig kritisiert wurde.

In engem Zusammenhang mit der zeitlichen Akzentverschiebung steht die
nun verstirkt zu beobachtende Vernetzung der Islamwissenschaft mit angrenzen-
den Disziplinen wie Soziologie, Politologie, Rechtswissenschaft oder Geogra-
phie.”” Die primir philologischen Methoden der Islamwissenschaft reichen nicht
mehr aus, um den modernen Erscheinungen des Islam gerecht zu werden und
miissen durch neuere Forschungsmethoden erginzt werden. Eine Debatte inner-
halb der Disziplin iiber die Kompatibilitit bzw. den Vorrang der verschiedenen
Methoden ist nach wie vor im Gange,” wird aber den endgiiltigen Einzug neuer
Forschungsmethoden in die Islamwissenschaft kaum verhindern kénnen. Ande-
rerseits wire es unangemessen, den philologischen Charakter der Islamwissen-
schaft als iiberholt anzusehen, da die philologische Arbeit — sozusagen als
Grundlagenforschung — bis zu einem gewissen Grade nach wie vor die Basis fiir
neuere, nicht minder auf Quellen angewiesene, geschichts- und sozialwissen-
schaftliche Studien bilden kann. Hinzu kommt, dass Erkenntnisse iiber den vor-

24 Es ist sein 1978 erschienenes Buch ,Orientalism*, das die Kontroverse ausloste, rep-
rdsentiert durch eine sehr umfangreiche, auf den Orientalismus Bezug nehmende Li-
teratur.

25 Zu muslimischen Reaktionen, die zwischen kritischer Ablehnung und vorsichtiger
Akzeptanz schwanken, siehe H. Firtig: ,,Muslime in der Globalisierung. Wahrneh-
mungen und Reaktionen®, in: H. Fiirtig (Hg.), Islamische Welt und Globalisierung,
S. 41-80.

26 Der Begriff ,Orientforschung* beinhaltet hier nicht den o.g. Bereich der area stu-
dies.

27 U. Steinbach: Neuere Entwicklungen in der deutschen gegenwartsbezogenen Is-
lamwissenschaft, S. 41-42.

28 Siehe z.B. den Disput zwischen R. Schulze und B. Radtke. Vgl. Reinhard Schulze:
,»,Was ist die islamische Aufkldarung?“, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 291-
294.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 43

modernen Islam, die in hoherem Mafle philologisch gestiitzt sind, nicht ohne
Auswirkung auf Studien iiber den modernen Islam bleiben konnen. Beschreibt
man den Islam als ,,Erinnerungskultur‘‘,29 in der mehr als anderswo Riickbezug
auf die Vergangenheit genommen wird, erweist sich eine strikte Trennung in his-
torische und gegenwartsbezogene Forschung als nicht sachdienlich. In diesem
speziellen, nicht essentialistisch zu verstehenden Sinne ldsst sich in Einschrin-
kung des oben Gesagten vielleicht doch von einem Islam als einer Einheit ausge-
hen, die eine Abgrenzung gegeniiber anderen Kulturen und Religionen rechtfer-
tigt. Ohne den Anspruch auf innere Differenzierung aufzugeben, wire es den-
noch nicht erstrebenswert, den Islam als Forschungsobjekt zeitlich und noch in
anderer Hinsicht in seine Bestandteile zu zerlegen und diese zum Gegenstand je-
weils unterschiedlicher, voneinander unabhingiger Disziplinen zu machen.
Vielmehr wire es die interdisziplindre Aufgabe der Islamwissenschaft — die zu-
dem als einzige Disziplin die notwendigen sprachlichen Grundlagen vermitteln
kann — die verschiedenen Disziplinen in den fiir den Islam relevanten Bereichen
zusammenzufithren und damit die Moglichkeit zu schaffen, den Islam in seiner
Komplexitit besser zu verstehen. Dies gilt unabhéingig von der Frage, ob eine ,is-
lamische Identitiit* tatséichlich besteht oder nur konstruiert ist.”

Neben der Interdisziplinaritéit charakterisiert ein zweites Kriterium die mo-
derne Islamwissenschaft, ndmlich die Neubestimmung der Position des Islam-
wissenschaftlers gegeniiber seinem Forschungsobjekt. Es resultiert ebenfalls aus
der Orientalismus-Debatte und hingt eng mit der zuvor genannten Frage nach der
islamischen bzw. westlichen Identitdt zusammen. Um eine objektive, wertfreie
ErschlieBung des Phidnomens Islam oder seiner Teilaspekte zu ermdglichen — bis
ins 20. Jahrhundert hinein wurde der Orient in der westlichen Orientalistik als ein
uniformer und statischer Chronotopos konstruiert’ — wird u.a. auf die Diskurs-
analyse verwiesen, die der den Kulturwissenschaften immanenten Problematik
der Hermeneutik begegnen soll.*> Ausgehend von einer fremden Welt, die von
der eigenen Welt grundsitzlich verschieden ist, wird nach der Moglichkeit des
Verstehens gefragt, das dazu neigt, das Fremde in den Kategorien des Vertrauten

29 Ulrich Marzolph: ,Islamische Kultur als Gedéchtniskultur. Fachspezifische Uberle-
gungen anhand des Fallbeispiels Iran*, in: Der Islam 75 (1998), S. 296-317.

30 Der nicht nur fiir die Islamwissenschaft relevante Streit zwischen Anhidngern und
Gegnern der ,,Volksgeisttheorie® ist nicht neu. Im 19. Jahrhundert stehen sich euro-
piische Gelehrte wie Thibaut und Savigny in dieser Frage unversohnlich gegentiber.
Vgl. J. v. Ess: From Wellhausen to Becker, S. 38.

31 Jan Loop: ,,Kontroverse Bemiithungen um den Orient. Johann Jacob Reiske und die
deutsche Orientalistik seiner Zeit“, in: Hans-Georg Ebert u.a.. (Hg.), Johann Jacob
Reiske — Leben und Wirkung. Ein Leipziger Byzantinist und Begriinder der Orienta-
listik im 18. Jahrhundert, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2005, S. 47. Eine in-
teressante Ausnahme bildet der deutsche Orientalist und Byzantinist J. Reiske (idem
77).

32 Siehe z.B. Marco Scholler: Methode und Wabhrheit in der Islamwissenschaft. Prole-
gomena, Wiesbaden: Harrassowitz 2000.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | BENJAMIN JOKISCH

zu erschlieBen. Im Rahmen der Diskursanalyse ist die Gefahr einer solchen Fehl-
deutung weitgehend gebannt, doch dafiir ist diese Analyse eher deskriptiv und
ermdglicht nur ein eingeschrinktes Verstehen. Hinzu kommt das Problem der
vorausgesetzten Wesensverschiedenheit. Was ist, wenn sich bei der Untersu-
chung des Gegenstandes Islam herausstellt — etwa durch einen interkulturellen
Ansatz, der den Islam in einem engen Kontext mit anderen Religionen oder Kul-
turen sieht — dass der Islam gar nicht jene Identitét besitzt, die ihm nach dem &u-
Beren Anschein zugeschrieben wird? In der modernen globalisierten Welt stellt
sich diese Frage zwangsldufig, da schon eine rdumliche Trennung der Kulturen
kaum noch moglich ist. Mehr oder weniger grole muslimische Minderheiten bil-
den ldngst Teil zahlreicher nicht-muslimischer Gesellschaften und 16sen unwei-
gerlich einen — oftmals kritisch bedugelten — Prozess gegenseitiger Anpassung
aus.” Umgekehrt sind natiirlich auch die Auswirkungen des Westens auf die
muslimische Welt uniibersehbar. Wissenschaftliche Beschreibungen und Analy-
sen des Islam konnen folglich nur aus einer Lage heraus geschehen, in der Sub-
jekt und Objekt der Forschung Teil ein und desselben Kontextes sind, sozusagen
im selben Boot sitzen. Aufgrund dieser engen Verflechtung bedeuten Erkenntnis-
se liber den Islam bis zu einem gewissen Grade immer auch Erkenntnisse iiber
die Kultur des westlichen Islamwissenschaftlers selbst.

Was die Erforschung des Islam in der Gegenwart angeht, so diirfte die ,Be-
troffenheit® des Islamwissenschaftlers aufier Frage stehen. Man konnte aber noch
einen Schritt weiter gehen und das Kriterium der Betroffenheit auf den Islam in
seiner historischen Dimension beziehen. Globalisierung im engeren Sinne ist si-
cherlich eine Erscheinung der Neuzeit. Soweit man dem Phénomen iiberhaupt ei-
ne besondere historische Dimension zubilligt, datiert man die Globalisierung im
Allgemeinen auf die Entdeckung Amerikas durch Columbus im Jahre 1492 oder
die spektakuldre Weltumsegelung Magellans im Jahre 1519/20. Erst diese Form
europdischer Expansion und die damit einhergehende Herausbildung einer
,Weltwirtschaft® schaffte nach diesem Verstindnis das Bewusstsein von der ,ei-
nen‘ Welt.** Im weiteren Sinne aber hat es die Globalisierung — was insbesondere
das Verhiltnis der drei monotheistischen Religionen Islam, Christentum und Ju-
dentum und die damit verkniipften Kulturen angeht — schon lange vorher gege-
ben.* Demgegeniiber hat die durch die islamkundliche Philologie bedingte Fixie-

33 Bryan Turner: Orientalism, postmodernism and globalism, London: Routledge
1994, S. 9. Zum Eindringen islamrechtlicher Elemente in das deutsche Recht siehe
Mathias Rohe: Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen, Freiburg u.a.: Herder
2001.

34 H. Fiirtig: Muslime in der Globalisierung, S. 17-18.

35 Interessanterweise datieren auch einige muslimische Wissenschaftler den Beginn
der Globalisierung auf jene frithe Zeit, als zwischen dem achten und zwdlften Jahr-
hundert ein intensiver wissenschaftlicher, wirtschaftlicher und kultureller Austausch
die damals bekannte Welt umfasste (H. Fiirtig: Muslime in der Globalisierung,
S. 19).

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 45

rung auf das Arabische und andere islamische Sprachen die Vorstellung von ge-
trennten Welten iiber Jahrhunderte hinweg gefestigt. Islamische Kultur wurde
fast ausschlieBlich aus islamischen Quellen und damit aus sich selbst heraus er-
klirt.*® Dass der Islam schon seit dem friihesten Mittelalter auf vielfiltige Weise
mit benachbarten Kulturen und Religionen verflochten war, wurde zwar nie
grundsitzlich bestritten, hat aber in der philologischen Arbeit der Islamwissen-
schaftler keinen entsprechenden Niederschlag gefunden. Erst die Anwendung des
neueren, interdisziplindren Ansatzes der connected histories”’ auf die Beziehun-
gen zwischen Islam und Christentum in der Vormoderne 6ffnet den Weg fiir die
Hypothese, dass der Islam auch in seiner frithesten historischen Entwicklung viel
enger mit Europa verkniipft war, als beide Seiten es eingestehen wollen. Dieser
Hypothese Nachdruck zu verleihen wiirde aber bedeuten, islamische Quellen (A-
rabisch, Persisch etc.) in sehr enger Verbindung mit Quellen anderer Religionen
und Kulturen zu analysieren and damit die philologische Arbeit der Islamwissen-
schaftler zu erweitern.” Globalisierung einer philologischen Disziplin wiirde hier
bedeuten, dass die Auswahl und vergleichende Analyse der Quellen in Hinblick
auf einen iibergeordneten historischen Kontext™ erfolgt, der iiber die engeren
Grenzen einer bestimmten Kultur — in diesem Falle der islamischen — hinausgeht.
Soweit sich im Zuge solcher kontextuellen Untersuchungen, die oftmals nur
durch interdisziplindre Zusammenarbeit zu bewiltigen sind, interkulturelle Ab-
hingigkeiten feststellen lassen, sind historische Ereignisse oder Prozesse u.U.
neu zu interpretieren. Wie z.B. wiirde man die mittelalterliche europiische
Rechtsentwicklung, die bis dato in einem engeren europdischen Kontext be-
schrieben wird, vor dem Hintergrund der islamischen oder jiidischen Rechtsent-
wicklung beurteilen? Oder welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Auf-
kommen neuer 6konomischer Konzeptionen im Europa des 11. Jahrhunderts und

36 Eine Ausnahme bildet die Rezeption antiken Gedankengutes durch arabische Ge-
lehrte. Doch dieser Bereich der islamischen Kultur wird in der Forschung recht
deutlich von anderen Bereichen der islamischen Kultur (Recht, Hadit etc.) getrennt.

37 Zu diesem Ansatz siehe Sanjay Subrahmanyam: ,,Connected histories: notes to-
wards a reconfiguration of early modern Eurasia”, in: Modern Asian Studies 31
(1997), S. 735-762. Einen dhnlichen Ansatz hat bereits Gustave E. von Grunebaum
vertreten: ,,The problem of cultural influence®, in: Dunning S. Wilson (Hg.), Islam
and medieval Hellenism: social and cultural perpectives, London: Variorum Re-
prints 1976, S. 86-99; siehe auch Lawrence Conrad u.a. (Hg.), The Byzantine and
early Islamic Near East, Princeton: Darwin Press 1992.

38 Der Nachweis genetischer Abhingigkeiten von Texten als wichtiger Bestandteil der
philologischen Arbeit wiirde sich in diesem Falle auf Quellen verschiedener Religi-
onen und Kulturen beziehen.

39 Dieser iibergeordnete Kontext kann sich neben verschiedenen Kulturen auch auf
verschiedene Teilbereiche ein und derselben Kultur beziehen wie z.B. Recht, Theo-
logie und Philosophie.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | BENJAMIN JOKISCH

sehr dhnlichen Konzeptionen im Islam zur selben Zeit?*" Diese und ihnliche
Fragestellungen, die eine ,globale‘ Sichtweise voraussetzen, hitten Auswirkun-
gen auf die Arbeit der Philologen und all derjenigen, die sich wiederum auf die
Arbeit der Philologen stiitzen. Ein konkretes, auf das byzantinisch-islamische
Wechselwirkungsverhiltnis bezogenes Beispiel soll diesen Ansatz niher verdeut-
lichen:

Mehrfach ist in islamwissenschaftlichen, aber auch byzantinistischen Studien
der Hinweis auf weitergehende, d.h. iiber den militédrisch-politischen Bereich hi-
nausgehende Interaktionen zwischen Byzanz und Kalifat zu finden. So betrachtet
P. Crone*' den Synchronismus von byzantinischem und islamischem Bilderver-
bot Anfang des 8. Jahrhunderts als nicht zufdllig. Verbindungen wurden auch
zwischen dem frithen byzantinischen und islamischen Humanismus im 8. und 9.
Jahrhundert gesehen. Sogar die Mu‘tazila scheint — zumindest nach A. Vasiliev*
und Haddad® — auffillige Gemeinsamkeiten mit der zeitgleichen ikonoklasti-
schen Bewegung in Byzanz zu haben. Weitere Beispiele fiir punktuelle Parallelen
zwischen den beiden Religionsstaaten lassen sich hinzufiigen. Aber dennoch ge-
hen all diese Studien, die noch weit von der vollstandigen Erfassung gleicharti-
ger, synchroner Phdnomene in Byzanz und Kalifat entfernt sind, von Einzeler-
scheinungen aus, die eben nicht als Teil eines organischen, iiber die Grenzen der
jeweiligen Religion und Kultur hinausgehenden Entwicklungsprozesses betrach-
tet werden. Um der Grundannahme von der Verflechtung der Kulturen, wie sie
C. H. Becker und viele andere bereits vertreten haben, Nachdruck zu verleihen,
miissten die Hintergriinde all dieser Parallelerscheinungen auf der Basis des rele-
vanten Schrifttums niher beleuchtet werden. Im Einzelnen wire etwa zu fragen:
Welche kausale Beziehung besteht zwischen dem monotheletischen Konflikt in
Byzanz (7.-8. Jh.), der sich im Kern um die Frage des freien Willens dreht und
mit der Herausbildung einer ,grotesk‘ traditionalistischen Bewegung verkniipft
war* und dem qadaritisch-murgpitischen Konflikt im Kalifat zur selben Zeit —
ebenfalls begleitet von einer traditionalistischen Bewegung?45 Inwieweit bildet
der byzantinische Ikonoklasmus eine Reaktion auf das kurz zuvor staatlich ver-
ordnete Bilderverbot im Kalifat? Lisst sich die géngige These von P. Lemerle,

40 Zu dieser Thematik siehe die jiingste Studie von Gene W. Heck: Charlemagne, Mu-
hammad and the roots of capitalism, Berlin: de Gruyter 2006.

41 Patricia Crone: ,,Islam, Judeo-Christianity and Byzantine iconoclasm®, in: Jerusalem
Studies in Arabic and Islam 2 (1980), S. 70.

42 Aleksandr A. Vasil'ev: Byzance et les Arabes, Bd.1: La Dynastie d* Amorium, Briis-
sel: Inst. de Philologie et d'Histoire Orientales 1935.

43 Robert M. Haddad: ,,Iconoclasts and Mu‘tazila”, in: Greek Orthodox Theological
Review 27 (1982), S. 287-305.

44 Hier ist anzumerken, dass dieser bedeutende Konflikt in der Islamwissenschaft
kaum zur Kenntnis genommen wurde.

45 Prosopographische Untersuchungen legen nahe, dass die frilhe Hadit—Bewegung in
besonderem Maf3e im Qadarismus verankert ist.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 47

dass der byzantinische Humanismus ein eigenstindiges, vom islamischen Huma-
nismus unabhingiges Phinomen darstelle, angesichts der Tatsache halten, dass
sich eben diese These in Bezug auf den Islam ausschlielich auf Sekundirquellen
stiitzt? Welche Verbindung ist zwischen der Milina und dem 2. Ikonoklasmus in
Byzanz sowie dem anschlieBenden Triumph der Orthodoxie in den beiden Reli-
gionsstaaten zu sehen? Betrachtet man all diese synchronen Erscheinungen nicht
nur als jeweils interdependent, sondern auch diachron als Teile eines ldngeren,
byzantinisch-islamischen Entwicklungsprozesses, in dem Bewegungen, Instituti-
onen oder Einzelpersonen als Triager bestimmter Konzepte in die jeweils andere
Kultur hineinwirken und damit einen Mechanismus von Wirkung und Gegenwir-
kung in Gang setzen, ergibt sich ein duBlerst komplexes Bild, das sich aus einem
rein byzantinischen oder rein islamischen Kontext heraus nicht erklédren lisst.
Vieles weist darauf hin, dass Teile der byzantinischen Zirkusparteien, insbeson-
dere der Benetoi (= die Blauen), im Zuge der arabischen Eroberungen in das Ka-
lifat einsickerten und dort nach der Konversion islamische Ableger bildeten. Die
harigitische Bewegung der Azragiten (= die Blauen), die neben der Bezeichnung
dieselbe Militanz und eine sehr dhnliche theologische Konzeption aufweist (radi-
kale Form der Frei-Willens-Doktrin i.V.m. einem strengen Traditionalismus), ist
nach arabischen Quellen von einem Byzantiner (Nafi® b. al-Azraq) begriindet
worden. Die prekire, da politische Verantwortlichkeit implizierende Doktrin des
Qadarismus brachte zusitzliches Konfliktpotenzial in die innerislamische Ausei-
nandersetzung um die Legitimitdt von Herrschaft. Umgekehrt ist zu beriicksich-
tigen, dass die Polarisierung der byzantinischen Gesellschaft bis hin zur Spaltung
der Reichskirche Mitte des 7. Jahrhunderts nicht zuletzt auf die arabische Expan-
sion zuriickzufiihren ist. Der Dyotheletismus ist Produkt jener Krise im byzanti-
nischen Rumpfstaat, in der immer mehr Menschen die Losung in der Riickkehr
zum wahren Glauben, d.h. zur Tradition, sahen. In der weiteren Entwicklung
kann das Bilderverbot Yazid II. — das bis Ende des 7. Jahrhunderts im Islam ganz
offensichtlich keine Rolle spielte — als Reaktion auf den politisch geféhrlichen
Dyotheletismus gesehen werden, der im Zuge des Trullanischen Konzils (692)
eine enge Verbindung mit der Bilderverehrung eingegangen ist und somit duBer-
lich sichtbar wurde. Obwohl die genauen Hintergriinde des wenig spiter einge-
fithrten byzantinischen Ikonoklasmus im Dunkeln bleiben, ldsst sich vermuten,
dass Leo III. angesichts seiner cédsaropapistischen Ambitionen dieselben Maf3-
nahmen ergriff wie sein Kollege in Damaskus, um sich unter dem Deckmantel
des Ikonoklasmus der dyotheletischen Dissidenten zu entledigen. SchlieBlich
standen sich Kaiser und Kalif im selben Konflikt derselben Opposition gegen-
iiber.

Ende des 8. Jahrhunderts wurde der Ikonklasmus durch eine kurze Phase der
Orthodoxie unter der Kaiserin Irene abgelost. Auch diese Phase hat mit der or-
thodoxen Politik Hariin ar-Rasids in seiner frithen Regierungszeit ein Pendant im
Kalifat. Das Freidenkertum am Kalifenhof in Bagdad weicht einem traditionalis-
tisch gefarbten Konformismus. Das, was die Ikone in Konstantinopel ist, — und

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | BENJAMIN JOKISCH

diese bildet nach orthodox—christlichem Verstindnis die Alternative zur HI.
Schrift — wird der Qur’an in Bagdad. Der politische Background mag die Paralle-
litdt der neuen Orthodoxie erkldren: Sowohl Irene als auch Hartin ar-Rasid und
die einflussreichen Barmakiden, die miteinander in Kontakt standen, stiitzten sich
auf die traditionalistische Opposition als neue Machtbasis, wihrend der Einfluss
der Militérs stark reduziert wurde. Byzanz und Kalifat verfolgten in jener Zeit ei-
ne defensive Politik. Gleichzeitig kommt es in Bagdad zu einer Art Kulturexplo-
sion, eingeleitet durch die von der Regierung geforderte systematische Uberset-
zungstitigkeit. Allein schon die Tatsache, dass die Zugpferde des byzantinischen
Humanismus Johannes Grammatikos, Photios oder Choirophaktes sich zumin-
dest zeitweilig in Bagdad aufhielten, macht eine Verbindung zwischen byzantini-
schem und islamischem Humanismus mehr als wahrscheinlich.

Nach dem Sturz von Irene (802) und der Barmakiden (803) kehrte die Lage
sich wieder um. In Byzanz bekam der Ikonoklasmus erneuten Auftrieb, wobei
das Argument von der ,,Erschaffenheit des Bildes” im Vordergrund stand. Etwa
zur gleichen Zeit begann in Bagdad die Doktrin von der ,,Erschaffenheit des
Qur’an* zu kursieren, um schlielich von Ma’min zur Staatsdoktrin erklart zu
werden. Dieser stand eine wachsende Gruppe von Traditionalisten gegeniiber, die
sich zur ,,Unerschaffenheit des Qur’an* bekannte — in den Reihen der Bilderver-
ehrer, die bereits wihrend des 1. Ikonoklasmus ihren Schwerpunkt im Kalifat
hatten, sprach man von Bildern, die ,,nicht von Menschenhand gemacht* sind.
Dass die Traditionalisten im Kalifat schlieBlich triumphierten, wird nicht zuletzt
daran liegen, dass vom vorausgehenden Triumph der Bilderverehrer in Byzanz
starke Impulse ausgingen. Unmittelbar nach der offiziellen Widerrufung des Iko-
noklasmus in Konstantinopel kam es in Bagdad zu gewaltsamen Ausschreitungen
der Traditionalisten gegeniiber Vertretern der halqg al-Qur’an-Doktrin. Die sich
seit Mitte des 9. Jahrhunderts formierende Orthodoxie in Bagdad gibt sich mit
ahl as-sunna wa'l-gama‘a eine Bezeichnung, die als direkte Ubersetzung von
ecclesia apostolica et catolica interpretiert werden kann, die seit Ende des 8.
Jahrhunderts géngige Bezeichnung fiir die Orthodoxie in Byzanz.

Wie sich an diesem Beispiel zeigt, konnen sich die Forschungsperspektiven
je nach vorausgesetztem Kontext — innerislamisch oder byzantinisch-islamisch —
verschieben und jeweils zu verschiedenen Ergebnissen fiihren. Ein solcher iiber
einzelne Kulturen hinausgehender und letztlich auf Globalisierung basierender
Ansatz birgt wissenschaftsorganisatorische Probleme. Auch wenn Interdiszipli-
naritiit ein Schlagwort in der gegenwirtigen Forschung ist, so fehlen doch in vie-
len Disziplinen immer noch die organisatorischen Voraussetzungen fiir eine ef-
fektive Zusammenarbeit. Ein richtiger Schritt in diese Richtung ist sicherlich die
Errichtung von Forschungszentren, in denen verschiedene, bisher separate Dis-
ziplinen unter einem Dach vereinigt und mitunter durch besondere Koordinatoren
miteinander vernetzt werden. Interdisziplindre Forschungsprojekte lassen sich im
Rahmen solcher Institutionen eher verwirklichen und ermoglichen eine differen-
ziertere Erforschung interkultureller Phinomene. Es bleibt zu hoffen, dass Er-

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 49

gebnisse auf dieser Ebene auf die Inhalte und Methoden der jeweiligen Diszipli-
nen zuriickwirken und die Zahl jener Spezialisten zunimmt, die sozusagen zwi-
schen den Stiihlen sitzen.

Betrachtet man also die jiingsten Entwicklungen der Islamwissenschaft unter
dem Aspekt der Globalisierung, erscheint die Disziplin eher in einem Prozess der
Auflosung oder Verschmelzung mit anderen, angrenzenden Disziplinen. Der ,Is-
lam* als Forschungsgegenstand sui generis wird nicht zuletzt aufgrund der Orien-
talismus-Debatte — ihrerseits ein Produkt der Globalisierung — lingst nicht mehr
mit der Eindringlichkeit betont wie dies etwa C. H. Becker noch Anfang des 20.
Jahrhunderts getan hatte. Andererseits erweist sich die islamkundliche Philologie
nach wie vor als unabdingbare Voraussetzung fiir viele islamrelevante Forschun-
gen und auch die innere historische Vernetzung des Islam — ob konstruiert oder
nicht — erlaubt neben den zweifellos notwendigen Spezialuntersuchungen eine
Gesamtsicht. Die Islamwissenschaft wird im Kern wohl eine philologische Dis-
ziplin bleiben, aber eben in vielen verschiedenen konkreten Auspriagungen.

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028, 21:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/0.14361/9783839407158-003 - am 13.02.2028,

7:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - T ERmEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

