254

Ruinen-Asthetik

Wahrnehmungssituation itberwiegt im einen Moment die Reflexion, im anderen Augen-
blick das leiblich-sinnliche Affiziert-sein und bisweilen kénnen wir gar nicht genau an-
geben, was von beidem uns gerade eigentlich widerfihrt. Begriff und Anschauung sind
zwei Seiten derselben Medaille der dsthetischen Erfahrung. Von beiden Warten aus lisst
sich die Ruine in den Blick nehmen. Aus der Perspektive der Urteilsbildung als begriff-
liches Verstindnisgeschehen ist das Ruinenisthetische als dsthetische Reflexion zu be-
greifen;aus der Perspektive desleiblich-sinnlichen Spiirens ist das Ruinenisthetische als
isthetisches Atmosphirenerleben zu charakterisieren. Beide Seiten sind fiir die Asthe-
tik der Ruine in gleicher Weise wesentlich. Wir erleben etwas, das Reflexionsprozesse in
Gang setzt, die wiederum das Erleben verindern, was wiederum neue Reflexionen evo-
ziert usw. Dieses Wechselspiel zwischen Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit vollzieht sich
in Auseinandersetzung mit den Spuren im Raum. Die kiinstliche Trennung der dabei
involvierten Vermdogen des begrifflichen Verstehens und des leiblich-sinnlichen Wahr-
nehmens hat nur im analysierenden Blick einer theoretischen Reflexion wie der vorlie-
genden Bestand.

Noch in einem ganz anderen Sinne ist die Zeitlichkeit der dsthetischen Ruinenerfah-
rung relevant, nimlich mit Blick auf die unterschiedlichen Zeitdimensionen, die sich in
der Gegenwart der Ruine reflektieren lassen. Bevor die Studie zu einem Abschluss fin-
det, sollen daher nachfolgend noch einmal die Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und
Gegenwart ihren Auftritt erhalten.

5.3 Ruinen der Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart

Die Ruine dimensioniert sich in allen drei Modi der Zeit, genauer: nicht die Ruine,
sondern der reflexive Blick, in welchem sich die Ruine als dsthetischer Gegenstand
bildet.

Das Ruinenisthetische fichert sich im Zuge 4sthetischer und artistischer Reflexionen
in alle drei zeitlichen Modi auf: die Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart. Exempla-
risch verbinden sich diese zeitlichen Ebenen in dem Olgemilde Turmbau zu Babel von
Pieter Bruegel d. A. aus dem Jahr 1563. Das Gemilde zeigt die »mythische GrofSbaustel-
le«’” des gigantischsten Bauvorhabens der Menschheitsgeschichte, von dem im Buch Ge-
nesis im Alten Testament berichtet wird. Das gescheiterte Turmbauprojekt der ersten
menschlichen Gesellschaft Babylons, das dem biblischen Mythos zufolge bis in den Him-
mel fithren sollte, wird gemeinhin als Versuch gewertet, Gott gleichzukommen. Die dar-
auf folgende gottliche Strafe der Zerstreuung der Menschheit in unterschiedliche Spra-
chen und Regionen der Erde fithrt zum Abbruch des Bauvorhabens und gilt als Ursprung
weltgeschichtlichen Ungliicks. Die Erzihlung vom Turmbau zu Babel wird zum Sinnbild
bestraften Hochmuts des Menschen. Insbesondere im 16. Jahrhundert konkurriert die-
se Lesart mit artistischen Reflexionen, die den biblischen Mythos im Medium der Ma-
lerei umdeuten. Nicht die menschliche Anmafiung und das hierauf folgende gottliche

56  H.Bohme: Die Asthetik der Ruinen, S.707.
57  K.Vockler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 65.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

Strafgericht, sondern die gigantischen Dimensionen und technischen Leistungen des
Bauvorhabens treten in den Fokus des kiinstlerischen Interesses. Der Turmbau zu Babel
avanciert zu einer Art Ideal utopischen Bauens. Vickler zufolge verbindet Bruegels Dar-
stellung diese beiden konkurrierenden Interpretationen der Heroisierung des kolossalen
Bauprojektes bei gleichzeitiger Diabolisierung der Selbstitberhebung des Menschen ge-
geniiber Gott auf subtile Weise miteinander. Sein Kunstwerk ist insofern eine artistische
Reflexion iiber die Geschichte vom Turmbau zu Babel, die sich als Sinnbild der Zerstreu-
ung des Menschen in sprachliche Bedeutung wie auch in Raum und Zeit interpretieren
lasst.

Bruegels Gemilde zeigt ein monumentales Baugeschehen in vollem Gange. Er l4sst
den Turm aus einem gewaltigen Felsen erwachsen, der zugleich als Fundament und Bau-
material dient. Dem Betrachter begegnet somit erneut das Simmel'sche Motiv der Be-
michtigung des natiirlichen Stoffes durch den Menschen im Bestreben der Formung
seiner eigenen Werke. Zugleich entsteht hierdurch, wie bei einem Non-finito in der Bild-
hauerei, der Eindruck eines »natiirlichen organischen Wachstumsprozesses«,*® als bil-
de sich die Architektur gleichsam wie von selbst. Der unabgeschlossene Bauprozess ist
Ruine und Baustelle zugleich und weist folglich in der Gegenwart seiner Erscheinung si-
multan in seine Zukunft wie auch seine Vergangenheit. Der Turmbau stellt unterschied-
liche Zeitschichten seiner selbst aus: Die linke Seite scheint der Vollendung nahe zu ste-
hen, wihrend die rechte Seite unvollstindig und ruinés wirkt. Die Baustelle ist rechts-
seitig vor ihrer rechtzeitigen Fertigstellung zur Bauruine geworden: Noch wihrend der
Errichtung steht sie bereits kurz vor dem Verfall. Die intakten Bestandteile der Archi-
tektur verweisen auf ihre Gegenwart, die im Bau befindlichen auf ihre Zukunft und die
bereits wieder verfallenden auf ihre Vergangenheit. In Bruegels Bauruine des Turms zu
Babel iiberlagern sich demnach alle drei zeitlichen Modi: »Als nach Vollendung strebende
Ruine und zugleich als in Auflésung begriffener Neubau steht der Turmbau zu Babel ex-
emplarisch fiir einen nicht abschlieRbaren Prozess, fir die ewige Unvollendbarkeit eines
Unternehmens unter diesseitigen Verhiltnissen.«*? Vergangenheit und Zukunft werden
in Bruegels Werk gewissermafien invertiert. Die Umkehrung des Verfallenden zum Ent-
stehenden und des Entstehenden zum Verfallenden bricht mit dem linearen Zeitverstindnis:
Vorher und Nachher, Anfang und Ende sind vielmehr ko-prisent. Die Architektur bleibt
in ihrer Gegenwart ein unbewohnbares Provisorium zwischen dem Nicht-mehr und dem
Noch-nicht der Baustellenruine, die wechselweise ineinander iiberfithrt werden.® Die ei-
genartige Atmosphire dieser fiktiven Architekturlandschaft stellt eine artistische Refle-
xion iiber die Bedingungen der Moglichkeit menschlichen Schaffens in Zeit und Raum,
hier: in Form der Baukunst, dar. Das Beispiel Bruegels prisentiert eine besondere Ver-
flechtung der drei zeitlichen Dimensionen, die sich angesichts von Ruinen reflektieren
lassen. Nachfolgend schauen wir noch einmal im Einzelnen auf die (i) Ruinen der Vergan-
genbheit, (ii) Ruinen der Zukunft und (iii) Ruinen der Gegenwart.

(i) Die Atmosphiren der Ruinen der Vergangenheit begleiten klarerweise andere Re-
flexionen, als es beispielsweise bei dystopischen Ruinenszenarien der Zukunft der Fall

58 Ebd., S. 66.
59 Ebd,S.67.
60 Vgl.ebd,, S. 65-68.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

255


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Ruinen-Asthetik

ist. Besonders relevant in der Begegnung mit Ruinen, von denen wir wissen oder anneh-
men, dass es sich um geschichtliche Zeugnisse handelt, ist die Frage nach ihrer histori-
schen Authentizitit. Treffen wir auf Ruinen vergangener Zeiten, stellt sich unweigerlich
die Frage nach deren Echtheit. Insbesondere bei einer Ruine als Denkmal ist es von Inter-
esse, in welchem Verhiltnis ihr gegenwirtiger und historischer Zustand stehen. Vockler
spricht in diesem Zusammenhang von der »Paradoxie des Denkmalschutzes«,* die dar-
in besteht, die Spuren des Verfalls als Ausdruck der Verginglichkeit zu beseitigen, um
die Geschichte zu konservieren und ihr eine fiktive Dauer zu verleihen. Die Geschichte
der Spuren wird entfernt, um die Spuren der Geschichte zu erhalten. Um die Architektur
als Erinnerungsort so zu belassen, wie sie ist, muss aktiv eingegriffen werden, damit
sie nicht so wird, wie sie noch nicht ist - nimlich zur Ruine als Transformationsobjekt
fortschreitenden Verfalls. Hierbei verfolgt die Denkmalpflege unterschiedliche Philoso-
phien: Entweder werden Monumente fortlaufend erneuert, um ihr Bestehen zu sichern
oder es wird versucht, einen urspriinglichen Zustand so unverindert wie méglich zu be-
wahren.®? Ersteres sind Prozesse der Rekonstruktion und Restauration, letzteres Vor-
ginge der Konservation, wobei beide Strategien im Bestreben der Erhaltung oder viel-
mehr Hervorbringung historischer Authentizitit verfolgt werden. Der Wille zur Bewah-
rung respektive Herstellung historisch adiquater Architekturen nimmt dabei entspre-
chende Ausformungen an: Entweder wird im Bemithen um aktive Rekonstruktion einem
vorherigen Idealzustand nachgeeifert oder es wird ganz im Gegenteil jeglicher Eingriff
als Verfilschung historischer Wahrhaftigkeit verpont. Auch Mischformen dieser beiden
entgegengesetzten Taktiken existieren, wonach restaurative Eingriffe als solche zumin-
dest deutlich erkennbar gemacht werden sollen. Damit gehen Fragen nach historischer
Realitit und Konstruktion, authentischer und kiinstlicher Ruine sowie nach Formen kul-
turellen Erinnerns und Vergessens einher. Alois Riegl nimmt in seiner berithmten Ab-
handlung Der moderne Denkmalkultus die grundsitzliche Unterscheidung zwischen >Al-
terswert<und >historischem Wert«vor.®® Wihrend der historische Wert letztlich nur von
wissenschaftlichen Spezialisten beurteilt werden kann, ist der Alterswert eine dem Be-
trachter sich unmittelbar auftuende Eigenschaft von Objekten und Gebiuden. Der Al-
terswert ist ein Charakteristikum des sinnlichen Erscheinens von Architekturen ganz im
Sinne ihrer Aura. Unabhingigvon tatsichlicher historischer Tiefe konnen rekonstruierte
Denkmaler oder sogar kiinstliche Ruinen diesen Eindruck geschichtlicher Bedeutsam-
keit beim Betrachter evozieren.®* So gewinnen auch aus dem Nichts geschaffene Kon-
struktionen zuweilen die Aura der Vergangenheit. Fiir das leiblich-sinnliche Erleben des
Ruinenisthetischen ist es zunichst einmal weitgehend irrelevant, ob es sich um reale
oder kiinstliche Ruinen handelt. Wenn wir kein Wissen tiber die Entstehungsbedingun-
gen der konstruierten Ruine haben, wird sie trotzdem eine Aura und Atmosphire ent-
falten, als handle es sich um historische Spuren der Geschichte, vorausgesetzt natiirlich,
wir begegnen nicht Attrappen aus Pappmaché, wie man sie aus Vergniigungsparks und
von Theaterrequisiten kennt, die sich der Wahrnehmung auf den ersten Blick als Asthetik

61 Ebd,, S. 60.

62  Vgl. A. Schnapp: Was ist eine Ruine?, S. 90.

63  Vgl. Alois Riegl: Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung, Wien u. Leipzig 1903.
64  Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwirtige Vergangenheit, S.171-177.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

des Trashs offenbaren. Wenn nur die reale Ruine die dsthetischen Erquickungen eroff-
nenwiirde, von denen hier die Rede ist, dann wiren die fiktiven dsthetischen und artisti-
schen Reflexionen der Medien und Kunstwerke tiber Ruinen, wie beispielsweise die frei
erfundene Ruinenstadt Silent Hill, vollends obsolet. Gleichwohl folgt daraus nicht, dass
die Frage nach der Authentizitit der Ruine fiir deren dsthetisches Erleben durchweg ir-
relevant bleibt. Ganz im Gegenteil: Das Wissen um deren realen oder konstruierten Sta-
tus wird die dsthetische Erfahrung im Einzelnen merklich verindern. Entweder sind wir
tiberwiltigt angesichts des triiggerischen Scheins kiinstlicher Ruinen oder desillusioniert
dariiber, der Tauschung auf den Leim gegangen zu sein. Die Skepsis angesichts des Wi-
derspiels von Schein und Sein historischer Authentizitit macht auf zentrale Weise die
Begegnung mit den Ruinen der Vergangenheit aus.

Ginsberg unterscheidet zwei generelle dsthetische Einstellungen, die sich den Rui-
nen der Vergangenheit gegeniiber einnehmen lassen: die romantische und die klassische
Haltung.® Dabei handelt es sich um keine historische, sondern eine systematische Ein-
ordnung kontrirer Rezeptionsweisen der Ruinen. Die romantische Haltung sieht die Rui-
ne demnach als Uberbleibsel einer unwiederbringlichen Vergangenheit und beschwert
sie paradox gesprochen mit der Last des Verlustes. Die Ruine der Vergangenheit lehrt
aus romantischer Perspektive, dass uns die Ereignisse unserer biografischen und kollek-
tiven Geschichte fortwihrend durch die Hinde gleiten und wir sie nie zuriickerlangen.®
Die Menschheitsgeschichte erscheint als eine fortwihrende Anhiufung von Triimmern,
wie in Benjamins berithmter Reflexion iiber den Engel der Geschichte anlisslich Paul
Klees Werk Angelus Novus:

»Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heifdt. Ein Engel ist darauf dargestellt,
der aussieht, als ware er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Sei-
ne Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Fliigel sind ausgespannt.
Der Engel der Geschichte mufd so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zu-
gewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzi-
ge Katastrophe, die unablissig Triimmer auf Triimmer hiuft und sie ihm vor die FiRe
schleudert. Er mochte wohl verweilen, die Toten wecken, und das Zerschlagene zu-
sammenfiigen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fligeln
verfangen hat und so stark ist, dafl der Engel sie nicht mehr schliefSen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wiahrend der
Trimmerhaufen vor ihm zum Himmel wichst. Das, was wir den Fortschritt nennen,
ist dieser Sturm.«*’

Die romantische Haltung entspricht dem melancholischen Blick auf Ruinen. Um Restau-
ration der Zeugnisse der Vergangenheit kann es diesem Zugang zu Ruinen nicht gehen.
Was vergangen ist, bleibt verloren. Die einstige Bedeutung der Ruine ist unwiederbring-
lich, ihr Erscheinen in sinnhafter Hinsicht bloR noch vage und ungenau gegeben. Was

65 »The time has come to reassess the two grand aesthetic attitudes toward ruins. Let us call them
the Romantic und the Classical, though without tying them to historical movements. | make my
evaluation aesthetically, not historically.« (R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 315)

66 Vgl.ebd., S. 315ff.

67  Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte, hg. v. Gérard Raulet, Berlin 2010, S. 98.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

257


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Ruinen-Asthetik

uns in der isthetischen Begegnung mit Ruinen fesselt, bleibt letztlich unentzifferbar.
Wir bringen keine Ordnung in das Chaos der Triimmer — weder sinnlich noch sinnhaft.
Die urspriingliche Einheit von Material und Bedeutung ist fitrimmer entflohen. Die Rui-
ne der Vergangenheit erscheint wie ein Fremdkérper in der gegenwirtigen Welt. Diese
Erfahrung der Entfremdung, die uns angesichts der Ruinen widerfihrt, ermoglicht ei-
nen verinderten Blick auf uns selbst, unsere Zeit und unseren Raum. Der Lauf der Din-
ge zieht nicht blof3 die Ruine in Mitleidenschaft, sondern auch uns selbst. Darin liegt die
Lektion, die uns Ruinen erteilen: Auch wir sind dem Verfall unterworfen. Die Ruine lehrt
uns, was selbst von den edelsten Bemithungen der Sterblichen iibrigbleibt: Fragmente,
Triitmmer und Staub. Die Einsicht, dass alles vergeht, die wir angesichts der Ruinen der
Vergangenheit gewinnen, lisst unsere Gegenwart als zukiinftige Vergangenheit erschei-
nen. Von unserer Lebenswelt — vielmehr unserem gesamten Dasein — bleiben lediglich
Bruchstiicke fiir eine ungewisse Zukunft iibrig. In der Begegnung der Ruine gewinnen
wir einen Blick auf das, was die Welt war, und damit zugleich auf das, was sie sein wird:
Gebaude verfallen, Stidte zerbrockeln und Zivilisationen gehen unter; die Krifte der
Natur itberdauern alle menschlichen Errungenschaften und trotzen dem menschlichen
Hochmut; die Erde erobert sich die Welt zuriick. Daraus folgt Demut vor dem fliichtigen
Augenblick des Daseins. Diese Einsicht in die Fragilitit unserer Lebenswelt ist wohl ei-
nes der stirksten Motive des Ruinenisthetischen. Wir gewinnen sie in der Melancholie
des romantisierenden Blicks auf die Ruinen der Vergangenheit.

Geradezu als optimistische Inversion dieser eher pessimistischen Sicht auf Ruinen
nimmt die klassische Haltung Kontur an.®® Die klassische Perspektive auf Ruinen inter-
pretiert das Ubrigbleiben der Spuren vergangener Tage nicht als Scheitern des Men-
schen an seiner eigenen Endlichkeit, sondern als Triumph der Menschheitsgeschichte.
Die Ruine itberdauert Zeit und Raum. Sie ist glorreiches Zeugnis der Errungenschaften
des Menschen aus fritheren Zeiten. Die Ruinen der Vergangenheit sind dem klassischen
Blick Beleg dafiir, dass es sich lohnt, die eigene biografische und historische Gegenwart
ernst zu nehmen und der Nachwelt die daraus hervorgehenden Ergebnisse zu hinter-
lassen. Die Ruine ist kein melancholisches Zeichen des Verlorenen und Vergangenen,
sondern der Beweis des Uberdauerns menschlicher Taten iiber die Endlichkeit Einzel-
ner oder von Gemeinschaften hinaus. Die Ruine, stellvertretend fiir das Werk des Men-
schen, siegt tiber Zeit, Natur, Verfall und Zerstérung. Resilient trotzt sie jedwedem Ein-
fluss und iiberdauert die Irrungen und Wirrungen der Geschichte. Die klassische Hal-
tung verfolgt ein dezidiertes Erkenntnisinteresse an den Spuren der eigenen Vorzeit.
Thre Triebkraft ist unstillbare Neugier. Sie belisst es nicht bei der verweilenden Wahr-
nehmung von Triitmmern, vielmehr sind ihr die Fragmente Anlass zu einer imaginativen
Rekonstruktion vorheriger Verhiltnisse, die iiber das blof3 Gegebene hinausgeht. Instru-
iert womoglich durch Schriften, Bilder, Filme sowie analoge und digitale Modelle, ima-
giniert die Wahrnehmung vor Ort das unsichtbare Ganze der nunmehr lediglich bruch-
stiickhaft vorliegenden Architekturlandschaft. Die klassische Perspektive versucht aus
der Vergangenheit zu lernen und ihre Ritsel zu entziffern, um daraus fir die eigene Ge-
genwart und Zukunft zu profitieren. Das aus dieser Beschiftigung resultierende Wissen

68  Vgl. R.Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 319ff.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

tragt die dsthetische Begegnung mit den Ruinen und befliigelt Imagination und Reflexi-
on an den Spuren im Raum. Das wissenschaftliche Verstindnis der Ruinen ist der klas-
sischen Haltung das hochste Gut. Verginglichkeit wird iiberhaupt nur greifbar aufgrund
der Bestindigkeit der unverwiistlichen Reste der Ruine, deren Steine sich widerstandsfa-
hig gegeniiber jeglichem Versuch der Zersetzung in Raum und Zeit behaupten. Nichts ist
angesichts der Resistenz von Ruinen verloren, vielmehr vieles zu gewinnen. Die robusten
Ruinen der Vergangenheit erméglichen ein bereicherndes historisches Bewusstsein und
damit Selbsterkenntnis des Menschen iiber seine Herkunft. Das Uberleben der Ruinen,
an denen sich Generation um Generation Reflexionen tiber das Schicksal des Menschen
entziinden, ist der klassischen Haltung zufolge eine Erfolgs- und Fortschrittsgeschichte
der Strapazierfihigkeit menschlicher Werke, statt Anlass zu Betriibnis und Resignation,
wie es die romantische Haltung auslegt.

(ii) Die romantische und die klassische Haltung gegeniiber den Ruinen der Vergan-
genheit spiegeln sich gewissermafien im Blick auf die Ruinen der Zukunft in Form von
Utopien und Dystopien. Die Ruinen der Zukunft sind Gegenstand der fantastischen
Werke der dsthetischen Medien und Kiinste, die sich mit dem bevorstehenden Schicksal
der Menschheit befassen. Auch an diesen asthetischen und artistischen Reflexionen
iiber das noch Kommende, wie sie uns bei den malerischen Entwiirfen Hubert Roberts
fiir das Louvre oder im Zuge der postapokalyptischen Dystopien von I am Legend, 28
Days Later, The Day After Tomorrow und Blade Runner 2049 begegnet sind, zeigen sich Opti-
mismus und Pessimismus. Zwischen Furcht und Zuversicht oszillieren die Reflexionen
iiber die ungewisse individuelle und kollektive Zukunft der Menschen. Hoffnungen
und Befiirchtungen tragen die Erwartungshaltung, aus der entsprechende sthetische
und artistische Entwiirfe des Zukiinftigen entspringen. Die Spannbreite moglicher
Zukunftsszenarien bewegt sich dabei graduell zwischen den Extremen einer friedvollen
paradiesischen Utopie und dem konflikthaften apokalyptischen Endzeitszenario.®
Letzteres fiihrt bis hin zur Ausrottung der gesamten Menschheit, wonach der Planet
Erde als Ruine des voriibergegangenen menschlichen Daseins erscheint. Architektoni-
sche Ruinen begleiten dabei eher die konflikthaften Zukunftsentwiirfe der Utopisten,
Apokalyptiker und Kollapsologen. Die Ruinen der Zukunft sind imaginierte Schauplitze
dessen, was der Mensch einmal gewesen sein wird; ihr zeitlicher Modus ist die vollendete
Zukunft: eine »Reflexion im Futur I1«.”

Analog zur romantischen und klassischen Haltung gegeniiber den Ruinen der
Vergangenheit lassen sich auch die Ruinen der Zukunft als erfolgreiches Uberdauern
menschlicher Spuren oder als existentieller Wimpernschlag ob der unendlichen Raum-
Zeit des Universums interpretieren. Entweder geht das Zeitalter des Menschen dem-
nach als geologische Epoche des sogenannten Anthropozin sogar in die Erdgeschichte
ein, weil der Mensch seit der Industriellen Revolution zunehmend seinen »globalen
stratigraphischen Abdruck«” hinterlisst, oder die Ruinen der Zukunft verdeutlichen

69 Inwiefern letzteres Konjunktur hat—ja sich fir die dsthetischen Medien in jiingerer Vergangen-
heit geradezu eine »Apokalypse-Manie« nachweisen ldsst—, zeigt Eva Horn, in: E. Horn: Zukunft
als Katastrophe, S.12—20.

70 Ebd., S.11.

71 E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S.11.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

259


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Ruinen-Asthetik

nicht bloR die Fliichtigkeit individueller Existenz, sondern zudem auch die Endlich-
keit des kollektiven Daseins des Menschengeschlechts im Ganzen — nicht allein das
eigene Schicksal, vielmehr dasjenige der gesamten Art steht folglich auf dem Spiel.
Erstere Sichtweise betont die Persistenz des Menschenwerks, letztere ihre Transienz.
Spekulationen iiber unser kollektives Menschheitsschicksal sind Inhalt der Reflexion,
wenn wir uns den Ruinen der Zukunft zuwenden. Geht man tatsichlich einmal vom
Aussterben der gesamten Menschheit aus, dann wird mit den postkatastrophischen,
postapokalyptischen und in diesem Fall schliefRlich auch posthumanen Ruinenszenarien
der Zukunft streng genommen ein unmoglicher, weil nicht realisierbarer Standpunkt
eingenommen:

»Wir trdumen von etwas, was innerhalb der Ordnung des Menschlichen keinen Platz
mehr hat: wie wiirde die Erde wohl aussehen, wenn wir nicht mehr auf ihr sein
werden? Mit einem Wort: wir trdumen von unserem Verschwinden. Wir trdumen
davon, die Welt im Zustand formaler Grausamkeit, in ihrer unmenschlichen Reinheit
zu schauen (die iiberhaupt kein Naturzustand ist, weil ganz im Cegenteil dieser eben
die Welt mit menschlichem Gesicht ist).«’

Stirbt die Menschheit aus, gibt es auch keinen reflexiven Blick mehr, dem sich die Rui-
nen der Zukunft noch in bedeutsamer Weise auftun kénnten. Die fiktiven Ruinen der
Zukuntft spielen so gesehen itberhaupt nur im antizipativen-imaginativen Blick der Ge-
genwart eine Rolle — einer Gegenwart, welche die Existenz eines erkennenden Wesens
voraussetzt. Alles tatsichlich Zukiinftige bleibt klarerweise stets Spekulation.
Wesentlich wahrscheinlicher als die tatsichliche abrupte Ausrottung der gesamten
Menschheit scheint das partielle Uberleben grofRerer oder kleinerer Gemeinschaften zu
sein. Dem Menschen erméglichen solche Zukunftsentwiirfe, denen zufolge zumindest
einige seiner Artgenossen am Leben bleiben, gegeniiber der totalen Extermination die
wesentlich interessanteren Uberlegungen, weshalb der apokalyptische und postapoka-
lyptische Uberlebenskampf Gegenstand unzihliger 4sthetischer und artistischer Refle-
xionen der Medien und Kiinste sind. Nichtsdestoweniger spielen diese ruinésen Uber-
lebensschauplitze auf flagrante oder sublime Weise mit der Idee einer menschenfrei-
en Erde. Uber den einsamen Protagonisten Dr. Neville in I am Legend schreibt Eva Horn:
»Er ist der letzte Mensch, zugleich Zeuge und Opfer eines Endes der menschlichen Spe-
zies. Dennoch beriihrt uns dieses Bild des still zerfallenden, menschenleeren und von
Ranken iiberwucherten New York nicht nur als Schreckensbild. Es ist auch ein heim-
licher Wunsch: ein Bild post-apokalyptischer Ruhe, die nur einkehren kann, wenn der
Mensch endlich wieder verschwunden sein wird.«” Mit diesen paradoxen und ambiva-
lenten Rezeptionsweisen spielt das Ruinenisthetische, wie wir im Durchgang durch die
Welt der Ruinen vielfach gesehen haben. Die verheerende Apokalypse und die darauf fol-
gende, zuweilen idyllisch erscheinende Postapokalypse 16sen entzweite Reflexionen aus:

72 Jean Baudrillard: Die magersiichtigen Ruinen, aus dem Franzdsischen iibers. v. Bernhard Dieckmann,
in: Dietmar Kamper u. Christoph Wulf (Hg.): Riickblick auf das Ende der Welt, Grafrath 2015, S. 84—98,
hier S. 91; siehe auch: Alan Weisman: The World Without Us, New York 2007.

73 E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 8.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

»Die Katastrophe ist gleichermaflen Wunschtraum und Angsttraum.«’* Zwischen para-
diesischer menschenleerer Befriedung und beklemmender individueller und kollektiver
Existenzangst bewegt sich die Ruinenrezeption.

Weltuntergangsingste und Weltvernichtungsfantasien sind so alt wie die Mensch-
heit selbst. In nahezu allen Kulturkreisen und wihrend der gesamten fassbaren Ge-
schichte der Zivilisation wurden Spekulationen iiber die Vorzeichen, den Zeitpunkt und
den Verlauf des Weltuntergangs angestellt. Bildgewaltige Inszenierungen des drohen-
den Untergangs dieser Welt und dem Kommen einer neuen, besseren Welt iibten zu allen
Zeiten eine grofRe Faszination auf die Menschheit aus.” Das Bediirfnis, die unverfiigbare
Zukunft zu erkennen, ist geradezu eine anthropologische Grundkonstante des Mensch-
seins.”® Ausdruck fand sie in der apokalyptischen Eschatologie als den spezifischen
Zukunfts- und Endzeiterwartungen insbesondere des jiidischen und christlichen Glau-
bens.”” Die Zukunft und das Jenseits werden dabei zur Projektionsfliche fiir individuelle
und kollektive Hoffnungen und Angste.” Im religiésen Kontext ist die Vorstellung vom
Weltende, von endzeitlichen Plagen und Drangsalen sowie dem katastrophalen Zusam-
menbruch der Welt kein finales Ende, sondern nur ein Durchgangsstadium auf dem Weg
zur Erldsung und zum Heil. Dieses letztlich positive und progressive Verstindnis des
Geschichtsverlaufs lisst sich mit dem Dreischritt »Krise — Katharsis — Heil«”® charakte-
risieren. Der moderne metaphorische und umgangssprachliche Gebrauch des Begriffs
>Apokalypse«meint im Unterschied zu seinen religiésen Ausformungen eine Apokalypse
als Weltende ohne Hoffnung auf Erlésung und Neubeginn.®® Zwar ist das postapoka-
lyptische Szenario in gewisser Weise ein postkatastrophischer Neubeginn, jedoch in
den Triimmern und Ruinen derselben Welt und ohne paradiesisches Heilsgeschehen.
Der iibergreifende sinnstiftende Hoffnungsentwurf des Glaubens zur Uberwindung
der menschlichen Weltangst wird suspendiert. Die einzige Hoffnung, die der sikularen
Form der Apokalyptik bleibt, ist eine postapokalyptische Lebenswelt, die der Menschheit
eine weitere Chance gibt. Die sikularisierte Form der Eschatologie entzieht somit das
Ende der Welt der Macht Gottes und stellt es in die Verfiigungsgewalt der Menschen.®
Die religiose Heilsgeschichte wird abgeldst von einer Zukunft, »die der Mensch macht, die
veranderbar ist, eine Zukunft, welche der Mensch ebenso verschulden wie planen oder
aufhalten kann. [...] Vor dem Menschen dehnt sich so eine offene, kontingente Zukunft
aus, eine Zukunft als Hypothese oder Moglichkeit.«** Sikulare Apokalyptik beruht
meist auf einer Verbindung aus pessimistischen Zeitdiagnosen und Fortschrittsskepsis
angesichts subjektiv empfundener oder realer Bedrohungen der Weltbevélkerung und
globaler Krisen und Katastrophen. Die nihere oder fernere Vergangenheit wird zum

74  Ebd., S.12.

75  Vgl. Michael Tilly: Apokalyptik, Tibingen 2012, S. 7.
76  Vgl.ebd., S.12.

77 Vgl.ebd., S.9.

78 Vgl.ebd, S.14.

79 Ebd. S.18.

80  Vgl. E. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 27.

81 Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S.132f.

82  E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 27f.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

261


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Ruinen-Asthetik

Zustand idealer Ordnung und Fiille erklirt, von dem die Menschheit sich in ihrer gegen-
wirtigen und der antizipierbaren zukiinftigen Entwicklung zusehends entfremdet. Die
Geschichte der transzendenzlosen Welt wird in regressiver Weise als ein fortwihrender
Abstieg weg von ithrem durch maximale Fiille gekennzeichneten Ursprung hin zu ihrem
krisenhaften und katastrophalen Ende begriffen.

Die Angst und Schrecken erregenden Weltuntergangsszenarien zeitgenossischer
Apokalyptik nehmen der Gegenwart ihren Fortschrittsglauben. Die Zukunft erscheint
nicht linger als »Raum der Hoffnung, Planung und Gestaltung, ein Ort der Utopienc,%*
in dem menschliche Lebensverhiltnisse sich zunehmend verbessern, vielmehr als unab-
wendbare Katastrophe. Das Desaster, der Kollaps bestehender Strukturen, der Tod des
Menschen und die Verheerung seiner Welt treten in das Zentrum der Reflexion. Horn
zeigt, dass die heutige Angst vor allem in einer Furcht vor dem Kipp-Punkt (»tipping
point<®) hyperkomplexer Systeme wie Gesellschaften, Finanzmirkte, Okosysteme oder
dem Klima besteht: »Zukunft als Katastrophe ist heute die exakte Verbindung von Kon-
tinuitit und Bruch, die Vorstellung, dass gerade die Fortfithrung des Gegenwirtigen
auf einen Umschlag, eine katastrophische Wendung zuliuft.«*® Die Vorstellung vom
grenzenlosen Wachstum, alles ginge immer so weiter, erweist sich in dieser Perspektive als
Hlusion. Der drohende Kollaps hyperkomplexer Systeme ist eine Form von »Katastrophe
ohne Ereignis«,*” denn was den finalen Zusammenbruch der bestehenden Verhiltnisse
demnach letztlich auslésen wird, scheint ein schleichender Prozess zu sein, der in seiner
Komplexitit kaum greifbar ist. Hierbei spielen nun die Reflexionen der isthetischen
Medien und Kiinste eine entscheidende Rolle, denn ihre imaginierten, prognostizierten
und antizipierten Storfille, Katastrophen und Untergangsszenarien in Ruinen veran-
schaulichen dieses gegenwirtige Zukunftsgefithl, das mit dem Ende der Welt, wie wir
sie kannten, rechnet.®® Individuelle und kollektive Hoffnungen und Befiirchtungen
werden damit konkret greifbar:

»Unter Zuhilfenahme der apokalyptischen Vorstellungswelt erhalten diese im eige-
nen Lebenskontext tatsachlich kaum zu greifenden, aber dennoch latent empfunde-
nen Bedrohungen und Krisen eine symbolische Darstellung; sie werden hierdurch erst
fassbar und lassen sich ihrer Bewiltigung zufithren. Zugleich bedeutet die apokalypti-
sche Wahrnehmung der Synchronie zwischen der eigenen begrenzten Lebenszeit und
der begrenzten Zeit der aktuell ihrem Ende entgegengehenden Weltgeschichte ei-
ne sinnstiftende Aufwertung der eigenen gefihrdeten, prekiren und ohnméchtigen
Existenz, denn der entscheidende und endgiiltige Wendepunkt des Weltlaufs iber-
schneidet sich nunmehr mit dem eigenen individuellen Lebensweg.«®°

83  Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S.132f.
84  E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S.12.

85 Ebd.,S.18.
86 Ebd. S.17.
87 Ebd,S.19.

88 Vgl.ebd, S.14.
89 M. Tilly: Apokalyptik, S.132f.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

Die begrenzte biografische und die sich ihrem Ende zuneigende historische Zeit treten
in Korrespondenz miteinander. Man wird zu einem der letzten Menschen, womit die
eigene Existenz vor dem Hintergrund der allgemeinen Menschheitsgeschichte in ihrer
Bedeutsamkeit aufgewertet wird.

Die dsthetischen Medien sind in diesem Sinne Reflexionsmedien, mittels derer der
Mensch seine Stellung in der Welt verhandelt — im hiesigen Zusammenhang mit Blick
aufseine Zukunft: »Es sind Inszenierungen, in denen nicht nur ausgemalt, sondern auch
ausgehandelt wird, wie man sich zu diesen moglichen Zukiinften in der Gegenwart zu ver-
halten hat [..].<’° Die Gegeniiberstellung der zukiinftigen mit der gegenwirtigen Welt
dient dabei der Deutung der Gegenwart selbst. Es geht um die »Antizipation des Még-
lichen«®* angesichts des Wirklichen, um die gegenwirtige Realitit besser zu verstehen.
Die Reflexionen iiber kommende Katastrophen erheben den Anspruch, »etwas bereits
in der Gegenwart Gegebenes zutage treten zu lassen«.”” Die Zukunftsfiktionen betreffen so-
mit nicht allein die Zukunft, sondern vor allem auch die gegenwirtige Wirklichkeit. Das
kommende Weltende ragt auf diese Weise als eine Moglichkeit des individuellen, kol-
lektiven und kosmischen Endschicksals bereits gegenwirtig in die vermeintlich unter-
gehende Wirklichkeit hinein. Apokalyptische Weltanschauung deutet die gegenwirtige
erfahrbare Welt in ihrer Relation zur erhofften transzendenten oder befiirchteten post-
apokalyptischen Gegenwelt.” Sie dient dabei nicht zuletzt der Deutung und Bewalti-
gung individueller und kollektiver aktueller Krisen und Ungliickssituationen.’* Welche
dies sind und wie sich damit umgehen lisst, ist der Gegenstand dsthetischer und artis-
tischer Reflexionen in den fiktiven Ruinen der Zukunft. Diese zukiinftigen Ruinen sind
jedoch immer Gegenstand gegenwirtiger Reflexionen. Jeweils Hier und Jetzt fragen wir
danach, wie es mit uns und unserer Lebenswelt weitergeht.

Anlass zu Pessimismus im Blick auf die Zukunft fand sich zu allen Menschheitszeiten
und heute vielleicht mehr denn je: die Kehrseiten und der Missbrauch des technologi-
schen Fortschritts wie atomare Kriege und Katastrophen oder biologische Waffen, Pan-
demien, Epidemien und Endemien, auflenpolitische Auseinandersetzungen, innenpo-
litische Spaltungen der Gesellschaft, das Missverhiltnis der Vermdgensverteilung, der
Umgang mit religiéser und politischer Radikalitit, Ressourcenknappheit, Umweltzer-
stérung, globale Erwirmung, Naturkatastrophen, technische Groflunfille, Uberbevol-
kerung, um nur einige Konfliktherde zu nennen - es bedarf fast schon einer gehérigen
Portion Naivitit, angesichts dieser nationalen und globalen Problemlagen zuversichtlich
in die Zukunft zu schauen. Die Geschichte der Menschheit war zumeist keine friedliche
und es besteht allerlei Grund zur Annahme, dass sie auch zukiinftig keine harmonische
sein wird. Ruinen sind die Schauplitze dieser Konflikte des Menschen. Sie sind die ma-
terialisierte Aus-einander-setzung im buchstiblichen Sinne.

Die zuversichtliche Opposition gegeniiber diesen wenig erbaulichen Zukunftsaus-
sichten lsst sich wohl am treffendsten mit dem Titel von Ernst Blochs Werk Prinzip Hoff-

90  E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 23.
91 M.Tilly: Apokalyptik, S. 55.

92 E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 25.
93 Vgl. M. Tilly: Apokalyptik, S.19.

94 Vgl.ebd,S.7.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

263


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Ruinen-Asthetik

nung charakterisieren. Blickt man zuriick auf die Geschichte der Menschheit, so gab es
fiirverniinftige Wesen streng genommen ununterbrochen Grund zum Pessimismus: »Ir-
gendetwas ist immer im Begriff, sich zu einer Katastrophe auszuwachsen oder bereits
eine zu sein.«”* Wie man es auch mit dem jeweils akuten Zustand der Menschheit hilt
und ungeachtet der uniiberblickbaren Zeitdiagnosen® eigener und anderer Gesellschaf-
ten und Zeiten, ist jedoch eines gewiss: Es ging bisher immer irgendwie weiter mit dem
Menschen. Die Persistenz der Ruinen belegt nicht zuletzt auch die Persistenz des Men-
schen. Architekturen werden errichtet und verfallen, Menschen leben und sterben in ih-
nen, Kulturen entstehen und vergehen — was davon iibrig bleibt, zeigt sich im reflexiven
Blick auf die Ruinen als Spuren im Raum. Solange dieser reflexive Blick des Menschen
auf Ruinen existiert, ist noch nicht alle Hoffnung verloren. Der Augenblick des dsthe-
tischen Interesses an Ruinen ist ein Augenblick der Aufmerksamkeit nicht allein fiir die
Gegenwart der Ruinen, sondern zugleich fiir die Gegenwart des eigenen Daseins. Ob wir
den Ruinen der Vergangenheit oder den Ruinen der Zukunft begegnen, immer liegt mit
der Aufmerksambkeit auf den gegenwirtigen Spuren im Raum synchron die Aufmerk-
samkeit auf unserer eigenen Gegenwart im Raum der Spuren. Unsere biografische Zeit
im Raum und der historische Raum in der Zeit biindeln sich in der simultan raumzeit-
lichen und zeitrdumlichen Gegenwart unseres dsthetischen Interesses an den Ruinen als
Spuren. Damit sind wir schlief8lich bei den Ruinen der Gegenwart angelangt, an denen
sich das Ethos der Ruine als Vanitas-Symbol festmachen lisst: Achte den Augenblick,
denn er vergeht!

(iii) Die Korrespondenz zwischen den Ruinen als Objekten der Verginglichkeit und
uns selbst als Subjekten der Verginglichkeit macht die Ruinen zu einem Reflexionsge-
genstand, der uns gemif} der Spiegelmetapher in seiner Konstitution als endlicher Ge-
genstand auf unsere eigene Konstitution als endliche Wesen in einer endlichen mensch-
lichen Welt in einem unendlichen Universum spiegelt. Das Eingangszitat von Chateau-
briand zu Beginn der Studie iiber die geheime Faszination fir Ruinen, deren Grund er
in der geheimen Ubereinstimmung zwischen den fragilen Architekturen und unserer
fliichtigen Existenz sieht, handelt von genau dieser Korrespondenz zwischen Mensch
und Ruine. Das Ruinenisthetische lebt schlicht, aber nichtsdestoweniger auf extraordi-
nire Weise von der korrespondierenden Bewegung der Menschen und ihrer Werke durch
Raum und Zeit: »The movement in time through space breathes life into the ruin and
into us.«*” Von dieser Korrespondenz her lisst sich auch die Rolle der Ruine als Vani-
tas-Objekt begreifen. Asthetische Anschauung findet immer Hier und Jetzt statt, sosehr
es ihr dabei um vergangene oder zukiinftige andere Zeiten und Riume geht. Der Augen-
blick dsthetischer Reflexion, in dem sich Vergangenheit und Zukunft biindeln, ist immer
ein gegenwirtiger Augenblick um seiner Gegenwart willen. Diesen Augenblick ernst zu
nehmen, darin besteht das minimale Ethos der Ruine als Vanitas-Gegenstand. Das darf
freilich nicht als konkrete Handlungsanweisung missverstanden werden, als folge dar-
aus zwangsliufig irgendein bestimmter ethisch-moralischer Imperativ; vielmehr bleibt

95  E.Horn: Zukunft als Katastrophe, S.16.

96  DiederGegenwart attestierten desastrosen Befunde finden sich beispielhaft in: Peter Strasser: Des
Teufels Party, Geht die Epoche des Menschen zu Ende?, Wien 2020.

97  R.Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S.19.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

gerade radikal offen, wohin die Reflexion an Ruinen den Menschen im Einzelfall fithrt.
Doch mit der dsthetischen Aufmerksamkeit fiir die Ruinen und damit fiir uns selbst ist
zugleich ein Lebensvollzug gegeben, der um seiner selbst willen bejaht werden kann. Im
Asthetischen hat der Mensch als endliches Wesen Lust an seiner endlichen Existenz: »Die
isthetische Lust ist eine Lust des endlichen Daseins am endlichen Dasein.«*® Darin liegt
die alles andere als selbstverstindliche Affirmation der Verginglichkeit im dsthetischen
Kontext nicht allein der Asthetik der Ruinen. Kaum ein Genre lisst diesen fundamen-
talen Zug des Asthetischen so augenscheinlich hervortreten wie das Ruinenisthetische.
Ausder Einsicht in die Selbstzweckhaftigkeit dsthetischer Lebensvollziige folgt, dass die-
se Momente isthetischen Interesses lebenswert und damit schlicht gut sind. Es ergibt
Sinn, ein Dasein ernst zu nehmen und zu schiitzen, das um seiner selbst willen gelebt
werden will. Das ist das minimale Ethos der Ruine: Aus der Einsicht in die Fragilitit un-
serer selbst und der Welt, die wir an den Ruinen der Gegenwart als Vanitas-Objekten
gewinnen, lisst sich der Wunsch nach Schutz dieser wertvollen Existenz und ihren Be-
dingungen folgern.

In diesem Sinne lassen sich Erkenntnisse an Ruinen gewinnen, aus denen ethisch-
moralische Uberlegungen resultieren, wie beispielsweise: was der Mensch nicht pflegt, das
verfillt und vergeht — ob seinen eigenen Geist und Korper, seine zwischenmenschlichen
Beziehungen oder seine Lebenswelt. Die Ruinen mahnen uns, umsichtig mit uns und
unserer Lebenswelt umzugehen, da wir ansonsten einen unbewohnbaren und unwirtli-
chen Lebensraum zu verantworten haben, in dem der Mensch keinen Raum und keine
Zeit zur freien Entfaltung mehr kultivieren kann. Ein weiteres Ethos der Ruinen konnte
darin bestehen, sich nicht unterkriegen zu lassen. Im pessimistischen Blick auf die Ruinen
der Vergangenheit oder die Ruinen der Zukunft erscheint uns die Menschheitsgeschich-
te zuweilen als unaufhérliche Historie des Scheiterns. Unter Kriegen, Krisen und Kata-
strophen entstehen Ruinen um Ruinen — kein Grund, sich unterkriegen zu lassen! Dem
melancholischen Blick auf die Ruinen in der Gegenwart entspringt zugleich der Hoff-
nungsfunke, in der eigenen Zeit und dem eigenen Dasein zu besseren Entwicklungen
beizutragen, als es die historischen Zeugnisse oder die befiirchteten Zukunftsentwiirfe
vergegenwartigen. Doch es wire verkiirzt, die ethisch-moralischen Reflexionen an Rui-
nen pauschal auf diese oder andere Einsichten zu reduzieren.

Die Zeit ist es, die wir in beschleunigten Zeiten des fortgeschrittenen Spit- und Tur-
bokapitalismus globalisierter Industriegesellschaften vermeintlich nicht mehr haben.
Und doch bleibt alles zeitdurchdrungen und der Verginglichkeit unterworfen — daran
andern auch technische und digitale Revolutionen nichts. Alles bleibt letztlich an die ma-
terialen Grundlagen in Zeit und Raum gebunden. Die Ruinen der Gegenwart mahnen
uns, wie sie es schon immer getan haben, den Augenblick ernst zu nehmen und zu wiir-
digen. Was daraus konkret folgen soll, muss um der freien Selbstbestimmung des Men-
schen willen unbedingt offen bleiben - doch es ist ein Anfang. Damit die Ruinen ihre
isthetische Wirkung als Vanitas-Objekte entfalten kénnen, miissen sie im Bruch mit ge-
wohnten Wahrnehmungsvollziigen erfahren werden. Hierfiir ist die Dynamik von Blei-
ben und Vergehen innerhalb der Lebenswelt relevant, denn nur im Kontrast zum Blei-
benden kann das Vergehende auffillig werden, was auch vice versa gilt. Die vergehende

98 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 220.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

265


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266  Ruinen-Asthetik

Gegenwart gewinnt ihre Gestalt nur vor dem Hintergrund einer Fiille zumindest vor-
iibergehend anhaltender bestindiger Lebensumgebungen und Lebenssituationen:

»Ohne die Erfahrung des Vergehens kénnte nichts als vorldufig bleibend erkannt wer-
den; ohne die Erfahrung eines wenigstens voriibergehenden Bleibens kénnte nichts
als voriibergehend erfahren werden; ohne den Wechsel von relativem Bleiben und
relativem Vergehen ware tiberhaupt keine Erfahrung moglich. Nur in der Koexistenz
relativ bleibender und vergehender Zustinde ist eine Gegenwart vergdnglichen Da-
seins gegeben.«*?

Im Alltag richten wir unser Dasein in der Regel in gewohnten Abliufen ein, die gerade
aufihrer Bestindigkeit beruhen. Die Verginglichkeit unserer Existenz tritt dabei in den
Hintergrund und das ist auch gut so, denn wiirden wir uns tagtiglich im Reflexionszu-
stand itber die eigene Endlichkeit befinden, wire unsere Existenz nur schwer ertriglich.
Gliicklicherweise sind solche Uberlegungen zumeist Momenten der philosophischen,
asthetischen und artistischen Reflexion vorbehalten, fiir deren Aktivierung die Ruinen
hervorragende Anregung bieten, weil sie eben gerade im Gegensatz zur vertrauten Le-
benswelt und ihrer volatilen Konstanz erfahren werden. Die dsthetische Gegenwart der
Ruinen gewinnt dadurch eine hervorstechende Besonderheit gegeniiber der allgemei-
nen Gegenwirtigkeit des alltidglichen Daseins.

Auf phinomenale Weise verbindet diese beiden Formen von Gegenwart, also die all-
tagliche und die dsthetische Gegenwart, die artistische Reflexion Indeterminate Facade der
Kiinstler- und Architektengruppe SITE (Sculpture In The Environment). Die architekto-
nische Gestaltung des Best-Kaufhauses unter der Federfithrung von James Wines, dem
Griinder und Kopfvon SITE, integriert bereits mit seiner Errichtung 1975 auf intendierte
Weise den Verfall in den Neubau.'*® Das im buchstiblichen Sinne dekonstruktivistische
Gebiude weist eine ausgefranste Ziegelsteinfassade auf, aus der sich ein Katarakt von
Backsteinen auf ein Vordach ergiefdt. Als kiinstlerische Reflexion wiber die Sterilitit
der sich zeitlos gebenden Konsumarchitektur verbindet sie das Vanitas-Moment der
Ruine mit der alltiglichen Gegenwart eines Kaufhauses: »Die Andeutung, dass das
»Gute Leben« (das Versprechen der Konsumkultur) einem eines Tages entgleitet, ist eine
Variation des Vanitas-Motivs — die Erinnerung an die Verginglichkeit alles Irdischen
wird zum moralischen Appell, sich seiner selbst zu vergewissern.«’** Das Bauwerk als
artistische Reflexion iiber Anwesenheit und Abwesenheit, Entstehen und Verschwinden,
Konsumgesellschaft und Verginglichkeitsbewusstsein verbindet die alltigliche Form
von Gegenwirtigkeit in Gestalt ihrer unspektakuliren Allgemeinheit eines Kaufthauses
mit der Besonderheit isthetischer Gegenwart. Das Gebdude Indeterminate Facade lisst
kein illusionires Fassadenspiel itber die Versprechen der Konsumkultur zu, so illusionir
seine Gestaltung als kiinstliche Ruine auch ist. Die Architektur als inszenierte Ruine der
Gegenwart biindelt die unterbestimmte Vergangenheit und die unbestimmte Zukunft
des Menschen in der Gegenwart ihres Erscheinens: »Die Gegenwart 6ffnet den Blick

99  Ebd., S.165.
100 Vgl. K. Vockler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 79f.
101 Ebd., S. 80.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Ruinenasthetik - ein atmospharisches Reflexionsgeschehen

auf die Zukunft, die an die Vergangenheit erinnert.«'°* Die scheinbare Persistenz des
Bauwerks reflektiert von Beginn seiner Errichtung an tiber die Transienz als ihr eigenes
Schicksal.

Seit dem ausgehenden Mittelalter itberlagern sich in der Ruinenrezeption diese zwei
unterschiedlichen Zeitvorstellungen, die entweder die Persistenz oder die Transienz
der Ruine betonen.'® Die Ruine steht somit einerseits fiir Kontinuitit und andererseits
fiir das Transitorische. Zum einen verweist sie im moralisch-theologischen Kontext des
Heilsversprechens in transitorischer Hinsicht auf etwas Neues und Anderes, mit dem
das Alte und Bestehende iiberwunden wird, zum anderen erinnert sie im Sinne des
Vanitas-Motivs an die Verginglichkeit alles Irdischen. Die Ruine als Transformations-
gegenstand steht fiir einen Ubergangszustand hin zu einer besseren Welt, in der das
Irdisch-Zeitliche iiberwunden wird. Demgegeniiber verkorpert die Ruine im geschicht-
lichen Kontext Kontinuitit, wenn z.B. die Ruinen der griechisch-rémischen Antike in
der Renaissance eine Wiederaufnahme verlorengegangener Tradition ermdéglichen und
befordern. Trotz ihres Zerfalls sichert die Ruine den historischen Bestand und erlaubt
die Fortfithrung kultureller Tradition.”*

Ob im Zuge der romantischen und klassischen Haltung gegeniiber den Ruinen der
Vergangenheit oder mit Blick auf die optimistischen und pessimistischen Inszenierun-
gen der Ruinen der Zukunft: Immer stellt sich an den stets in der Gegenwart begegnen-
den Ruinen die Frage nach dem Sein und dem Nichts, dem Vorhandenen und dem Ver-
schwundenen, dem Gewesenen und dem Werdenden. Hierbei sind Persistenz und Tran-
sienz der Ruinen nur im Verbund miteinander zu haben. Das Bleibende kann sich nur am
Vergehenden und das Vergehende einzig am Bleibenden zeigen. Nur weil uns die Ruinen
als Spuren im Raum begegnen, konnen wir an ihnen entsprechende Reflexionen anstel-
len, die iiber das blof§ gegenwirtig Gegebene hinausreichen.’® Die Immanenz der Ge-
gebenheit der Spuren im Raum ist die Bedingung fiir Reflexionen tiber deren Transzen-
denz. Was auch immer wir an Ruinen zu erfahren meinen, wir erleben es im Hier und
Jetzt. Die isthetische Aufmerksambkeit ist eine Aufmerksambkeit fiir die Gegenwart des
eigenen Daseins in der Gegenwart des eigenen Daseins. Darin verhalten sich dsthetische
Erfahrungsvollziige per se affin zur Vanitas-Kunst und ihren Attributen, wie u.a. welke
Blumen, Sanduhr, Kerze, Totenschidel und nicht zuletzt Ruinen. Existentialistisch be-
trachtet, geht es oft um nichts Geringeres als (eine Reflexion iiber) Leben und Tod, wenn
wir uns den Sphiren der Kiinste zuwenden — und zwar in einem doppelten Sinne: dem-
jenigen Sinn, den uns die Kunstwerke prisentieren und demjenigen Sinn, den sie fiir
unser eigenes Dasein gewinnen.

»Gegenwart ist ein offener — und darin uniibersehbarer, unfafllicher und unbe-
herrschbarer — Horizont der spiirenden, handelnden und erkennenden Begegnung mit

102 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwirtige Vergangenheit, S.194.

103 Vgl. R. Zimmermann: Kiinstliche Ruinen, S. 149ff.

104 Vgl. K. Vockler: Die Architektur der Abwesenheit, S. 24.

105 »Esist die Zeit, in der sich jene Transformation der Wirkung in das Zeichen ihrer Ursache ereig-
net, die wir in unserem Leben als die Spur vorfinden, die aus ihm hinter alles zurtckfiihrt, das in
der Welt, in der wir leben, jemals gegenwartig gewesen sein kann.« (W. Schweidler: Der Ort des
Cewesenen, S. 229)

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.

267


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Ruinen-Asthetik

Vorhandenems,'® schreibt Seel. Die Ruinen der Gegenwart als in der Gegenwart begeg-
nende Ruinen erscheinen vor dem Hintergrund dieses offenen Horizonts biografischer
und historischer Zeit im Raum. Aura und Atmosphire der Ruinen der Gegenwart spei-
sen sich aus einer unterbestimmten, abgeschlossenen Vergangenheit und strahlen aus
in eine unbestimmte, offene Zukunft. Das Erscheinen der Ruinen geht somit selten
in deren blofer sinnlicher Gegenwirtigkeit auf,'”’ vielmehr wird ihr auratisches und
atmosphirisches Erscheinen von Korrespondenzen mit Vergangenem und Zukiinftigem
getragen: »[Das] korresponsive Bewuf3tsein ist fiir alle — schonen wie schrecklichen —
Anklinge vergangener und kiinftiger Zeiten offen.«'°® Was wir im Aura- und Atmo-
sphirenerleben nicht allein im Zuge der Begegnung mit Ruinen vernehmen, ist eine
Aufmerksamkeit fir den unwiederbringlichen Augenblick unseres Lebens. Das atmo-
sphirische Erscheinen wird auf diese Weise zu einem existentiellen Gewahrwerden der
»voriibergehenden Gestalt unseres Lebens«.'®®

Gerade weil die biografische und historische Vergangenheit und Zukunftin ihrer Un-
ter- und Unbestimmtheit oft Ritsel aufgeben, resultiert die dsthetische Begegnung mit
Ruinen in der Regel in Reflexionen dariiber, was gewesen sein kénnte und was gewesen
sein wird. Anstofd nimmt dieses dsthetische Reflexionsgeschehen an den Ruinen der Ge-
genwart als Spuren im Raum, die sich immerwieder neu und immer wieder anders verstehen
und wahrnehmen lassen: »The ruin is not so much a preservation of the past as a presen-
tation of its own freshness. The original edifice is past. The ruin is present in its origi-
nality. [...] While the ruin may be of easily recognizable tradition in style, and its original
purpose may also be known, what it offers aesthetically is the unknown, the innovative
that requires participatory receptivity.«"® Unsere verweilende Anteilnahme an den Rui-
nen erdffnet ein zugleich sinnliches und sinnhaftes Atmosphirenerleben im Raum, das
getragen wird von Reflexionsvollziigen im beschriebenen Sinne.

106 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 61f.

107 »lm Zustand der Wachheit aber spiirt man nicht nur, wie der eigene Kérper auf den Raum reagiert,
sondern auch, wie die Sinneseindriicke Qualitaten von Befindlichkeiten produzieren und wie dar-
iiber hinaus das Wahrgenommene in ein Ubersinnliches transzendiert: Erinnerung und Imagina-
tion mischen sich ein und machen glauben, daft man im Wahrnehmungsakt unsichtbare Spuren
seiner Gegenwart in den unsichtbaren Spurenteppich der Wahrnehmungsbewegungen einflicht,
den andere schon am Ort hinterlassen haben —dafd man also die Spur des eigenen Hiergewesen-
seins vor dem Fond der Ceschichte der Nutzungen des Raumes im Augenblick mit wahrnimmt.«
(C. Selle: Im Raum sein. Uber Wahrnehmung von Architektur, S. 262)

108 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S.155f.

109 Ebd., S.155.

110 R.Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S.155.

https://dol.org/10,14361/9783839468029-027 - am 13.02.2028, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839468029-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

