
Biografische Betrachtungen

39

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sven Bärmig

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

1. Vulnerabilität

Verletzbarkeit wird nach Janssen in mehreren Kontexten (politi­
schen, soziologischen, pädagogischen) gebraucht und ist, nicht zu­
letzt durch die Covid-Pandemie, sehr populär. Sie wird zusammen 
mit Fragen nach sozialer Ungleichheit und prekären Lebensbedin­
gungen diskutiert und kennzeichnet eine unhintergehbare Bedin­
gung des Menschen, eigentlich ja allen Lebens auf der Erde. Dabei 
„spielen Differenzlinien und -ordnungen eine zentrale Rolle, denn 
unsere Gefährdetheit ist unter anderem abhängig von unserem Alter, 
unserer sozialen und ökonomischen Situiertheit, unserer geschlecht­
lichen und natio-ethno-kulturellen Position(ierung)” (Janssen, 2022, 
S. 452). Janssen jedoch warnt vor einer ‘besonderen’ Verletzlichkeit 
von bestimmten Gruppen oder Personen, da damit oftmals auch 
eine angenommene Schutzbedürftigkeit und eine schnelle Zuschrei­
bung des Opferstatus einhergeht.

Dem gegenüber verweist Wolfgang Jantzen (2003; 2002), der zu­
nächst allgemein an den Diskurs um Verletzbarkeit anschließt, auf 
die erhöhte Verwundbarkeit – besonders bei geistiger Behinderung. 
Sie besteht darin im Entwicklungsprozess behindert zu werden, was 
verschiedene Ursachen haben kann. Kristina Kraft geht von einer 
„grundsätzlichen Vulnerabilität und Fragilität aller Menschen aus” 
(Kraft, 2018, S. 271) und verweist auf den Zusammenhang von Ver­
wundbarkeit und Resilienz, die zusammen gedacht und beschrieben 
werden.

Diese Ambivalenz der Deutung heißt es zu vermitteln und das will 
ich hier skizzieren Deren Ausgangspunkt ist mit Carsten Heinze so 
zu formulieren: „Durch die differenzierte Erfassung des Phänomens 
der menschlichen Verletzlichkeit jenseits der reduktionistischen Per­
spektive manifester körperlicher Verwundung und unter Berück­
sichtigung der diese bedingenden personellen, situativen sowie 

41

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontextuellen Faktoren wird es möglich, die Vielschichtigkeit der 
Gewaltausübung und -wirkung zu rekonstruieren sowie die päda­
gogischen Maßnahmen zur Disziplinierung hinsichtlich ihrer Wir­
kungen in Subjektivierungsprozessen zu problematisieren“ (Heinze, 
2016, S. 164). So wird schon plausibler, was Jantzen mit erhöhter Ver­
wundbarkeit meint. Im Kontext von Entwicklungsprozessen kann 
daraus die Perspektive auf Bildungsprozesse gerichtet werden, die 
doch schnell hinter Erziehungsproblemen und psychischen Störun­
gen verschwinden.

2. Dummheit ist ein Wundmal oder Ontologische 
Verwundbarkeit

Alexander Kluge (Kluge, 2009) verweist auf einen „versteckten“ Ab­
schnitt in der „Dialektik der Aufklärung“, überschrieben mit: „Zur 
Genese der Dummheit“ (Horkheimer & Adorno, 2020, S. 274f.). 
Die Intelligenz, die wache Neugier, das Herz der Philosophie, so 
Kluge, wird dort von Horkheimer und Adorno mit dem Fühlhorn 
der Schnecke verglichen. Die Fähigkeit zu solch sensiblem Wahr­
nehmen und – um im Bild des Fühlhorns zu bleiben – „Tastens“ 
gehören genuin zum Leben, sind Kennzeichen aller Individuen. Der 
von Kluge so beschriebene „wache Geist wagt sich [jedoch] nur 
zaghaft hervor“, denn wird er verletzt, d.h. bedrohen ihn Schrecken 
oder Gewalt, zieht er sich zurück ins „Innerliche“ (Kluge, 2009). 
Zurück bleibt eine „Verhärtung“, die an der Oberfläche stumpf ist, 
eine Narbe, die Deformationen bringt. Das sieht dann äußerlich 
wie Dummheit aus, wirkt sich aus als Trägheit, Passivität. In sei­
ner Substanz ist es jedoch lediglich ein anderer Aggregatzustand 
des Lebendigen (ebd.), ein Schutzmechanismus. Das Bild des sich 
zurückziehenden Fühlhorns ist für Kluge das „Bild des defensiven 
Charakters der Intelligenz“ (ebd.). Dieser zurückgezogene Charakter 
ist immer gegenwärtig, auch wenn wir ihn nicht zu sehen vermögen. 
Er trifft auf jedes Individuum zu, zeigt die seine potentielle Verletz­
barkeit. Die abebbende Neugier der Kinder bspw. deren endloses 
Fragen auf nicht nur eine Nichtantwort hindeutet, verweist auf eine 
von außen geschlagene Wunde. Folge ich Horkheimer & Adorno in 
ihrem Text weiter, werden so „Charaktere“ (Horkheimer & Adorno, 
2020, S. 275) gemacht, dumm im „Sinn der Ausfallserscheinung“. Bei 

Sven Bärmig

42

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stagnation, Blindheit und Ohnmacht, wird der gute Wille gar zum 
Bösen, durch erlittene Gewalt, „hart und unerbittlich“ (ebd.). Das 
gilt auch in der Perspektive all jener, die das „sich zurückziehen“ als 
Schwäche auslegen, missdeuten, nicht wahrnehmen (wollen).

Die ontologische Verwundbarkeit, die nach Jule Govrin (Govrin, 
2022) eine Seite des Verwundbarkeitsdiskurses ausmacht, lässt sich 
sehr deutlich anhand der Vorenthaltung von Bildung erkennen, 
insbesondere, wenn deren Gegenpol, die Dummheit gesetzt wird. 
Dort wo die „Hoffnung zum Stillstand kam“ steht alles „unter einem 
Bann“, wie Horkheimer & Adorno (Horkheimer & Adorno, 2020, 
S. 275) schreiben. Werden Kinder nicht herausgefordert, können sie 
sich nicht entsprechend bilden, was uns als individueller Mangel, als 
Dummheit, erscheint. Dabei lässt sich vielfach die soziale Abhängig­
keit dieser Prozesse zeigen. In einem strukturellen Sinn lässt sich das 
als Ableismus verstehen, wo nicht erkannt wird, wo die Unfähigkeit 
(disability) entsteht (Maskos, 2015).

Nach Heinze irritiert die Wahrnehmung des Kindes in seiner 
generellen Verletzlichkeit zunächst, da pädagogisches Handeln mit 
Unterstützung und Fürsorge begründet wird. Der Begriff verdeut­
licht aber „das Angewiesen-Sein des Kindes auf Fürsorge und zeigt 
zugleich die potenzielle Gefährdung pädagogischen Handelns auf, 
die in den gewaltsamen Formen der Misshandlung, aber auch der 
Vernachlässigung und der Missachtung liegen“ (Heinze, 2016, S. 168, 
180). Es gilt, Verletzlichkeit als wichtige Bedingung und Vorausset­
zung pädagogischen Handelns zu verstehen. Die körperliche Ver­
fasstheit des Kindes im Angewiesen-Sein und der daraus folgenden 
Zwangslage ist die Herausforderung für die Pädagogik, Verletzungen 
müssen (an-)erkannt werden. Pädagogisches Handeln betrifft das 
Wohl der Kinder und arbeitet sich am kindlichen Bedürfnis nach 
Bindung/Beziehung ab. Das lässt sich auf die Erziehungsberechtig­
ten und auf die Professionellen, auch in der Schule, beziehen, ei­
gentlich überall, wo es Beziehungen bzw. Bindungen (über einen 
längeren Zeitraum) gibt.

Werden die Bedürfnisse des sich entwickelnden Kindes erkannt 
und auf humane Weise befriedigt, entsteht eine Neugier, die sich bei 
Gefahr zwar zurückzieht, aber nicht gehemmt wird (Dornes, 2006; 
Schore, 2003). Diese „Hemmung“ ist erst das Resultat einer immer 
wiederkehrenden Abwehr (Horkheimer & Adorno, 2020, S. 275). 
Isolation als die zentrale analytische Kategorie von Entwicklung der 

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

43

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


materialistischen Behindertenpädagogik, reflektiert die Ausschlie­
ßung und die Prozesse der Behinderung als fehlende Aneignung 
oder Partizipation, häufig mit einer existentiellen Gefährdung ver­
bunden. Die Relation von Isolation/Partizipation, öffnet den Blick 
für die Interaktion, den Dialog in der je spezifischen „Entwicklungs­
situation“. Das Erleben ist hierbei zentrale Kategorie der Entwick­
lungssituation und zeigt, dass es auf die Person selbst ankommt, 
wie sie etwas erlebt (Jantzen, 2003; 2002) und auf die Person, die 
dann wahrnimmt, wenn sich jemand zurückzieht; die erkennt, wenn 
ein Handeln evtl. gewaltförmig ist oder war1. Dialog ist dabei sinnge­
bender, Sinn vermittelnder Prozess zwischen den Beteiligten. „Diese 
Einsichten verlangen eine Rekonstruktion von geistiger Unterent­
wicklung ebenso wie von Verhaltensstörungen als Feldwirkungen, 
als Entwicklungsresultate im System Kind und Umwelt, die nicht 
nach der Seite des Kindes hin verdinglicht werden dürfen“ (Jantzen, 
2010, S. 38). Ersichtlich wird, was mit der Formulierung Wundmal 
gemeint ist und weshalb es berechtigt ist von Risikobedingungen 
in den Lebensverhältnissen zu sprechen, denn es ergibt sich eine 
erhöhte Verwundbarkeit gegenüber sozialer Ausgrenzung, fehlender 
ambulanter Hilfe, Armut, fehlendem Selbstwertgefühl, mangelnder 
Repräsentanz in Kultur und Medien sowie dem Ausgesetzt Sein von 
Gewaltprozessen (Jantzen, 2002).

3. Strukturelle Verwundbarmachung

Mit dem Begriff der „strukturellen Verwundbarmachung“ (Govrin, 
2020, S. 72) kann nun gezeigt werden, dass Bedingungen, wie die 
Negierung menschlicher Bedürfnisse, fehlende Bindungs- und Sinn­
strukturen, fehlendes Miteinander in den Lebensverhältnissen, De­
privation, Armut, psychische Belastungen bzw. Krankheiten und Ge­
walt, in bestimmte Lebensverhältnisse strukturell eingelagert, „poli­
tisch bedingt und geschichtlich gemacht” (ebd.) sind. Es ist nicht 
gleichgültig, so Govrin, wo und wie sich Kinder bewegen können 
(und sollen) und wieviel Ruhe oder Raum zu lernen und spielen sie 

1 Mit dem Begriff des Erlebens ergibt sich auch eine Nähe zur Psychoanalyse, wo 
es mit der Idee der „Sprachzerstörung“ bei Lorenzer noch mehr Anknüpfungs­
punkte gibt.

Sven Bärmig

44

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben (in der eigenen Familienwohnung, im Haus oder auch in der 
Schule). Die jeweiligen Ordnungen sind durchaus sehr verschieden, 
aber haben Auswirkungen auf die Verkörperung in der Welt: „wie 
wir die Welt wahrnehmen, was wir von ihr wahrnehmen, welche 
Gesten und Blicke wir einüben oder nicht. Wie sich ein Körper 
in einem Raum positioniert, ist nicht zufällig, seine Bewegungen 
folgen stummen Ordnungsrufen” (ebd., S. 59). Problematisch wird 
es, wenn die Pädagogik hier mit der gleichen Logik die Ausgangs­
bedingungen der Kinder und Jugendlichen, die ihr unterworfen 
sind, ignoriert, wenn sie also in ihrer Ordnung die symbolische 
Machtaufteilung nicht mehr wahrnimmt. Gleichzeitig muss nämlich 
von den gesellschaftlich geschaffenen Institutionen und den dort 
realisierten Austauschbeziehungen ausgegangen werden, die „Behin­
derung“ durch sich selbsterfüllende Vorhersagen (Konstruktion von 
Phantasmen) und ihnen entsprechende technische (diagnostische 
und therapeutische) Zugangsweisen konstruieren. Ganz allgemein 
bedeutet dies, dass Menschen mit zugeschriebener Behinderung weit 
häufiger aversiven Behandlungsverfahren ausgesetzt sind, häufiger 
institutionalisiert sind und die Bezugspersonen Techniken verwen­
den, welche die Lebenssituation nicht ausreichend reflektieren (Jant­
zen, 1999). Das, was Jantzen für „geistige Behinderung“ beschreibt, 
lässt sich sehr gut auf alle möglichen Formen von Behinderung/Ver­
letzung übertragen, nicht zuletzt, weil die bei Jantzen beschriebenen 
Menschen als “extrem verhaltensauffällig” bewertet wurden/werden. 
Erleben Menschen, und ich halte das für eine allgemeine Beschrei­
bung, (vielfältige!) Prozesse der Isolation/Ausgrenzung, dann bleibt 
eine Narbe, die sehr nachhaltig wirkt.

Der Blick auf Entwicklungsprozesse ist wichtig, denn Entwick­
lung als anthropologische Grundkonstante ist von historischen, 
kulturellen Bedingungen abhängig, von Anerkennung/Ausschluss 
ebenso wie von Partizipation/Isolation, von bürgerlichen Rechten, 
Mündigkeit/Vernunft, Bildung. Die individuellen psychischen Pro­
zesse sind Resultat der aktiven Auseinandersetzung des Menschen 
mit der Welt, innerhalb der er lebenslang, in der Zone der aktuellen 
und nächsten Entwicklung (Vygotskij, 1987), mit anderen im Dia­
log, in Kommunikation und in Kooperation eine Widerspiegelung 
seiner selbst erfährt, was als wesentlicher Bestandteil von Bildung 
gefasst werden kann. Zu sehen sind hier die Verbindungen zur 
Bindungstheorie und der Explorationstätigkeit bei sicherer Bindung 

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

45

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und auch die “Störungen” dessen, wenn der Dialog entgleist, wie 
Feuser und Jantzen unter Verweis auf Rene Spitz (Spitz, 1988) ein­
dringlich beton(t)en. Die Entwicklungspsychologie zeigt, dass Räu­
me von Sicherheit und Bindung eine wichtige Voraussetzung für den 
Aufbau kognitiver Strukturen sind. Denn traumatische Erfahrungen 
haben Auswirkungen auf die Entwicklung der Psyche und des Ge­
hirns. Jantzen (2003) und Heinze (2016) weisen darauf hin, dass 
sich daraus auch Veränderungen in der neuronalen Entwicklung 
ergeben2, Schore (Schore, 1993) wiederum, dass neuropsychologisch 
betrachtet positive Bindungserfahrungen dazu führen, dass sich das 
Gehirn reichhaltiger entwickelt (vgl. Jantzen, 2002; Dornes, 2006). 
Der Aufbau der Psyche erfolgt als sinnvolle Einheit für das Subjekt, 
systemhaft vermittelt über die elementare Einheit des Erlebens im 
intersubjektiven Austausch zwischen den Menschen in sozialen Zu­
sammenhängen3.

4. Fremdheit oder Aktivität und Passivität

“Verletzbarkeit resultiert aus der Verwobenheit des Selbst mit An­
deren, sie zeigt eine nicht zu tilgende Offenheit für Andere an. 
Eine Verletzung beruht auf der Gleichzeitigkeit von Fremdheit und 
Vertrautheit, indem etwas als zugleich äußerliches Ereignis und in­
nerliche Erfahrung erlebt wird. Eine Verletzung wird durch etwas 
erzeugt, demgegenüber man nicht indifferent bleibt; die Ursache ist 
nicht etwas absolut Fremdes” (Jergus, 2017, S. 261).

Interessant ist hier – Ursula Stinkes zufolge – „nach der Bestim­
mung des Menschen durch seine Konditionalität zu fragen. Men­
schen sind daraus folgend bedingte Wesen, da das, was sie ausmacht, 

2 „Die Prävalenzraten spezifischer emotionaler und Verhaltensstörungen sowie 
ihre Verteilungsmuster bei ‚schwerer geistiger Behinderung‘ sprechen ebenso 
wie zahlreiche klinische Erfahrungen dafür, dass bei allen Schweregraden von 
‚Behinderung‘ und auf allen Niveaus, Gewalt einen höchst wirksamen Einfluss 
auf Entwicklung hat“ (Jantzen, 2002, S. 7). „Erfahrungen von physischer und 
psychischer
Gewalt in der Kindheit können zu Beeinträchtigungen der Gehirnentwicklung 
führen, die noch im Erwachsenenalter als >Narben< im Gehirn nachweisbar 
sind“ (Heinze, 2016, S. 170).

3 Eingebettet ist diese soziale Rahmung in eine ausführliche Theorie der Emotio­
nen in Anlehnung an Vygotskij (Jantzen, 2005).

Sven Bärmig

46

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie gleichzeitig beschränkt. Es sind also nicht nur die positiven 
Aspekte von Möglichkeiten zu betonen, sondern auch die Begren­
zungen zu beachten. Aus der Kontingenz des 'Auch-Anders-möglich-
sein-Können'" (Stinkes, 2010, S. 120), ergibt sich Intersubjektivität 
als ein Verhältnis der gegenseitigen Verwiesenheit. Dafür notwendig 
sind Offenheit und eine Koexistenz im Spannungsfeld von Eigenem 
und Fremdem (Stinkes, 2014, S. 88).

Stinkes Rückgriff auf das Konzept der Fremdheit, welches in der 
phänomenologischen Beschreibung von Passivität und Verletzbar­
keit immer mit angelegt ist, passt zur „Genese der Dummheit”. Stin­
kes geht von einem endlichen, leiblichen, konkret-geschichtlichen 
Subjekt aus, das sich nicht nur zu sich, sondern auch zu anderen 
verhalten muss, lernt, sich in diesen Verhältnissen zu bewegen, wie 
es selbst ein Verhältnis darstellt. Jedes Subjekt ringt um seine Selbst- 
und Anderenverhältnisse, deren Grund das soziale Verhältnis ist, 
in dem jedes Individuum inbegriffen ist. Jede Fremdheit beginnt 
deshalb mit einer Fremdheit des eigenen Selbstbezugs, da auch das 
Eigene einem nicht gänzlich gehört, wenn gleich ich wenigstens 
über mich doch gut Bescheid weiß oder wissen kann. Allerdings ist 
das bereits ein Ergebnis von Lernen, Interaktion und Bildung4. Je 
reichhaltiger die Welt und die Menschen, desto mehr Chancen auf 
Erfahrung und Lernen bestehen, mindestens potentiell und wenn 
Vorsichtigkeit (Dummheit), Ablehnung und Angst gelernt werden, 
dann zeigt sich das ebenso. „Menschliche Existenz ist unaufhebbar 
sozial verfasst, was auch bedeutet, dass ich mich verstehe und erler­
ne vom Anderen her. (...) Selbst- und Anderenbezüglichkeit sind 
daher auch nicht auseinander, sondern ineinander verstrickt zu den­
ken" (ebd., S. 93).

Die konkret leibliche Perspektive ermöglicht Passivität, Bedürftig­
keit und Heteronomie in das Nachdenken über den Menschen mit 
aufzunehmen. Für Levinas, auf den sich Stinkes bezieht, ging es 
um die Widerentdeckung der Verantwortung als Radikalisierung der 
De-Zentrierung des Subjektes. Alle Voraussetzungen des Subjekts 
gehören dem Subjekt nicht oder nicht unmittelbar und bringen eine 
Passivität mit sich, die sich nicht abschütteln lässt. Mit Passivität 
kann dann eine Grenze markiert werden, die nicht als anthropologi­

4 Die Psychoanalyse wiederum verweist auf die Schwierigkeiten, die dabei entste­
hen bzw. mit dieser Sichtweise verbunden sind.

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

47

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche anzusehen ist, sondern als Hinweis für die Verletzlichkeit/Ver­
letzbarkeit aller. Anders formuliert: Es gibt daraus kein Entkommen, 
wenn wir uns immer schon in einem sozialen Zusammenhang be­
finden, in den wir hineingeboren werden. „Geht man von dem Ge­
danken einer konstitutiven Angewiesenheit auf Andere und Anderes 
aus, von einem Bedürfnis nach dem Anderen, (…) dann wäre päd­
agogisches Handeln, Bildung, möglich, nicht etwa, weil der Mensch 
zur Selbstbestimmung geführt werden muss oder zunehmend selber 
tätig werden sollte, sondern weil Menschen auf andere angewiesen 
sind und der anderen bedürfen“ (Stinkes, 2010, S. 129). Der Andere 
ist derjenige, der selbst keinen Ort hat, aber die Infragestellung 
„meiner Selbst" in den vielfältigen Begegnungen, die wir tagtäglich 
erleben, enthält, wie auch die Infragestellung des Anderen durch 
mich. „Wenn dem so ist, so stehen die Menschen in gewisser Weise 
in der Schuld der Anderen, ist jeder Mensch dafür verantwortlich, 
dass es andere gibt und muss jeder Mensch wissen, dass er jede 
seiner Lebensäußerungen letzten Endes anderen verdankt" (Stinkes, 
2014, S. 97). Passivität ist mit Offenheit verknüpft, die als sich be­
rühren, irritieren lassen, Bedingungen für Lernen ist. Gleichzeitig 
erwächst daraus eine Verletzlichkeit, weil der An-Ruf eindringen, 
gewaltförmig sein kann. Es kommt somit auf die Antwort an, die 
wir dem Anderen (Fremden5) geben oder die wir von dem Anderen 
erhalten, ob, oder besser vielleicht wann, wir also Macht und Ge­
walt anwenden. Die Angewiesenheit verweist auf die wechselseitige 
(intersubjektive) Grundlage von Entwicklung, Lernen und Bildung. 
Da Kinder sich ihre Eltern nicht aussuchen können, bringt diese 
Sicht die Verantwortung der Eltern gegenüber den Kindern hervor, 
die immer wieder auch gesellschaftlich eingefordert wird, aber auch 
kulturell nicht selbstverständlich ist bzw. von den Werthaltungen des 
sozialen Zusammenhangs mitbestimmt werden. Das gilt auch für 
das Zwangsverhältnis in der Schule.

Das bedeutet letztlich: die Infragestellung des individuellen Selbst 
durch den Anderen, befördert eine Asymmetrie: die Verantwortung 
vor dem Anderen, seinen Ansprüchen, seinen Forderungen, aber 
auch seiner Verletzlichkeit gegenüber, was jedoch von beiden Seiten 
zunächst nicht „einklagbar“ ist. Damit ist diese Konzeption auch 

5 Das „Fremde“ gilt auch für die Eltern den Kindern gegenüber und der Lehrer:in­
nen den Schüler:innen gegenüber.

Sven Bärmig

48

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht auf Reziprozität – auf gegenseitiges Geben und Nehmen – 
angelegt, sondern zunächst ein Gefälle. „Der Andere ist mehr als 
ich bin bzw. je sein kann" (Stinkes, 2011, S. 149). Die Verantwortung 
ist eine ethische Asymmetrie, wo erst mit der Antwort eine Rezipro­
zität entsteht. „Wir sind daher in einem ethischen Sinn, d.h. im 
Sinne der Verantwortung, für den Menschen, nicht gleich" (Stinkes, 
2014, S. 97). Denn wenn, so Stinkes weiter, die Verantwortung als 
Verbrauch des eigenen Lebens betrachtet wird, dann bedeutet der 
Anruf von außen ja immer auch bereits eine Reaktion.

Aber: Auch wenn wir uns selbst nicht ganz gehören, können wir 
doch uns berühren lassen6 können wir uns somit in die Lage des 
„Anderen“ versetzen wollen. Intersubjektiv wird das mit dem Anruf 
wie auch mit der Möglichkeit der Antwort, der Reaktion auf den 
An-Ruf. Es wird so ein inter-subjektiver Raum eröffnet, der vom 
anderen bewohnt wird und wo es darauf ankommt, wie jemand 
angerufen wird und welche Antwort ich auf den Anruf gebe.7

5. Entwicklung – Bildung

Sehr interessant ist der Bezug zur Thematik des Traumas als Kenn­
zeichnung einer Wunde, den Jergus herstellt, und der auf ein kom­
plexes Verhältnis des Eigenen und des Anderen bzw. von Innen 
und Außen verweist. Es lenkt den Blick auf Offenheit und Ansprech­
barkeit, wohingegen durch Verletzungen, unabsehbare Ereignisse, 
Risse in diesem Selbst erlebt werden (Jergus, 2017, S. 258f.). Damit 
wird noch einmal sehr gut deutlich, was mit Dummheit als geschla­
gener Wunde gemeint ist. Diese Wunde behindert die zukünftige 
Welterschließung (Bildung), zu der eine Auseinandersetzung mit 
den Fähigkeiten der eigenen Person ja immer mit dazugehört. Die 
Auseinandersetzung mit der Thematik der Alterität ist notwendig 
für die Beschäftigung mit der Berührung des Eigenen durch Andere. 
Die Andersheit im Eigenen setzt voraus, dass wir das Selbst und das 
Soziale nicht mehr gegenüberstellen, sondern als „interdependente 
Verknüpfung” (ebd., S. 259) sehen. Jergus verweist auf Humboldt 

6 Ist das Mentalisierung?.
7 In der Allgemeinen Pädagogik wäre das evtl. die Frage des Zeigens/Ansprechens 

und zeigt sich hinsichtlich des skizzierten Rückzugs als Ansprechbarkeit.

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

49

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dessen Konstruktion der Bildungsprozesse als Zwischenraum, 
in dem weder soziale Zusammenhänge noch individuelles Sein fi­
xiert sind8.

Die „soziale Entwicklungssituation“ (Jantzen, 2010, S. 38) jeden­
falls wird zum zentralen Ansatzpunkt des Verstehens von Entwick­
lungsprozessen, die bei Feuser als „prozesshafte, dynamisch organi­
sierte, strukturelle Systemveränderung in Richtung auf zunehmende 
Komplexität und Diversifikation“ (Feuser, 1996, S. 21) beschrieben 
ist. Das erfordert, wie bei Horkheimer & Adorno bereits angerissen 
und bei Jantzen ausdrücklich formuliert ist, eine Vermittlung von 
Entwicklung und Zueignung/Aneignung. Das „wait to fail“ Prinzip, 
gilt im Schulsystem allgemein, wo insbesondere schlechte Noten 
und störendes Verhalten zu Förderung und ähnlichem führen. Aber 
dass „ungenügende Passung“ auch schlechte Pädagogik bedeuten 
kann, wird oft ausgeblendet, stellt jedoch die pädagogische Arbeits­
teilung überhaupt erst her (Reiser, 1998). Siebert verweist bspw. mit 
Vygotskij darauf, dass Kinder vor dem Schuleintritt vielfältig gelernt 
haben (Siebert, 2011; vgl. Tomassello, 20209), oder auch vielfältig be­
hindert wurden. Das wäre/ist dann eine Aufgabe von Lehrer:innen 
zum Schulbeginn besonders, tendenziell jedoch immer, sich mit den 
Lebensbedingungen der Kinder und Jugendlichen zu beschäftigen. 
Verhaltensstörungen als Verwundungen zu verstehen und in einer 
Entwicklungsperspektive zu verankern statt sie als Eigenschaften der 
Kinder und Jugendlichen zu bekämpfen, heißt gegen die Verdingli­
chung der Kinder und Jugendlichen zu arbeiten. In diesem Sinne 
verstehe ich eine „erhöhte Verletzbarkeit”, die es zu beachten gilt, 
nicht zuletzt in der und durch die Schule als wesentlicher gesell­
schaftlicher Sozialisationsinstanz. Den „Mut zu stärken, ist Bildung“ 
(Kluge, 2009), ist eine Kunst: die Kunst der Vermittlung, der Verfüh­
rung, des Zaubers.

8 Entwicklung ist, wenn etwas nicht still gestellt ist.
9 Tomasello (2020) hat die umfangreiche Darstellung der Entwicklungsprozesse, 

die sie in vielfältigen empirischen Untersuchungen gewonnen haben, ausdrück­
lich in den Kontext einer Theorie nach Vygotskij gestellt und sein Buch „Mensch 
werden“ genannt.

Sven Bärmig

50

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur
Dornes, M. (2006). Die Seele des Kindes – Entstehung und Entwicklung. 

Frankfurt am Main: Fischer.
Feuser, G. (1995). Behinderte Kinder und Jugendliche. Zwischen Integration 

und Aussonderung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Feuser, G. (1996). Geistigbehinderte gibt es nicht! Projektionen und Artefakte 

in der Geistigbehindertenpädagogik. Geistige Behinderung 35 (1), (S. 18–
25).

Govrin, J. (2022). Politische Körper—Von Sorge und Solidarität. Berlin: 
Matthes & Seitz.

Heinze, C. (2016). Die Pädagogisierung der Gewalt und die Verletzlichkeit des 
Kindes. In Heinze, Witte & Rieger-Ladich (Hrsg.), „… was den Menschen 
antreibt... Studien zu Subjektbildung, Regierungspraktiken und Pädagogi­
sierungsformen (S. 163–187). Oberhausen: Athena.

Horkheimer, M. & Adorno, T. W. (2020/1969). Dialektik der Aufklärung – 
Philosophische Fragmente (25. Aufl.). Frankfurt am Main: Fischer.

Janssen, A. (2020). Verletzbarkeit. In Schlüsselbegriffe der Allgemeinen 
Erziehungswissenschaft—Pädagogisches Vokabular in Bewegung. (S. 450–
458).Weinheim & Basel: Beltz Juventa.

Jantzen, W. (2005). »Es kommt darauf an, sich zu verändern…« – Zur Me­
thodologie und Praxis rehistorisierender Diagnostik und Intervention. Gie­
ßen: Psychosozial-Verlag.

Jantzen, W. (2010). Allgemeine Behindertenpädagogik: Konstitution und Sys­
tematik. In Horster, D. & Jantzen, W. (Hrsg.), Wissenschaftstheorie. En­
zyklopädisches Handbuch der Behindertenpädagogik, Band 1. (S. 15–45). 
Stuttgart: Kohlhammer.

Jantzen, W. (2003). Gewalt ist der verborgene Kern von geistiger Behinde­
rung. Vortrag auf der Tagung „Institution = Struktur = Gewalt“ des Fach­
verbandes Erwachsene Behinderte und des Heimverbandes Schweiz am 
18.11.2002 in Olten (Schweiz). In vds-Fachverband für Behindertenpädago­
gik, LV Bremen, Mitteilungen 27 (2003) 1, (S. 18–45).

http://basaglia.de/Artikel/Olten%202002.htm
Jantzen, W. (2002). Identitätsentwicklung und pädagogische Situation behin­

derter Kinder und Jugendlicher. In Hackauf, H., Seifert, B., Beck, I., Jant­
zen, W. & Mrozynski, P. (Hrsg.), Gesundheit und Behinderung im Leben 
von Kindern und Jugendlichen. Materialien zum Elften Kinder- und Ju­
gendbericht Bd. 4. München: Deutsches Jugendinstitut.

Jantzen, W. (1999). Geistige Behinderung ist ein sozialer Tatbestand. In Jant­
zen, W., Lanwer-Koppelin, W. & Schulz, K.: Qualitätssicherung und Dein­
stitutionalisierung – Niemand darf wegen seiner Behinderung benachteiligt 
werden (S. 197–216). Berlin: Marhold.

Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung

51

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://basaglia.de/Artikel/Olten%202002.htm
http://basaglia.de/Artikel/Olten%202002.htm
https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://basaglia.de/Artikel/Olten%202002.htm
http://basaglia.de/Artikel/Olten%202002.htm


Jergus, K. (2017). Alterität—Die Erfahrung der Verletzbarkeit und der „Rat“ 
der Dekonstruktion. In Trauma-Pädagogik-Schule (S. 256–280). Bielefeld: 
transcript.

Kluge, A. (2009). Die Aktualität Adornos – Dankesrede zur Verleihung des 
Adorno Preises

https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/die-aktualitat-adornos (Zuletzt 
aufgerufen am 30.08.2024).

Kraft, K. (2018). „Vulnerabilität und Dialogizität als menschliche Grundbe­
dingungen – Relevanzen für die Zusammenarbeit mit »schwer(st) behin­
dert und (extrem) verhaltensauffälligen« Menschen“ In Hoffmann, Jantzen 
& Stinkes (Hrsg.), Empowerment und Exklusion Zur Kritik der Mecha­
nismen gesellschaftlicher Ausgrenzung (S. 270–288). Gießen: Psychosozial-
Verlag.

Maskos, R. (2015). Ableism und das Ideal des autonomen Fähig-Seins in der 
kapitalistischen Gesellschaft. Zeitschrift für Inklusion, 2. https://www.inklu
sion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/277

Reiser, H. (1998). Sonderpädagogik als Service-Leistung? – Perspektiven der 
sonderpädagogischen Berufsrolle. Zur Professionalisierung der Hilfsschul- 
bzw. Sonderschullehrerinnen. Zeitschrift für Heilpädagogik, 49 (2), (S. 46–
54).

Schore, A. N. (2003). Zur Neurobiologie der Bindung zwischen Mutter und 
Kind. In Keller, H. (Hrsg.), Handbuch der Kleinkindforschung. (S.49 – 80). 
Bern, Göttingen, Toronto & Seattle: Springer.

Siebert, B. (2011). Unterricht und Lernen. In Kaiser, Schmetz, Wachtel & 
Werner (Hrsg.), Didaktik und Unterricht. Enzyklopädisches Handbuch der 
Behindertenpädagogik (S.15 – 42). Stuttgart: Kohlhammer.

Spitz, R. A. (1988). München: Dialog DTV.
Stinkes, U. (2010). Subjektivation und Bildung. In Musenberg/Riegert 

(Hrsg.), Bildung und geistige Behinderung in Bildungstheroetische Refle­
xionen und aktuelle Fragestellungen (S. 115–141). Oberhausen: Athena.

Stinkes, U. (2011). Ein unzeitgemäßer Humanismus als das Erste der Bildung 
Der Anspruch des Anderen. In Dederich & Schnell (Hrsg.), Anerkennung 
und Gerechtigkeit in Heilpädagogik, Pflegewissenschaft und Medizin Auf 
dem Weg zu einer nichtexklusiven Ethik (S. 143–158). Bielefeld: transcript.

Stinkes, U. (2014). Antworten auf andere Fremde—Skizze zur Anerkennung 
des Menschen als einem Fremden. In Lanwer, W. (Hrsg.), Bildung für alle 
(S. 87–106). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Tomasello, M. (2020). Mensch werden – Eine Theorie der Ontogenese. Ber­
lin: Suhrkamp.

Vygotskij, L. S. (1987). Arbeiten zur psychischen Entwicklung der Persönlich­
keit. Ausgewählte Schriften, Band 2. Berlin: Volk und Wissen.

Sven Bärmig

52

https://doi.org/10.5771/9783495990759-39 - am 17.01.2026, 06:49:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/die-aktualitat-adornos
https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/277
https://doi.org/10.5771/9783495990759-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/die-aktualitat-adornos
https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/277

	Biografische Betrachtungen
	Vulnerabilität, Entwicklung, Bildung|Sven Bärmig
	1. Vulnerabilität
	2. Dummheit ist ein Wundmal oder Ontologische Verwundbarkeit
	3. Strukturelle Verwundbarmachung
	4. Fremdheit oder Aktivität und Passivität
	5. Entwicklung – Bildung



