M. Cherif Bassiouni (ed.)
The Islamic Criminal Justice System
Oceana Publications Inc. London, Rome, New York, 1982 § 30,—

Das Buch dokumentiert die »1. Internationale Konferenz iiber den Schutz der Men-
schenrechte im Islamischen Strafrechtssystem«, die im Mai 1979 in Syracus abgehalten
wurde; es enthélt neben acht Beitragen, die aus den Konferenzvortragen ausgewahlt wur-
den, auch drei selbstindige Aufsatze und im Anhang einen zusammenfassenden Bericht
iiber die Konferenz sowie die Schlulresolution der Konferenz iiber die grundlegenden
Rechte des Beschuldigten im Strafverfahren.

Nach Angaben des Verlages ist das vorliegende Buch die erste umfassende Darstellung
des Islamischen Strafrechtssystems in englischer Sprache. Das wire an sich schon sehr
verdienstvoll, es kommt aber noch ein Charakteristikum hinzu, das diesem Buch einen
besonderen Reiz verleiht und es zu einer geradezu faszinierenden Lektiire werden lafit:
Alle Autoren, die samtlich islamische Rechtsgelehrte sind, begniigen sich nicht damit,
das islamische Strafrechtssystem darzustellen, sondern sie alle bemiihen sich - mehr
oder weniger intensiv - zu beweisen, dal§ das islamische Strafrechtssystem ohne weiteres
mit dem modernen Menschenrechtssystem in Einklang stehe. Auch wenn das islamische
Rechtssystem selbst iiberzeitlich und unverindert giiltig sei, so sei seine Anwendung of -
fen fiir Weiterentwicklung, und damit konne es auch heutigen Anforderungen geniigen
(vgl. Bassiouni, Introduction, S. XIV). Doch ist diese Sicht meines Erachtens zu optimi-
stisch. Zwar gibt es weitreichende Parallelen zwischen dem islamischen Rechtssystem
und dem Menschenrechtssystem hinsichtlich der Stellung des Beschuldigten im Strafver-
fahren, wie auch die Autoren zu unterstreichen nicht miide werden, aber dabei wird der
grundsétzliche Unterschied im Verstdndnis der Menschenrechte vernachlassigt: Nach is-
lamischem Verstiandnis kénnen Menschenrechte nur so weit anerkannt werden, wie sie
dem Islam nicht widersprechen. Daraus ergeben sich aber durchaus Schwierigkeiten,
denn nicht alle Regelungen der Scharia entsprechen dem herrschenden Menschenrechts-
verstindnis. An solchen Punkten sind dann auch die Harmonisierungsversuche der
Autoren mitunter nur bedingt nachvollziehbar. So mag das Argument, die in der Scha-
ria festgelegte unterschiedliche Rechtsstellung der Muslime gegeniiber Nicht-Muslimen
in bestimmten Bereichen sei lediglich in administrativer und politischer Hinsicht ver-
schieden, einen Muslim iiberzeugen, beim nicht muslimischen Leser 16st diese Argumen-
tation Bedenken aus. Bei der Lektiire des Buches begegnen dem Leser fortwéahrend sol-
che »Bruchstellen«, deren »Bewiltigung« durch die Autoren allein aus islamischer Sicht
zu befriedigen vermag. Ein weiteres eklatantes Beispiel fiir dieses Auseinanderklaffen
westlicher und islamischer Menschenrechtsvorstellungen bildet die Religionsfreiheit; sie
gehort zwar zu den grundlegenden Dingen, die der Islam allen Menschen garantiert (Al-
Salem, S. 56), aber sie umfaflt nach islamischer Auffassung (fiir Muslime) nicht das
Recht zum Wechsel des religiosen Bekenntnisses, denn das gilt als Apostasie (Ridda),
auf die die Todesstrafe steht.

Aus allen Beitragen geht aber hervor, dal es auch weitaus restriktivere Ansichten unter

272

24,01.2028, 06:28:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= =



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

islamischen Rechtsgelehrten gibt. Man kann sogar im Vergleich der Beitrage Unter-
schiede hinsichtlich der Bewertung einzelner Probleme feststellen. Grundsatzlich aber
liegen alle Autoren auf einer Linie, die ich als »moderne Orthodoxie« bezeichnen mochte
- »modern«, weil sie sich sehr nachhaltig bemiihen, das islamische Recht, das ja unter
ganz anderen sozio-kulturellen Bedingungen entstand, heutigen Erfordernissen anzupas-
sen, »orthodox«, weil sie den unmittelbaren Geltungsanspruch der Scharia nicht in Fra-
ge stellen, sie also insbesondere nicht auf die ihr innewohnende Ethik reduzieren wollen.
Auch die juristische Argumentation ist sehr islamisch: Als Belege werden zahlreiche Ko-
ranverse angefiihrt, die oftmals gar nicht einschldgig erscheinen, aber in der Rechtstradi-
tion des Islam den Wert von Argumenten haben; ferner zitieren viele Autoren ausfiihr-
lich die AuBerungen beriihmter Rechtsgelehrter, die oftmals in der Friihzeit des Islam
gelebt haben. Das ist anfangs fiir die Leser etwas gewohnungsbediirftig, gibt aber zu-
gleich sehr aufschlufireiche Einblicke in das islamische Rechtsdenken und die islam-
rechtliche Argumentationstechnik.

Insgesamt halt das Buch weit mehr als es verspricht: es bietet nicht nur eine Einfiihrung
in das Islamische Strafrecht, sondern gewéhrt auch Einblicke in die Methodenlehre des
Islamischen Rechts, und dariiber hinaus ist es eine ausgezeichnete, authentische (!) In-
formationsquelle iiber das Menschenrechtsverstandnis im Islam.

Ulrich Deffaa

Ernst E. Hirsch

Rezeption als sozialer ProzeB. Erliutert am Beispiel der Tiirkei

Schriftenreihe zur Rechtssoziologie und Rechtstatsachenforschung, hrsgg. von Ernst E.
Hirsch und Manfred Rehbinder, Band 50; Duncker & Humblot, Berlin 1981, 139 S.,
DM 58,——

In dem vorliegenden Band gibt Hirsch Einblick in den Rezeptionsproze3 des schweizeri-
schen Zivilgesetzbuches (ZGB) und Obligationenrechts (OR) sowie die Kodifikation des
Handelsgesetzbuches (HGB) von 1926 und 1956 in der Tiirkei, der seinen Anfang im
Zerfall des Osmanischen Reiches mit Ende des Ersten Weltkrieges und dem Friedens-
vertrag von Lausanne vom 24. 7. 1923 nahm, in dem sich die Tiirkei zur Reorganisation
ihres bis dahin islamisch bestimmten Rechts- und Gerichtswesens verpflichtete.

Wie der Titel verdeutlicht, versteht Hirsch Rezeption nicht als einen »einmaligen Akt
der Gesetzgebung (Pritsch)« (S. 11), sondern als einen Prozel} exogenen »sozialen Wan-
dels« (S. 12), in dem sich die »Akkulturation« fremden Rechts im iibernehmenden Lan-
de vollzieht. Mit der juristischen Inkraftsetzung rezipierten Rechts ist danach noch keine
Rechtsordnung gebildet, sondern »lediglich der Plan zu einer solchen« (S. 13), der zu sei-
ner Verwirklichung der Akzeptanz in allen gesellschaftlichen Gruppen und Schichten be-
darf, begriindet. Dal3 es dabei nicht nur in kulturell so unterschiedlichen Systemen wie
der Tiirkei und der Schweiz, sondern vor allem beim Hinzutreten ganz unterschiedlicher

273

24,01.2028, 06:28:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= =



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

