
M. Cherif Bassiouni (ed . )  
The Islamic Criminal Justice System 
Oceana Publications Inc .  London, Rome, New York, 1 982 $ 30,-

Das Buch dokumentiert die » 1 .  Internationale Konferenz über den Schutz der Men­
schenrechte im I slamischen Strafrechtssystem« ,  die im Mai 1 979 in Syracus abgehalten 
wurde; es enthält neben acht Beiträgen , die aus den Konferenzvorträgen ausgewählt wur­
den, auch drei selbständige Aufsätze und im Anhang einen zusammenfassenden Bericht 
über die Konferenz sowie die Schlußresolution der Konferenz über die grundlegenden 
Rechte des Beschuldigten im Strafverfahren . 
Nach Angaben des Verlages ist das vorliegende Buch die erste umfassende Darstellung 
des Is lamischen Strafrechtssystems in englischer Sprache. Das wäre an sich schon sehr 
verdienstvol l ,  es kommt aber noch ein Charakteristikum hinzu, das diesem Buch einen 
besonderen Reiz verleiht und es zu einer geradezu faszinierenden Lektüre werden läßt: 
Alle Autoren, die sämtlich islamische Rechtsgelehrte sind, begnügen sich nicht damit, 
das islamische Strafrechtssystem darzustellen, sondern sie alle bemühen sich - mehr 
oder weniger intensiv - zu beweisen , daß das islamische Strafrechtssystem ohne weiteres 
mit dem modernen Menschenrechtssystem in Einklang stehe. Auch wenn das islamische 
Rechtssystem selbst überzeitlich und unverändert gültig sei, so sei seine Anwendung of­
fen für Weiterentwicklung, und damit könne es auch heutigen Anforderungen genügen 
(vgl .  Bassiouni, Introduction, S. X IV) .  Doch ist diese Sicht meines Erachtens zu optimi­
stisch . Zwar gibt es weitreichende Parallelen zwischen dem islamischen Rechtssystem 
und dem Menschenrechtssystem hinsichtlich der Stellung des Beschuldigten im Strafver­
fahren , wie auch die Autoren zu unterstreichen nicht müde werden , aber dabei wird der 
grundsätzliche Unterschied im Verständnis  der Menschenrechte vernachlässigt: Nach is­
lamischem Verständnis können Menschenrechte nur so weit anerkannt werden, wie sie 
dem Islam nicht widersprechen . Daraus ergeben sich aber durchaus Schwierigkeiten , 
denn nicht alle Regelungen der Scharia entsprechen dem herrschenden Menschenrechts­
verständnis . An solchen Punkten sind dann auch die Harmonisierungsversuche der 
Autoren mitunter nur bedingt nachvollziehbar. So mag das Argument, die in der Scha­
ria festgelegte unterschiedliche Rechtsstellung der Muslime gegenüber Nicht-Muslimen 
in bestimmten Bereichen sei lediglich in administrativer und pol itischer Hinsicht ver­
sch ieden, einen Muslim überzeugen, beim nicht muslimischen Leser löst diese Argumen­
tation Bedenken aus. Bei der Lektüre des Buches begegnen dem Leser fortwährend sol­
che »Bruchstellen« ,  deren »Bewältigung« durch die Autoren allein aus islamischer Sicht 
zu befriedigen vermag. Ein weiteres eklatantes Beispiel für dieses Auseinanderklaffen 
westlicher und islamischer Menschenrechtsvorstellungen bi ldet die Religionsfreiheit; sie 
gehört zwar zu den grundlegenden Dingen, die der Islam allen Menschen garantiert (AI­
Salem , S .  56) ,  aber sie umfaßt nach islamischer Auffassung (für Muslime) nicht das 
Recht zum Wechsel des religiösen Bekenntnisses, denn das gilt als Apostasie (Ridda), 
auf die die Todesstrafe steht. 
Aus allen Beiträgen geht aber hervor, daß es auch weitaus restriktivere Ansichten unter 

272 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272 - am 24.01.2026, 06:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


islamischen Rechtsgelehrten gibt. Man kann sogar im Vergleich der Beiträge Unter­
schiede hinsichtlich der Bewertung einzelner Probleme feststellen . Grundsätzlich aber 
liegen alle Autoren auf einer Linie, die ich als »moderne Orthodoxie« bezeichnen möchte 
- »modern« ,  weil sie sich sehr nachhaltig bemühen, das islamische Recht, das ja  unter 
ganz anderen sozio-kulturellen Bedingungen entstand, heutigen Erfordernissen anzupas­
sen, »orthodox« ,  weil sie den unmittelbaren Geltungsanspruch der Scharia nicht in Fra­
ge stellen, sie also insbesondere nicht auf die ihr innewohnende Ethik  reduzieren wollen . 
Auch die juristische Argumentation ist sehr islamisch : Als Belege werden zahlreiche Ko­
ranverse angeführt, die oftmals gar nicht einschlägig erscheinen , aber in der Rechtstradi­
tion des I slam den Wert von Argumenten haben; ferner zitieren viele Autoren ausführ­
lich die Äußerungen berühmter Rechtsgelehrter, die oftmals in der Frühzeit des Islam 
gelebt haben . Das ist anfangs für die Leser etwas gewöhnungsbedürftig, gibt aber zu­
gleich sehr aufschlußreiche Einblicke in das islamische Rechtsdenken und die islam­
rechtliche Argumentationstechnik .  
Insgesamt hält  das Buch weit mehr a ls  es verspricht :  es bietet nicht nur e ine Einführung 
in das I slamische Strafrecht, sondern gewährt auch Einblicke in die Methodenlehre des 
I slamischen Rechts, und darüber hinaus ist es eine ausgezeichnete, authentische ( ! )  In­
formationsquelle über das Menschenrechtsverständnis im Is lam. 

Ulrich Deffaa 

Ernst E. Hirsch 
Rezeption als sozialer Prozeß. Erläutert am Beispiel der Türkei 
Schriftenreihe zur Rechtssoziologie und Rechtstatsachenforschung, hrsgg . von Ernst E .  
Hirsch und Manfred Rehbinder, Band 50 ;  Duncker & Humblot, Berlin 1 98 1 ,  1 39 S . ,  
D M  58 ,--

In  dem vorliegenden Band gibt Hirsch Einblick in den Rezeptionsprozeß des schweizeri­
schen Zivi lgesetzbuches (ZGB) und Obligationenrechts (OR) sowie die Kodifikation des 
Handelsgesetzbuches (HGB) von 1 926 und 1 956 in der Türkei, der seinen Anfang im 
Zerfall des Osmanischen Reiches mit Ende des Ersten Weltkrieges und dem Friedens­
vertrag von Lausanne vom 24. 7. 1 923 nahm, in dem sich die Türkei zur Reorganisation 
ihres bis dahin islamisch bestimmten Rechts- und Gerichtswesens verpflichtete . 
Wie der Titel verdeutlicht, versteht Hirsch Rezeption nicht als einen »einmaligen Akt 
der Gesetzgebung (Pritsch)« (S .  1 1 ) ,  sondern als einen Prozeß exogenen »sozialen Wan­
dels« (S .  1 2) ,  in dem sich die »Akkulturation« fremden Rechts im übernehmenden Lan­
de vollzieht. M it der juristischen Inkraftsetzung rezipierten Rechts ist danach noch keine 
Rechtsordnung gebildet, sondern » lediglich der Plan zu einer solchen« (S .  1 3) ,  der zu sei­
ner Verwirklichung der Akzeptanz in allen gesellschaftlichen Gruppen und Schichten be­
darf, begründet. Daß es dabei nicht nur in kulturell so unterschiedlichen Systemen wie 
der Türkei und der Schweiz, sondern vor allem beim H inzutreten ganz unterschiedlicher 

273 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272 - am 24.01.2026, 06:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1984-2-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

