Der Einbruch der Geschichte in das geschlossene Universum der
Ethnologie

Ein Kommentar zu Carola Lentz: ,,Der Kampf um die Kultur: Zur Ent- und
Re-Soziologisierung eines ethnologischen Konzepts*

Von Klaus Lichtblau

Die im Laufe des 20. Jahrhunderts erfolgte Entstehung und Entwicklung eines genuin sozio-
logischen Kulturverstandnisses verdankt sich vieler Motive und kann auch nicht als eine ge-
radlinig verlaufende Erfolgsgeschichte erzéhlt werden. Zahlreiche Brechungen verdanken sich
dabei nicht nur den unterschiedlichen disziplindren Einfliissen, denen sich die Soziologie bis
heute ausgesetzt sicht, sondern auch den unterschiedlichen nationalen Traditionen, die ihre
Entwicklung im Laufe des 20. Jahrhunderts geprigt haben. Auch eine ,kosmopolitische So-
ziologie’, die sich eher an der Emergenz einer ,Weltgesellschaft’ als an der Existenz der ein-
zelnen Nationalstaaten orientiert, muss Auskunft dariiber geben, ob sie den Kulturbegriff eher
im Singular oder im Plural zu gebrauchen beabsichtigt und welchen Status sie dabei der ,Kul-
tur’ bzw. den ,Kulturen’ im Verhaltnis zur ,Gesellschaft’ bzw. den ,Gesellschaften’ einzu-
raumen gedenkt.

Eine der Disziplinen, die bei der Entwicklung der verschiedenen Varianten eines soziolo-
gischen Kulturbegriffs eine nicht unerhebliche Rolle gespielt hat, ist die Ethnologie bzw. die
Kulturanthropologie. Thre Fachgeschichte iiberschneidet sich in vielerlei Hinsicht mit der der
modernen Soziologie, auch wenn namhafte Vertreter beider Disziplinen immer wieder deren
Eigenart und Autonomie hervorgehoben haben. Immerhin sind die grundbegrifflichen Pro-
bleme beider Disziplinen sehr &hnlich, wenn es um das Verhéltnis der ,Gesellschaft’ zur ,Kul-
tur’ bzw. ,Zivilisation’ geht. Die im englischen und franzdsischen Sprachraum vorherrschende
Gleichsetzung von ,Zivilisation” und ,Kultur’ hat ndmlich immer wieder dazu Anlass gegeben,
einen Kulturbegriff kritisch zu hinterfragen, der letztlich mit dem der ,Gesellschaft’ identisch
ist. Denn als der britische Anthropologe und Religionswissenschaftler Edward Burnett Tylor
1871 in seinem einflussreichen Buch Primitive Culture den Bereich der Kultur als ,,that com-
plex whole* definierte, ,,which includes knowledge, belief, art, law, morals, customs, and any
other capabilities and habits acquired by man as a member of society” (1871: 1), brachte er
damit ein extrem weit gefasstes Kulturverstdndnis zum Ausdruck, unter das im Grunde ge-
nommen alles subsumiert werden konnte, was andere Autoren als Eigenart des gesellschaftli-
chen Lebens der Menschen ansahen. Die in der Ethnologie und Kulturanthropologie vorherr-
schende Gleichsetzung von ,Kultur’ und ,Gesellschaft’ wird auch nicht dadurch relativiert,
dass das Wort ,Kultur’ prinzipiell im Plural gebraucht wird, sondern im Gegenteil. Denn auch
in diesem Fall wird die Eigenart einer Gemeinschaft bzw. einer Gesellschaft auf deren ,Kultur’
zuriickgefiihrt, was unweigerlich zu einer Reifizierung und Essentialisierung des ethnologi-
schen Kulturbegriffs fithren muss. Insofern ist der an bestimmte Richtungen der Ethnologie
adressierte Vorwurf des ,Kulturrelativismus’ missverstdndlich. Denn auch die Vorstellung,
dass wir es prinzipiell mit verschiedenen ,Kulturkreisen’ zu tun haben, die jeweils das mensch-
liche Leben prigen, unterstellt ja gerade die Moglichkeit der Identifizierung einer ethnischen
Gruppe bzw. ,Nation’ durch deren kulturelle Eigenart. Eine Pluralisierung des Kulturbegriffs
fihrt in diesem Fall also nicht weiter, ihre Vermeidung aber ebenfalls nicht, um seine reflek-
tierte ,Soziologisierung’ bzw. eine entsprechende ,Kulturalisierung’ des Gesellschaftsbegriffs
zu bewerkstelligen.

Genau vor diesem Dilemma standen Alfred Kroeber und Talcott Parsons, als sie 1958 in
einem viel beachteten Statement den Vorschlag machten, eine sowohl fiir Soziologen als auch

Soziale Welt 60 (2009), S. 419 — 422

4 1P 216.73.216.60, am 26.012026, 22:37:33.0 Inhait.
untersagt, for oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419

420 Klaus Lichtblau

fiir Ethnologen verbindliche analytische Unterscheidung zwischen dem Begriff der ,Gesell-
schaft’ und dem der ,Kultur’ vorzunehmen. Sie empfahlen in diesem Zusammenhang, den
ersteren Begriff auf den Bereich der sozialen Interaktionen und ihre Strukturen (patterns of
interaction), letzteren dagegen auf die Sphéire der symbolischen Bedeutungen zu beschrinken,
wobei in diesem Fall das Spektrum von der Kunst {iber die Literatur und die Philosophie bis
zur Religion reicht (vgl. Kroeber / Parsons 1958).! Parsons und Kroeber gingen dabei von der
Feststellung aus, dass an den sozialwissenschaftlichen Departments der USA die Anthropo-
logen zu dieser Zeit den Kulturbegriff in derselben universalistischen Weise zur Kennzeich-
nung eines Sachverhaltes gebrauchten, den die Soziologen als ,Gesellschaft’ bezeichneten. Ihr
Vorschlag, eine entsprechende Arbeitsteilung zwischen Ethnologie und Soziologie dergestalt
vorzunehmen, dass erstere flir den Bereich der Kultur, letztere dagegen fiir die Gesellschaft
bzw. das ,Social System’ zustéindig sei, kann allerdings insofern nicht ganz ernst gemeint
gewesen sein, als Parsons natiirlich nicht vorhatte, einer ,Entsoziologisierung’ des Kulturbe-
griffs einzuleiten, wie dies Carola Lentz in ihrem Essay ,,Der Kampf um die Kultur* anzu-
nehmen scheint. Vielmehr spielte die ,Kultur’ bzw. das entsprechende gesellschaftliche , Treu-
handsystem’ Parsons zufolge eine zentrale Rolle innerhalb der Entstehung und der Entwick-
lung des ,Systems moderner Gesellschaften’, wie jeder Kenner seines auch heute noch iiberaus
lesenswerten Buches gleichnamigen Titels weiB3.?

Die von Carola Lentz in sehr sympathischer und instruktiver Weise wieder angestof3ene
Diskussion iiber den Gebrauch des Begriffs ,Kultur’ in der Ethnologie und der Soziologie sollte
deshalb primir als Beitrag zum Versuch einer Rettung des Kulturbegriffs innerhalb der Eth-
nologie verstanden werden, der in den letzten Jahrzehnten aus vielen Griinden in die Dauer-
kritik geraten ist, nicht aber als Beitrag zur Geschichte des soziologischen Kulturbegriffs, auch
wenn sich letztere immer wieder mit der Geschichte des ethnologischen Kulturbegriffs ge-
kreuzt bzw. liberlappt hat. Was kann man aber als Soziologe von der von ihr erzéhlten Ge-
schichte iiber die Ent- und Resoziologisierung des ethnologischen Kulturverstindnisses ei-
gentlich lernen? Nun: Immerhin soviel, dass offensichtlich nicht nur die Soziologie, sondern
auch die Ethnologie nach wie vor grole Probleme damit hat, das Verhiltnis zwischen ,Ge-
sellschaft’ und ,Kultur’ so auszubuchstabieren, dass die mit dieser analytischen Unterschei-
dung verbundenen Aporien endlich zufriedenstellend aufgeldst werden konnen.

Carola Lentz spricht sich in diesem Zusammenhang im Anschluss an Andreas Reckwitz fiir
eine ,praxistheoretische” Reformulierung des Kulturbegriffs aus, um diesen als ein interdiszi-
plindres ,Briickenkonzept’ zu rehabilitieren. Ich habe in diesem Zusammenhang allerdings
nicht ganz verstanden, ob ihrer Meinung nach nicht nur in der Ethnologie, sondern auch in der
Soziologie ein Bedarf hierfiir besteht. Zumindest halte ich ihre Annahme fiir fraglich, dass mit
den definitorischen Vorschldgen von Parsons und Kroeber der Weg fiir eine ,,gesellschaftsfreie
Definition von Kultur, die Konzentration auf Werte und Weltbilder statt Handlungen und In-
stitutionen sowie die Abstraktion von Materialitdt und Macht* frei gemacht worden sei. Diesen

1 Zu der sich unmittelbar daran anschlieBenden Kontroverse, die insbesondere den wissenschaftslogi-
schen Gehalt der von Parsons und Kroeber als ,analytisch’ verstandenen Unterscheidung zwischen
Kultur und Gesellschaft betraf, vgl. die einzelnen Stellungnahmen in der American Sociological Re-
view 24 (1959), S. 246-250.

2 Vgl. Talcott Parsons, Das System moderner Gesellschaften, Miinchen 1972. Diesem Buch ging ein
weiteres, im Englischen unter dem Titel Societies erschienenes Buch voraus, in dem er im Anschluf3
an Max Weber die Bedeutung von epochalen kulturellen Neuerungen wie die Entstehung der antiken
griechischen Philosophie und der hebriischen Prophetie fiir die gesamtgesellschaftliche Entwicklung
des ,Okzidents’ ausdriicklich hervorhob. Auch wenn Parsons seinem eigenen Selbstverstindnis nach
ein ,kultureller Determinist” war, heifit dies noch lange nicht, daf3 er einer Entsoziologisierung des
Kulturbegriffs Vorschub leistete und diesen dabei der Ethnologie iiberlieB. Oder fiihlt sich letztere
inzwischen auch fiir die Entwicklung der ,abendlandischen Kultur’ in den letzten 2600 Jahren zustin-
dig?

4 1P 216.73.216.60, am 26.012026, 22:37:33.0 Inhait.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419

Der Einbruch der Geschichte in das geschlossene Universum der Ethnologie 421

Vorwurf hitte sie nimlich genau so gut gegeniiber Parsons’ Gewéhrsautor Max Weber richten
konnen, der bekanntlich das Wechselspiel zwischen den ,Ideen’ und den ,Interessen’ in den
Mittelpunkt seiner kultur- und universalgeschichtlichen Studien stellte, dabei jedoch gerade
nicht von der Einbettung der ,Kulturinhalte’ und ,Weltbilder’ in iibergreifende 6konomische,
politische und soziale Zusammenhinge abstrahierte. Allerdings sprach er ihnen in bestimmten
Fallen auch die Funktion einer ,Weichenstellung’ zu, die sich ihm zufolge aus bestimmten
Eigengesetzlichkeiten innerhalb der Entwicklung des Rationalismus und Intellektualismus er-
gebe (vgl. Weber 1920: 252). Keineswegs war damit jedoch eine idealistische Geschichtsphi-
losophie im hegelschen Sinne anvisiert und auch keine Reduktion der kulturellen auf die ge-
sellschaftliche Sphére intendiert, sondern die Betonung ihrer wechselseitigen relativen Auto-
nomie. Eine ,machttheoretische’ Interpretation des Kulturbegriffs war Max Weber, der be-
kanntlich dem ,Kampf” den Status eines soziologischen Grundbegriffs zusprach, insofern mit
Sicherheit nicht fremd; allerdings betonte er in diesem Zusammenhang, dass es neben dem
,,offenen und instabilen Prozel3 des Aushandelns von Bedeutungen® (Lentz) in der kulturellen
Wertsphére auch noch so etwas wie ein ,Gebot der Konsequenz’ gebe, das die relative Auto-
nomie der Ideenentwicklung gegeniiber entsprechenden politischen, 6konomischen und so-
zialen Funktionalisierungsversuchen unterstreiche (vgl. Lichtblau 2009: 69fY).

Kurz und gut: Ich halte die von Carola Lentz und anderen eingeklagte macht- und hand-
lungstheoretische Reformulierung des Kulturbegriffs fiir eine soziologische Selbstverstind-
lichkeit, die auch in dem Prestige zum Ausdruck kommt, welches das Werk von Pierre Bour-
dieu heute zu Recht weltweit genieBt. Ich hitte auch den italienischen Marxisten Antonio
Gramsci zitieren kdnnen, der in seinen Kerkerheften die geschichtliche Bedeutung des Kamp-
fes des Biirgertums und der Arbeiterbewegung um die kulturelle Hegemonie so eindrucksvoll
beschrieben hat (vgl. 1967: 282ff.; 1972). Und selbst das von Friedrich Tenbruck vertretene
Versténdnis von ,biirgerlicher Kultur’ betont ja gerade die Rolle der Lesegesellschaften, Clubs
und Vereine sowie der verschiedenen Arten der biirgerlichen Intelligenz fiir die Entstehung
und Entwicklung dieser sehr spezifischen Art der ,kulturellen Vergesellschaftung’ (vgl. 1989:
2511%).

Die Annahme einer relativen Verselbstindigung der Kultur und der Einbettung dieses Pro-
zesses in umfassendere soziale Konflikte, Kédmpfe und Strukturen einer Epoche stellt also
zumindest innerhalb der Soziologie einen Gemeinplatz dar. Da3 diese Einsicht inzwischen
auch innerhalb der Ethnologie eine weite Verbreitung gefunden hat, kann der hierfiir sehr
einschldgigen Darstellung von Carola Lentz entnommen werden, die mir diesbeziiglich vor-
bildlich zu sein scheint. Die von ihr in diesem Zusammenhang immer wieder beschworene
Gefahr, innerhalb der Ethnologie die ,,.Symbolsysteme als autonome Gebilde von historisch
spezifischen, politischen Prozessen der Machtbildung abzukoppeln®, ist jedoch mit Sicherheit
nicht die logische Konsequenz der von Parsons und Kroeber empfohlenen Arbeitsteilung zwi-
schen Soziologie und Ethnologie, sondern Ausdruck der scheinbaren Zeitlosigkeit archaischer
Gesellschaften, wie sie innerhalb einer bestimmten Richtung der ethnologischen Literatur und
der ihr zugrunde liegenden Rekonstruktionslogik zum Ausdruck kommt. Der Einbruch der
Geschichte in das vermeintlich geschlossene Universum vormoderner Kulturen war insofern
in jeder Hinsicht lehrreich, auch wenn sich dieser gerade fiir letztere meist desastrds ausgewirkt
hat.

4 1P 216.73.216.60, am 26.012026, 22:37:33.0 Inhait.
untersagt, for oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419

422 Klaus Lichtblau

Literatur
Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl, Frankfurt / Main.
Gramsci, Antonio (1972): Briefe aus dem Kerker, Frankfurt / Main.

Kroeber, Alfred L. / Talcott Parsons (1958): The Concepts of Culture and of Social System, in: American
Sociological Review 23, S. 582-583.

Lichtblau, Klaus (2009): Sprachwandel und Gesellschaftswandel. Zur historischen Semantik von epo-
chenbegriffen, in: Gerhard Preyer (Hrsg.), Neuer Mensch und kollektive Identitéit in der Kommunika-
tionsgesellschaft, Wiesbaden, S. 69-87.

Tenbruck, Friedrich (1989): Die kulturellen Grundlagen der Gesellschaft, Opladen.

Tylor, Edward B. (1871): Primitive Culture. Researches into the Development of Mythology, Philosophy,
Religion, Art, and Custom, London.

Weber, Max (1920): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Band 1, Tiibingen.

Prof. Dr. Klaus Lichtblau

Johann Wolfgang Goethe Universitdt Frankfurt am Main
Institut fiir Gesellschafts- und Politikanalyse
Robert-Mayer-Str. 5

60054 Frankfurt am Main
k.lichtblau@soz.uni-frankfurt.de

4 1P 216.73.216.60, am 26.012026, 22:37:33.0 Inhait.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419

