
Der Einbruch der Geschichte in das geschlossene Universum der
Ethnologie

Ein Kommentar zu Carola Lentz: „Der Kampf um die Kultur: Zur Ent- und
Re-Soziologisierung eines ethnologischen Konzepts“

Von Klaus Lichtblau

Die im Laufe des 20. Jahrhunderts erfolgte Entstehung und Entwicklung eines genuin sozio-
logischen Kulturverständnisses verdankt sich vieler Motive und kann auch nicht als eine ge-
radlinig verlaufende Erfolgsgeschichte erzählt werden. Zahlreiche Brechungen verdanken sich
dabei nicht nur den unterschiedlichen disziplinären Einflüssen, denen sich die Soziologie bis
heute ausgesetzt sieht, sondern auch den unterschiedlichen nationalen Traditionen, die ihre
Entwicklung im Laufe des 20. Jahrhunderts geprägt haben. Auch eine ‚kosmopolitische So-
ziologie’, die sich eher an der Emergenz einer ‚Weltgesellschaft’ als an der Existenz der ein-
zelnen Nationalstaaten orientiert, muss Auskunft darüber geben, ob sie den Kulturbegriff eher
im Singular oder im Plural zu gebrauchen beabsichtigt und welchen Status sie dabei der ‚Kul-
tur’ bzw. den ‚Kulturen’ im Verhältnis zur ‚Gesellschaft’ bzw. den ‚Gesellschaften’ einzu-
räumen gedenkt.

Eine der Disziplinen, die bei der Entwicklung der verschiedenen Varianten eines soziolo-
gischen Kulturbegriffs eine nicht unerhebliche Rolle gespielt hat, ist die Ethnologie bzw. die
Kulturanthropologie. Ihre Fachgeschichte überschneidet sich in vielerlei Hinsicht mit der der
modernen Soziologie, auch wenn namhafte Vertreter beider Disziplinen immer wieder deren
Eigenart und Autonomie hervorgehoben haben. Immerhin sind die grundbegrifflichen Pro-
bleme beider Disziplinen sehr ähnlich, wenn es um das Verhältnis der ‚Gesellschaft’ zur ‚Kul-
tur’ bzw. ‚Zivilisation’ geht. Die im englischen und französischen Sprachraum vorherrschende
Gleichsetzung von ‚Zivilisation’ und ‚Kultur’ hat nämlich immer wieder dazu Anlass gegeben,
einen Kulturbegriff kritisch zu hinterfragen, der letztlich mit dem der ‚Gesellschaft’ identisch
ist. Denn als der britische Anthropologe und Religionswissenschaftler Edward Burnett Tylor
1871 in seinem einflussreichen Buch Primitive Culture den Bereich der Kultur als „that com-
plex whole“ definierte, „which includes knowledge, belief, art, law, morals, customs, and any
other capabilities and habits acquired by man as a member of society“ (1871: 1), brachte er
damit ein extrem weit gefasstes Kulturverständnis zum Ausdruck, unter das im Grunde ge-
nommen alles subsumiert werden konnte, was andere Autoren als Eigenart des gesellschaftli-
chen Lebens der Menschen ansahen. Die in der Ethnologie und Kulturanthropologie vorherr-
schende Gleichsetzung von ‚Kultur’ und ‚Gesellschaft’ wird auch nicht dadurch relativiert,
dass das Wort ‚Kultur’ prinzipiell im Plural gebraucht wird, sondern im Gegenteil. Denn auch
in diesem Fall wird die Eigenart einer Gemeinschaft bzw. einer Gesellschaft auf deren ‚Kultur’
zurückgeführt, was unweigerlich zu einer Reifizierung und Essentialisierung des ethnologi-
schen Kulturbegriffs führen muss. Insofern ist der an bestimmte Richtungen der Ethnologie
adressierte Vorwurf des ‚Kulturrelativismus’ missverständlich. Denn auch die Vorstellung,
dass wir es prinzipiell mit verschiedenen ‚Kulturkreisen’ zu tun haben, die jeweils das mensch-
liche Leben prägen, unterstellt ja gerade die Möglichkeit der Identifizierung einer ethnischen
Gruppe bzw. ‚Nation’ durch deren kulturelle Eigenart. Eine Pluralisierung des Kulturbegriffs
führt in diesem Fall also nicht weiter, ihre Vermeidung aber ebenfalls nicht, um seine reflek-
tierte ‚Soziologisierung’ bzw. eine entsprechende ‚Kulturalisierung’ des Gesellschaftsbegriffs
zu bewerkstelligen.

Genau vor diesem Dilemma standen Alfred Kroeber und Talcott Parsons, als sie 1958 in
einem viel beachteten Statement den Vorschlag machten, eine sowohl für Soziologen als auch

Soziale Welt 60 (2009), S. 419 – 422

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419


für Ethnologen verbindliche analytische Unterscheidung zwischen dem Begriff der ‚Gesell-
schaft’ und dem der ‚Kultur’ vorzunehmen. Sie empfahlen in diesem Zusammenhang, den
ersteren Begriff auf den Bereich der sozialen Interaktionen und ihre Strukturen (patterns of
interaction), letzteren dagegen auf die Sphäre der symbolischen Bedeutungen zu beschränken,
wobei in diesem Fall das Spektrum von der Kunst über die Literatur und die Philosophie bis
zur Religion reicht (vgl. Kroeber / Parsons 1958).1 Parsons und Kroeber gingen dabei von der
Feststellung aus, dass an den sozialwissenschaftlichen Departments der USA die Anthropo-
logen zu dieser Zeit den Kulturbegriff in derselben universalistischen Weise zur Kennzeich-
nung eines Sachverhaltes gebrauchten, den die Soziologen als ‚Gesellschaft’ bezeichneten. Ihr
Vorschlag, eine entsprechende Arbeitsteilung zwischen Ethnologie und Soziologie dergestalt
vorzunehmen, dass erstere für den Bereich der Kultur, letztere dagegen für die Gesellschaft
bzw. das ‚Social System’ zuständig sei, kann allerdings insofern nicht ganz ernst gemeint
gewesen sein, als Parsons natürlich nicht vorhatte, einer ‚Entsoziologisierung’ des Kulturbe-
griffs einzuleiten, wie dies Carola Lentz in ihrem Essay „Der Kampf um die Kultur“ anzu-
nehmen scheint. Vielmehr spielte die ‚Kultur’ bzw. das entsprechende gesellschaftliche ‚Treu-
handsystem’ Parsons zufolge eine zentrale Rolle innerhalb der Entstehung und der Entwick-
lung des ‚Systems moderner Gesellschaften’, wie jeder Kenner seines auch heute noch überaus
lesenswerten Buches gleichnamigen Titels weiß.2

Die von Carola Lentz in sehr sympathischer und instruktiver Weise wieder angestoßene
Diskussion über den Gebrauch des Begriffs ‚Kultur’ in der Ethnologie und der Soziologie sollte
deshalb primär als Beitrag zum Versuch einer Rettung des Kulturbegriffs innerhalb der Eth-
nologie verstanden werden, der in den letzten Jahrzehnten aus vielen Gründen in die Dauer-
kritik geraten ist, nicht aber als Beitrag zur Geschichte des soziologischen Kulturbegriffs, auch
wenn sich letztere immer wieder mit der Geschichte des ethnologischen Kulturbegriffs ge-
kreuzt bzw. überlappt hat. Was kann man aber als Soziologe von der von ihr erzählten Ge-
schichte über die Ent- und Resoziologisierung des ethnologischen Kulturverständnisses ei-
gentlich lernen? Nun: Immerhin soviel, dass offensichtlich nicht nur die Soziologie, sondern
auch die Ethnologie nach wie vor große Probleme damit hat, das Verhältnis zwischen ‚Ge-
sellschaft’ und ‚Kultur’ so auszubuchstabieren, dass die mit dieser analytischen Unterschei-
dung verbundenen Aporien endlich zufriedenstellend aufgelöst werden können.

Carola Lentz spricht sich in diesem Zusammenhang im Anschluss an Andreas Reckwitz für
eine ‚praxistheoretische’ Reformulierung des Kulturbegriffs aus, um diesen als ein interdiszi-
plinäres ‚Brückenkonzept’ zu rehabilitieren. Ich habe in diesem Zusammenhang allerdings
nicht ganz verstanden, ob ihrer Meinung nach nicht nur in der Ethnologie, sondern auch in der
Soziologie ein Bedarf hierfür besteht. Zumindest halte ich ihre Annahme für fraglich, dass mit
den definitorischen Vorschlägen von Parsons und Kroeber der Weg für eine „gesellschaftsfreie
Definition von Kultur, die Konzentration auf Werte und Weltbilder statt Handlungen und In-
stitutionen sowie die Abstraktion von Materialität und Macht“ frei gemacht worden sei. Diesen

1 Zu der sich unmittelbar daran anschließenden Kontroverse, die insbesondere den wissenschaftslogi-
schen Gehalt der von Parsons und Kroeber als ‚analytisch’ verstandenen Unterscheidung zwischen
Kultur und Gesellschaft betraf, vgl. die einzelnen Stellungnahmen in der American Sociological Re-
view 24 (1959), S. 246-250.

2 Vgl. Talcott Parsons, Das System moderner Gesellschaften, München 1972. Diesem Buch ging ein
weiteres, im Englischen unter dem Titel Societies erschienenes Buch voraus, in dem er im Anschluß
an Max Weber die Bedeutung von epochalen kulturellen Neuerungen wie die Entstehung der antiken
griechischen Philosophie und der hebräischen Prophetie für die gesamtgesellschaftliche Entwicklung
des ‚Okzidents’ ausdrücklich hervorhob. Auch wenn Parsons seinem eigenen Selbstverständnis nach
ein ‚kultureller Determinist’ war, heißt dies noch lange nicht, daß er einer Entsoziologisierung des
Kulturbegriffs Vorschub leistete und diesen dabei der Ethnologie überließ. Oder fühlt sich letztere
inzwischen auch für die Entwicklung der ‚abendländischen Kultur’ in den letzten 2600 Jahren zustän-
dig?

420 Klaus Lichtblau

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419


Vorwurf hätte sie nämlich genau so gut gegenüber Parsons’ Gewährsautor Max Weber richten
können, der bekanntlich das Wechselspiel zwischen den ‚Ideen’ und den ‚Interessen’ in den
Mittelpunkt seiner kultur- und universalgeschichtlichen Studien stellte, dabei jedoch gerade
nicht von der Einbettung der ‚Kulturinhalte’ und ‚Weltbilder’ in übergreifende ökonomische,
politische und soziale Zusammenhänge abstrahierte. Allerdings sprach er ihnen in bestimmten
Fällen auch die Funktion einer ‚Weichenstellung’ zu, die sich ihm zufolge aus bestimmten
Eigengesetzlichkeiten innerhalb der Entwicklung des Rationalismus und Intellektualismus er-
gebe (vgl. Weber 1920: 252). Keineswegs war damit jedoch eine idealistische Geschichtsphi-
losophie im hegelschen Sinne anvisiert und auch keine Reduktion der kulturellen auf die ge-
sellschaftliche Sphäre intendiert, sondern die Betonung ihrer wechselseitigen relativen Auto-
nomie. Eine ‚machttheoretische’ Interpretation des Kulturbegriffs war Max Weber, der be-
kanntlich dem ‚Kampf’ den Status eines soziologischen Grundbegriffs zusprach, insofern mit
Sicherheit nicht fremd; allerdings betonte er in diesem Zusammenhang, dass es neben dem
„offenen und instabilen Prozeß des Aushandelns von Bedeutungen“ (Lentz) in der kulturellen
Wertsphäre auch noch so etwas wie ein ‚Gebot der Konsequenz’ gebe, das die relative Auto-
nomie der Ideenentwicklung gegenüber entsprechenden politischen, ökonomischen und so-
zialen Funktionalisierungsversuchen unterstreiche (vgl. Lichtblau 2009: 69ff).

Kurz und gut: Ich halte die von Carola Lentz und anderen eingeklagte macht- und hand-
lungstheoretische Reformulierung des Kulturbegriffs für eine soziologische Selbstverständ-
lichkeit, die auch in dem Prestige zum Ausdruck kommt, welches das Werk von Pierre Bour-
dieu heute zu Recht weltweit genießt. Ich hätte auch den italienischen Marxisten Antonio
Gramsci zitieren können, der in seinen Kerkerheften die geschichtliche Bedeutung des Kamp-
fes des Bürgertums und der Arbeiterbewegung um die kulturelle Hegemonie so eindrucksvoll
beschrieben hat (vgl. 1967: 282ff.; 1972). Und selbst das von Friedrich Tenbruck vertretene
Verständnis von ‚bürgerlicher Kultur’ betont ja gerade die Rolle der Lesegesellschaften, Clubs
und Vereine sowie der verschiedenen Arten der bürgerlichen Intelligenz für die Entstehung
und Entwicklung dieser sehr spezifischen Art der ‚kulturellen Vergesellschaftung’ (vgl. 1989:
251ff).

Die Annahme einer relativen Verselbständigung der Kultur und der Einbettung dieses Pro-
zesses in umfassendere soziale Konflikte, Kämpfe und Strukturen einer Epoche stellt also
zumindest innerhalb der Soziologie einen Gemeinplatz dar. Daß diese Einsicht inzwischen
auch innerhalb der Ethnologie eine weite Verbreitung gefunden hat, kann der hierfür sehr
einschlägigen Darstellung von Carola Lentz entnommen werden, die mir diesbezüglich vor-
bildlich zu sein scheint. Die von ihr in diesem Zusammenhang immer wieder beschworene
Gefahr, innerhalb der Ethnologie die „Symbolsysteme als autonome Gebilde von historisch
spezifischen, politischen Prozessen der Machtbildung abzukoppeln“, ist jedoch mit Sicherheit
nicht die logische Konsequenz der von Parsons und Kroeber empfohlenen Arbeitsteilung zwi-
schen Soziologie und Ethnologie, sondern Ausdruck der scheinbaren Zeitlosigkeit archaischer
Gesellschaften, wie sie innerhalb einer bestimmten Richtung der ethnologischen Literatur und
der ihr zugrunde liegenden Rekonstruktionslogik zum Ausdruck kommt. Der Einbruch der
Geschichte in das vermeintlich geschlossene Universum vormoderner Kulturen war insofern
in jeder Hinsicht lehrreich, auch wenn sich dieser gerade für letztere meist desaströs ausgewirkt
hat.

Der Einbruch der Geschichte in das geschlossene Universum der Ethnologie 421

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419


Literatur
Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl, Frankfurt / Main.

Gramsci, Antonio (1972): Briefe aus dem Kerker, Frankfurt / Main.

Kroeber, Alfred L. / Talcott Parsons (1958): The Concepts of Culture and of Social System, in: American
Sociological Review 23, S. 582-583.

Lichtblau, Klaus (2009): Sprachwandel und Gesellschaftswandel. Zur historischen Semantik von epo-
chenbegriffen, in: Gerhard Preyer (Hrsg.), Neuer Mensch und kollektive Identität in der Kommunika-
tionsgesellschaft, Wiesbaden, S. 69-87.

Tenbruck, Friedrich (1989): Die kulturellen Grundlagen der Gesellschaft, Opladen.

Tylor, Edward B. (1871): Primitive Culture. Researches into the Development of Mythology, Philosophy,
Religion, Art, and Custom, London.

Weber, Max (1920): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band 1, Tübingen.

 
Prof. Dr. Klaus Lichtblau

Johann Wolfgang Goethe Universität Frankfurt am Main
Institut für Gesellschafts- und Politikanalyse

Robert-Mayer-Str. 5
60054 Frankfurt am Main

k.lichtblau@soz.uni-frankfurt.de

422 Klaus Lichtblau

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-419

