
Daniel Martin Feige

Das ›Andere‹ der Technik, ein ›anderes‹ Technisches.
Anmerkungen zum Verhältnis von Kunst und Technik

Abstract
Der Beitrag entwickelt den Gedanken, dass es sich bei Kunst und Technik um kategorial getrennte Pra-
xisformen handelt: Während die Technik praktischen Zwecken dient und insofern nicht selbstgenügsam 
ist, dienen Kunstwerke keinen solchen Zwecken. Um dies zu zeigen, wird im ersten Schritt deutlich 
gemacht, inwiefern Kunstwerke Ausdruck einer ästhetischen Rationalität sind, welche der praktischen 
und theoretischen Rationalität entgegengesetzt ist. Im zweiten Schritt wird dann ein Begriff der Technik 
skizziert, der diese im Kontext praktischer Vernunftausübung situiert. Dabei erweist sich die Kunst als das 
›Andere‹ der Technik, sie bringt ein ›anderes‹ Technisches hervor.

The paper develops the idea that art and technology are categorically separate forms of practice: While 
technology serves practical purposes and is insofar not self-sufficient, works of art serve no such purpo-
ses. In order to show this, in the first step it is made clear to what extent works of art are expressions of an 
aesthetic rationality, which is opposed to practical and theoretical rationality. In the second step, a concept 
of technology is then sketched that situates it in the context of the practical exercise of reason. Thereby art 
proves to be the ›other‹ of technology, it brings forth an ›other‹ technical.

Der Grundgedanke zum Verhältnis von Kunst und Technik, den ich im Folgenden 
entwickeln werde, lautet: Kunst und Technik sind kategorial getrennte Praxisformen. 
Dient die Technik praktischen Zwecken und ist in dieser Hinsicht nicht selbstgenüg-
sam, so handelt es sich bei Kunstwerken um Gegenstände, die keinen handgreifli-
chen Zwecken dienen. Eine solche These muss, wenn sie überzeugend sein will, 
dennoch eine bestimmte Dialektik zwischen Kunst und Technik in den Blick neh-
men, die über den schlichten Gedanken hinausgeht, dass etwas dadurch, dass es sich 
von etwas anderem abgrenzt, dieses Andere zugleich als eines Anderen bedarf, um 
es selbst zu sein. Denn Kunstwerke können sich nicht allein technischer Medien be-
dienen (wie etwa Installationen) beziehungsweise viele bestehen in nichts anderem 
als einem bestimmten Gebrauch von technischen Medien (etwa fotografische und 
filmische Kunstwerke). Vielmehr ist der Prozess ihrer Hervorbringung durch Verfah-
rensweisen gekennzeichnet, die wir häufig als ›künstlerische Techniken‹ bezeichnen. 
Diese Redeweise legt aber gerade nicht nahe, dass Kunst einfach eine Unterkatego-
rie ›des Technischen‹ ist und auch nicht, dass ›die Technik‹ in derselben Weise in 
der Kunst auftaucht, wie sie es in außerkünstlerischen Kontexten tut. Man kann 
vielmehr sagen: Wenn wir an das Action Painting als bestimmte Technik der Malerei 
oder an die Improvisation als Technik der Musik (oder anderer Künste) denken, 

35

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist es so, dass sich das künstlerische Hervorbringen hier selbst auf ein bestimmtes 
strukturiertes Arbeiten festlegt und dabei mit bestimmten Materialien operiert (und 
seien es Begriffe als Material der Concept Art)1. Nutzt die Kunst Gegenstände 
der Technik, so nutzt sie diese dennoch nicht so, wie sie in außerkünstlerischen 
Zusammenhängen Verwendung finden. Und ist sie mit Blick auf die Form ihrer 
Hervorbringung anhand des Begriffs der ›Techniken‹ beschreibbar, so bleibt die 
Kunst dennoch das Andere der Technik in dem Sinne, dass künstlerische Techniken 
ein anderes Technisches hervorbringen als das, was wir in außerkünstlerischen Kon-
texten mit dem Technischen meinen.

Um diesen Gedanken zu entwickeln, gehe ich in zwei Schritten vor. Im ersten 
Schritt werde ich ein Verständnis dessen, was Kunst auszeichnet, formulieren und 
hier geltend machen, dass Kunstwerke Ausdruck einer ästhetischen Rationalität und 
nicht der praktischen oder theoretischen Rationalität sind. Im zweiten Schritt werde 
ich daraufhin einen Begriff der Technik skizzieren, der Technik im Kontext prakti-
scher Vernunftausübungen situiert und hier genauer auf der Ebene der Mittelrelation 
in Handlungserklärungen.

Kunstwerke als Ausdruck ästhetischer Rationalität (I)

Wenn man sagt, dass Kunstwerke selbstgenügsame Gegenstände sind, so ist damit 
der klassische Topos der Autonomie der Kunst adressiert. Den Gedanken der Auto-
nomie der Kunst zu verteidigen ist nicht identisch mit der Verteidigung des Gedan-
kens, dass diejenigen, die Kunstwerke erfahren, keine Gründe dafür haben, das zu 
tun.2 Der Gedanken der Autonomie pocht nur zu Recht darauf, dass diese Gründe 
weder theoretischer noch praktischer Natur sind. Zweifelsohne können wir durch 
Kunstwerke Wissen erwerben – so zeigen viele Kunstwerke im Sinne einer externen 
symptomatologischen Lesart auch immer etwas über die historische Situation, in 
der sie entstanden sind, oder etwas über den Stil, dem sie angehören. Aber noch 
solche Kunstwerke, die in ihrem Rückgriff auf politische und soziale Themen einen 
Beitrag zur Aufklärung leisten wollen, entkommen gewissermaßen der Uneigent-
lichkeit nicht, verstanden als bloßes Sagen dessen, was ist: Bei einem Kunstwerk 
können und müssen wir immer die Frage stellen, worum es hier eigentlich geht, 
was zu der Arbeit dazu gehört und was nicht. Das ist bereits bei Performances und 
Installationen eine drängende Frage, sie verschärft sich aber noch einmal, wenn 
man an die Arbeiten der Atlas Group, die stark mit Logiken der Dokumentation 

1 Vgl. dazu Dominic McIver Lopes: Beyond Art, Oxford 2014, S. 194ff.
2 Vgl. zu der Dialektik der Autonomie auch die Beiträge in Birgit Eusterschulte, Christian Krüger 

und Judith Siegmund (Hg.): Funktionen der Künste. Transformatorische Potentiale künstleri-
scher Praktiken, Berlin 2020 [= Ästhetiken X.0, Bd. 1].

36

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


operieren,3 oder von Forensic Architecture denkt, die unter anderem Verstöße gegen 
die Menschenrechte in einer Form thematisieren, die intensiv von Recherche und 
Dokumentation lebt. Es ergibt schlichtweg keinen Sinn zu sagen, wir hätten durch 
diese Werke Wissen erworben, ohne sagen zu können, was es ist, das wir nun wis-
sen. Und selbst für die letztgenannten Arbeiten gilt, dass sie nicht unumwunden und 
simpliciter Erkenntnisse bereitstellen. Denn ein Erkennen, das dadurch konstitutiv 
unbestimmt gemacht wird, dass ihm immer wieder die Medien des Erkennens in 
den Weg geraten, ist kein Erkennen mehr. Anders gesagt: Kunstwerke, die nichts 
anderes wären als Wissensvermittlung, sind keine Kunstwerke, sondern würden eher 
in die Kategorie einer deflationistisch verstandenen Rhetorik gehören – sie würden 
nämlich keinen eigenständigen Beitrag für das, was hier erkannt wird, leisten. Lässt 
sich für alles Erkennen seine Medialität verteidigen,4 ist es doch nicht der Fall, 
dass diese im Erkennen selbst auffällig wird; im Fall der Kunst hingegen könnte 
man vielmehr sagen, dass die Medialität selbst hier gewissermaßen ins Zentrum der 
Aufmerksamkeit rückt.

Wenn wir sagen, dass theoretische Vernunft sich mit der Frage, was der Fall 
ist, beschäftigt, und sagen, dass sich praktische Vernunft mit der Frage beschäftigt, 
was zu tun ist, so können Kunstwerke aber auch nicht als Ausdruck unserer prakti-
schen Vernunft gedeutet werden. So sehr jüngste Entwicklungen der Kunstwelt diese 
Grenze immer wieder verschieben; so sehr sie einen Beitrag – man denke etwa an 
die stark von postkolonialen Motiven geprägte letzte Documenta – zu politischen 
und sozialen Aushandlungsprozessen leisten, so darf dieser Beitrag doch nicht so 
verstanden werden, dass Kunstwerke uns schlichtweg zeigen könnten, was zu tun 
ist, oder gar es selbst tun würden. Weder der beliebte Topos, dass die Literatur 
uns in besonderer Weise das Innenleben von Personen zeigt, noch der Gedanke, 
dass es in der Kunst thematisch um ein Durchspielen der besonderen Regungen 
des menschlichen Geistes im Kontrast zu dem, was ihn in allgemeiner Weise aus-
zeichnet, geht, vermag diese Vorstellung zu retten, denn beide Charakterisierungen 
haben, wenn überhaupt, nur Geltung für sehr spezifische und aufs Ganze gesehen 
partikulare Bereiche der Kunst. So sehr die Kunstwelt seit den Avantgarden immer 
wieder versucht hat, in Form ihrer Werke die Ärmel hochzukrempeln: In dieser 
Weise ist Kunst gerade nicht praktisch; wenn sie es wäre, wäre sie keine Kunst, 
sondern vielleicht so etwas wie ein Personal Trainer in ethischen Fragen oder ein 
politisches Erziehungsprogramm. Zugespitzt gesagt: Es kann keine parteipolitische 

3 Für Peter Osbornes einflussreiche Position, die er unter dem Schlagwort der postkonzeptuellen 
Kunst entwickelt hat, sind gerade die Arbeiten der Atlas Group von paradigmatischer Bedeu-
tung. Vgl. Peter Osborne: Anywhere or not at all. Philosophy of Contemporary Art, London 
2013.

4 Vgl. als Entwicklung dieses Motivs Eva Schürmann: Vorstellen und Darstellen. Szenen einer 
medienanthropologischen Theorie des Geistes, Paderborn 2018.

37

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst geben, sondern politisch ist Kunst gerade darin, dass sie keiner konkreten 
politischen Agenda gehorchen kann, ohne ihren Status als Kunstwerk zu verlieren.5

Wenn es so ist, dass die Kunst weder im Kontext theoretischer Vernunftausübun-
gen, noch im Kontext praktischer Vernunftausübungen verortet werden kann, so ist 
erläuterungsbedürftig, was mit ästhetischen Vernunftausübungen gemeint sein könn-
te. Der Sinn dieser Redeweise lässt sich mit Kants Analyse des ästhetischen Urteils 
aufklären. Die besondere Leistung Kants in der Tradition der Ästhetik liegt mei-
nes Erachtens darin, dass er den vom Begründer der Ästhetik, nämlich Alexander 
Gottlieb Baumgarten, eingeführten Gedanken, dass das Ästhetische ein ›analogon 
rationis‹ sei,6 nicht als inhaltlichen Unterschied von Arten von Vorstellungen und 
auch nicht im Sinne einer spezifisch sinnlichen Erkenntnis erläutert. Das Ästhetische 
ist nicht durch bestimmte, unterhalb der Grenze der deutlichen Erkenntnis liegende 
Vorstellungen gekennzeichnet,7 sondern meint vielmehr eine bestimmte logische 
Form der Beurteilung von Gegenständen; zugleich ist es nicht eine genuin sinnliche 
Erkenntnis, weil Kant dem Ästhetischen insgesamt gar keine epistemische Rolle 
zuschreibt und auch das Sinnliche – anders als es ihm einige erfahrungsästhetische 
Lektüren im 20. Jahrhundert zugeschrieben haben –8 depotenziert ist. Dafür hat 
Kant gute Gründe: Beim Menschen ist bereits die scheinbar unschuldige Wahrneh-
mung durch seine begrifflichen Vermögen informiert und das Ästhetische nun zu 
einem besonderen, ›rohen‹ sinnlichen Weltbezug zu erklären, würde dazu führen, 
dass man eine Variante dessen vertritt, was James Conant in kritischer Absicht das 
»Schichtkuchen-Modell«9 der Wahrnehmung genannt hat: Ein solches Modell würde 
besagen, dass die Sinnlichkeit einen gegenüber der Vernunft isolierbaren Beitrag in 
unserem Wahrnehmen spielt und mittelbar auch, dass beide als einander fremde und 
nicht ineinander übersetzbare Ordnungen zu begreifen sind. Das Ästhetische würde 
dann vielleicht die sinnliche Seite meinen und das Theoretische die vernünftige. 
Solche Zerrbilder menschlicher Kognition kennt man, um eine andere Variante 
des Schichtkuchen-Modells zu nennen, in der Gegenüberstellung von Kognition 
und Emotion nur zur Genüge: Ein solches Modell kann nicht länger verständlich 
machen, wie beide Seiten zusammenhängen, und kann vor allem nicht länger die 
wechselseitige Information von Vernunft und Sinnlichkeit, ihre Interdependenz, in 
den Blick nehmen, sodass es zum Scheitern verurteilt ist. Entsprechend beginnt 

5 Vgl. weitergehend zur Kritik an praktischen wie theoretischen Bestimmungen der Kunst auch 
Daniel M. Feige: Computerspiele. Eine Ästhetik, Berlin 2015, S. 133ff.

6 Vgl. bereits den ersten Paragraphen in Alexander G. Baumgarten: Ästhetik, Bd. 1, Hamburg 
2007.

7 Vgl. ebd., § 17.
8 Vgl. dazu die Beiträge in Stefan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel (Hg.): Kunst und 

Erfahrung. Beiträge zu einer philosophischen Kontroverse, Berlin 2013.
9 James Conant: »Die Einheit des Erkenntnisvermögens bei Kant«, in: Andrea Kern und Christian 

Kietzmann (Hg.): Selbstbewusstes Leben. Texte zu einer transformativen Theorie der menschli-
chen Subjektivität, Berlin 2017, S. 229–269, hier S. 229.

38

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Ästhetische dort, wo wir es mit einer bestimmten Form der Ausübung unserer 
begrifflichen wie sinnlichen Vermögen zu tun haben – nicht aber auf der einen oder 
der anderen Seite der Unterscheidung.

Kants Analyse des Geschmacksurteils lässt sich als Gestalt der Urteilskraft so 
explizieren,10 dass wir in einem solchen Urteil nicht Phänomene unter gegebene 
Begriffe bringen, sondern vielmehr die jeweiligen Phänomene in ihrer Spezifik 
nachvollziehen. Auch wenn Kants Analyse des Geschmacksurteils erst einmal keine 
kunsttheoretische Pointe hat, so steckt doch in dieser Charakterisierung bereits eine 
kunsttheoretisch unverzichtbare Einsicht: Wir können das jeweilige Werk nicht als 
austauschbaren Gegenstand behandeln, sondern es als Kunstwerk zu betrachten, 
heißt, es als das je besondere Kunstwerk zu begreifen, das es ist (›Sternennacht‹ 
von van Gogh als bloße Exemplifikation eines Stils des Malens oder besonderer 
ästhetischer Prädikate zu sehen, hieße hingegen, seine Aufmerksamkeit nicht in 
richtiger Weise auf diesen besonderen Gegenstand zu richten – wenn auch Wissen 
etwa um Stile des Malens wesentlich sein könnte, um Gemälde richtig zu sehen). 
Zwei Begriffe – und hier verlassen wir den begrifflichen Rahmen der Kantischen 
Theorie und bewegen uns hinüber zu Hegel und zu seinen Nachfolgern Adorno und 
Danto –, um diese Spezifik zu adressieren, sind der Begriff der Form und der Begriff 
des Materials.

Was der Begriff der Form im Kontext einer Analyse des Kunstwerks zu suchen 
hat, lässt sich gut mit Blick auf die Kritik an dem Gedanken explizieren, Kunst 
könne in Begriffen der theoretischen oder praktischen Vernunft erläutert werden: 
Sowohl die These, dass Kunst eine Quelle des Wissens ist, wie die These, dass 
Kunst uns gut handeln lässt oder gutes Handeln mustergültig verkörpert, übergeht 
die Formebene des Kunstwerks. Gerade weil Kunstwerke anders als andere Gegen-
stände durch eine spezifische Form ausgezeichnet sind, ist das, was sie artikulieren, 
nicht anders als in der Art und Weise, auf die sie es artikulieren, zu haben. Um nicht 
falsch verstanden zu werden: Alles, womit wir es zu tun haben, kann auch unter 
dem Aspekt der Form betrachtet werden; so macht die Redeweise von biologischen 
Formen, die durch die natürliche Evolution entstanden sind, vollkommen Sinn. Was 
solche Formen und andere von künstlerischen Formen unterscheidet, ist nicht allein 
(in diesem konkreten Beispiel), dass es sich bei künstlerischen Formen immer um 
Artefakte handelt (das gilt selbst für Werke der Land Art, weil die Umgrenzung 
und die Art der Begrenzung selbst nichts ist, was auf natürlichem Wege zustande 
gekommen wäre –11 und es gilt selbst für den Akt der bloßen Taufe eines natürlichen 
Gegenstandes als ein Kunstwerk12). Vielmehr gilt, dass im Kunstwerk die Form 

10 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt am Main 1974, S. 87ff.
11 Vgl. dazu George Dickie: The Art Circle. A Theory of Art, Evanston, IL. 1997, S. 44.
12 Zu den Fragen, die sich angesichts eines solchen Manövers stellen, vgl. Arthur C. Danto: 

Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst, Frankfurt am Main 1991, vor 
allem Kapitel 2.

39

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Form selbst auffällig wird; Kunstwerke sind, um einen Gedanken Noël Carrolls 
zweckentfremdet zu verwenden, keine Wahrnehmungsprothesen;13 sie sind nicht 
transparent, wir schauen durch sie nicht auf etwas anderes, ohne dass dieses Andere 
zugleich durch die Art und Weise des Zugangs, den sie uns gewähren, bestimmt 
wäre. Just aus diesem Grund hat Arthur C. Danto den Sinn von Kunstwerken nach 
dem Vorbild intensionaler Kontexte zu erläutern versucht:14 Sie zeigen nicht allein 
etwas, sondern indem sie etwas zeigen, zeigen sie immer zugleich sich selbst und 
weitergehend, dass sie etwas in bestimmter (und nicht anderer) Weise zeigen.

Um diese Überlegungen noch einmal anders, unabhängig von den eben gebrauch-
ten visuellen Metaphern zu verdeutlichen, kann man auf die Dialektik von Form 
und Inhalt hinweisen, die das Kunstwerk auszeichnet. In einer Bemerkung seiner 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse hält Hegel mit 
Blick auf den Begriff des Kunstwerks fest: »Ein Kunstwerk, welchem die rechte 
Form fehlt, ist eben darum kein rechtes, d.h. kein wahres Kunstwerk […]. Wahrhafte 
Kunstwerke sind eben nur solche, deren Inhalt und Form sich als durchaus iden-
tisch erweisen«.15 In seinen posthum veröffentlichten Vorlesungen über die Ästhetik 
schreibt er, dass »die Kunst jedes ihrer Gebilde zu einem tausendäugigen Argus 
[macht], damit die innere Seele und Geistigkeit an allen Punkten gesehen werde«.16

Für Hegel hat zwar auch die Philosophie eine Form – aber das ist eine logische 
Form (von der er ein nicht-klassisches Verständnis hat). Von der Kunst unterscheidet 
sie,17 dass das Verstehen philosophischer Gedanken von Paraphrasen lebt; dass der 
Gehalt eines Gedankens, auch wenn er in einer Formulierung besonders prägnant 
zum Ausdruck gebracht werden kann, nicht identisch ist mit dieser Formulierung, 
sondern gegenüber ihr gewissermaßen unendlich ist (das gilt Hegel zufolge zumin-
dest für derart wahre Gedanken, die die Struktur dessen, was er den Begriff nennt, 
verkörpern). Das ist im Kunstwerk anders: Was immer wir hier Inhalt nennen 
mögen, ist von der Form des Werks ununterscheidbar; eine Veränderung der Far-
be, der Bewegungen, der Worte und so fort führt hier zu einer Veränderung des 
Ganzen. Freilich hat Hegel selbst noch nicht die treffende Konsequenz Dantos 
ziehen können, dass nämlich nicht alles zum Werk gehört (dann wären alle Werke 
in letzter Konsequenz ununterscheidbar), sondern dass das Werk zugleich durch 
eine Unterscheidung von solchen Aspekten, die seinen Kontext bilden oder die 
Eigenschaften bloß seines materiellen Trägers (wie in vielen Werken der Concept 

13 Vgl. Noël Carroll: The Philosophy of Motion Pictures, Malden, MA. 2008, S. 93ff.
14 Vgl. Danto: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Kapitel 7.
15 G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, Bd. 1, 

Frankfurt am Main 1986, S. 265f.
16 G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, Bd. 1, Frankfurt am Main 1986, S. 203.
17 Vgl. dazu noch einmal Feige: Computerspiele, S. 133ff.

40

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art) sind, konstituiert wird; Kunstwerke sind auf Interpretationen angewiesen, die 
genau solche Unterscheidungen vornehmen.18

Hegels Gedanke lautet, dass Form und Inhalt im Kunstwerk derart in einem 
dialektischen Verhältnis stehen, dass jede Thematisierung des Inhalts auf die Form-
seite umschlägt, wie jede Thematisierung der Formseite inhaltlich geprägt ist (dass 
also sowohl eine formalistische wie eine ›inhaltistische‹ Betrachtung verkürzt sind) 
– bereits der Hinweis auf Dantos komplexere Bestimmung dessen, was eigentlich 
Teil eines Kunstwerks ist, zeigt an, dass diese Dialektik anders gedacht werden 
muss, als Hegel sie selbst konzipiert hat. Adorno hat in diesem Sinne darauf hin-
gewiesen, dass der Gegenbegriff der Form nicht nur der Begriff des Inhalts ist, 
sondern auch – wenn man in der Form das Signum der Autonomie der Kunst sieht 
– die außerkünstlerische soziale Realität; das Werk ist gleichermaßen »autonom und 
fait social«.19 Dass Kunstwerke autonom sind, heißt nicht, dass sie sich gegenüber 
der gesellschaftlichen Realität abkapseln oder auch nur könnten, sondern dass die 
Autonomie selbst natürlich eine gesellschaftliche und soziale Kategorie ist. Daraus 
leitet Adorno aber weder ihre Irrealität ab, noch die Tatsache, dass man die Auto-
nomie in gleichermaßen soziologischer wie ideologiekritischer Manier wegerklären 
könnte, sondern vielmehr ihre interne Porosität und Prekarität: Das Kunstwerk ist 
einerseits Teil der gesellschaftlichen Verwertungszusammenhänge, opponiert aber 
qua seiner Form zugleich gegen diese; es führt eine andere Rationalität gegenüber 
der (in Adornos Augen vor allem anhand des Begriffs der instrumentellen Vernunft 
ideologiekritisch adressierbaren) gesellschaftlichen Rationalität ins Feld und dabei 
zugleich ein Anderes der Rationalität. Der Inhalt eines Kunstwerks ist damit nicht 
so sehr das, was man etwa in propositionaler Form angeben könnte (das ist schon 
bei Romanen albern, bei den meisten Formen von Musik ist es unmöglich): Er ist 
vielmehr der Unterschied zwischen der gesellschaftlichen Realität und der Form 
des Kunstwerks. In dieser Weise muss jede Bestimmung der Autonomie der Kunst 
zugleich ihre heteronome Konstitution in den Blick nehmen. Anders als Hegel, 
bei dem die Dialektik von Form und Inhalt das notwendige ineinander Umkippen 
der beiden Beschreibungen meint (und letztlich damit höherstufig die Identität von 
Inhalt und Form), gibt es bei Adorno keine derartige Identität: Die Autonomie der 
Kunst ist durchkreuzt von ihrem Anderen; der Inhalt der Kunst kann damit nicht 
auf das reduziert werden, was wir interpretatorisch über Formen, Farben, Gesten 
und Bewegungen von Werken sagen können, sondern muss auch mit Blick auf 
das verstanden werden, was das Werk gerade nicht sagt und zeigt (nämlich seine 
heteronome Konstitution).

18 Vgl. Danto: Die Verklärung des Gewöhnlichen, v.a. Kapitel 4.
19 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main 1973, S. 16. Zum Verhältnis von 

Form und Inhalt weitergehend auch ebd., S. 205ff.

41

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Überlegungen Adornos zeigen (in diesem Punkt übrigens in Gemeinschaft 
mit Dantos späterer Position) an, dass das Werk selbst nicht allein durch spätere 
Werke, sondern eben auch durch sich verändernde gesellschaftliche Realitäten in 
Bewegung ist: Es ist, wenn man seine Autonomie in richtiger Weise versteht, kein 
abgeschlossener Gegenstand, sondern eher als Kräftefeld und sogar selbst im Fall 
statuarischer Kunstwerke prozessual zu erläutern.20 Wenn es nämlich das Werk 
selbst ist, das hier im Lichte sich verändernder sozialer Verhältnisse wie auch späte-
rer Kunstwerke immer wieder neue Konturen gewinnt, dann besitzt das Werk selbst 
ein wesentlich unbestimmtes Moment, das in seinen immer neuen wie erneuten 
Interpretationen je anders und neu konkretisiert wird. Nach Adornos Auffassung ist 
die Form des Kunstwerks deshalb im Sinne eines holistisch konstituierten Zusam-
menhangs von Elementen zu erläutern.21 Gegenüber einer atomistischen Deutung, 
die sowohl besagen würde, dass sich Elemente als gegebene Elemente isolieren las-
sen, wie auch implizieren würde, dass Elemente aus einem Kunstwerk in ein anderes 
verpflanzt werden könnten, ohne ihre Identität zu ändern, besagt dieser Gedanke, 
dass das, was jeweils ein Element eines Werks ist (etwa ein Ton, ein Klang, eine 
harmonische Folge, ein musikalischer Satz, ein Wort, ein Kapitel und so fort), sich 
erst im Lichte der anderen Elemente des entsprechenden Werks derart konkretisiert, 
dass die Elemente in einem Verhältnis wechselseitiger Konstitution stehen. Damit 
macht Adorno (wie später Rancière)22 geltend, dass Kunstwerke Elemente in ande-
rer Weise versammeln als das Formen der Arbeit, des Zusammenlebens, der Politik 
– oder eben der Technik tun.

Elemente sind dabei für Adorno immer als Arbeit mit und genauer als Erarbei-
tungen von künstlerischen Materialien zu verstehen.23 Erarbeitungen deshalb, weil 
das Material der Kunst (gleich, ob es Töne, Wörter, Farben, Bewegungen, Algorith-
men, Worte oder Begriffe sind) mit der Erarbeitung von Elementen zugleich erst 
erarbeitet wird. An dem klassischen System der Künste in der Tradition Lessings, 
das die Künste sauber in Zeit- und Raumkünste einzuteilen versuchte,24 ist damit 
zu problematisieren, dass das Material kein Gegebenes, Vorhandenes ist.25 Was der 
Sinn des Materials der Farbe ist, lässt sich erst durch seine Verwendung in und 
durch das einzelne Werk verständlich machen. Dabei zeigt natürlich gerade ein 

20 Einige Bemerkungen dazu finden sich etwa in Theodor W. Adorno: Ästhetik (1958/59). Abtei-
lung IV: Vorlesungen, Bd. 3, Berlin 2017, v.a. Vorlesung 11 und 14.

21 Vgl. zu diesem Vorschlag weitergehend auch Georg W. Bertram: Kunst als menschliche Pra-
xis. Eine Ästhetik, Berlin 2014, Kapitel 3.

22 Vgl. etwa Jacques Rancière: »Aesthetic Separation, Aesthetic Community: Scenes from the 
Aesthetic Regime of Art«, in: Art & Research. A Journal of Ideas, Contexts and Methods 2 
(2008), Heft 1, S. 1–15.

23 Zu den zentralen Passagen gehören hier Adorno: Ästhetische Theorie, S. 221ff.
24 Vgl. Gotthold E. Lessing: Laokoon, Stuttgart 1987, vor allem XV und XVI.
25 Vgl. zu dieser Lesart Lessings weitergehend auch Daniel M. Feige: »Intermedialität«, in: Ger-

hard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 256–263.

42

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff wie der Begriff der Farbe, der in besonders paradigmatischer Weise mit 
der Malerei verbunden ist, an, dass ein Material nicht allein einem Kunstwerk (und 
letztlich auch nicht nur einer Kunst) gehört. Mit dem Materialbegriff wird es auch 
möglich, diachrone Reihen von Kunstwerken zu denken, die vor allem unter dem 
Materialgesichtspunkt in einer Kontinuität stehen. Wenn es aber so ist, dass jedes 
Werk das Material neu erarbeitet, sind diese Reihen konstitutiv diskontinuierliche 
Reihen:26 Jedes Werk steht in der Tradition vorangehender Werke, bestimmt aber 
den Sinn seiner Materialien in jeweils eigener Weise neu und weiter. In diesem 
Sinne lässt sich auf den Spuren von Adornos Kunstphilosophie ein komplexes Bild 
des Kunstwerks zeichnen, das einerseits ein dialektisches Verhältnis von Kunst 
und Gesellschaft, andererseits ein ebensolches Verhältnis der Werke untereinander 
sichtbar werden lässt.

Diese Überlegungen lassen sich auch produktionsästhetisch konkretisieren und 
damit auch für einen Begriff der künstlerischen Techniken – und hierfür finden 
sich in Kants Paragraphen zum Genie eine Reihe weiterführender Überlegungen, 
wenn man sie retrospektiv im Kontext der eben entwickelten Überlegungen liest und 
zugleich vor ihren Karikaturen im Rahmen einer Kritik der Genieästhetik dezidiert 
in Schutz nimmt.27 Kant hält hier Folgendes zu Recht fest: Jedes Kunstwerk ist qua 
Kunstwerk und insgesamt dadurch, dass es ein Artefakt ist, durch Regeln seines 
Hervorbringens bestimmt. Weitergehend macht er geltend, dass diese Regeln para-
doxer Natur sind: Sie erschöpfen sich gewissermaßen mit dem Kunstwerk, sie haben 
keine kunstwerkübergreifende Geltung, sodass jedes gelungene Kunstwerk exempla-
risch ist; eine bloße Kopie der immanenten Regeln eines anderen Kunstwerks ist 
dann auch für Kant anhand des Begriffs der ›Peinlichkeit‹ zu bestimmen, wohinge-
gen die konsequente Übereinstimmung eines Werks mit den für es selbst charakteris-
tischen Regeln anhand des Begriffs der ›Pünktlichkeit‹ zu bestimmen ist.28 Solche 
kunstwerkimmanenten Regeln stehen den Künstler*innen nicht in abstrakter oder 
allgemeiner Weise zur Verfügung; sie sind, so sollen wir diesen Gedanken verstehen, 
vielmehr konstitutiv verkörpert in und durch die Arbeit mit Materialien, die die 
Elemente eines Werks hervorbringt.

Wenn wir auf dieser Grundlage nun noch einmal nach dem Begriff der ›künstle-
rischen Techniken‹ fragen, wird Folgendes deutlich: Es handelt sich bei solchen 
Techniken um etwas, was nicht wiederholbar ist, ohne dass sich der Sinn des Ganzen 
verändert. Künstlerische Techniken haben damit keine gegenstandsübergreifende 
Geltung, sondern gewinnen ihren Sinn aus dem Kontext dessen, wie sie im jeweili-
gen Werk in Anschlag gebracht worden sind. ›Techniken der Malerei‹ werden in 

26 Vgl. dazu Daniel M. Feige: »Retroaktive Neuverhandlung. Zum Verhältnis von Vorbild und 
Nachbild in der Kunst«, in: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 63 
(2018), Heft 1, S. 127–137.

27 Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 43ff.
28 Vgl. ebd., S. 241.

43

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrem Sinn in und durch jedes neue gelungene Werk neu- und weiterbestimmt. 
Eine solche Explikation des Technischen außerhalb der Kunst schiene mir sehr 
kontraintuitiv; selbst wenn man den kreativen und vor einer eingespielten Nutzung 
offenen Charakter von Techniken anerkennt (diese Bemerkungen gelten hier natür-
lich nur für einen solchen Technikbegriff, der bestimmte Apparate, Medien und so 
fort meint), ist es doch nicht so, dass wir hier eine vergleichbar intern paradoxale 
Bestimmung der Regeln unseres Handelns behaupten sollten.

Bevor ich auf dieser Grundlage nun kontrastiv einige Explikationen des Techni-
schen im Kontext praktischer Vernunftausübungen vornehme, noch eine Bemerkung 
zur besonderen Kraft der Gegenstände der Kunst, wenn man sie im Sinne der 
just skizzierten Form ästhetischer Rationalität rekonstruiert.29 Im Anschluss an Mo-
tive der Tradition(en), die ich eben aufgerufen habe, könnte man sagen, dass die 
besondere Kraft der Kunst darin besteht, dass sie im Medium ihrer eigensinnigen 
Formen eine Reflexion auch unserer grundlegenden Orientierungen ermöglicht, 
die anders nicht zu haben ist als durch den mimetischen Nachvollzug des Werks 
selbst. Wie diese Traditionen betont haben, tragen die Kunstwerke nämlich qua 
ihrer jeweiligen Spezifik in bestimmter Weise schon selbst Züge der Subjektivität: 
Wir treten hier keinen natürlichen Gegenständen gegenüber, sondern Werken, die 
Ausdruck menschlicher Tätigkeit sind, aber keinen praktischen Zwecken dienen, 
sondern allein die Möglichkeit eröffnen, durch ihre Erfahrung eine Aussicht auf uns 
selbst zu gewinnen. Gehören sie nicht ins Register einer praktischen Vernunft und 
auch nicht ins Register einer theoretischen Vernunft, sondern vielmehr ins Register 
der ästhetischen Vernunft, lässt sich sagen, dass für Kunstwerke spezifisch ist, dass 
sie in ihrer Freiheit gegenüber praktischen wie theoretischen Zwecken als eine spezi-
fische Form eines Reflexionsgeschehens zu erläutern sind. Genau deshalb hat Hegel 
sie als Gestalt des absoluten Geistes verstanden und Adorno, unter umgekehrten 
Vorzeichen, gegenüber dem Zugriff der Philosophie verteidigt: Die Kunst artikuliert 
nicht etwa andere Inhalte als die Philosophie (im Lichte der bisherigen Diskussion 
ist der Begriff des Inhalts in einem herkömmlichen Sinne mit Blick auf die Kunst 
eine problematische Kategorie), sondern sie artikuliert der Form nach in anderer 
Weise als die Philosophie – nämlich im Medium künstlerischer Formen. Wenn uns 
gelungene Kunstwerke eine Erfahrung ermöglichen, in der wir ganz bei uns und 
doch beim Gegenstand sind, so ist diese Erfahrung dadurch gekennzeichnet, dass wir 
hier zugleich die Unbestimmtheit in unserem Bestimmen, die Unselbstständigkeit 
wie Selbständigkeit in unserer Freiheit erfahren.30

29 Vgl. dazu weitergehend auch noch einmal Feige: Computerspiele, S. 133ff.
30 Vgl. in unterschiedlicher Weise dazu Bertram: Kunst als menschliche Praxis, Kapitel 4 und 

Christoph Menke: »Das Kunstwerk: zwischen Möglichkeit und Unmöglichkeit«, in: Ders.: Die 
Kraft der Kunst, Berlin 2013, S. 17–40.

44

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Technische im Kontext praktischer Vernunftausübungen (II)

Die Redeweise von ›künstlerischen Techniken‹ meint üblicherweise nicht das, wo-
mit hier gearbeitet wird (also ›die Technik‹ im Sinne von Apparaten, Gegenständen 
oder Infrastrukturen); vielmehr adressieren wir, wenn wir vom Action Painting oder 
der Improvisation als ›künstlerischen Techniken‹ sprechen, zumeist eine spezifische 
Art und Weise des Hervorbringens im Sinne eines Verfahrens. ›Technik‹ kann, das 
wird aus dieser Unterscheidung ersichtlich, damit nicht allein im Sinne des ›was‹, 
sondern auch im Sinne des ›wie‹ verwendet werden. Klaus Kornwachs hat deshalb 
vorgeschlagen, zwischen einem »materialen« und einem »formalen«31 Begriff der 
Technik zu unterscheiden. Und im Fall der Kunst meint eine ›Technik‹ dabei ein 
spezifisches Verfahren, durch das das konkrete Kunstwerk allererst seine Kontur 
gewinnt. Wichtig ist es dabei noch einmal dezidiert festzuhalten, dass in der Kunst 
diese Verfahren keinem außer ihnen selbst liegenden Zwecken dienen; sie sind 
selbstgenügsam (das gilt in anderer Weise auch für den Fall, in dem sie in Form 
von Zitaten oder Appropriationen eingesetzt werden). Wenn wir in dem Gedanken 
der Spezifik eines Verfahrens ein Signum eines formalen Technikbegriffs sehen, 
ist es gerade die Selbstgenügsamkeit, die in der Kunst ein anderes Technisches 
der Technik realisiert: Wie kreativ und offen, dynamisch und ungesichert auch ›die 
Technik‹ sein mag, sie steht dennoch im Kontext unseres Handelns und ist damit 
Ausdruck nicht einer ästhetischen, sondern einer praktischen Rationalität. In diesem 
Sinne ist es unverzichtbar, einige Überlegungen dazu anzustellen, was Handlungen 
als Handlungen auszeichnet und welche Rolle der Technikbegriff im Kontext von 
Handlungserklärungen spielen könnte.

Die jüngsten Debatten der Handlungstheorie sind stark von neoaristotelischen 
Debatten geprägt, die mittelbar auf Anscombes Argumente zurückgehen. Ihr Ver-
sprechen, und das ist der Grund, warum auch ich sie an dieser Stelle aufgreife und 
ihnen bis zu einem gewissen Punkt folge,32 liegt darin, etablierte Unterscheidungen 
wie diejenige zwischen Geist und Materie oder Ursache und Grund zu unterlaufen. 
Diese Agenda lässt sich gut in Kontinuität wie Diskontinuität zu Donald Davidsons 
handlungstheoretischer Position explizieren. Er hat dafür argumentiert,33 dass der 
Grund, aus dem jemand etwas tut (und gerade nicht: aus dem jemand etwas tun 
könnte, sollte oder würde) zugleich eine Kausalerklärung einer Handlung ist. In 
dieser Weise soll es möglich werden, Handlungen sowohl als Teil der Natur wie 

31 Klaus Kornwachs: Philosophie der Technik. Eine Einführung, München 2013, S. 18f.
32 Vgl. dazu weitergehend Daniel M. Feige: Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthro-

pologie, Berlin 2022, Kapitel 2.
33 Vgl. den Beginn von Donald Davidson: »Handlungen, Gründe und Ursachen (1963)«, in: 

Ders.: Handlung und Ereignis, übers. v. Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1985, S. 19–42.

45

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Teil der Vernunft zu begreifen, ohne dass letztere auf erstere reduzierbar wäre.34 

Den Grund, aus dem jemand etwas tut, nennt Davidson den primären Grund und er 
versteht ihn so, dass er als Kombination von Wunsch und Überzeugung zu erläutern 
ist: Jemand hat eine »Proeinstellung«35 zu einer bestimmten Art von Handlung und 
glaubt zugleich, dass seine Handlung unter diese Art von Handlung fällt.

Wenn ich die jüngsten Debatten der neoaristotelischen Handlungstheorie richtig 
verstehe, setzen sie vor allem bei der Tatsache kritisch an, dass Davidsons Modell 
dem Gedanken verpflichtet ist, dass die Handlung noch etwas anderes ist als das, 
was die Handelnden faktisch tun. Das führt zu den aus der Antike bekannten Debat-
ten um die Akrasia und man kann es für eine verständliche Option halten, dass man 
den Fall, dass jemand wider besseren Wissens nach wie vor zur Zigarette greift, 
eben nicht als etwas erläutern, dass er oder sie nicht tun wollte. Wenn er oder sie es 
tatsächlich nicht hätte tun wollen, hätte er oder sie es schlichtweg nicht getan. Die 
anscombianische Alternative zu Davidsons Position bestünde entsprechend darin, 
dass man vielleicht sagt, dass jemand zugleich gerne raucht und auch gerne mit 
anderen darüber redet, dass er oder sie gerne aufhören würde und es für schlecht 
hält. Weitergehend besteht sie darin, den Gedanken nicht vollwertig verwirklichter 
Intentionen in und durch das Handeln abzulehnen: In Anscombes Augen ist unsere 
Intention mit der Handlung identisch und erschöpft sich in ihr. Mehr noch: Wenn 
Anscombe die logische Reihenfolge gegenüber der Auffassung, dass die Absichten 
einer Person durch eine Ergründung von etwas, »dessen Existenz ausschließlich im 
mentalen Bereich liegt«36 und nicht durch das, »was sich im physischen Bereich 
abspielt«,37 umkehrt, plädiert sie dafür, Handlungen nicht ausgehend von Bewusst-
seinsinhalten oder etwas anderem, was primär mentaler Natur ist, zu erläutern, 
sondern als konkrete Bewegungsformen in der Welt. Handlungen sind nämlich 
Ereignisse in der Welt, aber eben einer Welt, die auch rationale Bewegungsformen 
kennt und nicht allein kausale im Sinne dessen, was die Naturwissenschaften zu 
beschreiben in der Lage wären. Aus Anscombes Perspektive würde Davidson damit 
dem, was er kritisiert, bereits zu viel zugestehen.

Was heißt es, dass Handlungen besondere Arten von Bewegungsformen in der 
Welt sind? Es heißt zunächst, dass Intentionen nicht im Kopf, sondern in spezifi-
schen materiellen Vorkommnissen verkörpert sind, die uns in einer bestimmten 
Weise verständlich werden – als absichtsvolle Körperbewegungen. Von Bewegungs-
formen zu sprechen, verweist dabei auf die besondere zeitliche Struktur von Hand-

34 Vgl. als Grundlage dieser Überlegungen bei Davidson v.a. auch Donald Davidson: »Geiste Er-
eignisse (1970)«, in: Ders.: Handlung und Ereignis, übers. v. Joachim Schulte, Frankfurt am 
Main 1985, S. 291–316.

35 Davidson: »Handlungen, Gründe und Ursachen (1963)«, in: Ders.: Handlung und Ereignis, 
S. 20.

36 G. E. M. Anscombe: Absicht, übers. v. Joachim Schulte, Berlin 2011, S. 22.
37 Ebd.

46

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen:38 Wenn ich Bretter säge, um ein Vogelhaus zu bauen, so muss das Sägen 
der Bretter eine bestimmte Phase in der Handlung des Bauens eines Vogelhauses 
sein. Entscheidend ist dabei, dass die Handlung selbst nichts ist, was ein neben 
ihren Phasen gesonderter oder eigenständiger Inhalt wäre; sie ist vielmehr nichts als 
die Form der Einheit dieser Phasen. Entscheidend ist weiterhin, dass diese Einheit 
eine selbstbewusste Einheit ist: Es ist nicht so, dass ich erst ein Brett säge und 
dann zufällig feststelle, dass ich gerade ein Vogelhaus baue. Vielmehr handelt es 
sich beim Sägen des Bretts gerade deshalb um eine Phase der Handlung, die sie ist 
(und nicht etwa um die Handlung, den Nachbarn absichtlich zu ärgern, oder eine 
Phase der Handlung, einen Tisch zu bauen), weil ich deshalb die Bretter säge, um 
ein Vogelhaus zu bauen und darum weiß, dass das Sägen der Bretter ein zeitlicher 
Teil dessen ist, was es hier heißt, ein Vogelhaus zu bauen. Wir müssen also Hand-
lungen als Bewegungsformen in der Welt von anderen Bewegungsformen dadurch 
unterscheiden, dass sie wesentlich selbstbewusst sind und das heißt zugleich auch, 
dass sie Ausdruck unserer Vernunft und weitergehend damit eine normative Angele-
genheit sind.

Dabei hat Anscombe die logische Struktur von Handlungen anhand von Aristo-
teles praktischem Syllogismus expliziert. In einem solchen Syllogismus ist anders 
als in einem theoretischen Syllogismus der erste Obersatz ein normativer Satz, so 
dass die Konklusion ebenfalls normativ ist. Praktisch ist er, weil die Konklusion 
kein mentaler Inhalt oder Ähnliches ist, sondern mit der Handlung selbst identisch 
ist. Anscombe schlägt damit vor, Handlungen ausgehend von einem formal verstan-
denen ›Guten‹, das im ersten Obersatz auftaucht, zu explizieren und vertritt damit 
die plausible These, dass Handlungserklärungen mit Fragen der Moralphilosophie 
erst einmal nichts zu tun haben sollten; auch eine unter moralischen Gesichtspunkten 
verurteilenswerte Handlung ist dennoch eine Handlung. Nicht entscheidend ist also, 
ob der erste Obersatz moralisch wünschenswert ist oder nicht und sogar auch nicht, 
ob er wahr oder falsch ist (schließlich könnte man der Auffassung sein, dass einen 
Farbeimer zu trinken ein geeignetes Mittel ist, um seine Gesundheit zu befördern); 
es ist allein entscheidend, dass derjenige oder diejenige, der oder die handelt, das im 
Lichte eines formal verstandenen ›Guten‹ tut.

Ein ausgesprochen attraktiver Zug an dieser hier natürlich nur kursorisch ent-
wickelten Position scheint mir zu sein, dass sie Handlungen als wesentlich verkör-
pert begreift und als etwas, bei dem die in einer Handlung wirksame Intention nicht 
allein Teil der Welt ist, sondern sich in spezifischer Weise in der Welt realisiert; 
mit einem Gedanken Hegels gesagt, ist eine wahrhafte Idee nur diejenige, die sich 
verwirklicht. Auch wenn es sich meines Erachtens so verhält, dass sich ausgehend 
von einem an Anscombe orientierten Verständnis von Handlungen die Form ästhe-

38 Vgl. dazu Sebastian Rödl: Kategorien des Zeitlichen. Eine Untersuchung der Formen des 
endlichen Verstandes, Frankfurt am Main 2005 und hier vor allem Kapitel V und VI.

47

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Handelns, die ich im ersten Teil unter Rückgriff auf Kants Gedanken des 
Genies kursorisch zu erläutern versucht habe, keineswegs begrifflich in den Griff 
bekommen lässt,39 scheint sie mir für eine Beschreibung nicht ästhetischer Rationa-
lität, sondern praktischer Rationalität eine aufschlussreiche Rekonstruktion zu sein; 
zentrale Unterschiede der Ausübungen praktischer Rationalität zu solchen ästheti-
scher Rationalität müssten dabei nicht allein mit Blick auf die jeweils unterschiedli-
che Logik der Verkörperung erfolgen (kurz gesagt: Wir interpretieren Handlungen 
nicht wie Kunstwerke, es geht uns nicht um einen Nachvollzug der je besonderen 
Organisation von Elementen), sondern die Kunst müsste als eine Reflexionspraxis 
begriffen werden, was Handeln nicht ist (auch wenn die Möglichkeit der reflexiven 
Thematisierung des eigenen Tuns nicht als Handeln verständlich gemacht werden 
kann).

Welchen Ort können wir im Rahmen einer solchen handlungstheoretischen Posi-
tion nun dem ›Technischen‹ zuweisen? Wenn wir diese Frage als Frage nach dem 
Ort des Technischen im praktischen Syllogismus stellen, so taucht das Technische 
hier in der Mittelrelation auf: Es betrifft zunächst nicht die Zwecke einer Handlung, 
also die Gründe, warum ich etwas tue, und damit die Angabe eines formal verstan-
denen ›Guten‹, sondern es meint die Mittel, also eine Angabe dessen, auf welche 
Weise ich ein ›Gutes‹ realisiere. Ich bediene mich bestimmter Gegenstände oder 
Infrastrukturen, um den Zweck meiner Handlung zu verwirklichen. Wenn ich etwa 
Verwandte besuche und eine Handlungsbeschreibung im Sinne der verschiedenen 
Phasen gebe, in und durch die sich diese Absicht verwirklicht, so kann hier unter 
anderem das Lösen eines Online-Tickets, die Benutzung der Straßenbahn, die Benut-
zung eines Zugs, das Schauen auf das Smartphone, auf dem mein Online-Ticket 
gebucht ist, das Vorzeigen des Smartphones und so fort auftauchen.

Noch einmal anschließend an Kornwachs’ Unterscheidung des ›materialen‹ und 
›formalen‹ Technikbegriffs lässt sich nun sagen, dass durch den Gebrauch von Tech-
niken (im ›materialen‹ Sinne) meine Handlung zugleich eine bestimmte Struktur 
gewinnt; ich hatte das im ersten Teil schon im Kontext der Redeweise von ›künst-
lerischen Techniken‹ angedeutet: Entsprechende Gegenstände und Infrastrukturen 
bringen (trotz aller Angst des Versagens ›der Technik‹) eine Reproduzierbarkeit 
und Verlässlichkeit auf der Ebene der Mittelrelation mit sich. Dabei ist es so, dass 
entsprechende Gegenstände und Infrastrukturen, wenn sich ihr Gebrauch erst einmal 
eingespielt hat, in unserem Handeln tendenziell unsichtbar werden. Ohne den Fall 
der Neu- und Umnutzung damit zu bestreiten, scheint es mir so zu sein, dass 
paradigmatische Umgangsweisen mit technischen Gegenständen und Infrastrukturen 
solche sind, in denen wir auf etwas vermittels dieser Gegenstände und Infrastruk-
turen aufmerksam sind, ihre eigene Medialität aber nicht explizit hervortritt. Ob 

39 Vgl. dazu weitergehend Feige: Die Natur des Menschen, Kapitel 3.

48

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daraus folgt, dass unser Handeln selbst strukturell die Eigenschaften dieser Gegen-
stände und Infrastrukturen annimmt; ob unser Handeln selbst also in Begriffen der 
bekannten ideologiekritischen Lektionen Adornos und Horkheimers insgesamt als 
Ausdruck instrumenteller Vernunft zu explizieren ist,40 kann an dieser Stelle offen-
bleiben (ich will allerdings festhalten, dass der dynamische und kreative Charakter 
des Technischen diese Diagnose noch nicht konterkariert). Wichtig ist für mich 
hier nur der Gedanke, dass das Technische seinen Ort in Handlungserklärungen als 
Ausübungen unserer praktischen Rationalität hat und dabei auf der Ebene der Mittel 
im praktischen Syllogismus auftaucht und somit im Kontext von Fragen, auf welche 
Weise ich etwas tue, und nicht, was ich tue.

Diese These gilt es gleichwohl nicht so zu verstehen, dass die Mittel austauschbar 
wären mit Blick auf die gegebenen Zwecke (auch Adornos und Horkheimers Kritik 
der Verselbstständigung instrumenteller Vernunft darf nicht, wie ich eben angedeutet 
habe, so schlicht gelesen werden). Vielmehr ist das Technische in seiner Produktivi-
tät zu würdigen. Christoph Hubig hat im Anschluss an Überlegungen zu Hegels 
Begriff der Teleologie zu Recht auf die wechselseitige Bestimmung von Mittel und 
Zweck verwiesen:41 Es ist nicht allein so, dass ich gemäß der Mittel, die mir zur 
Verfügung stehen, anderes tun kann. Vielmehr tue ich auch etwas in anderer Art 
und Weise, je nachdem, welcher Mittel ich mich bediene. Entscheidend scheint mir 
zu sein, dass wir gleichwohl nicht die überspitzte These vertreten müssen, dass der 
Zweck dadurch selbst ein anderer wird; ob mit Auto oder Bahn, wenn ich Verwandte 
besuche (oder in vergangenen Jahrhunderten Menschen mit der Kutsche Verwandte 
besucht haben) – in all diesen Fällen handelt es sich durchaus um die Handlung, 
Verwandte zu besuchen. Worauf die Dialektik von Mittel und Zweck allerdings 
verweist, ist die Tatsache, dass sich der Sinn dieser Handlung im Lichte der Mittel 
durchaus ändert; es heißt etwas anderes, Verwandte zu besuchen, je nachdem, in 
welcher Art und Weise ich das tue. Will man hier nun die ideologiekritischen Lek-
tionen Adornos und Horkheimers eintragen, so bestünde der entscheidende Schach-
zug darin, auf die Problematik des Unsichtbar-Werdens der Mittel zu verweisen. Es 
droht gerade durch den regelförmigen, verlässlichen wie unsichtbaren Charakter der 
Technik eine Elimination einer Sicht auf die Vielfältigkeit der Mittel und damit auch 
eine falsche Identifikation eines Zwecks mit nur einem oder einer Art von Mittel(n).

Eine Betonung des kreativen, offenen und insgesamt relationalen Charakters von 
technischen Gegenständen und Infrastrukturen, auf den ich bereits hingewiesen 
hatte, scheint mir diese Dimension und Gefahr des Technischen (die allerdings 
eine Gefahr ist, die nicht allein das Technische betrifft) nicht auszuhebeln. Ein 

40 Vgl. dazu Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophi-
sche Fragmente, Frankfurt am Main 1988.

41 Vgl. Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der 
Medialität, Bielefeld 2006, Kapitel 4 und hier v.a. 4.2.

49

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


paradigmatisches Beispiel für eine Position, die einen entsprechenden Charakter 
des Technischen (freilich nicht unter diesem Begriff) überbetont, ist Latours Ac-
tor-Network-Theorie. Sie droht nicht allein, den Handlungsbegriff im Sinne eines 
praktischen Wissens selbst zu verabschieden (den er in Wahrheit in seinen Analy-
sen durch die Hintertür dann doch wieder hereinholen muss, weil auch er nicht 
behauptet, dass Steine und Milchsäurefermente dasselbe tun und tun können und 
dasselbe auf dieselbe Art und Weise tun können wie Menschen). Vielmehr hat seine 
Position dadurch stark affirmative Züge, dass sie gar nicht länger in der Lage ist, 
die Arten von potentiellen Verselbstständigungen in den Blick zu nehmen, die ich 
eben adressiert habe.42 Mit anderen Worten: Dass das Verhältnis von Mittel und 
Zweck dialektisch ist, verunmöglicht nicht die Form der Kritik, die Adorno und 
Horkheimer vorgeschlagen haben.

***

Wenn die vorangehenden Überlegungen überzeugend waren, zeigen sie mit Blick 
auf das Verhältnis von Kunst und Technik Folgendes. In der Kunst als Ausdruck 
ästhetischer Rationalität und der Technik als Ausdruck praktischer Rationalität ge-
winnen die Objekte und Ereignisse, die Infrastrukturen und Dinge, einen anderen 
und gegenläufigen Sinn. Technik taucht im Rahmen praktischer Rationalität auf der 
Ebene der Mittelrelation auf und das heißt, sie hat instrumentellen Charakter mit 
Blick auf die Zwecke unseres Handelns. Wenn wir hingegen von künstlerischen 
Techniken sprechen, so adressieren wir damit Formen des Hervorbringens, die kei-
nem außer dem in ihnen selbst liegenden Zweck verpflichtet sind.

Wenn wir dabei die Dialektik von Zweck und Mittel in Rechnung stellen, dass 
sich nämlich der Sinn der Zwecke durch die Art der Mittel, im Rahmen derer sie 
verwirklicht werden, ändert, so ließe sich weitergehend sagen: Eine entsprechende 
Dialektik kennzeichnet zwar das Verhältnis von technischen Gegenständen und 
Infrastrukturen mit Blick auf das, wozu sie verwendet werden, es wird in ihrer 
Verwendung aber nicht explizit thematisch. Im Rahmen von Praktiken der Kunst 
wird eine entsprechende Dialektik sich selbst durchsichtig, insofern hier der Zweck 
gar nichts anderes ist als das, was durch die Mittel und nur durch diese Mittel 
verwirklicht wird. In diesem Sinne wäre das Technische im Rahmen praktischer 
Mittelrelationen zu adressieren, wohingegen das Ästhetische in Form der Kunst als 
ein Reflexionsgeschehen zu explizieren wäre. Und als Ausblick ließe sich festhalten: 
Es könnte so sein, dass es nicht die Kunst ist, die mit der Technik in ein und dasselbe 
begriffliche Register gehört, sondern vielmehr das Design, das Gegenstände meint, 

42 Das gilt bereits für Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen 
Anthropologie, übers. v. Gustav Roßler, Frankfurt am Main 2008.

50

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die in ihrer ästhetischen Spezifik zugleich unmittelbar praktische Funktionen in 
unserem Handeln erfüllen.43

43 Ich danke Tom Poljanšek sowie zwei anonymen Gutachter*innen für hilfreiche Kommentare 
zu einer früheren Fassung dieses Beitrags.

51

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-35 - am 17.01.2026, 17:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

