
Autonomie und gelungenes Leben

Annemarie Pieper

Einleitung

Wie viel Selbstbestimmung im Sinn von Autonomie ist im Spiel, wenn

wir von einem gelungenen Leben sprechen? Ersetzen wir gemäß unse-

remalltagssprachlichenVerständnis das Attribut »gelungen« durch »ge-

glückt« und reden von einem geglückten Leben, legt dies jedenfalls die

Vermutung nahe, dass eben auch das Glück und damit der Zufall beim

Verfolgen und Erreichen von Zielen eine Rolle gespielt hat. Zufälle kön-

nen die Durchsetzung von Plänen unterstützen, aber auch durchkreu-

zen: Beides liegt nicht in der Hand des Akteurs, dessen Autonomie da-

durch beschnitten wird. Zwar kennen wir nicht nur das Fortuna-Glück,

das – wie es der Mythos erzählt – unverhofft und unverdient über je-

manden hereinbricht wie ein Lotto-Gewinn. Es gibt nämlich auch das

sprichwörtlich verbriefte Glück des Schmiedes, dem entsprechend jede

und jeder Schmied des eigenen Glückes ist, und räumen ein, dass beim

selbst Machen des Glücksmehr Autonomie beteiligt ist als beimWarten

auf das Glück, dessen Eintreffen von nicht kontrollierbaren Fremdfak-

toren abhängig ist.

Die Annahme, dass Autonomie eine wesentliche Voraussetzung für

ein gelungenes Leben ist, scheint also nicht unberechtigt. Wer in sei-

nemLeben die Eigeninitiative ergreift, indem er seine Ziele und dieWe-

ge dorthin selbst bestimmt, handelt gemäß dem ersten Teil des Wortes

»Autonomie« – autos – selbst. Aber was ist mit dem zweiten Teil des

Wortes: Nomos? Woher stammt der Nomos, das Gesetz, nach dem sich

die eigenständig handelnde Person richtet, und was beinhaltet es? Um

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Autonomie

die Eigenart menschlichen Handelns zu klären, versuche ich in einem

ersten Schritt, diese gegen tierische Verhaltensweisen abzugrenzen und

am Schluss gegen Aktivitäten, die von Robotern ausgeführt werden.

1. Die Eigenart menschlichen Handelns

Wir machen uns seit jeher ein Bild von uns selbst, wie wir sind – als

Mensch – und wie wir sein wollen. Das belegen schon uralte Höhlen-

bilder ebenso wie Abbildungen auf Gefäßen, die aus Gräbern stammen.

Auch andere Lebewesen, Tiere etwa, haben eine Vorstellung von ihres-

gleichen. Sie können an Aussehen, Geruch und Stimme erkennen, wel-

ches einzelne Tier zu ihremRudel gehört undwelches nicht; welche Tie-

re zur Beute zählen und welche zu den Fressfeinden. Viele Tiere haben

jedoch kein Bild von sich selbst. Hunde zum Beispiel bellen ihr Spiegel-

bild an. Menschenaffen allerdings erkennen sich in ihrem gespiegelten

Gegenüber. So wischen sie etwa einen Fleck weg, den sie im Spiegel an

ihrem Körper entdecken.

Was den Menschen von seinen älteren Vorgängern im Tierreich un-

terscheidet, ist die Fähigkeit, sich von sich selbst einBild zumachen.Sein

Selbstbild enthält sehr vielmehr als eine fotografische Eins-zu-eins-Ab-

bildung. In das Bild, das wir uns von uns selbst machen, gehen Vorstel-

lungen davon mit ein, wie wir uns sehen möchten und wie wir gese-

henwerdenwollen.Bei unserenSelbstentwürfen spielenVor-Bilder eine

Rolle, an denen wir uns orientieren und denen wir nacheifern. Dies al-

les ist möglich, weil Menschen zur Selbstreflexion fähig sind. Das Wort

»Reflexion« enthält die Spiegelmetapher:Wir denken nicht einfach line-

ar, sondern beziehen uns dabei, wenn auch nicht immer ausdrücklich,

zugleich auf uns selbst als Denkende zurück, spiegeln uns also in unse-

ren Denkvollzügen als Ich oder Subjekt. Wir nennen dies unser Selbst-

bewusstsein: das Bewusstsein von uns selbst als um unsWissende.

Die Philosophen haben daher die Trennungslinie zwischenmensch-

lichen und tierischen Lebewesen von Anbeginn an bis in die heutige

Zeit entlang der Kompetenz des Denkens und der rationalen Auf-

schlüsselung unserer Lebenswelt gezogen. Menschen wissen um ihre

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 31

Endlichkeit und Geschichtlichkeit, daher haben sie ein Zeitbewusst-

sein. Sie können ihre Herkunft rekonstruieren und sich bis zu einem

gewissen Grad aus dem Kausalmechanismus der Evolution ausklinken,

indem sie sich eigene Ziele setzen, um auf diese Weise ihre Zukunft

selber zu planen und aktiv zu gestalten. Tiere hingegen sind natur-

bestimmt oder wie wir sagen: instinktgeleitet. Sie vermögen keine

eigenen Zwecke zu verfolgen. Daher können sie ihre Zukunft nicht in

Gedanken vorentwerfen. Sie brauchen auch nichts zu planen, weil die

Natur für sie bereits alles vorentschieden hat: ihre Lebensform ist keine

selbst gewählte. Der wesentliche Unterschied zwischen menschlichen

und tierischen Lebewesen besteht dann darin, dass der Mensch sich

hinsichtlich seiner Lebensgestaltung Freiheit zuschreibt, während er

die Tiere für determiniert hält.

Bezogen auf die beiden Teile des Wortes »Autonomie« bedeutet

dies: Tiere verbringen ihre Lebenszeit zwar bis zu einem gewissen Grad

selbstbestimmt – etwa als Platzhirsch oder als Herdentier, aber eben

nur innerhalb der Grenzen, die durch ihre Natur festgelegt sind. Und

der Nomos, das Gesetz, nach dem sie sich richten, haben sie nicht selbst

gewählt; es ist ihnen einprogrammiert. Nun fragt sich jedoch, ob dies

nicht weitgehend auch auf den Menschen zutrifft – je nachdem aus

welcher Perspektive man ihn beschreibt. Auch immenschlichen Körper

laufen lebenswichtige natürliche Prozesse ab, die ohne Zutun des Men-

schen funktionieren – das Kreislaufsystem etwa, das unabhängig von

individuellen Plänen und Zielen in dem Sinn autonom ist, als es sich

nach biologisch vorgegebenen Gesetzmäßigkeiten selbst organisiert

und reguliert. Nimmt man dann noch die Prämisse eines Schöpfergot-

tes hinzu – als Urheber des Weltalls, inklusive der Menschen: Wie viel

Autonomie bleibt da für uns im Unterschied zu den Tieren noch übrig?

Johann Wolfgang von Goethe hat in seinem Gedichtzyklus Urworte.

Orphisch einGedicht verfasst,das diesesDilemmazumAusdruckbringt.

Es ist überschriebenmitDaimon (Dämon):

»Wie an dem Tag, der dich der Welt verliehen,

Die Sonne stand zum Gruße der Planeten,

Bist alsobald und fort und fort gediehen,

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Autonomie

Nach dem Gesetz wonach du angetreten.

So musst du sein, dir kannst du nicht entfliehen,

So sagten schon Sibyllen, so Propheten;

Und keine Zeit und keine Macht zerstückelt

Geprägte Form, die lebend sich entwickelt.« (Goethe 1998, S. 233)

Das Wort »Dämon« im Titel des Gedichts wollte Goethe so verstanden

wissen:

»Der Dämon bedeutet hier die notwendige, bei der Geburt unmittel-

bar ausgesprochene, begrenzte Individualität der Person, das Charak-

teristische, wodurch sich der Einzelne von jedem andern, bei noch so

großer Ähnlichkeit unterscheidet.« (Goethe 1998, S. 671.)

Auf den ersten Blick scheint es so, als ob schicksalhafte Ausgangsbedin-

gungen denMenschen gleich vonGeburt an fast vollständig determinie-

ren, so dass für Autonomie kein Spielraum bleibt. Die Gestirnkonstella-

tionen am Tag der Geburt sind bedeutsam für seine Entwicklung, die

nicht zufällig vonstatten geht, sondern einem Gesetz folgt: »Dem Ge-

setz wonach du angetreten.« Dieses Gesetz ist nicht selbst gewählt, ent-

spricht also nicht dem Nomos im Wort »Autonomie«, sondern hat den

Status einesNaturgesetzes, dem einMensch als IndividuumvonGeburt

an unterworfen ist.

Dieses Gesetz bezieht sich demnach auf jene als Dämon bezeichne-

te Individualität, die jedem einzelnenMenschen als »geprägte Form« zu

eigen ist, die er nicht verändern oder loswerden, sondern nur im Lauf

des Lebens entwickeln kann. Gibt es in dieser Beschreibung überhaupt

noch einen Spielraum für Freiheit im Sinn von Autonomie? Ichmeine ja

und möchte eine entsprechende Lesart des Goethe-Gedichts vorschla-

gen.Die als »geprägte Form« charakterisierte Individualität unterschei-

det sich von einer Münze, die von Anfang bis Ende unverändert densel-

ben, ihr eingeprägten Wert behält, egal wie abgenutzt sie ist, nachdem

sie durch vieleHände gegangen ist.Der Unterschied liegt in demZusatz

»die lebend sich entwickelt«.DiePrägung ist demnachnichts Statisches,

von Anfang an Fertiges, sondern bildet sich erst im Verlauf eines Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 33

zesses heraus. Damit gleicht das Menschwerden eher dem organischen

Wachstum: Etwa dem einer Blume, die beim Durchlaufen verschiede-

nerEntwicklungsstufen ständig ihreGestalt verändert, angefangen vom

Samenkorn bis hin zur ausgewachsenen Pflanze. Was sich dabei nicht

verändert, sondern als ihr unzerstörbarerWesenskern durchhält, ist ih-

re Besonderheit. Aus einem Sonnenblumenkern kann kein Stiefmütter-

chen oder eine Rose hervorgehen.

Jede einzelne Blume,die denGattungsnamen »Sonnenblume« trägt,

ist einzigartig, nur mit sich selbst und nicht mit anderen Exemplaren

vonSonnenblumen identisch.DieseSelbstbezogenheit trifft auchauf je-

des zur Gattung Mensch zählende Individuum zu. Doch der entschei-

dende Unterschied zur Sonnenblume besteht darin, dass das mensch-

liche Individuum seine Besonderheit, sein Selbst mitgestaltet. Als »ge-

prägte Form, die lebend sich entwickelt«, kann es zwar nichts anderes

werden als ein Mensch, ein individueller Mensch in einzigartiger Be-

sonderheit.Aber seineEntwicklung läuft nicht als ein Automatismus ab,

gleichsam ohne sein Zutun, sondern wird wesentlich gesteuert durch

den Selbst- und Sinnentwurf, der die Ziele des individuellen Selbstwer-

dungsprozesses enthält.

Nietzsche (1999a, S. 81) hat den Menschen als »das noch nicht fest-

gestellteThier« bezeichnet und ihn damit von anderen Lebewesen abge-

grenzt,die insofern »festgestellt« sind,als ihrEntwicklungsprozess dem

Reiz-Reaktionsschema unterworfen ist, dem sie sich weder entziehen

wollen noch können. Ihre Prägung erlaubt ihnen keine Abweichung vom

Kausalprinzip, wohingegen das menschliche Lebewesen an seiner Fest-

Stellung mitwirken kann, indem es sich selbst eigene Ziele und Zwe-

cke setzt und damit seiner Entwicklung seine individuelle Prägung auf-

drückt.

Der Begriff des Selbst ist untrennbar mit dem Begriff der Freiheit

verbunden.Wie das Selbst sich entwickelt, indem es aus seinenmateri-

ellen Vorgaben seine Individualität gestaltet und dadurch nicht nur ein

menschliches Selbst wird, sondern dieses bestimmte, einmalige Indivi-

duum, hängt vom Gebrauch seiner Freiheit ab. Der dänische Philosoph

Søren Kierkegaard, der als Begründer der Existenzphilosophie gilt, hat

beschrieben, wie die Struktur des Selbst in einem Freiheitsakt erzeugt

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Autonomie

wird,nicht einmalund für immer,sondern in jedemAugenblickneu.Am

Anfang seiner Schrift Die Krankheit zum Tode heißt es: »Das Selbst ist ein

Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält […]; das Selbst ist nicht das Ver-

hältnis, sondern dass das Verhältnis sich zu sich selbst verhält.« (Kier-

kegaard 1957, S. 8) Das Selbst, von demKierkegaard hier spricht, ist kein

Objekt, kein fertiges Endprodukt, sondern eine Tätigkeit: die Tätigkeit

des Sichverhaltens. Die Beziehung auf sich selbst als Akteur im Selbst-

entwurf und in dessen praktischer Umsetzung ist nicht das Resultat ei-

ner Fremdeinwirkung, etwa seitens der Natur oder der Evolution, son-

dern verdankt sich den freien, selbst-haften Entscheidungen menschli-

cher Individuen, die allen ihrenHandlungen das Gesetz der Freiheit zu-

grunde legen und die Befolgung dieses Gesetzes als den Sinnmenschli-

chen Lebens erachten.

2. Der freie Wille

Eswurde in der Geschichte der Philosophie oft über die Frage nach dem

freien Willen gestritten. Die Thesen bewegten sich in der Spannbreite

zwischen absoluter Freiheit und vollständigerDetermination.Beide Ex-

treme zielen weit am Alltagsverständnis vorbei und sind überdies nicht

lebbar. Absolute Freiheit, der zufolge man nach Belieben tun und lassen

kann,wasmanwill, hebt sich in der Praxis selbst auf,weil jeder bestrebt

ist, seinen Freiheitsspielraum zu vergrößern, indem er die anderen an

der Ausübung ihrer Freiheit hindert. Die Folge ist ein Kampf aller ge-

gen alle und das bedeutet: ewiger Krieg. Dass die entgegengesetzte Po-

sition einer vollständigen Determination den Begriff der Freiheit auf-

hebt und autonome Selbstbestimmung verunmöglicht, lässt sich nicht

bezweifeln. Aber die Tatsache, dass wir uns de facto Freiheit zuschrei-

ben, wenn wir überlegen, was wir tun wollen, spricht gegen eine totale

Determination.

Die These vom individuellen Selbstwerden setzt Willensfreiheit als

Bedingung menschlichen Sichverhaltenkönnens voraus. Diese Frei-

heit macht den Menschen zum Gesetzgeber: Anders als Tiere ist er

nicht fremden Gesetzen vollständig unterworfen, sondern kann sich

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 35

eigene Gesetze geben, durch die er festlegt, wie er gemäß seinen ei-

genen Sinnkriterien und Zwecksetzungen leben will. Damit ist nicht

gesagt, dass er unabhängig ist von Naturgesetzen und vom Evolu-

tionsprozess insgesamt, aber er kann sich zu den unterschiedlichen

Fremdbestimmungen, die ihn kausal beeinflussen, verhalten, indem er

sie in seine Überlegungen einbezieht, und im Kontext seiner eigenen

Sinnvorstellungen und Wertsetzungen hinsichtlich ihres die Freiheit

einschränkenden Potenzials einschätzt. Selbst in einer scheinbar aus-

weglosen Lage bleibt dem Menschen die Freiheit, seinen Nomos, sein

Gesetz der Selbstbestimmung als das höherrangige zu behaupten und

sich den ihn determinierenden Faktoren nicht zu unterwerfen.

Ein Beispiel für das Festhalten an der Fähigkeit zur Selbstbestim-

mung auch in einer Situation, die genau dies in Abrede stellt, ist der

Mythos des Sisyphos.Es hatmich immer beeindruckt,wieAlbertCamus

die Geschichte des gegen die Götter rebellierenden Sisyphos erzählt, der

den Tod in Ketten legte, um den Menschen das Leid des Sterbens zu er-

sparen, und dafür von den Göttern brutal bestraft wurde. Er sollte in al-

le Ewigkeit einen schweren Felsbrocken wälzen, nicht über eine Ebene,

sondern einen Berg hinauf.Und das Perfide dieser Strafe bestand darin,

dass der Stein, nachdemSisyphos ihnmit einer letzten großen Anstren-

gung auf den Gipfel bugsiert hatte, sofort wieder ins Tal zurück polterte

und Sisyphos dazu zwang, die Plackerei erneut auf sich zu nehmen. Im-

mer wieder, ohne Hoffnung auf ein Ende der Fron. Im Strafvollzug der

Götter war ein Pardon nicht vorgesehen.

Dieses unbarmherzige Schicksal ist so zermürbend, weil es die

größtmögliche Strafe für einen Menschen bedeutet: den totalen Frei-

heitsentzug. Sisyphos wurde sowohl seiner Entscheidungsfreiheit als

auch seiner Handlungsfreiheit beraubt. Aber eins hatten die Götter

nicht bedacht: seine Gedankenfreiheit. Sie gingen davon aus, dass

Sisyphos in der kurzen Verschnaufpause, die ihm auf seinem Weg

ins Tal zurück zum Stein blieb, über die Sinnlosigkeit seines Daseins

grübelte, dessen Ausweglosigkeit seine Qual noch potenzieren würde.

Und anfangs war es sicher so, dass er über der Aussichtslosigkeit einer

Änderung seiner Lebensbedingungen schier verzweifelte. Doch ich

folge der Deutung Camus’, der den Wendepunkt in der Phase des Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Autonomie

stiegs vom Berg ansiedelt. Diese Phase würde ich – Camus’ Erzählung

weiterführend, folgendermaßen rekonstruieren.

In einem 1. Schritt wird Sisyphos plötzlich auf seine Umgebung auf-

merksam, die er bisher, absorbiert durch sein Unglück, nicht wahrge-

nommen hat. Er sieht das grüne Gras, die bunten Blumen amWegrand,

den zerklüfteten Berg. Er hört die Vögel zwitschern, das Rauschen des

Windes. Seine Sinne erwachen. Im 2. Schritt entdeckt er in der Natur

Prozesse, die den kreisförmigen Abläufen in seinem Leben ähnlich sind:

das Auf- und Untergehen der Sonne, das Aufblühen und Verblühen der

Pflanzen. Ihm prägt sich das Werden und Vergehen der Dinge als ein

sinnvolles, durch die Natur gesteuertes gleichförmiges Geschehen ein.

Im 3. Schritt denkt er über die Ursache seiner Bewegungen des Hinauf

und Hinab nach. Dabei fällt ihm auf, dass diesen eine andere Art von

Ursache als die in der Natur wirksame Kausalität zugrunde liegt, näm-

lich das Verdikt der Götter. Kein Naturgesetz, sondern ein übermächti-

ger Wille zwingt ihn zur Ausübung einer völlig sinnlosen Tätigkeit. In

dieser Einsicht findet Sisyphos den Hebel für eine neue Einschätzung

seiner Lebensqualität.

Im 4. Schritt straft er die Götter mit Verachtung. Indem sie ir-

reversible unmenschliche Strafen verhängen, haben sie sich selbst

disqualifiziert, man muss die mit ihren Handlungsanweisungen ver-

bundene Abwertung nicht teilen. Dies hat Konsequenzen für sein

Selbstverständnis, das er im 5. Schritt neu begründet. Er allein bestimmt

von nun an über den Sinn seines Lebens. Die Götter hatten diesen für

Sisyphos nicht realisierbaren Sinn am endgültigen Liegenbleiben des

Steins auf dem Berggipfel festgemacht. Sisyphos verwirft nun diese

Sinnvorgabe. Er entscheidet sich für das Unterwegssein, das Gehen

des Weges, das keine feststehenden Ziele mehr anerkennt. Durch seine

eigene autonome Sinngebung, die er nun dezidiert mit dem Wälzen

des Steins verbindet, durchkreuzt er die Absicht der Götter. Jedes Stück

Weg, das er bewältigt, verbucht er als Erfolg des Einsatzes seiner Be-

wegungsfreiheit, die keinen Stillstand duldet und den Berggipfel als

bloße Durchgangsstation neben vielen anderen durchläuft. So ver-

liert der Gipfel sein Alleinstellungsmerkmal als vorgeschriebene und

unerreichbare Endstation.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 37

Camus schließt seinen Essay mit denWorten:

»Ich verlasse Sisyphos am Fuße des Berges! Seine Last findet man im-

mer wieder. Sisyphos jedoch lehrt uns die höhere Treue, die die Göt-

ter leugnet und Felsen hebt. […] Dieses Universum, das nun keinen

Herrn mehr kennt, kommt ihm weder unfruchtbar noch wertlos vor.

Jeder Gran dieses Steins, jedes mineralische Aufblitzen in diesem in

Nacht gehüllten Berg ist eine Welt für sich. Der Kampf gegen Gipfel

vermag ein Menschenherz auszufüllen. Wir müssen uns Sisyphos als

einen glücklichen Menschen vorstellen.« (Camus 2000, S. 160)

Das Glück, das Camus Sisyphos zu schreibt, hat wenig zu tun mit un-

serem Alltagsverständnis im Sinn von überschäumender Freude, Hap-

piness oder Seligkeit. Sisyphos kann ja seine harten Lebensbedingun-

gen nicht ändern. Er muss nach wie vor seine Last auf dem ihm vorge-

gebenenWeg befördern. Sein Glück hat eher mit seinem neu gewonne-

nen Autonomieverständnis zu tun, mit der Aufwertung, die sein Leben

durch die eigene Sinngebung erfahren hat. Wenn wir etwas geschafft

haben, uns durch eigene Anstrengungen etwas gelungen ist, daswir uns

vorgenommenhaben,sagenwir: Es ist unsgeglückt. IndiesemSinndarf

Sisyphos als ein glücklicher Mensch bezeichnet werden: Es ist ihm ge-

glückt, die Abwertung seines Lebens durch die Götter zu widerrufen.

3. Freiheit und Gemeinschaftstauglichkeit

Geglückte Autonomie und der darauf sich gründende Sinn des Lebens

resultieren nicht aus einem einmaligen Kraftakt und bleiben dann auf

Dauer bestehen. Vielmehr – darauf deutet in der Sisyphoserzählung

die Beweglichkeit der Beine hin, die zu keinem Zeitpunkt stillstehen –

muss das Selbst in jedemAugenblick seines geschichtlichenDaseins von

neuem sein eigenes Gesetz, durch das es überhaupt ein Selbst ist, das

Gesetz der Freiheit nämlich, handelnd bestätigen. Und damit kommt

ein zweiter Gesichtspunkt ins Spiel, der im Sisyphos-Mythos außer

Betracht bleibt: Die Tatsache, dass das Individuum nicht allein auf der

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Autonomie

Welt ist, sondern unter anderen Individuen existiert, denen es das glei-

che Recht auf freie Selbstbestimmung zugestehen muss. In das Gesetz,

das es sich selbst gibt, fließt daher die Erkenntnis mit ein, dass Freiheit

nichts Selbstisches, ausschließlich auf das eigene Selbst Bezogenes ist

und egoistisch in Anspruch genommen werden darf, sondern dass in

einem sozialen Kontext über die Binnenperspektive des Ich hinaus die

Perspektive desWir mit berücksichtigt werdenmuss.

Dazu ist es erforderlich, das im eigenen Lebensentwurf verankerte

Sinnkonzept mit den Augen des Wir daraufhin zu prüfen, ob es ge-

meinschaftstauglich ist. Eine solche Prüfung setzt eine Urteilsfähigkeit

voraus, die sich auf den so genannten sensus communis stützt, auf den

Gemein-Sinn. Das individuelle Sinnspektrum muss kompatibel sein

mit dem Gemeinsinn, der als Garant der Freiheitsrechte aller, die eine

Gemeinschaft bilden, eine unbeschränkte Ausübung dieser Rechte ver-

bietet und der eigenen Freiheit eine Grenze an der Freiheit der anderen

setzt. »Gemeinsinn« als deutsche Übersetzung für den lateinischen Ter-

minus sensus communismeint nicht dasselbe wie das englische Common

Sense, mit dem in der Regel eine vom Durchschnitt der Allgemeinheit

vertretene Ansicht bezeichnet wird. Im Common Sense spiegelt sich

eine von den meisten geteilte Sicht der Dinge, darunter Vorurteile und

ideologische Unterstellungen. Mit Common Sense wird aber häufig

auch der gesunde Menschenverstand angesprochen, der sich durch

vielfältige Erfahrungen herausgebildet hat und sich deshalb auf eine

mehr oder weniger breite Faktenbasis abstützt.

Das deutscheWort »Gemeinsinn«hingegenbezieht sichweniger auf

eine empirischeGrundlage akkumulierterMeinungen als auf einen nor-

mativen Anspruch. Der Sinn für das Gemeinwesen soll bei allen indivi-

duell getroffenenEntscheidungen,sofern siedieFreiheitsrechteanderer

betreffen, das Allgemeinwohl mit in die Waagschale werfen. Anders als

unsereangeborenenorganischenSinnesvermögen–Augen,Ohren,Tas-

ten, Schmecken etc. – muss der Gemein-Sinn als humanitäre Haltung

erworben werden: durch Erziehung und Bildung, nicht wie in Diktatu-

ren durch imperialistische Abrichtung. Der Gemeinsinn ist unverzicht-

bar für den gesellschaftlichen Zusammenhalt, der sich auf wechselseiti-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 39

ges Vertrauen derMitglieder des Kollektivs stützt. Er erzeugt zwischen-

menschliche Solidarität.

Der Sinn, von dem imWort »Gemeinsinn« die Rede ist, bezieht sich

also nicht auf eine feststehende, objektiv fassbare Gegebenheit, etwa in

Gestalt eines Endziels. Vielmehr bezieht sich »Sinn« als Freiheitsbegriff

auf ein Tun, eine Tätigkeit, durch welche ausgehandelt wird, welche

kollektiven Ziele angestrebt werden sollen. Der Sinn muss als solcher

jeweils gemeinsam ermittelt und erstrebt werden. Dies deckt sich auch

mit der Herkunft des Wortes: Das neuhochdeutsche Verb »sinnan« be-

deutet: reisen, streben, gehen. Dies verweist wieder auf jene Mobilität

des Unterwegsseins, von der schon im Zusammenhang mit der Sisy-

phos-Erzählung als sinnerzeugender Tätigkeit die Rede war, nur dass

beim Gemeinsinn die Betonung nicht auf der individuellen, sondern

auf der kollektiven Sinnsuche liegt. Camus hat in einer späteren Schrift

mit dem Titel Der Mensch in der Revolte (1951) diesen kollektiven Aspekt

herausgestellt, indem er der Gestalt des Sisyphos als einsamem Sinnsu-

cher Prometheus als Verteidiger einer Wertegemeinschaft beigesellte,

die Freiheit als höchstes Prinzip und den Sinn des Lebens erachtet. Frei-

heit macht das Leben lebenswert. Den inneren Zusammenhalt dieser

Gemeinschaft beschreibt Camus als »durchsichtige Komplizenschaft

der Menschen untereinander«, als eine »Solidarität der Kette« (Camus

1969, S. 227) – ein Bild, das die Standhaftigkeit jedes einzelnen Gliedes

dieser Kette herausstreicht. Wenn nur eines der Glieder ausfällt, bricht

die ganze Kette in sich zusammen.

Wir bilden Menschenketten, wenn wir für oder gegen etwas de-

monstrieren. Hand in Hand bekräftigen wir einen gemeinsamenWert,

den wir als sinnstiftenden Kompass für unsere Handlungen aner-

kennen. Der Halt, den die ineinander verschränkten Hände geben,

signalisiert eine Stärke, die einer allein nicht hat, die im Verbund mit

anderen jedoch zunimmt. Indem ich anderen Halt gebe, halten mich

die anderen. Das Wir stützt das Ich in seinen Bemühungen um ein

sinnvolles Leben. Dabei kann die Kette allerdings auch zur Last werden

wie eine Fußfessel, die jemandem die Bewegungsfreiheit einschränkt.

Als eine solche Fessel nimmt das mündig gewordene, autonome Ich

manchmal die überkommenen Wertstandards und die geltenden Re-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Autonomie

gelsysteme wahr, in die es sich einüben sollte und die ihm nun wie

Mittel zur Unterdrückung seiner persönlichen vorkommen. Es kann

den Allgemein-Sinn nicht mehr zur Deckung bringen mit seinen ei-

genen Sinnvorstellungen und beginnt gegen den normativen Zwang

kollektiver Verpflichtungen zu rebellieren.

In einer liberalen Demokratie ist das völlig in Ordnung. Jedes Mit-

glied ist berechtigt, aus einer kritischen Distanz die Verbindlichkeit

geltender Standards in Frage zu stellen. Eine Kommunikationsgemein-

schaft muss dies aushalten und bereit sein, sich auf einen Diskurs

einzulassen und die jeweils vorgebrachten Argumente zu prüfen. Krite-

rium ist dabei die persönliche Freiheit jedes Individuum, die aber eben

keine absolute Freiheit ist, sondern ihre Grenze an der Freiheit der an-

deren hat. Die Ziele, die ichmir selbst setze, und die Sinnvorstellungen,

die ich verwirklichen möchte, müssen verträglich sein mit dem Recht

der anderen auf deren freie Selbstentfaltung. Umgekehrt gilt für die

anderen, dass sie ihrerseits meine Freiheit respektieren müssen. Das

geht erfahrungsgemäß nicht ohne Interessenkollisionen aus, die eine

einvernehmliche Lösung erfordern, anstatt das Willkürprinzip oder die

Ausübung von Gewalt den Sieg davontragen zu lassen.

Die Sinnsuche von Individuen als Mitgliedern eines Kollektivs be-

wegt sich zwischen dem Wunsch nach ungestörter, hemmungsloser

Selbstverwirklichung einerseits und der berechtigten Forderung der

Mitmenschen, dass ihr Freiheitsspielraum nicht unzulässig einge-

schränkt werde. Daran erinnert der Begriff der Autonomie, der nicht

mit maßloser oder grenzenloser Freiheit verwechselt werden darf,

sondern die Ausübung der Freiheitsrechte an das Gesetz der Freiheit

bindet: So viel Freiheit für alle wie möglich, so viele Restriktionen wie

nötig, um eben diese Freiheit zu gewährleisten. Genau dies geschieht

in einer Demokratie nicht diktatorisch, durch willkürliche Erlasse eines

Despoten, sondern durch Vereinbarung. Gestützt auf den Volkswil-

len, der seinerseits liberalen Grundwerten verpflichtet ist, werden für

alle verbindliche Regeln zur Normierung des zwischenmenschlichen

Freiheitsbedürfnisses ausgehandelt. Nicht verhandelbar sind eben jene

Grundwerte, die mit einem unbedingten Sollensanspruch versehen

sind, weil sie Ausdruck der Freiheit sind. Zwar klingen Forderungen,

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 41

die mit einem »du sollst, du darfst nicht, du musst« erhoben werden,

wie Befehle zurUnterdrückungmeiner persönlichen Freiheit und damit

wie eine Nötigung zum Gehorsam. Aber hört man genauer hin, was da

geboten und verboten wird, zeigt sich, dass nicht die Unterdrückung

von Freiheit, sondern deren Schutz verlangt wird: Du sollst nicht tö-

ten! Du darfst niemanden foltern! Du musst dich für die körperliche

und geistig-seelische Unversehrtheit jedes Menschen einsetzen. Lauter

Imperative, die sich an meine Freiheit richten und die Achtung des

Menschenrechts auf Unverletzlichkeit der Person gebieten.

Auch wenn wir im Alltag nicht ständig mit diesen Forderungen di-

rekt konfrontiert sind, spielen sie doch im zwischenmenschlichen Um-

gang eineRolle.ZumBeispiel imStraßenverkehr,dessenRegelnwir um-

standslos anerkennen, auchwennder eine oder die andere esmanchmal

mit der Geschwindigkeitsbegrenzung nicht so genau nimmt oder den

Alkoholspiegel im Blut unterschätzt. Doch niemand wird ernsthaft für

sich absolute Bewegungsfreiheit verlangen und mit dem Velo über die

Autobahn radeln oder das Auto auf Einbahnstraßen in die Gegenrich-

tung lenken wollen. Und selbst dort, wo unermesslich viel Platz zu sein

scheint, können Einschränkungen nötig werden. Sie erinnern sich viel-

leicht an ein Chanson vonReinhardMey:Über denWolkenmuss die Freiheit

wohl grenzenlos sein. Von allen irdischen Sorgen befreit, schwerelos vom

Wind getragen über allem zu schweben, was von der Erdanziehungs-

kraft amBoden gehaltenwird, ist ein alterMenschheitstraum.Aber auf-

grund der immensen Zunahme des Luftverkehrs ist auch das Fliegen

über denWolken gefahrlos nur nochmöglich unter Einhaltung von fest-

gelegten Korridoren und Flugrouten. Und versucht man es in noch grö-

ßerer Höhe, stellt sich Satellitenschrott der Hoffnung auf grenzenlose

Freiheit in denWeg.

4. Sind Roboter autonom?

DieFragenachdemSinndesLebensmuss sichdaher aufdenmachbaren

Sinn konzentrieren, ohne den Anspruch auf Autonomie preiszugeben.

Der Traum vom Fliegen wurde ja verwirklicht – nicht unter der fantas-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Autonomie

tischen Annahme einer grenzenlosen Freiheit, sondern in Kenntnis der

Realbedingungen mit Hilfe von Geräten, die das Fliegen ermöglichten.

Die Erfindung und Konstruktion solcher Geräte, die unseren Freiheits-

spielraum zwar nicht ins Grenzenlose ausdehnen, sehr wohl aber ver-

größern, führt mich auf die anfangs aufgeworfene Frage nach der Au-

tonomie des Menschen im Unterschied zu den Tieren einerseits, zu Ro-

botern andererseits zurück.Was tierische Lebewesen anbelangt, so ha-

be ich den Unterschied zumMenschen darin gesehen, dass sie sich den

Nomos als Gesetz der Freiheit, nicht selbst geben können, sie also nicht

selbstbestimmt, aus eigenem Antrieb zu agieren vermögen, weil sie von

den Gesetzen der Natur nicht abweichen können.

Wie steht es aber mit Robotern, die keine natürlichen, sondern

künstlich hergestellte Erzeugnisse sind? Da wir im Zusammenhang

mit technischen Geräten und Systemen auch von Autonomie sprechen,

indem wir etwa selbst fahrende Autos als autonom bezeichnen, stellt

sich die Frage, was deren Autonomie mit der menschlichen Art von

Selbstbestimmung gemein hat, bzw. was sie davon unterscheidet. Um

es kurz zumachen: Ein Auto, das selbst fährt, also ohne eine es lenkende

Person, scheint der Bedeutung des ersten Teils desWortes »Autonomie«

zu genügen. Es bewegt sich selbst. Aber es ist kein Selbst, denn der

Nomos, das Gesetz, nach dem es sich bewegt, ist nicht das Resultat

einer freien Willensbestimmung. Urheber des Gesetzes ist ein Mensch,

der als Konstrukteur desWagens dessen Zweck festlegt. Zwar kannman

viele Ähnlichkeiten zwischen Mensch und Roboter herstellen: Ihm eine

menschliche Gestalt geben, den Motor als sein Herz, die Hardware als

sein Gehirn betrachten, aber das ändert nichts daran, dass alle seine

Aktionen vorprogrammiert und damit fremdbestimmt sind, er qua

Roboter also nicht autonom, sondern heteronom tut, was er soll.

Hightech-Geräte sind heutzutage hochkomplexe Systeme, die Al-

gorithmen selbständig vernetzen und sich sogar künstlerisch betätigen

können: Bilder malen wie van Gogh, Sinfonien à la Beethoven kompo-

nieren. Auch in der Sciencefiction-Literatur waren und sind Roboter,

die sich von ihren menschlichen Konstrukteuren abnabeln, sich selbst

reproduzieren und eigenständig über ihr Handeln bestimmen, ein

beliebtes Thema. Aber das meiste sind fantastische Spekulationen, die

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 43

nicht darüber hinwegzutäuschen vermögen, dass selbst hoch gerüstete

technische Produkte ihr Vorhandensein ursprünglich einem fremden

Input verdanken und sie ihre Kreativität nur innerhalb der dadurch

gezogenen Grenzen frei entfalten können.

5. Schluss

Ich komme zum Schluss. Die Frage nach dem Sinn des eigenen Lebens

fordert unterschiedliche Formen von Nachdenklichkeit heraus. Einer-

seits kann man in einer mehr betrachtenden Weise die Sinnhaftigkeit

seines Lebensentwurfs immer wieder von neuem prüfen, um zu klären,

was gelungen und was missglückt ist. Die Gründe für ein Scheitern zu

kennen, ist andererseits für die Planung der Zukunft wichtig,weil sie zu

einer Revision der Zielvorstellungen und derWege zu ihrer Realisierung

nötigen. Selbstkritische Analysen sind oft schmerzhaft, aber sie bestim-

men das weitere Vorgehen.

Wie die Kompassnadel immer in dieselbe Richtung zeigt, weist die

Forderung nach Sinn immer auf die Freiheit hin. Die Erfahrung, dass

der individuelle Sinnentwurf nie endgültig fertig ist, sondern ein fle-

xibles Gebilde, das im Licht neuer Erfahrungen verändert werden kann

und soll, ist ein Indiz für die Freiheit.Wie der Kompassmich nicht dazu

zwingt, nach Norden zu gehen, mir aber bei der Orientierung hilft, wo

ich gerade stehe und welcheWege zu einer Neuorientierung vorhanden

sind, so gibt mir die Idee der Freiheit die Möglichkeit, mein Leben zu

bewerten – sowohl hinsichtlich bereits umgesetzter als auch mit Blick

auf die Zukunft geplanter Sinnentwürfe. Ich bin nicht endgültig festge-

legt und kann imExtrem sogar allemeine Pläne und Absichten über den

Haufen werfen. Der Aufbruch in ein neues Leben mag schon so man-

chen dazu motiviert haben, auf Nimmerwiedersehen zu verschwinden

und anderswo, weit weg, nochmals ganz von vorn zu beginnen.

Jedoch scheitern die meisten Versuche, aus seinem Leben radikal

auszusteigen und sich völlig neu zu erfinden, denn es ist schwer, sein

altes Ich einfach abzustreifen und gleichsam aus dem Stand heraus

ein anderer Mensch zu werden. Das braucht Zeit, schließlich gehört

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Autonomie

zum neuen Selbstentwurf auch die Umsetzung, die Erprobung von

Wegen, die erst noch zu erkunden und zu bahnen sind. Darüber wird

die Zeit knapp, und die Zukunft rückt hautnah heran. Trotzdem ist es

nie zu spät für einen Neuanfang, eine Umbesinnung auf den Sinn, den

man eigentlich gewollt, aber bisher nicht verwirklichen konnte. Doch

letztlich kommt es nicht auf quantitative, sondern auf qualitative Fülle

an, auf den jeweils mit Sinn erfüllten Augenblick, der auch rückwir-

kend die Lebensbilanz anders ausfallen lässt, weil nicht mehr nur das

Gescheiterte, Verpasste, unrealisiert Gebliebene zählt, sondern auch

die gelungenen, geglückten Anläufe zu einem sinnvollen Leben in die

Waagschale geworfen werden.

Friedrich Nietzsche hat als Test für ein gelingendes Leben vorge-

schlagen,sich vorzustellen,es gäbe eine ewigeWiederkehrdesGleichen.

Unter dieser Voraussetzungmüsste ichmeinen Lebensentwurf und jede

einzelne Handlung so planen, als seien sie für die Ewigkeit gedacht. Ich

muss also wollen können, genau die Entscheidungen, die ich jetzt zu

treffen beabsichtige, auch in allen künftigen Leben genau so zu treffen,

gegebenenfalls dieselben Korrekturen vorzunehmen, die ich jetzt nach

einer Fehlentscheidung vornehmen möchte. Wer dieses Gedanken-

experiment durchzuspielen vermag und entsprechend handelt, kann

am Ende seines Lebens mit Nietzsche frohgemut sagen: »War das das

Leben?Wohlan! Noch EinMal.« (Nietzsche 1999b, S. 199)

Literatur

Camus, A. (2000): Der Mythos des Sisyphos. Ein Versuch über das Ab-

surde, Reinbek.

Camus, A. (1969): Der Mensch in der Revolte, Reinbek.

Goethe, J.W. v. (1998): »Gedichte.West-Östlicher Divan«, in: Ders.,Wer-

ke, Bd. 1. Jubiläumsausgabe in 6 Bde., Frankfurt a.M./Leipzig.

Kierkegaard, Søren (1957): »Die Krankheit zum Tode«, in: Ders., Gesam-

melteWerke,24.u.25.Abteilung.Übersetzt v.E.Hirsch,Düsseldorf.

Nietzsche, F. (1998a): »Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel zu einer Phi-

losophie der Zukunft«, in: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Stu-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Annemarie Pieper: Autonomie und gelungenes Leben 45

dienausgabe (KSA), Bd. 5. Hg. v. G. Colli/M. Montinari, München,

S. 9–243.

Nietzsche, F. (1998b): »Also sprach Zarathustra«, in: Ders., Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4. Hg. v. G. Colli/M.

Montinari, München, S. 9–408.

Weiterführende Literatur

Arendt, H. (2018): Die Freiheit, frei zu sein,München.

Bieri, P. (2005): Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des

eigenenWillens, Frankfurt a.M.

Dierksmeier, C. (2016): Qualitative Freiheit. Selbstbestimmung in welt-

bürgerlicher Verantwortung, Bielefeld.

Fukuyama, F. (1991): Identität.Wie der Verlust derWürde unsere Demo-

kratie gefährdet,München.

Pieper, A. (2021): Denkanstösse zu unseren Sinnfragen, Basel.

Redecker, E. v. (2023): Bleibefreiheit, Frankfurt a.M.

Rhinow, R. (2022): Freiheit in der Demokratie. Plädoyer für einen men-

schenwürdigen Liberalismus, Zürich.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465431-002 - am 14.02.2026, 07:53:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

