7. Serres: Der Parasit

Wie Lévi-Strauss gilt Serres als Vertreter des Strukturalismus. Er geht aber
starker von einer strukturalistischen Wissenschaftstheorie und -geschich-
te aus, die wesentlich von Gaston Bachelard und Georgs Dumézil beein-
flusst ist (Gehring 2006: 471). Wie Gehring deutlich macht, ist die Aus-
einandersetzung mit dem Strukturbegriff fiir Serres dhnlich bedeutsam
wie fiir viele verwandte Denker im intellektuellen Klima Frankreichs zu
Beginn der 1960er Jahre. Die Welt, so die StofSrichtung, wird nicht von
einer transzendentalen Vernunft oder einem Weltgeist zusammengehal-
ten, sondern von Strukturen, die sich gleichermafSen durch Verinderlich-
keit wie durch Stabilitdt auszeichnen (ebd.: 472). Serres’ Auslegung der
sstrukturalen Analyse< beruht auf einer Skepsis gegentiber der Annahme,
dass die notige Formalisierung des Strukturdenkens nur in den Natur-
wissenschaften zur vollen Entfaltung kommen konne. Stattdessen fordert
Serres, der Mathematik studiert hatte, das Strukturdenken auch im Be-
reich der Kulturanalyse in ebenso formaler, moglichst einheitlicher und
eindeutiger Art und Weise anzulegen und so einen gemeinsamen metho-
dischen Nenner von Naturwissenschaft und Kulturanalyse zu schaffen.
Anders als Lévi-Strauss, sucht Serres nicht nach latenten Bedeutungen,
die auf eine ontologisch-anthropologische Basis verweisen. Vielmehr ist
es gerade die Aufgabe der Theorie, die Formalisierung und Modellbil-
dung als strukturale Analyse voranzutreiben: »Die Bedeutung ist hier
nichts Vorgegebenes mehr, dessen dunkle Sprache es zu verstehen gilt;
sie ist vielmehr das, was man einer Struktur hinzugibt, damit ein Modell
entsteht.« (Serres zitiert nach Gehring 2006: 473)

Diese Programmatik wird sich in Serres’ Beitrag zur Theoretisierung
der Girung niederschlagen. Das Problem des Verhiltnisses von Meta-
pher und Materialitit ist fir ihn keines; wie selbstverstandlich geht er
von einer »metaphorischen Materie« (Serres 1993a: 185) aus. Mit dem
Parasiten entwirft Serres ausgehend von der Biologie ein strukturales
Modell, das mit dem Denken aus Informationstheorie und Thermody-
namik angereichert wird, um so fiir die Kulturanalyse nutzbar gemacht
zu werden und in breiterer Perspektive »die ersten Elemente einer The-
orie der Transformationen« (Serres 1987: 293) zu konturieren. Dabei
werden unterschiedliche Transformationsmodelle - historischer eben-
so wie physikalischer und thermodynamischer Natur — wichtig. Die
Grundfrage von Der Parasit (1987) lautet: »How do you fit togeth-
er parasitology, information theory, and the literature or ethnology of
table manners?« (Latour & Serres 1995: 151).

Mit Blick auf Lévi-Strauss’ Aufsatz zum Ursprung der Tischsitten hat-
ten wir im letzten Kapitel festgehalten, dass das Verfaulte als einer der

247

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

drei Eckpunkte im kulinarischen Dreieck einerseits eine prominente Po-
sition einnimmt, gleichzeitig aber theoretisch wie empirisch unterbe-
lichtet bleibt. Im Sinne Michel Serres’ lasst sich das Verfaulte in dieser
ambivalenten Position als das »ausgeschlossene, eingeschlossene Drit-
te« (Serres 1987: 41) begreifen; als Parasit in einer »dreiwertigen Lo-
gik [...], wo wir eigentlich nur zwei Werte erwarteten« (ebd.: 43). Auch
wenn die Logik des kulinarischen Dreiecks als dreiwertige angelegt ist,
gerit der dritte Wert des Verfaulten immer wieder in Vergessenheit, weil
Lévi-Strauss die Werte tiber dualistische Gegentiberstellungen gewinnt,
die auf das Rohe und das Gekochte als Verkorperungen von Natur und
Kultur zentriert sind. Serres’ Perspektive soll nun dazu beitragen, diese
Figur des Dritten und insbesondere deren thermischen Charakter greif-
bar zu machen.

Die thermischen Implikationen des Parasiten beschrianken sich nicht
auf die Informationstheorie, sondern werden aus der extraterrestrischen
Energie abgeleitet. In Abgrenzung von Marx gilt Serres die Sonne als Ka-
pital par exellence. Das Kapital ist fiir ihn als Gold-, Kohle- und Eisenmi-
ne ein Energiereservoir, deren Rohstoffe der Quelle der Sonne entstam-
men (Pasquinelli 2018: 175). Diese Uberlegungen zu einer politischen
Okonomie des solaren Systems gehen auf Georges Bataille zuriick, der
sie insbesondere auf die Kopplung von irdischer Photosynthese und Son-
nenlicht bezog (ebd.: 174). Serres’ Kritik an Batailles Theorie des Exzes-
ses lautet, dass sich darin nur ein weiterer konventioneller Subkult der
Sonne ausdriicke, der diese im Rahmen eines heliozentrischen Weltbil-
des zum Zentrum der Erde erklart (ebd.: 175). Wie Pasquinelli heraus-
stellt, verwirft Serres jeden Begriff des Mehrwerts, der bei Bataille noch
in vitalistisch verbramter Form nachhallt. Der Mehrwert wird bei Serres
durch das Modell des Parasiten ersetzt, um das konomische Denken von
Marx zu dkologisieren und zugleich mit Shannons und Weavers infor-
mationstheoretischem Kommunikationsmodell zu erweitern. Pasquinelli
kommt daher zum Schluss: »Serres’ idea of the parasite is without doubt
still the grandchild of the second law of thermodynamics, or the law of
entropy.« (ebd.: 176)

Es ist jedoch ein stiarker organischer als maschinischer Tenor, mit dem
Serres den Parasiten in einem wortlichen Sinne bestimmt: »Parasit sein
heif$t: bei jemandem speisen.« (Serres 1987: 17) Das »Verfaulte« erscheint
aus der Serres’schen Perspektive in einem doppelten Sinn als parasitar.
Zum einen entzieht es sich auf epistemologischer Ebene einer eindeutigen
Situierung auf der Natur-Kultur-Achse. Der Natur scheint es nicht zuzu-
gehoren, weil es modifiziert bzw. elaboriert ist; auf der Kulturseite ist es
hingegen fehl am Platz, weil seine Auspragung eher auf natiirlichem als
auf kulturellem Wege erfolgt. Dartiber hinaus ist das Verfaulen ein buch-
stablich parasitarer Prozess, da die involvierten Bakterien immer gemein-
sam mit und bei verschiedenen menschlichen und nichtmenschlichen

248

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

Wirten >speisenc<. Bei den Bakterien in der Erde und auf pflanzlicher Ma-
terie, aber auch im Verdauungstrakt von Menschen und Tieren handelt
es sich um Mikroorganismen, die sich auf und in lebenden Systemen ein-
nisten, um dort Zersetzungsarbeit zu leisten. Serres’ Perspektive soll hier
nicht nur als Erweiterung der Lévi-Strauss’schen Systematik fungieren,
sondern stellt eine eigenstindige und innovative Ressource des materia-
listischen Denkens von Garung und Verfaulung dar. Wie im Folgenden
auszufithren sein wird, sind mit dem Serres’schen Parasiten drei Struktu-
rebenen verbunden, die sich vom Abstrakten zum Konkreten bewegen.
Der Parasit ist a) ein formales epistemologisches Modell, um die Figur
des Dritten im thermodynamischen Systemdenken zu fundieren, b) ein
diskursiver Kampfplatz, auf dem die Faulnis als spezifischer Gegenstand
wissenschafts-, religions- und kulturbistorisch auf unterschiedliche Weise
problematisiert wird, und c) ein Begriff der materiellen Kultur, mit dem
sich die Verteilung von Energie in konkreten Phinomenen aus der Medi-
zin, der Epidemiologie und Biologie nachvollziehen lasst.

7.1 Der Parasit als epistemologisches Modell

Als »[d]ie beste Defintion« des Parasiten gibt Serres an: »Der Parasit ist
ein thermischer Erreger.« (Serres 1987: 292) Wenn der Parasit den Kor-
per seines Wirts befallt, erregt er Fieber und Entziindung, er heizt den
Organismus auf. Es sind keine direkten und absehbaren Veranderungen
im Sinne eines kausalen Ursache-Wirkungs-Zusammenhangs, die der Pa-
rasit in einem System anstof3t. Vielmehr arbeitet er in unendlich vielen
»kleinen Schritten« (ebd.: 293). Seine Erregung besteht darin, ein »Ge-
falle«, d.h. eine kleine Oszillation in das System zu bringen und so in
dessen Gleichgewichts- und Energieverteilung einzugreifen. Dieses zufal-
lige Gefille ist zunachst unsichtbar, weil es haufig kein sichtbares Ergeb-
nis nach sich zieht. Die »ultra-feinen Bewertungen von Zustandsande-
rungen« (ebd.: 299) munden in unvorhergesehene Ketten, deren weitere
Wirkungen im System enorm sein konnen. Es sind diese kleinen »infi-
nitesimalen Abweichungen« (ebd.: 294), die durch Ansteckung, Verket-
tung und Reproduktion ein System vollstindig transformieren und nicht
selten auch zum Einsturz bringen konnen. Das ist moglich, weil der Pa-
rasit nicht nur einzelne Elemente innerhalb des Systems, sondern seinen
energetischen Zustand als solchen, seine Bewegungsstrome und -logi-
ken affiziert. Der Parasit kann die Bewegungsprinzipien des Systems an-
regen, antreiben und beschleunigen, aber auch verlangsamen, paralysie-
ren und blockieren.

Beide Optionen scheinen vor dem Hintergrund des parasitdaren Ein-
dringens zunichst eine mehr oder weniger fatale Beschddigung des

249

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Systems zu bedeuten, und so fithrt Serres auch immer wieder Krankheits-
erreger wie Blutegel, Zecken, Trichinen und Fadenwiirmer als Beispiele
an, die durch Verstopfung, Entziindung oder Vergiftung Schaden anrich-
ten. Aber in zweifacher Hinsicht ist der Parasit nicht nur Schidling, son-
dern konstitutive Voraussetzung des Bestehens von Systemen — und hier
wird der thermische Charakter des Parasiten als Erreger wichtig. Serres
geht von einem informationstheoretischen Modell von Kommunikati-
on aus, das einer triadischen Struktur folgt. Der Parasit nimmt darin die
Stellung des Dritten ein, der notwendigerweise gleichzeitig ein- und aus-
geschlossen ist. Durch seine Erregung produziert der Parasit ein Rau-
schen. Passenderweise bezeichnet >parasite« im Franzosischen den Larm
statischer Elektrizitdt in einem Informationskanal wie z.B. einer Tele-
fonleitung (Pasquinelli 2018: 176, vgl. dazu auch Winkler 2005: 531).

Kommunikation bedarf dieses Rauschens nun auf elementarer Ebe-
ne, namlich als Hintergrundrauschen, um iiberhaupt die Medien — ihre
Kanile — aufbauen zu konnen, durch die dann eine Nachricht fliefSt. Es
braucht also den ausgeschlossenen Hintergrund des Dritten, von dem
sich eine Botschaft, Ton oder Sinn abhebt. Gleichzeitig verliert die Kom-
munikation aber immer Energie an dieses Rauschen, wodurch die Bot-
schaft undeutlicher wird. Intensiviert sich die Erregung, wird das Rau-
schen zur Storung, die die Botschaft unterbricht. Der Parasit, der fiir das
Rauschen steht, ermoglicht damit die Botschaft, fiihrt aber immer schon
in ihre Auflosung, Uberlagerung und Unterbrechung hinein:

»Das Rauschen wiederum, der Parasit im Sinne der Informationstheo-
rie, ist an allen drei Ecken des Dreiecks zugleich, ist Senden, Empfangen
und Ubertragen. Man heize ein wenig an, und ich empfange, sende, ich
kollationiere; man heize ein wenig mehr, und alles bricht zusammen. «
(Serres 1987: 299)

Nun wird der Parasit als thermischer Erreger ersichtlich. Gemaf des
ersten Hauptsatzes der Thermodynamik, der um die Energieerhaltung
innerhalb eines Systems kreist und von der Annahme ausgeht, dass die
Energie eines abgeschlossenen Systems konstant bleibt, hat der Parasit
folgende Funktion:

»Er zeigt den Systemzustand an: seinen Gleichgewichtszustand (Ho-
moostase), den gegenwartigen Zustand seiner Austauschvorginge und
Zirkulationen, das Gleichgewicht seiner Evolution (Homdoorrhese), sei-
nen thermischen Zustand, seinen Informationszustand.« (ebd.: 302)

Doch der Parasit ist nicht nur Indikator des Gleichgewichts, sondern
auch seines Gegenteils: Er ist ein »kleiner Unruhestifter« (ebd.: 303), und
diese Eigenschaft fiithrt uns zum zweiten Hauptsatz der Thermodynamik.
Dieser befasst sich mit der Richtung der Energieumwandlung und -tiber-
tragung und besagt, dass Warme niemals spontan von einem Korper nie-
derer Temperatur zu einem Korper hoherer Temperatur tibergehen kann.

250

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

Nach Rudolf Clausius’ Formulierung des Entropiesatzes, wonach in ei-
nem geschlossenen System die Entropie nicht ab-, sondern nur zunehmen
kann, handelt es sich um einen irreversiblen Prozess. Der Parasit ist da-
mit ein entropieerzeugender Agent: »Er erwdrmt den Saal, erzeugt Fie-
ber, steigert die Unruhe, die thermische Unordnung« (ebd.: 295). Bereits
die Grunderregung erzeugt einen Warmestrom, der fiir Unordnung sorgt;
wird dieser auch nur geringfiigig verstarkt, kann es zu einer schlagarti-
gen Uberhitzung kommen und in einen entropischen Kollaps miinden.
Die Wirkung des Parasiten in einem System pendelt also zwischen den
beiden Hauptsitzen hin und her, zwischen Stabilisierung und Transfor-
mation, Ausgleich und Umsturz. Serres schreibt: »Die kleine Erwarmung
des Systems stabilisiert den bestehenden Zustand oder kiindigt im Ge-
genteil einen vollstindigen Wandel an« (ebd.: 297). Die Ausginge des
Wandels bilden damit einen biniren Gegensatz, nach dem das System
die kleinen Abweichungen entweder einspeisen und ausbalancieren kann
oder durch sie vollig umgestilpt wird. Der Parasit ist deshalb so angst-
voll besetzt, weil seine Wirkung — entweder o oder 100 — nicht abseh-
bar ist; er ist radikal kontingent: »[...] kleines Glick oder Katastrophe,
Bewahrung oder tiefgreifende Verianderung, Stabilitit oder Abenteuer.«
(ebd.: 297)

In informationstheoretischer Hinsicht sind es also kleinste Nuancen,
die dariiber entscheiden, ob Kommunikation gelingt oder verunmoglicht
wird, ob die Botschaft ankommt oder nicht. Letztlich handelt es sich
aber weniger um ein Entweder-oder-Spiel als um eine grundlegende Pa-
radoxie: »Das Geheimnis der Kommunikation ist, dass sie funktioniert,
weil sie nicht funktioniert.« (Gehring 2006: 475) Der parasitire Drit-
te lebt von einem stindigen Oszillieren zwischen der Moglichkeit von
Kommunikation und ihrer Verunmdéglichung, Rauschen und Storung,
Ein- und Ausschluss. Der Parasit ist in diesem prekaren Status zwischen
Ein- und Ausgeschlossenheit elementar fur die triadische Grundstruktur
der Kommunikation.

Doch wie ist das Verhaltnis von Parasit und Wirt beschaffen, wenn
der Parasit zugleich die Moglichkeitsbedingung und das Zerstorungs-
potential eines Systems bildet? Serres hebt hervor, dass es sich bei der
parasitiren »Beziehung des Eingeladenseins« (Serres 1987: 17) um kei-
ne einfache Beziehung handelt, da sie nicht von Austausch, sondern von
Missbrauch gepragt ist. Der Parasit speist auf Kosten eines Anderen, nis-
tet sich bei diesem ein, saugt ihn leer. Doch dieser Andere, der Wirt, ist
kein Opfer — keine Beute —, sondern lasst dies bereitwillig geschehen, »als
wire er von irgendeiner Faszination berauscht« (ebd.). In der Szene der
gedeckten Tafel, die Serres zeichnet, sitzt der Parasit mit am Tisch und
stattet die Runde mit einer » Atmosphire« des Heiteren aus:

251

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

»[...] er fithrt das Wort; er teilt der Versammlung einen kleinen warmen
Schauer mit, jenes Gefiihl, das uns die GewifSheit gibt, beisammen zu
sein. Ohne ihn wire das Festmahl nur ein kiihles Essen. Seine Rolle
ist es, das Ambiente zu animieren — ein schlechtes Wort, um Milieu zu
sagen.« (ebd.: 292)

Ganz im Sinne des Hintergrundrauschens hilt der Parasit die Runde zu-
sammen; er energetisiert, d.h. erwarmt die Umgebung, die hier ausdrick-
lich als Atmosphare bzw. Milieu gerahmt ist. Damit rekurriert Serres auf
das im Vergleich zum Umwelt- oder Environmentbegriff offenere Milieu-
konzept, nach dem die Umgebung weniger einen determinierenden Fak-
tor als vielmehr einen ermoglichenden, starkenden, ja kosmischen Ein-
fluss innerhalb eines relationalen Gefuges darstellt (Kapitel 5.1.4). Dazu
passt das Serres’sche Argument der Energetisierung, wonach der Parasit
sein Milieu und die von ihm umgebene Versammlung belebt, sie atmo-
spharisch auflidt und in seinen Bann zieht.

Es trifft also nicht zu, dass der Parasit nimmt, ohne zu geben; er ist
vielmehr ein bereichernder Teilnehmer des Sozialen. Dies zeugt einer-
seits von seiner listigen Fihigkeit, sich an seine Wirte anzupassen, um in
sie einzudringen (ebd.: 293). Doch es ist nicht nur der Parasit, der sich
in kunstvoller Uberlistung in Mimikry iibt, sondern auch der Wirt voll-
bringt eine Adaptionsleistung, die ihm letztlich zugutekommt: »Die in-
finitesimale Zustandsanderung sichert die Gruppe in ihrem Gleichge-
wicht« (ebd.: 297). Sofern das Gleichgewicht gehalten werden konnte,
gehen die Systeme gestarkt aus der Erfahrung des Parasiten hervor, ana-
log zu einer Impfung werden sie immunisiert und stabilisiert, wider-
stands- und anpassungsfahig gemacht. Das Gift wird zur Medizin.

Serres zitiert Claude Bernard, der die Gifte als »wirkliche Reagenzi-
en des Lebens« bezeichnet hat und macht so deutlich, dass die Subtilitit
der oben diskutierten Gleichgewichte an einen ganz bestimmten Typus
von Systemen gekoppelt ist, namlich an lebendige Systeme. Der Parasit
ist nun das »Element der Metamorphose«, womit Serres »die transfor-
mierende Bewegung des Lebens selbst« adressiert (ebd.: 294f.). Damit
wird den Alternativen von Stabilisierung vs. Transformation, Ordnung
vs. Zusammenbruch ein wichtiges Unterscheidungskriterium hinzuge-
fugt: Systeme werden dann gestarkt, wenn sie — gerade nach grundle-
gender Transformation — iiberleben, ein totaler Zusammenbruch aber
bedeutet ihren Tod.

Dieses informationstheoretische Modell des Parasiten begriindet ein
allgemeines Modell der Transformation, das eine Alternative zu den al-
ten mechanischen Ursache-Wirkungs-Modellen der Humanwissenschaf-
ten konstituiert. Es geht um ein Denken von Systemverdnderungen, die
zunichst einmal von organischen Systemen ausgehen, aber letztlich ein
verallgemeinerbares Diagramm der » Veranderungen im Bereich des Un-
belebten wie auch des Lebendigen oder der Geschichte« (ebd.: 299)

252

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

ermoglichen sollen. Im Gegensatz zu mechanischen Transformations-
modellen findet dieses Denken nicht in einfachen Kausalititsschema-
ta statt, sondern es interessiert sich fiir das Wirken nichtlinearer, un-
erwarteter, zufillig gesdter Gefille und der (Dis-)Proportionalitit ihrer
Konsequenzen. Kleinste, feinste Bewegungen konnen zu »gigantische[n]
Auswirkungen entropischen AusmafSes« (ebd.) fithren; umgekehrt kon-
nen erhebliche Verschiebungen im Krifteverhiltnis abgefedert werden,
»wenn sie im Kanal untergehen« (ebd.). Dieses Transformationsmodell
basiert auf einem ganz bestimmten Verstindnis von Raumlichkeit. Statt
dynamisch vorzugehen und »Wort gegen Wort, Artikel gegen Artikel
und Anti-These gegen These [...], Laut gegen Laut oder Idee gegen Sinn«
(ebd.: 301) zu setzen, wihlt der Trager dieses Wandels, der Parasit, eine
topologische Herangehensweise. Er setzt nicht auf eine symmetrische
Konfliktdynamik, sondern nutzt seine Kenntnis der Wege, Kanile und
Gelidnde, um sie zu durchqueren und Verwirrung zu stiften. Der topolo-
gisch geschulte Parasit hat die Logik der Netze begriffen und in der Kon-
sequenz die alte Emphase des Kampfes und Konflikts iberwunden, um
stattdessen auf Kooperation und taktische Verbundung zu setzen: »Der
Parasit hat die Waffen niedergelegt. So hat er den Kampf furs Leben ge-
wonnen.« (ebd.: 302)

In Serres’ parasitologischer Perspektive wird das Gefille nicht durch
Gegensitze erzeugt, sondern der Parasit dient sich der Zusammenarbeit
an. Das von ihm geschaffene Gefille ist das Hintergrundrauschen, das
das Soziale durch Kommunikation zugleich ermdoglicht und stort, sobald
es lauter wird. Wie im Beispiel der Tischgesellschaft oben, hat es aber
auch einen anregenden, verstirkenden Charakter bis hin zum Exzess:

»Die angeregten Molekiile beginnen schneller zu zirkulieren. Heifs sind
sie schnell, kalt sind sie langsam. Sie wirbeln umher. Der angeregte Or-
ganismus reagiert. Die Strome beschleunigen sich, die Ganglien schwel-
len an, das Abwehrsystem ist mobilisiert, das Fieber steigt. In diesem
Aufruhr der Gesundheit endet das Schweigen der Organe. Der Abend
bei Tisch ist sehr herzlich; die Zungen l6sen sich und gehen schnell, je-
der mischt mit, die Unterhaltung wird allgemein, geistreich, sogar ein
wenig berauschend.« (Serres 1987: 302)

Der Parasit arbeitet weniger mit Zyklen und Rhythmen als mit raumli-
chen Milieus, in denen lokal » Warme, Rauschen, Wirbel« (ebd.) geschaf-
fen werden. Mit diesem Verstindnis des Raums geht auch ein bestimm-
tes Zeitmodell einher:

»Time is no longer counted out by the cyclical return of clock hours;
rather, it is steered by a >material law«. Time is the irreversible force
of entropy; it is the >time of the cauldron« time >produced in the coke
ovenc.« (Assad 1999: 17)

253

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Die Besonderheit dieses Zeitmodells besteht darin, dass durch die Ir-
reversibilitat der Transformation ein Vorher und ein Nachher geschaf-
fen werden. Das durch den Parasiten eingefithrte Gefille verhindert Zy-
klen, indem es eine Richtung in die zeitliche Relation einfiihrt: Es ist
nicht moglich, zum Zustand vor der Transformation zuriickzukehren.
Damit wird eine Perspektive eroffnet, die sich gegen eine mechanisti-
sche Auffassung der Transformationen richtet: »Die irreversible Zeit des
Lebendigen beginnt mit der Einfithrung eines Parasiten.« (Serres 1987:
290) Weiter heifst es: »Entlang der Klassifikation und entlang der Evo-
lution ist der Parasit da, Protozoe, Metazoe, als wire er iiberall anwe-
send, um die Kontinuitdt des Ablaufs zu gewahrleisten.« (ebd.) Anders
als in Lévi-Strauss’ thermodynamischem Bild der heiffen modernen Ge-
sellschaft als Dampfmaschine, das die Entropologie begrindet, kommt
das Zeitverstindnis bei Serres jenseits der direkten oder indirekten Steu-
erung der jeweiligen Gesellschaften aus. Sie profitieren mitunter vom Pa-
rasiten, konnen von ihm aber auch unverhofft lahmgelegt werden. Der
entropische Verlauf liegt nicht in ihrer Hand.

7.2 Faulnis als diskursiver Gegenstand zwischen
Vermischung und Entmischung

In Hermes 1V, einem Band, der wenige Jahre vor dem Parasiten er-
schien, findet sich ein Kapitel zur Faulnis, in deren Diskurszusammen-
hang Serres den wissenshistorischen Verschrankungen von Parasito-
logie, Christentum und Pasteur’scher Programmatik nachspurt. Der
Parasit erhilt in der Fiulnis einen konkreten Gegenstand, der nun in
seinen historischen Effekten nachvollzogen werden kann.

Serres rekonstruiert, wie der Pasteur’sche Puritanismus zugleich als
Vorbild wie Feindbild des Christentums fungierte. Dabei kommt dem
Motiv der Transformation eine wichtige Rolle zu: Das Neue Testament
ist voller Metamorphosen organischer Elemente, die sich um die Mo-
tive der Garung und der Faulnis drehen (Serres 1993a: 195). Leib und
Blut, Brot und Wein, Galle, Wasser und Essig sind Motive des Werdens,
der Transsubstantiationen. Sie verwandeln sich ineinander und wieder
zuriick; als Materie scheinen sie zwischen dem Lebendigen und dem To-
ten hin- und herzuwechseln. Dass im Christentum Transformation und
Vermischung oft zusammentfallen, zeigt sich im Umgang mit dem Wein.
Der um den Tisch zirkulierende Kelch, der bis zum Rausch der Beteilig-
ten weitergereicht wird, fithrt zu einem »Bruch des Individuationsprin-
zips«, ja zu einer »Explosion des Subjekts« (ebd.: 196). Es ist nun die
Bewegung des Kreisens im einheitlich werdenden Korper der Gemein-
schaft sowie ihr » Objekt«, der Wein, dem der Status des Subjekts zufillt

254

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAULNIS ALS DISKURSIVER GEGENSTAND

(ebd.: 197). Und nicht zuletzt erscheint Christus selbst als » Ferment [...],
aus dem das tote Wasser ein neues Leben schopft«, da seine Gegenwart
am Kreuz die Fliissigkeiten verwandelt, wihrend seine Abwesenheit bzw.
sein Tod die » Garung in Faulnis umschlagen« ldsst: » Essig und Galle den
Sterbenden.« (ebd.: 196)

In der christlichen Tradition kristallisiert sich eine Unterscheidung
zwischen dem guten, fruchtbaren Ferment und dem korrumpierenden,
zersetzenden Virus heraus, wobei ersteres mit dem Leben und zweite-
res mit dem Tod assoziiert ist.* Es sind also zwei Arten der Girung,
die aufgrund ihrer wechselseitigen Metamorphosen nicht ohne weite-
res zu unterscheiden sind und gerade deshalb einer umso entschiedene-
ren normativen Rahmung bediirfen. Dass »[d]ie ganze Diskussion [...]
sich um ein Urteil iber Garung und Faulnis [dreht]« (ebd.: 195, Herv.
E.B.), gibt schon einen Hinweis auf die Schwierigkeiten und Miihen einer
solchen Abgrenzung. Weil nicht nur das Phanomen selbst, sondern auch
die Kriterien seiner Erfassung — lebendig vs. tot, gut vs. schlecht, gesund
vs. ungesund — unscharf bestimmt sind, ist die Garung im Christentum,
so Serres’ Lesart, Gegenstand inkonsistenter, teils widerspriichlicher
Phantasien und Traumereien. Doch die normative Aufspaltung in eine
gute und eine schlechte Garung beginnt sich zunehmend zu verfestigen,
indem die »Wohltat der Giarung« dem »Ubel der Fiulnis« diametral
gegeniibergestellt wird (ebd.). Als die andere Seite der guten Giarung wird
deren dunkle, beunruhigende, nichtproduktive Dimension insgesamt
verhandelt, auch wenn sie negativ, d.h. als Abgrenzungsfolie ins Feld
gefithrt wird.

Einerseits fallen in diesem Nachdenken tber die Spielarten der
Girung im spiten 19. Jahrhundert vorwissenschaftliches Denken, jun-
ge Wissenschaft und Religion zusammen, befruchten und vermischen
sich wechselseitig. Pasteurs Programm, so Serres, habe sich auf diesem
»ureigensten Gebiet des christlichen Rituals« entfaltet, welches mit sei-
ner Lehre der Transsubstantiation und der » Metamorphose der orga-
nischen Elemente« (ebd.) zugleich bereits als Form einer (Pra-)Chemie
betrachtet werden konne. Doch andererseits markiert die Pasteur’sche
»Biochemie der Girungsprozesse« bzw. der » Chemie der Hefen« (ebd.)
eine Zasur, die die vorherige Diskussion beendet: »Die wahre Schlacht
findet dort statt: Garung oder Fiulnis? Und das Problem ist damit
geregelt.« (ebd.) Pasteur namlich hebt die Differenzierung tiber die
gute (generative) und die schlechte (korrumpierende) Garung auf und
erklart beides zu potenziell gefihrlichen Formen der unheilvollen Ver-
mischung.

1 Die positive Besetzung des Salzes als » Transformationsoperator« im Chris-
tentum habe mit seiner konservierenden Funktion zu tun, dass es »der
Girung, der Verwesung und der Faulnis« entgegensteht (Serres 1993a: 195).

255

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Am Brot und am Wein kann Pasteur nur festhalten, weil hier die
Girungsprozesse (anders als beim Kise) abgeschlossen, zum Stillstand
gebracht und damit unschadlich gemacht worden sind. Serres’ Pointe
ist nun, dass die Erfolge Pasteurs im gleichen Jahrzehnt ihren Durch-
bruch feiern, in dem der Antichrist von Nietzsche erscheint, d.h. in den
1890er Jahren. In der zufallig scheinenden Verbindung von Pasteur und
Nietzsche sieht Serres eine Allianz gegen die gefihrliche Vermischung
des Christentums am Werk, »das beharrlich auf die Verbreitung des Un-
reinen aus ist, das sich als machtvoller Zersetzer und Infektionstriger
erweist« (ebd.: 197). Bei Nietzsche wird der Christ als »ein Hefepilz,
ein Mikroorganismus, ein bosartiger, zersetzender Virus« (ebd.: 195) ins
Bild gesetzt und einem semantischen Repertoire der Krankheit, Infekti-
on und Ansteckung zugeordnet:

»Krankheit, faul, Entkriftigung, schwach, mifSraten, depressiv, Kor-
ruption, krankhaft, Abhub, kontagios, Messer, Blut, Gift, ansteckend,
halbseitige Lahmung, morbide, Purgativ, Abfithrmittel, ungesund, De-
genereszenz, blafS, bleich, anstindig, Alter, Hygiene, Galle, tibergrofse
Reizbarkeit, Leben im Freien, Geistigkeit, didtetisch, unheilbar, Reinlich-
keit, unsauber, Verschlechterung, Wurm, Parasit, das Unendlich-Kleine
im Schmerz, Ausschufs, unreiner Atem, giftig, Vergiftung, Notdurft, Aus-
wurf, Befall, unaufhaltsamer Verfall...« (ebd.).

Serres zeigt am Schreiben Nietzsches, dass der Reinlichkeitswahn kei-
neswegs erst mit Pasteur anbricht. Vielmehr wird die christliche Leh-
re der Vermischung und Transsubstantiation bereits in der bei Nietz-
sche propagierten Praxis der »Purgierung« problematisiert, bei der
es sich um ein »pharmazeutisches, hippokratisches, vorpasteursches
Gebot« handelt, »das in den Bereich der Medizin, der Psychopathologie
des Reinlichkeitswahns und der primitiven Religionen gehort« (ebd.:
198). Das Christentum steht also in einer ambivalenten Beziehung zur
Hygiene: Es bringt eine Unterscheidung zwischen guter Garung und
schlechter Faulnis hervor, die sich am Kriterium der Lebendigkeit ori-
entiert. In seiner Bekdampfung der Faulnis sowie der Formulierung einer
prachemischen Lehre der Metamorphosen bereitet es das Regime der
Hygiene gewissermafSen vor. Doch aus der Perspektive der — auch vor-
pasteurschen — Hygiene bzw. Reinlichkeit erscheint das Christentum mit
seiner Vermischungslehre selbst als Ausgeburt der Faulnis.

Orientiert man sich an Pasteur, erscheint die Geschichte der Garung als
Geschichte einer Zasur: Es gibt demnach die irrationale, mythisch-religi-
ose, potentiell gefahrliche Garung vor Pasteur — der auch das Christen-
tum angehort — und die rationale, aufgeklarte, wissenschaftliche Garung
nach Pasteur. Auf den ersten Blick wiirde es naheliegen, erstere als >un-
gelenkte<und zweitere als >gelenkte Garung« (Chardin 1963) zu betrach-
ten. Bei genauerer Betrachtung handelt es sich bei der vorpasteurschen

256

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAULNIS ALS DISKURSIVER GEGENSTAND

Girungspraxis aber schlicht um andere Formen der Lenkung, die weni-
ger auf Berechnungen und Kalkulationen als vielmehr auf mythischem,
religiosem und erfahrungsbasiertem Wissen sowie dem Einsatz der Sin-
ne basieren. Die Vorstellung einer sauberen Zasur tragt Serres hier einer-
seits mit, indem er auf die >beendete Diskussion« verweist, stellt sie aber
umgekehrt auch in Frage, wenn er die Kontinuititen zwischen religiosen,
vorwissenschaftlichen und wissenschaftlichen Fassungen der Garung be-
tont. Auffallend ist, dass das Pasteur’sche Denken ganz im Gegensatz zur
Vorstellung einer Zasur eine Art Bindeglied zwischen Vermischung und
Reinheit, zwischen vorwissenschaftlichen Formen der Faulnis und der
Hygiene darstellt. Es kntipft an die >Prachemie« des Christentums an und
schafft zugleich Anschliisse an die Reinheitspraxis der Purgierung. Hier
kiindigt sich an, dass es sich bei der Pasteur’schen Hygiene nicht nur um
Entmischung handelt, sondern um eine eigentiimliche Verschachtelung
von Ent- und Vermischungsprozessen. Pasteurs Methode setzt auf eine
Lenkung von in sich zunichst kontingenten — und damit gefdhrlichen —
Lebensprozessen der Garung und greift dazu das Wissen der intuitiven,
sinnesbasierten Steuerung auf, iiberfiihrt dieses aber in eine rigorose Pro-
grammatik der Hygiene.

Bruno Latour relativiert ebenfalls die Idee der grofSen Pasteur’schen
Zisur, wenn er die Kimpfe, Kraftproben und Ubersetzungsprozesse
herausarbeitet, die zu dieser vermeintlich zwingenden, qua Vernunft
hereinbrechenden wissenschaftlichen »Revolution« gefiihrt haben (La-
tour 1988). Im Gesprich mit Serres bezeichnet Latour diese Vorstellung
als Illusion von »definitive and decisive revolutions — absolutely radical,
Copernican revolutions« (Latour & Serres 1995: 137). Er setzt hinzu,
dass diese Revolutionen verhindern, sich produktiv zur Vergangenheit
zu verhalten, weil letztere durch das Beharren auf einem »Riss« der Ge-
schichte schlicht abgeschafft wird. In seiner Antwort fithrt Serres neben
Descartes, Kant und Galileo auch Pasteur als Beispiel fir die »self-pro-
moting mania« (ebd.: 138) an, die Welt in »before me, and then after
my works« einzuteilen (ebd.).

Auch Canguilhem hebt mit Bezug auf Dagognet die Konflikthaftigkeit
der Geschichte hervor, wonach Pasteurs wissenschaftliche Erforschung
der Girung es schwer hatte, weil konkurrierende Biologen und Bioche-
miker »in ihre Erklarung dieses Phinomens mythische Bilder hineinpro-
jizierten, die durch jahrtausendealte Techniken der Erzeugung von Brot
und Wein geschiirt worden waren« (Canguilhem 2017: 90). In dieser
Aussage erscheinen die alten Garungsmythen allerdings eher als lasti-
ger Hemmschuh der Vernunft; statt eines klaren Schnitts der Geschichte
ist es hier eine Ubergangsphase, bis das alte Ahnen dem modernen Wis-
sen Platz macht. Die Frage nach dem Status Pasteurs fiir die Geschichte
und Soziologie der Girung — als logischer Ubergang, als Aneignung, als
Kampf, als Bruch - ist zentral, da er die Imaginationskraft der Garung

257

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

und ihre sozialtheoretischen Implikationen grundlegend strukturiert hat.
Wie sich die vorwissenschaftliche Wahrnehmung der Garung von der
Pasteur’schen Auffassung unterscheidet, hat Bachelard genauer heraus-
gearbeitet. Im Gegensatz zu Serres wird er zu einer entschiedenen Kritik
des vorwissenschaftlichen Denkens gelangen, die nun in einem Exkurs
vorgestellt wird. Die damit verbundenen methodologischen Einsichten
werden fiir unsere Reflexionen zum Verhaltnis von Metapher und Ma-
terialitat wichtig werden.

7.3 Objektives Ferment statt universelle Fermentierung.
Ein Exkurs zu Bachelard

In seiner Abhandlung zur Bildung des wissenschaftlichen Geistes befasst
sich Gaston Bachelard mit vorwissenschaftlichen Denkstrukturen und
ihrem Sprung in die Wissenschaft. Fur Bachelard ist das Kriterium der
Ergiebigkeit eines wissenschaftlichen Konzepts seine »Fihigkeit zur De-
formation« (Bachelard 1978 [1938]: 110). Diese ist zum einen gebunden
an »neue experimentelle Beweise «, die urspriingliche Ideen und Konzep-
te umformen. Zum anderen betont Bachelard, dass die » Anwendungsbe-
dingungen eines Konzepts in den Bedeutungsumfang des Konzepts selbst
hinein[zu]bringen« sind (ebd.: T11). Damit ein Konzept wissenschaftlich
fruchtbar wird, muss es zu einem gewissen Grad »technisch« im Sinne ei-
ner » Technik der Verwirklichung« sein (ebd.). Fruchtbare Konzepte las-
sen sich also anwenden, ja, sie sind in ihrem Entstehungsprozess bereits
auf praktische Realisierung ausgerichtet, ohne aber in der Anwendung
aufzugehen. Der Aspekt der sDeformation« bewahrt sie davor, sich einer
technokratisch-instrumentellen Rationalitdat unterzuordnen.

Als Gegenmodell zu diesen »fruchtbaren Konzepten« fiihrt Bachelard
die beiden »sklerotischen Konzepte« der Gerinnung und der Garung
ein (ebd.: 112). Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Serres, der ein Schii-
ler Bachelards war, sich von dessen konzeptioneller Arbeit mit Figuren
der Krankheit beeinflussen liefs. Dass die Sklerose — eine Folge von Ent-
ziindung, organischer Storung oder Autoimmunerkrankung, in deren
Zuge Organe verhirten — in die Nihe der Garung gertickt wird, lasst an
den Serres’schen Parasiten denken. Hier zeichnet sich eine ganz dhnliche
Doppelstruktur ab: Die Garung ist sowohl auf Gegenstands- als auch auf
begrifflicher Ebene parasitir. Wahrend Serres mit dem Parasiten aber im-
mer auch die produktiven Qualitaten im Blick hat, wird die Bestimmung
der Garung als Sklerose bei Bachelard — auch hier sowohl gegenstiand-
lich wie begrifflich — auf eine starke und eindeutige Kritik hinauslaufen.

Ein grundlegendes Problem sklerotischer Konzepte zeigt Bachelard am
Beispiel der Gerinnung auf. Als zentralen Denkzusammenhang vorwis-

258

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

senschaftlicher Konzepte zieht er immer wieder die Pariser Académie des
sciences de I'Institut de France aus dem 17. Jahrhundert heran, fiir die Ge-
rinnung alle moglichen Spielformen umfasst: Die Gerinnung von Milch
wie das Gefrieren von Wasser, die Transformation des »Safts« in den Bau-
men zu Stein, des »Milchsafts« in den Tieren zur Festigkeit ihrer Glieder
etc. (ebd.: 113). Gerinnung stellt damit ein »universelles Erklarungsthe-
ma fiir Probleme der Kosmogenie« (ebd.: 114) dar. In einem umfassenden
Sinne wird die Existenz alles Festen von unterschiedlichen Disziplinen aus
der Gerinnung hergeleitet; der Geologe erklart sich so die Entstehung der
Tiere, der Alchemist die Umwandlung von Metallen. Hier offenbart sich
fiir Bachelard eine » Geringschitzung des Details«, ja eine » Verachtung der
Prazision« (ebd.), die jede fruchtbare Forschung verhindert. Die »Art des
verallgemeinernden Verstehens«, das nicht erklart, sondern assoziiert und
analogisiert, ist nicht nur vorwissenschaftlich, sondern antiwissenschaft-
lich, so sein strenges Urteil (ebd.).

Verbunden mit dem vorwissenschaftlichen Denken ist eine Nahe zum
Animismus, d.h. zu Ideen »beseelten und lebendigen Wachstums« (ebd.:
116), deren Gegenstinden wie dem Samen oder dem Sauerteig ein be-
sonderer » Wert« zugesprochen wird (ebd.). Ob diese Bewertung nun po-
sitiv ausfallt, weil der Sauerteig in vitalistischer Manier als lebensstar-
kende Substanz gilt, oder negativ, weil man — wie der Kryptograf Blaise
de Vigenére — meint, »[jlede Gerinnung bedeute[t] Tod, der Zustand der
Flussigkeit dagegen Leben« (ebd.), ist unerheblich. Fir Bachelard sind
solche Positionierungen an sich inkompatibel mit einer »Psychoanalyse
der objektiven Erkenntnis«, die sich von Bewertungen aller Art freihal-
ten soll. Denn letztere zeigen eine »unbewusste Praferenz« an, die Anzie-
hung bzw. AbstofSung produziert und der objektiven Erkenntnis im Wege
steht. In dem Sinne gilt es »alle Werte um|[zu]werten« und »die wissen-
schaftliche Bildung radikal [zu] entwerten« (ebd.).

Das Gerinnungskonzept rekurriert stark auf Garungsphinomene, weil
es sich paradigmatisch am Phianomen der Gerinnung von Milch zu Kise
orientiert. Doch bei der Gadrung handelt es sich um ein »besser definier-
tes, wichtigeres Konzept [...], das uns noch naher an die heutige Zeit
heranfiihrt« (ebd.: 117). Zur Plausibilisierung dieser Einschitzung zieht
Bachelard den Autor David Macbride heran, der Mitte des 18. Jahr-
hunderts Giarung in Anlehnung an Macquers folgendermafSen definiert:

»Die neuern Chimisten ... bestimmen die Gidrung, dafs sie eine innere
Bewegung seye, welche von sich selbst zwischen den unfithlbaren Theilen
eines Korpers entstehe und eine neue Lage und verschiedene Verbindung
dieser Theilen hervorbringe.« (Macbride zitiert nach Bachelard 1978
[1938]: 118)
Diese Definition mag zunichst nach der von Bachelard gefurchteten All-
gemeinheit klingen, bringt jedoch bereits wichtige Charakteristika ins

259

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Spiel, die auch die Pasteurisierung tiberleben. Die Garung ist demnach
a) eine innere Bewegung, also ein immanenter Modus der Organisation,
sie entsteht b) >von sich selbst¢, d.h. sie setzt sich selbst in Gang und ist
ein quasiautomatischer Vorgang, sie findet ¢) zwischen und nicht etwa
in den Teilen eines Korpers — und im Sinne der Chemiker nicht notwen-
digerweise menschlichen Korpers — statt; dort entsteht sie in den unfiihl-
baren Teilen, ist also kein bewusst wahrgenommener oder gespiirter Vor-
gang; und diese Garung bringt d) neue Verbindungen hervor, indem sie
den Korper in eine >neue Lage« versetzt.

Diese Definition wird von Macbride nun auf Phinomene des Tier-
und Pflanzenreichs sowie auf Vorginge des — nicht nur menschlichen —
Korpers bezogen. Einer der wichtigsten >Unterfalle« der Garung wird in
der Verdauung gesehen. Bemerkenswert ist, dass das Environment der
Girung, das bei Pasteur spiter so wichtig werden wird, bei Macbride
im Zusammenhang mit seiner Temperierung verhandelt wird: »Wird der
innere Vorgang im Magen nicht »durch die gelingende Warme des Orts,
durch das Ubriggebliebene der vorigen Mahlzeit und durch die girende
Kraft des Speichels und Magen-Safts vermehret?«« (ebd.: T19)

Anhand des Magens illustriert Macbride die Bedingungen der Garung;:
Es braucht einen Grundstock von Nahrungsresten, die als eine Art Sau-
erteig gelten, analog zu einem » Teigvorrat, den die Hausfrau in der Ecke
des Backtrogs zuriickbehilt« (ebd.); der Speichel und Magensaft bilden
die >giarende Kraft, die den Girungsvorgang als solchen einleitet; die
Wirme des Magens stellt die thermale Bedingung dar, und die neu hin-
zukommende Nahrung ist das zu vergdrende Substrat. Auch vor ihrer
modernen wissenschaftlichen Erforschung wird die Temperierung hier
als umweltliche Moglichkeitsbedingung der Garung eingefiihrt, ohne die
all die anderen Aspekte nutzlos wiren. Diese Beobachtung ist insofern
beachtlich, als es sich bei der Magentemperatur um das Ergebnis der ho-
moostatischen und kaum bewusst zu regulierenden Temperierungsarbeit
des menschlichen Korpers handelt. Hier fliefSt ganz offensichtlich das
praktische thermische Erfahrungswissen von Fermentierungsprozessen
ein, das dann auf die Funktionsweise des Organismus iibertragen wird.
Dass bereits im 18. Jahrhundert Temperatur als ermoglichende Bedin-
gung von Girung benannt wird, ohne die Gesetze der Thermodynamik
oder Pasteurs Wissenschaft von der Garung zu kennen, spricht entgegen
Bachelards Einschatzung fur die analytische Kraft des vorwissenschaft-
lichen Denkens.

Selbst Bachelard raumt ein, dass der Zusammenhang von Garung und
Verdauung »nicht nebensichlich« sei, ja sogar »grundlegenden Charak-
ter« habe (ebd.). Hier wiirdigt er ausnahmsweise das vorwissenschaftli-
che Denken: »Daraus ersehen wir deutlich die Ernsthaftigkeit der vom
vorwissenschaftlichen Geist vorgenommenen Umkehrung, die die Er-
scheinung des Lebens zur Grundlage bestimmter chemischer Phanomene

260

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

macht.« (ebd.) Das sinnesbasierte Erfahrungswissen tiauscht also nicht
immer, sondern kann auf der Grundlage genauer Beobachtungen von
Prozessen, Reaktionen, Ursachen und Wirkungen recht genaue Aussa-
gen tber die Metamorphosen der Dinge treffen.

Allerdings kippt dieser fruchtbare Ansatz der Garungstheorie in das,
was Bachelard als »Merkmal des utilitaristischen Pra-Positivismus«
(ebd.) bezeichnet. Macbride uiberlegt, wie sich die Verdauung beschleu-
nigen liefSe, und weil diese fiir ihn wesentlich eine Bewegung ist, schlieft
er auf die »Notwendigkeit der Bewegung der Siuglinge« an der Mut-
terbrust, die Neugeborenen gilt es also, an der Brust zu schiitteln (ebd.).
Eine einfache Gleichsetzung innerer und dufSerer Bewegung sei typisch
fiir dieses naive, auf sinnliche Evidenz beschrinkte Denken, so Bachelard.
Der »vernunftige« Ansatz des Garungskonzepts wird so erstickt und fallt
in eine »naive Anschauung« (ebd.: 122) zuriick. Diese sklerotische Ten-
denz des Garungskonzeptes ziehe sich durch das Werk verschiedener Au-
toren. Poncelet, der die Garung ebenfalls als eine Art Bewegungsvorgang
sieht, wird von Bachelard mit folgender Aussage zitiert:

»Wie es mehrere Grade der Bewegung gibt, so kann es auch mehrere
Grade der Girung geben: man bezeichnet sie gewohnlich durch ihr
Verhiltnis zum Geschmacks- und Geruchssinn. So kann man von einer
bitteren, strengen, sauren, alkalischen, vindsen, azetosen, aromatischen,
stinkenden, beiffenden Girung sprechen.« (Poncelet zitiert nach Bachelard
1978 [1938]: 123)
Hier wird deutlich, welchen zentralen Stellenwert das vorwissenschaft-
liche Denken der sinnlichen Wahrnehmung eines Phinomens fiir dessen
Bestimmung zuweist. Entgegen der Dominanz der Distanzsinne Sehen
und Horen auf dem Gebiet der Erkenntnis sind es in Poncelets Aufzih-
lung gerade die im Simmel’schen Verstindnis niederen Sinne Schmecken
und Riechen, die zur Erfassung der Garung taugen. Es sind vielfach hef-
tige und auch abstofSende Geriiche, die von der Gdrung ausgehen — man
denke einmal mehr an das Entsetzen der amerikanischen Soldaten ange-
sichts der Geriiche, die den Kisefabriken entstromten. Solche olfaktori-
schen Reize haben die Eigenschaft, durch ihr Eindringen in den Kérper
eine heftige physische Reaktion, wahlweise Wohlgefallen oder Abstofs-
ung, auszulosen, und in der Folge eine »objektive Erkenntnis<— sowie de-
ren psychoanalytische Betrachtung — zu unterlaufen. Konsequenterweise
argert sich Bachelard mafSlos tiber diese Tendenz des vorwissenschaft-
lichen Denkens, »eine Vielzahl von Adjektiven aneinanderzureihen, um
die unterschiedlichsten chemischen Phianomene zu erfassen« (ebd.: 122)
—und dabei Klassifikation mit Erkenntnis zu verwechseln. Hier trifft sich
Bachelard mit Pasteur, der sich von derlei Sinnesverirrung nicht beein-
drucken ldsst, sondern an das Phinomen der Girung mit dem hochsten
Distanzsinn, dem Sehen, herantritt. Geruch und Geschmack spielen im

261

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Laborsetting keine Rolle mehr, sondern es ist die Linse des Mikroskops,
durch die der Forscher die farblich markierten Bakterien und ihre Bewe-
gungen korperlich ungeregt beobachtet.

An der Gidrung als einem »Schliisselphinomen fiir die allgemeine
Anschauung« zeigt Bachelard die allgemeinen Probleme ebenjener Art
der Begriffsbildung auf. Wenn etwa Geoffroy die Vegetation als »eine
Art Girung« bezeichnet oder ein Unbekannter Autor schreibt, »[i]n
der Weintraube gart der Saft nicht anders als im Faf§ [...] die gleichen
Fermente, die gleichen Vorginge, die gleichen Ergebnisse« (zitiert nach
Bachelard 1978 [1938]: 123), sieht Bachelard eine missbrauchliche
Ausweitung des Garungskonzepts, eine »exzessive und unbewiesene
Verallgemeinerung« am Werk (ebd.: 123f.).

Was Bachelard als terminologisches Verbrechen erscheint, ist aus Sicht
der vorliegenden Arbeit mit Blick auf den Zusammenhang von Garung,
Milieu und Thermik in den vorwissenschaftlichen Garungstheorien be-
merkenswert priagnant formuliert. So bringt Lemery (1645-1715) mit
Blick auf das Mineralreich das Wirken von Fermentation und Feuer zu-
sammen: » Wie nun das Metall ein Werk der Fermentation ist, also mufd
nothwendig die Sonne, oder die Hitze der unterirdischen Feuer darzu
helffen...« (Lemery zitiert nach Bachelard 1978 [1938]: 124); Comte de
Tressan (1705-1782) erklirt elektrische Erscheinungen durch Garungs-
prozesse und unterscheidet zwischen >heifSen< Garungsprozessen, die eine
Ausdehnung zur Folge haben (ebd.), sowie >kalten< Garungsvorgingen,
die ein »Coagulum« — also eine Gerinnung — hervorrufen (Comte de
Tressan zitiert nach Bachelard 1978 [1938]: 124). Dass der Topos der
Girung in dieser Weise zum »Prinzip der Kosmogonie« (ebd.) wird, ist
fiir Bachelard problematisch, weil er so nahezu alle Phinomene der ma-
teriellen Welt unter einen Oberbegriff subsumiert. Dennoch bleibt die
Frage offen, warum ein so spezifisches Motiv wie das der Girung sich
als ein derart allgemeiner umbrella term eignet. Offenbar hilft er dabei,
elementare Bewegungsstrome, ja die Transformation als solche denkbar
und abbildbar zu machen - eine Fahigkeit, die der Garungsbegriff auch
mit seinem Ubergang in die Wissenschaft nicht ganz einbiiffen wird.

Bachelard ist es ein Anliegen, am Beispiel der Garung zu zeigen, wel-
che entscheidende »Schwelle in der Kultur« (ebd.) durch das moderne
wissenschaftliche Denken generiert worden ist. Im Gegensatz zu mei-
ner Lektiire, die vorsichtig mogliche Parallelen des Garungsverstand-
nisses Macbrides und Pasteurs skizziert hat, hilt Bachelard entschieden
fest: »Zwischen einer Beobachtung Macbrides und einer Pasteurschen
Technik ist ein Vergleich nicht moglich.« (ebd.: 125) Es gebe auch keine
Kontinuitit, denn die Techniken des 19. Jahrhunderts hitten in keins-
ter Weise auf vorherige Erkenntnisse des 18. Jahrhunderts zurtickgrei-
fen konnen. Den Einwand, dass mitunter dhnliche Vorstellungen von
Leben, Milieu, Bewegung, Transformation und Temperatur am Werk

262

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

sind, wirde Bachelard mit Verweis auf die unzulissige Verallgemeine-
rung verneinen:

»Der moderne wissenschaftliche Geist bemiiht sich um die Prazisierung,
Abgrenzung und Reinigung der Stoffe und ihrer Erscheinungen. Er sucht
nach dem spezifischen, objektiven Ferment und nicht nach der univer-
sellen Fermentierung.« (ebd.: 125)

Wie aber ist der Unterschied zwischen objektivem Ferment und uni-
verseller Fermentierung zu bestimmen? Die >universelle Fermentierung:
krankt fiir Bachelard daran, dass sie zu einer Art Ubermetapher fiir alle
moglichen Phinomene wird und eine Endlosschleife beliebiger Analogie-
bildungen in Gang setzt. Im Umkehrschluss wiirde die wissenschaftliche
Suche nach einer kohirenten, spezifischen Bestimmung der Garung eine
radikale Entmetaphorisierung erfordern, welche all die kosmogenisch
aufgeblihten Erklarungen, alle Sprachbilder und Ubertragungen wieder
aus dem Girungskonzept ausschliefst. Laut einer solchen Neukartierung
miisste zundchst einmal bestimmt werden, was keine Giarung ist:

»In jedem Falle muf jedes wissenschaftliche Konzept ein Gegenkonzept
besitzen. Wenn alles girt, ist die Girung nahe daran, ein vollig uninte-
ressantes Phinomen zu werden. Es ist darum wichtig zu bestimmen,
was nicht giart und was die Giarung zum Stillstand bringen kann.« (ebd.)

Wenn also beispielweise jede Form der Vermischung bereits als Garung
gefasst wird, verliert die Garung ihr exaktes Beschreibungsfundament.
Dagegen liefse sich einwenden, dass die Garung dieses Fundament mog-
licherweise nie hatte. Mit Pasteur gibt es zwar den Versuch, dieses zu le-
gen, aber die begriffliche Funktion der Girung orientiert sich nicht an
einem exakt bestimmbaren biologischen oder physikalischen Phinomen.
Als Beschreibungsgegenstand zweiter Ordnung ist hier nicht von Inte-
resse, ob Marx, Durkheim oder Serres den Terminus der Garung kor-
rekt, d.h. exakt und konsistent verwenden oder nicht, sondern welche
begrifflichen Funktionen er trotz seiner inhdrenten Nicht-Exaktheit ent-
faltet. Gerade die strukturalistische Linie von Lévi-Strauss hat gezeigt,
dass dieser Verwendung eine fiir den modernen westlichen Blick zwar
nicht nachvollziehbare, aber kohirente Logik der jeweiligen Mythen zu-
grundeliegt.

Aus der Perspektive Bachelards verlangert die Metaphorisierung der
Girung in der soziologischen Theorie mehr oder weniger das vorwissen-
schaftliche Denken, indem sie den Imaginationsraum der Garung nicht
nur unzuldssig assoziativ ausweitet, sondern auch neu mythisch auflddt.
Dabei unterschitzt Bachelard aber erstens die Wirkungen des vorwissen-
schaftlichen Denkens auf die Herausbildung der exakten Wissenschaf-
ten. Zweitens ubersieht er, dass sich der enge Zusammenhang zwischen
vorwissenschaftlicher und >vulgdrer< Erkenntnis, zwischen vorwissen-
schaftlichem und wissenschaftlichem Geist, zwischen Wissenschaft und

263

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

Praxis nicht ohne weiteres mit einer Kritik am sklerotischen Denken auf-
l6sen ldsst. Es sind diese kontinuierlichen und mitunter unheimlichen
Uberginge, die die Produktivitit des Girungskonzepts ausmachen. Sie
tragen dem Irrationalen des Sozialen mit einem Begriff Rechnung, des-
sen Evidenzkraft von seinen mythischen Uberresten zehrt und machen
so etwas beschreibbar, das sich nicht auf einen rationalen Begriff brin-
gen lasst.

Serres kritisiert die altmodisch anmutende Wissenschaftsglaubigkeit
seines akademischen Lehrers. In einem Interview kommentiert er:

»Yes, | wrote my thesis under Bachelard, but I thought privately that
the >new scientific spirit< coming into fashion at that time lagged way
behind the sciences. [...] The model it offered of the sciences could not,
for me, pass as contemporary. This new spirit seemed to me quite old.
And so, this milieu was not mine.« (Serres zitiert nach Simons 2019: 60)

Gangz in diesem Sinne wurde Serres von Latour auch als » Anti-Bachelard«
bezeichnet. Bei Latour steht Bachelard als perfektes Beispiel fiir das
Reinheitsbestreben einer naiven Rationalitits- und Wissenschaftseupho-
rie, die das Modernititsparadox insgesamt auszeichnet (Simons 2019:
61). Simons weist diese Kritik als simplizistisch zurtick und betont statt-
dessen die Kontinuititen zwischen Bachelard und Serres, so etwa das
stellenweise Fortwirken der Wissenschaftstheorie Bachelards in Serres’
»Surrationalismus« — ein Begriff, der gleichwohl die (nicht nur dstheti-
sche) Verfremdung des Rationalismus durch das Surreale andeutet und
so wieder uiber Bachelards »new spirit« hinausweist.

Hinsichtlich der Giarung kniipft Serres insofern an Bachelards Per-
spektive an, als er die Garung zum einen als Gegenstand zweiter Ord-
nung untersucht und zum anderen mit einer energetisch-thermodynami-
schen Fundierung versieht. Doch auch wenn Serres damit einen Schritt
in die Richtung des von Bachelard geforderten spezifischen objektiven
Ferments zu gehen scheint, bleibt er weit davon entfernt, die Mehrdeu-
tigkeit, ja den Exzess, der im Garungsbegriff liegt, preiszugeben. Statt-
dessen werden die Termini, die sich um die Garung gruppieren (Fiulnis,
Ferment, Hefe, Pilz, Virus) auffillig hdufig in Form von Aufzihlungen
zusammengefiihrt — aufSer, wenn es Serres um ihre spezifische histori-
sche Aufladung wie in der christlichen Aufspaltung von Girung und
Faulnis geht.

Damit markiert Serres die Vermischungen, Uberginge und potenti-
ellen Umschlagpunkte, die zwischen diesen verschiedenen Spielarten
der Garung wichtig werden — gerade auch innerhalb der Wissenschalft.
Zudem weist er auf die dunkle, gefihrliche Fundierung der eigentlich
niitzlichen Girung hin. Durch die energetische Lesart wird nicht nur
das potentielle entropische Chaos auf Gegenstandsebene prasent gehal-
ten, sondern in Serres’ >entropischem« Schreiben fortgesetzt, das sich in

264

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

Lévi-Strauss’ Vision der Anthropologie als Entropologie einreiht. La-
tour bettet Serres’ heifSern Denkstil in seine umfassendere Kritik des Na-
tur-Kultur-Dualismus der Wissenschaft(-skritik) und des daraus folgen-
den Selbstbilds einer kalten Wissenschaft ein, wenn er im gemeinsamen
Gesprich konstatiert:

»[TThis distinction between orders of things organizes our way of
representing not only modern science but also modern society. Some
things belong in the domain of collective society, of culture, and
some belong in the domain of nature. This is what usually organizes
the critique of science, as when we say, >Science denatures; science is
cold.< The paradox is that you make a forceful critique of science, but
you don’t use the weapons of criticism, because you don’t believe that
science is cold; you find it as hot as Baal.« (Latour & Serres 1995: 140)

In seiner Antwort benennt Serres die Hitze des Feuers als Motor der
Wissenschaft:

»Do you think science would advance, inventively, without the intense
heat of the spirit or of fire? Have we reached out and touched the motor
that drives it? If so, we would feel that it burns, like a hellfire.« (ebd.)

Einerseits positioniert sich Serres mit seinem heifSen Denken gegen den
kiihlen Gestus der Aufklarung und weist entgegen ihrer entschwebt-ver-
geistigten Selbstbeschreibungen auf die thermische Grundierung der
Wissenschaft als hitzebetriebendem Prozess hin, der auf das Feuer zu-
ruckgeht. Zugleich kritisiert er das aufklarerische Programm der Hel-
ligkeit und Erleuchtung, das im englischen Enlightenment so deutlich
durchklingt. Gegen die Sonne, die die Augen blendet und so den Blick
verstellt, macht Serres die sanfte Dunkelheit einer sternenklaren Nacht
als gefiltertes, nuanciertes Gegenmodell stark:

»More beautiful than the day, peaceful by all means, the star-studded,
pensive and soft night is a better model of knowledge than the sun-
struck, cruel, exclusive, eye-hurting, ideologically-prone and opinion-
ridden light of day.« (Serres zitiert nach Pasquinelli 2018: 170)

Hier zeichnen sich nicht nur heifd und kalt, sondern auch hell und dunkel
als Koordinaten von Denkstilen (Fleck 1980 [1935]) ab. Serres’ Denk-
stil ist ein heifSer und dunkler, der aber nicht aus einer einfachen Um-
kehrung der aufklarerischen Helligkeit und Kiihle gewonnen wird. Es ist
nicht die tiefe Schwirze und alles verschluckende Dunkelheit, die Serres
vorschwebt, sondern die schiitzende Dunkelheit einer durch die Sterne
sanft erleuchteten Nacht. Dieser Denkstil trifft sich mit dem Milieu der
Girung als von der Aufklarung gefiirchtetem Verfaulungsprozess. Wel-
che Rolle die thermische Energetik der Garung fiir das moderne Den-
ken spielt und welche Angste und Kontrolltechniken daraus folgen, ist
Gegenstand des folgenden Abschnitts.

265

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

7.4 Die materielle Kultur des Kases

Wie lasst sich die anfiangliche Bestimmung des Parasiten bei Serres mit
Girung, Fermentierung und Fiulnis als konkreten Phinomenen zusam-
mendenken, und welche Rolle spielt hierbei der mit Pasteur assoziierte
diskursive Einschnitt? Die Antwort ldsst sich mit Serres auf drei Ebenen
formulieren. Zum einen erscheint die Garung als energetisches Phino-
men, das sich informationstheoretisch bzw. thermodynamisch beschrei-
ben ldsst: »Bacteria, fungus, whale, sequoia, we do not know any life of
which we cannot say that it emits information, receives it, stores it, and
processes it. Four universal rules, so unanimous.« (Serres zitiert nach
Pasquinelli 2018: 173) Zum »Produktionsvorgang« der Verderbnis heifSt
es bei Serres, dass »Energien im Spiel« seien, »Energien wihrend einer
gewissen Zeit, also Kraft« (Serres 1993a: 200). Mit dieser Perspektive
der Energieverteilung der Faulnis ist immer schon die Stofirichtung ver-
bunden, ihren Verlauf zu steuern und zu beeinflussen, »diese Kraft va-
riieren zu lassen, sie zu verringern oder zu verstiarken« (ebd.). Dies ist
aber angesichts des spezifischen »Reaktionsvorgang[s]« der Garung eine
Herausforderung;:

»Nun entwickelt er sich aber optimal bei niedrigem Kriftepotential, und
deshalb breitet sich die Korruption so rasch aus, vermehrt sie sich so ge-
fahrlich. Sie profitiert vom Verfall der Energie, von ihrer Degradation,
ihrer entropischen Entwertung, ihrer Dekadenz.« (ebd.: 200)

Was Serres hier formuliert, ist eine negative Energiebestimmung des Ver-
faulten. Der Verfall der Energie deckt sich mit dem Verfall der Materie,
des Lebens. Im Sinne seiner Steuerung hilt man dem Verfaulten daher
starke Intensititen und Energien in Form extremer Temperaturen ent-
gegen. Als Gegenmittel zur Verfaulung werden Hitze oder Kilte genutzt,
etwa das »Feuer, das den Wurm zu toten vermag« (ebd.) oder das Ein-
frieren. Letzteres »verhindert die Korruption, bringt die Reaktion zum
Stillstand, schiitzt das Gemisch, verhindert den feigen Kompromif3, blo-
ckiert die Energien« (ebd.: 201). Stein, Eis und Gefrorenes stehen fur das
»Unverrottbare, Unzersetzbare, das Unzerbrechliche« (ebd.). Daher ist
es nur folgerichtig, dass die biopolitische Antwort auf die Unberechen-
barkeit der Garung eine Thermopolitik der Hitze und des Eises ist, die
im Rahmen der Pasteurisierung in Form von Erhitzungs- und Kithlungs-
techniken aufeinandertreffen.

Die zweite Antwort zum Zusammenhang zwischen dem formalen
Modell des Parasiten und dem Phianomen der Verfaulung ist starker dis-
kursgeschichtlich und ausdriicklich mit Blick auf Pasteur formuliert. Sie
bezieht sich auf die Lokalisierung der Quelle der Faulnis und ihre so-
zialen Implikationen. Parasiten sind demnach die historisch variablen
Ubertriger von gefihrlicher Unreinheit. Serres zeichnet nach, welche

266

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MATERIELLE KULTUR DES KASES

Konsequenzen die Konstruktion der Ubertriger von Infektionskrank-
heiten — Mikroben, Viren und Bazillen — im Pasteur’schen Zeitalter hat-
te. Geantwortet wurde ihnen mit » Wohltaten der Hygiene« (ebd.), mit
einem Programm der Sauberkeit, das vor Epidemie, Pandemie und Pest
schiitzen sollte. Ein Streitpunkt, an dem sich auch Pasteur abgearbeitet
hat, ist die Idee der Spontanerzeugung, wonach das Lebendige aus un-
lebendiger Materie entsteht. Damit tritt das Verhiltnis von Lebendigem
und Unlebendigem in den Fokus. Serres hilt dazu fest:

»Der ganze Streit dreht sich um Phinomene wie Zersetzung, Verwesung,
Faulnis und Géarung. Das heifst um Grenzerscheinungen: an der Schwel-
le vom Materiellen zum Organischen, vom Tod zum Leben. An diesen
Grenzen spielt sich alles im Bereich des sehr Kleinen ab.« (ebd.: 187)

Dieses Kleine, das auch das »Unendlich-Kleine im Schmerz« (ebd.: 182)
impliziert, wird von Pasteur eindeutig als Mikrobe identifiziert, wahrend
andere Naturwissenschaftler seiner Zeit es wahlweise als Atom oder Mi-
kroorganismus, als lebendig oder tot einordnen. Nachdem Pasteur die
Existenz dieser kleinen Einheiten bei allen Lebensphinomenen breiten-
wirksam >bewiesen« hatte, erschien die Welt plotzlich nicht nur besiedelt
von diesen kleinen Tierchen, sondern auch verschmutzt und voller Ge-
fahren — eine Wahrnehmung, die laut Serres in einen »kollektiven Wahn«
(ebd.: 187) der Hygiene hineinfiihrte. Die »puritanische, viktorianische,
asketische und wahnhafte Angst, sich die Hande schmutzig zu machen«
(ebd.: 189), richtet sich auf ein Virus, das dafiir sorgt, dass der »Korper
zerfallt, verfault, verrottet« (ebd.: 188) und zu dem Staub wird, aus dem
er entstanden ist. Die Gefihrlichkeit der Faulnis speist sich also aus ihrer
Latenz; daraus, dass ihr unsichtbarer, mikrologisch kleiner Trager von
einem Phianomen der dufSeren Welt auf einen Korper tibergeht und sich
vom einzelnen auf den »sozialen Korper« (ebd.) ausbreitet.

Die dritte Antwort ist eine philosophisch-epistemologische, in der
Serres’ eigene Bestimmung der Fiulnis als Grenzbereich zwischen Le-
ben und Tod am deutlichsten Kontur erhilt. Serres verortet die Faulnis
auf elementarer Ebene im Dazwischen, im Schnitt, an einer »margina-
le[n] Position«, »an den gemeinsamen Grenzen der Materie und des Le-
bendigen, an ihrer Bruchstelle« (ebd.: 192). Es ist dieser epistemologi-
sche Status der Grenze bzw. des Bruchs, der die beunruhigende Wirkung
der Faulnis durch verschiedene historische Kontexte hindurch hervor-
ruft. Nicht erst der Pasteur’sche Hygienediskurs zeigt sich von der Faul-
nis bedrangt und bedroht, sondern die Philosophie weit vor Pasteur, etwa
Lukrez, wird von ihr in Angst und Schrecken versetzt. Denn die Faulnis
steht fiir den Tod, ohne auf Angst vor dem Tod im engeren Sinne redu-
zierbar zu sein. Im Gegenteil: Erschreckend ist vor allem die Erkenntnis,
dass die Fiulnis nichts Externes oder aus weiter Ferne Drohendes ist,
sondern den Menschen immer wieder heimsucht und in seinem Wesen

267

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

auszeichnet. In ihr kommt die Prisenz des Todes im Lebendigen selbst
zum Ausdruck. Diese Allgegenwart macht die Faulnis zum »fundamen-
talen Schrecken«: »Wir erkennen, dass wir Fiulnis sind, vorher, wih-
rend, nachher.« (ebd.)

Und hier schliefst sich der Kreis zu den Steuerungsfiguren: Die Kern-
angst vor dem Tod manifestiert sich in der westlichen Geschichte der
Wissenschaften vor allem in der Angst vor Krankheit, und diese wird
den Agenten der Verschmutzung, den »Viren, Mikroben, Bakterien,
Pollen, all den unsichtbaren Wesen in der Luft« zugeschrieben (ebd.:
194). Serres verweist auf den engen Zusammenhang zwischen Angst
und Macht, die immer eine »Sache des Umsturzes und der Stabilitat« ist
(ebd.: 193). Macht besteht demnach in der Differenz zwischen der Angst,
die jemand verbreitet, und der Angst, die er selbst hat: »Den grofiten Ter-
ror entfalten verangstigte Despoten.« (ebd.)

Serres geht es also nicht nur um die Verschlingungen zwischen Wis-
senschaft und Religion, sondern auch um jene von Wissenschaft und
Philosophie. Die Faulnis zeichnet sich dabei als parasitires Modell ab,
und zwar sowohl auf begrifflicher als auch auf Gegenstandsebene. In der
Geschichte der Philosophie erkennt Serres eine Tendenz, der »Marxens
Mechanik, Freuds Physik und Nietzsches Chemie« (ebd.: 200) gleicher-
mafSen folgen: »Alles spielt sich auf der Ebene des Bedeutungstrigers
ab: Masse, Kraft, Arbeit und Verhaltnisse, Verdichtung und Verdrin-
gung, hier die Verdorbenheit.« (ebd.) Die Verdorbenheit lasst sich mit
Serres zwar energetisch lesen, aber nur als negative Figur des Energie-
abfalls. Die dominante energetische Linie der westlichen Philosophie ist
von einem Bias des Produktiven gekennzeichnet; eines Produktiven, das
die Verdorbenheit in ihrem Status als Marginales, als Grenze, als Bruch
nicht ohne weiteres einspeisen kann. Selbst wenn sich Marx in seiner
»Mechanik « — oder laut meiner eigenen Lektiire vielmehr seiner vitalis-
tischen Energetik — fir die Instabilitat des Kapitalismus interessiert, so
der Tenor von Serres’ Kritik, bewegt er sich auf einer sinnhaften, bedeu-
tungsformigen Ebene des produktiven Austauschs von Kriften. Das Ver-
dorbene dagegen scheint nicht so recht zum produktiven Bedeutungstra-
ger zu taugen — und hier trifft sich Serres’ Einschiatzung mit meiner Suche
nach der Garung bei Marx als dunklem Moment jenseits der Produkti-
vitat. Die Verdorbenheit wird sichtbar als das Ausgeschlossene des ener-
getischen Denkens; als sein Kontrapunkt, der zugleich den Lebenspha-
nomenen immer bereits eingeschrieben ist — nicht nur als Potentialitat,
sondern als konkreter Vorgang des Dekomponierens, des >Faulnis-Seins«.

Das Collége de Sociologie hatte die dunkle Fundierung des Garungs-
motivs im sozialen Zustand der Efferveszenz lokalisiert und damit
vor allem metaphorisch gefasst. Eine Ahnung zum Zusammenhang
von Fermentierung und dem angestrebten dunklen Modus der Effer-
veszenz blitzte aber bei Bataille auf, der den Geruch eines Kises voller

268

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MATERIELLE KULTUR DES KASES

Begeisterung mit einem Grab verglich. Serres fuhrt diese Linie nun in-
direkt weiter, wenn er seine Schliisse zur Eigenschaft des Verfaulten als
Grenze ebenfalls vom Kise ableitet. Hier werden sich zugleich Moglich-
keiten andeuten, das Verfaulte anders zu konzipieren denn als blofSe De-
privation von Energie.

Serres stellt die »fundamentale Frage«: »Was ist mit dem Kése?«
(ebd.: 188) Der Kise hat alles an sich, was der Pasteurianer fiirchtet:
» Als kisig bezeichnet man eine Wunde, ein nekrotisches Gewebe. « (ebd.)
Doch die Gleichsetzung von Fiulnis und Tod, Zersetzung und Degene-
ration geht beim Kise nicht auf, denn Kise ist »Milch, die man dem
Schmutz und dem Dreck uiberlafst und die sich dadurch in etwas Hohe-
res verwandelt« (ebd.: 189). Dieses Hohere versieht Serres nun mit dem
bewusst mehrdeutig eingesetzten Begriff der Kultur. Es geht ihm um
»[e]ine Kultur, eine Kulturbriihe, aus der eine Kultur erwichst« (ebd.).
Bakterienkultur und Kultur in einem emphatischen, umfassenden Sinne
kommen im Kise zusammen. Mit dieser Beobachtung deutet Serres die
Dezentrierung eines menschlich bestimmten Kultur(-techniken)-Begriffs
an, wie ich ihn im letzten Kapitel zu Lévi-Strauss skizziert habe. Serres
spielt mit dem Bild der Metamorphose der hohen Kultur aus einer nie-
deren >Kulturbrithe« und akzentuiert diese als 6kologisches Phanomen,
wenn aus ihr sukzessive eine Kultur >erwichst«. Auch wenn Serres damit
den traditionellen Kulturbegriff angreift, nobilitiert er den Kise zugleich
als semantischen Bedeutungstriager des hohen Kulturerbes Frankreichs.

Was Lévi-Strauss’, Serres’ und auch Batailles Thematisierung des Ka-
ses gemeinsam haben, ist das kulturelle Befremden franzosischer Intel-
lektueller, die den fiir sie unbegreiflichen Ekel gegentiber einem hohen
Kulturgut konstatieren und mal mehr und mal weniger direkt auf den
Siegeszug der Hygiene zuriickfithren. Frankreich nimmt aber nicht nur
eine kulturelle Vorreiterrolle in der Kdseherstellung, sondern auch in
der Geschichte der globalen Hygieneprogrammatik ein. In Serres’ wie
Lévi-Strauss’ Beispiel richtet sich das kulturelle Missverstandnis auf eine
Verwechslung von Kiase und Krankheit bzw. Tod, welche bei Bataille
provokant affirmiert wird; in der Zerstorung der Kisefabriken, die die
US-Alliierten fur Leichenfabriken hielten, zeigt sich das in besonders
drastischer Weise. Der Kise verwirrt, stof$t ab, erregt Skepsis und Wi-
derwillen, weil er »akklimatisierte Faulnis« ist — und damit »jenseits von
Gut und Bose« (ebd.).

Hier dokumentiert sich der Bedeutungs- und Sinnverlust, der mit der
parasitiren Kategorie des Verfaulten einhergeht. Der Kise ist nicht ein-
fach schlecht, ungesund oder gefahrlich, sondern an der Grenze der Du-
alismen von gesund/ungesund, gut/schlecht, niitzlich/gefahrlich, leben-
dig/tot lokalisiert. Letztlich handelt es sich aus der Perspektive Serres’
also gar nicht um ein Missverstdndnis, wenn der Kise mit dem Tod as-
soziiert wird. Dennoch steht er nicht eindeutig auf der Seite des Todes,

269

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

sondern ist in seiner marginalen Position des Bruchs ein paradigmati-
scher Fall eines Parasiten; und als solcher nicht nur ein Schadling, son-
dern ein Stabilisator des Lebens.

Im Beispiel des Kdses kommt zum Tragen, was Serres im Parasiten
als Immunisierungsargument stark machen wird: Das Abriegeln und
Abschirmen vor dem vermeintlich Schmutzigen und Niederen hat ei-
nen kranklichen Korper zur Folge. Der Kase wird bei Serres als Signa-
tur des Gesunden dagegengehalten: » Gesundheit und Leben haben die
Form des Kises.« (ebd.: 190) Obwohl er das dualistische Denken von
Reinem und Unreinem, oben und unten, Paradies und Holle kritisiert,
kehrt Serres die Angst vor der Krankheit schlicht um, indem er die Angst
vor den Keimen als »eigentliche Krankheit« bezeichnet; die Abstrakti-
on gilt ihm als »keimfrei, lebensfeindlich, ungesund« (ebd.). Das Ge-
sunde bleibt als BezugsgrofSe erstaunlich intakt, wenn Serres schlussfol-
gert: »die Hygiene ist gefahrlich« (ebd.). Auch wenn die Identifikation
solcher Kippfiguren vom Gesunden ins Kranke auf eine Kritik des Du-
alismus abzielt, bleibt die dualistische Logik als solche im positiven Be-
zug auf Gesundheit und Leben unangetastet. Dies mag zunichst tiber-
raschen, weil der Kise explizit als Uberwindungsfigur des Gegensatzes
von frisch und faul, lebendig und tot eingefithrt wird. Doch zeigt be-
reits die Rede von der Akklimatisierung der Faulnis an, dass es sich
beim Kdse um eine Art der kulturalisierten, regulierten und damit wie-
der in den Bereich des Sinnhaften hertibergeretteten Faulnis handelt.
Der hier inhdrente klimatische Aspekt erweist sich in Verbindung mit
einer raumlich-geographischen Dimension als zentral fur den Umgang
mit der gefiirchteten Fiulnis:

»Obenc« hief§ gesund, >unten< dagegen verfault [...] Die ganze gelehr-
te Welt steigt ins Gebirge hinauf, um saubere Hinde und einen reinen
Korper zu haben. [...] Deshalb berechnet Michelet den hochsten Punkt
Europas, das Schweizer Engadin, und sagt in La montagne, man musse
in Sils-Maria leben. Hoch, kalt, rein.« (ebd.: 188)

Die bekannte Faszination Intellektueller wie Nietzsche mit der reinen
Bergluft Sils Marias ist an die Vorstellung eines gesunden, reinen Kor-
pers geknupft, in dem ein klarer Geist wohnt. Doch auch hier schligt
der Kult der Reinheit in sein fatales Gegenteil um: »[...] man schickte
die Tuberkulosekranken ins Gebirge; dort erstickten sie wegen des ge-
ringen Sauerstoffgehaltes der Luft, aber sie starben sauber.« (ebd.) Hier
wird sichtbar, dass die Trennung zwischen dem Sauberen und dem Ver-
faulten sich entlang zahlreicher Achsen anordnet: neben gesund/krank,
lebendig/tot und rein/unrein sind dies oben/unten sowie kalt/warm. Die
Temperierung folgt einer an nationalen Grenzen verlaufenden Zuord-
nung: Wihrend die kithle Schweiz fiir das Reine steht, wird die Faulnis
im heiffen Genua vermutet.

270

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MATERIELLE KULTUR DES KASES

Wie nun vielfach angeklungen ist, bemiiht sich Serres im Zuge sei-
ner Kritik der »gefdhrlichen Hygiene« um eine Aufwertung der Faulnis.
Fiir ihn sind es die »primitiven Religionen«, die diese » Riickkopplung«
(ebd.: 190) begriffen haben. Die Kulturen haben ein praktisches Wissen
von den Metamorphosen der Dinge und Elemente; ein Wissen, das von
der modernen Wissenschaft genutzt, rationalisiert und zur groflen Er-
kenntnis aufgebauscht wurde, ohne mit der Innovativitit des alten Wis-
sens mithalten zu konnen. Serres gelangt also zu einer ganzlich anderen
Bewertung als Bachelard, der die Diskontinuitat zwischen dem ver-
meintlich undifferenzierten vorwissenschaftlichen Denken und der ra-
tional-differenzierten Wissenschaft von der Garung betont, was Latour
etwas spottisch als »the epistemological schism so dear to the followers
of Bachelard« bezeichnet (Latour & Serres 1995: 137).

So wie Bachelard damit aber letztlich ein konservatives Verstindnis
moderner Wissenschaft bedient, ist es auch bei Serres ein geradezu ur-
konservativer Impetus, mit dem er vor einem Untergang der gewachse-
nen Kultur durch die Programmatik der Hygiene warnt: »Die Kultur
bricht zusammen, die Kultur im Sinne der Landwirtschaft, im Sinne der
Viehzucht, im Sinne des Kises, im Sinne der Chemie, im globalen Sin-
ne von Zivilisation.« (Serres 1993a: 189) Ausgehend vom mehrdeutigen
Kulturbegriff, der mikrobische und globale Kultur vereint, setzt Serres zu
einer Kulturkritik an, die auf das Bewahren dieser Einheit abzielt. Fast
klingt bei ihm etwas Schadenfreude durch, wenn die Antibiotika nicht
die gewiinschte Erlosung bringen und der sich sicher wihnende Puri-
taner schliefSlich »von den Schmutzstoffen besiegt« (ebd.) wird. Denn
»der Kise riacht sich«, und die Verfechter der Hygiene miissen einsehen:
»Das Aseptische ist nicht antiseptisch« (ebd.). So kann es letztlich auch
nicht verwundern, wenn Serres in vielfaltigen Wendungen zum Schluss
kommt, dass der Mensch »universeller Parasit ist, daf$ alles um ihn he-
rum Wirtsraum ist. Tiere und Pflanzen sind ihm bestindige Wirte, der
Mensch ist ihr standiger ungebetener Gast. Stets nehmen, doch nie et-
was zuruickerstatten.« (Serres 1987: 45)

Mit Blick auf die Fermentation stellt sich diese Beziehung allerdings
komplizierter dar. Einerseits fugt sich das Pasteur’sche Erbe der Ziich-
tung, Kultivierung und Abtotung von Bakterien in das Argument der
rucksichtslosen menschlichen Naturbeherrschung ein, aber diese macht-
vollen menschlichen Praktiken bringen — ganz im Sinne Foucaults — tiber-
haupt erst zahlreiche mikrobielle Lebensformen hervor. Und nicht zu-
letzt ist der menschliche Korper Wirt von Bakterienkulturen; so versorgt
etwa der menschliche Magen die darin befindlichen Bakterien mit immer
neuem Futter, das diese dann in frohlicher Verwandlungsarbeit zerset-
zen. Wer also ist Wirt, wer Parasit? Neuere Befiirworter der Fermenta-
tion, darunter Michael Pollan, sprechen gerne von einer symbiotischen
Beziehung, einer »reciprocal relationship of microbe and man« (Pollan

271

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

20713: 352); einer Reziprozitit, die auf dem spezifischen Geschmack fer-
mentierter Speisen beruht. Denn dieser setzt eine »microbiology of hu-
man desire« (ebd.) in Gang und fithrt zur Reproduktion, zur Bewah-
rung und so zum langfristigen Uberleben bestimmter Bakterienkulturen.
Mehr zu dieser Perspektive erfahren wir im Kapitel zur Praxis der Fer-
mentierung, in dem diverse Stimmen dieses symbiotischen Ansatzes zu
Wort kommen.

In theoretischer Hinsicht bedeutet jene symbiotische Beziehung,
dass der Mensch aus der dunklen Dimension des Verfaulten nicht he-
rauszulosen ist. Vielmehr charakterisiert die Dunkelheit die gesamte Be-
ziehung des Menschen zum Verfaulten — nicht zuletzt, weil es Teil von
ihm selbst ist. Wie Winkler anmerkt, hat das griechische >Sitos< im Pa-
rasiten eine Doppelbedeutung: »Sitos, Greek for food, can also mean
excrement. Already at the level of etymology, the parasite mixes up two
things that really ought to be kept separate.« (Winkler 2005: 528) Die-
se Vermischung von sauber und schmutzig, rein und unrein, Essen und
Exkrement wird vor allem tiber den Geruch transportiert, wie Winkler
hinzufigt:

»In addition, here is a clue as to the source of the smell. To smell some-
thing up, to mark it with a scent, is to tag it as your own. The founda-
tion of property, Michel Serres writes in The Parasite, is that one’s own
dung smells good. As he so succinctly puts it: >The first one who, having
shit upon a terrain, then decided to say, this is mine, immediately found
people who were disgusted enough to believe him«. What is repugnant
for another is clean for oneself.« (ebd.)

Diese klare Trennung zwischen Eigenem und Fremdem ist mit Blick
auf die Fermentierung nicht mehr eindeutig durchzuhalten. Denn die
zweifelhaften Geriiche gehen von Bakterien aus, die sowohl auf dem
(menschlichen wie nichtmenschlichen) Lebenden wie dem Toten vorhan-
den sind. Nur aufgrund dieser innigen Verbindung von lebendig und tot
in Fermentierungsprodukten evoziert der Kiase mit seinem Geruch im-
mer wieder das Leichenbild. Es ist daher auch kein Zufall, wenn René
Girard die Praktiken des Bergens von Leichnamen in religiosen Riten mit
der Kaseherstellung vergleicht:

»The only difference between these manipulations of more or less
decomposed corpses and cheese making lies in the illusory character of
the first operation and the real character of the second. In the first case,
the faithful believe they direct a metamorphosis that, in reality, would
be accomplished without them (as in the case of seasonal rites); while
in the second, they really do direct it. This is indeed what fools us and
makes us believe in two behaviors of different natures, entirely foreign
to one another, while in reality they are one and the same. It is still the
illusion of the sepistemological«.« (Girard 2005: 58)

272

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MATERIELLE KULTUR DES KASES

Der illusorische Charakter der Zersetzung von Leichnamen liegt da-
rin, dass die betreffenden Gruppen den Zersetzungsprozess mythischen
Kriften zuschreiben. Der reale Charakter der Ahnlichkeit zwischen dem
Leichnam und dem Kise wird in ihren analogen Geriichen sinnlich er-
fahrbar. Und hier schlieft sich der Kreis zu Batailles Grenzerfahrung
mit dem Kise.

Der Kise ist eine so eindrucksvolle Gestalt des Parasiten, weil er die
Zuordnung des Eigenen und Fremden, Toten und Lebendigen, Gesun-
den und Kranken unterlauft und verwirrt; und zwar mehr noch als in
Serres’ eigener Darstellung, in der er den Kaise letztlich auf die Seite des
Gesunden und Lebendigen zu ziehen versucht. Das dunkle Moment des
Kises insistiert — und zwar tber seinen Geruch. In Die fiinf Sinne ent-
wirft Serres eine absteigende Ordnung der Dufte, die sich »vom Hellen
ins Dunkle, vom Leichten ins Schwere oder Dichte« (Serres 1993b: 219)
erstreckt. Oben stehen die Pflanzenbouquets, weiter unten die tierischen
Geruche als Inbegriffe schwerer und dichter Kompositionen. Der End-
punkt dieser Progression driangt »hinab zum Boden und seiner Zerset-
zung«, wo eine » Vermahlung des Bouquets mit der Verwesung« stattfin-
det: »Der Humusboden mischt Korper und Pflanzen, Fauna und Flora,
lebendig und tot, organische Gemische.« (ebd.: 221) Statt die sublimen
Diifte zu erkennen, die in der Kulturbriihe des Kases oder im Humus lie-
gen, lehrt uns die Pasteur’sche Hygiene in Ubereinstimmung mit den an-
tiken Reinigungstechniken und der am sauberen Sehen orientierten Er-
kenntnistheorie eine » Abscheu vor unserer Nase« (ebd.). Serres’ dunkles
und heifses Denken ist von einer Sympathie mit den niederen Sinnen wie
dem Riechen und Schmecken geleitet und bewegt sich in » Gemenge[n|
und Gemische[n]« (Serres 1993b).

An die sinnliche Struktur des Pasteur’schen Regimes und seine sozio-
logischen Implikationen wollen wir im folgenden Kapitel mit Latour an-
kniipfen, der sein Buch zur Pasteurisierung Frankreichs Michel Serres ge-
widmet hat. Latour wird immer wieder auf Serres’ Modell des Parasiten
zuriickkommen, um die Mikrobe als Mikroparasiten und die Umtriebe
der Pasteurianer als parasitire Bewegungen des Einnistens und Auswei-
tens zu beschreiben. Latour wird die bei Serres wiederkehrenden Ein-
schiibe zum Pasteur’schen Reinigungsprogramm auf eine breitere Basis
stellen und die um das Labor zentrierten Akteurs-Netzwerke in den Blick
nehmen, die sich um die Mikrobe als neu erschlossenen Akteur gruppie-
ren. Latour bietet uns eine im engeren Sinne soziologische Perspektive
auf die Ara Pasteurs an, indem er die Verschiebungen der gesellschaftli-
chen Krifteverhiltnisse durch das Zusammenwirken der jeweiligen Ak-
teure, aber auch die Konsequenzen fur die daraus folgende Programma-
tik des Sozialen einkreist.

Das umweltliche Denken bleibt bei den Pasteurianern und in de-
ren Analyse durch Latour zentral, wobei das Milieukonzept aber mehr

273

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES: DER PARASIT

und mehr von der Kategorie des Environments tiberlagert wird. Damit
scheint sich die Beschreibungskategorie des Umgebens zunichst radikal
zu versachlichen: Die kosmologischen Untertone schwinden mit dem
Environment als mess- und standardisierbarer experimenteller Grofe
innerhalb des Laborsettings. Bei niherem Hinsehen aber ist auch
Pasteurs Denken trotz seiner naturwissenschaftlichen Erforschung des
Giérungsprozesses alles andere als frei von religiosen, spirituellen und
kosmologischen Untertonen. Woran liegt es, dass eine vollstaindige
Versachlichung der Fermentierung und der ihr zugrundeliegenden
Umweltkonzepte so schwierig scheint?

274

https://dol.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. O



https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Der Parasit als epistemologisches Modell
	7.2  Fäulnis als diskursiver Gegenstand zwischen Vermischung und Entmischung
	7.3  Objektives Ferment statt universelle Fermentierung. Ein Exkurs zu Bachelard
	7.4  Die materielle Kultur des Käses

