
247

7. Serres: Der Parasit 

Wie Lévi-Strauss gilt Serres als Vertreter des Strukturalismus. Er geht aber 
stärker von einer strukturalistischen Wissenschaftstheorie und -geschich-
te aus, die wesentlich von Gaston Bachelard und Georgs Dumézil beein-
flusst ist (Gehring 2006: 471). Wie Gehring deutlich macht, ist die Aus-
einandersetzung mit dem Strukturbegriff für Serres ähnlich bedeutsam 
wie für viele verwandte Denker im intellektuellen Klima Frankreichs zu 
Beginn der 1960er Jahre. Die Welt, so die Stoßrichtung, wird nicht von 
einer transzendentalen Vernunft oder einem Weltgeist zusammengehal-
ten, sondern von Strukturen, die sich gleichermaßen durch Veränderlich-
keit wie durch Stabilität auszeichnen (ebd.: 472). Serres’ Auslegung der 
›strukturalen Analyse‹ beruht auf einer Skepsis gegenüber der Annahme, 
dass die nötige Formalisierung des Strukturdenkens nur in den Natur-
wissenschaften zur vollen Entfaltung kommen könne. Stattdessen fordert 
Serres, der Mathematik studiert hatte, das Strukturdenken auch im Be-
reich der Kulturanalyse in ebenso formaler, möglichst einheitlicher und 
eindeutiger Art und Weise anzulegen und so einen gemeinsamen metho-
dischen Nenner von Naturwissenschaft und Kulturanalyse zu schaffen. 
Anders als Lévi-Strauss, sucht Serres nicht nach latenten Bedeutungen, 
die auf eine ontologisch-anthropologische Basis verweisen. Vielmehr ist 
es gerade die Aufgabe der Theorie, die Formalisierung und Modellbil-
dung als strukturale Analyse voranzutreiben: »Die Bedeutung ist hier 
nichts Vorgegebenes mehr, dessen dunkle Sprache es zu verstehen gilt; 
sie ist vielmehr das, was man einer Struktur hinzugibt, damit ein Modell 
entsteht.« (Serres zitiert nach Gehring 2006: 473)

Diese Programmatik wird sich in Serres’ Beitrag zur Theoretisierung 
der Gärung niederschlagen. Das Problem des Verhältnisses von Meta-
pher und Materialität ist für ihn keines; wie selbstverständlich geht er 
von einer »metaphorischen Materie« (Serres 1993a: 185) aus. Mit dem 
Parasiten entwirft Serres ausgehend von der Biologie ein strukturales 
Modell, das mit dem Denken aus Informationstheorie und Thermody-
namik angereichert wird, um so für die Kulturanalyse nutzbar gemacht 
zu werden und in breiterer Perspektive »die ersten Elemente einer The-
orie der Transformationen« (Serres 1987: 293) zu konturieren. Dabei 
werden unterschiedliche Transformationsmodelle – historischer eben-
so wie physikalischer und thermodynamischer Natur – wichtig. Die 
Grundfrage von Der Parasit (1987) lautet: »How do you fit togeth-
er parasitology, information theory, and the literature or ethnology of  
table manners?« (Latour & Serres 1995: 151).

Mit Blick auf Lévi-Strauss’ Aufsatz zum Ursprung der Tischsitten hat-
ten wir im letzten Kapitel festgehalten, dass das Verfaulte als einer der 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

drei Eckpunkte im kulinarischen Dreieck einerseits eine prominente Po-
sition einnimmt, gleichzeitig aber theoretisch wie empirisch unterbe-
lichtet bleibt. Im Sinne Michel Serres’ lässt sich das Verfaulte in dieser 
ambivalenten Position als das »ausgeschlossene, eingeschlossene Drit-
te« (Serres 1987: 41) begreifen; als Parasit in einer »dreiwertigen Lo-
gik […], wo wir eigentlich nur zwei Werte erwarteten« (ebd.: 43). Auch 
wenn die Logik des kulinarischen Dreiecks als dreiwertige angelegt ist, 
gerät der dritte Wert des Verfaulten immer wieder in Vergessenheit, weil 
Lévi-Strauss die Werte über dualistische Gegenüberstellungen gewinnt, 
die auf das Rohe und das Gekochte als Verkörperungen von Natur und 
Kultur zentriert sind. Serres’ Perspektive soll nun dazu beitragen, diese 
Figur des Dritten und insbesondere deren thermischen Charakter greif-
bar zu machen.

Die thermischen Implikationen des Parasiten beschränken sich nicht 
auf die Informationstheorie, sondern werden aus der extraterrestrischen 
Energie abgeleitet. In Abgrenzung von Marx gilt Serres die Sonne als Ka-
pital par exellence. Das Kapital ist für ihn als Gold-, Kohle- und Eisenmi-
ne ein Energiereservoir, deren Rohstoffe der Quelle der Sonne entstam-
men (Pasquinelli 2018: 175). Diese Überlegungen zu einer politischen 
Ökonomie des solaren Systems gehen auf Georges Bataille zurück, der 
sie insbesondere auf die Kopplung von irdischer Photosynthese und Son-
nenlicht bezog (ebd.: 174). Serres’ Kritik an Batailles Theorie des Exzes-
ses lautet, dass sich darin nur ein weiterer konventioneller Subkult der 
Sonne ausdrücke, der diese im Rahmen eines heliozentrischen Weltbil-
des zum Zentrum der Erde erklärt (ebd.: 175). Wie Pasquinelli heraus-
stellt, verwirft Serres jeden Begriff des Mehrwerts, der bei Bataille noch 
in vitalistisch verbrämter Form nachhallt. Der Mehrwert wird bei Serres 
durch das Modell des Parasiten ersetzt, um das ökonomische Denken von 
Marx zu ökologisieren und zugleich mit Shannons und Weavers infor-
mationstheoretischem Kommunikationsmodell zu erweitern. Pasquinelli 
kommt daher zum Schluss: »Serres’ idea of the parasite is without doubt 
still the grandchild of the second law of thermodynamics, or the law of 
entropy.« (ebd.: 176) 

Es ist jedoch ein stärker organischer als maschinischer Tenor, mit dem 
Serres den Parasiten in einem wörtlichen Sinne bestimmt: »Parasit sein 
heißt: bei jemandem speisen.« (Serres 1987: 17) Das ›Verfaulte‹ erscheint 
aus der Serres’schen Perspektive in einem doppelten Sinn als parasitär. 
Zum einen entzieht es sich auf epistemologischer Ebene einer eindeutigen 
Situierung auf der Natur-Kultur-Achse. Der Natur scheint es nicht zuzu-
gehören, weil es modifiziert bzw. elaboriert ist; auf der Kulturseite ist es 
hingegen fehl am Platz, weil seine Ausprägung eher auf natürlichem als 
auf kulturellem Wege erfolgt. Darüber hinaus ist das Verfaulen ein buch-
stäblich parasitärer Prozess, da die involvierten Bakterien immer gemein-
sam mit und bei verschiedenen menschlichen und nichtmenschlichen 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Wirten ›speisen‹. Bei den Bakterien in der Erde und auf pflanzlicher Ma-
terie, aber auch im Verdauungstrakt von Menschen und Tieren handelt 
es sich um Mikroorganismen, die sich auf und in lebenden Systemen ein-
nisten, um dort Zersetzungsarbeit zu leisten. Serres’ Perspektive soll hier 
nicht nur als Erweiterung der Lévi-Strauss’schen Systematik fungieren, 
sondern stellt eine eigenständige und innovative Ressource des materia-
listischen Denkens von Gärung und Verfaulung dar. Wie im Folgenden 
auszuführen sein wird, sind mit dem Serres’schen Parasiten drei Struktu-
rebenen verbunden, die sich vom Abstrakten zum Konkreten bewegen. 
Der Parasit ist a) ein formales epistemologisches Modell, um die Figur 
des Dritten im thermodynamischen Systemdenken zu fundieren, b) ein 
diskursiver Kampfplatz, auf dem die Fäulnis als spezifischer Gegenstand 
wissenschafts-, religions- und kulturhistorisch auf unterschiedliche Weise 
problematisiert wird, und c) ein Begriff der materiellen Kultur, mit dem 
sich die Verteilung von Energie in konkreten Phänomenen aus der Medi-
zin, der Epidemiologie und Biologie nachvollziehen lässt. 

7.1 Der Parasit als epistemologisches Modell

Als »[d]ie beste Defintion« des Parasiten gibt Serres an: »Der Parasit ist 
ein thermischer Erreger.« (Serres 1987: 292) Wenn der Parasit den Kör-
per seines Wirts befällt, erregt er Fieber und Entzündung, er heizt den 
Organismus auf. Es sind keine direkten und absehbaren Veränderungen 
im Sinne eines kausalen Ursache-Wirkungs-Zusammenhangs, die der Pa-
rasit in einem System anstößt. Vielmehr arbeitet er in unendlich vielen 
»kleinen Schritten« (ebd.: 293). Seine Erregung besteht darin, ein »Ge-
fälle«, d.h. eine kleine Oszillation in das System zu bringen und so in 
dessen Gleichgewichts- und Energieverteilung einzugreifen. Dieses zufäl-
lige Gefälle ist zunächst unsichtbar, weil es häufig kein sichtbares Ergeb-
nis nach sich zieht. Die »ultra-feinen Bewertungen von Zustandsände-
rungen« (ebd.: 299) münden in unvorhergesehene Ketten, deren weitere 
Wirkungen im System enorm sein können. Es sind diese kleinen »infi-
nitesimalen Abweichungen« (ebd.: 294), die durch Ansteckung, Verket-
tung und Reproduktion ein System vollständig transformieren und nicht 
selten auch zum Einsturz bringen können. Das ist möglich, weil der Pa-
rasit nicht nur einzelne Elemente innerhalb des Systems, sondern seinen 
energetischen Zustand als solchen, seine Bewegungsströme und -logi-
ken affiziert. Der Parasit kann die Bewegungsprinzipien des Systems an-
regen, antreiben und beschleunigen, aber auch verlangsamen, paralysie-
ren und blockieren. 

Beide Optionen scheinen vor dem Hintergrund des parasitären Ein-
dringens zunächst eine mehr oder weniger fatale Beschädigung des 

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Systems zu bedeuten, und so führt Serres auch immer wieder Krankheits-
erreger wie Blutegel, Zecken, Trichinen und Fadenwürmer als Beispiele 
an, die durch Verstopfung, Entzündung oder Vergiftung Schaden anrich-
ten. Aber in zweifacher Hinsicht ist der Parasit nicht nur Schädling, son-
dern konstitutive Voraussetzung des Bestehens von Systemen – und hier 
wird der thermische Charakter des Parasiten als Erreger wichtig. Serres 
geht von einem informationstheoretischen Modell von Kommunikati-
on aus, das einer triadischen Struktur folgt. Der Parasit nimmt darin die 
Stellung des Dritten ein, der notwendigerweise gleichzeitig ein- und aus-
geschlossen ist. Durch seine Erregung produziert der Parasit ein Rau-
schen. Passenderweise bezeichnet ›parasite‹ im Französischen den Lärm 
statischer Elektrizität in einem Informationskanal wie z.B. einer Tele-
fonleitung (Pasquinelli 2018: 176, vgl. dazu auch Winkler 2005: 531).

Kommunikation bedarf dieses Rauschens nun auf elementarer Ebe-
ne, nämlich als Hintergrundrauschen, um überhaupt die Medien – ihre 
Kanäle – aufbauen zu können, durch die dann eine Nachricht fließt. Es 
braucht also den ausgeschlossenen Hintergrund des Dritten, von dem 
sich eine Botschaft, Ton oder Sinn abhebt. Gleichzeitig verliert die Kom-
munikation aber immer Energie an dieses Rauschen, wodurch die Bot-
schaft undeutlicher wird. Intensiviert sich die Erregung, wird das Rau-
schen zur Störung, die die Botschaft unterbricht. Der Parasit, der für das 
Rauschen steht, ermöglicht damit die Botschaft, führt aber immer schon 
in ihre Auflösung, Überlagerung und Unterbrechung hinein: 

»Das Rauschen wiederum, der Parasit im Sinne der Informationstheo-
rie, ist an allen drei Ecken des Dreiecks zugleich, ist Senden, Empfangen 
und Übertragen. Man heize ein wenig an, und ich empfange, sende, ich 
kollationiere; man heize ein wenig mehr, und alles bricht zusammen.« 
(Serres 1987: 299)

Nun wird der Parasit als thermischer Erreger ersichtlich. Gemäß des 
ersten Hauptsatzes der Thermodynamik, der um die Energieerhaltung 
innerhalb eines Systems kreist und von der Annahme ausgeht, dass die 
Energie eines abgeschlossenen Systems konstant bleibt, hat der Parasit 
folgende Funktion: 

»Er zeigt den Systemzustand an: seinen Gleichgewichtszustand (Ho-
möostase), den gegenwärtigen Zustand seiner Austauschvorgänge und 
Zirkulationen, das Gleichgewicht seiner Evolution (Homöorrhese), sei-
nen thermischen Zustand, seinen Informationszustand.« (ebd.: 302) 

Doch der Parasit ist nicht nur Indikator des Gleichgewichts, sondern 
auch seines Gegenteils: Er ist ein »kleiner Unruhestifter« (ebd.: 303), und 
diese Eigenschaft führt uns zum zweiten Hauptsatz der Thermodynamik. 
Dieser befasst sich mit der Richtung der Energieumwandlung und -über-
tragung und besagt, dass Wärme niemals spontan von einem Körper nie-
derer Temperatur zu einem Körper höherer Temperatur übergehen kann. 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Nach Rudolf Clausius’ Formulierung des Entropiesatzes, wonach in ei-
nem geschlossenen System die Entropie nicht ab-, sondern nur zunehmen 
kann, handelt es sich um einen irreversiblen Prozess. Der Parasit ist da-
mit ein entropieerzeugender Agent: »Er erwärmt den Saal, erzeugt Fie-
ber, steigert die Unruhe, die thermische Unordnung« (ebd.: 295). Bereits 
die Grunderregung erzeugt einen Wärmestrom, der für Unordnung sorgt; 
wird dieser auch nur geringfügig verstärkt, kann es zu einer schlagarti-
gen Überhitzung kommen und in einen entropischen Kollaps münden. 
Die Wirkung des Parasiten in einem System pendelt also zwischen den 
beiden Hauptsätzen hin und her, zwischen Stabilisierung und Transfor-
mation, Ausgleich und Umsturz. Serres schreibt: »Die kleine Erwärmung 
des Systems stabilisiert den bestehenden Zustand oder kündigt im Ge-
genteil einen vollständigen Wandel an« (ebd.: 297). Die Ausgänge des 
Wandels bilden damit einen binären Gegensatz, nach dem das System 
die kleinen Abweichungen entweder einspeisen und ausbalancieren kann 
oder durch sie völlig umgestülpt wird. Der Parasit ist deshalb so angst-
voll besetzt, weil seine Wirkung – entweder 0 oder 100 – nicht abseh-
bar ist; er ist radikal kontingent: »[…] kleines Glück oder Katastrophe, 
Bewahrung oder tiefgreifende Veränderung, Stabilität oder Abenteuer.« 
(ebd.: 297)

In informationstheoretischer Hinsicht sind es also kleinste Nuancen, 
die darüber entscheiden, ob Kommunikation gelingt oder verunmöglicht 
wird, ob die Botschaft ankommt oder nicht. Letztlich handelt es sich 
aber weniger um ein Entweder-oder-Spiel als um eine grundlegende Pa-
radoxie: »Das Geheimnis der Kommunikation ist, dass sie funktioniert, 
weil sie nicht funktioniert.« (Gehring 2006: 475) Der parasitäre Drit-
te lebt von einem ständigen Oszillieren zwischen der Möglichkeit von 
Kommunikation und ihrer Verunmöglichung, Rauschen und Störung, 
Ein- und Ausschluss. Der Parasit ist in diesem prekären Status zwischen 
Ein- und Ausgeschlossenheit elementar für die triadische Grundstruktur 
der Kommunikation.

Doch wie ist das Verhältnis von Parasit und Wirt beschaffen, wenn 
der Parasit zugleich die Möglichkeitsbedingung und das Zerstörungs-
potential eines Systems bildet? Serres hebt hervor, dass es sich bei der 
parasitären »Beziehung des Eingeladenseins« (Serres 1987: 17) um kei-
ne einfache Beziehung handelt, da sie nicht von Austausch, sondern von 
Missbrauch geprägt ist. Der Parasit speist auf Kosten eines Anderen, nis-
tet sich bei diesem ein, saugt ihn leer. Doch dieser Andere, der Wirt, ist 
kein Opfer – keine Beute –, sondern lässt dies bereitwillig geschehen, »als 
wäre er von irgendeiner Faszination berauscht« (ebd.). In der Szene der 
gedeckten Tafel, die Serres zeichnet, sitzt der Parasit mit am Tisch und 
stattet die Runde mit einer »Atmosphäre« des Heiteren aus: 

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

»[…] er führt das Wort; er teilt der Versammlung einen kleinen warmen 
Schauer mit, jenes Gefühl, das uns die Gewißheit gibt, beisammen zu 
sein. Ohne ihn wäre das Festmahl nur ein kühles Essen. Seine Rolle 
ist es, das Ambiente zu animieren – ein schlechtes Wort, um Milieu zu 
sagen.« (ebd.: 292) 

Ganz im Sinne des Hintergrundrauschens hält der Parasit die Runde zu-
sammen; er energetisiert, d.h. erwärmt die Umgebung, die hier ausdrück-
lich als Atmosphäre bzw. Milieu gerahmt ist. Damit rekurriert Serres auf 
das im Vergleich zum Umwelt- oder Environmentbegriff offenere Milieu-
konzept, nach dem die Umgebung weniger einen determinierenden Fak-
tor als vielmehr einen ermöglichenden, stärkenden, ja kosmischen Ein-
fluss innerhalb eines relationalen Gefüges darstellt (Kapitel 5.1.4). Dazu 
passt das Serres’sche Argument der Energetisierung, wonach der Parasit 
sein Milieu und die von ihm umgebene Versammlung belebt, sie atmo-
sphärisch auflädt und in seinen Bann zieht.

Es trifft also nicht zu, dass der Parasit nimmt, ohne zu geben; er ist 
vielmehr ein bereichernder Teilnehmer des Sozialen. Dies zeugt einer-
seits von seiner listigen Fähigkeit, sich an seine Wirte anzupassen, um in 
sie einzudringen (ebd.: 293). Doch es ist nicht nur der Parasit, der sich 
in kunstvoller Überlistung in Mimikry übt, sondern auch der Wirt voll-
bringt eine Adaptionsleistung, die ihm letztlich zugutekommt: »Die in-
finitesimale Zustandsänderung sichert die Gruppe in ihrem Gleichge-
wicht« (ebd.: 297). Sofern das Gleichgewicht gehalten werden konnte, 
gehen die Systeme gestärkt aus der Erfahrung des Parasiten hervor, ana-
log zu einer Impfung werden sie immunisiert und stabilisiert, wider-
stands- und anpassungsfähig gemacht. Das Gift wird zur Medizin.

Serres zitiert Claude Bernard, der die Gifte als »wirkliche Reagenzi-
en des Lebens« bezeichnet hat und macht so deutlich, dass die Subtilität 
der oben diskutierten Gleichgewichte an einen ganz bestimmten Typus 
von Systemen gekoppelt ist, nämlich an lebendige Systeme. Der Parasit 
ist nun das »Element der Metamorphose«, womit Serres »die transfor-
mierende Bewegung des Lebens selbst« adressiert (ebd.: 294f.). Damit 
wird den Alternativen von Stabilisierung vs. Transformation, Ordnung 
vs. Zusammenbruch ein wichtiges Unterscheidungskriterium hinzuge-
fügt: Systeme werden dann gestärkt, wenn sie – gerade nach grundle-
gender Transformation – überleben, ein totaler Zusammenbruch aber 
bedeutet ihren Tod.

Dieses informationstheoretische Modell des Parasiten begründet ein 
allgemeines Modell der Transformation, das eine Alternative zu den al-
ten mechanischen Ursache-Wirkungs-Modellen der Humanwissenschaf-
ten konstituiert. Es geht um ein Denken von Systemveränderungen, die 
zunächst einmal von organischen Systemen ausgehen, aber letztlich ein 
verallgemeinerbares Diagramm der »Veränderungen im Bereich des Un-
belebten wie auch des Lebendigen oder der Geschichte« (ebd.: 299) 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

ermöglichen sollen. Im Gegensatz zu mechanischen Transformations-
modellen findet dieses Denken nicht in einfachen Kausalitätsschema-
ta statt, sondern es interessiert sich für das Wirken nichtlinearer, un-
erwarteter, zufällig gesäter Gefälle und der (Dis-)Proportionalität ihrer 
Konsequenzen. Kleinste, feinste Bewegungen können zu »gigantische[n]
Auswirkungen entropischen Ausmaßes« (ebd.) führen; umgekehrt kön-
nen erhebliche Verschiebungen im Kräfteverhältnis abgefedert werden, 
»wenn sie im Kanal untergehen« (ebd.). Dieses Transformationsmodell 
basiert auf einem ganz bestimmten Verständnis von Räumlichkeit. Statt 
dynamisch vorzugehen und »Wort gegen Wort, Artikel gegen Artikel 
und Anti-These gegen These […], Laut gegen Laut oder Idee gegen Sinn« 
(ebd.: 301) zu setzen, wählt der Träger dieses Wandels, der Parasit, eine 
topologische Herangehensweise. Er setzt nicht auf eine symmetrische 
Konfliktdynamik, sondern nutzt seine Kenntnis der Wege, Kanäle und 
Gelände, um sie zu durchqueren und Verwirrung zu stiften. Der topolo-
gisch geschulte Parasit hat die Logik der Netze begriffen und in der Kon-
sequenz die alte Emphase des Kampfes und Konflikts überwunden, um 
stattdessen auf Kooperation und taktische Verbündung zu setzen: »Der 
Parasit hat die Waffen niedergelegt. So hat er den Kampf fürs Leben ge-
wonnen.« (ebd.: 302)

In Serres’ parasitologischer Perspektive wird das Gefälle nicht durch 
Gegensätze erzeugt, sondern der Parasit dient sich der Zusammenarbeit 
an. Das von ihm geschaffene Gefälle ist das Hintergrundrauschen, das 
das Soziale durch Kommunikation zugleich ermöglicht und stört, sobald 
es lauter wird. Wie im Beispiel der Tischgesellschaft oben, hat es aber 
auch einen anregenden, verstärkenden Charakter bis hin zum Exzess: 

»Die angeregten Moleküle beginnen schneller zu zirkulieren. Heiß sind 
sie schnell, kalt sind sie langsam. Sie wirbeln umher. Der angeregte Or-
ganismus reagiert. Die Ströme beschleunigen sich, die Ganglien schwel-
len an, das Abwehrsystem ist mobilisiert, das Fieber steigt. In diesem 
Aufruhr der Gesundheit endet das Schweigen der Organe. Der Abend 
bei Tisch ist sehr herzlich; die Zungen lösen sich und gehen schnell, je-
der mischt mit, die Unterhaltung wird allgemein, geistreich, sogar ein 
wenig berauschend.« (Serres 1987: 302)

Der Parasit arbeitet weniger mit Zyklen und Rhythmen als mit räumli-
chen Milieus, in denen lokal »Wärme, Rauschen, Wirbel« (ebd.) geschaf-
fen werden. Mit diesem Verständnis des Raums geht auch ein bestimm-
tes Zeitmodell einher:

»Time is no longer counted out by the cyclical return of clock hours; 
rather, it is steered by a ›material law‹. Time is the irreversible force 
of entropy; it is the ›time of the cauldron‹ time ›produced in the coke 
oven‹.« (Assad 1999: 17)

DER PARASIT ALS EPISTEMOLOGISCHES MODELL

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Die Besonderheit dieses Zeitmodells besteht darin, dass durch die Ir-
reversibilität der Transformation ein Vorher und ein Nachher geschaf-
fen werden. Das durch den Parasiten eingeführte Gefälle verhindert Zy
klen, indem es eine Richtung in die zeitliche Relation einführt: Es ist 
nicht möglich, zum Zustand vor der Transformation zurückzukehren. 
Damit wird eine Perspektive eröffnet, die sich gegen eine mechanisti-
sche Auffassung der Transformationen richtet: »Die irreversible Zeit des 
Lebendigen beginnt mit der Einführung eines Parasiten.« (Serres 1987: 
290) Weiter heißt es: »Entlang der Klassifikation und entlang der Evo-
lution ist der Parasit da, Protozoe, Metazoe, als wäre er überall anwe-
send, um die Kontinuität des Ablaufs zu gewährleisten.« (ebd.) Anders 
als in Lévi-Strauss’ thermodynamischem Bild der heißen modernen Ge-
sellschaft als Dampfmaschine, das die Entropologie begründet, kommt 
das Zeitverständnis bei Serres jenseits der direkten oder indirekten Steu-
erung der jeweiligen Gesellschaften aus. Sie profitieren mitunter vom Pa-
rasiten, können von ihm aber auch unverhofft lahmgelegt werden. Der 
entropische Verlauf liegt nicht in ihrer Hand. 

7.2 Fäulnis als diskursiver Gegenstand zwischen 
Vermischung und Entmischung

In Hermes IV, einem Band, der wenige Jahre vor dem Parasiten er-
schien, findet sich ein Kapitel zur Fäulnis, in deren Diskurszusammen-
hang Serres den wissenshistorischen Verschränkungen von Parasito-
logie, Christentum und Pasteur’scher Programmatik nachspürt. Der 
Parasit erhält in der Fäulnis einen konkreten Gegenstand, der nun in 
seinen historischen Effekten nachvollzogen werden kann.

Serres rekonstruiert, wie der Pasteur’sche Puritanismus zugleich als 
Vorbild wie Feindbild des Christentums fungierte. Dabei kommt dem 
Motiv der Transformation eine wichtige Rolle zu: Das Neue Testament 
ist voller Metamorphosen organischer Elemente, die sich um die Mo-
tive der Gärung und der Fäulnis drehen (Serres 1993a: 195). Leib und 
Blut, Brot und Wein, Galle, Wasser und Essig sind Motive des Werdens, 
der Transsubstantiationen. Sie verwandeln sich ineinander und wieder 
zurück; als Materie scheinen sie zwischen dem Lebendigen und dem To-
ten hin- und herzuwechseln. Dass im Christentum Transformation und 
Vermischung oft zusammenfallen, zeigt sich im Umgang mit dem Wein. 
Der um den Tisch zirkulierende Kelch, der bis zum Rausch der Beteilig-
ten weitergereicht wird, führt zu einem »Bruch des Individuationsprin-
zips«, ja zu einer »Explosion des Subjekts« (ebd.: 196). Es ist nun die 
Bewegung des Kreisens im einheitlich werdenden Körper der Gemein-
schaft sowie ihr »Objekt«, der Wein, dem der Status des Subjekts zufällt 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

(ebd.: 197). Und nicht zuletzt erscheint Christus selbst als »Ferment […], 
aus dem das tote Wasser ein neues Leben schöpft«, da seine Gegenwart 
am Kreuz die Flüssigkeiten verwandelt, während seine Abwesenheit bzw. 
sein Tod die »Gärung in Fäulnis umschlagen« lässt: »Essig und Galle den 
Sterbenden.« (ebd.: 196) 

In der christlichen Tradition kristallisiert sich eine Unterscheidung 
zwischen dem guten, fruchtbaren Ferment und dem korrumpierenden, 
zersetzenden Virus heraus, wobei ersteres mit dem Leben und zweite-
res mit dem Tod assoziiert ist.1 Es sind also zwei Arten der Gärung, 
die aufgrund ihrer wechselseitigen Metamorphosen nicht ohne weite-
res zu unterscheiden sind und gerade deshalb einer umso entschiedene-
ren normativen Rahmung bedürfen. Dass »[d]ie ganze Diskussion […] 
sich um ein Urteil über Gärung und Fäulnis [dreht]« (ebd.: 195, Herv. 
E.B.), gibt schon einen Hinweis auf die Schwierigkeiten und Mühen einer 
solchen Abgrenzung. Weil nicht nur das Phänomen selbst, sondern auch 
die Kriterien seiner Erfassung – lebendig vs. tot, gut vs. schlecht, gesund 
vs. ungesund – unscharf bestimmt sind, ist die Gärung im Christentum, 
so Serres’ Lesart, Gegenstand inkonsistenter, teils widersprüchlicher 
Phantasien und Träumereien. Doch die normative Aufspaltung in eine 
gute und eine schlechte Gärung beginnt sich zunehmend zu verfestigen, 
indem die »Wohltat der Gärung« dem »Übel der Fäulnis« diametral 
gegenübergestellt wird (ebd.). Als die andere Seite der guten Gärung wird 
deren dunkle, beunruhigende, nichtproduktive Dimension insgesamt 
verhandelt, auch wenn sie negativ, d.h. als Abgrenzungsfolie ins Feld 
geführt wird.

Einerseits fallen in diesem Nachdenken über die Spielarten der 
Gärung im späten 19. Jahrhundert vorwissenschaftliches Denken, jun-
ge Wissenschaft und Religion zusammen, befruchten und vermischen 
sich wechselseitig. Pasteurs Programm, so Serres, habe sich auf diesem 
»ureigensten Gebiet des christlichen Rituals« entfaltet, welches mit sei-
ner Lehre der Transsubstantiation und der »Metamorphose der orga-
nischen Elemente« (ebd.) zugleich bereits als Form einer (Prä-)Chemie 
betrachtet werden könne. Doch andererseits markiert die Pasteur’sche 
»Biochemie der Gärungsprozesse« bzw. der »Chemie der Hefen« (ebd.) 
eine Zäsur, die die vorherige Diskussion beendet: »Die wahre Schlacht 
findet dort statt: Gärung oder Fäulnis? Und das Problem ist damit 
geregelt.« (ebd.) Pasteur nämlich hebt die Differenzierung über die 
gute (generative) und die schlechte (korrumpierende) Gärung auf und 
erklärt beides zu potenziell gefährlichen Formen der unheilvollen Ver-
mischung. 

1	  	Die positive Besetzung des Salzes als »Transformationsoperator« im Chris-
tentum habe mit seiner konservierenden Funktion zu tun, dass es »der 
Gärung, der Verwesung und der Fäulnis« entgegensteht (Serres 1993a: 195).

FÄULNIS ALS DISKURSIVER GEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

Am Brot und am Wein kann Pasteur nur festhalten, weil hier die 
Gärungsprozesse (anders als beim Käse) abgeschlossen, zum Stillstand 
gebracht und damit unschädlich gemacht worden sind. Serres’ Pointe 
ist nun, dass die Erfolge Pasteurs im gleichen Jahrzehnt ihren Durch-
bruch feiern, in dem der Antichrist von Nietzsche erscheint, d.h. in den 
1890er Jahren. In der zufällig scheinenden Verbindung von Pasteur und 
Nietzsche sieht Serres eine Allianz gegen die gefährliche Vermischung 
des Christentums am Werk, »das beharrlich auf die Verbreitung des Un-
reinen aus ist, das sich als machtvoller Zersetzer und Infektionsträger 
erweist« (ebd.: 197). Bei Nietzsche wird der Christ als »ein Hefepilz, 
ein Mikroorganismus, ein bösartiger, zersetzender Virus« (ebd.: 195) ins 
Bild gesetzt und einem semantischen Repertoire der Krankheit, Infekti-
on und Ansteckung zugeordnet:

 »Krankheit, faul, Entkräftigung, schwach, mißraten, depressiv, Kor-
ruption, krankhaft, Abhub, kontagiös, Messer, Blut, Gift, ansteckend, 
halbseitige Lähmung, morbide, Purgativ, Abführmittel, ungesund, De-
genereszenz, blaß, bleich, anständig, Alter, Hygiene, Galle, übergroße 
Reizbarkeit, Leben im Freien, Geistigkeit, diätetisch, unheilbar, Reinlich-
keit, unsauber, Verschlechterung, Wurm, Parasit, das Unendlich-Kleine 
im Schmerz, Ausschuß, unreiner Atem, giftig, Vergiftung, Notdurft, Aus-
wurf, Befall, unaufhaltsamer Verfall...« (ebd.).

Serres zeigt am Schreiben Nietzsches, dass der Reinlichkeitswahn kei-
neswegs erst mit Pasteur anbricht. Vielmehr wird die christliche Leh-
re der Vermischung und Transsubstantiation bereits in der bei Nietz-
sche propagierten Praxis der »Purgierung« problematisiert, bei der 
es sich um ein »pharmazeutisches, hippokratisches, vorpasteursches 
Gebot« handelt, »das in den Bereich der Medizin, der Psychopathologie 
des Reinlichkeitswahns und der primitiven Religionen gehört« (ebd.: 
198). Das Christentum steht also in einer ambivalenten Beziehung zur 
Hygiene: Es bringt eine Unterscheidung zwischen guter Gärung und 
schlechter Fäulnis hervor, die sich am Kriterium der Lebendigkeit ori-
entiert. In seiner Bekämpfung der Fäulnis sowie der Formulierung einer 
prächemischen Lehre der Metamorphosen bereitet es das Regime der 
Hygiene gewissermaßen vor. Doch aus der Perspektive der – auch vor-
pasteurschen – Hygiene bzw. Reinlichkeit erscheint das Christentum mit 
seiner Vermischungslehre selbst als Ausgeburt der Fäulnis. 

Orientiert man sich an Pasteur, erscheint die Geschichte der Gärung als 
Geschichte einer Zäsur: Es gibt demnach die irrationale, mythisch-religi-
öse, potentiell gefährliche Gärung vor Pasteur – der auch das Christen-
tum angehört – und die rationale, aufgeklärte, wissenschaftliche Gärung 
nach Pasteur. Auf den ersten Blick würde es naheliegen, erstere als ›un-
gelenkte‹ und zweitere als ›gelenkte Gärung‹ (Chardin 1963) zu betrach-
ten. Bei genauerer Betrachtung handelt es sich bei der vorpasteurschen 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Gärungspraxis aber schlicht um andere Formen der Lenkung, die weni-
ger auf Berechnungen und Kalkulationen als vielmehr auf mythischem, 
religiösem und erfahrungsbasiertem Wissen sowie dem Einsatz der Sin-
ne basieren. Die Vorstellung einer sauberen Zäsur trägt Serres hier einer-
seits mit, indem er auf die ›beendete Diskussion‹ verweist, stellt sie aber 
umgekehrt auch in Frage, wenn er die Kontinuitäten zwischen religiösen, 
vorwissenschaftlichen und wissenschaftlichen Fassungen der Gärung be-
tont. Auffallend ist, dass das Pasteur’sche Denken ganz im Gegensatz zur 
Vorstellung einer Zäsur eine Art Bindeglied zwischen Vermischung und 
Reinheit, zwischen vorwissenschaftlichen Formen der Fäulnis und der 
Hygiene darstellt. Es knüpft an die ›Prächemie‹ des Christentums an und 
schafft zugleich Anschlüsse an die Reinheitspraxis der Purgierung. Hier 
kündigt sich an, dass es sich bei der Pasteur’schen Hygiene nicht nur um 
Entmischung handelt, sondern um eine eigentümliche Verschachtelung 
von Ent- und Vermischungsprozessen. Pasteurs Methode setzt auf eine 
Lenkung von in sich zunächst kontingenten – und damit gefährlichen – 
Lebensprozessen der Gärung und greift dazu das Wissen der intuitiven, 
sinnesbasierten Steuerung auf, überführt dieses aber in eine rigorose Pro-
grammatik der Hygiene.

Bruno Latour relativiert ebenfalls die Idee der großen Pasteur’schen 
Zäsur, wenn er die Kämpfe, Kraftproben und Übersetzungsprozesse 
herausarbeitet, die zu dieser vermeintlich zwingenden, qua Vernunft  
hereinbrechenden wissenschaftlichen »Revolution« geführt haben (La-
tour 1988). Im Gespräch mit Serres bezeichnet Latour diese Vorstellung 
als Illusion von »definitive and decisive revolutions – absolutely radical, 
Copernican revolutions« (Latour & Serres 1995: 137). Er setzt hinzu, 
dass diese Revolutionen verhindern, sich produktiv zur Vergangenheit 
zu verhalten, weil letztere durch das Beharren auf einem »Riss« der Ge-
schichte schlicht abgeschafft wird. In seiner Antwort führt Serres neben 
Descartes, Kant und Galileo auch Pasteur als Beispiel für die »self-pro-
moting mania« (ebd.: 138) an, die Welt in »before me, and then after 
my works« einzuteilen (ebd.).

Auch Canguilhem hebt mit Bezug auf Dagognet die Konflikthaftigkeit 
der Geschichte hervor, wonach Pasteurs wissenschaftliche Erforschung 
der Gärung es schwer hatte, weil konkurrierende Biologen und Bioche-
miker »in ihre Erklärung dieses Phänomens mythische Bilder hineinpro-
jizierten, die durch jahrtausendealte Techniken der Erzeugung von Brot 
und Wein geschürt worden waren« (Canguilhem 2017: 90). In dieser 
Aussage erscheinen die alten Gärungsmythen allerdings eher als lästi-
ger Hemmschuh der Vernunft; statt eines klaren Schnitts der Geschichte 
ist es hier eine Übergangsphase, bis das alte Ahnen dem modernen Wis-
sen Platz macht. Die Frage nach dem Status Pasteurs für die Geschichte 
und Soziologie der Gärung – als logischer Übergang, als Aneignung, als 
Kampf, als Bruch – ist zentral, da er die Imaginationskraft der Gärung 

FÄULNIS ALS DISKURSIVER GEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

und ihre sozialtheoretischen Implikationen grundlegend strukturiert hat. 
Wie sich die vorwissenschaftliche Wahrnehmung der Gärung von der 
Pasteur’schen Auffassung unterscheidet, hat Bachelard genauer heraus-
gearbeitet. Im Gegensatz zu Serres wird er zu einer entschiedenen Kritik 
des vorwissenschaftlichen Denkens gelangen, die nun in einem Exkurs 
vorgestellt wird. Die damit verbundenen methodologischen Einsichten 
werden für unsere Reflexionen zum Verhältnis von Metapher und Ma-
terialität wichtig werden. 

7.3 Objektives Ferment statt universelle Fermentierung. 
Ein Exkurs zu Bachelard

In seiner Abhandlung zur Bildung des wissenschaftlichen Geistes befasst 
sich Gaston Bachelard mit vorwissenschaftlichen Denkstrukturen und 
ihrem Sprung in die Wissenschaft. Für Bachelard ist das Kriterium der 
Ergiebigkeit eines wissenschaftlichen Konzepts seine »Fähigkeit zur De-
formation« (Bachelard 1978 [1938]: 110). Diese ist zum einen gebunden 
an »neue experimentelle Beweise«, die ursprüngliche Ideen und Konzep-
te umformen. Zum anderen betont Bachelard, dass die »Anwendungsbe-
dingungen eines Konzepts in den Bedeutungsumfang des Konzepts selbst 
hinein[zu]bringen« sind (ebd.: 111). Damit ein Konzept wissenschaftlich 
fruchtbar wird, muss es zu einem gewissen Grad »technisch« im Sinne ei-
ner »Technik der Verwirklichung« sein (ebd.). Fruchtbare Konzepte las-
sen sich also anwenden, ja, sie sind in ihrem Entstehungsprozess bereits 
auf praktische Realisierung ausgerichtet, ohne aber in der Anwendung 
aufzugehen. Der Aspekt der ›Deformation‹ bewahrt sie davor, sich einer 
technokratisch-instrumentellen Rationalität unterzuordnen.

Als Gegenmodell zu diesen »fruchtbaren Konzepten« führt Bachelard 
die beiden »sklerotischen Konzepte« der Gerinnung und der Gärung 
ein (ebd.: 112). Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Serres, der ein Schü-
ler Bachelards war, sich von dessen konzeptioneller Arbeit mit Figuren 
der Krankheit beeinflussen ließ. Dass die Sklerose – eine Folge von Ent-
zündung, organischer Störung oder Autoimmunerkrankung, in deren 
Zuge Organe verhärten – in die Nähe der Gärung gerückt wird, lässt an 
den Serres’schen Parasiten denken. Hier zeichnet sich eine ganz ähnliche 
Doppelstruktur ab: Die Gärung ist sowohl auf Gegenstands- als auch auf 
begrifflicher Ebene parasitär. Während Serres mit dem Parasiten aber im-
mer auch die produktiven Qualitäten im Blick hat, wird die Bestimmung 
der Gärung als Sklerose bei Bachelard – auch hier sowohl gegenständ-
lich wie begrifflich – auf eine starke und eindeutige Kritik hinauslaufen.

Ein grundlegendes Problem sklerotischer Konzepte zeigt Bachelard am 
Beispiel der Gerinnung auf. Als zentralen Denkzusammenhang vorwis-

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

senschaftlicher Konzepte zieht er immer wieder die Pariser Académie des 
sciences de l’Institut de France aus dem 17. Jahrhundert heran, für die Ge-
rinnung alle möglichen Spielformen umfasst: Die Gerinnung von Milch 
wie das Gefrieren von Wasser, die Transformation des »Safts« in den Bäu-
men zu Stein, des »Milchsafts« in den Tieren zur Festigkeit ihrer Glieder 
etc. (ebd.: 113). Gerinnung stellt damit ein »universelles Erklärungsthe-
ma für Probleme der Kosmogenie« (ebd.: 114) dar. In einem umfassenden 
Sinne wird die Existenz alles Festen von unterschiedlichen Disziplinen aus 
der Gerinnung hergeleitet; der Geologe erklärt sich so die Entstehung der 
Tiere, der Alchemist die Umwandlung von Metallen. Hier offenbart sich 
für Bachelard eine »Geringschätzung des Details«, ja eine »Verachtung der 
Präzision« (ebd.), die jede fruchtbare Forschung verhindert. Die »Art des 
verallgemeinernden Verstehens«, das nicht erklärt, sondern assoziiert und 
analogisiert, ist nicht nur vorwissenschaftlich, sondern antiwissenschaft-
lich, so sein strenges Urteil (ebd.).

Verbunden mit dem vorwissenschaftlichen Denken ist eine Nähe zum 
Animismus, d.h. zu Ideen »beseelten und lebendigen Wachstums« (ebd.: 
116), deren Gegenständen wie dem Samen oder dem Sauerteig ein be-
sonderer »Wert« zugesprochen wird (ebd.). Ob diese Bewertung nun po-
sitiv ausfällt, weil der Sauerteig in vitalistischer Manier als lebensstär-
kende Substanz gilt, oder negativ, weil man – wie der Kryptograf Blaise 
de Vigenère – meint, »[j]ede Gerinnung bedeute[t] Tod, der Zustand der 
Flüssigkeit dagegen Leben« (ebd.), ist unerheblich. Für Bachelard sind 
solche Positionierungen an sich inkompatibel mit einer »Psychoanalyse 
der objektiven Erkenntnis«, die sich von Bewertungen aller Art freihal-
ten soll. Denn letztere zeigen eine »unbewusste Präferenz« an, die Anzie-
hung bzw. Abstoßung produziert und der objektiven Erkenntnis im Wege 
steht. In dem Sinne gilt es »alle Werte um[zu]werten« und »die wissen-
schaftliche Bildung radikal [zu] entwerten« (ebd.). 

Das Gerinnungskonzept rekurriert stark auf Gärungsphänomene, weil 
es sich  paradigmatisch am Phänomen der Gerinnung von Milch zu Käse 
orientiert. Doch bei der Gärung handelt es sich um ein »besser definier-
tes, wichtigeres Konzept […], das uns noch näher an die heutige Zeit 
heranführt« (ebd.: 117). Zur Plausibilisierung dieser Einschätzung zieht 
Bachelard den Autor David Macbride heran, der Mitte des 18. Jahr-
hunderts Gärung in Anlehnung an Macquers folgendermaßen definiert: 

»Die neuern Chimisten … bestimmen die Gärung, daß sie eine innere 
Bewegung seye, welche von sich selbst zwischen den unfühlbaren Theilen 
eines Körpers entstehe und eine neue Lage und verschiedene Verbindung 
dieser Theilen hervorbringe.« (Macbride zitiert nach Bachelard 1978 
[1938]: 118) 

Diese Definition mag zunächst nach der von Bachelard gefürchteten All-
gemeinheit klingen, bringt jedoch bereits wichtige Charakteristika ins 

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Spiel, die auch die Pasteurisierung überleben. Die Gärung ist demnach 
a) eine innere Bewegung, also ein immanenter Modus der Organisation, 
sie entsteht b) ›von sich selbst‹, d.h. sie setzt sich selbst in Gang und ist 
ein quasiautomatischer Vorgang, sie findet c) zwischen und nicht etwa 
in den Teilen eines Körpers – und im Sinne der Chemiker nicht notwen-
digerweise menschlichen Körpers – statt; dort entsteht sie in den unfühl-
baren Teilen, ist also kein bewusst wahrgenommener oder gespürter Vor-
gang; und diese Gärung bringt d) neue Verbindungen hervor, indem sie 
den Körper in eine ›neue Lage‹ versetzt. 

Diese Definition wird von Macbride nun auf Phänomene des Tier- 
und Pflanzenreichs sowie auf Vorgänge des – nicht nur menschlichen – 
Körpers bezogen. Einer der wichtigsten ›Unterfälle‹ der Gärung wird in 
der Verdauung gesehen. Bemerkenswert ist, dass das Environment der 
Gärung, das bei Pasteur später so wichtig werden wird, bei Macbride 
im Zusammenhang mit seiner Temperierung verhandelt wird: »Wird der 
innere Vorgang im Magen nicht ›durch die gelingende Wärme des Orts, 
durch das Übriggebliebene der vorigen Mahlzeit und durch die gärende 
Kraft des Speichels und Magen-Safts vermehret?‹« (ebd.: 119) 

Anhand des Magens illustriert Macbride die Bedingungen der Gärung: 
Es braucht einen Grundstock von Nahrungsresten, die als eine Art Sau-
erteig gelten, analog zu einem »Teigvorrat, den die Hausfrau in der Ecke 
des Backtrogs zurückbehält« (ebd.); der Speichel und Magensaft bilden 
die ›gärende Kraft‹, die den Gärungsvorgang als solchen einleitet; die 
Wärme des Magens stellt die thermale Bedingung dar, und die neu hin-
zukommende Nahrung ist das zu vergärende Substrat. Auch vor ihrer 
modernen wissenschaftlichen Erforschung wird die Temperierung hier 
als umweltliche Möglichkeitsbedingung der Gärung eingeführt, ohne die 
all die anderen Aspekte nutzlos wären. Diese Beobachtung ist insofern 
beachtlich, als es sich bei der Magentemperatur um das Ergebnis der ho-
möostatischen und kaum bewusst zu regulierenden Temperierungsarbeit 
des menschlichen Körpers handelt. Hier fließt ganz offensichtlich das 
praktische thermische Erfahrungswissen von Fermentierungsprozessen 
ein, das dann auf die Funktionsweise des Organismus übertragen wird. 
Dass bereits im 18. Jahrhundert Temperatur als ermöglichende Bedin-
gung von Gärung benannt wird, ohne die Gesetze der Thermodynamik 
oder Pasteurs Wissenschaft von der Gärung zu kennen, spricht entgegen 
Bachelards Einschätzung für die analytische Kraft des vorwissenschaft-
lichen Denkens. 

Selbst Bachelard räumt ein, dass der Zusammenhang von Gärung und 
Verdauung »nicht nebensächlich« sei, ja sogar »grundlegenden Charak-
ter« habe (ebd.). Hier würdigt er ausnahmsweise das vorwissenschaftli-
che Denken: »Daraus ersehen wir deutlich die Ernsthaftigkeit der vom 
vorwissenschaftlichen Geist vorgenommenen Umkehrung, die die Er-
scheinung des Lebens zur Grundlage bestimmter chemischer Phänomene 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

macht.« (ebd.) Das sinnesbasierte Erfahrungswissen täuscht also nicht 
immer, sondern kann auf der Grundlage genauer Beobachtungen von 
Prozessen, Reaktionen, Ursachen und Wirkungen recht genaue Aussa-
gen über die Metamorphosen der Dinge treffen.

Allerdings kippt dieser fruchtbare Ansatz der Gärungstheorie in das, 
was Bachelard als »Merkmal des utilitaristischen Prä-Positivismus« 
(ebd.) bezeichnet. Macbride überlegt, wie sich die Verdauung beschleu-
nigen ließe, und weil diese für ihn wesentlich eine Bewegung ist, schließt 
er auf die »Notwendigkeit der Bewegung der Säuglinge« an der Mut-
terbrust, die Neugeborenen gilt es also, an der Brust zu schütteln (ebd.). 
Eine einfache Gleichsetzung innerer und äußerer Bewegung sei typisch 
für dieses naive, auf sinnliche Evidenz beschränkte Denken, so Bachelard. 
Der »vernünftige« Ansatz des Gärungskonzepts wird so erstickt und fällt 
in eine »naive Anschauung« (ebd.: 122) zurück. Diese sklerotische Ten-
denz des Gärungskonzeptes ziehe sich durch das Werk verschiedener Au-
toren. Poncelet, der die Gärung ebenfalls als eine Art Bewegungsvorgang 
sieht, wird von Bachelard mit folgender Aussage zitiert:

»Wie es mehrere Grade der Bewegung gibt, so kann es auch mehrere 
Grade der Gärung geben: man bezeichnet sie gewöhnlich durch ihr 
Verhältnis zum Geschmacks- und Geruchssinn. So kann man von einer 
bitteren, strengen, sauren, alkalischen, vinösen, azetösen, aromatischen, 
stinkenden, beißenden Gärung sprechen.« (Poncelet zitiert nach Bachelard 
1978 [1938]: 123)

Hier wird deutlich, welchen zentralen Stellenwert das vorwissenschaft-
liche Denken der sinnlichen Wahrnehmung eines Phänomens für dessen 
Bestimmung zuweist. Entgegen der Dominanz der Distanzsinne Sehen 
und Hören auf dem Gebiet der Erkenntnis sind es in Poncelets Aufzäh-
lung gerade die im Simmel’schen Verständnis niederen Sinne Schmecken 
und Riechen, die zur Erfassung der Gärung taugen. Es sind vielfach hef-
tige und auch abstoßende Gerüche, die von der Gärung ausgehen – man 
denke einmal mehr an das Entsetzen der amerikanischen Soldaten ange-
sichts der Gerüche, die den Käsefabriken entströmten. Solche olfaktori-
schen Reize haben die Eigenschaft, durch ihr Eindringen in den Körper 
eine heftige physische Reaktion, wahlweise Wohlgefallen oder Abstoß-
ung, auszulösen, und in der Folge eine ›objektive Erkenntnis‹ – sowie de-
ren psychoanalytische Betrachtung – zu unterlaufen. Konsequenterweise 
ärgert sich Bachelard maßlos über diese Tendenz des vorwissenschaft-
lichen Denkens, »eine Vielzahl von Adjektiven aneinanderzureihen, um 
die unterschiedlichsten chemischen Phänomene zu erfassen« (ebd.: 122) 
– und dabei Klassifikation mit Erkenntnis zu verwechseln. Hier trifft sich 
Bachelard mit Pasteur, der sich von derlei Sinnesverirrung nicht beein-
drucken lässt, sondern an das Phänomen der Gärung mit dem höchsten 
Distanzsinn, dem Sehen, herantritt. Geruch und Geschmack spielen im 

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Laborsetting keine Rolle mehr, sondern es ist die Linse des Mikroskops, 
durch die der Forscher die farblich markierten Bakterien und ihre Bewe-
gungen körperlich ungeregt beobachtet.

An der Gärung als einem »Schlüsselphänomen für die allgemeine 
Anschauung« zeigt Bachelard die allgemeinen Probleme ebenjener Art 
der Begriffsbildung auf. Wenn etwa Geoffroy die Vegetation als »eine 
Art Gärung« bezeichnet oder ein Unbekannter Autor schreibt, »[i]n 
der Weintraube gärt der Saft nicht anders als im Faß […] die gleichen 
Fermente, die gleichen Vorgänge, die gleichen Ergebnisse« (zitiert nach 
Bachelard 1978 [1938]: 123), sieht Bachelard eine missbräuchliche 
Ausweitung des Gärungskonzepts, eine »exzessive und unbewiesene 
Verallgemeinerung« am Werk (ebd.: 123f.).

Was Bachelard als terminologisches Verbrechen erscheint, ist aus Sicht 
der vorliegenden Arbeit mit Blick auf den Zusammenhang von Gärung, 
Milieu und Thermik in den vorwissenschaftlichen Gärungstheorien be-
merkenswert prägnant formuliert. So bringt Lemery (1645–1715) mit 
Blick auf das Mineralreich das Wirken von Fermentation und Feuer zu-
sammen: »Wie nun das Metall ein Werk der Fermentation ist, also muß 
nothwendig die Sonne, oder die Hitze der unterirdischen Feuer darzu 
helffen…« (Lemery zitiert nach Bachelard 1978 [1938]: 124); Comte de 
Tressan (1705–1782) erklärt elektrische Erscheinungen durch Gärungs-
prozesse und unterscheidet zwischen ›heißen‹ Gärungsprozessen, die eine 
Ausdehnung zur Folge haben (ebd.), sowie ›kalten‹ Gärungsvorgängen, 
die ein »Coagulum« – also eine Gerinnung – hervorrufen (Comte de 
Tressan zitiert nach Bachelard 1978 [1938]: 124). Dass der Topos der 
Gärung in dieser Weise zum »Prinzip der Kosmogonie« (ebd.) wird, ist 
für Bachelard problematisch, weil er so nahezu alle Phänomene der ma-
teriellen Welt unter einen Oberbegriff subsumiert. Dennoch bleibt die 
Frage offen, warum ein so spezifisches Motiv wie das der Gärung sich 
als ein derart allgemeiner umbrella term eignet. Offenbar hilft er dabei, 
elementare Bewegungsströme, ja die Transformation als solche denkbar 
und abbildbar zu machen – eine Fähigkeit, die der Gärungsbegriff auch 
mit seinem Übergang in die Wissenschaft nicht ganz einbüßen wird.

Bachelard ist es ein Anliegen, am Beispiel der Gärung zu zeigen, wel-
che entscheidende »Schwelle in der Kultur« (ebd.) durch das moderne 
wissenschaftliche Denken generiert worden ist. Im Gegensatz zu mei-
ner Lektüre, die vorsichtig mögliche Parallelen des Gärungsverständ-
nisses Macbrides und Pasteurs skizziert hat, hält Bachelard entschieden 
fest: »Zwischen einer Beobachtung Macbrides und einer Pasteurschen 
Technik ist ein Vergleich nicht möglich.« (ebd.: 125) Es gebe auch keine 
Kontinuität, denn die Techniken des 19. Jahrhunderts hätten in keins-
ter Weise auf vorherige Erkenntnisse des 18. Jahrhunderts zurückgrei-
fen können. Den Einwand, dass mitunter ähnliche Vorstellungen von 
Leben, Milieu, Bewegung, Transformation und Temperatur am Werk 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

sind, würde Bachelard mit Verweis auf die unzulässige Verallgemeine-
rung verneinen: 

»Der moderne wissenschaftliche Geist bemüht sich um die Präzisierung, 
Abgrenzung und Reinigung der Stoffe und ihrer Erscheinungen. Er sucht 
nach dem spezifischen, objektiven Ferment und nicht nach der univer-
sellen Fermentierung.« (ebd.: 125)

Wie aber ist der Unterschied zwischen objektivem Ferment und uni-
verseller Fermentierung zu bestimmen? Die ›universelle Fermentierung‹ 
krankt für Bachelard daran, dass sie zu einer Art Übermetapher für alle 
möglichen Phänomene wird und eine Endlosschleife beliebiger Analogie-
bildungen in Gang setzt. Im Umkehrschluss würde die wissenschaftliche 
Suche nach einer kohärenten, spezifischen Bestimmung der Gärung eine 
radikale Entmetaphorisierung erfordern, welche all die kosmogenisch 
aufgeblähten Erklärungen, alle Sprachbilder und Übertragungen wieder 
aus dem Gärungskonzept ausschließt. Laut einer solchen Neukartierung 
müsste zunächst einmal bestimmt werden, was keine Gärung ist:

»In jedem Falle muß jedes wissenschaftliche Konzept ein Gegenkonzept 
besitzen. Wenn alles gärt, ist die Gärung nahe daran, ein völlig uninte
ressantes Phänomen zu werden. Es ist darum wichtig zu bestimmen, 
was nicht gärt und was die Gärung zum Stillstand bringen kann.« (ebd.)

Wenn also beispielweise jede Form der Vermischung bereits als Gärung 
gefasst wird, verliert die Gärung ihr exaktes Beschreibungsfundament. 
Dagegen ließe sich einwenden, dass die Gärung dieses Fundament mög-
licherweise nie hatte. Mit Pasteur gibt es zwar den Versuch, dieses zu le-
gen, aber die begriffliche Funktion der Gärung orientiert sich nicht an 
einem exakt bestimmbaren biologischen oder physikalischen Phänomen. 
Als Beschreibungsgegenstand zweiter Ordnung ist hier nicht von Inte-
resse, ob Marx, Durkheim oder Serres den Terminus der Gärung kor-
rekt, d.h. exakt und konsistent verwenden oder nicht, sondern welche 
begrifflichen Funktionen er trotz seiner inhärenten Nicht-Exaktheit ent-
faltet. Gerade die strukturalistische Linie von Lévi-Strauss hat gezeigt, 
dass dieser Verwendung eine für den modernen westlichen Blick zwar 
nicht nachvollziehbare, aber kohärente Logik der jeweiligen Mythen zu-
grundeliegt.

Aus der Perspektive Bachelards verlängert die Metaphorisierung der 
Gärung in der soziologischen Theorie mehr oder weniger das vorwissen-
schaftliche Denken, indem sie den Imaginationsraum der Gärung nicht 
nur unzulässig assoziativ ausweitet, sondern auch neu mythisch auflädt. 
Dabei unterschätzt Bachelard aber erstens die Wirkungen des vorwissen-
schaftlichen Denkens auf die Herausbildung der exakten Wissenschaf-
ten. Zweitens übersieht er, dass sich der enge Zusammenhang zwischen 
vorwissenschaftlicher und ›vulgärer‹ Erkenntnis, zwischen vorwissen-
schaftlichem und wissenschaftlichem Geist, zwischen Wissenschaft und 

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

Praxis nicht ohne weiteres mit einer Kritik am sklerotischen Denken auf-
lösen lässt. Es sind diese kontinuierlichen und mitunter unheimlichen 
Übergänge, die die Produktivität des Gärungskonzepts ausmachen. Sie 
tragen dem Irrationalen des Sozialen mit einem Begriff Rechnung, des-
sen Evidenzkraft von seinen mythischen Überresten zehrt und machen 
so etwas beschreibbar, das sich nicht auf einen rationalen Begriff brin-
gen lässt. 

Serres kritisiert die altmodisch anmutende Wissenschaftsgläubigkeit 
seines akademischen Lehrers. In einem Interview kommentiert er:

»Yes, I wrote my thesis under Bachelard, but I thought privately that 
the ›new scientific spirit‹ coming into fashion at that time lagged way 
behind the sciences. […] The model it offered of the sciences could not, 
for me, pass as contemporary. This new spirit seemed to me quite old. 
And so, this milieu was not mine.« (Serres zitiert nach Simons 2019: 60)

Ganz in diesem Sinne wurde Serres von Latour auch als »Anti-Bachelard« 
bezeichnet. Bei Latour steht Bachelard als perfektes Beispiel für das 
Reinheitsbestreben einer naiven Rationalitäts- und Wissenschaftseupho-
rie, die das Modernitätsparadox insgesamt auszeichnet (Simons 2019: 
61). Simons weist diese Kritik als simplizistisch zurück und betont statt-
dessen die Kontinuitäten zwischen Bachelard und Serres, so etwa das 
stellenweise Fortwirken der Wissenschaftstheorie Bachelards in Serres’ 
»Surrationalismus« – ein Begriff, der gleichwohl die (nicht nur ästheti-
sche) Verfremdung des Rationalismus durch das Surreale andeutet und 
so wieder über Bachelards »new spirit« hinausweist. 

Hinsichtlich der Gärung knüpft Serres insofern an Bachelards Per
spektive an, als er die Gärung zum einen als Gegenstand zweiter Ord-
nung untersucht und zum anderen mit einer energetisch-thermodynami-
schen Fundierung versieht. Doch auch wenn Serres damit einen Schritt 
in die Richtung des von Bachelard geforderten spezifischen objektiven 
Ferments zu gehen scheint, bleibt er weit davon entfernt, die Mehrdeu-
tigkeit, ja den Exzess, der im Gärungsbegriff liegt, preiszugeben. Statt-
dessen werden die Termini, die sich um die Gärung gruppieren (Fäulnis, 
Ferment, Hefe, Pilz, Virus) auffällig häufig in Form von Aufzählungen 
zusammengeführt – außer, wenn es Serres um ihre spezifische histori-
sche Aufladung wie in der christlichen Aufspaltung von Gärung und 
Fäulnis geht. 

Damit markiert Serres die Vermischungen, Übergänge und potenti-
ellen Umschlagpunkte, die zwischen diesen verschiedenen Spielarten 
der Gärung wichtig werden – gerade auch innerhalb der Wissenschaft. 
Zudem weist er auf die dunkle, gefährliche Fundierung der eigentlich 
nützlichen Gärung hin. Durch die energetische Lesart wird nicht nur 
das potentielle entropische Chaos auf Gegenstandsebene präsent gehal-
ten, sondern in Serres’ ›entropischem‹ Schreiben fortgesetzt, das sich in 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Lévi-Strauss’ Vision der Anthropologie als Entropologie einreiht. La-
tour bettet Serres’ heißen Denkstil in seine umfassendere Kritik des Na-
tur-Kultur-Dualismus der Wissenschaft(-skritik) und des daraus folgen-
den Selbstbilds einer kalten Wissenschaft ein, wenn er im gemeinsamen 
Gespräch konstatiert:

»[T]his distinction between orders of things organizes our way of 
representing not only modern science but also modern society. Some 
things belong in the domain of collective society, of culture, and 
some belong in the domain of nature. This is what usually organizes 
the critique of science, as when we say, ›Science denatures; science is 
cold.‹ The paradox is that you make a forceful critique of science, but 
you don’t use the weapons of criticism, because you don’t believe that 
science is cold; you find it as hot as Baal.« (Latour & Serres 1995: 140)

In seiner Antwort benennt Serres die Hitze des Feuers als Motor der 
Wissenschaft:

»Do you think science would advance, inventively, without the intense 
heat of the spirit or of fire? Have we reached out and touched the motor 
that drives it? If so, we would feel that it burns, like a hellfire.« (ebd.)

Einerseits positioniert sich Serres mit seinem heißen Denken gegen den 
kühlen Gestus der Aufklärung und weist entgegen ihrer entschwebt-ver-
geistigten Selbstbeschreibungen auf die thermische Grundierung der 
Wissenschaft als hitzebetriebendem Prozess hin, der auf das Feuer zu-
rückgeht. Zugleich kritisiert er das aufklärerische Programm der Hel-
ligkeit und Erleuchtung, das im englischen Enlightenment so deutlich 
durchklingt. Gegen die Sonne, die die Augen blendet und so den Blick 
verstellt, macht Serres die sanfte Dunkelheit einer sternenklaren Nacht 
als gefiltertes, nuanciertes Gegenmodell stark:

»More beautiful than the day, peaceful by all means, the star-studded, 
pensive and soft night is a better model of knowledge than the sun-
struck, cruel, exclusive, eye-hurting, ideologically-prone and opinion-
ridden light of day.« (Serres zitiert nach Pasquinelli 2018: 170)

Hier zeichnen sich nicht nur heiß und kalt, sondern auch hell und dunkel 
als Koordinaten von Denkstilen (Fleck 1980 [1935]) ab. Serres’ Denk-
stil ist ein heißer und dunkler, der aber nicht aus einer einfachen Um-
kehrung der aufklärerischen Helligkeit und Kühle gewonnen wird. Es ist 
nicht die tiefe Schwärze und alles verschluckende Dunkelheit, die Serres 
vorschwebt, sondern die schützende Dunkelheit einer durch die Sterne 
sanft erleuchteten Nacht. Dieser Denkstil trifft sich mit dem Milieu der 
Gärung als von der Aufklärung gefürchtetem Verfaulungsprozess. Wel-
che Rolle die thermische Energetik der Gärung für das moderne Den-
ken spielt und welche Ängste und Kontrolltechniken daraus folgen, ist 
Gegenstand des folgenden Abschnitts.

OBJEKTIVES FERMENT STATT UNIVERSELLE FERMENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

7.4 Die materielle Kultur des Käses

Wie lässt sich die anfängliche Bestimmung des Parasiten bei Serres mit 
Gärung, Fermentierung und Fäulnis als konkreten Phänomenen zusam-
mendenken, und welche Rolle spielt hierbei der mit Pasteur assoziierte 
diskursive Einschnitt? Die Antwort lässt sich mit Serres auf drei Ebenen 
formulieren. Zum einen erscheint die Gärung als energetisches Phäno-
men, das sich informationstheoretisch bzw. thermodynamisch beschrei-
ben lässt: »Bacteria, fungus, whale, sequoia, we do not know any life of 
which we cannot say that it emits information, receives it, stores it, and 
processes it. Four universal rules, so unanimous.« (Serres zitiert nach 
Pasquinelli 2018: 173) Zum »Produktionsvorgang« der Verderbnis heißt 
es bei Serres, dass »Energien im Spiel« seien, »Energien während einer 
gewissen Zeit, also Kraft« (Serres 1993a: 200). Mit dieser Perspektive 
der Energieverteilung der Fäulnis ist immer schon die Stoßrichtung ver-
bunden, ihren Verlauf zu steuern und zu beeinflussen, »diese Kraft va-
riieren zu lassen, sie zu verringern oder zu verstärken« (ebd.). Dies ist 
aber angesichts des spezifischen »Reaktionsvorgang[s]« der Gärung eine 
Herausforderung: 

»Nun entwickelt er sich aber optimal bei niedrigem Kräftepotential, und 
deshalb breitet sich die Korruption so rasch aus, vermehrt sie sich so ge-
fährlich. Sie profitiert vom Verfall der Energie, von ihrer Degradation, 
ihrer entropischen Entwertung, ihrer Dekadenz.« (ebd.: 200) 

Was Serres hier formuliert, ist eine negative Energiebestimmung des Ver-
faulten. Der Verfall der Energie deckt sich mit dem Verfall der Materie, 
des Lebens. Im Sinne seiner Steuerung hält man dem Verfaulten daher 
starke Intensitäten und Energien in Form extremer Temperaturen ent-
gegen. Als Gegenmittel zur Verfaulung werden Hitze oder Kälte genutzt, 
etwa das »Feuer, das den Wurm zu töten vermag« (ebd.) oder das Ein-
frieren. Letzteres »verhindert die Korruption, bringt die Reaktion zum 
Stillstand, schützt das Gemisch, verhindert den feigen Kompromiß, blo-
ckiert die Energien« (ebd.: 201). Stein, Eis und Gefrorenes stehen für das 
»Unverrottbare, Unzersetzbare, das Unzerbrechliche« (ebd.). Daher ist 
es nur folgerichtig, dass die biopolitische Antwort auf die Unberechen-
barkeit der Gärung eine Thermopolitik der Hitze und des Eises ist, die 
im Rahmen der Pasteurisierung in Form von Erhitzungs- und Kühlungs-
techniken aufeinandertreffen.

Die zweite Antwort zum Zusammenhang zwischen dem formalen 
Modell des Parasiten und dem Phänomen der Verfaulung ist stärker dis-
kursgeschichtlich und ausdrücklich mit Blick auf Pasteur formuliert. Sie 
bezieht sich auf die Lokalisierung der Quelle der Fäulnis und ihre so-
zialen Implikationen. Parasiten sind demnach die historisch variablen 
Überträger von gefährlicher Unreinheit. Serres zeichnet nach, welche 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

Konsequenzen die Konstruktion der Überträger von Infektionskrank-
heiten – Mikroben, Viren und Bazillen – im Pasteur’schen Zeitalter hat-
te. Geantwortet wurde ihnen mit »Wohltaten der Hygiene« (ebd.), mit 
einem Programm der Sauberkeit, das vor Epidemie, Pandemie und Pest 
schützen sollte. Ein Streitpunkt, an dem sich auch Pasteur abgearbeitet 
hat, ist die Idee der Spontanerzeugung, wonach das Lebendige aus un-
lebendiger Materie entsteht. Damit tritt das Verhältnis von Lebendigem 
und Unlebendigem in den Fokus. Serres hält dazu fest: 

»Der ganze Streit dreht sich um Phänomene wie Zersetzung, Verwesung, 
Fäulnis und Gärung. Das heißt um Grenzerscheinungen: an der Schwel-
le vom Materiellen zum Organischen, vom Tod zum Leben. An diesen 
Grenzen spielt sich alles im Bereich des sehr Kleinen ab.« (ebd.: 187) 

Dieses Kleine, das auch das »Unendlich-Kleine im Schmerz« (ebd.: 182) 
impliziert, wird von Pasteur eindeutig als Mikrobe identifiziert, während 
andere Naturwissenschaftler seiner Zeit es wahlweise als Atom oder Mi-
kroorganismus, als lebendig oder tot einordnen. Nachdem Pasteur die 
Existenz dieser kleinen Einheiten bei allen Lebensphänomenen breiten-
wirksam ›bewiesen‹ hatte, erschien die Welt plötzlich nicht nur besiedelt 
von diesen kleinen Tierchen, sondern auch verschmutzt und voller Ge-
fahren – eine Wahrnehmung, die laut Serres in einen »kollektiven Wahn« 
(ebd.: 187) der Hygiene hineinführte. Die »puritanische, viktorianische, 
asketische und wahnhafte Angst, sich die Hände schmutzig zu machen« 
(ebd.: 189), richtet sich auf ein Virus, das dafür sorgt, dass der »Körper 
zerfällt, verfault, verrottet« (ebd.: 188) und zu dem Staub wird, aus dem 
er entstanden ist. Die Gefährlichkeit der Fäulnis speist sich also aus ihrer 
Latenz; daraus, dass ihr unsichtbarer, mikrologisch kleiner Träger von 
einem Phänomen der äußeren Welt auf einen Körper übergeht und sich 
vom einzelnen auf den »sozialen Körper« (ebd.) ausbreitet.

Die dritte Antwort ist eine philosophisch-epistemologische, in der 
Serres’ eigene Bestimmung der Fäulnis als Grenzbereich zwischen Le-
ben und Tod am deutlichsten Kontur erhält. Serres verortet die Fäulnis 
auf elementarer Ebene im Dazwischen, im Schnitt, an einer »margina-
le[n] Position«, »an den gemeinsamen Grenzen der Materie und des Le-
bendigen, an ihrer Bruchstelle« (ebd.: 192). Es ist dieser epistemologi-
sche Status der Grenze bzw. des Bruchs, der die beunruhigende Wirkung 
der Fäulnis durch verschiedene historische Kontexte hindurch hervor-
ruft. Nicht erst der Pasteur’sche Hygienediskurs zeigt sich von der Fäul-
nis bedrängt und bedroht, sondern die Philosophie weit vor Pasteur, etwa 
Lukrez, wird von ihr in Angst und Schrecken versetzt. Denn die Fäulnis 
steht für den Tod, ohne auf Angst vor dem Tod im engeren Sinne redu-
zierbar zu sein. Im Gegenteil: Erschreckend ist vor allem die Erkenntnis, 
dass die Fäulnis nichts Externes oder aus weiter Ferne Drohendes ist, 
sondern den Menschen immer wieder heimsucht und in seinem Wesen 

DIE MATERIELLE KULTUR DES KÄSES

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

auszeichnet. In ihr kommt die Präsenz des Todes im Lebendigen selbst 
zum Ausdruck. Diese Allgegenwart macht die Fäulnis zum »fundamen-
talen Schrecken«: »Wir erkennen, dass wir Fäulnis sind, vorher, wäh-
rend, nachher.« (ebd.)

Und hier schließt sich der Kreis zu den Steuerungsfiguren: Die Kern
angst vor dem Tod manifestiert sich in der westlichen Geschichte der 
Wissenschaften vor allem in der Angst vor Krankheit, und diese wird 
den Agenten der Verschmutzung, den »Viren, Mikroben, Bakterien, 
Pollen, all den unsichtbaren Wesen in der Luft« zugeschrieben (ebd.: 
194). Serres verweist auf den engen Zusammenhang zwischen Angst 
und Macht, die immer eine »Sache des Umsturzes und der Stabilität« ist 
(ebd.: 193). Macht besteht demnach in der Differenz zwischen der Angst, 
die jemand verbreitet, und der Angst, die er selbst hat: »Den größten Ter-
ror entfalten verängstigte Despoten.« (ebd.) 

Serres geht es also nicht nur um die Verschlingungen zwischen Wis-
senschaft und Religion, sondern auch um jene von Wissenschaft und 
Philosophie. Die Fäulnis zeichnet sich dabei als parasitäres Modell ab, 
und zwar sowohl auf begrifflicher als auch auf Gegenstandsebene. In der 
Geschichte der Philosophie erkennt Serres eine Tendenz, der »Marxens 
Mechanik, Freuds Physik und Nietzsches Chemie« (ebd.: 200) gleicher-
maßen folgen: »Alles spielt sich auf der Ebene des Bedeutungsträgers 
ab: Masse, Kraft, Arbeit und Verhältnisse, Verdichtung und Verdrän-
gung, hier die Verdorbenheit.« (ebd.) Die Verdorbenheit lässt sich mit 
Serres zwar energetisch lesen, aber nur als negative Figur des Energie-
abfalls. Die dominante energetische Linie der westlichen Philosophie ist 
von einem Bias des Produktiven gekennzeichnet; eines Produktiven, das 
die Verdorbenheit in ihrem Status als Marginales, als Grenze, als Bruch 
nicht ohne weiteres einspeisen kann. Selbst wenn sich Marx in seiner 
»Mechanik« – oder laut meiner eigenen Lektüre vielmehr seiner vitalis-
tischen Energetik – für die Instabilität des Kapitalismus interessiert, so 
der Tenor von Serres’ Kritik, bewegt er sich auf einer sinnhaften, bedeu-
tungsförmigen Ebene des produktiven Austauschs von Kräften. Das Ver-
dorbene dagegen scheint nicht so recht zum produktiven Bedeutungsträ-
ger zu taugen – und hier trifft sich Serres’ Einschätzung mit meiner Suche 
nach der Gärung bei Marx als dunklem Moment jenseits der Produkti-
vität. Die Verdorbenheit wird sichtbar als das Ausgeschlossene des ener-
getischen Denkens; als sein Kontrapunkt, der zugleich den Lebensphä-
nomenen immer bereits eingeschrieben ist – nicht nur als Potentialität, 
sondern als konkreter Vorgang des Dekomponierens, des ›Fäulnis-Seins‹. 

Das Collège de Sociologie hatte die dunkle Fundierung des Gärungs-
motivs im sozialen Zustand der Efferveszenz lokalisiert und damit 
vor allem metaphorisch gefasst. Eine Ahnung zum Zusammenhang 
von Fermentierung und dem angestrebten dunklen Modus der Effer-
veszenz blitzte aber bei Bataille auf, der den Geruch eines Käses voller 

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Begeisterung mit einem Grab verglich. Serres führt diese Linie nun in-
direkt weiter, wenn er seine Schlüsse zur Eigenschaft des Verfaulten als 
Grenze ebenfalls vom Käse ableitet. Hier werden sich zugleich Möglich-
keiten andeuten, das Verfaulte anders zu konzipieren denn als bloße De-
privation von Energie.

Serres stellt die »fundamentale Frage«: »Was ist mit dem Käse?« 
(ebd.: 188) Der Käse hat alles an sich, was der Pasteurianer fürchtet: 
»Als käsig bezeichnet man eine Wunde, ein nekrotisches Gewebe.« (ebd.) 
Doch die Gleichsetzung von Fäulnis und Tod, Zersetzung und Degene-
ration geht beim Käse nicht auf, denn Käse ist »Milch, die man dem 
Schmutz und dem Dreck überläßt und die sich dadurch in etwas Höhe-
res verwandelt« (ebd.: 189). Dieses Höhere versieht Serres nun mit dem 
bewusst mehrdeutig eingesetzten Begriff der Kultur. Es geht ihm um 
»[e]ine Kultur, eine Kulturbrühe, aus der eine Kultur erwächst« (ebd.). 
Bakterienkultur und Kultur in einem emphatischen, umfassenden Sinne 
kommen im Käse zusammen. Mit dieser Beobachtung deutet Serres die 
Dezentrierung eines menschlich bestimmten Kultur(-techniken)-Begriffs 
an, wie ich ihn im letzten Kapitel zu Lévi-Strauss skizziert habe. Serres 
spielt mit dem Bild der Metamorphose der hohen Kultur aus einer nie-
deren ›Kulturbrühe‹ und akzentuiert diese als ökologisches Phänomen, 
wenn aus ihr sukzessive eine Kultur ›erwächst‹. Auch wenn Serres damit 
den traditionellen Kulturbegriff angreift, nobilitiert er den Käse zugleich 
als semantischen Bedeutungsträger des hohen Kulturerbes Frankreichs.

Was Lévi-Strauss’, Serres’ und auch Batailles Thematisierung des Kä-
ses gemeinsam haben, ist das kulturelle Befremden französischer Intel-
lektueller, die den für sie unbegreiflichen Ekel gegenüber einem hohen 
Kulturgut konstatieren und mal mehr und mal weniger direkt auf den 
Siegeszug der Hygiene zurückführen. Frankreich nimmt aber nicht nur 
eine kulturelle Vorreiterrolle in der Käseherstellung, sondern auch in 
der Geschichte der globalen Hygieneprogrammatik ein. In Serres’ wie 
Lévi-Strauss’ Beispiel richtet sich das kulturelle Missverständnis auf eine 
Verwechslung von Käse und Krankheit bzw. Tod, welche bei Bataille 
provokant affirmiert wird; in der Zerstörung der Käsefabriken, die die 
US-Alliierten für Leichenfabriken hielten, zeigt sich das in besonders 
drastischer Weise. Der Käse verwirrt, stößt ab, erregt Skepsis und Wi-
derwillen, weil er »akklimatisierte Fäulnis« ist – und damit »jenseits von 
Gut und Böse« (ebd.). 

Hier dokumentiert sich der Bedeutungs- und Sinnverlust, der mit der 
parasitären Kategorie des Verfaulten einhergeht. Der Käse ist nicht ein-
fach schlecht, ungesund oder gefährlich, sondern an der Grenze der Du-
alismen von gesund/ungesund, gut/schlecht, nützlich/gefährlich, leben-
dig/tot lokalisiert. Letztlich handelt es sich aus der Perspektive Serres’ 
also gar nicht um ein Missverständnis, wenn der Käse mit dem Tod as-
soziiert wird. Dennoch steht er nicht eindeutig auf der Seite des Todes, 

DIE MATERIELLE KULTUR DES KÄSES

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

sondern ist in seiner marginalen Position des Bruchs ein paradigmati-
scher Fall eines Parasiten; und als solcher nicht nur ein Schädling, son-
dern ein Stabilisator des Lebens.

Im Beispiel des Käses kommt zum Tragen, was Serres im Parasiten 
als Immunisierungsargument stark machen wird: Das Abriegeln und 
Abschirmen vor dem vermeintlich Schmutzigen und Niederen hat ei-
nen kränklichen Körper zur Folge. Der Käse wird bei Serres als Signa-
tur des Gesunden dagegengehalten: »Gesundheit und Leben haben die 
Form des Käses.« (ebd.: 190) Obwohl er das dualistische Denken von 
Reinem und Unreinem, oben und unten, Paradies und Hölle kritisiert, 
kehrt Serres die Angst vor der Krankheit schlicht um, indem er die Angst 
vor den Keimen als »eigentliche Krankheit« bezeichnet; die Abstrakti-
on gilt ihm als »keimfrei, lebensfeindlich, ungesund« (ebd.). Das Ge-
sunde bleibt als Bezugsgröße erstaunlich intakt, wenn Serres schlussfol-
gert: »die Hygiene ist gefährlich« (ebd.). Auch wenn die Identifikation 
solcher Kippfiguren vom Gesunden ins Kranke auf eine Kritik des Du-
alismus abzielt, bleibt die dualistische Logik als solche im positiven Be-
zug auf Gesundheit und Leben unangetastet. Dies mag zunächst über-
raschen, weil der Käse explizit als Überwindungsfigur des Gegensatzes 
von frisch und faul, lebendig und tot eingeführt wird. Doch zeigt be-
reits die Rede von der Akklimatisierung der Fäulnis an, dass es sich 
beim Käse um eine Art der kulturalisierten, regulierten und damit wie-
der in den Bereich des Sinnhaften herübergeretteten Fäulnis handelt. 
Der hier inhärente klimatische Aspekt erweist sich in Verbindung mit 
einer räumlich-geographischen Dimension als zentral für den Umgang 
mit der gefürchteten Fäulnis:

»›Oben‹ hieß gesund, ›unten‹ dagegen verfault […] Die ganze gelehr-
te Welt steigt ins Gebirge hinauf, um saubere Hände und einen reinen 
Körper zu haben. […] Deshalb berechnet Michelet den höchsten Punkt 
Europas, das Schweizer Engadin, und sagt in La montagne, man müsse 
in Sils-Maria leben. Hoch, kalt, rein.« (ebd.: 188)

Die bekannte Faszination Intellektueller wie Nietzsche mit der reinen 
Bergluft Sils Marias ist an die Vorstellung eines gesunden, reinen Kör-
pers geknüpft, in dem ein klarer Geist wohnt. Doch auch hier schlägt 
der Kult der Reinheit in sein fatales Gegenteil um: »[…] man schickte 
die Tuberkulosekranken ins Gebirge; dort erstickten sie wegen des ge-
ringen Sauerstoffgehaltes der Luft, aber sie starben sauber.« (ebd.) Hier 
wird sichtbar, dass die Trennung zwischen dem Sauberen und dem Ver-
faulten sich entlang zahlreicher Achsen anordnet: neben gesund/krank, 
lebendig/tot und rein/unrein sind dies oben/unten sowie kalt/warm. Die 
Temperierung folgt einer an nationalen Grenzen verlaufenden Zuord-
nung: Während die kühle Schweiz für das Reine steht, wird die Fäulnis 
im heißen Genua vermutet.

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Wie nun vielfach angeklungen ist, bemüht sich Serres im Zuge sei-
ner Kritik der »gefährlichen Hygiene« um eine Aufwertung der Fäulnis. 
Für ihn sind es die »primitiven Religionen«, die diese »Rückkopplung« 
(ebd.: 190) begriffen haben. Die Kulturen haben ein praktisches Wissen 
von den Metamorphosen der Dinge und Elemente; ein Wissen, das von 
der modernen Wissenschaft genutzt, rationalisiert und zur großen Er-
kenntnis aufgebauscht wurde, ohne mit der Innovativität des alten Wis-
sens mithalten zu können. Serres gelangt also zu einer gänzlich anderen 
Bewertung als Bachelard, der die Diskontinuität zwischen dem ver-
meintlich undifferenzierten vorwissenschaftlichen Denken und der ra-
tional-differenzierten Wissenschaft von der Gärung betont, was Latour 
etwas spöttisch als »the epistemological schism so dear to the followers 
of Bachelard« bezeichnet (Latour & Serres 1995: 137).

So wie Bachelard damit aber letztlich ein konservatives Verständnis 
moderner Wissenschaft bedient, ist es auch bei Serres ein geradezu ur-
konservativer Impetus, mit dem er vor einem Untergang der gewachse-
nen Kultur durch die Programmatik der Hygiene warnt: »Die Kultur 
bricht zusammen, die Kultur im Sinne der Landwirtschaft, im Sinne der 
Viehzucht, im Sinne des Käses, im Sinne der Chemie, im globalen Sin-
ne von Zivilisation.« (Serres 1993a: 189) Ausgehend vom mehrdeutigen 
Kulturbegriff, der mikrobische und globale Kultur vereint, setzt Serres zu 
einer Kulturkritik an, die auf das Bewahren dieser Einheit abzielt. Fast 
klingt bei ihm etwas Schadenfreude durch, wenn die Antibiotika nicht 
die gewünschte Erlösung bringen und der sich sicher wähnende Puri-
taner schließlich »von den Schmutzstoffen besiegt« (ebd.) wird. Denn 
»der Käse rächt sich«, und die Verfechter der Hygiene müssen einsehen: 
»Das Aseptische ist nicht antiseptisch« (ebd.). So kann es letztlich auch 
nicht verwundern, wenn Serres in vielfältigen Wendungen zum Schluss 
kommt, dass der Mensch »universeller Parasit ist, daß alles um ihn he-
rum Wirtsraum ist. Tiere und Pflanzen sind ihm beständige Wirte, der 
Mensch ist ihr ständiger ungebetener Gast. Stets nehmen, doch nie et-
was zurückerstatten.« (Serres 1987: 45) 

Mit Blick auf die Fermentation stellt sich diese Beziehung allerdings 
komplizierter dar. Einerseits fügt sich das Pasteur’sche Erbe der Züch-
tung, Kultivierung und Abtötung von Bakterien in das Argument der 
rücksichtslosen menschlichen Naturbeherrschung ein, aber diese macht-
vollen menschlichen Praktiken bringen – ganz im Sinne Foucaults – über-
haupt erst zahlreiche mikrobielle Lebensformen hervor. Und nicht zu-
letzt ist der menschliche Körper Wirt von Bakterienkulturen; so versorgt 
etwa der menschliche Magen die darin befindlichen Bakterien mit immer 
neuem Futter, das diese dann in fröhlicher Verwandlungsarbeit zerset-
zen. Wer also ist Wirt, wer Parasit? Neuere Befürworter der Fermenta-
tion, darunter Michael Pollan, sprechen gerne von einer symbiotischen 
Beziehung, einer »reciprocal relationship of microbe and man« (Pollan 

DIE MATERIELLE KULTUR DES KÄSES

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

2013: 352); einer Reziprozität, die auf dem spezifischen Geschmack fer-
mentierter Speisen beruht. Denn dieser setzt eine »microbiology of hu-
man desire« (ebd.) in Gang und führt zur Reproduktion, zur Bewah-
rung und so zum langfristigen Überleben bestimmter Bakterienkulturen. 
Mehr zu dieser Perspektive erfahren wir im Kapitel zur Praxis der Fer-
mentierung, in dem diverse Stimmen dieses symbiotischen Ansatzes zu 
Wort kommen.

In theoretischer Hinsicht bedeutet jene symbiotische Beziehung, 
dass der Mensch aus der dunklen Dimension des Verfaulten nicht he
rauszulösen ist. Vielmehr charakterisiert die Dunkelheit die gesamte Be-
ziehung des Menschen zum Verfaulten – nicht zuletzt, weil es Teil von 
ihm selbst ist. Wie Winkler anmerkt, hat das griechische ›Sitos‹ im Pa-
rasiten eine Doppelbedeutung: »Sitos, Greek for food, can also mean 
excrement. Already at the level of etymology, the parasite mixes up two 
things that really ought to be kept separate.« (Winkler 2005: 528) Die-
se Vermischung von sauber und schmutzig, rein und unrein, Essen und 
Exkrement wird vor allem über den Geruch transportiert, wie Winkler 
hinzufügt:

»In addition, here is a clue as to the source of the smell. To smell some-
thing up, to mark it with a scent, is to tag it as your own. The founda-
tion of property, Michel Serres writes in The Parasite, is that one’s own 
dung smells good. As he so succinctly puts it: ›The first one who, having 
shit upon a terrain, then decided to say, this is mine, immediately found 
people who were disgusted enough to believe him‹. What is repugnant 
for another is clean for oneself.« (ebd.)

Diese klare Trennung zwischen Eigenem und Fremdem ist mit Blick 
auf die Fermentierung nicht mehr eindeutig durchzuhalten. Denn die 
zweifelhaften Gerüche gehen von Bakterien aus, die sowohl auf dem 
(menschlichen wie nichtmenschlichen) Lebenden wie dem Toten vorhan-
den sind. Nur aufgrund dieser innigen Verbindung von lebendig und tot 
in Fermentierungsprodukten evoziert der Käse mit seinem Geruch im-
mer wieder das Leichenbild. Es ist daher auch kein Zufall, wenn René 
Girard die Praktiken des Bergens von Leichnamen in religiösen Riten mit 
der Käseherstellung vergleicht:

»The only difference between these manipulations of more or less 
decomposed corpses and cheese making lies in the illusory character of 
the first operation and the real character of the second. In the first case, 
the faithful believe they direct a metamorphosis that, in reality, would 
be accomplished without them (as in the case of seasonal rites); while 
in the second, they really do direct it. This is indeed what fools us and 
makes us believe in two behaviors of different natures, entirely foreign 
to one another, while in reality they are one and the same. It is still the 
illusion of the ›epistemological‹.« (Girard 2005: 58)

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

Der illusorische Charakter der Zersetzung von Leichnamen liegt da
rin, dass die betreffenden Gruppen den Zersetzungsprozess mythischen 
Kräften zuschreiben. Der reale Charakter der Ähnlichkeit zwischen dem 
Leichnam und dem Käse wird in ihren analogen Gerüchen sinnlich er-
fahrbar. Und hier schließt sich der Kreis zu Batailles Grenzerfahrung 
mit dem Käse.

Der Käse ist eine so eindrucksvolle Gestalt des Parasiten, weil er die 
Zuordnung des Eigenen und Fremden, Toten und Lebendigen, Gesun-
den und Kranken unterläuft und verwirrt; und zwar mehr noch als in 
Serres’ eigener Darstellung, in der er den Käse letztlich auf die Seite des 
Gesunden und Lebendigen zu ziehen versucht. Das dunkle Moment des 
Käses insistiert – und zwar über seinen Geruch. In Die fünf Sinne ent-
wirft Serres eine absteigende Ordnung der Düfte, die sich »vom Hellen 
ins Dunkle, vom Leichten ins Schwere oder Dichte« (Serres 1993b: 219) 
erstreckt. Oben stehen die Pflanzenbouquets, weiter unten die tierischen 
Gerüche als Inbegriffe schwerer und dichter Kompositionen. Der End-
punkt dieser Progression drängt »hinab zum Boden und seiner Zerset-
zung«, wo eine »Vermählung des Bouquets mit der Verwesung« stattfin-
det: »Der Humusboden mischt Körper und Pflanzen, Fauna und Flora, 
lebendig und tot, organische Gemische.« (ebd.: 221) Statt die sublimen 
Düfte zu erkennen, die in der Kulturbrühe des Käses oder im Humus lie-
gen, lehrt uns die Pasteur’sche Hygiene in Übereinstimmung mit den an-
tiken Reinigungstechniken und der am sauberen Sehen orientierten Er-
kenntnistheorie eine »Abscheu vor unserer Nase« (ebd.). Serres’ dunkles 
und heißes Denken ist von einer Sympathie mit den niederen Sinnen wie 
dem Riechen und Schmecken geleitet und bewegt sich in »Gemenge[n]
und Gemische[n]« (Serres 1993b).

An die sinnliche Struktur des Pasteur’schen Regimes und seine sozio-
logischen Implikationen wollen wir im folgenden Kapitel mit Latour an-
knüpfen, der sein Buch zur Pasteurisierung Frankreichs Michel Serres ge-
widmet hat. Latour wird immer wieder auf Serres’ Modell des Parasiten 
zurückkommen, um die Mikrobe als Mikroparasiten und die Umtriebe 
der Pasteurianer als parasitäre Bewegungen des Einnistens und Auswei-
tens zu beschreiben. Latour wird die bei Serres wiederkehrenden Ein
schübe zum Pasteur’schen Reinigungsprogramm auf eine breitere Basis 
stellen und die um das Labor zentrierten Akteurs-Netzwerke in den Blick 
nehmen, die sich um die Mikrobe als neu erschlossenen Akteur gruppie-
ren. Latour bietet uns eine im engeren Sinne soziologische Perspektive 
auf die Ära Pasteurs an, indem er die Verschiebungen der gesellschaftli-
chen Kräfteverhältnisse durch das Zusammenwirken der jeweiligen Ak-
teure, aber auch die Konsequenzen für die daraus folgende Programma-
tik des Sozialen einkreist.

Das umweltliche Denken bleibt bei den Pasteurianern und in de-
ren Analyse durch Latour zentral, wobei das Milieukonzept aber mehr 

DIE MATERIELLE KULTUR DES KÄSES

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

und mehr von der Kategorie des Environments überlagert wird. Damit 
scheint sich die Beschreibungskategorie des Umgebens zunächst radikal 
zu versachlichen: Die kosmologischen Untertöne schwinden mit dem 
Environment als mess- und standardisierbarer experimenteller Größe 
innerhalb des Laborsettings. Bei näherem Hinsehen aber ist auch 
Pasteurs Denken trotz seiner naturwissenschaftlichen Erforschung des 
Gärungsprozesses alles andere als frei von religiösen, spirituellen und 
kosmologischen Untertönen. Woran liegt es, dass eine vollständige 
Versachlichung der Fermentierung und der ihr zugrundeliegenden 
Umweltkonzepte so schwierig scheint?

SERRES: DER PARASIT 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247 - am 20.01.2026, 05:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Der Parasit als epistemologisches Modell
	7.2  Fäulnis als diskursiver Gegenstand zwischen Vermischung und Entmischung
	7.3  Objektives Ferment statt universelle Fermentierung. Ein Exkurs zu Bachelard
	7.4  Die materielle Kultur des Käses

