
Kapitel 5: Sinnesordnung 139

dass ein so gearteter Vernunftbegriff logisch zu einer Art wissenschaftlicher

Forschung und technologischer Entwicklung führt, die nicht über die ökolo-

gischen Auswirkungen auf die materielle Umwelt um sich reflektieren kann.

Eine Vernunft, die es als vernünftig setzt, sich von der sinnlichen Umwelt

abzugrenzen, reproduziert ein ökologisch problematisches, wenn nicht sogar

katastrophales Verhältnis zu derselben.

Während dieser hier schnell umrissene Umstand zumindest in den öko-

philosophischenFachdiskursenwiedemsogenannten »NewMaterialism«,der

»Deep Ecology«, »Ecosophy« oder den »Environmental Humanities« hinläng-

lich bekannt ist, erscheint es mir weniger oft reflektiert zu sein, dass – wie

ich durch das hier entfaltete Beispiel der automobilenWeltteilhabe feststellen

will –die Entwicklung technologischer Gerätschaften nie aus einemneutralen

Geist entsteht, sondern zumeist die Partikularitäten der sie hervorbringenden

Tradition reproduziert.Wie ich versuchthabe zuzeigen, ist dies beimautomo-

bilenHomogenozän der Fall für eine logozentrische Tendenz abendländischer

Vernunft, welche sich durch die vermehrt symbolische und textuelle Teilhabe

anderWelt konkret in dieser einschreibt und verstetigt.Auchhier begegnenwir

wieder einem Punkt, an demwir das Automobil und seine homogenisierende

Raumproduktion als einen Agent der Verstetigung abendländischer und mo-

derner Vernunfttropen einstufen. Durch die maschinisch getaktete Welt wird

so nicht bloß philosophisch, sondern auch alltagspraktisch sinnliche Teilha-

be an der Welt sekundär. Durch das tagtägliche Autofahren üben wir alle ei-

nen Weltzugang ein, der uns sinnliche Teilnahme an der Welt als strukturell

unvernünftig erscheinen lässt. Die Vernunft regiert anderswo: zwischen dem

Heulen der Maschinen und der Autorität der die Richtung angebenden Schil-

der.

Körper-Geist-Trennung

Eng verwobenmit dieser prothetischen Reproduktion abendländischer Denk-

kategorien und -eigenheiten ist auch jene des Körper-Geist-Dualismus, der

spätestens seit Descartes zum definierenden Merkmal moderner Vernunft/

Philosophie geworden ist und – wie wir am Ende dieses Kapitels sehen wer-

den – als Grundproblem ökologisch motivierten Denkens erkannt wird. Als

Körper-Geist-Dualismuswird in philosophischenDiskursen die scharfe Tren-

nung zwischen Körperlichkeit und Denken verstanden, wobei Letzterem die

führende und denMenschen aus der Tier- und Pflanzenwelt herausnehmende

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

Qualität zugesprochen wird. René Descartes hat diesen moderne Vernunft

fundierenden Dualismus in seinem berühmten cogito ergo sum-Argument fol-

gendermaßen begründet: Alles was ich anzweifeln kann, wird angezweifelt.

Das einzige, was ich nicht anzweifeln kann, ist, dass ich denke. Also kann ich

nur mit Gewissheit sagen, dass ich ein denkender Geist bin. Ob ich jedoch

einen Körper habe oder mich in einer körperlichen Umwelt befinde, kann ich

von dieser Basis aus nicht mit Gewissheit sagen.

Beinahe die gesamte moderne Philosophie des Abendlands – und beson-

dersdie französische–hat sich seit seinerAusformulierungandiesem cartesia-

nischenArgument aus demmittleren 17. Jahrhundert abgearbeitet (Waldenfels

2000), und in den letzten 200 Jahrenwurden auch diverse Kritiken an ihm for-

muliert, am rezentesten dass dieser Dualismus naheliegenderweise zu öko-

logischer Blindheit führt: Wenn ich es als ungewiss ansehe, dass die Umwelt

überhaupt existiert,werde ichwenigGrund haben,mit dieser sorgsamumzu-

gehen. Ganz ähnlich wie im vorhergegangenen Kapitel über Logozentrismus

liegt mir an dieser Stelle nicht daran, diese diversen Kritiken ausführlich dar-

zustellen (ich verweise hierzu nochmals auf mein Buch Ecological Reasonings),

sondern zu zeigen, wie sich dieser Körper-Geist-Dualismus durch den auto-

mobilenWeltzugang zu einer Alltagshaltung verstetigt.

Die Kulturtheoretikerin Rebecca Solnit weist in ihrer großen Studie des

Gehens Wanderlust von 1988 darauf hin, dass während des Spazierengehens

die Interaktionmit der Umwelt eine Einheit von Körper und Geist voraussetzt

(2001, XIV u. 5), wohingegen die maschinische und insbesondere automobi-

le Vorherrschaft in der modernenWelt in einer Entfremdung von der eigenen

Körperlichkeit resultiert:

»Wir leben in einer Welt, in der wir mit unseren Händen und Füßen eine

TonneMetall befehlen und uns schneller bewegen können als das schnellste

Landtier, in der wir über Tausende von Meilen hinweg sprechen und Löcher

in Dinge schießen können, ohne dass es einer Muskelanstrengung bedarf,

sondern nur den Druck eines Zeigefingers.

Es ist der nicht-verbesserte [unaugmented] Körper, der heute selten ist, und

dieser Körper hat begonnen, sowohl als sensorischer als auch als muskulä-

rer Organismus zu verkümmern. In den anderthalb Jahrhunderten, seit die

Eisenbahn zu schnell schien, um interessant zu sein, haben sich die Wahr-

nehmungen und Erwartungen beschleunigt, sodass sich viele heute mit der

Geschwindigkeit der Maschine identifizieren und mit Frustration oder Ent-

fremdung auf die Geschwindigkeit des eigenen Körpers schauen. Die Welt

hat nicht mehr den Maßstab unseres Körpers, sondern den unserer Maschi-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Sinnesordnung 141

nen, und viele brauchen die Maschinen – oder glauben sie zu brauchen –,

um in diesem Raum schnell genug voranzukommen.« (2001, 258)5

Solnit weist klarsichtig darauf hin, dass es diese moderne Umwelt des Ho-

mogenozäns ist, die zu einer »Entkörperlichung des Alltags« führt. Während

herkömmliche Prothesen fehlende Körperteile ersetzen, suggeriert die men-

schengemachte Umwelt derMaschinenwelt, dass der Körper ohne »Auto-Pro-

thesen« wie dem KFZ nicht mehr ausreicht. Eine Entfremdung von der eige-

nen Körperlichkeit begleitet so eine durch Schilder vermittelte Fokussierung

auf eineNavigationdurchdieWelt vermittels textuellerVernunft.Währenddie

alten Klassiker der Philosophie von Platon bis Kant in ihren Schriften den Kör-

per abwerteten und die Vernunft als dem Menschen wesentlich hochhielten,

finden wir uns heute in einer Welt, wo diese Schriften kaum mehr Überzeu-

gungsarbeit leistenmüssen, da es diemenschengemachte Umwelt ist, die uns

den Fokus auf diese Vernunft sowie ihre Abwertung von Körperlichkeit abfor-

dert. Von dieser Warte betrachtet, muss das tägliche Autofahren als prothe-

tische Einübung moderner Vernunftmaximen und die Vernachlässigung der

körperlichen Welt (der eigenen wie jener der materiellen Umwelt) als Derivat

diesermajoritärenWeltteilhabe derModerne begriffen werden.Wir haben im

ersten Kapitel herausgearbeitet, wie sich der Begriff einer der menschlichen

Kultur externen »Natur« durch die Etablierung von Nationalparks verfestigt

hat. An dieser Stelle können wir uns diese Produktion von »Natur« als etwas

demMenschenFremdesdurchdie vonSolnit skizzierte »Entkörperlichungdes

Alltags« genauer erklären: Die prothetische Interaktionsweisemit dermoder-

nen Umwelt resultiert automatisch in einer Distanzierung und Entfremdung

von allem, was man als »Umwelt«, »Körperlichkeit«, »Natur« oder »materielle

Welt« verstehenkann. InnerhalbdesAutosmachtmansich selbst zum»Gehirn

5 Original: »We live in a world where our hands and feet can direct a ton of metal to go

faster than the fastest land animal, where we can speak across thousands of miles,

blow holes in things with no muscular exertion but the squeeze of a forefinger. It is

the unaugmented body that is rare now, and that body has begun to atrophy as both a

sensory and a muscular organism. In the century and a half since the railroad seemed

to go too fast to be interesting, perceptions and expectations have sped up, so that

many now identify with the speed of the machine and look with frustration or alien-

ation to the speed of the body. The world is no longer on the scale of our bodies, but on

that of our machines, and many need – or think they need – the machines to navigate

that space quickly enough.«

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

im Tank«, oder zum »geistigen Selbst in der Karosserie«. Das prothetische Ar-

rangement des Autos leitet uns strukturell dahin, die körperliche und sinnlich

wahrnehmbareWelt als nicht-eigenes, komplett äußeres, zu begreifen.

Umbau der Sinnlichkeit

Als letzten Teil dieser Analyse der automobil eingeübten und verstetigten

Sinnesordnung möchte ich mich einer Hierarchisierung unserer Sinnlichkeit

widmen, die ein Resultat dieser eben skizzierten Abwertung von Körperlich-

keit ist. Diese die moderne Kultur prägende Hierarchie teilt, wie wir sehen

werden, sinnliche Wahrnehmung in sogenannte »primäre« und »sekundäre«

Eigenschaften auf und verlässt sich hauptsächlich auf visuelle Informati-

on, während Geruch, Geschmack oder Gefühl als »animalisch« abgewertet

werden.

So sehr es sich Philosophen der Marke Descartes auch wünschen (und so

sehr es Fahrer PS-starker Autos heute immer noch versuchen): Kein Mensch

konnte sich bislang von seinemKörper lossagen–undauchdie transhumanis-

tischen Träume der digitalen Gegenwart vom Upload des Bewusstseins wer-

denwohl unerfüllt bleiben.DieAbwertungdesKörpers,die dermodernenVer-

nunft inhärent ist, resultierte historisch in einer bestimmtenNormierung der

Körper und deren Sinnlichkeit. Im nächsten Kapitel werden wir sehen, wie

sich diese Normierung aus einem spezifischen Verhältnis zu Bewegung äu-

ßert. Zuerst jedoch werden wir noch in diesem Kapitel untersuchen, welche

Sinneswahrnehmungen von der modernen Vernunft priorisiert, und welche

als störend unterdrückt werden.

Die Unterscheidung in »primäre« und »sekundäre« Eigenschaften wird

kanonischerweise auf den englischen Empiristen John Locke zurückgeführt.

In seinem 1689 erschienenen An Essay Concerning Human Understanding trennt

Locke (2004, 135) unsere sinnliche Wahrnehmung in jene Eigenschaften, die

ihm zufolge inhärent im wahrgenommenen Objekt liegen – diese sind »Fes-

tigkeit«, »Ausdehnung«, »Gestalt«, »Bewegung/Ruhe« und »Zahl« – sowie in

jene »sekundären«, die nur durch unsere subjektive Wahrnehmung festge-

stellt werden können – diese sind »Farben«, »Gerüche«, »Geschmäcker« und

»Klänge«. Laut Lockes »bis heute nachhallenden« (Debaise 2017) Definitionen

soll sich empirische Wissenschaft nur nach diesen »primären« Eigenschaften

richten und die sogenannten »sekundären« für eine »objektive« Forschung

fallen lassen. Sinnliche Wahrnehmung der Umwelt durch Riechen, Schme-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

