Kapitel 5: Sinnesordnung

dass ein so gearteter Vernunftbegriff logisch zu einer Art wissenschaftlicher
Forschung und technologischer Entwicklung fithrt, die nicht iiber die ¢kolo-
gischen Auswirkungen auf die materielle Umwelt um sich reflektieren kann.
Eine Vernunft, die es als verniinftig setzt, sich von der sinnlichen Umwelt
abzugrenzen, reproduziert ein 6kologisch problematisches, wenn nicht sogar
katastrophales Verhiltnis zu derselben.

Wahrend dieser hier schnell umrissene Umstand zumindest in den 6ko-
philosophischen Fachdiskursen wie dem sogenannten »New Materialisme, der
»Deep Ecology«, »Ecosophy« oder den »Environmental Humanities« hinling-
lich bekannt ist, erscheint es mir weniger oft reflektiert zu sein, dass — wie
ich durch das hier entfaltete Beispiel der automobilen Weltteilhabe feststellen
will - die Entwicklung technologischer Geritschaften nie aus einem neutralen
Geist entsteht, sondern zumeist die Partikularititen der sie hervorbringenden
Tradition reproduziert. Wie ich versucht habe zu zeigen, ist dies beim automo-
bilen Homogenozin der Fall fiir eine logozentrische Tendenz abendlindischer
Vernunft, welche sich durch die vermehrt symbolische und textuelle Teilhabe
an der Welt konkret in dieser einschreibt und verstetigt. Auch hier begegnen wir
wieder einem Punkt, an dem wir das Automobil und seine homogenisierende
Raumproduktion als einen Agent der Verstetigung abendldndischer und mo-
derner Vernunfttropen einstufen. Durch die maschinisch getaktete Welt wird
so nicht blof philosophisch, sondern auch alltagspraktisch sinnliche Teilha-
be an der Welt sekundir. Durch das tagtigliche Autofahren iiben wir alle ei-
nen Weltzugang ein, der uns sinnliche Teilnahme an der Welt als strukturell
unverniinftig erscheinen lisst. Die Vernunft regiert anderswo: zwischen dem
Heulen der Maschinen und der Autoritit der die Richtung angebenden Schil-
der.

Korper-Geist-Trennung

Eng verwoben mit dieser prothetischen Reproduktion abendlindischer Denk-
kategorien und -eigenheiten ist auch jene des Kérper-Geist-Dualismus, der
spitestens seit Descartes zum definierenden Merkmal moderner Vernunft/
Philosophie geworden ist und — wie wir am Ende dieses Kapitels sehen wer-
den - als Grundproblem 6kologisch motivierten Denkens erkannt wird. Als
Korper-Geist-Dualismus wird in philosophischen Diskursen die scharfe Tren-
nung zwischen Korperlichkeit und Denken verstanden, wobei Letzterem die
fithrende und den Menschen aus der Tier- und Pflanzenwelt herausnehmende

https://dol.org/10.14361/97838309474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

139


https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

Qualitit zugesprochen wird. René Descartes hat diesen moderne Vernunft
fundierenden Dualismus in seinem berithmten cogito ergo sum-Argument fol-
gendermafien begriindet: Alles was ich anzweifeln kann, wird angezweifelt.
Das einzige, was ich nicht anzweifeln kann, ist, dass ich denke. Also kann ich
nur mit Gewissheit sagen, dass ich ein denkender Geist bin. Ob ich jedoch
einen Korper habe oder mich in einer kérperlichen Umwelt befinde, kann ich
von dieser Basis aus nicht mit Gewissheit sagen.

Beinahe die gesamte moderne Philosophie des Abendlands — und beson-
ders die franzosische — hat sich seit seiner Ausformulierung an diesem cartesia-
nischen Argument aus dem mittleren 17. Jahrhundert abgearbeitet (Waldenfels
2000), und in den letzten 200 Jahren wurden auch diverse Kritiken an ihm for-
muliert, am rezentesten dass dieser Dualismus naheliegenderweise zu oko-
logischer Blindheit fithrt: Wenn ich es als ungewiss ansehe, dass die Umwelt
iiberhaupt existiert, werde ich wenig Grund haben, mit dieser sorgsam umzu-
gehen. Ganz dhnlich wie im vorhergegangenen Kapitel iiber Logozentrismus
liegt mir an dieser Stelle nicht daran, diese diversen Kritiken ausfiihrlich dar-
zustellen (ich verweise hierzu nochmals auf mein Buch Ecological Reasonings),
sondern zu zeigen, wie sich dieser Korper-Geist-Dualismus durch den auto-
mobilen Weltzugang zu einer Alltagshaltung verstetigt.

Die Kulturtheoretikerin Rebecca Solnit weist in ihrer grofRen Studie des
Gehens Wanderlust von 1988 darauf hin, dass wihrend des Spazierengehens
die Interaktion mit der Umwelt eine Einheit von Kérper und Geist voraussetzt
(2001, XIV u. 5), wohingegen die maschinische und insbesondere automobi-
le Vorherrschaft in der modernen Welt in einer Entfremdung von der eigenen
Korperlichkeit resultiert:

»Wir leben in einer Welt, in der wir mit unseren Hianden und Fiifien eine
Tonne Metall befehlen und uns schneller bewegen kénnen als das schnellste
Landtier, in der wir iiber Tausende von Meilen hinweg sprechen und Lécher
in Dinge schiefien kénnen, ohne dass es einer Muskelanstrengung bedarf,
sondern nur den Druck eines Zeigefingers.

Esist der nicht-verbesserte [unaugmented] Koérper, der heute selten ist, und
dieser Korper hat begonnen, sowohl als sensorischer als auch als muskula-
rer Organismus zu verkimmern. In den anderthalb Jahrhunderten, seit die
Eisenbahn zu schnell schien, um interessant zu sein, haben sich die Wahr-
nehmungen und Erwartungen beschleunigt, sodass sich viele heute mit der
Geschwindigkeit der Maschine identifizieren und mit Frustration oder Ent-
fremdung auf die Geschwindigkeit des eigenen Kérpers schauen. Die Welt
hat nicht mehr den Mafistab unseres Kérpers, sondern den unserer Maschi-

https://dol.org/10.14361/97838309474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Sinnesordnung

nen, und viele brauchen die Maschinen — oder glauben sie zu brauchen —,
um in diesem Raum schnell genug voranzukommen.« (2001, 258)°

Solnit weist klarsichtig darauf hin, dass es diese moderne Umwelt des Ho-
mogenozins ist, die zu einer »Entkorperlichung des Alltags« fithrt. Wihrend
herkémmliche Prothesen fehlende Kérperteile ersetzen, suggeriert die men-
schengemachte Umwelt der Maschinenwelt, dass der Kérper ohne »Auto-Pro-
thesen« wie dem KFZ nicht mehr ausreicht. Eine Entfremdung von der eige-
nen Korperlichkeit begleitet so eine durch Schilder vermittelte Fokussierung
aufeine Navigation durch die Welt vermittels textueller Vernunft. Wihrend die
alten Klassiker der Philosophie von Platon bis Kant in ihren Schriften den Kor-
per abwerteten und die Vernunft als dem Menschen wesentlich hochhielten,
finden wir uns heute in einer Welt, wo diese Schriften kaum mehr Uberzeu-
gungsarbeit leisten miissen, da es die menschengemachte Umwelt ist, die uns
den Fokus auf diese Vernunft sowie ihre Abwertung von Koérperlichkeit abfor-
dert. Von dieser Warte betrachtet, muss das tigliche Autofahren als prothe-
tische Einitbung moderner Vernunftmaximen und die Vernachlissigung der
korperlichen Welt (der eigenen wie jener der materiellen Umwelt) als Derivat
dieser majoritiren Weltteilhabe der Moderne begriffen werden. Wir haben im
ersten Kapitel herausgearbeitet, wie sich der Begriff einer der menschlichen
Kultur externen »Natur« durch die Etablierung von Nationalparks verfestigt
hat. An dieser Stelle kénnen wir uns diese Produktion von »Natur« als etwas
dem Menschen Fremdes durch die von Solnit skizzierte »Entkorperlichung des
Alltags« genauer erkliren: Die prothetische Interaktionsweise mit der moder-
nen Umwelt resultiert automatisch in einer Distanzierung und Entfremdung
von allem, was man als »Umwelt«, »Korperlichkeit«, »Natur« oder »materielle
Welt«verstehen kann. Innerhalb des Autos macht man sich selbst zum »Gehirn

5 Original: »We live in a world where our hands and feet can direct a ton of metal to go
faster than the fastest land animal, where we can speak across thousands of miles,
blow holes in things with no muscular exertion but the squeeze of a forefinger. It is
the unaugmented body that is rare now, and that body has begun to atrophy as both a
sensory and a muscular organism. In the century and a half since the railroad seemed
to go too fast to be interesting, perceptions and expectations have sped up, so that
many now identify with the speed of the machine and look with frustration or alien-
ation to the speed of the body. The world is no longer on the scale of our bodies, but on
that of our machines, and many need — or think they need — the machines to navigate
that space quickly enough.«

https://dol.org/10.14361/97838309474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

141


https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

im Tank«, oder zum »geistigen Selbst in der Karosserie«. Das prothetische Ar-
rangement des Autos leitet uns strukturell dahin, die korperliche und sinnlich
wahrnehmbare Welt als nicht-eigenes, komplett dufleres, zu begreifen.

Umbau der Sinnlichkeit

Als letzten Teil dieser Analyse der automobil eingeiibten und verstetigten
Sinnesordnung mochte ich mich einer Hierarchisierung unserer Sinnlichkeit
widmen, die ein Resultat dieser eben skizzierten Abwertung von Korperlich-
keit ist. Diese die moderne Kultur prigende Hierarchie teilt, wie wir sehen
werden, sinnliche Wahrnehmung in sogenannte »primire« und »sekundire«
Eigenschaften auf und verlisst sich hauptsichlich auf visuelle Informati-
on, wihrend Geruch, Geschmack oder Gefithl als »animalisch« abgewertet
werden.

So sehr es sich Philosophen der Marke Descartes auch wiinschen (und so
sehr es Fahrer PS-starker Autos heute immer noch versuchen): Kein Mensch
konnte sich bislang von seinem Kérper lossagen — und auch die transhumanis-
tischen Traume der digitalen Gegenwart vom Upload des Bewusstseins wer-
den wohl unerfiillt bleiben. Die Abwertung des Korpers, die der modernen Ver-
nunft inhirent ist, resultierte historisch in einer bestimmten Normierung der
Korper und deren Sinnlichkeit. Im nichsten Kapitel werden wir sehen, wie
sich diese Normierung aus einem spezifischen Verhiltnis zu Bewegung du-
Bert. Zuerst jedoch werden wir noch in diesem Kapitel untersuchen, welche
Sinneswahrnehmungen von der modernen Vernunft priorisiert, und welche
als stérend unterdriickt werden.

Die Unterscheidung in »primire« und »sekundire« Eigenschaften wird
kanonischerweise auf den englischen Empiristen John Locke zuriickgefithrt.
In seinem 1689 erschienenen An Essay Concerning Human Understanding trennt
Locke (2004, 135) unsere sinnliche Wahrnehmung in jene Eigenschaften, die
ihm zufolge inhirent im wahrgenommenen Objekt liegen — diese sind »Fes-
tigkeit«, »Ausdehnung, »Gestalt«, »Bewegung/Ruhe« und »Zahl« - sowie in
jene »sekundiren«, die nur durch unsere subjektive Wahrnehmung festge-
stellt werden kénnen — diese sind »Farben«, »Geriiche«, »Geschmicker« und
»Klinge«. Laut Lockes »bis heute nachhallenden« (Debaise 2017) Definitionen
soll sich empirische Wissenschaft nur nach diesen »primiren« Eigenschaften
richten und die sogenannten »sekundiren« fir eine »objektive« Forschung
fallen lassen. Sinnliche Wahrnehmung der Umwelt durch Riechen, Schme-

https://dol.org/10.14361/97838309474082-031 - am 12.02.2026, 18:36:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839474082-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

