
107

16. Durchführungen im Zeichen einer 
Andersheit

Andersheit ist nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnah-
me vom Binärschematismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und 
auch relevant bleibt. Ausnahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf 
eine Ordnung. Wird die Ordnung annulliert, verschwindet auch die 
Ausnahme. Ob ein Mensch eine Person im klassischen und exklusi-
ven Sinne ist, ist weiterhin wichtig. Ein Patient im Wachkoma ist im 
Unterschied zum beruflich aktiven Ingenieur nicht autonom (im klas-
sischen Sinne der Angleichung von Logik und Ethik). Beiden steht 
Ungleiches zu. Dem Patienten Basale Stimulation, dem Ingenieur ein 
Sitz im Aufsichtsrat. Es wäre ungerecht und unsinnig, beide identisch 
zu behandeln. Andersheit besagt: wie immer wir diesen Akteuren be-
gegnen, beide erscheinen im Licht des Ethischen. Es ist nicht so, dass 
der Komapatient im Unterschied zum Ingenieur ein halbtotes Ding 
ist und deshalb weniger Schutz und Achtung erhält. Koma oder Auf-
sichtsrat – dieser Unterschied, der größer vielleicht nicht sein könnte, 
ist sehr erheblich. Aber nicht im Sinne eines Kriteriums zur Konsta-
tierung von Menschenwürde. Wenn wir nach der Würde von Men-
schen, die mit einer Demenz leben, fragen, gehen wir nicht davon aus, 
dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeutungs-
volle Wesen sind. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Rede 
von einer Durchführung besagt, dass der Andere immer schon in den 
Schutzbereich des Ethischen gehört und wir ihm gegenüber nicht 
gleichgültig sind. In dieser »Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verant-
wortung« (Lévinas 1992, 361) gegenüber dem und den Anderen. Es 
gibt somit keine wertlosen Menschen, wie die instrumentelle Bioethik 
behauptet. Andersheit – was folgt nun daraus? 

Die nachfolgenden Durchführungen beginnen mit dem asymmetri-
schen Paar von Gesundheit und Krankheit und enden beim Tod. Wenn 
Personen als potentiell vulnerable und auch vulnerable Personen im 
Mittelpunkt der Ethik stehen sollen, dann gilt es, nicht nur den Ver-
stand und das freie Handeln des Menschen zu betrachten, wie es seit 
Pico della Mirandola üblich ist, sondern auch die Möglichkeit von 
Krankheit und die Realität des Todes ins Auge zu fassen. In dieser Art 
der Gewichtung war Montaigne gegenüber Descartes im Recht. Des-
cartes erwähnt lediglich am Ende der 1. Meditation, dass das systema-
tische Denken anstrengend ist und es daher sinnvoll wäre, Ruhepausen 
einzulegen. Montaigne zeigte bereits zuvor, dass Widerfahrnisse wie der 
Schlaf den Verstand und den Willen übermannen und ihm gut tun. 
Viele Jahre vor Descartes fügt er noch hinzu: »Die Philosophie betreibt 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

meines Erachtens Kinderei, wenn sie uns mit ihrem ständig herausge-
krähten ›Ergo, ergo!‹ glauben machen will, […] die Sinneslust sei etwas 
Tierisches, nicht wert, daß der Weise hiervon koste.« (Montaigne 1998 
III, 519f ) Nicht zufällig bekleiden Descartes und Montaigne auch in 
der Frage der Tierethik sehr konträre Positionen. In der Gegenwart sind 
es Jonas, Levinas und Ricœur, die dem Gedanken der Vulnerabilität 
Ausdruck verleihen. Sie führen das wachsame Cogito durch eine zweite 
kopernikanische Wende hindurch. Die Müdigkeit lässt die Kräfte des 
Ego schwinden und liefert es an Andere aus. Die Durchführungen im 
Zeichen einer Andersheit zeigen, was uns mit ausmacht, ohne, dass wir 
es völlig in der Hand haben.

a. Gesundheit und Krankheit

Gesundheit ist ein Zustand des vollständigen körperlichen, geistigen 
und sozialen Wohlergehens. Aus medizinischer Sicht hat diese be-
rühmte Definition der WHO den Nachteil, dass ihr zufolge vermut-
lich kein Mensch wirklich gesund ist. Zudem bindet sie die Gesundheit 
an das subjektive Wohlergeben und blendet damit Funktionsstörungen 
tendenziell aus. Als Konsequenz könnte man Gesundheit pragmatisch 
als einen Zustand definieren, in dem jemand »keine Behandlung einer 
Erkrankung benötigt.« (Knoepfler/Daumann 2017, 22) Diese Sichtwei-
se hat allerdings den Nachteil, dass sie wiederum den philosophischen 
und vor allem den ethischen Aspekt der Problematik von Gesundheit 
aus dem Blick verliert.

Die Sorge um sich und Andere ist eine Antwort auf die Endlich-
keit und Hinfälligkeit der Existenz. In der Kunst, ein Leben zu füh-
ren sind Pflege und Gesundheit als Elemente eingearbeitet. Sie sind 
nicht eigenständig, nicht klar umrissen und nicht isolierbar. Deshalb 
kann, so Niklas Luhmann, ein Arzt mit »Gesundheit nichts und nur 
mit Krankheiten etwas anfangen.« (Luhmann 1990, 187). Gesundheit 
ist, um Canguilhem (2004) zu zitieren, eine Frage der Philosophie und 
der Ethik. Krankheit wäre, sofern es sich nicht um schwere chronische 
Krankheiten handelt, von der Gesamtperson des Patienten ablösbar 
und an Normwerten messbar. All das trifft auf Gesundheit nicht zu. 
Gesundheit ist, so Hans-Georg Gadamer mit den Worten Paul Valérys, 
wesensmäßig verborgen, schweigend und unfassbar (vgl.: Schnell 2006). 
Im Mittelpunkt des Lebens steht nicht die Gesundheit als bewusstes 
Thema oder Ziel. 

Es gibt im Bereich des Public Health vier Modelle von Gesundheit: 
das biologisch- funktionsorientierte Modell, das psychosomatische Mo-
dell, das naturheilkundliche und das sozialwissenschaftliche Modell 
(vgl.: Brieskorn-Zinke 2004). Alle vier Modelle betrachten Gesundheit 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

in unterschiedlicher Weise als ein eigenes Thema. Das ist nicht falsch, 
setzt aber zu hoch an. Wir gehen an dieser Stelle eher davon aus, dass 
Gesundheit kein Thema und auch kein Ziel des Leben ist, sondern ein 
Element, aus dem man lebt, um Ziele im Leben erreichen zu können. 
Ziele wie Arbeit, Sport, Spiel, Liebe, Entspannung. Der Mensch ist da-
bei Co-Produzent seiner Gesundheit und zwar durch seine Cura sui, 
mit der er grundsätzlich auf seine Situation reagiert und damit auch auf 
sein Kranksein.

Die Lebenskunst der Gestaltung von Alltag und Normalität ist zwar 
eine Antwort auf die Endlichkeit, aber diese ist selbst nicht thematisch. 
Wir leben, wenn wir gesund sind, in gewisser Hinsicht in der Verde-
ckung dessen, was »das eigenste Sein zum Tode ist.« (Heidegger 1979, 
253) Neurotiker, wie sie in Woody Allens Filmen auftreten, beziehen 
ihre Energie daraus, den Kampf gegen die Endlichkeit zum Inhalt des 
Lebens zu machen. Sie scheitern daran, allerdings auf sympathische 
Weise.

Es gehört zu einer gewissen Normalität, dass weder Endlichkeit noch 
Gesundheit thematisch sind. Gesundheit ist nicht das Objekt der Be-
gierde, sondern eher ein Element, woraus wir leben. »Gesundheit ist 
eben überhaupt kein Sich-Fühlen, sondern ist Da-Sein, In-der-Welt-
Sein, Mit-den-Menschen-Sein, von den eigenen Aufgaben des Lebens 
tätig und freudig erfüllt zu sein.« (Gadamer 1993, 144). Es gibt offen-
bar nichts Unauffälligeres im Leben als Gesundheit. Diese Unauffällig-
keit ist allerdings kein bloßes Nichtbemerken, sondern eine Nichtfass-
lichkeit, eine Andersheit, die über drei Feststellungen hinausgeht: die 
Gesundheitsfalle (Klaus Dörner), die Metaphern der Krankheit (Susan 
Sontag) und die Normalität der Zitate (Thomas Mann). Die Andersheit 
der Gesundheit berührt diese Feststellungen, sie ist als Gesundheit aber 
dadurch nicht fasslich und nicht feststellbar.

Klaus Dörner radikalisiert den Gedanken der Verborgenheit, wenn er 
sagt, dass Gesundheit ein »sich Entziehendes«, ein »Abwesendes«, ein 
»Weggegebenes« (Dörner 2003, 12f ) sei. Deshalb sei es unsinnig, wie 
schon Ivan Illich bemerkte, Gesundheit als Objekt oder Ware zu be-
trachten, weil sie dadurch vernichtet und die Gesellschaft in eine Ge-
sundheitsfalle tappen würde. »Eine Gesellschaft, die Gesundheit zu ih-
rem höchsten Wert erklärt, treibt als Gesundheitsgesellschaft mit Hilfe 
ihres Gesundheitssystems sich selbst die Gesundheit aus. Anders ausge-
drückt: Ein Krankheitsbewältigungssystem, das als Gesundheitssystem 
sich immer nur grenzenlos steigern will, wird zur Gesundheitsvernich-
tungsmaschine.« (ebd., 14). Als Beispiel, worin die Gesundheitsfalle be-
steht, führt Dörner den übermäßigen Einsatz von Gentests an: »Die-
se neue Form der Überdiagnostik eröffnet nicht nur ungeahnte neue 
Spielräume für Stigmatisierung. Sie verwandelt uns vielmehr auch in 
ein Volk der Noch-nicht-Kranken, da wir natürlich alle etliche Krank-

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

heitsdispositionen mit uns herumschleppen.« (41) Der Mensch gilt als 
krank, wenn ihm die Disposition zu einer möglichen Krankheit nach-
gewiesen werden kann. Für diese Art der Krankheit gibt es keine The-
rapie. In gewisser Hinsicht ist damit jeder Mensch krank, da das Leben 
ein Sein-zum-Tode ist und somit der Möglichkeit des Krankwerdens 
gar nicht entgehen kann. Normalisierungsfolgen lassen nicht auf sich 
warten. Dabei ist nicht nur an Zukunftsvisionen zu denken, die in Ki-
nofilmen zu sehen sind, sondern auch an Entwicklungen in der Berufs-
welt. Arbeitgeber in den USA stellen Arbeitnehmer ein, wenn sich die 
Investition in deren Ausbildung auch lohnt. »Bei fünfzig Prozent der 
Einstellungsgespräche haben die Arbeitnehmer biologische Testdaten 
vorzulegen, in der Industrie werden von zwanzig Prozent heute gene-
tische Tests verlangt.« (Koch 1998, 189). Wer krank werden könnte, 
auf Grund sogenannter genetischer Defekte, kommt als Mitarbeiter gar 
nicht erst in Frage. Wenn an dieser Stelle dennoch von Gesundheit mit 
einer gewissen Emphase gesprochen wird, dann nicht in Verkennung 
der Gefahren der Auswirkungen der Biopolitik, sondern unter Beru-
fung auf eine Differenz im Zugang: Der sozialtechnologische Zugriff 
der Biopolitik ersetzt den phänomenologischen Zugang zur Gesundheit 
nicht. Zugleich darf die Phänomenologie eben jene Phänomene der 
Macht nicht außer Acht lassen. Phänomenologisch besagt: Es gilt nicht 
nur zu zeigen, wie der Körper geformt und konstituiert wird, sondern 
auch, wie der Körper als Leib diese Formung übernimmt und damit 
auch von ihr abweichen kann. Das heißt natürlich, dass Formierung 
nicht alles ist und es Überschüsse des rohen Seins über die Biopolitik 
gibt. Der Leib ist nicht nur eine Maschine.

Dass ich gesund bin, wird von mir, solange ich gesund bin, still-
schweigend vorausgesetzt. »Das Geheimnis der Gesundheit bleibt ver-
borgen. Zur Bewahrung der Gesundheit gehört die Verborgenheit, die 
im Vergessen besteht.« (Gadamer 1993, 173f ) Dass es sich so verhält, 
dass also das Schweigen und die Verborgenheit zum Wesen der Gesund-
heit gehören, weiß ich dann, wenn ich krank bin oder werde. Gesund-
heit und mit ihr das Alltagsleben verlieren ihre Selbstverständlichkeit. 
»Die Krankheit ist es, was sich aufdrängt, als das Störende, das Gefähr-
liche, mit dem es fertig zu werden gilt.« (ebd., 135) Krankheit ist das 
Bewusstsein, dass Gesundheit gewesen ist und nicht anders als Gewe-
senheit thematisch sein kann. Krankwerden bedeutet, dass das gelebte 
Leben sich ändert. Zunächst bedarf das Kranksein des Ausdrucks, der 
Artikulation. Neben leiblich-körperlichen Symptomen ist an die Spra-
che zu denken, die natürlich immer auch leiblicher Ausdruck ist. Wenn 
man das Faktum des Sprechens (also: dass überhaupt gesprochen wird) 
nicht naiv voraussetzen will, gilt es eine Genealogie der Sprache aus 
dem Geschehen des Ausdrucks zu betreiben. Die dazu an anderer Stelle 
ausgeführten Bestimmungen besagen, dass die Sprache ihre Herkunft in 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

einer zu sagenden Erfahrung hat, die weder rein stumm ist noch schon 
gesprochene Sprache darstellt. Es geht hier um einen dritten Weg zwi-
schen stummer Intuition und linguistic turn auf dem das Angerufen-
werden (der Vokativ) ein Meilenstein ist (vgl.: Schnell, 2005e).

Das Eigentliche des Heilberuflers ist die Hinwendung zum bedürf-
tigen Menschen. Victor von Weizsäcker begründete die sprechende 
Medizin mit der These, dass das Kranksein eine Not ist und sich in 
der Bitte um Hilfe äußert. Der Arzt ist demnach definiert durch das 
Angerufensein vom anderen Menschen, aus einer Not heraus und mit 
der Bitte um Hilfe. Durch die Hinwendung entsteht eine Beziehung. 
Ärztliches Tun ist zunächst ein Verstehen des Anderen, eine Kommu-
nikation, in die eine Anamnese eingelassen ist, eine Untersuchung und 
das Fällen einer Diagnose als Grundlage für eine Therapie (vgl.: Schnell 
2004c).

Eine medizinische Diagnose ist: 1. die Zuordnung eines Krankheits-
begriffs an die Person eines Patienten, 2. eine Aussage, die auf einen 
individuellen Patienten zutreffen muss, 3. eine Handlung und eine 
ethisch relevante Kommunikation mit einem Patienten (vgl.: Wieland 
2004).

Schließlich ist im Bereich der stummen Gesundheit und der bespro-
chenen Krankheit das Politische zu beachten, das in der ideologischen 
Funktion der Sprache und der kulturrelativen Bewertung von Krank-
heiten liegt, sei es in den Wertungen medizinischer oder pflegerischer 
Diagnosen. Susan Sontag hat an mehreren Beispielen die metapho-
rische Bedeutung von diagnosenahen Sprechweisen untersucht. In der 
Regel handelt es sich um Stigmatisierungen positiver oder negativer Art, 
die durch Metaphorisierungen zustande gebracht werden (vgl.: Sontag 
1990: 99f ). Über den epistemologischen Status der Metaphorisierung 
führt Sontag aus: »Ich sage nicht, dass die Metapher die klinische Auf-
fassung hervorbringt, aber ich vertrete das Argument, dass die Metapher 
mehr tut als die klinische Auffassung nur zu bestätigen.« (ebd., 117) 
Sie gibt Spielräume für Interpretationen frei, die nicht zureichend in 
klinischer Evidenz begründet sind und daher die Kulturgeschichte von 
Krankheiten mitbegründet. In der europäischen Oper des 19. Jahrhun-
derts, in La Bohème, La Traviata, La Dame aux Camélias, spielt die Tu-
berkulose eine herausragende Funktion. Ihre Bedeutung kontrastiert zu 
der der Krebserkrankung, wie Susan Sontag ausführt. »Im Tod in Vene-
dig erzeugt das Leiden einen Zusammenbruch all der Eigenschaften, die 
Gustav von Aschenbach einzigartig gemacht hatten – sein Verstand, sei-
ne Schüchternheit, sein wählerisches Verhalten. Die Krankheit wirft ihn 
zurück. […] Als im Zauberberg hingegen diagnostiziert wird, dass Hans 
Castorp an Tuberkulose erkrankt ist, ereignet sich eine Erhöhung seiner 
Person. Die Krankheit verhilft Hans zu größerer Einzigartigkeit.« (37) 
Hingegen hat »der [Krebs-]Tumor die Energie, nicht der Patient.« Die 

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Krebszellen »sind«, so die geltende Metapher, »außer Kontrolle« (62f ). 
Die Tuberkulose verfeinert den Menschen, potenziert seine Vermögen. 
Als Franz Kafka an TBC erkrankt, benutzte er die Krankheit um sich 
zu befreien: von seiner Arbeit bei der Versicherung und von seiner Ver-
lobten Felice Bauer (vgl.: Wagenbach 1964, 107ff). Von der Befreiung 
wird das eigentliche Leben erwartet: eine Konzentration auf das Wich-
tige und damit eine Steigerung und Intensivierung der Existenz. Es gibt 
hier eine Art Gesundheit in der Krankheit, die in der Umstrukturierung 
und Erweiterung des Milieus meiner Möglichkeiten zu sehen ist (vgl.: 
Goldstein 2012, 271ff). All das wird Krebs und anderen ›zersetzenden‹ 
Krankheiten nicht zugeschrieben. Im Gegenteil. Man versucht auf Zi-
garettenschachteln den Lungenkrebs als Folge und Strafe des Rauchens 
zu prognostizieren. Krebs ist eine negative Krankheit. In der jüngeren 
Vergangenheit hatte Aids eine ähnliche ideologische Funktion. Sie galt 
immer noch als ›unsaubere‹ Krankheit, die nur ›Randgruppen befällt‹, 
aber nicht den ordentlichen Bürger.

Krankheit ist ein Feld des Konflikts der Interpretationen. Was als 
krank gilt, hängt nicht zuletzt von der Deutung ab, die sich durchsetzt 
und die in ihrer Grammatik auch den »Blick des Klinikers« (Foucault 
1991, 110) strukturiert. Der Arzt sieht, was gemäß geltender Aussagen 
zu sehen ist. Sein Objekt ist die Krankheit. Gesundheit im Sinne durch-
lebten und umsorgten Lebens ist demgegenüber eine Andersheit, ein 
Abweichung, eine »Wahrheit des Körpers« (Canguilhem 2004, 64) und 
zwar meines Körpers. Gesundheit gehört niemanden, nur mir. 

Gesundheit ist meine Gesundheit. Fraglich ist, welche Evidenz damit 
erreicht wird. Erstens: Mündigkeit – ich gehe von mir aus. Zweitens: 
interne Evidenz – das Fehlen gefühlter Beschwerden ist jedoch nicht die 
Abwesenheit von Krankheit, da Gesundheit so beschaffen ist, dass sie 
auch die Möglichkeit von Krankheit beinhaltet (vgl.: Friesen/ Schnell 
1990). Drittens: Das Innen als das Außen. Wer in sich hinein hört, 
der hört: die Gesellschaft. Es ist aber höchst naiv zu glauben, dass die 
vertretene Meinung originell sein müsse, wenn man angeblich nur von 
sich ausgeht. Nietzsche, Freud und Adorno stehen für die Einsicht, dass 
das Selbst allein sich fremd ist und sich als Anderen vorfindet. Pierre 
Bourdieu spricht vom Mythos der persönlichen Meinung (vgl.: Schnell 
1995, 170ff). Gesundheit ist ein In-der-Welt-Sein und in der Welt sind 
die Anderen und ist die kulturelle Welt. In der Öffentlichkeit und in 
den Medien wird dargestellt, dass ein Leben lohnenswert ist, wenn sein 
Autor aktiv, flexibel, offen, mobil und lernfähig ist. Welchen Einfluss 
hat dieses Idealbild auf die Selbsteinschätzung meiner Person im Hin-
blick auf das, was ich als gutes Leben erstrebe? Wie bewerte ich mein 
Leben im Licht vorgeformter Erzählmuster? Derartige Erzählmuster 
sind die Identifikationsmuster. Mädchen, die in den 80erJahren im Al-
ter von 16 Jahren nicht wie High-School-Girls aus den Beverly Hills-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Soaps aussahen, galten als unrealistisch. Roland Barthes zeigt für die 
50er Jahre, dass Schauspieler modische Gesichter tragen müssen, um 
populär zu sein. Diese Gesichter werden auf Filmplakaten der Foto
agentur Harcourt präsentiert. Das maskenhafte Foto gibt vor, wie reale 
Menschen auszusehen haben (vgl.: Barthes 2010, 29ff). Die plastische 
Chirurgie hat diese Vorgabe Jahre später vollständig erfüllt.

Was ich als gesund ansehe, ist durch die Öffentlichkeit und das Po-
litische vermittelt. Die Presse bietet Patienten Erzählmuster, die sie 
übernehmen und auf ihre eigene Person beziehen können (vgl.: Staehr 
1989). Die Linguistik hat untersucht, welche Werte und Wertungen 
ein Patient damit übernimmt und sich zu eigen macht (vgl.: Brünner/
Gülich 2003). Die mediale Information der Gesundheitsinformation 
arbeitet, wie Susan Sontag gezeigt hat, mit Schematisierungen. Unge-
achtet der Auffassungen in Medizin und Gesundheitsberufen kennt die 
Öffentlichkeit nur wenige und wenig differenzierte Schemata. »Rein or-
ganische Krankheiten«, für die es eine »objektive Ursache« gibt, gelten 
am meisten. »Psychische Krankheiten« sind weniger gut angesehen. Un-
klare Krankheitsbilder (›chronisches Erschöpfungssyndrom‹) sind »im 
Grunde genommen nichts«.

Wer sich der geborgten Sprache der Öffentlichkeit bedient, über-
nimmt Normalität. Normalität und Normalisierung sind wesensmä-
ßig schillernde Begriffe. Sie bedeuten: gesund, funktionieren, gut und 
richtig, guter Durchschnitt, Ordnung. Wer sich als normal bezeichnet 
oder auch nur in Rahmen dessen agiert, was als Normalität gilt, wird 
unvermeidlich zur schillernden Figur (vgl.: Rolf 1999). Das Schillern 
der Normalität in ihren Schattierungen verdeckt die ethische Exklusi-
on: Andersheit im Sinne unklarer Krankheitsbilder oder überhaupt im 
Sinne positiv uneindeutiger Phänomene kommt nicht oder fast nicht 
zur Geltung. Um sich selbst auszudrücken greift eine Person auf Meta-
phern und Versatzstücke zurück. Thomas Mann spricht in seinem Essay 
über Sigmund Freud vom »zitathaften Leben« (Mann 1936, 924) und 
meint damit, dass die Person Zitate verwendet, um sich als-jemand im 
Licht bestimmter Wertvorstellungen beschreiben zu können. Auf Mu-
sterformularen von Patientenverfügungen können vorgefertigte Werte 
und Einstellungen als wichtig angekreuzt werden (vgl.: Schnell 2009b). 
»Im Falle einer unumkehrbaren Bewusstlosigkeit wünsche ich mir a,  
b oder c«.

Wenn man davon ausgeht, dass alles Sprechen immer auch ein Über-
setzen ist, dann ist jeder Ausdruck metaphorisch (vgl.: Schnell 2005e: 
36f ). Metaphern wären damit nicht in erster Linie Sprachfiguren als 
Schmuck der Rede, sondern, grundlegender, Bauelemente der Rede. 
Damit ist Metaphorik in gewisser Hinsicht unvermeidlich. Sofern nun 
die Rede in der ersten Person Singular nicht in der Verobjektivierung 
der Gesundheitsfalle, den Metaphern der Krankheit oder in den Zi-

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

taten des Man versanden soll, müsste zwischen Gewohnheitsmetaphern 
und lebendiger Metaphorik unterschieden werden (vgl.: Schnell 1999, 
124f ).

Gewohnheitsmetaphern und ebensolche Zitate lassen die Geschichte 
und die narrative Identität von Personen in vorgegebenen Rollen auf-
gehen. Lebendige Metaphorik durchbricht dagegen die Zwangscha-
raktere öffentlicher Masken und ermöglicht im Durchgang durch die 
öffentliche Sphäre eine Artikulation der Andersheit seiner selbst, die 
die Unfasslichkeit des Gesunden zeigt: als Unfasslichkeit. Erst nach die-
sem Durchgang durch die Gesundheitsfalle, die Metaphern und Zitate 
kommt Gadamers schöne Formulierung zur Geltung: die Verborgen-
heit der Gesundheit. Zu ergänzen wäre noch der Eigensinn Montaig-
nes: »Gesundheit heißt für mich meinen gewohnten Zustand ungestört 
beizubehalten.« (Montaigne 1998 III, 464)

Gleichwohl bleibt fraglich, was als und wie lebendige Metaphorik 
beschrieben werden kann. Ich beschränke mich auf drei Aspekte (vgl.: 
Schnell 2005e, 34ff). Eine lebendige Metapher ist keine Übertragung 
im Bereich des schon Gesagten, sondern eine Abweichung von bereits 
existierenden Bedeutungen im Sinne einer semantischen Innovation: 
etwas-als-etwas-anderes. Eine lebendige Metapher vollzieht die innere 
Sinnkonstitution der Sprache, indem sie eine noch nicht gesagte Erfah-
rung in Sprache übersetzt. Eine lebendige Metapher realisiert schließ-
lich die äußere Sinnkonstitution der Sprache, indem sie dem zu Sa-
genden einen Ort im Bereich der öffentlichen Rede verschafft. Alle drei 
Momente im Zusammenhang sind unverzichtbar. 

b. E-Health und Digitalisierung als symbolische Form 

Im Zeichen der kulturellen und gesellschaftlichen Innovation durch 
den umfassenden Prozess der Digitalisierung entstehen zahlreiche, neue 
Herausforderungen. Die Digitalisierung erfasst auch das Gesundheits-
wesen in Form von E-Health. Die entsprechenden Technologien bezie-
hen sich nicht nur auf die Übermittlung und Bündelung von Patien-
tendaten durch die elektronische Gesundheitskarte und nicht nur auf 
die Telemedizin und andere, medizinisch ausgerichtete Behandlungs-
pfade, sondern auf die gesamte Form der alltäglichen Selbstsorge: Prä-
vention, Wellness, Sport, Leben und Wohnen, medizinische Behand-
lung, pflegerische Versorgung. E-Health holt die Gesundheit aus dem 
Zustand des Schweigens und macht sie zum Projekt der Optimierung 
des Lebens im Zeichen einer Angst vor dem Tod. Wir wollen diese Ent-
wicklung kurz in den Diskurs der Technik und in den Diskurs der sym-
bolischen Formen einordnen, um dann das ethische Problem sichtbar 
zu machen.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Der klassische Diskurs der Technik setzt seit Platons Mythos des Pro-
tagoras (Protagoras 320 c ff) in der Anthropologie an, da er eine biolo-
gische Mangelausstattung des Menschen als Grund für die Einführung 
und Verwendung von Technik ansieht. Die Anthropologie von Arnold 
Gehlen enthält bekanntlich die wichtigsten Argumente in dieser Hin-
sicht: durch Technik ersetzt der Mensch, was ihm fehlt, verstärkt er sei-
ne schwachen Eigenkräfte und entlastet sie. Technik ist Fähigkeit und 
Instrument zur Bearbeitung der Natur. Das klassische Beispiel ist die 
Verwendung des Hammers. Sie dient der Kompensation eines biolo-
gischen Mangels. Technik ist hier als bloßes Instrument gedacht, dass 
allzeit in der Hand des Menschen befindet und nur tut und tun kann, 
was der Mensch will. 

Zu betonen ist, dass Gehlen hier allein nicht stehen geblieben ist. Als 
Kulturkritiker ist an ihm das Zeitalter der Atombombe nicht spurlos 
vorübergegangen. So hofft er in den 60er Jahren, dass sozialethische 
Normen helfen können, nach großen Katastrophen den technischen 
Fortschritt unter eine Kontrolle zu nehmen. Das Zeitalter der Verant-
wortungsethik für die technologische Zivilisation (Hans Jonas) sollte 
indes noch kommen.

Der Technologiediskurs hat der klassisch anthropologischen Sichtwei-
se entgegengehalten, dass Technik nicht nur und allein ein Instrument 
sei, sondern auch über einen zumindest teilweise eigenen Logos verfüge 
und man daher von Technologie sprechen müsse. Ein Beispiel dafür ist 
das Navigationssystem in einem Passagierflugzeug. Es ist von Menschen 
gemacht und programmiert, wenn es aber während eines Fluges arbei-
tet, dann ist es kein bloßes Instrument mehr wie der Hammer. Es ist 
Technologie, weil es situativ relevante Informationen auswählt, nach 
denen der Pilot sich richtet. Während der Mensch bei der Verwendung 
des Hammers die Situation des Hämmerns kontrolliert, ist es nun der 
Bordcomputer, der das Fliegen des Flugzeuges bestimmt. 

Bei der Rede von einem Technologiediskurs ist nicht nur daran gedacht, 
dass im frühen 20. Jahrhundert Computer allmählich das Verständnis 
von Technik im Sinne eines quasi nach dem Modell des Faustkeils ge-
dachten Hammers ersetzen, sondern auch an Konzepte von Technokratie. 

Institutionen herrschen wie ein technischer Apparat. Man denke nur 
an Max Webers Untersuchungen zur Bürokratie oder an Jürgen Haber-
mas’ Ausführungen über Technik und Wissenschaft als Ideologie. Ein 
klassisches Beispiel für ein Amalgam von Technokratie und Technolo-
gie sei, so Herbert Marcuse, die Herrschaftsweise des nationalsozialis-
tischen Staates. Technologie ist hier ein eigener Prozess, der nicht auf 
Intentionen konkreter Personen oder Gruppen reduziert werden kann. 
Technologie ist vielmehr eine Form als Selbstzweck.

Der Diskurs wiederum, innerhalb dessen die Konzepte Technik und 
Technologie mit- und gegeneinander stehen, kann mehr oder weni-

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

ger als Antithese beschrieben werden. Mit den Worten von Cornelius 
Castoriadis handelt es sich hier um die Antithese »zwischen der Tech-
nik als reinem Instrument des Menschen [...] und der Technik als au-
tonomem Faktor, als Fatalität, als einem günstigen oder schlimmen 
Schicksal« (Castoriadis 1983, 196). Diese Antithese ist als solche kein 
direktes Problem, da sie Argumente enthält, die gewisse Plausibilitäten 
aufweisen. Etwa im Bereich der Phänomenologie und ihres Umfeldes 
finden sich zahlreiche Belege dessen. Man denke an Martin Heideg-
gers Auffassung von Technik als Weise des Entbergens, die selbst nichts 
Technisches ist und die die anthropologische Auffassung von Technik 
hinfällig werden lässt. Obwohl gelegentlich zur Fatalität neigend, ist 
auch Hans Jonas zu erwähnen, der gerade in der Medizin die Technolo-
gie als eine Macht ansieht, die die Verantwortung des Menschen heraus-
fordert (Technik, Medizin, Ethik). Die Antithese wird als solche jedoch 
problematisch, wenn sie das letzte Wort in Sachen der Technik behalten 
sollte.

Eine weiterführende Stimme im Technikdiskurs stammt vom Marcel 
Mauss, der der Sache nach an der Körpertechnik ansetzt und damit das 
Wie des Tuns und des Handelns in den Mittelpunkt rückt. Mit dem 
Blick des Ethnologen entziffert Mauss so das Marschieren des Solda-
ten, die Schwimmtechnik des Sportlers, die Techniken des Ausruhens 
und der Leistung und viele Praxisformen mehr. Mauss erneuert auf die-
sem Wege das Verständnis des Habitus, der als Schlüsselbegriff später 
von Pierre Bourdieu übernommen worden ist (Entwurf einer Theorie 
der Praxis). Die Differenz zwischen Mensch und Technik ist in gewisser 
Hinsicht aufgehoben, der Mensch verleibt sich die Technik und bildet 
selbst Technik und Techniken aus, durch die hindurch er zu handeln 
vermag. Da Technik hier in die Erfahrung eingreift und ihr Sinnbil-
dungen mitermöglicht, kann mit Gaston Bachelard auch von Phäno-
menotechnik gesprochen werden. Technik, die in Sinnbildungen hi-
neinwirkt, ist damit nicht automatisch dasselbe wie Formalisierung oder 
gar Sinnentleerung, wie Husserl gelegentlich in der Krisis (dort § 9g)  
nahelegt. Technik und Humanität gehen eine gewisse Synthese ein. Sig-
mund Freud spricht bekanntlich davon, dass »der Mensch sozusagen 
eine Art Prothesengott ist« (Freud 1994, 57). Technik ist weder bloßes 
Instrument noch autonomes Schicksal, sondern Handlungsweise des 
Körpers oder Praxisform, die vom Leibkörper her gedacht werden muss 
(M. Mauss). E-Health steuert den Umgang des Menschen mit sich 
selbst und greift direkt in den Körper, in die Sinne und in den Geist ein. 
Die Techniken der Gesundheit werden nicht nur angewendet, sondern 
anverwandelt und einverleibt. Sie sind daher auch Technologie, da sich 
das Selbst nach ihrem Logos richtet. E-Health ist eine Form der Digi-
talisierung und tritt damit in den Prozess der Kulturbildung ein, den 
Ernst Cassirer als symbolische Formung beschreibt.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Die Kritik der Vernunft wird zur Kritik der Kultur. So lautet das zen-
trale Argument Cassirers. Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle 
Arten des menschlichen Weltverstehens und -erschließens. Die Philoso-
phie hat als Philosophie der Kultur nicht die primäre Aufgabe, einzelne 
kleine Lebenswelten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, 
zu betrachten, sondern die universelle, synthetische Anschauung, die 
alle individuellen Formen in sich begreift, kritisch zu begründen. 
Der Mensch lebt nicht in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in 
einer Vermittlung, da er zwischen sich und die Welt symbolische For-
men bringt. Diese Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erken-
nen, wie es auch für alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch 
ist. Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen 
auszeichnen. Sie können zunächst allgemein bezeichnet werden als 
Reaktionen auf Eindrücke der Welt, die diese frei tätig durchdringen 
und umwandeln. Symbolische Formen schaffen je eine eigene Welt des 
Sinns und bilden somit Realität keineswegs nur ab. Als entsprechende 
symbolische Formen bezeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, 
Kunst, Wissenschaft. Weil diese Liste nicht vollständig scheint und es 
auch nicht notwendig ist, die symbolischen Formen ausgerechnet auf 
diese vier zu beschränken, kann die Digitalisierung überhaupt als sym-
bolische Form diskutiert werden. In jedem Falle gilt, dass für eine Man-
nigfaltigkeit von symbolischen Formen Kants transzendentaler Idea-
lismus nicht aufkommen kann. Die genannten symbolischen Formen 
sind eigenständige, inkommensurable und aufeinander nicht reduzier-
bare Formen der Anschauung von der Welt.

Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck, 
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften 
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der 
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldthe-
orie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwärtig.

Entscheidend ist, dass der Philosophie Cassirers (bis zum Eintritt 
ihres Autors ins Exil) als aufklärerischer Impuls die Ansicht inne wohnt, 
dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisierung 
und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist, in 
dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt, 
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des 
Menschen und der Humanität angesehen werden kann. In diesem 
Sinne soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisie-
rung der Kultur erwirken (eine detailliertere Auseinandersetzung mit 
Cassirer findet sich in: Schnell/Luft 2014).

Die Digitalisierung ist auch einen symbolische Formung. Sie erstreckt 
sich auf die Politik, die Wirtschaft, die Bildung und auf das Gesund-

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

heitswesen. Ihr Ziel ist im Hinblick auf E-Health die Formung des 
Quantified Self, das sich selbst mit Instrumenten vermisst, ausdrückt, 
bewertet und das die entsprechenden Daten anderen übermittelt. Es ist 
heute fraglich, ob sie ihrerseits zur Humanisierung beiträgt.

Digitalisierung ist, so die Definition für den Bereich der Gesundheit, 
die umfassende Speicherung und Verbreitung personenbezogener Da-
ten besonderer Art, die freiwillig erfolgt und der sich dennoch niemand 
entziehen kann (vgl.: Jacob/Thiel 2016). Digitalisierung ist ein sozialer 
Prozess auf der Basis technischer Möglichkeiten. 

In diesem Rahmen verspricht E-Health, Antworten auf drei existen-
tielle Menschheitsfragen geben zu können: Wie ist ein Leben in Ge-
sundheit möglich? Wie kann Autonomie auch im Alter noch realisiert 
werden? Was ist ein Sterben in Würde? Entsprechende Technologien 
werden entwickelt oder sind schon in der Anwendung: medizinische 
Behandlungs-Apps für das Smartphone und das Tablet, Vernetzungen 
von Patientendaten, telemedizinische Home-care, Self-Tracking Pro-
gramme und eine künstliche Biologie gedruckter Ersatzorgane in 3-D.

Parteigänger der Digitalisierung führen ins Feld, E-Health bewirke 
unter anderem:

•	 eine Steigerung der Selbsterkenntnis des Menschen durch Fak-
ten auf der Basis von Messungen,

•	 die Autonomie von Patienten im Kontakt mit Institutionen der 
Gesundheitsversorgung,

•	 eine Kommunikation von Patienten mit Ärzten und Pflegenden 
ohne Zeit- und Informationsverlust,

•	 eine autonome Lebensführung im Alter (auch bei chronischer 
Erkrankung),

•	 eine Optimierung der Begleitung am Lebensende.

Demgegenüber stellen Analytiker der Biopolitik im Gefolge von Michel 
Foucault kritisch heraus, E-Health fördere unter anderem:

•	 die einseitige Wahrnehmung der eigenen Person als zu optimie-
rende Maschine,

•	 eine Normierung der gesundheitsbezogenen Lebensführung,
•	 den Vorrang von kommunizierten Gesundheitsdaten gegenüber 

der Person eines Patienten,
•	 Überwachung und Kontrolle,
•	 die Verdrängung von Trauer und Abschied vor dem Tod.

Gesundheit, Altern und Sterben werden sich im Zeichen von E-Health 
verändern. In den Mittelpunkt treten: Optimierung, Quantifizierung, 
Technisierung, (Selbst-)Überwachung des Lebens. Weniger attraktiv 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

werden sein: Gebrechlichkeit, Endlichkeit, Abweichung von technischen 
Normen. Der Prozess der Digitalisierung ist ein umfassender Prozess, 
der die Realität als Welt von Signalen auffasst und der die Welt daher 
als Ganze strukturiert. Die Digitalisierung mündet in eine »umfassende 
Quantifizierung« (Rödder 2015, 38). Sie erfordert in Form von E-Health,  
dass sich der Bürger zum Quantified Self formt und formen lässt.

Eine Quantified Self kontrolliert sich selbst im Lichte der Messung des 
Lebens und kommuniziert entsprechende Daten öffentlich. Diese Ent-
wicklung verändert die Selbstsorge.

Der Antrieb zur Leben ist dann nicht mehr die Selbstsorge in einer 
Balance zwischen Selbststeigerung und Anerkennung der eigenen End-
lichkeit, sondern die einseitige Optimierung des Lebens und Verleug-
nung des Todes.

Vor Hintergrund der Perspektiven von Digitalisierung und Biopolitik 
erhebt sich die Frage, welche Ethik angemessen ist, um die erwähnten 
Prozesse bewerten zu können. Es geht darum, Autonomie, Fürsorge, 
Gerechtigkeit und andere Werte im Lichte dessen zu betrachten. Wei-
terhin ist in diesem Zusammenhang unter anderem zu untersuchen, 
wie sich eine Ethik als Schutzbereich aufstellen muss, um diese und wei-
tere Entwicklung der Lebenswissenschaften bewerten zu können. Dazu 
bedarf es zunächst einer dichten Beschreibung der Technologien und 
ihrer lebensgenerierenden Potenzen. Diesen und anderen Herausforde-
rung werden wir uns an anderer Stelle widmen.

c. Der Gang zum Hausarzt

Die Selbstsorge ist, unterstützt durch die Fürsorge Anderer, auch ein 
Modus, um auf Störungen der Gesundheit und des ›gewohnten Zu-
standes‹ (Montaigne) zu reagieren. Eigenkräfte und Hausmittel werden 
eingesetzt, um Störungen und Unpässlichkeiten überwinden zu kön-
nen. Wir befinden uns hier noch vor der Unterscheidung von Krankheit 
(Medizin) und einem Umgang mit dem Kranksein (Krankenpflege). 
Diese Sachlage ändert sich, wenn ein Mensch krank wird. Ein Mensch 
kann krank und pflegebedürftig werden, weil er ein leibliches Lebewe-
sen ist, das heißt endlich und hinfällig. Auch Krankheit ist insofern eine 
Andersheit als sie von der unthematischen Normalität der Gesundheit 
abweicht. Gleichwohl kann Krankheit in gewissem Sinne wiederum zur 
Normalität werden.

Die Rede von einer Andersheit gilt nicht abstrakt, sondern immer 
auch im Hinblick auf eine vorherrschende Ordnung und die Art, wie 
diese überschritten wird. In der Ordnung des Krankenhauses können 

DER GANG ZUM HAUSARZT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Mediziner mit chronisch Kranken und mit behinderten Patienten 
›nichts anfangen‹ (Luhmann), weil diese Personen nicht heilbar sind 
und daher an ihnen gesundheitsökonomisch nichts abrechenbar ist. 
Diese harte Selektion ist in der Hausarztmedizin noch nicht gegeben. 
Der Allgemeinmediziner wird als ›niedergelassen‹ bezeichnet, weil seine 
Art des ärztlichen Handelns mit der Lebenswelt seiner Patienten korre-
liert und daher eine gewisse alltagsnahe Augenhöhe zwischen Hausarzt 
und Patienten besteht.

Erst wenn die Differenz gesund/krank eingeführt wird, gewinnt 
der Arzt und mit ihm die Medizin an Bedeutung. Das Leben beginnt 
ja nicht mit dem Auftreten des Arztes. Die Geburtshilfe ist im wis-
senschaftlichen Zeitalter zwar auch an die medizinische Gynäkologie 
gebunden. Aber die Geburt ist keine Krankheit, für die der Arzt zu-
ständig ist. Der Arzt rückt in den Mittelpunkt, indem er von einem 
Menschen, der durch die Diagnose des Arztes und durch dessen 
Krankschreibung in den Status des Patienten übergeht, aufgesucht 
wird. Der ärztlichen Aktivität des Untersuchens, Diagnostizierens und 
Krankschreibens geht ein Dialog zwischen Arzt und Patient voraus, in 
den die Anamnese eingelassen ist. Diesem Dialog wiederum geht die 
Passivität des Zur-Hilfe-Gerufenwerdens des Arztes durch einen hilf-
ebedürftigen Menschen und potentiellen Patienten voraus. Erst diese 
Passivität bringt den Arzt in unsere Systematik ein. Von der Passivität 
des Gerufenwerdens entwickelt Victor von Weizsäcker die ärztliche Tä-
tigkeit. Klaus Dörner radikalisiert diesen Gedanken zu einer ethischen 
Grundhaltung, in der sich der Arzt als ein Arzt vom Anderen her verste-
hen soll (vgl.: Dörner 2002).

Wenn ein Mensch den Hausarzt aufsucht, überschreitet er eine 
Schwelle. Mit der Überschreitung wird unwiderruflich klar: Das System 
der Selbstsorge und der familialen Sorge ist nicht mehr ausreichend. 
Hilfe, die Anteil nimmt, aber auch Fachlichkeit und Distanz besitzt, 
soll mir und uns helfen. Der Hausarzt wird, durch seine Arbeit in der 
Praxis oder Hausbesuche, zur Hilfe gerufen. Der den Arzt rufende 
Mensch wird zum Patienten. Ein Hausarzt ist der Arzt, der, aus Sicht 
vieler Patienten, der alltäglichen Selbstsorge am nächsten ist. Anders 
gesagt: Patienten erwarten von einem guten Hausarzt, dass er an ih-
rem Alltagsleben und ihren -sorgen teilhat. Thorsten Langer spricht in 
seiner Untersuchung des Hausarztwesens von »privaten Begleitthemen« 
(Langer 2005, 152). Der Hausarzt erzählt davon, dass er während der 
Fußballweltmeisterschaft mit seiner Familie im Garten gegrillt hat. Der 
Patient kann sich damit spontan identifizieren. Ihm gilt ›sein Arzt‹ als 
Mensch. Vom Facharzt erwartet ein Patient in der Regel keine so große 
lebensweltliche Anteilnahme wie von seinem Hausarzt. Der Hausarzt 
soll dem Patienten ähnlich nah sein wie die Gemeindeschwester oder 
die Familiengesundheitspflege. 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Wenn sich ein Patient für den Besuch beim Arzt entscheidet, hat er 
einen Abwägungsprozess auf mehreren Ebenen durchlaufen. Der Pati-
ent überlegt, ja, hört in sich hinein, ob die Beanspruchung des Arztes 
wirklich notwendig und er so hilfebedürftig ist, dass er ohne diese Hil-
fe nicht auskommen kann. Ein solcher Prozess verläuft durchaus nicht 
gradlinig. Morgens geht es dem Patienten besser, er ist hoffnungsfroh, 
nachmittags dann schlechter, aber er will noch warten oder vielleicht 
doch nicht? Was sagt die Frau? Was rät die Schwiegermutter am Telefon? 

Der Hausarzt ist der Arzt, zu dem ein Patient, zumal ein chronisch 
kranker, eine echte, oft langjährige Beziehung aufgebaut hat. Die Be-
ziehung selbst besteht in der Regel aus Arztbesuchen in kürzeren oder 
längeren Abständen und in Begegnungen, die oft nicht länger als 20 
Minuten dauern. Aber das zählt für den Patienten. Vier Besuche mit ei-
ner Nettosprechzeit von 90 Minuten können als angebahnte Beziehung 
zwischen Hausarzt und Patient gelten, denn vier Besuche heißt: dreimal 
ist der Patient wieder gekommen. Bei der Entscheidung, den Arzt auf-
zusuchen und die häusliche Selbstsorge für vorläufig beendet zu erklä-
ren, spielt neben der Einschätzung der eigenen Bedürftigkeit auch die 
vorausgehende Erwartung an den Arztbesuch eine wichtige Rolle. Wird 
er mir helfen können? Wie war es bisher? Kann ich erwarten, dass sich 
die Beziehung zum Arzt weiter so gestaltet wie bisher? Ein singulärer 
Arztbesuch gilt nichts, so lange er sich nicht kohärent in die Tradition 
anderer Besuche bei demselben Arzt einreihen lässt. 

Eine als gut bewertete Beziehung zum Hausarzt umfasst, wie Thorsten 
Langer (2005) gezeigt hat, mehrere Dimensionen:

1. 	Der Patient erwartet, dass die je neu zu vollziehende Begegnung mit dem 
Arzt so sein wird, wie die anderen Begegnungen bisher verlaufen sind.  
Die Erwartung ist eine Nachbildung der Vergangenheitsvorstellung.

2. 	Der Patient hat entschieden, dass er Hilfe vom Arzt benötigt.
3. 	Der Besuch beim Hausarzt stützt die alltägliche Selbstsorge, die im 

Wesentlichen daheim stattfindet, indem der Arzt an der Normalität 
der Lebenswelt des Patienten teilnimmt.

Ein Gelingen des von Krankenkassen eingeführten Hausarztpro-
gramms, das Patienten Bonuspunkte und geringere Beitragszahlungen 
gewährt, wenn sie lange zu ein und demselben Hausarzt gehen, setzt 
unter anderem voraus, dass in der Beziehung zwischen Arzt und Patient 
die Möglichkeit existiert, Kritik zu äußern. Patienten wären mit ihrem 
Arzt unzufrieden und könnten ihren Unmut äußern, so dass nach ei-
ner klärenden Aussprache eine Weiterführung der Beziehung möglich 
bleibt. Daran mangelt es aber oft. Wenn Patienten unerwartet die Praxis 
nicht wieder aufsuchen, wissen Ärzte in der Regel nicht, ob der Pati-

DER GANG ZUM HAUSARZT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

ent verstorben, unzufrieden oder verzogen ist. Trotz aller Reduktion des 
ärztlichen Paternalismus in den letzten Jahrzehnten existiert im Bereich 
einer kritischen Medizin vielfach noch Sprachlosigkeit.

d. Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und  
privatem Betrieb

Der Gang ins Krankenhaus bestätigt, dass das System der familiären 
Selbstsorge des Patienten nicht mehr zureichend ist und fügt unserer 
Betrachtung eine neue Qualität hinzu, nämlich den Übergang von 
der ambulanten zur stationären Versorgung. Der performative Akt der 
Krankschreibung weist über die Hausarztbehandlung hinaus. Der Ein-
tritt in das Krankenhaus erfolgt durch eine Überweisung des Haus- oder 
Facharztes, durch den Notarzt in der sogenannten Liegendanfahrt oder 
durch den aufrecht gehenden Menschen, der sich in die Notaufnahme 
der Ambulanz begibt. Die Erfahrungen, die der Patient beim Eintritt 
in das Krankenhaus macht, haben möglicherweise Auswirkungen auf 
die Frage, wie er sich im Krankenhaus zu Recht zu finden vermag. Von 
der anders gearteten Problematik des Einzugs älterer Menschen in ein 
Heim wissen wir, dass sich Heimbewohner aus ihrer Sicht und der ihrer 
Angehörigen tendenziell umso besser im Heim einleben, je autonomer 
sie bei der Entscheidung des Einzugs mitgewirkt haben (vgl.: Josat et 
al., 2006). Wer einfach abgeschoben wird und sich beim Erwachen un-
erwartet im Heim wiederfindet, kann sogar ein Trauma erleiden. Die 
sogenannte Einlieferung ins Krankenhaus wäre im Lichte dieser Erfah-
rung zu untersuchen.

Innerhalb des Krankenhauses erwartet den Patienten eine neue Welt 
mit eigenen Regeln und eigener Sprache. Das Krankenhaus ist ein Reich 
der Zeichen, das verschiedene Territorien voneinander unterscheidet. 
Es gibt dadurch einen öffentlichen Bereich und Sektoren begrenzter 
Zugänglichkeit wie die Intensivstation oder den Operationssaal (vgl.: 
Schnell/ Mitzkat 2005, 2006).

Die Geschichte des Krankenhauses beginnt mit dem Hospital. Be-
grifflich verweist das Hospital auf das lateinische Wort Hospes, das Gast 
oder Gastfreundschaft bedeutet und somit eine große Nähe des Hospi-
tals zur alltäglichen Sorge des Menschen ausweist. Andererseits kann das 
Wort Hospes auch mit Fremder übersetzt werden, ja sogar mit Bezug 
auf den Begriff Hostis, der den Fremdling oder gar Feind bezeichnet. 
Diese Ambivalenz gehört zur Sache des Hospizes und der Kultur der 
Versorgung kranker Menschen. Das Hospital hat seit der Antike eine 
lange Geschichte der Transformationen hinter sich (vgl.: Jetter 1986). 
In ihr kommt der pflegerischen Versorgung eine große Bedeutung zu. 
Die cura sui wird von der christlichen Fürsorge her gedacht.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Als eine Antwort auf die Not und das Elend nach der Beendigung des 
hundertjährigen Krieges gründete Nicolas Rolin das Hospiz Hôtel-Dieu 
in Beaune (Burgund, Frankreich). In dem Armenspital herrscht seit den 
Anfängen im Jahre 1443 ein Geist der Pflege und der christlichen Für-
sorge. Die medizinische Versorgung durch Ärzte ist, wie bis in das 19. 
Jahrhundert üblich, ein wichtiger, aber keinesfalls dominierender Teil 
der Betreuung von Kranken. Vom Mittelalter bis in die 70er Jahre des 
20. Jahrhunderts haben die Schwestern des Hospizes in mehreren groß-
en Sälen viele tausend kranke und sterbende Menschen versorgt und ge-
pflegt. Der große Armensaal hat eine Dimension vom 50x14x16 Metern 
und enthält insgesamt 31 Betten, die bei großen Epidemien mit zwei 
Personen belegt wurden. Hinter den Betten befinden sich Truhen für die 
persönlichen Dinge der Patienten. In der Mitte des Saales ermöglichte 
eine Reihe von Tischen den Patienten gesellige Mahlzeiten außerhalb 
der Betten. Im Jahre 1645 entstand ein kleiner Saal für wohlhabende 
Patienten. Um die sechs Betten kümmerten sich zwei Schwestern, eine 
Expertin und eine Novizin. Ein weiterer Saal enthält zwölf Betten für 
Sterbende, die räumlich von den Kranken und Armen getrennt gepflegt 
worden sind. Die gesamte Anlage repräsentiert in optimaler Weise den 
institutionellen Sinn der Krankenversorgung im Mittelalter. Er liegt 
vor der Ausdifferenzierung der heilberuflichen Professionen und weit 
vor der Dominanz der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise von 
Krankheit. Im Garten des Krankenhauses in Beaune wurden Pflanzen 
gezüchtet, die in der Apotheke als Heilkräuter verarbeitet wurden – zum 
Beispiel Kellerasselpulver, Flusskrebsaugen, Brechnusspulver.

Das Hospital wandelt sich in Europa nach 1800 zum Krankenhaus. 
Florence Nightingale etabliert nach dem Vorbild der Kaiserswerther Di-
akonissen die, wie man heute sagen würde, Qualitätsentwicklung auf 
den Stationen. Das Krankenhaus wird aber vor allem vom Stand der 
Ärzte dominiert. Medizinische Fachgebiete verzweigen sich. Anhand 
der Verzweigungen (Innere Medizin, Pädiatrie, Neurologie usw.) wer-
den Stationen ausgerichtet. Die Hygiene erobert die Krankenversor-
gung (vgl.: Hudemann-Simon 2000).

In seinem Buch Die Geburt der Klinik zeigt Michel Foucault, wie sich 
in dieser Zeit der ärztliche Blick verändert. Während die vormoderne 
Medizin an der Haut als einer Sichtbarkeitsgrenze den Blick anhielt, 
dringt die moderne Medizin in den Körper ein und macht ihn durch-
sichtig. Die »neue Empirie des Körperinneren« (Gehring 2004, 36) be-
günstigt das Auftreten einer naturwissenschaftlichen (Bio-)Medizin der 
Proben und Gewebe, die einen Gegensatz zur sprechenden Medizin bil-
det, wie in der Einleitung bereits hervorgehoben wurde.

Im 19. Jahrhundert gab es neben dem Allgemeinen Krankenhaus 
und der Irrenanstalt die Pest-Lazarette. Im preußischen Staat entsteht 
die Universitätsklinik. Universitäre Medizinausbildung, Forschung und 

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Krankenversorgung unterstehen dem Staat. Diese lange Zeit vorbild-
liche Einheit von Forschung, Lehre und Patientenversorgung ist heute, 
zu Beginn des 21. Jahrhunderts, zerbrochen. Der Patient, von dem wir 
hier ausgehen, ist zahlreichen Umorientierungen ausgesetzt.

Seit der Einführung der DRGs (Fallpauschalen) werden von den 
Krankenkassen feste Pauschalsätze für Krankheitsbilder bezahlt und 
nicht mehr für Liegezeiten. Die Krankenhausverweildauer von Pati-
enten sinkt. Die medizinische Versorgung und die Pflege müssen inner-
halb »weniger Tage als bisher erbracht werden. […] Auf gewisse Arbei-
ten muss evtl. verzichtet werden.« (Fischer 2002, 17). Das Krankenaus 
ist ein Reparaturbetrieb. Gesunden müssen Patienten daheim.

Die staatlichen Krankenhäuser geraten in eine Finanzierungskrise. 
Forschungsgebundene Drittmittel werden zur Aufrechterhaltung des 
Routinebetriebs verwendet, Ärzte und Personal sind Lohnkürzungen 
und verlängerten Arbeitszeiten ausgesetzt und die Patienten den da-
raus resultierenden Bedingungen. Das Leistungsspektrum eines Kran-
kenhauses spezifiziert sich. Die Universitätsklinik behandelt hoch 
problematische und schwierige Krankheiten, sogenannte einfache Ope-
rationen am Blinddarm oder am Leistenbruch kommen faktisch nicht 
mehr vor. An ihnen kann der Student nicht mehr lernen und auch kei-
ne Erfahrungen machen, die Patienten zu Gute kommen.

Auf das Ende der Klinik als staatlicher Anstalt folgt seit einigen Jahren 
das Zeitalter der Klinik als privater Betrieb. Die Krankenhäuser gehören 
zu Konzerngruppen, die je eigene Ziele verfolgen mit Auswirkungen auf 
das Haftungsrecht, die medizinische Grundlagenforschung und die Pa-
tientenversorgung, das Angebot alternativer Heilmethoden und natür-
lich auf das Ökonomische, die Rechnungsart des Ganzen. Man könnte 
Krankheiten und entsprechende Diagnosemöglichkeiten erfinden und 
sich selbst als Hilfe anbieten. Lukrative Krankheiten würden sich von 
weniger lukrativen absondern, für deren Versorgung die Frau des Bun-
despräsidenten werben könnte.

Privatisierungen in allen Bereichen ehemals öffentlicher Versorgung 
verändern den Charakter einer Kommune. Energie, Wasser, Verkehr sind 
die bekanntesten Bereiche, die in den letzten Jahren großen Privatisie-
rungen unterworfen worden sind. Kommunen haben im Ausgang vom 
Sozialstaatsprinzip des deutschen Grundgesetzes (GG Art. 20, Abs. 1)  
einen Auftrag zur Daseinsvorsorge, der hauptsächlich in der Schaffung 
von Infrastruktur besteht. Die Privatisierung von Infrastruktur entla-
stet öffentliche Haushalte. Sie verändert eine Kommune aber, sofern 
Daseinsvorsorge durch die Privatisierung an den Markt gebunden ist. 
Telefonzellen, Briefkästen, Bushaltestellen verschwinden aus dem öf-
fentlichen Raum. Wie kann eine Gemeinwohlverpflichtung für die 
kommunale Krankenversorgung unter den Bedingungen des Marktes 
aussehen (vgl.: Fuchs 2005)?

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Wem dient das Krankenhaus? In der staatlichen Universitätsklinik 
steht die Forschung an erster Stelle, der krankenhäusliche Privatbe-
trieb dient der Patientenversorgung. Beides kann zum Problem werden. 
Wem nützen glänzende Forschungen, wenn die Versorgung der Pati-
enten nicht ausreichend ist? Umgekehrt würde die bloße Bevorzugung 
eines reinen Versorgungskrankenhauses die Grundlagenforschung in 
die Position versetzen, nachweisen zu müssen, dass sie lukrativ ist. Im 
Unterschied zur Anwendungsforschung im Krankenhaus dürfte das der 
Grundlagenforschung kaum gelingen. Oder: In Grundlagenforschung 
wird nur an den Stellen investiert, an denen Gewinne zu vermuten 
sind, weil die Pharmaindustrie, die Industrie der Medizintechnik und 
der Hilfsmittel ein Interesse an bestimmten Grundlagen anmeldet. 
Forschung wäre dann immer nur Auftragsforschung.

Das Krankenhaus als privater Betrieb dient offenbar dem Patienten. 
Er wird sogar empfangen.

»Guten Tag« stellt eine Begrüßung dar, die für Krankenhäuser eher 
untypisch ist. Das medizinische und pflegerische Personal ist nach 
einem Stellenschlüssel zusammengesetzt, der eine Konzentration auf das 
Wesentliche erlaubt, ohne Überstunden, ohne unproduktive Grund-
lagenforschung. Das Wesentliche ist der Patient. Der Patient wird als 
Kunde behandelt (vgl.: Schnell 1998). Im »neoliberalen Krankenhaus« 
(Haug 2004) wird die Patientenversorgung zur Dienstleistung. Deren 
Kern ist die sprechende Medizin ausgehend von dem Anderen. Mit dem 
Patienten wird plötzlich gesprochen. Seine Meinung zählt, im engsten 
Sinne des Wortes. »Der neue Patient wird Gast in einer Art Hotel, in 
dem ihm die vorherigen Überwacher ebenso zu Diensten sind, wie die 
allmächtigen Ärzte demütig auf seine Nachfrage nach ihnen zu hoffen 
scheinen.« (ebd., 10) Im neoliberalen Krankenhaus wird mit dem Pati-
enten nicht nur gesprochen, er wird auch umsorgt und aufgebaut. Die 
dazu notwendige Gefühlsarbeit hat Arlie Russell Hochschild in ihrer 
Studie Das gekaufte Herz über die Kommerzialisierung der Gefühle doku-
mentiert (vgl.: Hochschild 2006).

Gefühlsarbeit ist demnach eine geschlechterspezifische, gezielte Dienst
leistung, die eine gewünschte Wirkung im anderen Menschen erzeugt  
und zwar durch das Management eigener Gefühle. Das Management 
ist Gefühlen nicht nachträglich hinzugefügt, sondern geht bereits in 
ihre Artikulation ein. Ein Selbst bedarf immer einer Artikulation, die 
einem Management unterliegt. In diesem Sinne spricht Ervin Goffman 
von einer Presentation of the Self in Everyday Life. Als Vorbild für die 
neoliberale Gefühlsarbeit kann das Verhalten von Stewardessen gelten, 
wie Hochschild gezeigt hat. Bei Delta Airlines werden Kunden nicht 
befördert, sondern sie gleiten sicher dahin. Für die entsprechende At-
mosphäre sorgen die Flugbegleiterinnen. In Schulungsprogrammen der 
Luftlinie haben sie gelernt, die Kabine als ihr privates Wohnzimmer zu 

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

betrachten. Sie sollen sich vorstellen, sagt das Schulungsprogramm, dass 
der Fluggast sie an einen bekannten und geliebten Menschen erinnert. 
Die Stewardess bedient den kahlköpfigen Passagier nun ebenso wie sie 
ihren eigenen Onkel Fritz zu Hause umsorgen würde. Der Unterschied 
zwischen privatem und öffentlichem Verhalten verschwindet. Flugbe-
gleiter und Passagier glauben an das, was sie spielen.

Im Krankenhaus war das Management von Gefühlen seit der Moder-
ne immer schon zu finden. Die Tatsache, dass Studenten lernen müssen, 
die Autopsie gefühlsmäßig durchzustehen, zeigt, dass hier noch nicht 
die Perspektive der Dienstleistung dominiert. Zur ihrer Entfaltung ist 
es notwendig, dass der Arzt, die Schwester und der Pfleger auftreten wie 
eine Crew: als starkes und interprofessionelles Team. Gefühlsarbeit als 
Fürsorge und Empowerment. 

Das private Krankenhaus der Zukunft konstituiert den neoliberalen 
Patienten, der Eigentümer seines Körpers ist und dem die Autonomie 
des Kunden zugemutet wird. »Welche Narkose hätten Sie gern?« Hier 
ist eine Geburtsstätte einer Gouvernementalität, von der wir bereits 
gesprochen haben. Im Krankenhaus sind die körpernahen Unterstüt-
zungen von Patienten weiterhin notwendig, manchmal in geringerer 
Intensität, da moderne Operationstechniken immer weniger invasiv 
und organisch belastend, Narkosen kürzer und leichter sind, so dass 
Patienten eher und schneller wieder auf die Höhe ihrer eigenen Mög-
lichkeiten gelangen können. Die Verkürzung der Liegezeiten und eine 
Zunahme an Multimorbidität bedingt andererseits aber auch, dass kör-
pernahe Unterstützungen intensiver beansprucht wird, da Patienten 
nach schweren Operationen im Krankenhaus weniger Zeit zum Aufbau 
der Selbstpflege haben. Pflegehandeln wird mit der Patientenedukation 
eine neue Dimensionen erhalten: sie beinhaltet Moderation, Informa-
tion, Beratung und Schulung von Patienten und deren Angehörigen, 
damit ein Patient außerhalb des Krankenhauses seinen Alltag zu reali-
sieren vermag (vgl.: Segmüller 2015).

Mit dieser überraschenden Wende, die wir einer neuen Zeit in der 
Krankenversorgung quasi zu verdanken haben, schließt sich der Kreis 
unserer Systematik. Der Patient, der das Krankenhaus verlässt, tritt wie-
der in den Kontext der alltäglichen Selbstsorge mit Freunden und Fami-
lie ein. Er bedarf möglicherweise des persönlichen Budgets, geschulter 
Angehöriger, der sprechenden Hausarztmedizin und anderer Parameter, 
die wir schon beschrieben haben.

Wer aus dem Krankenhaus kommt, ist nicht mehr derselbe als der 
er es betreten hat. Wer zum Krankenhauspatienten wird, gerät in eine 
fremde Welt. Das Krankenhaus ist eine abgeschlossene und totalitäre 
Ordnung. Wer interessiert sich im Krankenhaus dafür, woher der Pa-
tient kommt, welche Sorgen er von zu Hause mit ins Krankenhaus 
bringt? Wer fragt, in welche Welt der Patient entlassen wird, wer sich 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

um ihn daheim kümmert? Wer koordiniert die stationären, ambulanten 
und familiären Hilfestellungen, damit für den Patienten keine Versor-
gungsbrüche entstehen? Die stationäre Lungenbehandlung der 84-jäh-
rigen Patientin war zwar erfolgreich, dafür leidet die Frau daheim nun 
unter Inkontinenz, da im Krankenhaus die regelmäßige Hilfestellung 
beim Toilettengang ausgeblieben ist. Der Patient hat überlebt, allerdings 
mit einer lang anhaltenden postoperativen Verwirrtheit. Aufwachen ist 
nicht identisch mit Realitätstraining.

Die Frage, ob das Krankenhaus eher als staatliche Anstalt oder eher 
als privater Betrieb Zukunft haben sollte, entscheidet sich nicht zuletzt 
in der Frage, ob und wie das Krankenhaus innovative Versorgungskon-
zepte hervorbringen und unterstützen kann, um auf die Andersheit 
von Gesundheit und Krankheit eingehen zu können. Gesundheitsver-
sorgung der Zukunft wird Versorgungsformen innerhalb und zwischen 
einzelnen Bereichen (häusliches Umfeld, ambulanter Pflegedienst, 
Hausarzt, Heim, Krankenhaus) entwickeln müssen, deren Qualität in 
der Kooperation liegt (vgl.: Höhmann et al. 1999).

Krankenhäuser stehen vor der Umorientierung. Sie müssen mit dem 
ambulanten Versorgungssektor kooperieren. Das Krankenhaus muss 
sich plötzlich für die Welt außerhalb interessieren. Dieser Schritt bedeu-
tet eine Revolution, da das Krankenhaus von sich aus die Existenz der 
Außenwelt nicht anzeigt. Eine Untersuchung von Zeichen im Kranken-
haus (Schilder, Tafeln, Aufkleber, Bilder etc.) hat ergeben, dass von 400 
Zeichen innerhalb eines Krankenhauses lediglich zehn, die Patienten 
und Besucher über das Vorhandensein einer Welt jenseits der Mauern 
informieren. Die anderen Schilder und Hinweise gelten ausschließlich 
der Orientierung innerhalb des Hauses und das noch in problema-
tischer Art und Weise (vgl.: Schnell/Mitzkat 2006).

Krankenhäuser könnten in die Umorientierung die Angehörigen der 
Patienten einbeziehen. Angehörige stören eigentlich das Krankenhaus-
system. Angehörige sind weder durch den Behandlungsvertrag noch 
durch die Arztethik mit dem Krankenhaus verbunden. Für Patienten 
sind die Angehörigen jedoch wichtig. Sie stellen deren Verbindung mit 
der Außenwelt dar und halten die Patienten am Leben. Genau die Ver-
bindung zur Außenwelt fehlt dem Krankenhaus und muss von ihm erst 
hergestellt werden. Es wird zu Überschneidungen zwischen den statio-
nären und den ambulanten Sektoren kommen. Konzeptionelle Koope-
ration, Kopplungen von Finanzierungsmodalitäten, verstärkte Ansied-
lungen von Haus- und Fachärzten, sowie Rehabilitationseinrichtungen 
auf dem Gelände des Krankenhauses. Die Möglichkeiten einer Integ-
rierten Versorgung sind weiterhin noch auszuloten.

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

e. Der Übergang ins Heim

Die Rückkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten 
Sektor kann einerseits bedeuten, dass ein Patient ins Altenheim zurück-
kehrt. Alte Menschen sind aufgrund einer akuten Erkrankung in einem 
Krankenhaus behandelt worden. Nach Beendigung der Behandlung 
kehren sie in ihr Altenheim zurück. Zum Problem kann diese Rückkehr 
werden, wie bereits angedeutet, wenn im Krankenhaus keine Rücksicht 
auf die chronische Erkrankung einer älteren Person gelegt wird. Die aku-
te Erkrankung wird behandelt, auf die chronische wird aber nicht einge-
gangen. Das gebrochene Beim ist auf dem Wege der Besserung, der Pati-
ent kehrt aber völlig verwirrt und orientierungslos ins Heim zurück, da 
im Krankenhaus niemand darauf geachtet hat, dass er genug Wasser und 
Tee zu sich nimmt, um nicht zu vertrocknen. Das Krankenhaus kann 
mit alten Menschen als Patienten nichts anfangen, da chronische Krank-
heiten nicht heilbar sind. Eine notwendige, kommunikative Begleitung 
älterer Menschen, damit sich diese im Krankenhaus orientieren können, 
unterbleibt, weil eine solche Kommunikation keine abrechenbare me-
dizinische Leistung darstellt. Das Krankenhaus macht alten Menschen 
Angst und ist daher in bestimmter Hinsicht inhuman (vgl.: Schilling 
2003). Alter ist eine Andersheit, die im Krankenhaus nicht geachtet 
wird. Während des Übergangs von der staatlichen Anstalt zum privaten 
Betrieb ist zahlreichen Gesundheitskonzernen diese Fehlleistung inzwi-
schen zumindest aufgefallen. Nach der schmerzfreien Klinik wäre nun 
das humane Krankenhaus eine erstrebenswerte Vision! In diesem Sinne 
veröffentlichte der Deutsche Ethikrat 2016 eine Stellungnahme zum 
Thema »Patientenwohl als ethischer Maßstab für das Krankenhaus«.

Die Rückkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten 
Sektor kann andererseits aber auch bedeuten, dass jemand nicht wieder 
nach Hause zurückkehrt, sondern erstmalig in ein Altenheim einzieht. 
An diesem Übergang sind die Angehörigen fast immer maßgeblich be-
teiligt, in vielen Fällen auch der Hausarzt. Wenn ältere Menschen in 
ein Heim gehen, ist das sehr häufig ein Zeichen dafür, dass die häus-
liche familiale Sorge an ein Ende gelangt ist. Die Ressourcen sind auf-
gebraucht, deutlicher gesagt: die Familie kann und will sich nicht mehr 
um ihren pflegebedürftigen Angehörigen kümmern. Oft dauert es sehr 
lange, etwa Jahre, bis diese meist schmerzliche Einsicht verbalisiert und 
realisiert wird.

Der alte Mensch möchte gut leben, darf aber oft über den Umzug 
in das Heim selbst nicht autonom und freiwillig entscheiden. Nach-
dem die Kinder ihren verwitweten Vater zunächst zu sich geholt hatten, 
stellt sie die sich verschlimmernde Situation nach zwei Jahren vor die 
Wahl: das eigene Leben in der Sorge um den Vater aufzugeben oder 
zu entscheiden, dass der Vater in ein Heim übersiedeln soll. Experten 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

wie Hausärzte, Pfarrer und Sozialstationen unterstützen die Familie in 
dieser Situation. Diverse Heime werden angesehen, dann fällt die Ent-
scheidung, zu der auch der Vater befragt wird.

In ethischer Hinsicht gilt, dass die Inklusion des Menschen davon ab-
hängig ist, ob er sich im Heim einlebt und dort als gut aufgehoben gel-
ten kann. Wenn der betroffene alte Mensch an der Entscheidung über 
seinen Einzug ins Heim nicht aktiv mitzuwirken vermag oder nicht zu-
gelassen wird, dass er aktiv mitwirkt, ist es wichtig, dass er zumindest 
nachträglich, also nach dem erfolgten Einzug zu erkennen gibt, ob er 
den Umzug rückwirkend gut heißt. Angehörige, besonders diejenigen, 
die in die Autonomie ihrer Angehörigen stark eingegriffen haben, se-
hen darin eine Legitimation, dass sie doch richtig gehandelt haben. Die 
Angehörigen sind zufrieden und fürchten kein schlechtes Gewissen. 
Angehörige machen es sich mit der Entscheidung, Vater oder Mutter 
ins Heim zu geben, nicht leicht. Es erweist sich, dass der Übergang ins 
Heim als Lebensform ethisch sehr bedeutsam ist (vgl.: Josat et al., 2006).

Das Heim selbst tritt in zwei Grundvarianten und entsprechenden 
Mischungsverhältnissen auf: als Heim im engeren Sinne oder als Ho-
tel (vgl.: Gebert/Kneubühler 2006, 37ff, 263f ). Verschiedene Effekte 
sind möglich. Die Betonung des Heimcharakters kann auf die Domi-
nanz eines Pflegebereichs hindeuten, die Betonung des Hotelcharakters 
im Gegensatz dazu auf den gesonderten Wohnbereich als hauptsäch-
liche Dienstleistung. Weiterhin sind zwei Varianten der Überkreuzung 
denkbar. Das Heim als Hotel tut so, als sei es ein Hotel und schließt 
im Extremfall aus, dass Schmerz und Tod angemessenen Platz haben. 
Das Hotel als Heim tritt im Extremfall als totale Institution auf, der 
alle Kundenorientierung völlig fehlt. Das Heim kann die Verbindung 
zur Außenwelt besser oder schlechter als das Krankenhaus realisieren. 
Schlechter, da es zur geschlossenen Gesellschaft mit faktisch verschlos-
senen Türen werden kann. Osterschmuck, der noch im Hochsommer 
im Tagesraum hängt, zeugt von einer Innenwelt, die das Außen nicht 
mehr interessiert (vgl.: Koch-Straube 1996). Und besser, da ein moder-
ner Heimvertrag die Außenwelt in Gestalt der Angehörigen aktiv in das 
Leben und in einen Heimbeirat einbeziehen kann.

Alter ist eine Andersheit, aber, wie jede Andersheit, eine entstandene 
und veränderliche. Das gilt auch für viele Formen von Demenz (vgl.: 
Schnell/Mitzkat 2006b). Insofern könnten die Entartungen in der 
Mangelversorgung alter Menschen damit verhindert werden, dass das 
Alter einen anderen als den bisherigen Status erhält. Die Antipsychiatrie 
versuchte die Einsperrung der sogenannten Wahnsinnigen zu lockern 
mit dem Hinweis, dass der Wahn auch durch den Einschluss der Men-
schen als Patienten in das Irrenhaus mit hervorgebracht würde. Ähn-
lich, nicht identisch, könnte man die Sache des alten Menschen ange-
hen. Für Alexander Mitscherlich tragen Altenheime zur Unwirtlichkeit 

DER ÜBERGANG INS HEIM

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

unserer Städte bei. Er bezeichnet das Altenheim deshalb als ›falschen 
Bauauftrag‹. Es komme auf eine ›Entideologisierung‹ dieses Auftrags 
an, so dass alte Menschen in die Gesellschaft integriert werden können 
und die Gesellschaft vom Zuwachs an Erfahrung profitiert (vgl.: Mit-
scherlich 1971). Klaus Dörner folgt dieser Linie in einem weiteren und 
politischen Sinne, wenn er »für die Auflösung der Heime« (vgl.: Dörner 
2001) eintritt. 

Ein abrupter und genereller Verzicht auf Heime ist vermutlich unsin-
nig und unmöglich. Gleichwohl könnte eine gemeindenahe und fami-
lienorientierte Versorgung, Betreuung und Pflege mithelfen, das Ein-
gehen auf die Andersheit des Alters auf fürsorglichere Grundlagen zu 
stellen. Ein alter Mensch ist heutzutage ein hochaltriger Mensch.

f. Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit

Wir knüpfen hier an die soeben und zuvor (in Kap. 2b) geäußerten 
Bemerkungen zur Andersheit des Alters an. Wenn heute vom Alter die 
Rede ist, dann ist nicht mehr der alte Mensch gemeint, den sich Hegel 
als Spitze der Alterspyramide vorstellte oder von dem Simone de Be-
auvoir sprach. Das Alter ist älter geworden, daher spricht man auch in 
der politischen Planung von Hochaltrigkeit. Damit verändert sich der 
ethische Status des alten Menschen. Für Hegel war das Alter normal, 
heute ist es ein Problem. Der hochaltrige Mensch wird nämlich durch 
Krankheit, Verfall sowie Gesundheitskosten definiert. Die Anzahl der 
kognitiv beeinträchtigten und mit Demenz lebenden Menschen, die 
als Patienten ins Krankenhaus kommen, steigt an. Das Krankenhaus 
behandelt die Eingangsdiagnose (zum Beispiel Beinbruch). Das Perso-
nal steht zugleich ratlos vor der Frage, wie es auf die ›nicht heilbaren‹ 
Verhaltensweisen des Patienten (Nahrungsverweigerung, nächtliche 
Unruhe, herausforderndes Verhalten, Verwirrtheit) eingehen soll (vgl. 
Schütz/Füsgen 2013). Die Ethik, die sich des hochaltrigen Menschen 
annimmt, ist jetzt eine Ethik der Heilberufe, denn der alte Mensch ist 
ein Fall für Pflege, Medizin und Rentenversicherung. Diese Verände-
rung bewirkt auch, dass Würde und Achtung des Alters vor einer Um- 
oder gar Entwertung stehen. Ist nicht am besten, wenn man verwirrte 
und im Krankenhaus umherirrende Patienten in ihren Betten angurtet? 
Die Herausforderung der Gegenwart liegt darin, die Ethik des Alters 
durch die heilberufliche Perspektive zu führen und als Weisheit des al-
ten Menschen wieder in Kultur und Gesellschaft einzufügen. Die vor-
liegende Skizze beginnt mit historischen Streiflichtern.

Die Ehre des Alters. Max Weber definiert Honoratioren durch »eine 
spezifische soziale Ehre«. Träger dieser anerkannten Qualität ist »das Al-
ter«. Es ist anerkannt wegen seines »Gutachtens, Weistums (und hin-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

sichtlich seines) vorherigen Placet« (Weber 1980, 547). Die Weisheit 
des alten Menschen gilt als eine »als legitim anerkannte Form« von Ka-
pital (Bourdieu 1985, 11). Die Achtung des alten Menschen ist in der 
Honoratiorenherrschaft ein relevanter Wert, der in der Gegenwart je-
doch ungleich schwerer zu verwirklichen ist. In der Gegenwart gilt: Alte 
werden älter, Jüngere jünger! Dass alte Menschen älter werden, bedeu-
tet, dass in den letzten 50 Jahren die Zahl der hochaltrigen Menschen, 
die über ihr 80. Lebensjahr hinaus noch erheblich lange leben, deutlich 
gestiegen ist (BMFSFJ, 2002). Das Jüngerwerden des jüngeren Alters 
besagt, dass von Menschen zu Beginn der ersten Lebensjahrzehnte re-
lational hinsichtlich kompetenter Lebensführung, Bildung, Durchset-
zungsvermögen, Ausdauer mehr erwartet wird als den von Vorgänger-
generationen. Die Zeit hat sich beschleunigt (Rosa 2006). Umfassende 
Reformen müssen in kürzester Zeit erfolgreich abgeschlossen sein. 

Eine Folge dieser markanten Veränderung ist, dass Erfahrung, die im 
klassischen Sinne zu machen Zeit erfordert, weniger wertgeschätzt ist. 
Diese Minderwertschätzung wirkt auf ihre Träger zurück. Alte Men-
schen, die Kraftwerke gemachter Erfahrungen sind, drohen aus dem 
Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen zu werden. Der jedermann 
zustehende Anspruch auf Achtung und Würde wird im Hinblick auf 
sie infrage gestellt. Gerechtigkeit zwischen den Generationen wird zum 
Problem, zusätzlich angeheizt von unbesonnenen Reden christlicher 
Jungpolitiker. Ein Grund für diese Tendenzen ist die Medikalisierung 
(Ivan Illich) der älteren Generation. Die Tatsache, dass die Epidemiolo-
gie des alten Menschen die Notwendigkeit der Entwicklung von Versor-
gungskonzepten belegt und damit legitimiert, dass der alte Mensch als 
Gegenstand pflegerischer Fürsorge betrachtet werden darf, bedingt eine 
»Medizinalisierung des Senilen.« (Müller-Hergl 2009, 259) Kurz: das 
Alter ist offenbar ein Problem!

Mit den nachfolgenden Ausführungen wird einigen Stichworten zur 
ethischen Bedrohung des alten Menschen nachgegangen, sodann wer-
den Alternativen im Hinblick auf eine Inklusion skizziert, die einen po-
sitiven Umgang mit der Weisheit des alten Menschen ermöglicht. Das 
Ganze ist gleichwohl nicht mehr als eine Skizze, die weitere Theorie-
arbeit und empirische Forschung als Ausmessung ethischer Schutzbe-
reiche des alten Menschen erfordert.

Der alte Mensch in der klassischen Ethik. Der alte Mensch hat, so 
lässt sich vorsichtig sagen, in der klassischen Ethik einen Platz. Nicht 
im Zentrum, aber in der Nähe. Seine Ehre ist die eines Honoratioren, 
wie Max Weber zeigte. Es können die im Folgenden beschriebenen drei 
typischen Weisen des Umgangs mit dem Alter voneinander unterschie-
den werden.

Das Alter als Lebensalter. Hegel geht in seiner Theorie der Lebensal-
ter auf den Greis ein. Der Greis ist einerseits eine Art Höhepunkt der 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Bildung und Erfahrung, andererseits eine Stufe des Verfalls. Der Greis 
ist über den erwachsenen Mann hinaus, denn er interessiert sich nicht 
mehr für Details des bürgerlichen Lebens, sondern für die Quintessenz. 
Der Greis bringt das Leben auf vereinfachende Formeln, die die Essenz 
des Weltlebens bedeuten sollen. Durch diese immer auch undifferen-
zierte Allgemeinheit gleicht sich der Greis dem Kind und der Weisheit 
der Kinderreime an. Vom Kind unterscheidet sich der Greis aber darin, 
dass er glaubt, dass nach ihm nur noch Verfall kommen wird und dass 
das Substanzielle entstanden ist, als er, der Greis, noch jung gewesen war.

Das Alter als Exzellenz. Gottfried Benn betrachtet den alten Men-
schen nicht wie Weber oder Hegel als Spezies, sondern als Verkörpe-
rung von Individualität. Im Alter ist man demnach ganz bei sich. Der 
Mensch wird, wie etwa Goethe, Tizian oder Fontane, im Alter wild, 
schöpferisch und zugleich sicher in seinen Gesten. Im Alter findet noch 
einmal eine qualitative Neuorientierung im Leben eines Menschen statt 
(Benn 1954).

Das Alter als Spekulation. Hans Jonas diskutiert in seiner Ethik die 
Frage, ob das Alter so wertvoll sei, dass es künstlich verlängert werden 
sollte. Die Sterblichkeit wäre dann herausgezögert; die Andersheit des 
Jugendalters würde möglicherweise an Gewicht verlieren. Fragen nach 
der Biologie sind mit Fragen nach einer Ethik identisch, da die Natur 
auf ein Gleichgewicht bezogen ist, das nicht nur natürlich genannt wer-
den kann (vgl.: Ricœur 1991).

Neben diesen drei Konzepten des Alters gibt es eine vierte Weise des 
Umgangs mit dem letzten Lebensalter. Von anderen unterscheidet sie 
sich dadurch, dass sie das Alter quasi deontologisiert. Es gibt das Al-
tern, aber nicht schlechthin! Mit Simone de Beauvoir könnte man auch 
sagen, dass der Mensch nicht alt ist oder alt sein würde, sondern alt 
gemacht wird (vgl.: Beauvoir 1969).

Alexander Mitscherlich behandelt das Alter im Zusammenhang mit 
seinen umfassenden Überlegungen zur Urbanität. Das Altenheim ist 
ihm zufolge eine ideologische Bauaufgabe, die es zu entideologisieren 
gilt. Ideologie heißt, dass das Heim die Aufgabe hat, Menschen, die aus 
Altersgründen nicht mehr am Produktionsprozess teilnehmen können 
und auch keine sie umsorgende Familie haben, ein- beziehungswei-
se auszuschließen. Entideologisierung bedeutet demgegenüber, darü-
ber aufzuklären, dass das Altsein kein Naturschicksal ist, sondern ge-
sellschaftlich gemacht wird und deshalb auch verändert werden kann. 
Mitscherlich tritt ausdrücklich für eine gesellschaftliche Inklusion und 
Teilhabe des alten Menschen an der Gesellschaft ein (vgl.: Mitscherlich 
1971). Die Weisheit des alten Menschen müsse und könne als Teil des 
Ganzen anerkannt werden!

Hochaltrigkeit. Die angeführten Positionen gehen davon aus, dass 
das Alter eine natürliche Entwicklungsstufe ist, die mit dem Tod der 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Menschen ihren Abschluss findet. Die Auszeichnung des Alters, die 
Ehre, die Achtung der Weisheit, geschieht im Rahmen einer Alterspy-
ramide. Dabei wird der alte Mensch nicht durch Krankheit und Hilfs-
bedürftigkeit definiert. Der alte Mensch gilt zwar als eingeschränkt, 
aber nicht aufgrund von Hochaltrigkeit und Multimorbidität, sondern 
weil er sich auf das Wesentliche beschränkt. Der junge Mensch reist 
durch die Welt; der alte Mensch denkt über seine Reisen nach! Dass es 
sich beim Alter nicht ausschließlich um ein natürliches Stadium han-
delt, wird im Lichte der Sozialpsychologie (Mitscherlich) deutlich. Das 
Altsein ist als Adressat für Wertschätzung eine Konstruktion! Der ge-
genwärtige Diskurs über das Alter ist durch die Stichworte Hochaltrig-
keit (80plus), Multimorbidität und Demenz geprägt. Der alte Mensch 
erscheint als Objekt der Fürsorge. Die an das Alter adressierte Wert-
schätzung ändert sich. Der alte Mensch droht aus dem Schutzbereich 
von Achtung und Würde ausgeschlossen zu werden. Diese Gefahr ist 
neu, und ihre Bearbeitung geschieht nicht mehr mit den Mitteln der 
klassischen Ethik, sondern durch eine Ethik, die auch auf das Gesund-
heitswesen bezogen ist, da der alte Mensch durch die Parameter der 
Gesundheit und Krankheit definiert wird und nicht mehr durch die 
Genieästhetik der italienischen Renaissance. In der Gesundheitspoli-
tik entsteht das Postulat einer Ethik der Solidarität mit Hochaltrigen 
(BMFSFJ 2002).

Das neurobiologisches Paradigma. Der Sache nach gibt es keine di-
rekte statthafte Verbindung zwischen Alter, Leistungsschwäche und 
mangelnder Wertschätzung. Etwa der Begriff der Demenz bezeichnet 
keineswegs nur – wie häufig angenommen wird – sogenannte Verfalls-
prozesse, sondern zunächst normale geistige und emotionale Umstruk-
turierungen im Alter (Schnell 2000b). Allerdings wird mit Demenz 
auch ein Prozess des geistigen Verfalls (de mente) gekennzeichnet. Das 
neurobiologische Paradigma versteht die Demenz als neurodegenerative 
Erkrankung, deren Ursachen möglicherweise in einem Absterben von 
Nervenzellen im Gehirn zu sehen sind oder in Eiweißablagerungen an 
den Synapsen und den Kontaktstellen von Zellen. Diese als Degene-
ration wirkenden Fakten führen zu Gedächtnisverlust oder auch Be-
wegungsstörungen, die denen der Parkinson-Krankheit ähnlich sind. 
Wenn schon keine Therapie, so besteht doch eine Möglichkeit zur Prä-
vention. Diese liegt in der Aktivität. Man müsse sein Hirn benutzen 
und es arbeiten lassen. Das faule Gehirn ist anfällig für Demenz, das 
aktive angeblich nicht! Das neurobiologische Paradigma will die Medi-
kalisierung, die Patienten zu passiven Empfängern degradieren könnte, 
eindämmen, indem es das Hirn zum Akteur macht. Dieses neurobiolo-
gische Paradigma, das auch auf den Bereich der sprechenden Medizin 
und der Pflege übergreift (Schnell 2013b), wird dabei aber selbst zum 
Problem! 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Exkurs:  
Drei Dinge, die gegen die Hirnforschung sprechen

1. Die Hirnforschung glaubt, dass es wichtig ist, sich mit der mensch-
lichen Willensfreiheit zu befassen. Nicht anders ist es zu erklären, dass 
sie eine erhebliche Energie daran setzt, zu zeigen, dass der freie Wille 
eine Illusion sei. Dabei ist die Willensfreiheit keine wirklich wichtige 
Größe. Im Mittelpunkt der Genese von Sinn und Bedeutungen stehen 
viel mehr Leiblichkeit, Handlungen, Entscheidungen, Interaktionen, 
Erzählungen. Sie werden daraufhin befragt, ob sie ein Ziel realisieren, 
einer Regel folgen oder einer anderen Person entsprochen haben. Ob 
ein Wille dabei frei ist oder nicht, lässt sich nur beantworten, wenn ein 
Wille als solcher überhaupt thematisch werden kann. Paul Ricœur geht 
in seinen Aufweisungen über das Willentliche und das Unwillentliche 
von den Grenzen der Verfügungsmacht des Willens aus. Sofern man 
aber, wie Harry Frankfurt, die analytische Philosophie und die Hirn-
forschung, die Willensfreiheit als solche zu befragen versucht, dann ist 
allerdings unklar, um welchen Gegenstand es sich dabei handelt. Ist 
der Wille eine Handlung minus einer Körperbewegung? Schon Witt-
genstein wies darauf hin, dass der menschliche Wille nicht plausibel 
aus den menschlichen Verhältnissen extrahiert werden könne. »Was 
ist das, was übrigbleibt, wenn ich von der Tatsache, daß ich meinen 
Arm hebe, die abziehe, daß mein Arm sich hebt?« (Wittgenstein 1977,  
Nr. 621)

2. Die Hirnforschung glaubt, mit dem Libet-Experiment nachweisen 
zu können, dass die Willensfreiheit eine Illusion sei. Demnach soll eine 
Versuchsperson in ruhiger Stellung befindlich, die Entscheidung tref-
fen, eine Hand zu heben. Sie soll dabei eine Uhr im Blick behalten 
und den Zeitpunkt melden, an dem sie sich, wie gefordert, entschieden 
hat, die Hand zu heben. Dieser Zeitpunkt wird auf der Uhr festgehal-
ten. Gleichzeitig werden die Gehirnströme des Probanden gemessen. 
Die Messung der Hirnströme wird mit der gemessenen Uhrzeit verg-
lichen. Als Ergebnis zeige sich: Im Hirn wird ein Bereitschaftspotenzial 
zum Heben der Hand aktiviert und zwar ca. 0,3 Sekunden, bevor der  
Proband laut eigener Angabe die Entscheidung getroffen hat, seine 
Hand zu heben. Das Experiment zeige damit: Eine Körperbewegung 
wird nicht durch den freien Willen des Menschen initiiert, sondern 
durch ein dem Menschen selbst nicht steuerbares Hirnpotenzial, das 
schon am Werke ist, bevor der Mensch von sich aus etwas zu tun beab-
sichtigt.

Benjamin Libet selbst, der Erfinder des nach ihm benannten Experi-
ments, folgert aus seinen Untersuchungen, dass es »also nicht die Rolle 
des bewussten freien Willens wäre, eine Willenshandlung einzuleiten, 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

sondern vielmehr zu kontrollieren, ob die Handlung stattfindet.« (Li-
bet 1999, 282) Die Konsequenz wäre eine moderate Arbeitsteilung zwi-
schen dem Gehirn und dem Willen.

Skeptischer schon macht die Versuchsanordnung als solche. Es ist 
ungeklärt, wie man die beiden Zeiten miteinander vergleichen kann: 
die phänomenal erlebte der Versuchsperson und die neuronal beo-
bachtete auf dem Bildschirm! Der Proband sagt das Wort ›Jetzt‹ und 
meint damit den Zeitpunkt seiner Entscheidung, seine Hand heben 
zu wollen. Dieser Zeitpunkt wird durch eine Uhr gemessen und mit 
dem zeitlichen Auftreten des Bereitschaftspotenzials verglichen. Dass 
der ›Mensch‹ dabei im Vergleich zum ›Hirn‹ in zeitlicher Hinsicht zu 
spät kommt, verwundert nicht, da sich die Aussage ›Jetzt‹ immer nur  
auf eine erinnerte Zeit bezieht. Gemessen wird damit nicht der Au-
genblick der Entscheidung, sondern der des Sagens, dass man sich 
entschieden habe. Das Experiment misst somit nicht, was es angeblich 
messen soll!

3. Die Hirnforschung glaubt, dass das Gehirn ein lebensweltlicher Ak-
teur sei. Durch den Leib ist der Mensch in der Welt und zur Welt. Was 
immer er tut, er realisiert es unter den Augen der Anderen. Die zen-
trale Aussage, deren Herleitung anderswo entfaltet ist (Schnell 1995, 
123 ff.), besagt in diesem Zusammenhang: Ich bin mir selbst gegeben 
und zugleich den Anderen und den Dingen! Damit besteht eine Gleich-
zeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezugs. Diese Gleichzeitigkeit 
wurde bereits mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet. 
Alle drei Beine – Selbst, Andere und Dinge – müssen zugleich vorhan-
den sein und miteinander zum Stand kommen. Es gibt somit keinen 
alleinigen und prinzipiellen Vorrang des Ego oder des Alter oder der 
Materie mehr!

Die Dreibeinigkeit kehrt im Verständnis der Person wieder. Ich bin 
ein Ich, das sich an ein Du wendet; indem ich von Anderen angespro-
chen werde, finde ich mich wiederum als ein Du vor; indem Dritte über 
mich sprechen, erscheine ich als Er (vgl.: Schnell 1999, 122). Hier wird 
der Unterschied zwischen Philosophie und Hirnforschung überdeut-
lich: Die Hirnforschung versucht alles aus der Perspektive der dritten 
Person Singular zu schöpfen, während die Philosophie mit der Leiblich-
keit einen Ausgangspunkt hat, von dem aus von vornherein alle Aspekte 
von Personalität zwanglos zur Entfaltung gelangen können. Aufbau und 
Anordnung des Gegebenen erfolgen als Auslegung der personalistischen 
Einstellung, wie wir mit Edmund Husserl sagen können. Selbstbezug: 
Ich bin mir selbst gegeben. In diese Perspektive gehören Aufweisungen, 
die sich mit dem Dasein als Sorge/Selbstsorge befassen. Fremdbezug: 
Ich bin mir selbst gegeben und zugleich auf Andere bezogen. In die-
se Perspektive gehören Darlegungen, die sich mit der Interpersonalität 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

und Freundschaft auseinandersetzten. Weltbezug: Ich bin mir selbst ge-
geben, auf Andere bezogen und ich bin zugleich einer unter anderen. 
Die moderne Soziologie, die Ethnologie, die Sozialanthropologie zeigen 
in dieser Hinsicht auf, was es bedeutet, dass ich auch einer unter ande-
ren bin, ohne in diesem Status jemand sein zu müssen. 

Das Hirn ist ein Objekt, aber es ist kein lebensweltlicher Akteur! 
Das Hirn vermag keinen erfahrbaren Selbst- und keinen erfahrbaren 
Fremdbezug zu realisieren. Es tritt lediglich in der dritten Person Sin-
gular auf, nämlich als ein Objekt, über das wir sprechen und das wir 
beobachten und damit nicht als ein Gegenüber, mit dem wir in Kon-
takt treten. Durch bildgebende Verfahren kommt ein Modell des Hirns 
zur Ansicht, das dynamisch ist und Hirnaktivitäten plastisch anzeigt. 
Die großen Erfolge der neurologischen Rehabilitation von Patienten, 
die sich längere Zeit im Koma befanden, konnten dadurch verstehbar 
gemacht werden. Man kann nicht sagen ›Das Hirn will, dass ich den 
rechten Arm hebe‹ wie man sagt, ›Fritz trinkt mit seinen Freunden ein 
Pils‹. Die Behauptungen, dass das Hirn in der ersten Person Singular 
etwas an sich selbst erlebt oder sich in der zweiten Person Singular wer-
tend an jemanden oder etwas richtet, sind irrig! 

Die Hirnforschung rechnet nämlich mit der »Unvereinbarkeit (der) 
subjektiven Erste-Person-Perspektive« mit der »Dritte-Person-Perspek-
tive der naturwissenschaftlichen Beschreibungsweise«. Für Letztere  
»existieren die Phänomene« des Ichs (der ersten Person) »nicht« (Wolf 
Singer 2003, 25). Die vermeintliche Allzuständigkeit der Hirnforschung 
entsteht dadurch, dass naturwissenschaftliche Ergebnisse unzulässiger 
Weise in die lebensweltliche Perspektive von Ich und Du übersetzt wer-
den. Unzulässig ist dieser Schritt, da das Gehirn, welches durch die na-
turalistische Einstellung als Objekt wissenschaftlicher Beobachtungen 
konstituiert wird, nicht zugleich als Subjekt unter anderen Subjekten 
auftreten kann. Dieser Schritt macht die Hirnforschung zur Weltan-
schauung! Das Gehirn kann aber nicht ›handeln‹, ›entscheiden‹ oder 
›befehlen‹. Oder vermag ein Gehirn etwa den Oberbefehl einer Armee  
inne zu haben?

Sofern die Hirnforschung die genannten drei Fehler vermeidet, ist 
sie eine wert- und sinnvolle Wissenschaft vom Besonderen. In diesem 
Sinne argumentieren die meisten Hirnforscher.

Wenn sie die Fehler jedoch begeht, dann spreizt sie sich zur Wissen-
schaft vom Allgemeinen auf, die glaubt überall mitreden zu müssen. 
Eine Folge dessen sind ethische Exklusionen.

Die Dritte-Person-Perspektive ist auch hier die maßgebliche. Nie-
mand kann aus Freiheit eine Handlung unterlassen! »Epileptiker und 
Schizophrene«, aber auch Kriminelle sind »Opfer«, »die für ihre Hand-
lungen nichts können« (Singer 2003, 33). Ein Verbrecher, der für die 
Gesellschaft »extrem Gefährlich« ist, muss behandelt werden. Die »At-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

traktoren [sind] in seinem Gehirn zu stärken, die die fragliche Tötungs-
schwelle höher setzen würden« (ebd., 34).

Im Bereich des Strafrechts sollen die Begriffe der Verantwortung und 
der Schuld durch den der Gefährlichkeit ersetzt werden. Ein Täter 
konnte nicht anders handeln, denn er war krank.

Ulrike Meinhof wurde aufgrund eines Hirnschadens zur Terrori-
stin. Einsicht und Rehabilitation aufseiten eines Täters sind unnötig, 
Behandlung tritt an ihre Stelle. Rechtswissenschaftler befürchten darin 
einen Angriff auf das demokratisch verfasste Recht.

Für die Gesundheitsversorgung ist die Behandlung und Begleitung von 
Menschen, die an einer demenziellen Erkrankung leiden, eine große 
Herausforderung. Demenz sei auf eine Erkrankung des Gehirns zurück-
führbar. Ein krankes Hirn bewirkt nämlich ein krankhaftes Verhalten. 
Das pathologische Amyloid-Beta-A4-Protein verursacht Depressionen, 
Fehlwahrnehmungen, Angst und Unruhe. Und nun? Was soll man mit 
einem alten Menschen, bei dem ein ›krankhaftes‹ Protein diagnostiziert 
wurde, tun? Singen, lachen und spazieren gehen scheiden aus, da es sich 
dabei um dialogische Prinzipien handelt, für die die dritte Person nicht 
aufkommen kann.

Die Hirnforschung hat die Perspektive der Dritten-Person-Singular zur 
Verfügung. Einige ihrer Vertreter überspielen diese Begrenzung und 
missverstehen das Hirn als lebensweltlichen Akteur. Der Hirnforschung 
fehlen dazu aber aus methodischen Gründen sowohl die Erste- als auch 
die Zweite-Person-Singular. Diese Engführung der lebensweltlichen 
Perspektive auf die Dritte-Person führt zwangsläufig zur Exklusion von 
Interpersonalität. Im Bereich des Strafrechts werden so Schuld und Ver-
antwortung ausgeschlossen. In der Gesundheitsversorgung trifft es die 
Fürsorge um vulnerable Andere.

Die grundsätzliche Annahme, dass das Hirn etwas tut, macht, lenkt, 
bestimmt, entscheidet usw., ist problematisch, weil sie suggeriert, dass 
es nicht die Person des alten Menschen sei, die etwas tut, möglicher-
weise sogar etwas, das für sinnvoll gehalten werden könne. Und was ist, 
wenn das Getane sinnlos wird, weil es niemand versteht? Die Annahme 
ist zudem in logischer Hinsicht problematisch, weil widersprüchlich. 
Logischer Widerspruch besagt: Das Hirn, das nur in der Beobachtung 
erschlossen werden kann, vermag nicht auch als lebensweltlicher Akteur 
aufzutreten, der von sich aus etwas »tun« kann im Sinne einer in der 
Welt stattfindenden Handlung (eine detailliertere Auseinandersetzung 
mit Positionen der Hirnforschung findet sich in: Vogd 2010, Schnell 
2013b). Das Hirn denkt und Peter betätigt seinen Rollstuhl sind katego-
rial verschiedene Beschreibungen, die in keine direkte Koppelung ein-
treten können. Paul Ricœur warnt vor einem »semantischen Amalgam« 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

(Ricœur 2004, 645) und damit vor der unstatthaften Vermischung von 
Beschreibungen, die logisch unhaltbar sind, aber dennoch praktiziert 
werden und problematische Folgen für denjenigen haben, auf den sie 
angewendet werden. 

Eine Alternative zur neurobiologischen Betrachtung bietet der Blick 
auf den alten Mensch im Licht einer Ethik als Schutzbereich. Der Pro-
test gegen eine Entwertung des Alters im Sinne einer Aufklärung setzt 
mit Simone de Beauvoir bereits Ende der 60er Jahre ein und hält bis 
heute an (vgl.: Bovenschen 2006). Eine systematische Ethik hat gleich-
wohl noch weitere Komponenten zu bedenken. Ein Konzept, das auf 
einen Umgang mit hochaltrigen und verwirrten Menschen abzielt, das 
also praktisch ausgerichtet ist und die Idee eines Schutzbereiches für 
den alten Menschen beinhaltet, ist der von Tom Kitwood entwickelte 
personzentrierte Ansatz.

Die Meisterschaft Kitwoods zeigt sich in drei Hinsichten: Kitwood 
stellt mit aller Klarheit die Gefahr der Exklusion des alten Menschen 
aus dem Schutzbereich des Ethischen heraus (a), er entwirft ein inklu-
sives Gegenmodell (b) und zeigt, dass die Weisheit des alten Menschen 
im Durchgang durch eine Ethik der Heilberufe in die Gesellschaft inte-
griert werden kann (c).

a) Der im Schnittpunkt von Ethik, Demenzpflege und Dialogphilo-
sophie situierte Ansatz Kitwoods stellt, wie auch andere Entwürfe im 
Bereich der Heilberufe, die Frage, was es für einen Menschen bedeutet, 
eine Person zu sein. Es ist das Verständnis des Personseins, das die ethi-
sche Problematik hervorruft. Die Person, die seit Kant einen absoluten 
Wert hat, gilt es als Ansatzpunkt zu verteidigen. Doch, so lautet die 
Frage: »Wen schließt der Begriff ein?«. Es sind »fünf Kriterien« (Kit-
wood 2000, 27, 125), die Kitwood zu Beantwortung dieser Frage iden-
tifizieren kann. Demnach ist jemand dann eine schutzwürdige Person, 
wenn sie als Eigenschaften Bewusstsein, Rationalität, Handlungsfähig-
keit, Moralität und Sozialität aufweist. Dieses anspruchsvolle Portfolio 
macht den absoluten Wert einer Person aus. Es hat aber zugleich den 
erheblichen Nachteil, dass »es eine perfekte Rechtfertigung dafür gibt, 
Menschen mit ernsten Behinderungen aus dem ›Club der Personen‹ 
auszuschließen« (ebd., 28). Es ist ein verhängnisvoller Fehler, Autono-
mie und Rationalität so sehr über zu betonen, weil dadurch die mora-
lische Solidarität mit alten Menschen und die Einsicht, dass alle Men-
schen im selben Boot sitzen, gemindert werden.

b) Eine Alternative wird durch die Umstellung des Personbegriffs ein-
geleitet. Statt die Person, die absoluten Wert besitzt, über Eigenschaf-
ten zu definieren, ist sie über ihre Beziehungshaftigkeit zu bestimmen. 
Kitwood übernimmt den Personbegriff der Dialogphilosophie. »Alles 
wirkliche Leben ist Begegnung.« (Buber 1983, 18) Martin Buber zer-
teilt die Person in Ich und Du und macht sie für die Ansprache des 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Anderen zugänglich. Ja, Person ist demnach nur der, der dem Ande-
ren begegnet! »Eine Person zu sein, bedeutet, mit Du angesprochen zu 
werden.« (Kitwood 2000, 30) Die Dimension der interpersonalen Be-
gegnung eröffnet der Person des alten und verwirrten Menschen neue 
Möglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe. »Wenn wir Demenz ver-
stehen wollen, ist es […] entscheidend, Personsein im Sinne von Be-
ziehung zu sehen. Selbst bei sehr schwerer kognitiver Beeinträchtigung 
ist oft eine Ich-Du-Form der Begegnung und des In-Beziehung-Tretens 
möglich.« (ebd., 32) Ein Leben von und in Beziehungen kann für den 
alten Menschen Lebensqualität und einen Schutzbereich des Ethischen 
bedeuten, der Sorge und Fürsorge einen Platz gibt. »Die Hauptaufga-
be der Demenzpflege, […] besteht im Erhalt des Personseins angesichts 
versagender Geisteskräfte.« (125)

c) Die Person wird nicht mehr über die Was-Identität der persona-
len Eigenschaften identifiziert, da diese Konzeption ethisch exklusiv ist, 
wie Kitwood und die vorliegende Arbeit auch in Auseinandersetzungen 
mit der Bioethik gezeigt haben (Schnell 1999). Die Neuorientierung 
bezieht sich auf die Wer-Identität, die eine narrative Identität ist, die 
Menschenwürde im Sinne einer Beziehungshaftigkeit ermöglicht (ebd.). 
Narrativ ist eine Identität durch Verflechtung der eigenen Geschichte 
mit der Lebensgeschichte der anderen und der Dritten. »Die Identität 
eines Individuums oder einer Gemeinschaft angeben, heißt auf die Fra-
ge antworten: Wer hat diese Handlung ausgeführt, wer ist der Han-
delnde, der Urheber? […] Die Antwort kann nur narrativ ausfallen. 
Auf die Frage wer? antworten, heißt, […] die Geschichte eines Lebens 
erzählen. […] Die Identität des Wer ist also selber eine narrative Iden-
tität« (Ricœur 1992, 395). Diese allgemeine, für Personen schlechthin 
geltende Annahme bestätigt sich auch in der Begegnung mit dem alten 
Menschen. »Die Frage, ob ein Mensch eine Person/Subjekt sei und eine 
Identität besitze, ist demnach nicht nur bei der Person selbst, sondern 
nur im Kontext des sozialen Umfelds zu suchen: Zum einen erzählen 
Menschen mit Demenz Fragmente ihrer verinnerlichten Geschichten, 
zum anderen können andere diese Geschichten ergänzen in der Absicht, 
die Person im besten Licht erscheinen zu lassen. (Müller-Hergl 2009, 
395) Ethische Aspekte einer sich damit anbahnenden Erzählungsbezie-
hung, die einen Schutzbereich in Form von ›Principles of Charity‹, um 
erneut ein Wort von Donald Davidson zu verwenden, ausmachen, be-
stehen darin, dass jemand dem alten Menschen:

•	 zuhört,
•	 auf ihn eingeht,
•	 seine Äußerungen in Allgemeinverständlichkeit übersetzt und
•	 ergänzt, was an ihnen fehlt (vgl.: Sachweh 2005).

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Narrative Identität ist Grundlage für Validation und Biografiearbeit. 
»Selbst wenn jemand nicht in der Lage ist, an seiner narrativen Iden-
tität festzuhalten, so können dies andere immer noch tun« (Kitwood 
200, 295). Durch die Zumutung der Begegnung mit dem Anderen 
und dem Geschehen von Erzählen und Hören fügt sich die Weisheit 
des alten Menschen in Kultur und Gesellschaft ein. Die Wege der Nar-
ration bewegen sich zwischen Nähe und Distanz. Die Erzählung ist 
Modus der Bearbeitung von Lebensgeschichten im Rahmen von Erin-
nerungsarbeit und Reminiszenztherapie (vgl.: Halek/Bartholomeyczik 
2006). Wenn man das Erzählen nicht nur als mündliche Praktik ver-
steht, sondern auch als durch Texte vermittelt, dann ist eine Distanz 
zum Erleben des Patienten zu berücksichtigen, die ein Text als solcher 
provoziert. Aus der Distanz führt ein Rückweg durch den Text zur Per-
son und ermöglicht ein Verstehen des alten Menschen (vgl.: Schnell/
Mitzkat 2006b). Bei all dem ist zu beachten, dass das Erleben des hoch-
altrigen Menschen durch Verwirrung gekennzeichnet sein kann, so-
dass die Frage, was das »Erzählen der Wahrheit« bedeuten mag, unklar 
zu werden scheint (Bush 2009). Genauso ist zu berücksichtigen, dass 
man den alten Menschen sehr einengte, würde man von ihm schlich-
te Tatsachenwahrheiten verlangen. Wann hat der Enkel Geburtstag, im 
März oder April? Es gehört zur Ethik der Heilberufe, auch die Grenzen  
der Wahrheit in der Auslotung durch die Erzählung mitzuberücksichti-
gen (vgl.: Schnell 2009d). Den Überlegungen von Kitwood zu folgen, 
bedeutet in gewisser Hinsicht, eine praktizierte Ethnologie zu betreiben.

Ethnologen befassen sich mit dem Fremden. Das Ziel ihrer Bemü-
hungen ist es, durch das Fremde das Eigene zu verändern. Es gilt somit, 
eine »erweiterte Erfahrung auszubilden« (Merleau-Ponty 2007, 171), 
und es besteht daraufhin die »Aufgabe, unsere Vernunft zu erweitern.« 
(ebd., 175) Der Umgang mit dem alten Menschen hat ein ähnliches 
Anliegen: Respekt vor dem Anderen, Einbeziehung seiner und Verände-
rung unserer eigenen Vernunft!

Ein Schutzbereich des Ethischen erschöpft sich, wie wir bereist ge-
sehen haben, niemals in einer Interpersonalität. Im Hinblick auf den 
hochaltrigen Menschen sind weitergehende Überlegungen unerläßlich. 
Sie betreffen erstens gesellschaftlich-politische Fragen, wie die der Ge-
nerationengerechtigkeit (Schnell 2010b) und zweitens eine genauere, 
auf Forschung basierende, Einsicht in die Lebenswelt hochaltriger Men-
schen (Schüßler/Schnell 2014). In deren Zentrum steht eine Besinnung 
auf die Vulnerabilität, die einen Leitfaden der gesamten, vorliegenden 
Untersuchung bildet.

Die Hochaltrigkeit ist ein Lebensalter, in dem sich die Vulnerabilität 
der leiblichen Person in Form chronischer Krankheiten äußern kann. 
Mit diesen nicht heilbaren Krankheiten gilt es zu leben. Dieser Um-
stand fordert uns auf, dem (in den Kapiteln 2 und 16a) bereits disku-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

tierten Begriffen Gesundheit und Krankheit eine neue Dimension hin-
zuzufügen: die Gebrechlichkeit.

Gebrechlichkeit, die inzwischen auch vom Diskurs der Krankheits-
theorien beachtet wird (vgl.: Schramme 2012), erinnert das Vernunft-
wesen daran, dass es auch ein hinfälliges Wesen ist. Sie bietet zudem 
den Vorteil, dass von der Vorstellung, dass ein Mensch entweder gesund 
oder krank ist, Abstand genommen werden kann. Die Gebrechlichkeit 
ist eine Übersetzung der Metapher des Schilfrohres, durch die Pascal 
den Menschen gekennzeichnet sieht.

g. Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit

Die aus der Vulnerabilität resultierende Gebrechlichkeit und die Tatsa-
che, dass Menschen in vielen Ländern der Welt immer älter werden, ist 
Anlass der Freude, aber auch ein Motiv für die Ausbildung von Angst. 
Was passiert, wenn ich eines Tages alt und chronisch krank sein sollte? 
Eine Folge der Gebrechlichkeit ist die Pflegebedürftigkeit. Vor ihr äng-
stigt man sich und zwar als noch gesunde und leistungsfähige Person!

Bis zum Jahr 2030 werden in Deutschland bis zu vier Millionen Men-
schen gemäß des Pflegeversicherungsgesetzes (SGB XI) pflegebedürftig 
und daher auf Hilfe in der Durchführung der Selbstsorge im Alltag 
angewiesen sein. Erwachsene Menschen im Alter von 50plus müssen 
damit rechnen, dass sie ihre eigenen hochaltrigen Eltern zu versorgen 
haben und irgendwann selbst pflegebedürftig werden.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist einerseits unsinnig, 
weil sie aus einer falschen Idealisierung von Leistungsfähigkeit und Ju-
gend und einer Furcht vor dem Tod erwächst. Noch vor einigen Jahren 
las man in der Debatte um die Patientenverfügung, dass Menschen ster-
ben wollten, wenn sie aufgrund einer Krankheit im Alter nicht mehr in 
der Lage sein sollten, Bergstrecken mit dem Mountainbike zu bewälti-
gen. Kurios war, dass diese Sachlage die Debatte um Sterbehilfe befeu-
erte. Wer nicht mehr leistungsfähig ist und nur noch Kosten verursacht, 
wird Anderen zur Last fallen. Ein Ausweg wäre das »sozialverträgliche 
Frühableben», wie der Ärztekammerpräsident Karsten Vilmar 1998 for-
mulierte. Mittlerweile scheint sich die Einsicht durchzusetzen, dass ein 
Leben im Alter sinnvoll ist, wenn man sich andere und neue Ziele setzt, 
von denen die Jugend noch nichts weiß. Zudem gibt es manchmal auch 
Situationen, in denen sich eine alte Person in ihrer Situation wohlfühlt, 
auch wenn ihre Mobilität und die Kommunikationsfähigkeit stark ein-
geschränkt sind. Das Vergessen des Mountainbikes ist nicht nur ein 
Verlust, es kann auch heilsam sein.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist andererseits be-
rechtigt, weil unabsehbare Interventionen mit ihr einhergehen können. 

DIE ANGST VOR DEN FOLGEN DER GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Nicht mehr ich tue etwas, denn plötzlich regiert jemand anderes in 
meine Handlung hinein. Der Helfer und mit ihm Regeln und Normen 
des Sozialgesetzbuches, der Pflegeheime und des Krankenhauses. Der 
Helfer geht durch mein Zimmer, er fasst meine Dinge an und bringt 
sie durcheinander. Und mit ihnen die ganze Welt! Diese Situation zu 
verteidigen hieße, für Unmündigkeit und Antiaufklärung einzutreten –  
wenn man argumentativ im klassischen Diskurs der philosophischen 
Ethik verbleibt. Die Eröffnung von Alternativen wurde erneut von 
den Wissenschaften und der Ethik der Heilberufe wahrgenommen. 
Es entstanden Begriffe und Konzepte wie Fürsorge, Verantwortung, 
Stellvertretung, Assistenz (vgl.: Schnell 2011c). Wenn die Struktur des 
»jemand-für-jemand-anderes-einem-Dritten-gegenüber» unvermeidbar 
sein sollten, dann müsste sie in der Lage sein, Autonomie und Hete-
ronomie miteinander zu versöhnen und neu ausrichten (vgl.: Schnell 
2016). Das erfordert ein Neudenken in Begriffen und in der Praxis. 

In Deutschland trat ab dem Jahr 2017 eine reformierte Pflegeversi-
cherung in Kraft, die flexibler als bislang auf Patient und Angehörige 
zugeschnitten ist. Zur Gewährleistung von Autonomie kann eine Pfle-
geverfügung beitragen, die nicht nur die Versorgung von sogenannten 
Grundbedürfnissen ermöglicht, sondern auch eine Ausrichtung des All-
tags strukturiert (vgl.: Abt-Zegelin 2009).

h. Behinderung

Die leibliche Geburt des endlichen Lebens ermöglicht eine Gestaltung 
des Lebens. Eine definitive Grenze dieser Bemühungen ist der Tod. 
Weil der Tod auch unliebsam ist, entsteht die Hoffnung auf Unsterb-
lichkeit. Dieser wohl immer schon bestehenden Hoffnung wird auch 
heute noch mit Substanzen nachgeholfen. Bio-Enhancement bedeutet, 
dass gesunde Menschen pharmakologische Produkte zur Optimierung 
der Leistungsfähigkeit und zur Verlängerung des vitalen Lebens zu sich 
nehmen. Ein Problem entsteht durch die Behauptung, dass es Men-
schen gäbe, deren Existenz sich nicht optimieren lassen und jene daher 
weniger wertvoll sein würde. Diese, der Bioethik Peter Singers nach-
folgende Sichtweise betrifft Menschen mit Behinderungen. Ihr treten 
die Parteigänger der Disability Studies entgegen (vgl.: Dederich 2007).

Die Andersheit des behinderten Menschen ist in gewisser Hinsicht 
Normalität. Der behinderte Mensch ist nur relevant für Heilberufe, 
wenn Behinderung zu Krankheit führt oder Krankheit zu Behinderung. 
Andersheit besteht darin, dass der behinderte Leib in keinem Anato-
miebuch verzeichnet ist. Es ist außerdem wichtig zu beachten, worin 
und wie sich Behinderung äußert: als Behinderung des Sehens, Hörens, 
der Muskeln, von Geburt an oder als Erwerb? Behinderung ist als Be-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

griff uneinheitlich und tritt in diversen Registern auf: Politik, Recht, 
Pädagogik, Kultur und, quer dazu, als subjektiver Begriff.

Der behinderte Mensch ist kein Kandidat für die Heilberufe, da er 
nicht krank oder pflegebedürftig sein muss, sondern ›nur‹ behindert ist 
und Anerkennung verdient (vgl.: Dederich 2001). »Bei Behinderungen 
handelt es sich weder um kurierbare Krankheiten, noch um Abwei-
chungen von einer fiktiven Norm, sondern um Erscheinungsformen 
des Menschlichen.« (Dederich 2000, 253)

Behinderung als Erscheinungsform des Menschlichen heißt, die Dif-
ferenz von Selbsterfahrung und Fremdzuschreibung zu beachten. Ein 
blind geborener Mensch wird die Frage, ob es nicht traurig sei, dass er 
das bunte Tulpenfeld nicht sehen könne, als unsinnig und unverständ-
lich zurückweisen. Auf gewisse Weise fehlt dem blinden Menschen 
nichts. Andererseits wird ihm von der Mitwelt gesagt, wer oder was er 
ist, nicht zuletzt in Abhängigkeit von den Fragen, wie stark Behinde-
rung der Gesellschaft auffällt und ob sie von Geburt an besteht oder im 
Laufe des Lebens erworben worden ist. Der behinderte Mensch erfährt 
durch die Anderen, in welchem Verhältnis er zur Normalität steht, auch 
wenn er, der behinderte Mensch, sich selbst ganz anders erfahren wür-
de, wenn man ihn nur ließe.

Das Phänomen von Behinderung ist im Hinblick auf unser Problem 
des Schutzbereiches interessant. Für Jürgen Link ist der Umgang mit 
Behinderung und möglicher Normalität ein wahrer Testfall der ethi-
schen Inklusion (vgl.: Link 2004).

Bei der ethischen Integration von Menschen mit Behinderungen in 
die Gesellschaft wurde der Indienstnahme des Normalisierungsprinzips 
große Bedeutung verliehen. Normalisierung ist schrittweise Teilhabe am 
Alltag der Gesellschaft und Aufhebung einer gesonderten Existenzweise 
des behinderten Lebens, etwa in Heimen oder Stationen (vgl.: Grösch-
ke 2000). Allerdings hat die Normalisierung auch eine durchaus pro-
blematische Rückseite. Sie ist exklusiv. Seit Emile Durkheims Analyse 
der Normalität als Durchschnittstypus wird Normalität tendenziell zur 
Gleichmacherei und werden Individualität und Andersheit daraufhin 
zu problematischen Größen gestempelt.

Die Ausbildung allgemeiner Typiken in der Normalität lässt sich 
nicht verhindern, jedoch kann eine Normalität flexibel eingerichtet 
werden. Rein logisch kann die Subsumtion des Individuums unter das 
Allgemeine der Normalisierungstypik auch umgekehrt werden, so dass 
das Individuelle die Typik regiert. »Jeder Mensch besitzt seine eigene, 
ganz persönliche Normalität.« (Link 2004, 137) Diese These ist, wie 
Link auch zeigt, zwar nicht generell haltbar, sie kann aber ein Korrektiv 
gegen die Schattenseite der Normalisierung darstellen. Die Ansprüche 
eines modifizierten Normalisierungsprinzips sind mittlerweile in die 
Konzepte und Praktiken der Inklusion eingegangen.

BEHINDERUNG

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Behinderung ist im Kontext von Normalisierung und Inklusion 
diskutierbar, weil sie kein medizinischer Begriff, sondern eine soziale 
Konstruktion ist, die sich auf die Teilhabe des Menschen am Leben der 
Gesellschaft bezieht. »Menschen sind behindert, wenn ihre körperliche 
Funktion, geistige Fähigkeit oder seelische Gesundheit mit hoher Wahr-
scheinlichkeit länger als sechs Monate von dem für das Lebensalter ty-
pischen Zustand abweichen und daher ihre Teilhabe am Leben in der 
Gesellschaft beeinträchtigt ist. Sie sind von Behinderung bedroht, wenn 
die Beeinträchtigung zu erwarten ist.« (SGB IX, §2, 1) Ansatzpunkt 
für die Verbesserung des Lebens ist nicht die Biologie, sondern, so die 
Anwälte von Menschen mit Behinderungen, eine Inklusion. Auf Be-
hinderung antwortet Inklusion. Inklusion ist ein grenzloser Anspruch. 
»Inklusion schließt dem Grundsatz nach niemanden aus.« (Dederich/
Beck et al. 2016, 14) Die Unterzeichnerstaaten der UN-Behinderten-
rechtskonvention aus dem Jahre 2009 verpflichten sich, den gemein-
samen Unterricht von Schülern mit und ohne Behinderung zum Re-
gelfall zu machen. Die Inklusion beendet damit einen langen Irrweg 
der Geistigbehindertenpädagogik. Jene verfolgte nach 1945 noch einen 
geisteswissenschaftlichen Bildungsbegriff und bezeichnete daher Men-
schen mit schweren geistigen Behinderungen als bildungsunfähig (vgl.: 
Stinkes 2008, 86f ). Diese nominelle Exklusion ist auch, wie wir mit 
Foucault nachvollziehen können, einen räumliche. Bildungsunfähige 
Menschen gehören nicht in die Schule, sondern in die hinteren Räume 
eines Heimes. Grenzenlos ist demgegenüber der Anspruch der Inklusi-
on, weil er besagt, dass es niemanden gibt, der nicht inkludierbar wäre. 
»Es gibt keinen Rest, der nicht inkludierbar ist.« (Jantzen 2014, 24) 
Der Sache nach soll Inklusion damit die Einlösung des Anspruchs auf 
Nichtexklusivität sein. Die Vertreter der Behindertenpädagogik unter-
scheiden zwischen folgenden Aspekten von Inklusion (vgl.: Dederich/
Beck et al. 2016, 126ff):

1. 	gesellschaftliche Inklusion: Einbeziehung von Akteuren in soziale 
Funktionszusammenhänge.

2. 	pädagogische Inklusion: Teilhabe von Akteuren an Erziehung und 
Bildung.

3. 	didaktische Inklusion: gemeinsames Lernen einer heterogenen Schü-
lerschaft. 

Im Zentrum dieser technischen Aspekte der Inklusion steht der ethi-
sche Anspruch auf Grenzenlosigkeit. Inklusion berücksichtigt jeden 
Menschen!

Es ist an dieser Stelle geboten hervorzuheben, dass die von uns verfolgte 
Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich und die Ethik der Inklusion 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

nicht dasselbe sind. Während die Ethik der Nichtexklusivität ethisch 
relevante Ausnahmen von der Regel und damit Überschreitungen des 
Schemas von Allgemeinem und Besonderem auslegt, wie etwa im Rah-
men der Ausführungen zum Thema »Andersheit der Person« (siehe 
hier Kap. 15 a), geht es der Ethik der Inklusion darum, im Zeichen des 
Menschen mit Behinderung die Ausnahme zur Regel werden zu lassen 
(vgl.: Rödder 2015, 124ff). Die Frage ist, ob dadurch nicht wider Wil-
len neue Exklusionen produziert werden?

Die Ausnahme wird zur Regel, wenn alle Menschen als behindert gel-
ten können. Den Verteidigern von Menschen mit Behinderungen geht 
ihr Mandant verloren. Ein ähnliches Schicksal erlitt schon der Feminis-
mus, der nicht mehr genau zu sagen weiß, was eigentlich eine Frau ist. 
Betrachten wir den Bereich der Schule. Seit es Konzepte der Inklusion 
gibt, ist die Anzahl der Kinder, die weiterhin auf Förderschulen unter-
richtet werden und damit nicht inklusiv, nur unwesentlich gesunken. 
Seit 2014 ist nämlich die Anzahl der förderbedürftigen Kinder an allge-
meinen Schulen so stark gestiegen, dass nicht mehr für jedes Kind einer 
Förderschule ein Inklusionsplatz zur Verfügung gestellt werden konnte. 
Es ist höchst lohnenswert, als Schulkind behindert zu sein, zumindest 
ein wenig. In vielen Bundesländern erhalten allgemeine Schulen, die 
Kinder mit sonderpädagogischem Förderbedarf unterrichten, zusätz-
liche Gelder und Stellen. Deshalb wird bei Kindern, die bislang trotz 
einer leichten Leseschwäche als ›normale‹ Schüler galten, ein ausdrück-
licher Förderbedarf diagnostiziert. Weil die Förderung im Schwerpunkt 
Lesen von zusätzlichen Lehrkräften innerhalb der allgemeinen Schule 
erfolgt, können Eltern die Förderbedürftigkeit ihres Kindes leicht ak-
zeptieren. Der diskriminierende Wechsel auf eine Behindertenschule, 
wie es früher hieß, entfällt. Das System der regelhaften Inklusion er-
zeugt Exklusionen, die zu Lasten von Kindern an Förderschulen gehen 
und zu Lasten der förderbedürftigen Kinder an allgemeinen Schulen, 
sofern diese sichtbar aus dem Klassenverband verstoßen werden.

i. Das Lebensende und der Tod 

Das Faktum der Gebürtlichkeit hat zwei Implikationen: Endlichkeit 
und Potentialität. Die Geburt ist ein Anfang, durch den etwas Neues 
in der Welt erscheint und realisiert werden kann, wie Hannah Arendt 
im Ausgang von Augustinus sagt (vgl.: Schnell 2004d). Durch die 
Selbstsorge (Cura sui) kann das Potential des endlichen Lebens gestal-
tet werden. Wenn das endliche Leben an sein Ende gekommen ist, ist 
das Potential der Selbstsorge aufgezehrt. Die Selbstsorge ist an ihr Ende 
gekommen. Endlichkeit und Potenz bilden ein Widerspiel. Im Unter-

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

schied zu Eros und Thanatos ist dieses nicht rein konservativ, da die Re-
alisierung von Potenzen in einer Lebenskunst auch Überschreitungen, 
Exzentrizitäten und Künstlichkeiten beinhaltet.

Der Tod ist eine Andersheit, da er sich nicht normalisieren lässt. Er ge-
hört nicht in das laufende Leben, sondern er beendet es. Dem Tod geht 
das Lebensende voraus, welches Gegenstand der Selbst- und Fürsorge ist.

Der Tod ist auch eine Grenzangelegenheit. Er gehört in einer Weise 
zum Leben und ist daher kein Betätigungsfeld für Experten, wie es etwa 
Ärzte sind. Andererseits kann er sehr wohl zum Thema der Palliativver-
sorgung werden. Der Tod, der durch eine lebenslimitierende Krankheit, 
deren Symptome medizinisch zu kontrollieren sind, herbeigeführt wird, 
ist die Realisierung der Grenzangelegenheit. In diesem heutzutage sehr 
häufigen Fall muss es zu einer Koalition von Philosophie und den Wis-
senschaften der Heilberufe im Zeichen der Vulnerabilität kommen (vgl. 
dazu ausführlich: Schnell/Schulz 2014).

Dem Motiv des dreibeinigen Stativs soll auch am Ende der Betrach-
tungen treu geblieben werden. Der Tod ist für den Menschen (und 
nicht nur für ihn) unvermeidlich. Was ist der Tod? Wir folgen Vladimir 
Jankélévitch, der die dreibeinige Typologie ausgegeben hat und vom 
»Tod in der dritten, in der zweiten und in der ersten Person» (Janké-
lévitch 2005, 34) spricht. 

Der Tod in der dritten Person ist der unpersönliche Tod. 
Heidegger widmet dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht 

des Man. Das Man regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und da-
mit auch, wie man sich zum Tod zu verhalten hat. Früher war der Tod 
ein öffentliches Tabu, heute ist es nicht mehr so. Man spricht über den 
Tod. Es gibt Experten, wie Politiker, Juristen, Theologen, Philosophen, 
Künstler, Journalisten, die über den Tod in unserer Gesellschaft spre-
chen und ihn dadurch (mit)definieren.

Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Anderen. 
Heidegger sieht dafür die Perspektive der ehrenden Fürsorge vor. 

Levinas spricht von einer Verantwortung für den Tod des Anderen. Es 
gibt viele Begleiter, die Personen an deren Lebensende versorgen und 
die den Tod in gewissen Hinsichten diagnostizieren. Zu ihnen gehören 
Ärzte, Rettungsassistenten, Polizisten, Rechtsmediziner, Tatortreiniger 
und Bestatter. 

Der Tod in der ersten Person ist der eigene Tod.
Heidegger spricht grundsätzlich von einem Sein zum Tode, das sich 

darin bemerkbar macht, dass der Tod das Dasein als einzelnes bean-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

sprucht und ihm seine Unvertretbarkeit vor Augen führt. Damit ist je-
der von uns gemeint und an sich selbst verwiesen. Die Auslegungen des 
Man werden häufig vom Dasein durchbrochen, wenn es alt ist und als 
Patient lebt.

Nach diesem Vorspann soll nicht über den medizinischen und juristi-
schen Begriff des Todes, nicht über die Todesstrafe und auch nicht über 
Sterbehilfe gesprochen, sondern, ausgehend vom Tod in der ersten Per-
son, zwei Fragen in den Mittelpunkt gestellt werden: was ist der Tod? 
Welche Bedeutung hat der Tod für das noch lebende Leben?

1. Frage: was ist der Tod?
Die Frage nach dem Wesen des Todes soll methodisch angegangen 

werden, indem gefragt wird, wie der Tod zugänglich ist. Dabei gilt, wie 
stets in der Phänomenologie, dass Zugangsart und Sachgehalt aufeinan-
der bezogen sind.

Wenn vom Tod, der am Ende des Sterbens erfolgen soll, die Rede 
ist – wer spricht dann von wo aus? Wessen Tod ist gemeint? Heidegger 
sagt: »Das Sterben muss jedes Dasein jeweilig selbst auf sich nehmen«, 
denn – und jetzt folgt eine Erklärung: »Der Tod ist, sofern er ist, we-
sensmäßig je der meine.« (Heidegger 1979, 240) Der Tod wird von der 
Jemeinigkeit aus gedacht. Es kann den Tod nur als meinen Tod geben 
und es müsste somit meinen eigenen Tod für mich geben können. Die 
1. Person Singular, das »Ich«, wäre damit die Instanz, von der aus vom 
Tod gesprochen werden kann. »Ist mein Tod möglich?« (Derrida 1998, 
45) Wenn ich tot bin, ist mein Ich, dessen Tod mein Tod sein soll, nicht 
mehr. Wie kann für jemanden, der nicht ist, etwas sein? Derrida be-
zeichnet diese Perspektive als Aporie. Sie ist ein Thema in jeder Phä-
nomenologie des Todes (Paul Ludwig Landsberg, Karl Jaspers, Eugen 
Fink, Vladimir Jankélévitch). Der Tod kann als Möglichkeit des Da-
seins nur »etwas« sein, dass dem Dasein Grenzen aufzeigt. »Der Tod ist 
die Möglichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmöglichkeit.« (Heideg-
ger 1979, 250) Mit Husserl kann der Tod auch als etwas genuin Frem-
des bezeichnet werden. Fremdheit ist die »bewährbare Zugänglichkeit 
des original Unzugänglichen« (Husserl 1963, 117). Mein Tod ist mir 
als etwas zugänglich das mir unzugänglich ist. Diese Unzugänglichkeit 
ist mir wiederum zugänglich. Paul Landsberg, ein Schüler Husserls, be-
zeichnet den je eigenen Tod daher als »für uns anwesend in Abwesen-
heit.« (Landsberg 1973, 14)

Maurice Blanchot versuchte in immer neuen Anläufen die Urimpressi-
on, das Jetzt, den Augenblick des Todes zu denken. Mein gegenwärtiger 
Tod, der nicht erwartet und auch nicht erinnert wird, ist »das Unmög-
liche« (Derrida 2003, 14), weil er meine Möglichkeiten (meine Macht) 
begrenzt. Der Tod ist unzugänglich, weil er nicht wachen Auges von 

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

mir durchlebt werden kann. Insofern gibt das Dasein sich im Tod. Der-
rida spricht im Dativ vom »den Tod geben (donner la mort).« (Derrida 
1992) Wem gibt das Dasein sich im Tod? »Genau genommen handelt es 
sich um eine gewisse rätselhafte Beziehung zwischen sterben, bezeugen 
und überleben, der wir uns hier annähern.« (Derrida 1998, 56)

Das Geben ist immer auch ein sich den Anderen übergeben. Hier 
tritt die von Heidegger unterbestimmte, aber von Paul Landsberg, Levi-
nas und Ricœur betonte Dimension der Sozialität in den Vordergrund 
(vgl.: Schnell 2014). Diese Sozialität konstituiert eine Wirklichkeit.

Wirklichkeit ist eine dreistellige Relation: wirklich ist, was durchlebt 
(1), artikuliert/reflektiert (2) und von anderen bezeugt (3) wird. Ich 
fühle die Kälte (ad 1), ich sage, dass mir kalt ist (ad 2) und mein Ne-
benmann gibt mir die Jacke (ad 3). In Grenzfällen kann Realität auch 
eine Zweistellige Relation sein. »Das Leben im KZ ist unwürdig.« Die-
ser Satz kann behauptet werden, auch ohne das KZ persönlich erlebt zu 
haben. »Hier stehe ich und kann nicht anders.« Luthers berühmter Satz 
über den notwendigen Augenblick hat Wirklichkeit, auch wenn diese 
nicht von Anderen bezeugt wird. An der Dreistelligen Relation kann 
das erste Relat (durchleben) oder das dritte (Bezeugung) fehlen. Das 
zweite (Artikulation/Reflexion) ist hingegen unverzichtbar. Der jemei-
nige Tod kann von mir nicht reflektiert werden. Er wird von mir durch-
lebt und von Anderen bezeugt. Der Tod ist insofern als Wirklichkeit ein 
Mysterium (vgl.: Schnell 2015).

2. Frage: welche Bedeutung hat der Tod für das noch lebende Leben?
Der Tod betrifft nicht nur den Menschen, sondern überhaupt alles 

Lebendige: Tier, Natur und in gewisser Hinsicht auch Institutionen 
(vgl.: Bihrer et al. 2015). Mensch und Tier sind vulnerable Personen, 
da sie als leibliche Wesen geboren worden sind. Der Tod des Menschen 
ist ein merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding. Er wird vom 
Bewusstsein untersucht, befragt, thematisiert. Die Konstitutionsleis
tung ist endlich, weil das Bewusstsein ein verkörpertes und damit ein 
endliches ist. Der Denker des Todes wird von seinem Denkthema un-
vermeidlich affiziert und überwältigt. Der Denker stirbt und gibt sich 
den Anderen. Unvollkommen konstituiert ist diese Sachlage, weil die 
konstituierende Instanz, das Ich, in der Konstitution selbst annulliert 
wird. Genau das ist in gewisser Hinsicht der Tod.

Im Leben ist der Tod Gegenstand einer Antizipation. Der Tod wird 
erhofft, gefürchtet, verdrängt, verteufelt, herbeigesehnt. Die Bedeutung 
des Todes für das Leben liegt in der Gestaltung der Erwartung. Wir 
können hier Kant zitieren: der Tod ist etwas, auf das es sich »vorzu-
bereiten« gilt (Mutmaßlichen Anfang der Menschengeschichte, A 9). Die 
Vorbereitung betrifft keineswegs nur die Frage, wie ich sterben möchte  
und erschöpft sich daher nicht nur in der Abfassung von Testament 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

und Patientenverfügung. Die Vorbereitung gilt viel grundsätzlicher der 
Frage, wer mich überleben soll. Sie bezieht sich daher auf das zu le-
bende Leben. Denn es kommen nur jene Personen als Kandidaten für 
die Menschen, die mich überleben können, in Frage, mit denen ich zu-
sammenlebe und ein gemeinsames Leben gestalte. Über Freundschaft, 
Familie und Gesellschaft ist in vorherigen Kapiteln bereits gesprochen 
worden.

Selbst wenn die Selbstsorge um den Tod von einer Macht veranlasst 
wird, die nicht von außen kommt, sondern die sich in unserem Selbst-
verhältnis unbemerkt festgesetzt hat und die uns an das glauben lässt, 
was wir glauben, beweist das nicht, dass das Konzept der Selbstsorge 
unsinnig ist, sondern nur, dass es ohne zureichenden Grund auskommt 
und auskommen muss. Es könnte auch anders sein. Es sind Lebens-
formen denkbar, die vom Tod nicht einen Gestaltungsauftrag des Da-
seins ableiten, sondern, wie der Buddhismus, das Leben in gewisser 
Hinsicht als endlos betrachten.

Dreißig erwachsene Menschen sprechen über den Tod (www.30gedanken 
zumtod.de). Auf die Frage »Was ist der Tod?«, geben sie Antworten, die 
auf das Leben bezogen sind. Eine Erfassung des Todes von der Gestal-
tung des Lebens her besagt:

-	 Der Tod veranlasst Erinnerung an das Leben.
-	 Der Tod ist nah am Leben.
-	 Der Tod rückt dem Leben immer näher.
-	 Der Tod ist ein Licht.
-	 Der Tod ist das Ende des Lebens.
-	 Der Tod gibt dem Leben Sinn.
-	 Der Tod ist Entspannung.
-	 Der Tod reist uns aus dem Leben.
-	 Der Tod ist für das Leben unkontrollierbar.
-	 Der Tod kann ein Freund des Lebens sein

(vgl. dazu: Schnell/Schulz 2016).

Die Erfassung des Todes von der Gestaltung des Lebens her impliziert 
auch, dass Selbstsorge und Selbsterhaltung wichtige Werte sind. Nicht 
zufällig haben wir Schwierigkeiten mit Selbstmördern und vor allem 
mit Selbstmordattentätern.

Eine Selbstvergewisserung im Zeichen der Endlichkeit könnte einem 
Dasein unvermeidlich sein, das niemals ist, sondern in der Zeit immer 
hinterherhinkt und daher immer auch ein Leben im Zeichen des Ab-
schieds führt. Seit Diltheys Überlegungen zum Innewerden in Realität 
und Zeit kann diese Möglichkeit mehr als eine Konstruktion darstellen. 
»Gegenwart ist niemals; was wir als Gegenwart erleben, schließt immer 

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Erinnerung an das in sich, was eben gegenwärtig war.« (Dilthey 1981, 
239)

Die Vorbereitung auf den Tod ist Teil der Selbstsorge im Durchgang 
durch Freundschaft, Familie und Gesellschaft. Mit dem Tod des Selbst 
endet das Leben als Sorge. Das Selbst zerteilt sich. Es selbst tritt in ein 
Mysterium ein und wird zugleich zum Subjekt des Andenkens und zum 
Objekt der Statistik …

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Gesundheit und Krankheit
	b.  E-Health und Digitalisierung als symbolische Form
	c.  Der Gang zum Hausarzt
	d.  Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und privatem Betrieb
	e.  Der Übergang ins Heim
	f.  Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit
	g.  Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit
	h.  Behinderung
	i.  Das Lebensende und der Tod


