16. Durchfihrungen im Zeichen einer

Andersheit

Andersheir ist nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnah-
me vom Bindrschematismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und
auch relevant bleibt. Ausnahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf
eine Ordnung. Wird die Ordnung annulliert, verschwindet auch die
Ausnahme. Ob ein Mensch eine Person im klassischen und exklusi-
ven Sinne ist, ist weiterhin wichtig. Ein Patient im Wachkoma ist im
Unterschied zum beruflich aktiven Ingenieur nicht autonom (im klas-
sischen Sinne der Angleichung von Logik und Ethik). Beiden steht
Ungleiches zu. Dem Patienten Basale Stimulation, dem Ingenieur ein
Sitz im Aufsichtsrat. Es wire ungerecht und unsinnig, beide identisch
zu behandeln. Andersheit besagt: wie immer wir diesen Akteuren be-
gegnen, beide erscheinen im Licht des Ethischen. Es ist nicht so, dass
der Komapatient im Unterschied zum Ingenieur ein halbtotes Ding
ist und deshalb weniger Schutz und Achtung erhilt. Koma oder Auf-
sichtsrat — dieser Unterschied, der grofler vielleicht nicht sein kénnte,
ist sehr erheblich. Aber nicht im Sinne eines Kriteriums zur Konsta-
tierung von Menschenwiirde. Wenn wir nach der Wiirde von Men-
schen, die mit einer Demenz leben, fragen, gehen wir nicht davon aus,
dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeutungs-
volle Wesen sind. Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass die Rede
von einer Durchfiihrung besagt, dass der Andere immer schon in den
Schutzbereich des Ethischen gehéort und wir thm gegeniiber nicht
gleichgiiltig sind. In dieser »Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verant-
wortung« (Lévinas 1992, 361) gegeniiber dem und den Anderen. Es
gibt somit keine wertlosen Menschen, wie die instrumentelle Bioethik
behauptet. Andersheit — was folgt nun daraus?

Die nachfolgenden Durchfithrungen beginnen mit dem asymmetri-
schen Paar von Gesundheit und Krankheit und enden beim Tod. Wenn
Personen als potentiell vulnerable und auch vulnerable Personen im
Mittelpunke der Ethik stehen sollen, dann gilt es, nicht nur den Ver-
stand und das freie Handeln des Menschen zu betrachten, wie es seit
Pico della Mirandola iblich ist, sondern auch die Méglichkeit von
Krankheit und die Realitit des Todes ins Auge zu fassen. In dieser Art
der Gewichtung war Montaigne gegeniiber Descartes im Recht. Des-
cartes erwihnt lediglich am Ende der 1. Meditation, dass das systema-
tische Denken anstrengend ist und es daher sinnvoll wire, Ruhepausen
einzulegen. Montaigne zeigte bereits zuvor, dass Widerfahrnisse wie der
Schlaf den Verstand und den Willen iibermannen und ihm gut tun.
Viele Jahre vor Descartes fiigt er noch hinzu: »Die Philosophie betreibt

107

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

meines Erachtens Kinderei, wenn sie uns mit ihrem stindig herausge-
krahten »Ergo, ergo!« glauben machen will, [...] die Sinneslust sei etwas
Tierisches, nicht wert, daf§ der Weise hiervon koste.« (Montaigne 1998
I, s19f) Nicht zufillig bekleiden Descartes und Montaigne auch in
der Frage der Tierethik sehr kontrire Positionen. In der Gegenwart sind
es Jonas, Levinas und Ricceur, die dem Gedanken der Vulnerabilitit
Ausdruck verleihen. Sie fiihren das wachsame Cogito durch eine zweite
kopernikanische Wende hindurch. Die Miidigkeit lisst die Krifte des
Ego schwinden und liefert es an Andere aus. Die Durchfiithrungen im
Zeichen einer Andersheit zeigen, was uns mit ausmacht, ohne, dass wir

es vollig in der Hand haben.

a. Gesundheit und Krankheit

Gesundheit ist ein Zustand des vollstindigen korperlichen, geistigen
und sozialen Wohlergehens. Aus medizinischer Sicht hat diese be-
rithmte Definition der WHO den Nachteil, dass ihr zufolge vermut-
lich kein Mensch wirklich gesund ist. Zudem bindet sie die Gesundheit
an das subjektive Wohlergeben und blendet damit Funktionsstérungen
tendenziell aus. Als Konsequenz kénnte man Gesundheit pragmatisch
als einen Zustand definieren, in dem jemand »keine Behandlung einer
Erkrankung benétigt.« (Knoepfler/Daumann 2017, 22) Diese Sichtwei-
se hat allerdings den Nachteil, dass sie wiederum den philosophischen
und vor allem den ethischen Aspeke der Problematik von Gesundheit
aus dem Blick verliert.

Die Sorge um sich und Andere ist eine Antwort auf die Endlich-
keit und Hinfilligkeit der Existenz. In der Kunst, ein Leben zu fiih-
ren sind Pflege und Gesundheit als Elemente eingearbeitet. Sie sind
nicht eigenstindig, nicht klar umrissen und nicht isolierbar. Deshalb
kann, so Niklas Luhmann, ein Arzt mit »Gesundheit nichts und nur
mit Krankheiten etwas anfangen.« (Luhmann 1990, 187). Gesundheit
ist, um Canguilhem (2004) zu zitieren, eine Frage der Philosophie und
der Ethik. Krankheit wire, sofern es sich nicht um schwere chronische
Krankheiten handelt, von der Gesamtperson des Patienten ablosbar
und an Normwerten messbar. All das trifft auf Gesundheit nicht zu.
Gesundheit ist, so Hans-Georg Gadamer mit den Worten Paul Valérys,
wesensmillig verborgen, schweigend und unfassbar (vgl.: Schnell 2006).
Im Mittelpunkt des Lebens steht nicht die Gesundheit als bewusstes
Thema oder Ziel.

Es gibt im Bereich des Public Health vier Modelle von Gesundheit:
das biologisch- funktionsorientierte Modell, das psychosomatische Mo-
dell, das naturheilkundliche und das sozialwissenschaftliche Modell
(vgl.: Brieskorn-Zinke 2004). Alle vier Modelle betrachten Gesundheit

108

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

in unterschiedlicher Weise als ein eigenes Thema. Das ist nicht falsch,
setzt aber zu hoch an. Wir gehen an dieser Stelle cher davon aus, dass
Gesundheit kein Thema und auch kein Ziel des Leben ist, sondern ein
Element, aus dem man lebt, um Ziele im Leben erreichen zu kénnen.
Ziele wie Arbeit, Sport, Spiel, Liebe, Entspannung. Der Mensch ist da-
bei Co-Produzent seiner Gesundheit und zwar durch seine Cura sui,
mit der er grundsitzlich auf seine Situation reagiert und damit auch auf
sein Kranksein.

Die Lebenskunst der Gestaltung von Alltag und Normalitit ist zwar
eine Antwort auf die Endlichkeit, aber diese ist selbst nicht thematisch.
Wir leben, wenn wir gesund sind, in gewisser Hinsicht in der Verde-
ckung dessen, was »das cigenste Sein zum Tode ist.« (Heidegger 1979,
253) Neurotiker, wie sie in Woody Allens Filmen auftreten, beziehen
ihre Energie daraus, den Kampf gegen die Endlichkeit zum Inhalt des
Lebens zu machen. Sie scheitern daran, allerdings auf sympathische
Weise.

Es gehért zu einer gewissen Normalitit, dass weder Endlichkeit noch
Gesundheit thematisch sind. Gesundheit ist nicht das Objekt der Be-
gierde, sondern eher ein Element, woraus wir leben. »Gesundheit ist
eben tiberhaupt kein Sich-Fiihlen, sondern ist Da-Sein, In-der-Welt-
Sein, Mit-den-Menschen-Sein, von den cigenen Aufgaben des Lebens
titig und freudig erfiillt zu sein.« (Gadamer 1993, 144). Es gibt offen-
bar nichts Unauflilligeres im Leben als Gesundheit. Diese UnaufFillig-
keit ist allerdings kein blofes Nichtbemerken, sondern eine Nichefass-
lichkeit, eine Andersheit, die tiber drei Feststellungen hinausgeht: die
Gesundbheitsfalle (Klaus Dérner), die Metaphern der Krankheit (Susan
Sontag) und die Normalitit der Zitate (Thomas Mann). Die Andersheit
der Gesundheit beriihrt diese Feststellungen, sie ist als Gesundheit aber
dadurch nicht fasslich und nichrt feststellbar.

Klaus Dérner radikalisiert den Gedanken der Verborgenheit, wenn er
sagt, dass Gesundheit ein »sich Entzichendes«, ein »Abwesendes«, ein
»Weggegebenes« (Dérner 2003, 12f) sei. Deshalb sei es unsinnig, wie
schon Ivan Illich bemerkte, Gesundheit als Objekt oder Ware zu be-
trachten, weil sie dadurch vernichtet und die Gesellschaft in eine Ge-
sundheitsfalle tappen wiirde. »Eine Gesellschaft, die Gesundheit zu ih-
rem hochsten Wert erklire, treibt als Gesundheitsgesellschaft mit Hilfe
ihres Gesundheitssystems sich selbst die Gesundheit aus. Anders ausge-
driicke: Ein Krankheitsbewiltigungssystem, das als Gesundheitssystem
sich immer nur grenzenlos steigern will, wird zur Gesundheitsvernich-
tungsmaschine.« (ebd., 14). Als Beispiel, worin die Gesundheitsfalle be-
steht, fithre Dérner den tibermifigen Einsatz von Gentests an: »Die-
se neue Form der Uberdiagnostik erdffnet nicht nur ungeahnte neue
Spielriume fiir Stigmatisierung. Sie verwandelt uns vielmehr auch in
ein Volk der Noch-nicht-Kranken, da wir natiirlich alle etliche Krank-

109

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

heitsdispositionen mit uns herumschleppen.« (41) Der Mensch gilt als
krank, wenn ihm die Disposition zu einer moglichen Krankheit nach-
gewiesen werden kann. Fiir diese Art der Krankheit gibt es keine The-
rapie. In gewisser Hinsicht ist damit jeder Mensch krank, da das Leben
ein Sein-zum-Tode ist und somit der Moglichkeit des Krankwerdens
gar nicht entgehen kann. Normalisierungsfolgen lassen nicht auf sich
warten. Dabei ist nicht nur an Zukunftsvisionen zu denken, die in Ki-
nofilmen zu sehen sind, sondern auch an Entwicklungen in der Berufs-
welt. Arbeitgeber in den USA stellen Arbeitnehmer ein, wenn sich die
Investition in deren Ausbildung auch lohnt. »Bei flinfzig Prozent der
Einstellungsgespriche haben die Arbeitnehmer biologische Testdaten
vorzulegen, in der Industrie werden von zwanzig Prozent heute gene-
tische Tests verlangt.« (Koch 1998, 189). Wer krank werden konnte,
auf Grund sogenannter genetischer Defekte, kommt als Mitarbeiter gar
nicht erst in Frage. Wenn an dieser Stelle dennoch von Gesundheit mit
einer gewissen Emphase gesprochen wird, dann nicht in Verkennung
der Gefahren der Auswirkungen der Biopolitik, sondern unter Beru-
fung auf eine Differenz im Zugang: Der sozialtechnologische Zugriff
der Biopolitik ersetzt den phinomenologischen Zugang zur Gesundheit
nicht. Zugleich darf die Phinomenologie eben jene Phinomene der
Macht nicht au8er Acht lassen. Phinomenologisch besagt: Es gilt nicht
nur zu zeigen, wie der Korper geformt und konstituiert wird, sondern
auch, wie der Korper als Leib diese Formung tibernimmt und damit
auch von ihr abweichen kann. Das heif$t natiirlich, dass Formierung
nicht alles ist und es Uberschiisse des rohen Seins iiber die Biopolitik
gibt. Der Leib ist nicht nur eine Maschine.

Dass ich gesund bin, wird von mir, solange ich gesund bin, still-
schweigend vorausgesetzt. »Das Geheimnis der Gesundheit bleibt ver-
borgen. Zur Bewahrung der Gesundheit gehort die Verborgenheit, die
im Vergessen besteht.« (Gadamer 1993, 173f) Dass es sich so verhilt,
dass also das Schweigen und die Verborgenheit zum Wesen der Gesund-
heit gehoren, weif§ ich dann, wenn ich krank bin oder werde. Gesund-
heit und mit ihr das Alltagsleben verlieren ihre Selbstverstandlichkeit.
»Die Krankheit ist es, was sich aufdringt, als das Storende, das Gefihr-
liche, mit dem es fertig zu werden gilt.« (ebd., 135) Krankheit ist das
Bewusstsein, dass Gesundheit gewesen ist und nicht anders als Gewe-
senheit thematisch sein kann. Krankwerden bedeutet, dass das gelebte
Leben sich dndert. Zunichst bedarf das Kranksein des Ausdrucks, der
Artikulation. Neben leiblich-korperlichen Symptomen ist an die Spra-
che zu denken, die natiirlich immer auch leiblicher Ausdruck ist. Wenn
man das Faktum des Sprechens (also: dass tiberhaupt gesprochen wird)
nicht naiv voraussetzen will, gilt es eine Genealogie der Sprache aus
dem Geschehen des Ausdrucks zu betreiben. Die dazu an anderer Stelle
ausgefithrten Bestimmungen besagen, dass die Sprache ihre Herkunft in

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

einer zu sagenden Erfahrung hat, die weder rein stumm ist noch schon
gesprochene Sprache darstellt. Es geht hier um einen dricten Weg zwi-
schen stummer Intuition und linguistic turn auf dem das Angerufen-
werden (der Vokativ) ein Meilenstein ist (vgl.: Schnell, 2005¢).

Das Eigentliche des Heilberuflers ist die Hinwendung zum bediirf-
tigen Menschen. Victor von Weizsicker begriindete die sprechende
Medizin mit der These, dass das Kranksein eine Not ist und sich in
der Bitte um Hilfe duflert. Der Arzt ist demnach definiert durch das
Angerufensein vom anderen Menschen, aus einer Not heraus und mit
der Bitte um Hilfe. Durch die Hinwendung entsteht eine Bezichung.
Arztliches Tun ist zunichst ein Verstehen des Anderen, eine Kommu-
nikation, in die eine Anamnese eingelassen ist, eine Untersuchung und
das Fillen einer Diagnose als Grundlage fiir eine Therapie (vgl.: Schnell
2004cC).

Eine medizinische Diagnose ist: 1. die Zuordnung eines Krankheits-
begriffs an die Person eines Patienten, 2. eine Aussage, die auf einen
individuellen Patienten zutreffen muss, 3. eine Handlung und eine
ethisch relevante Kommunikation mit einem Patienten (vgl.: Wieland
2004).

Schliefilich ist im Bereich der stummen Gesundheit und der bespro-
chenen Krankheit das Politische zu beachten, das in der ideologischen
Funktion der Sprache und der kulturrelativen Bewertung von Krank-
heiten liegt, sei es in den Wertungen medizinischer oder pflegerischer
Diagnosen. Susan Sontag hat an mehreren Beispielen die metapho-
rische Bedeutung von diagnosenahen Sprechweisen untersucht. In der
Regel handelt es sich um Stigmatisierungen positiver oder negativer Art,
die durch Metaphorisierungen zustande gebracht werden (vgl.: Sontag
1990: 99f). Uber den epistemologischen Status der Metaphorisierung
fihrt Sontag aus: »Ich sage nicht, dass die Metapher die klinische Auf-
fassung hervorbringt, aber ich vertrete das Argument, dass die Metapher
mehr tut als die klinische Auffassung nur zu bestitigen.« (ebd., 117)
Sie gibt Spielrdume fiir Interpretationen frei, die nicht zureichend in
klinischer Evidenz begriindet sind und daher die Kulturgeschichte von
Krankheiten mitbegriindet. In der europiischen Oper des 19. Jahrhun-
derts, in La Bohéme, La Traviata, La Dame aux Camélias, spielt die Tu-
berkulose eine herausragende Funktion. Ihre Bedeutung kontrastiert zu
der der Krebserkrankung, wie Susan Sontag ausfiihrt. »Im Tod in Vene-
dig erzeugt das Leiden einen Zusammenbruch all der Eigenschaften, die
Gustav von Aschenbach einzigartig gemacht hatten — sein Verstand, sei-
ne Schiichternheit, sein wihlerisches Verhalten. Die Krankheit wirft ihn
zuriick. [...] Als im Zauberberg hingegen diagnostiziert wird, dass Hans
Castorp an Tuberkulose erkranke ist, ereignet sich eine Erhohung seiner
Person. Die Krankheit verhilft Hans zu groflerer Einzigartigkeit.« (37)
Hingegen hat »der [Krebs-]Tumor die Energie, nicht der Patient.« Die

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Krebszellen »sind«, so die geltende Metapher, »aufler Kontrolle« (62f).
Die Tuberkulose verfeinert den Menschen, potenziert seine Vermogen.
Als Franz Kafka an TBC erkrankt, benutzte er die Krankheit um sich
zu befreien: von seiner Arbeit bei der Versicherung und von seiner Ver-
lobten Felice Bauer (vgl.: Wagenbach 1964, 1o7ff). Von der Befreiung
wird das eigentliche Leben erwartet: eine Konzentration auf das Wich-
tige und damit eine Steigerung und Intensivierung der Existenz. Es gibt
hier eine Art Gesundheit in der Krankheit, die in der Umstrukturierung
und Erweiterung des Milieus meiner Moglichkeiten zu sehen ist (vgl.:
Goldstein 2012, 271ff). All das wird Krebs und anderen »zersetzenden«
Krankheiten nicht zugeschrieben. Im Gegenteil. Man versucht auf Zi-
garettenschachteln den Lungenkrebs als Folge und Strafe des Rauchens
zu prognostizieren. Krebs ist eine negative Krankheit. In der jiingeren
Vergangenheit hatte Aids eine dhnliche ideologische Funktion. Sie galt
immer noch als runsaubere« Krankheit, die nur >Randgruppen befillt,
aber nicht den ordentlichen Biirger.

Krankheit ist ein Feld des Konflikts der Interpretationen. Was als
krank gilt, hingt nicht zuletzt von der Deutung ab, die sich durchsetzt
und die in ihrer Grammatik auch den »Blick des Klinikers« (Foucault
1991, 110) strukturiert. Der Arzt sieht, was gemifd geltender Aussagen
zu sehen ist. Sein Objeke ist die Krankheit. Gesundheit im Sinne durch-
lebten und umsorgten Lebens ist demgegeniiber eine Andersheit, ein
Abweichung, eine »Wahrheit des Kérpers« (Canguilhem 2004, 64) und
zwar meines Korpers. Gesundheit gehort niemanden, nur mir.

Gesundheit ist meine Gesundheit. Fraglich ist, welche Evidenz damit
erreicht wird. Erstens: Mindigkeit — ich gehe von mir aus. Zweitens:
interne Evidenz — das Fehlen gefiihlter Beschwerden ist jedoch nicht die
Abwesenheit von Krankheit, da Gesundheit so beschaffen ist, dass sie
auch die Maglichkeit von Krankheit beinhaltet (vgl.: Friesen/ Schnell
1990). Drittens: Das Innen als das Auflen. Wer in sich hinein hért,
der hort: die Gesellschaft. Es ist aber hochst naiv zu glauben, dass die
vertretene Meinung originell sein miisse, wenn man angeblich nur von
sich ausgeht. Nietzsche, Freud und Adorno stehen fiir die Einsiche, dass
das Selbst allein sich fremd ist und sich als Anderen vorfindet. Pierre
Bourdieu spricht vom Mythos der personlichen Meinung (vgl.: Schnell
1995, 170ff). Gesundheit ist ein In-der-Welt-Sein und in der Welt sind
die Anderen und ist die kulturelle Welt. In der Offentlichkeit und in
den Medien wird dargestellt, dass ein Leben lohnenswert ist, wenn sein
Autor aktiv, flexibel, offen, mobil und lernfihig ist. Welchen Einfluss
hat dieses Idealbild auf die Selbsteinschitzung meiner Person im Hin-
blick auf das, was ich als gutes Leben erstrebe? Wie bewerte ich mein
Leben im Licht vorgeformter Erziahlmuster? Derartige Erzihlmuster
sind die Identifikationsmuster. Midchen, die in den 8oerJahren im Al-
ter von 16 Jahren nicht wie High-School-Girls aus den Beverly Hills-

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

Soaps aussahen, galten als unrealistisch. Roland Barthes zeigt fir die
soer Jahre, dass Schauspieler modische Gesichter tragen miissen, um
populir zu sein. Diese Gesichter werden auf Filmplakaten der Foto-
agentur Harcourt prisentiert. Das maskenhafte Foto gibt vor, wie reale
Menschen auszusehen haben (vgl.: Barthes 2010, 29ff). Die plastische
Chirurgie hat diese Vorgabe Jahre spiter vollstindig erfiillt.

Was ich als gesund ansehe, ist durch die Offentlichkeit und das Po-
litische vermittelt. Die Presse bietet Patienten Erzihlmuster, die sie
tibernehmen und auf ihre eigene Person beziehen kénnen (vgl.: Stachr
1989). Die Linguistik hat untersucht, welche Werte und Wertungen
ein Patient damit tbernimmt und sich zu eigen macht (vgl.: Briinner/
Giilich 2003). Die mediale Information der Gesundheitsinformation
arbeitet, wie Susan Sontag gezeigt hat, mit Schematisierungen. Unge-
achtet der Auffassungen in Medizin und Gesundheitsberufen kennt die
Offentlichkeit nur wenige und wenig differenzierte Schemata. »Rein or-
ganische Krankheitenc, fiir die es eine »objektive Ursache« gibt, gelten
am meisten. »Psychische Krankheiten« sind weniger gut angesehen. Un-
klare Krankheitsbilder (:chronisches Erschopfungssyndrom) sind »im
Grunde genommen nichts«.

Wer sich der geborgten Sprache der Offentlichkeit bedient, iiber-
nimmt Normalitit. Normalitit und Normalisierung sind wesensmi-
Big schillernde Begriffe. Sie bedeuten: gesund, funktionieren, gut und
richtig, guter Durchschnitt, Ordnung. Wer sich als normal bezeichnet
oder auch nur in Rahmen dessen agiert, was als Normalitit gilt, wird
unvermeidlich zur schillernden Figur (vgl.: Rolf 1999). Das Schillern
der Normalitit in ihren Schattierungen verdecke die ethische Exklusi-
on: Andersheit im Sinne unklarer Krankheitsbilder oder tiberhaupt im
Sinne positiv uneindeutiger Phinomene kommt nicht oder fast nicht
zur Geltung. Um sich selbst auszudriicken greift eine Person auf Meta-
phern und Versatzstiicke zuriick. Thomas Mann spricht in seinem Essay
tiber Sigmund Freud vom »zitathaften Leben« (Mann 1936, 924) und
meint damit, dass die Person Zitate verwendet, um sich als-jemand im
Licht bestimmter Wertvorstellungen beschreiben zu kénnen. Auf Mu-
sterformularen von Patientenverfiigungen konnen vorgefertigte Werte
und Einstellungen als wichtig angekreuzt werden (vgl.: Schnell 2009b).
»Im Falle einer unumkehrbaren Bewusstlosigkeit wiinsche ich mir a,
b oder c«.

Wenn man davon ausgeht, dass alles Sprechen immer auch ein Uber-
setzen ist, dann ist jeder Ausdruck metaphorisch (vgl.: Schnell 2005e:
36f). Metaphern wiren damit nicht in erster Linie Sprachfiguren als
Schmuck der Rede, sondern, grundlegender, Bauelemente der Rede.
Damit ist Metaphorik in gewisser Hinsicht unvermeidlich. Sofern nun
die Rede in der ersten Person Singular nicht in der Verobjektivierung
der Gesundheitsfalle, den Metaphern der Krankheit oder in den Zi-

113

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

taten des Man versanden soll, miisste zwischen Gewohnheitsmetaphern
und lebendiger Metaphorik unterschieden werden (vgl.: Schnell 1999,
124f).

Gewohnheitsmetaphern und ebensolche Zitate lassen die Geschichte
und die narrative Identitit von Personen in vorgegebenen Rollen auf-
gehen. Lebendige Metaphorik durchbricht dagegen die Zwangscha-
raktere offentlicher Masken und erméglicht im Durchgang durch die
offentliche Sphire eine Artikulation der Andersheit seiner selbst, die
die Unfasslichkeit des Gesunden zeigt: als Unfasslichkeit. Erst nach die-
sem Durchgang durch die Gesundheitsfalle, die Metaphern und Zitate
kommt Gadamers schone Formulierung zur Geltung: die Verborgen-
heit der Gesundheit. Zu erginzen wire noch der Eigensinn Montaig-
nes: »Gesundheit heif§t fiir mich meinen gewohnten Zustand ungestort
beizubehalten.« (Montaigne 1998 111, 464)

Gleichwohl bleibt fraglich, was als und wie lebendige Metaphorik
beschrieben werden kann. Ich beschrinke mich auf drei Aspekte (vgl.:
Schnell 2005e, 34f). Eine lebendige Metapher ist keine Ubertragung
im Bereich des schon Gesagten, sondern eine Abweichung von bereits
existierenden Bedeutungen im Sinne einer semantischen Innovation:
etwas-als-etwas-anderes. Eine lebendige Metapher vollzieht die innere
Sinnkonstitution der Sprache, indem sie eine noch nicht gesagte Erfah-
rung in Sprache tibersetzt. Eine lebendige Metapher realisiert schlief3-
lich die duflere Sinnkonstitution der Sprache, indem sie dem zu Sa-
genden einen Ort im Bereich der 6ffentlichen Rede verschafft. Alle drei
Momente im Zusammenhang sind unverzichtbar.

b. E-Health und Digitalisierung als symbolische Form

Im Zeichen der kulturellen und gesellschaftlichen Innovation durch
den umfassenden Prozess der Digitalisierung entstehen zahlreiche, neue
Herausforderungen. Die Digitalisierung erfasst auch das Gesundheits-
wesen in Form von E-Health. Die entsprechenden Technologien bezie-
hen sich nicht nur auf die Ubermittlung und Biindelung von Patien-
tendaten durch die elektronische Gesundheitskarte und nicht nur auf
die Telemedizin und andere, medizinisch ausgerichtete Behandlungs-
pfade, sondern auf die gesamte Form der alltiglichen Selbstsorge: Pri-
vention, Wellness, Sport, Leben und Wohnen, medizinische Behand-
lung, pflegerische Versorgung. E-Health holt die Gesundheit aus dem
Zustand des Schweigens und macht sie zum Projekt der Optimierung
des Lebens im Zeichen einer Angst vor dem Tod. Wir wollen diese Ent-
wicklung kurz in den Diskurs der Technik und in den Diskurs der sym-
bolischen Formen einordnen, um dann das ethische Problem sichtbar
zu machen.

114

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

Der klassische Diskurs der 7echnik setzt seit Platons Mythos des Pro-
tagoras (Protagoras 320 ¢ fI) in der Anthropologie an, da er eine biolo-
gische Mangelausstattung des Menschen als Grund fiir die Einfithrung
und Verwendung von Technik ansieht. Die Anthropologie von Arnold
Gehlen enthilt bekanntlich die wichtigsten Argumente in dieser Hin-
sicht: durch Technik ersetzt der Mensch, was ihm fehlt, verstirkt er sei-
ne schwachen Eigenkrifte und entlastet sie. Technik ist Fihigkeit und
Instrument zur Bearbeitung der Natur. Das klassische Beispiel ist die
Verwendung des Hammers. Sie dient der Kompensation eines biolo-
gischen Mangels. Technik ist hier als blofles Instrument gedacht, dass
allzeit in der Hand des Menschen befindet und nur tut und tun kann,
was der Mensch will.

Zu betonen ist, dass Gehlen hier allein nicht stehen geblieben ist. Als
Kulturkritiker ist an ihm das Zeitalter der Atombombe nicht spurlos
voriibergegangen. So hofft er in den 6oer Jahren, dass sozialethische
Normen helfen kénnen, nach groflen Katastrophen den technischen
Fortschritt unter eine Kontrolle zu nehmen. Das Zeitalter der Verant-
wortungsethik fiir die technologische Zivilisation (Hans Jonas) sollte
indes noch kommen.

Der Technologiediskurs hat der klassisch anthropologischen Sichtwei-
se entgegengehalten, dass Technik nicht nur und allein ein Instrument
sei, sondern auch tiber einen zumindest teilweise eigenen Logos verfiige
und man daher von Zechnologie sprechen miisse. Ein Beispiel dafiir ist
das Navigationssystem in einem Passagierflugzeug. Es ist von Menschen
gemacht und programmiert, wenn es aber wihrend eines Fluges arbei-
tet, dann ist es kein blofles Instrument mehr wie der Hammer. Es ist
Technologie, weil es situativ relevante Informationen auswihlt, nach
denen der Pilot sich richtet. Wihrend der Mensch bei der Verwendung
des Hammers die Situation des Himmerns kontrolliert, ist es nun der
Bordcomputer, der das Fliegen des Flugzeuges bestimmc.

Bei der Rede von einem Technologiediskurs ist nicht nur daran gedacht,
dass im frithen 20. Jahrhundert Computer allmihlich das Verstindnis
von Technik im Sinne eines quasi nach dem Modell des Faustkeils ge-
dachten Hammers ersetzen, sondern auch an Konzepte von Technokratie.

Institutionen herrschen wie ein technischer Apparat. Man denke nur
an Max Webers Untersuchungen zur Biirokratie oder an Jiirgen Haber-
mas’ Ausfithrungen tiber Technik und Wissenschaft als Ideologie. Ein
klassisches Beispiel fiir ein Amalgam von Technokratie und Technolo-
gie sei, so Herbert Marcuse, die Herrschaftsweise des nationalsozialis-
tischen Staates. Technologie ist hier ein eigener Prozess, der nicht auf
Intentionen konkreter Personen oder Gruppen reduziert werden kann.
Technologie ist vielmehr eine Form als Selbstzweck.

Der Diskurs wiederum, innerhalb dessen die Konzepte Technik und
Technologie mit- und gegeneinander stehen, kann mehr oder weni-

I1§

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

ger als Antithese beschrieben werden. Mit den Worten von Cornelius
Castoriadis handelt es sich hier um die Antithese »zwischen der Tech-
nik als reinem Instrument des Menschen [...] und der Technik als au-
tonomem Fakrtor, als Fatalitit, als einem giinstigen oder schlimmen
Schicksal« (Castoriadis 1983, 196). Diese Antithese ist als solche kein
direktes Problem, da sie Argumente enthilt, die gewisse Plausibilititen
aufweisen. Etwa im Bereich der Phinomenologie und ihres Umfeldes
finden sich zahlreiche Belege dessen. Man denke an Martin Heideg-
gers Auffassung von Technik als Weise des Entbergens, die selbst nichts
Technisches ist und die die anthropologische Auffassung von Technik
hinfillig werden lisst. Obwohl gelegentlich zur Fatalitdt neigend, ist
auch Hans Jonas zu erwihnen, der gerade in der Medizin die Technolo-
gie als eine Macht ansieht, die die Verantwortung des Menschen heraus-
fordert (Technik, Medizin, Ethik). Die Antithese wird als solche jedoch
problematisch, wenn sie das letzte Wort in Sachen der Technik behalten
sollte.

Eine weiterfithrende Stimme im Technikdiskurs stammt vom Marcel
Mauss, der der Sache nach an der Kdrpertechnik ansetzt und damit das
Wie des Tuns und des Handelns in den Mittelpunkt riicke. Mit dem
Blick des Ethnologen entziffert Mauss so das Marschieren des Solda-
ten, die Schwimmtechnik des Sportlers, die Techniken des Ausruhens
und der Leistung und viele Praxisformen mehr. Mauss erneuert auf die-
sem Wege das Verstindnis des Habitus, der als Schliisselbegriff spater
von Pierre Bourdieu ibernommen worden ist (Entwurf einer Theorie
der Praxis). Die Differenz zwischen Mensch und Technik ist in gewisser
Hinsicht aufgehoben, der Mensch verleibt sich die Technik und bildet
selbst Technik und Techniken aus, durch die hindurch er zu handeln
vermag. Da Technik hier in die Erfahrung eingreift und ihr Sinnbil-
dungen mitermoglicht, kann mit Gaston Bachelard auch von Phino-
menotechnik gesprochen werden. Technik, die in Sinnbildungen hi-
neinwirke, ist damit nicht automatisch dasselbe wie Formalisierung oder
gar Sinnentleerung, wie Husserl gelegendlich in der Krisis (dort § 9g)
nahelegt. Technik und Humanitit gehen cine gewisse Synthese ein. Sig-
mund Freud spricht bekanntdich davon, dass »der Mensch sozusagen
eine Art Prothesengott ist« (Freud 1994, 57). Technik ist weder blofles
Instrument noch autonomes Schicksal, sondern Handlungsweise des
Kérpers oder Praxisform, die vom Leibkérper her gedacht werden muss
(M. Mauss). E-Health steuert den Umgang des Menschen mit sich
selbst und greift direkt in den Korper, in die Sinne und in den Geist ein.
Die Techniken der Gesundheit werden nicht nur angewendet, sondern
anverwandelt und einverleibt. Sie sind daher auch Technologie, da sich
das Selbst nach ihrem Logos richtet. E-Health ist eine Form der Digi-
talisierung und tritt damit in den Prozess der Kulturbildung ein, den
Ernst Cassirer als symbolische Formung beschreibt.

116

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

Die Kritik der Vernunft wird zur Kritik der Kultur. So lautet das zen-

trale Argument Cassirers. Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle
Arten des menschlichen Weltverstehens und -erschlieflens. Die Philoso-
phie hat als Philosophie der Kultur nicht die primire Aufgabe, einzelne
kleine Lebenswelten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden,
zu betrachten, sondern die universelle, synthetische Anschauung, die
alle individuellen Formen in sich begreift, kritisch zu begriinden.
Der Mensch lebt nicht in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in
einer Vermittlung, da er zwischen sich und die Welt symbolische For-
men bringt. Diese Vermittlung charakeerisiert alles menschliche Erken-
nen, wie es auch fiir alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch
ist. Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen
auszeichnen. Sie konnen zunichst allgemein bezeichnet werden als
Reaktionen auf Eindriicke der Welt, die diese frei titig durchdringen
und umwandeln. Symbolische Formen schaffen je eine eigene Welt des
Sinns und bilden somit Realitdt keineswegs nur ab. Als entsprechende
symbolische Formen bezeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache,
Kunst, Wissenschaft. Weil diese Liste nicht vollstindig scheint und es
auch nicht notwendig ist, die symbolischen Formen ausgerechnet auf
diese vier zu beschrinken, kann die Digitalisierung tiberhaupt als sym-
bolische Form diskutiert werden. In jedem Falle gilt, dass fiir eine Man-
nigfaltigkeit von symbolischen Formen Kants transzendentaler Idea-
lismus nicht aufkommen kann. Die genannten symbolischen Formen
sind eigenstindige, inkommensurable und aufeinander nicht reduzier-
bare Formen der Anschauung von der Welt.

Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck,
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldthe-
orie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwirtig.

Entscheidend ist, dass der Philosophie Cassirers (bis zum Eintritt
ihres Autors ins Exil) als aufklarerischer Impuls die Ansicht inne wohnt,
dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisierung
und Formung und daher auf cinen historischen Prozess verweist, in
dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt,
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des
Menschen und der Humanitit angesehen werden kann. In diesem
Sinne soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisie-
rung der Kultur erwirken (eine detailliertere Auseinandersetzung mit
Cassirer findet sich in: Schnell/Luft 2014).

Die Digitalisierung ist auch einen symbolische Formung. Sie erstrecke
sich auf die Politik, die Wirtschaft, die Bildung und auf das Gesund-

117

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

heitswesen. Thr Ziel ist im Hinblick auf E-Health die Formung des
Quantified Self, das sich selbst mit Instrumenten vermisst, ausdriickt,
bewertet und das die entsprechenden Daten anderen iibermittelt. Es ist
heute fraglich, ob sie ihrerseits zur Humanisierung beitrigt.

Digitalisierung ist, so die Definition fiir den Bereich der Gesundheit,
die umfassende Speicherung und Verbreitung personenbezogener Da-
ten besonderer Art, die freiwillig erfolgt und der sich dennoch niemand
entzichen kann (vgl.: Jacob/Thiel 2016). Digitalisierung ist ein sozialer
Prozess auf der Basis technischer Moglichkeiten.

In diesem Rahmen verspricht E-Health, Antworten auf drei existen-
tielle Menschheitsfragen geben zu kénnen: Wie ist ein Leben in Ge-
sundheit moglich? Wie kann Autonomie auch im Alter noch realisiert
werden? Was ist ein Sterben in Wiirde? Entsprechende Technologien
werden entwickelt oder sind schon in der Anwendung: medizinische
Behandlungs-Apps fiir das Smartphone und das Tablet, Vernetzungen
von Patientendaten, telemedizinische Home-care, Self-Tracking Pro-
gramme und eine kiinstliche Biologie gedruckter Ersatzorgane in 3-D.

Parteiginger der Digitalisierung fithren ins Feld, E-Health bewirke

unter anderem:

* cine Steigerung der Selbsterkenntnis des Menschen durch Fak-
ten auf der Basis von Messungen,

¢ die Autonomie von Patienten im Kontakt mit Institutionen der
Gesundheitsversorgung,

¢ eine Kommunikation von Patienten mit Arzten und Pflegenden
ohne Zeit- und Informationsverlust,

* cine autonome Lebensfithrung im Alter (auch bei chronischer
Erkrankung),

* cine Optimierung der Begleitung am Lebensende.

Demgegeniiber stellen Analytiker der Biopolitik im Gefolge von Michel
Foucault kritisch heraus, E-Health férdere unter anderem:

e die einseitige Wahrnehmung der eigenen Person als zu optimie-
rende Maschine,

¢ cine Normierung der gesundheitsbezogenen Lebensfiihrung,

* den Vorrang von kommunizierten Gesundheitsdaten gegeniiber
der Person eines Patienten,

o Uberwachung und Kontrolle,

* die Verdringung von Trauer und Abschied vor dem Tod.

Gesundheit, Altern und Sterben werden sich im Zeichen von E-Health
verindern. In den Mittelpunke treten: Optimierung, Quantifizierung,
Technisierung, (Selbst-)Uberwachung des Lebens. Weniger attrakeiv

118

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GANG ZUM HAUSARZT

werden sein: Gebrechlichkeit, Endlichkeit, Abweichung von technischen
Normen. Der Prozess der Digitalisierung ist ein umfassender Prozess,
der die Realitit als Welt von Signalen auffasst und der die Welt daher
als Ganze strukturiert. Die Digitalisierung miindet in eine »umfassende
Quantifizierung« (Rédder 2015, 38). Sie erfordert in Form von E-Health,
dass sich der Biirger zum Quantified Self formt und formen lisst.

Eine Quantified Self kontrolliert sich selbst im Lichte der Messung des
Lebens und kommuniziert entsprechende Daten 6ffentlich. Diese Ent-
wicklung verindert die Selbstsorge.

Der Antrieb zur Leben ist dann nicht mehr die Selbstsorge in einer
Balance zwischen Selbststeigerung und Anerkennung der eigenen End-
lichkeit, sondern die einseitige Optimierung des Lebens und Verleug-
nung des Todes.

Vor Hintergrund der Perspektiven von Digitalisierung und Biopolitik
erhebt sich die Frage, welche Ethik angemessen ist, um die erwihnten
Prozesse bewerten zu konnen. Es geht darum, Autonomie, Fiirsorge,
Gerechtigkeit und andere Werte im Lichte dessen zu betrachten. Wei-
terhin ist in diesem Zusammenhang unter anderem zu untersuchen,
wie sich eine Ethik als Schutzbereich aufstellen muss, um diese und wei-
tere Entwicklung der Lebenswissenschaften bewerten zu kénnen. Dazu
bedarf es zunichst einer dichten Beschreibung der Technologien und
ihrer lebensgenerierenden Potenzen. Diesen und anderen Herausforde-
rung werden wir uns an anderer Stelle widmen.

c. Der Gang zum Hausarzt

Die Selbstsorge ist, unterstiitzt durch die Fiirsorge Anderer, auch ein
Modus, um auf Stérungen der Gesundheit und des »gewohnten Zu-
standes« (Montaigne) zu reagieren. Eigenkrifte und Hausmittel werden
eingesetzt, um Storungen und Unpisslichkeiten tiberwinden zu kon-
nen. Wir befinden uns hier noch vor der Unterscheidung von Krankheit
(Medizin) und einem Umgang mit dem Kranksein (Krankenpflege).
Diese Sachlage dndert sich, wenn ein Mensch krank wird. Ein Mensch
kann krank und pflegebediirftig werden, weil er ein leibliches Lebewe-
sen ist, das heifdt endlich und hinfillig. Auch Krankheit ist insofern eine
Andersheit als sie von der unthematischen Normalitit der Gesundheit
abweicht. Gleichwohl kann Krankheit in gewissem Sinne wiederum zur
Normalitit werden.

Die Rede von einer Andersheit gilt nicht abstrakt, sondern immer
auch im Hinblick auf eine vorherrschende Ordnung und die Art, wie
diese tiberschritten wird. In der Ordnung des Krankenhauses kénnen

I19

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Mediziner mit chronisch Kranken und mit behinderten Patienten
»nichts anfangen« (Luhmann), weil diese Personen nicht heilbar sind
und daher an ihnen gesundheitsokonomisch nichts abrechenbar ist.
Diese harte Selektion ist in der Hausarztmedizin noch nicht gegeben.
Der Allgemeinmediziner wird als »niedergelassen« bezeichnet, weil seine
Art des irztlichen Handelns mit der Lebenswelt seiner Patienten korre-
liert und daher eine gewisse alltagsnahe Augenhéhe zwischen Hausarzt
und Patienten besteht.

Erst wenn die Differenz gesund/krank eingefiihrt wird, gewinnt
der Arzt und mit ihm die Medizin an Bedeutung. Das Leben beginnt
ja nicht mit dem Auftreten des Arztes. Die Geburtshilfe ist im wis-
senschaftlichen Zeitalter zwar auch an die medizinische Gynikologie
gebunden. Aber die Geburt ist keine Krankheit, fiir die der Arzt zu-
standig ist. Der Arzt riicke in den Mittelpunke, indem er von einem
Menschen, der durch die Diagnose des Arztes und durch dessen
Krankschreibung in den Status des Patienten tbergeht, aufgesucht
wird. Der drztlichen Aktivitit des Untersuchens, Diagnostizierens und
Krankschreibens geht ein Dialog zwischen Arzt und Patient voraus, in
den die Anamnese eingelassen ist. Diesem Dialog wiederum geht die
Passivitit des Zur-Hilfe-Gerufenwerdens des Arztes durch einen hilf-
ebediirftigen Menschen und potentiellen Patienten voraus. Erst diese
Passivitit bringt den Arzt in unsere Systematik ein. Von der Passivitic
des Gerufenwerdens entwickelt Victor von Weizsicker die irztliche Ti-
tigkeit. Klaus Dérner radikalisiert diesen Gedanken zu einer ethischen
Grundhaltung, in der sich der Arzt als ein Arzt vom Anderen her verste-
hen soll (vgl.: Dérner 2002).

Wenn ein Mensch den Hausarzt aufsucht, iiberschreitet er eine
Schwelle. Mit der Uberschreitung wird unwiderruflich klar: Das System
der Selbstsorge und der familialen Sorge ist nicht mehr ausreichend.
Hilfe, die Anteil nimmt, aber auch Fachlichkeit und Distanz besitzt,
soll mir und uns helfen. Der Hausarzt wird, durch seine Arbeit in der
Praxis oder Hausbesuche, zur Hilfe gerufen. Der den Arzt rufende
Mensch wird zum Patienten. Ein Hausarzt ist der Arzt, der, aus Sicht
vieler Patienten, der allddglichen Selbstsorge am nichsten ist. Anders
gesagt: Patienten erwarten von einem guten Hausarzt, dass er an ih-
rem Alltagsleben und ihren -sorgen teilhat. Thorsten Langer spricht in
seiner Untersuchung des Hausarztwesens von »privaten Begleitthemenc
(Langer 2005, 152). Der Hausarzt erzdhlt davon, dass er wihrend der
Fuflballweltmeisterschaft mit seiner Familie im Garten gegrillt hat. Der
Patient kann sich damit spontan identifizieren. Ihm gilt »sein Arztc als
Mensch. Vom Facharzt erwartet ein Patient in der Regel keine so grofle
lebensweltliche Anteilnahme wie von seinem Hausarzt. Der Hausarzt
soll dem Patienten dhnlich nah sein wie die Gemeindeschwester oder
die Familiengesundheitspflege.

I20

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GANG ZUM HAUSARZT

Wenn sich ein Patient fiir den Besuch beim Arzt entscheidet, hat er
einen Abwigungsprozess auf mehreren Ebenen durchlaufen. Der Pati-
ent Gberlegt, ja, hort in sich hinein, ob die Beanspruchung des Arztes
wirklich notwendig und er so hilfebediirftig ist, dass er ohne diese Hil-
fe nicht auskommen kann. Ein solcher Prozess verliuft durchaus nicht
gradlinig. Morgens geht es dem Patienten besser, er ist hoffnungsfroh,
nachmittags dann schlechter, aber er will noch warten oder vielleicht
doch nicht? Was sagt die Frau? Was rit die Schwiegermutter am Telefon?

Der Hausarzt ist der Arzt, zu dem ein Patient, zumal ein chronisch
kranker, eine echte, oft langjihrige Bezichung aufgebaut hat. Die Be-
zichung selbst besteht in der Regel aus Arztbesuchen in kiirzeren oder
lingeren Abstinden und in Begegnungen, die oft niche linger als 20
Minuten dauern. Aber das zihlt fiir den Patienten. Vier Besuche mit ei-
ner Nettosprechzeit von 90 Minuten kdnnen als angebahnte Beziehung
zwischen Hausarzt und Patient gelten, denn vier Besuche heif3t: dreimal
ist der Patient wieder gekommen. Bei der Entscheidung, den Arzt auf-
zusuchen und die hiusliche Selbstsorge fiir vorldufig beendet zu erkli-
ren, spielt neben der Einschitzung der eigenen Bediirftigkeit auch die
vorausgehende Erwartung an den Arztbesuch eine wichtige Rolle. Wird
er mir helfen kénnen? Wie war es bisher? Kann ich erwarten, dass sich
die Bezichung zum Arzt weiter so gestaltet wie bisher? Ein singulirer
Arztbesuch gilt nichts, so lange er sich nicht kohirent in die Tradition
anderer Besuche bei demselben Arzt einreihen ldsst.

Eine als gut bewertete Bezichung zum Hausarzt umfasst, wie Thorsten
Langer (2005) gezeigt hat, mehrere Dimensionen:

1. DerPatienterwartet, dass die je neuzuvollziehende Begegnung mitdem
Arzt so sein wird, wie die anderen Begegnungen bisher verlaufen sind.
Die Erwartung ist eine Nachbildung der Vergangenheitsvorstellung.

2. Der Patient hat entschieden, dass er Hilfe vom Arzt benotigt.

3. Der Besuch beim Hausarze stiitzt die alltdgliche Selbstsorge, die im
Wesentlichen daheim stattfindet, indem der Arzt an der Normalitit
der Lebenswelt des Patienten teilnimmt.

Ein Gelingen des von Krankenkassen cingefithrten Hausarztpro-
gramms, das Patienten Bonuspunkte und geringere Beitragszahlungen
gewihrt, wenn sie lange zu ein und demselben Hausarzt gehen, setzt
unter anderem voraus, dass in der Beziehung zwischen Arzt und Patient
die Moglichkeit existiert, Kritik zu dufern. Patienten wéren mit ihrem
Arzt unzufrieden und kénnten ihren Unmut duflern, so dass nach ei-
ner klirenden Aussprache eine Weiterfithrung der Beziehung maglich
bleibt. Daran mangelt es aber oft. Wenn Patienten unerwartet die Praxis
nicht wieder aufsuchen, wissen Arzte in der Regel nicht, ob der Pati-

I21

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

ent verstorben, unzufrieden oder verzogen ist. Trotz aller Reduktion des
irztlichen Paternalismus in den letzten Jahrzehnten existiert im Bereich
einer kritischen Medizin vielfach noch Sprachlosigkeit.

d. Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und
privatem Betrieb

Der Gang ins Krankenhaus bestitigt, dass das System der familiiren
Selbstsorge des Patienten nicht mehr zureichend ist und fligt unserer
Betrachtung eine neue Qualitit hinzu, nimlich den Ubergang von
der ambulanten zur stationdren Versorgung. Der performative Akt der
Krankschreibung weist iiber die Hausarztbehandlung hinaus. Der Ein-
tritt in das Krankenhaus erfolgt durch eine Uberweisung des Haus- oder
Facharztes, durch den Notarzt in der sogenannten Liegendanfahrt oder
durch den aufrecht gehenden Menschen, der sich in die Notaufnahme
der Ambulanz begibt. Die Erfahrungen, die der Patient beim Eintritt
in das Krankenhaus macht, haben moglicherweise Auswirkungen auf
die Frage, wie er sich im Krankenhaus zu Recht zu finden vermag. Von
der anders gearteten Problematik des Einzugs ilterer Menschen in ein
Heim wissen wir, dass sich Heimbewohner aus ihrer Sicht und der ihrer
Angehoérigen tendenziell umso besser im Heim einleben, je autonomer
sie bei der Entscheidung des Einzugs mitgewirke haben (vgl.: Josat et
al., 2006). Wer einfach abgeschoben wird und sich beim Erwachen un-
erwartet im Heim wiederfindet, kann sogar ein Trauma erleiden. Die
sogenannte Einlieferung ins Krankenhaus wire im Lichte dieser Erfah-
rung zu untersuchen.

Innerhalb des Krankenhauses erwartet den Patienten eine neue Welt
mit eigenen Regeln und eigener Sprache. Das Krankenhaus ist ein Reich
der Zeichen, das verschiedene Territorien voneinander unterscheidet.
Es gibt dadurch einen offentlichen Bereich und Sektoren begrenzter
Zuginglichkeit wie die Intensivstation oder den Operationssaal (vgl.:
Schnell/ Mitzkat 2005, 2006).

Die Geschichte des Krankenhauses beginnt mit dem Hospital. Be-
grifflich verweist das Hospital auf das lateinische Wort Hospes, das Gast
oder Gastfreundschaft bedeutet und somit eine grof§e Nihe des Hospi-
tals zur alltdglichen Sorge des Menschen ausweist. Andererseits kann das
Wort Hospes auch mit Fremder iibersetzt werden, ja sogar mit Bezug
auf den Begriff Hostis, der den Fremdling oder gar Feind bezeichnet.
Diese Ambivalenz gehért zur Sache des Hospizes und der Kultur der
Versorgung kranker Menschen. Das Hospital hat seit der Antike eine
lange Geschichte der Transformationen hinter sich (vgl.: Jetter 1986).
In ihr kommt der pflegerischen Versorgung eine grofSe Bedeutung zu.
Die cura sui wird von der christlichen Fiirsorge her gedacht.

122

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

Als eine Antwort auf die Not und das Elend nach der Beendigung des
hundertjahrigen Krieges griindete Nicolas Rolin das Hospiz Hétel-Dieu
in Beaune (Burgund, Frankreich). In dem Armenspital herrsche seit den
Anfingen im Jahre 1443 ein Geist der Pflege und der christlichen Fiir-
sorge. Die medizinische Versorgung durch Arzte ist, wie bis in das 19.
Jahrhundert iblich, ein wichtiger, aber keinesfalls dominierender Teil
der Betreuung von Kranken. Vom Mittelalter bis in die 7oer Jahre des
20. Jahrhunderts haben die Schwestern des Hospizes in mehreren grof3-
en Silen viele tausend kranke und sterbende Menschen versorgt und ge-
pllegt. Der grofle Armensaal hat eine Dimension vom sox14x16 Metern
und enthilt insgesamt 31 Betten, die bei groffen Epidemien mit zwei
Personen belegt wurden. Hinter den Betten befinden sich Truhen fiir die
personlichen Dinge der Patienten. In der Mitte des Saales erméglichte
eine Reihe von Tischen den Patienten gesellige Mahlzeiten auf8erhalb
der Betten. Im Jahre 1645 entstand ein kleiner Saal fiir wohlhabende
Patienten. Um die sechs Betten kiimmerten sich zwei Schwestern, eine
Expertin und eine Novizin. Ein weiterer Saal enthilt zw6lf Betten fuir
Sterbende, die rdumlich von den Kranken und Armen getrennt gepflegt
worden sind. Die gesamte Anlage reprisentiert in optimaler Weise den
institutionellen Sinn der Krankenversorgung im Mittelalter. Er liegt
vor der Ausdifferenzierung der heilberuflichen Professionen und weit
vor der Dominanz der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise von
Krankheit. Im Garten des Krankenhauses in Beaune wurden Pflanzen
geziichtet, die in der Apotheke als Heilkrduter verarbeitet wurden — zum
Beispiel Kellerasselpulver, Flusskrebsaugen, Brechnusspulver.

Das Hospital wandelt sich in Europa nach 1800 zum Krankenhaus.
Florence Nightingale etabliert nach dem Vorbild der Kaiserswerther Di-
akonissen die, wie man heute sagen wiirde, Qualititsentwicklung auf
den Stationen. Das Krankenhaus wird aber vor allem vom Stand der
Arzte dominiert. Medizinische Fachgebiete verzweigen sich. Anhand
der Verzweigungen (Innere Medizin, Pidiatrie, Neurologie usw.) wer-
den Stationen ausgerichtet. Die Hygiene erobert die Krankenversor-
gung (vgl.: Hudemann-Simon 2000).

In seinem Buch Die Geburt der Klinik zeigt Michel Foucault, wie sich
in dieser Zeit der irztliche Blick verindert. Wihrend die vormoderne
Medizin an der Haut als einer Sichtbarkeitsgrenze den Blick anhielt,
dringt die moderne Medizin in den Kérper ein und macht ihn durch-
sichtig. Die »neue Empirie des Kérperinneren« (Gehring 2004, 36) be-
giinstigt das Auftreten einer naturwissenschaftlichen (Bio-)Medizin der
Proben und Gewebe, die einen Gegensatz zur sprechenden Medizin bil-
det, wie in der Einleitung bereits hervorgehoben wurde.

Im 19. Jahrhundert gab es neben dem Allgemeinen Krankenhaus
und der Irrenanstalt die Pest-Lazarette. Im preuflischen Staat entsteht
die Universitdtsklinik. Universitire Medizinausbildung, Forschung und

123

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Krankenversorgung unterstechen dem Staat. Diese lange Zeit vorbild-
liche Einheit von Forschung, Lehre und Patientenversorgung ist heute,
zu Beginn des 21. Jahrhunderts, zerbrochen. Der Patient, von dem wir
hier ausgehen, ist zahlreichen Umorientierungen ausgesetzt.

Seit der Einfithrung der DRGs (Fallpauschalen) werden von den
Krankenkassen feste Pauschalsitze fiir Krankheitsbilder bezahlt und
nicht mehr fiir Liegezeiten. Die Krankenhausverweildauer von Pati-
enten sinkt. Die medizinische Versorgung und die Pflege miissen inner-
halb »weniger Tage als bisher erbracht werden. [...] Auf gewisse Arbei-
ten muss evtl. verzichtet werden.« (Fischer 2002, 17). Das Krankenaus
ist ein Reparaturbetrieb. Gesunden miissen Patienten daheim.

Die staatlichen Krankenhiuser geraten in cine Finanzierungskrise.
Forschungsgebundene Drittmittel werden zur Aufrechterhaltung des
Routinebetriebs verwendet, Arzte und Personal sind Lohnkiirzungen
und verlingerten Arbeitszeiten ausgesetzt und die Patienten den da-
raus resultierenden Bedingungen. Das Leistungsspektrum eines Kran-
kenhauses spezifiziert sich. Die Universititsklinik behandelt hoch
problematische und schwierige Krankheiten, sogenannte einfache Ope-
rationen am Blinddarm oder am Leistenbruch kommen faktisch nicht
mehr vor. An ihnen kann der Student nicht mehr lernen und auch kei-
ne Erfahrungen machen, die Patienten zu Gute kommen.

Auf das Ende der Klinik als staatlicher Anstalt folgt seit einigen Jahren
das Zeitalter der Klinik als privater Betrieb. Die Krankenhiuser gehdren
zu Konzerngruppen, die je eigene Ziele verfolgen mit Auswirkungen auf
das Haftungsrecht, die medizinische Grundlagenforschung und die Pa-
tientenversorgung, das Angebot alternativer Heilmethoden und natiir-
lich auf das Okonomische, die Rechnungsart des Ganzen. Man kénnte
Krankheiten und entsprechende Diagnosemdglichkeiten erfinden und
sich selbst als Hilfe anbieten. Lukrative Krankheiten wiirden sich von
weniger lukrativen absondern, fiir deren Versorgung die Frau des Bun-
desprisidenten werben kénnte.

Privatisierungen in allen Bereichen ehemals 6ffentlicher Versorgung
verindern den Charakeer einer Kommune. Energie, Wasser, Verkehr sind
die bekanntesten Bereiche, die in den letzten Jahren groflen Privatisie-
rungen unterworfen worden sind. Kommunen haben im Ausgang vom
Sozialstaatsprinzip des deutschen Grundgesetzes (GG Art. 20, Abs. 1)
einen Auftrag zur Daseinsvorsorge, der hauptsichlich in der Schaffung
von Infrastrukeur besteht. Die Privatisierung von Infrastruktur entla-
stet Offentliche Haushalte. Sie verindert eine Kommune aber, sofern
Daseinsvorsorge durch die Privatisierung an den Marke gebunden ist.
Telefonzellen, Briefkdsten, Bushaltestellen verschwinden aus dem 6f-
fentlichen Raum. Wie kann eine Gemeinwohlverpflichtung fiir die
kommunale Krankenversorgung unter den Bedingungen des Marktes
aussehen (vgl.: Fuchs 2005)?

124

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

Wem dient das Krankenhaus? In der staatlichen Universititsklinik
steht die Forschung an erster Stelle, der krankenhiusliche Privatbe-
trieb dient der Patientenversorgung. Beides kann zum Problem werden.
Wem niitzen glinzende Forschungen, wenn die Versorgung der Pati-
enten nicht ausreichend ist? Umgekehrt wiirde die blof3e Bevorzugung
eines reinen Versorgungskrankenhauses die Grundlagenforschung in
die Position versetzen, nachweisen zu miissen, dass sie lukrativ ist. Im
Unterschied zur Anwendungsforschung im Krankenhaus diirfte das der
Grundlagenforschung kaum gelingen. Oder: In Grundlagenforschung
wird nur an den Stellen investiert, an denen Gewinne zu vermuten
sind, weil die Pharmaindustrie, die Industrie der Medizintechnik und
der Hilfsmittel ein Interesse an bestimmten Grundlagen anmeldet.
Forschung wire dann immer nur Auftragsforschung.

Das Krankenhaus als privater Betrieb dient offenbar dem Patienten.
Er wird sogar empfangen.

»Guten Tage stellt eine BegriiSung dar, die fiir Krankenhduser eher
untypisch ist. Das medizinische und pflegerische Personal ist nach
einem Stellenschliissel zusammengesetzt, der eine Konzentration auf das
Wesentliche erlaubt, ohne Uberstunden, ohne unproduktive Grund-
lagenforschung. Das Wesentliche ist der Patient. Der Patient wird als
Kunde behandelt (vgl.: Schnell 1998). Im »neoliberalen Krankenhaus«
(Haug 2004) wird die Patientenversorgung zur Dienstleistung. Deren
Kern ist die sprechende Medizin ausgehend von dem Anderen. Mit dem
Patienten wird plétzlich gesprochen. Seine Meinung zihlt, im engsten
Sinne des Wortes. »Der neue Patient wird Gast in einer Art Hotel, in
dem ihm die vorherigen Uberwacher ebenso zu Diensten sind, wie die
allmichtigen Arzte demiitig auf seine Nachfrage nach ihnen zu hoffen
scheinen.« (ebd., 10) Im neoliberalen Krankenhaus wird mit dem Pati-
enten nicht nur gesprochen, er wird auch umsorgt und aufgebaut. Die
dazu notwendige Gefiihlsarbeit hat Arlie Russell Hochschild in ihrer
Studie Das gekaufie Herz diber die Kommerzialisierung der Gefiihle doku-
mentiert (vgl.: Hochschild 2006).

Gefuihlsarbeitist demnach eine geschlechterspezifische, gezielte Dienst-
leistung, die eine gewiinschte Wirkung im anderen Menschen erzeugt
und zwar durch das Management eigener Gefiihle. Das Management
ist Gefithlen nicht nacheriglich hinzugefiigt, sondern geht bereits in
ihre Artikulation ein. Ein Selbst bedarf immer einer Artikulation, die
einem Management unterliegt. In diesem Sinne spricht Ervin Goffman
von einer Presentation of the Self in Everyday Life. Als Vorbild fiir die
neoliberale Gefiihlsarbeit kann das Verhalten von Stewardessen gelten,
wie Hochschild gezeigt hat. Bei Delta Airlines werden Kunden nicht
beférdert, sondern sie gleiten sicher dahin. Fiir die entsprechende At-
mosphire sorgen die Flugbegleiterinnen. In Schulungsprogrammen der
Luftlinie haben sie gelernt, die Kabine als ihr privates Wohnzimmer zu

12§

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

betrachten. Sie sollen sich vorstellen, sagt das Schulungsprogramm, dass
der Fluggast sie an einen bekannten und geliebten Menschen erinnert.
Die Stewardess bedient den kahlkdpfigen Passagier nun ebenso wie sie
ihren eigenen Onkel Fritz zu Hause umsorgen wiirde. Der Unterschied
zwischen privatem und 6ffentlichem Verhalten verschwindet. Flugbe-
gleiter und Passagier glauben an das, was sie spielen.

Im Krankenhaus war das Management von Gefiihlen seit der Moder-
ne immer schon zu finden. Die Tatsache, dass Studenten lernen miissen,
die Autopsie gefithlsmifSig durchzustehen, zeigt, dass hier noch nicht
die Perspektive der Dienstleistung dominiert. Zur ihrer Entfaltung ist
es notwendig, dass der Arzt, die Schwester und der Pfleger auftreten wie
eine Crew: als starkes und interprofessionelles Team. Gefiihlsarbeit als
Fiirsorge und Empowerment.

Das private Krankenhaus der Zukunft konstituiert den neoliberalen
Patienten, der Eigentiimer seines Kérpers ist und dem die Autonomie
des Kunden zugemutet wird. »Welche Narkose hitten Sie gern?« Hier
ist eine Geburtsstitte einer Gouvernementalitit, von der wir bereits
gesprochen haben. Im Krankenhaus sind die korpernahen Unterstiit-
zungen von Patienten weiterhin notwendig, manchmal in geringerer
Intensitit, da moderne Operationstechniken immer weniger invasiv
und organisch belastend, Narkosen kiirzer und leichter sind, so dass
Patienten cher und schneller wieder auf die Hohe ihrer eigenen Mog-
lichkeiten gelangen kénnen. Die Verkiirzung der Liegezeiten und eine
Zunahme an Multimorbiditit bedingt andererseits aber auch, dass kor-
pernahe Unterstiitzungen intensiver beansprucht wird, da Patienten
nach schweren Operationen im Krankenhaus weniger Zeit zum Aufbau
der Selbstpflege haben. Pflegehandeln wird mit der Patientenedukation
eine neue Dimensionen erhalten: sie beinhaltet Moderation, Informa-
tion, Beratung und Schulung von Patienten und deren Angehérigen,
damit ein Patient auf8erhalb des Krankenhauses seinen Alltag zu reali-
sieren vermag (vgl.: Segmiiller 2015).

Mit dieser {iberraschenden Wende, die wir einer neuen Zeit in der
Krankenversorgung quasi zu verdanken haben, schlieft sich der Kreis
unserer Systematik. Der Patient, der das Krankenhaus verlisst, tritt wie-
der in den Kontext der alltdglichen Selbstsorge mit Freunden und Fami-
lie ein. Er bedarf moglicherweise des persnlichen Budgets, geschulter
Angehoriger, der sprechenden Hausarztmedizin und anderer Parameter,
die wir schon beschrieben haben.

Wer aus dem Krankenhaus kommt, ist nicht mehr derselbe als der
er es betreten hat. Wer zum Krankenhauspatienten wird, gerit in eine
fremde Welt. Das Krankenhaus ist eine abgeschlossene und totalitire
Ordnung. Wer interessiert sich im Krankenhaus daftir, woher der Pa-
tient kommt, welche Sorgen er von zu Hause mit ins Krankenhaus
bringt? Wer fragt, in welche Welt der Patient entlassen wird, wer sich

126

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

um ihn daheim kiimmert? Wer koordiniert die stationiren, ambulanten
und familidren Hilfestellungen, damit fiir den Patienten keine Versor-
gungsbriiche entstehen? Die stationire Lungenbehandlung der 84-jih-
rigen Patientin war zwar erfolgreich, dafiir leidet die Frau daheim nun
unter Inkontinenz, da im Krankenhaus die regelmiflige Hilfestellung
beim Toilettengang ausgeblieben ist. Der Patient hat tiberlebt, allerdings
mit einer lang anhaltenden postoperativen Verwirrtheit. Aufwachen ist
nicht identisch mit Realititstraining.

Die Frage, ob das Krankenhaus cher als staatliche Anstalt oder eher
als privater Betrieb Zukunft haben sollte, entscheidet sich nicht zuletzt
in der Frage, ob und wie das Krankenhaus innovative Versorgungskon-
zepte hervorbringen und unterstiitzen kann, um auf die Andersheit
von Gesundheit und Krankheit eingehen zu konnen. Gesundheitsver-
sorgung der Zukunft wird Versorgungsformen innerhalb und zwischen
einzelnen Bereichen (hiusliches Umfeld, ambulanter Pflegedienst,
Hausarzt, Heim, Krankenhaus) entwickeln miissen, deren Qualitit in
der Kooperation liegt (vgl.: Hohmann et al. 1999).

Krankenhiuser stehen vor der Umorientierung. Sie miissen mit dem
ambulanten Versorgungssektor kooperieren. Das Krankenhaus muss
sich plétzlich fiir die Welt auflerhalb interessieren. Dieser Schritt bedeu-
tet eine Revolution, da das Krankenhaus von sich aus die Existenz der
Auflenwelt nicht anzeigt. Eine Untersuchung von Zeichen im Kranken-
haus (Schilder, Tafeln, Aufkleber, Bilder etc.) hat ergeben, dass von 400
Zeichen innerhalb eines Krankenhauses lediglich zehn, die Patienten
und Besucher tiber das Vorhandensein einer Welt jenseits der Mauern
informieren. Die anderen Schilder und Hinweise gelten ausschliefSlich
der Orientierung innerhalb des Hauses und das noch in problema-
tischer Art und Weise (vgl.: Schnell/Mitzkat 2006).

Krankenhiuser kénnten in die Umorientierung die Angehérigen der
Patienten einbeziechen. Angehérige storen eigentlich das Krankenhaus-
system. Angehérige sind weder durch den Behandlungsvertrag noch
durch die Arztethik mit dem Krankenhaus verbunden. Fiir Patienten
sind die Angehoérigen jedoch wichtig. Sie stellen deren Verbindung mit
der Auflenwelt dar und halten die Patienten am Leben. Genau die Ver-
bindung zur Auflenwelt fehlt dem Krankenhaus und muss von ihm erst
hergestellt werden. Es wird zu Uberschneidungen zwischen den statio-
niren und den ambulanten Sektoren kommen. Konzeptionelle Koope-
ration, Kopplungen von Finanzierungsmodalititen, verstirkte Ansied-
lungen von Haus- und Fachirzten, sowie Rehabilitationseinrichtungen
auf dem Gelinde des Krankenhauses. Die Moglichkeiten einer Integ-
rierten Versorgung sind weiterhin noch auszuloten.

127

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT
e. Der Ubergang ins Heim

Die Riickkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten
Sektor kann einerseits bedeuten, dass ein Patient ins Altenheim zuriick-
kehrt. Alte Menschen sind aufgrund einer akuten Erkrankung in einem
Krankenhaus behandelt worden. Nach Beendigung der Behandlung
kehren sie in ihr Altenheim zuriick. Zum Problem kann diese Riickkehr
werden, wie bereits angedeutet, wenn im Krankenhaus keine Riicksicht
auf die chronische Erkrankung einer ilteren Person gelegt wird. Die aku-
te Erkrankung wird behandelt, auf die chronische wird aber nicht einge-
gangen. Das gebrochene Beim ist auf dem Wege der Besserung, der Pati-
ent kehrt aber vollig verwirrt und orientierungslos ins Heim zuriick, da
im Krankenhaus niemand darauf geachtet hat, dass er genug Wasser und
Tee zu sich nimmt, um nicht zu vertrocknen. Das Krankenhaus kann
mit alten Menschen als Patienten nichts anfangen, da chronische Krank-
heiten nicht heilbar sind. Eine notwendige, kommunikative Begleitung
ilterer Menschen, damit sich diese im Krankenhaus orientieren kénnen,
unterbleibt, weil eine solche Kommunikation keine abrechenbare me-
dizinische Leistung darstellt. Das Krankenhaus macht alten Menschen
Angst und ist daher in bestimmter Hinsicht inhuman (vgl.: Schilling
2003). Alter ist eine Andersheit, die im Krankenhaus nicht geachtet
wird. Wihrend des Ubergangs von der staatlichen Anstalt zum privaten
Betrieb ist zahlreichen Gesundheitskonzernen diese Fehlleistung inzwi-
schen zumindest aufgefallen. Nach der schmerzfreien Klinik wire nun
das humane Krankenhaus eine erstrebenswerte Vision! In diesem Sinne
veroffendlichte der Deutsche Ethikrat 2016 eine Stellungnahme zum
Thema »Patientenwohl als ethischer Maf$stab fiir das Krankenhausx.

Die Riickkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten
Sektor kann andererseits aber auch bedeuten, dass jemand nicht wieder
nach Hause zuriickkehrt, sondern erstmalig in ein Altenheim einzieht.
An diesem Ubergang sind die Angehérigen fast immer maf3geblich be-
teiligt, in vielen Fillen auch der Hausarze. Wenn iltere Menschen in
ein Heim gehen, ist das sehr hiufig ein Zeichen dafiir, dass die hius-
liche familiale Sorge an ein Ende gelangt ist. Die Ressourcen sind auf-
gebrauche, deudicher gesagt: die Familie kann und will sich nicht mehr
um ihren pflegebediirftigen Angehérigen kiimmern. Oft dauert es sehr
lange, etwa Jahre, bis diese meist schmerzliche Einsicht verbalisiert und
realisiert wird.

Der alte Mensch mochte gut leben, darf aber oft iiber den Umzug
in das Heim selbst nicht autonom und freiwillig entscheiden. Nach-
dem die Kinder ihren verwitweten Vater zunichst zu sich geholt hatten,
stellt sie die sich verschlimmernde Situation nach zwei Jahren vor die
Wahl: das eigene Leben in der Sorge um den Vater aufzugeben oder
zu entscheiden, dass der Vater in ein Heim iibersiedeln soll. Experten

128

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER UBERGANG INS HEIM

wie Hausirzte, Pfarrer und Sozialstationen unterstiitzen die Familie in
dieser Situation. Diverse Heime werden angeschen, dann fillt die Ent-
scheidung, zu der auch der Vater befrage wird.

In ethischer Hinsicht gilt, dass die Inklusion des Menschen davon ab-
hingig ist, ob er sich im Heim einlebt und dort als gut aufgehoben gel-
ten kann. Wenn der betroffene alte Mensch an der Entscheidung iiber
seinen Einzug ins Heim nicht aktiv mitzuwirken vermag oder nicht zu-
gelassen wird, dass er aktiv mitwirke, ist es wichtig, dass er zumindest
nachtriglich, also nach dem erfolgten Einzug zu erkennen gibt, ob er
den Umzug rickwirkend gut heifSt. Angehérige, besonders diejenigen,
die in die Autonomie ihrer Angehérigen stark eingegriffen haben, se-
hen darin eine Legitimation, dass sie doch richtig gehandelt haben. Die
Angehorigen sind zufrieden und firchten kein schlechtes Gewissen.
Angehorige machen es sich mit der Entscheidung, Vater oder Muctter
ins Heim zu geben, nicht leicht. Es erweist sich, dass der Ubergang ins
Heim als Lebensform ethisch sehr bedeutsam ist (vgl.: Josat et al., 2006).

Das Heim selbst tritt in zwei Grundvarianten und entsprechenden
Mischungsverhiltnissen auf: als Heim im engeren Sinne oder als Ho-
tel (vgl.: Gebert/Kneubiihler 2006, 371, 263f). Verschiedene Effekte
sind moglich. Die Betonung des Heimcharakters kann auf die Domi-
nanz eines Pflegebereichs hindeuten, die Betonung des Hotelcharakeers
im Gegensatz dazu auf den gesonderten Wohnbereich als hauptsich-
liche Dienstleistung. Weiterhin sind zwei Varianten der Uberkreuzung
denkbar. Das Heim als Hotel tut so, als sei es ein Hotel und schlieflt
im Extremfall aus, dass Schmerz und Tod angemessenen Platz haben.
Das Hotel als Heim tritt im Extremfall als totale Institution auf, der
alle Kundenorientierung véllig fehlt. Das Heim kann die Verbindung
zur Auflenwelt besser oder schlechter als das Krankenhaus realisieren.
Schlechter, da es zur geschlossenen Gesellschaft mit faktisch verschlos-
senen Tiiren werden kann. Osterschmuck, der noch im Hochsommer
im Tagesraum hingt, zeugt von einer Innenwelt, die das Auflen nicht
mehr interessiert (vgl.: Koch-Straube 1996). Und besser, da ein moder-
ner Heimvertrag die Auflenwelt in Gestalt der Angehérigen aktiv in das
Leben und in einen Heimbeirat einbeziehen kann.

Alrer ist eine Andersheit, aber, wie jede Andersheit, eine entstandene
und veridnderliche. Das gilt auch fiir viele Formen von Demenz (vgl.:
Schnell/Mitzkat 2006b). Insofern kénnten die Entartungen in der
Mangelversorgung alter Menschen damit verhindert werden, dass das
Alter einen anderen als den bisherigen Status erhilt. Die Antipsychiatrie
versuchte die Einsperrung der sogenannten Wahnsinnigen zu lockern
mit dem Hinweis, dass der Wahn auch durch den Einschluss der Men-
schen als Patienten in das Irrenhaus mit hervorgebracht wiirde. Ahn-
lich, nicht identisch, konnte man die Sache des alten Menschen ange-
hen. Fiir Alexander Mitscherlich tragen Altenheime zur Unwirtichkeit

129

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

unserer Stidte bei. Er bezeichnet das Altenheim deshalb als »falschen
Bauauftrag.. Es komme auf eine >Entideologisierungc dieses Auftrags
an, so dass alte Menschen in die Gesellschaft integriert werden konnen
und die Gesellschaft vom Zuwachs an Erfahrung profitiert (vgl.: Mit-
scherlich 1971). Klaus Dérner folgt dieser Linie in einem weiteren und
politischen Sinne, wenn er »fiir die Auflésung der Heime« (vgl.: Dérner
2001) eintritt.

Ein abrupter und genereller Verzicht auf Heime ist vermutlich unsin-
nig und unmdglich. Gleichwohl kénnte eine gemeindenahe und fami-
lienorientierte Versorgung, Betreuung und Pflege mithelfen, das Ein-
gehen auf die Andersheit des Alters auf fiirsorglichere Grundlagen zu
stellen. Ein alter Mensch ist heutzutage ein hochaltriger Mensch.

f. Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit

Wir kniipfen hier an die soeben und zuvor (in Kap. 2b) geduflerten
Bemerkungen zur Andersheit des Alters an. Wenn heute vom Alter die
Rede ist, dann ist nicht mehr der alte Mensch gemeint, den sich Hegel
als Spitze der Alterspyramide vorstellte oder von dem Simone de Be-
auvoir sprach. Das Alter ist ilter geworden, daher spricht man auch in
der politischen Planung von Hochaltrigkeit. Damit verindert sich der
ethische Status des alten Menschen. Fiir Hegel war das Alter normal,
heute ist es ein Problem. Der hochaltrige Mensch wird nimlich durch
Krankheit, Verfall sowie Gesundheitskosten definiert. Die Anzahl der
kognitiv beeintrichtigten und mit Demenz lebenden Menschen, die
als Patienten ins Krankenhaus kommen, steigt an. Das Krankenhaus
behandelt die Eingangsdiagnose (zum Beispiel Beinbruch). Das Perso-
nal steht zugleich ratlos vor der Frage, wie es auf die »nicht heilbarenc
Verhaltensweisen des Patienten (Nahrungsverweigerung, nichtliche
Unruhe, herausforderndes Verhalten, Verwirrtheit) eingehen soll (vgl.
Schiitz/Fiisgen 2013). Die Ethik, die sich des hochaltrigen Menschen
annimmy, ist jetzt eine Ethik der Heilberufe, denn der alte Mensch ist
ein Fall fiir Pflege, Medizin und Rentenversicherung. Diese Verinde-
rung bewirke auch, dass Wiirde und Achtung des Alters vor einer Um-
oder gar Entwertung stehen. Ist nicht am besten, wenn man verwirrte
und im Krankenhaus umherirrende Patienten in ihren Betten angurtet?
Die Herausforderung der Gegenwart liegt darin, die Ethik des Alters
durch die heilberufliche Perspektive zu fithren und als Weisheit des al-
ten Menschen wieder in Kultur und Gesellschaft einzufiigen. Die vor-
liegende Skizze beginnt mit historischen Streiflichtern.

Die Ehre des Alters. Max Weber definiert Honoratioren durch »eine
spezifische soziale Ehre«. Triger dieser anerkannten Qualitit ist »das Al-
ter«. Es ist anerkannt wegen seines »Gutachtens, Weistums (und hin-

130

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

sichtlich seines) vorherigen Placet« (Weber 1980, 547). Die Weisheit
des alten Menschen gilt als eine »als legitim anerkannte Form« von Ka-
pital (Bourdieu 1985, 11). Die Achtung des alten Menschen ist in der
Honoratiorenherrschaft ein relevanter Wert, der in der Gegenwart je-
doch ungleich schwerer zu verwirklichen ist. In der Gegenwart gilt: Alte
werden ilter, Jingere jiinger! Dass alte Menschen ilter werden, bedeu-
tet, dass in den letzten 5o Jahren die Zahl der hochaltrigen Menschen,
die tiber ihr 80. Lebensjahr hinaus noch erheblich lange leben, deutlich
gestiegen ist (BMFSF], 2002). Das Jiingerwerden des jiingeren Alters
besagt, dass von Menschen zu Beginn der ersten Lebensjahrzehnte re-
lational hinsichdich kompetenter Lebensfithrung, Bildung, Durchset-
zungsvermogen, Ausdauer mehr erwartet wird als den von Vorginger-
generationen. Die Zeit hat sich beschleunigt (Rosa 2006). Umfassende
Reformen miissen in kiirzester Zeit erfolgreich abgeschlossen sein.

Eine Folge dieser markanten Verinderung ist, dass Erfahrung, die im
klassischen Sinne zu machen Zeit erfordert, weniger wertgeschitzt ist.
Diese Minderwertschitzung wirkt auf ihre Triger zuriick. Alte Men-
schen, die Kraftwerke gemachter Erfahrungen sind, drohen aus dem
Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen zu werden. Der jedermann
zustehende Anspruch auf Achtung und Wiirde wird im Hinblick auf
sie infrage gestellt. Gerechtigkeit zwischen den Generationen wird zum
Problem, zusdtzlich angeheize von unbesonnenen Reden christlicher
Jungpolitiker. Ein Grund fir diese Tendenzen ist die Medikalisierung
(Ivan Illich) der élteren Generation. Die Tatsache, dass die Epidemiolo-
gie des alten Menschen die Notwendigkeit der Entwicklung von Versor-
gungskonzepten belegt und damit legitimiert, dass der alte Mensch als
Gegenstand pflegerischer Fiirsorge betrachtet werden darf, bedingt eine
»Medizinalisierung des Senilen.« (Miiller-Hergl 2009, 259) Kurz: das
Alter ist offenbar ein Problem!

Mit den nachfolgenden Ausfithrungen wird einigen Stichworten zur
ethischen Bedrohung des alten Menschen nachgegangen, sodann wer-
den Alternativen im Hinblick auf eine Inklusion skizziert, die einen po-
sitiven Umgang mit der Weisheit des alten Menschen ermoglicht. Das
Ganze ist gleichwohl nicht mehr als eine Skizze, die weitere Theorie-
arbeit und empirische Forschung als Ausmessung ethischer Schutzbe-
reiche des alten Menschen erfordert.

Der alte Mensch in der klassischen Ethik. Der alte Mensch hat, so
lasst sich vorsichtig sagen, in der klassischen Ethik einen Platz. Nicht
im Zentrum, aber in der Nihe. Seine Ehre ist die eines Honoratioren,
wie Max Weber zeigte. Es kénnen die im Folgenden beschriebenen drei
typischen Weisen des Umgangs mit dem Alter voneinander unterschie-
den werden.

Das Alter als Lebensalter. Hegel geht in seiner Theorie der Lebensal-
ter auf den Greis ein. Der Greis ist einerseits eine Art Hohepunke der

131

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Bildung und Erfahrung, andererseits eine Stufe des Verfalls. Der Greis
ist {iber den erwachsenen Mann hinaus, denn er interessiert sich nicht
mehr fiir Details des biirgerlichen Lebens, sondern fiir die Quintessenz.
Der Greis bringt das Leben auf vereinfachende Formeln, die die Essenz
des Weltlebens bedeuten sollen. Durch diese immer auch undifferen-
zierte Allgemeinheit gleicht sich der Greis dem Kind und der Weisheit
der Kinderreime an. Vom Kind unterscheidet sich der Greis aber darin,
dass er glaubt, dass nach ihm nur noch Verfall kommen wird und dass
das Substanzielle entstanden ist, als er, der Greis, noch jung gewesen war.

Das Alter als Exzellenz. Gottfried Benn betrachtet den alten Men-
schen nicht wie Weber oder Hegel als Spezies, sondern als Verkdrpe-
rung von Individualitdt. Im Alter ist man demnach ganz bei sich. Der
Mensch wird, wie etwa Goethe, Tizian oder Fontane, im Alter wild,
schopferisch und zugleich sicher in seinen Gesten. Im Alter findet noch
einmal eine qualitative Neuorientierung im Leben eines Menschen statt
(Benn 1954).

Das Alter als Spekulation. Hans Jonas diskutiert in seiner Ethik die
Frage, ob das Alter so wertvoll sei, dass es kiinstlich verlingert werden
sollte. Die Sterblichkeit wire dann herausgezdgert; die Andersheit des
Jugendalters wiirde moglicherweise an Gewicht verlieren. Fragen nach
der Biologie sind mit Fragen nach einer Ethik identisch, da die Natur
auf ein Gleichgewicht bezogen ist, das nicht nur natiirlich genannt wer-
den kann (vgl.: Ricceur 1991).

Neben diesen drei Konzepten des Alters gibt es eine vierte Weise des
Umgangs mit dem letzten Lebensalter. Von anderen unterscheidet sie
sich dadurch, dass sie das Alter quasi deontologisiert. Es gibt das Al-
tern, aber nicht schlechthin! Mit Simone de Beauvoir kénnte man auch
sagen, dass der Mensch nicht alt ist oder alt sein wiirde, sondern alt
gemacht wird (vgl.: Beauvoir 1969).

Alexander Mitscherlich behandelt das Alter im Zusammenhang mit
seinen umfassenden Uberlegungen zur Urbanitit. Das Altenheim ist
ihm zufolge cine ideologische Bauaufgabe, die es zu entideologisieren
gilt. Ideologie heifSt, dass das Heim die Aufgabe hat, Menschen, die aus
Altersgriinden nicht mehr am Produktionsprozess teilnehmen konnen
und auch keine sie umsorgende Familie haben, ein- bezichungswei-
se auszuschliefen. Entideologisierung bedeutet demgegeniiber, darii-
ber aufzukliren, dass das Altsein kein Naturschicksal ist, sondern ge-
sellschaftlich gemacht wird und deshalb auch verindert werden kann.
Mitscherlich tritt ausdriicklich fiir eine gesellschaftliche Inklusion und
Teilhabe des alten Menschen an der Gesellschaft ein (vgl.: Mitscherlich
1971). Die Weisheit des alten Menschen miisse und kénne als Teil des
Ganzen anerkannt werden!

Hochaltrigkeit. Die angefithrten Positionen gehen davon aus, dass
das Alter eine natiitliche Entwicklungsstufe ist, die mit dem Tod der

132

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

Menschen ihren Abschluss findet. Die Auszeichnung des Alters, die
Ehre, die Achtung der Weisheit, geschicht im Rahmen ciner Alterspy-
ramide. Dabei wird der alte Mensch nicht durch Krankheit und Hilfs-
bediirftigkeit definiert. Der alte Mensch gilt zwar als eingeschrinkt,
aber nicht aufgrund von Hochaltrigkeit und Multimorbiditit, sondern
weil er sich auf das Wesentliche beschrinkt. Der junge Mensch reist
durch die Welt; der alte Mensch denkt iiber seine Reisen nach! Dass es
sich beim Alter nicht ausschliefflich um ein natiirliches Stadium han-
delt, wird im Lichte der Sozialpsychologie (Mitschetlich) deutlich. Das
Alesein ist als Adressat fiir Wertschitzung eine Konstruktion! Der ge-
genwirtige Diskurs tiber das Alter ist durch die Stichworte Hochaltrig-
keit (8oplus), Multimorbiditit und Demenz geprigt. Der alte Mensch
erscheint als Objekt der Fiirsorge. Die an das Alter adressierte Wert-
schitzung dndert sich. Der alte Mensch droht aus dem Schutzbereich
von Achtung und Wiirde ausgeschlossen zu werden. Diese Gefahr ist
neu, und ihre Bearbeitung geschieht nicht mehr mit den Mitteln der
klassischen Ethik, sondern durch eine Ethik, die auch auf das Gesund-
heitswesen bezogen ist, da der alte Mensch durch die Parameter der
Gesundheit und Krankheit definiert wird und nicht mehr durch die
Genieidsthetik der italienischen Renaissance. In der Gesundheitspoli-
tik entsteht das Postulat einer Ethik der Solidaritit mit Hochaltrigen
(BMEFESF] 2002).

Das neurobiologisches Paradigma. Der Sache nach gibt es keine di-
rekee statthafte Verbindung zwischen Alter, Leistungsschwiche und
mangelnder Wertschitzung. Etwa der Begriff der Demenz bezeichnet
keineswegs nur — wie hiufig angenommen wird — sogenannte Verfalls-
prozesse, sondern zunichst normale geistige und emotionale Umstruk-
turierungen im Alter (Schnell 2000b). Allerdings wird mit Demenz
auch ein Prozess des geistigen Verfalls (de mente) gekennzeichnet. Das
neurobiologische Paradigma versteht die Demenz als neurodegenerative
Erkrankung, deren Ursachen maglicherweise in einem Absterben von
Nervenzellen im Gehirn zu sehen sind oder in Eiweiffablagerungen an
den Synapsen und den Kontakestellen von Zellen. Diese als Degene-
ration wirkenden Fakten fithren zu Gedichtnisverlust oder auch Be-
wegungsstorungen, die denen der Parkinson-Krankheit dhnlich sind.
Wenn schon keine Therapie, so besteht doch eine Méglichkeit zur Pri-
vention. Diese liegt in der Aktivitit. Man miisse sein Hirn benutzen
und es arbeiten lassen. Das faule Gehirn ist anfillig fiir Demenz, das
aktive angeblich nicht! Das neurobiologische Paradigma will die Medi-
kalisierung, die Patienten zu passiven Empfingern degradieren konnte,
eindimmen, indem es das Hirn zum Akteur macht. Dieses neurobiolo-
gische Paradigma, das auch auf den Bereich der sprechenden Medizin
und der Pflege tibergreift (Schnell 2013b), wird dabei aber selbst zum
Problem!

133

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Exclurs:
Drei Dinge, die gegen die Hirnforschung sprechen

1. Die Hirnforschung glaubt, dass es wichtig ist, sich mit der mensch-
lichen Willensfreiheit zu befassen. Nicht anders ist es zu erkliren, dass
sie eine erhebliche Energie daran setzt, zu zeigen, dass der freie Wille
eine Illusion sei. Dabei ist die Willensfreiheit keine wirklich wichtige
Grofle. Im Mittelpunkt der Genese von Sinn und Bedeutungen stehen
viel mehr Leiblichkeit, Handlungen, Entscheidungen, Interaktionen,
Erzahlungen. Sie werden daraufhin befragt, ob sie ein Ziel realisieren,
einer Regel folgen oder einer anderen Person entsprochen haben. Ob
ein Wille dabei frei ist oder nicht, lisst sich nur beantworten, wenn ein
Wille als solcher tiberhaupt thematisch werden kann. Paul Ricceur geht
in seinen Aufweisungen iiber das Willentliche und das Unwillentliche
von den Grenzen der Verfiigungsmacht des Willens aus. Sofern man
aber, wie Harry Frankfurt, die analytische Philosophie und die Hirn-
forschung, die Willensfreiheit als solche zu befragen versucht, dann ist
allerdings unklar, um welchen Gegenstand es sich dabei handelt. Ist
der Wille eine Handlung minus einer Kérperbewegung? Schon Witt-
genstein wies darauf hin, dass der menschliche Wille nicht plausibel
aus den menschlichen Verhiltnissen extrahiert werden kénne. »Was
ist das, was tbrigbleibt, wenn ich von der Tatsache, daf§ ich meinen
Arm hebe, die abziche, daf§ mein Arm sich hebe?« (Wittgenstein 1977,
Nr. 621)

2. Die Hirnforschung glaubt, mit dem Libet-Experiment nachweisen
zu konnen, dass die Willensfreiheit eine Illusion sei. Demnach soll eine
Versuchsperson in ruhiger Stellung befindlich, die Entscheidung tref-
fen, eine Hand zu heben. Sie soll dabei eine Uhr im Blick behalten
und den Zeitpunkt melden, an dem sie sich, wie gefordert, entschieden
hat, die Hand zu heben. Dieser Zeitpunkt wird auf der Uhr festgehal-
ten. Gleichzeitig werden die Gehirnstrome des Probanden gemessen.
Die Messung der Hirnstrome wird mit der gemessenen Uhrzeit verg-
lichen. Als Ergebnis zeige sich: Im Hirn wird ein Bereitschaftspotenzial
zum Heben der Hand aktiviert und zwar ca. 0,3 Sekunden, bevor der
Proband laut eigener Angabe die Entscheidung getroffen hat, seine
Hand zu heben. Das Experiment zeige damit: Eine Korperbewegung
wird nicht durch den freien Willen des Menschen initiiert, sondern
durch ein dem Menschen selbst nicht steuerbares Hirnpotenzial, das
schon am Werke ist, bevor der Mensch von sich aus etwas zu tun beab-
sichtigt.

Benjamin Libet selbst, der Erfinder des nach ihm benannten Experi-
ments, folgert aus seinen Untersuchungen, dass es »also nicht die Rolle
des bewussten freien Willens wire, eine Willenshandlung einzuleiten,

134

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

sondern vielmehr zu kontrollieren, ob die Handlung stattfindet.« (Li-
bet 1999, 282) Die Konsequenz wire eine moderate Arbeitsteilung zwi-
schen dem Gehirn und dem Willen.

Skeptischer schon macht die Versuchsanordnung als solche. Es ist
ungekldrt, wie man die beiden Zeiten miteinander vergleichen kann:
die phinomenal erlebte der Versuchsperson und die neuronal beo-
bachtete auf dem Bildschirm! Der Proband sagt das Wort »Jetzt< und
meint damit den Zeitpunkt seiner Entscheidung, seine Hand heben
zu wollen. Dieser Zeitpunkt wird durch eine Uhr gemessen und mit
dem zeitlichen Auftreten des Bereitschaftspotenzials verglichen. Dass
der >Mensch« dabei im Vergleich zum >Hirn¢ in zeitlicher Hinsicht zu
spit kommt, verwundert nicht, da sich die Aussage >Jetzt« immer nur
auf eine erinnerte Zeit bezieht. Gemessen wird damit nicht der Au-
genblick der Entscheidung, sondern der des Sagens, dass man sich
entschieden habe. Das Experiment misst somit nicht, was es angeblich
messen soll!

3. Die Hirnforschung glaubt, dass das Gehirn ein lebensweltlicher Ak-
teur sei. Durch den Leib ist der Mensch in der Welt und zur Welt. Was
immer er tut, er realisiert es unter den Augen der Anderen. Die zen-
trale Aussage, deren Herleitung anderswo entfaltet ist (Schnell 1995,
123 fI.), besagt in diesem Zusammenhang: Ich bin mir selbst gegeben
und zugleich den Anderen und den Dingen! Damit besteht eine Gleich-
zeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezugs. Diese Gleichzeitigkeit
wurde bereits mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet.
Alle drei Beine — Selbst, Andere und Dinge — miissen zugleich vorhan-
den sein und miteinander zum Stand kommen. Es gibt somit keinen
alleinigen und prinzipiellen Vorrang des Ego oder des Alter oder der
Materie mehr!

Die Dreibeinigkeit kehrt im Verstindnis der Person wieder. Ich bin
ein Ich, das sich an ein Du wendet; indem ich von Anderen angespro-
chen werde, finde ich mich wiederum als ein Du vor; indem Dritte iiber
mich sprechen, erscheine ich als Er (vgl.: Schnell 1999, 122). Hier wird
der Unterschied zwischen Philosophie und Hirnforschung tiberdeut-
lich: Die Hirnforschung versucht alles aus der Perspektive der dritten
Person Singular zu schépfen, wihrend die Philosophie mit der Leiblich-
keit einen Ausgangspunkt hat, von dem aus von vornherein alle Aspekte
von Personalitit zwanglos zur Entfaltung gelangen kénnen. Aufbau und
Anordnung des Gegebenen erfolgen als Auslegung der personalistischen
Einstellung, wie wir mit Edmund Husserl sagen kénnen. Selbstbezug:
Ich bin mir selbst gegeben. In diese Perspektive gehdren Aufweisungen,
die sich mit dem Dasein als Sorge/Selbstsorge befassen. Fremdbezug:
Ich bin mir selbst gegeben und zugleich auf Andere bezogen. In die-
se Perspektive gehdren Darlegungen, die sich mit der Interpersonalitit

135

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

und Freundschaft auseinandersetzten. Weltbezug: Ich bin mir selbst ge-
geben, auf Andere bezogen und ich bin zugleich einer unter anderen.
Die moderne Soziologie, die Ethnologie, die Sozialanthropologie zeigen
in dieser Hinsicht auf, was es bedeutet, dass ich auch einer unter ande-
ren bin, ohne in diesem Status jemand sein zu miissen.

Das Hirn ist ein Objeke, aber es ist kein lebensweltlicher Akteur!
Das Hirn vermag keinen erfahrbaren Selbst- und keinen erfahrbaren
Fremdbezug zu realisieren. Es tritt lediglich in der dritten Person Sin-
gular auf, nimlich als ein Objekt, tiber das wir sprechen und das wir
beobachten und damit nicht als ein Gegeniiber, mit dem wir in Kon-
take treten. Durch bildgebende Verfahren kommt ein Modell des Hirns
zur Ansicht, das dynamisch ist und Hirnakeivitdten plastisch anzeigt.
Die groflen Erfolge der neurologischen Rehabilitation von Patienten,
die sich lingere Zeit im Koma befanden, konnten dadurch verstehbar
gemacht werden. Man kann nicht sagen »Das Hirn will, dass ich den
rechten Arm hebe« wie man sagt, »Fritz trinkt mit seinen Freunden ein
Pilsc. Die Behauptungen, dass das Hirn in der ersten Person Singular
etwas an sich selbst erlebt oder sich in der zweiten Person Singular wer-
tend an jemanden oder etwas richtet, sind irrig!

Die Hirnforschung rechnet nimlich mit der »Unvereinbarkeit (der)
subjektiven Erste-Person-Perspektive« mit der »Dritte-Person-Perspek-
tive der naturwissenschaftlichen Beschreibungsweise«. Fiir Letztere
»existieren die Phinomene« des Ichs (der ersten Person) »nicht« (Wolf
Singer 2003, 25). Die vermeintliche Allzustandigkeit der Hirnforschung
entsteht dadurch, dass naturwissenschaftliche Ergebnisse unzulissiger
Weise in die lebensweltliche Perspektive von Ich und Du tbersetzt wer-
den. Unzuldssig ist dieser Schritt, da das Gehirn, welches durch die na-
turalistische Einstellung als Objekt wissenschaftlicher Beobachtungen
konstituiert wird, nicht zugleich als Subjekt unter anderen Subjekten
auftreten kann. Dieser Schritt macht die Hirnforschung zur Weltan-
schauung! Das Gehirn kann aber nicht >handeln¢, sentscheiden< oder
sbefehlen«. Oder vermag ein Gehirn etwa den Oberbefehl einer Armee
inne zu haben?

Sofern die Hirnforschung die genannten drei Fehler vermeidet, ist
sie eine wert- und sinnvolle Wissenschaft vom Besonderen. In diesem
Sinne argumentieren die meisten Hirnforscher.

Wenn sie die Fehler jedoch begeht, dann spreizt sie sich zur Wissen-
schaft vom Allgemeinen auf, die glaubt {iberall mitreden zu miissen.
Eine Folge dessen sind ethische Exklusionen.

Die Dritte-Person-Perspektive ist auch hier die mafigebliche. Nie-
mand kann aus Freiheit eine Handlung unterlassen! »Epileptiker und
Schizophrenes, aber auch Kriminelle sind »Opferc, »die fiir ihre Hand-
lungen nichts kdnnen« (Singer 2003, 33). Ein Verbrecher, der fiir die
Gesellschaft »extrem Gefihrlich« ist, muss behandelt werden. Die »At-

136

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

traktoren [sind] in seinem Gehirn zu stirken, die die fragliche Tétungs-
schwelle héher setzen wiirden« (ebd., 34).

Im Bereich des Strafrechis sollen die Begriffe der Verantwortung und
der Schuld durch den der Gefihrlichkeit ersetzt werden. Ein Titer
konnte nicht anders handeln, denn er war krank.

Ulrike Meinhof wurde aufgrund eines Hirnschadens zur Terrori-
stin. Einsicht und Rehabilitation aufseiten eines Titers sind unnétig,
Behandlung tritt an ihre Stelle. Rechtswissenschaftler befiirchten darin
einen Angriff auf das demokratisch verfasste Recht.

Fir die Gesundheitsversorgung ist die Behandlung und Begleitung von
Menschen, die an einer demenziellen Erkrankung leiden, eine grofle
Herausforderung. Demenz sei auf eine Erkrankung des Gehirns zuriick-
fithrbar. Ein krankes Hirn bewirkt nimlich ein krankhaftes Verhalten.
Das pathologische Amyloid-Beta-A4-Protein verursacht Depressionen,
Fehlwahrnehmungen, Angst und Unruhe. Und nun? Was soll man mit
einem alten Menschen, bei dem ein >krankhaftes< Protein diagnostiziert
wurde, tun? Singen, lachen und spazieren gehen scheiden aus, da es sich
dabei um dialogische Prinzipien handelt, fiir die die dritte Person nicht
aufkommen kann.

Die Hirnforschung hat die Perspektive der Dritten-Person-Singular zur
Verfugung. Einige ihrer Vertreter iiberspielen diese Begrenzung und
missverstehen das Hirn als lebensweltlichen Akteur. Der Hirnforschung
fehlen dazu aber aus methodischen Griinden sowohl die Erste- als auch
die Zweite-Person-Singular. Diese Engfiihrung der lebensweltlichen
Perspektive auf die Dritte-Person fithrt zwangsliufig zur Exklusion von
Interpersonalitit. Im Bereich des Strafrechts werden so Schuld und Ver-
antwortung ausgeschlossen. In der Gesundheitsversorgung trifft es die
Fiirsorge um vulnerable Andere.

Die grundsitzliche Annahme, dass das Hirn etwas tut, macht, lenkt,
bestimmyt, entscheidet usw., ist problematisch, weil sie suggeriert, dass
es nicht die Person des alten Menschen sei, die etwas tut, méglicher-
weise sogar etwas, das fiir sinnvoll gehalten werden kénne. Und was ist,
wenn das Getane sinnlos wird, weil es niemand versteht? Die Annahme
ist zudem in logischer Hinsicht problematisch, weil widerspriichlich.
Logischer Widerspruch besagt: Das Hirn, das nur in der Beobachtung
erschlossen werden kann, vermag nicht auch als lebensweltlicher Akteur
aufzutreten, der von sich aus etwas »tun« kann im Sinne einer in der
Welt stattfindenden Handlung (eine detailliertere Auseinandersetzung
mit Positionen der Hirnforschung findet sich in: Vogd 2010, Schnell
2013b). Das Hirn denkt und Peter betitigt seinen Rollstubl sind katego-
rial verschiedene Beschreibungen, die in keine direkte Koppelung ein-
treten konnen. Paul Ricoeur warnt vor einem »semantischen Amalgamc

137

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

(Riceeur 2004, 645) und damit vor der unstatthaften Vermischung von
Beschreibungen, die logisch unhaltbar sind, aber dennoch praktiziert
werden und problematische Folgen fiir denjenigen haben, auf den sie
angewendet werden.

Eine Alternative zur neurobiologischen Betrachtung bietet der Blick
auf den alten Mensch im Licht einer Ethik als Schutzbereich. Der Pro-
test gegen eine Entwertung des Alters im Sinne einer Aufklirung setzt
mit Simone de Beauvoir bereits Ende der Goer Jahre ein und hile bis
heute an (vgl.: Bovenschen 2006). Eine systematische Ethik hat gleich-
wohl noch weitere Komponenten zu bedenken. Ein Konzept, das auf
einen Umgang mit hochaltrigen und verwirrten Menschen abzielt, das
also praktisch ausgerichtet ist und die Idee eines Schutzbereiches fiir
den alten Menschen beinhaltet, ist der von Tom Kitwood entwickelte
personzentrierte Ansatz.

Die Meisterschaft Kitwoods zeigt sich in drei Hinsichten: Kitwood
stelle mit aller Klarheit die Gefahr der Exklusion des alten Menschen
aus dem Schutzbereich des Ethischen heraus (a), er entwirft ein inklu-
sives Gegenmodell (b) und zeigt, dass die Weisheit des alten Menschen
im Durchgang durch eine Ethik der Heilberufe in die Gesellschaft inte-
griert werden kann (c).

a) Der im Schnittpunkt von Ethik, Demenzpflege und Dialogphilo-
sophie situierte Ansatz Kitwoods stellt, wie auch andere Entwiirfe im
Bereich der Heilberufe, die Frage, was es fiir einen Menschen bedeutet,
eine Person zu sein. Es ist das Verstindnis des Personseins, das die ethi-
sche Problematik hervorruft. Die Person, die seit Kant einen absoluten
Wert hat, gilt es als Ansatzpunket zu verteidigen. Doch, so lautet die
Frage: »Wen schliefSt der Begriff ein?«. Es sind »fiinf Kriterien« (Kit-
wood 2000, 27, 125), die Kitwood zu Beantwortung dieser Frage iden-
tifizieren kann. Demnach ist jemand dann eine schutzwiirdige Person,
wenn sie als Eigenschaften Bewusstsein, Rationalitit, Handlungsfihig-
keit, Moralitidt und Sozialitit aufweist. Dieses anspruchsvolle Portfolio
macht den absoluten Wert einer Person aus. Es hat aber zugleich den
ertheblichen Nachteil, dass »es eine perfekee Rechtfertigung dafiir gibt,
Menschen mit ernsten Behinderungen aus dem »Club der Personenc
auszuschlieSen« (ebd., 28). Es ist ein verhdngnisvoller Fehler, Autono-
mie und Rationalitit so sehr iiber zu betonen, weil dadurch die mora-
lische Solidaritit mit alten Menschen und die Einsicht, dass alle Men-
schen im selben Boot sitzen, gemindert werden.

b) Eine Alternative wird durch die Umstellung des Personbegriffs ein-
geleitet. Statt die Person, die absoluten Wert besitzt, iiber Eigenschaf-
ten zu definieren, ist sie iber ihre Beziehungshaftigkeit zu bestimmen.
Kitwood tibernimmt den Personbegriff der Dialogphilosophie. »Alles
wirkliche Leben ist Begegnung.« (Buber 1983, 18) Martin Buber zer-
teilt die Person in Ich und Du und mache sie fiir die Ansprache des

138

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

Anderen zuginglich. Ja, Person ist demnach nur der, der dem Ande-
ren begegnet! »Eine Person zu sein, bedeutet, mit Du angesprochen zu
werden.« (Kitwood 2000, 30) Die Dimension der interpersonalen Be-
gegnung eroffnet der Person des alten und verwirrten Menschen neue
Maglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe. »Wenn wir Demenz ver-
stehen wollen, ist es [...] entscheidend, Personsein im Sinne von Be-
ziehung zu sechen. Selbst bei sehr schwerer kognitiver Beeintrichtigung
ist oft eine Ich-Du-Form der Begegnung und des In-Beziehung-Tretens
moglich.« (ebd., 32) Ein Leben von und in Beziehungen kann fiir den
alten Menschen Lebensqualitit und einen Schutzbereich des Ethischen
bedeuten, der Sorge und Firsorge einen Platz gibt. »Die Hauptaufga-
be der Demenzpflege, [...] besteht im Erhalc des Personseins angesichts
versagender Geisteskrifte.« (125)

¢) Die Person wird nicht mehr tiber die Was-Identitdt der persona-
len Eigenschaften identifiziert, da diese Konzeption ethisch exklusiv ist,
wie Kitwood und die vorliegende Arbeit auch in Auseinandersetzungen
mit der Bioethik gezeigt haben (Schnell 1999). Die Neuorientierung
bezieht sich auf die Wer-Identitit, die eine narrative Identitit ist, die
Menschenwiirde im Sinne einer Beziehungshaftigkeit erméglicht (ebd.).
Narrativ ist eine Identitit durch Verflechtung der eigenen Geschichte
mit der Lebensgeschichte der anderen und der Dritten. »Die Identitit
eines Individuums oder einer Gemeinschaft angeben, heifdt auf die Fra-
ge antworten: Wer hat diese Handlung ausgefiihre, wer ist der Han-
delnde, der Urheber? [...] Die Antwort kann nur narrativ ausfallen.
Auf die Frage wer? antworten, heifit, [...] die Geschichte eines Lebens
erzihlen. [...] Die Identitit des Wer ist also selber eine narrative Iden-
titdt« (Ricoeur 1992, 395). Diese allgemeine, fiir Personen schlechthin
geltende Annahme bestitigt sich auch in der Begegnung mit dem alten
Menschen. »Die Frage, ob ein Mensch eine Person/Subjekt sei und eine
Identitit besitze, ist demnach nicht nur bei der Person selbst, sondern
nur im Kontext des sozialen Umfelds zu suchen: Zum einen erzihlen
Menschen mit Demenz Fragmente ihrer verinnerlichten Geschichten,
zum anderen kdnnen andere diese Geschichten erginzen in der Absiche,
die Person im besten Licht erscheinen zu lassen. (Miiller-Hergl 2009,
395) Ethische Aspekte einer sich damit anbahnenden Erzihlungsbezie-
hung, die einen Schutzbereich in Form von »Principles of Charity(, um
erneut ein Wort von Donald Davidson zu verwenden, ausmachen, be-
stehen darin, dass jemand dem alten Menschen:

e zuhort,
* auf ihn eingeht,

* seine Auflerungen in Allgemeinverstindlichkeit tibersetzt und
* erginzt, was an ihnen fehlt (vgl.: Sachweh 2005).

139

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Narrative Identitdt ist Grundlage fiir Validation und Biograficarbeit.
»Selbst wenn jemand nicht in der Lage ist, an seiner narrativen Iden-
titit festzuhalten, so kdonnen dies andere immer noch tun« (Kitwood
200, 295). Durch die Zumutung der Begegnung mit dem Anderen
und dem Geschehen von Erzihlen und Horen fiige sich die Weisheit
des alten Menschen in Kultur und Gesellschaft ein. Die Wege der Nar-
ration bewegen sich zwischen Nihe und Distanz. Die Erzihlung ist
Modus der Bearbeitung von Lebensgeschichten im Rahmen von Erin-
nerungsarbeit und Reminiszenztherapie (vgl.: Halek/Bartholomeyczik
2006). Wenn man das Erzihlen nicht nur als miindliche Praktik ver-
steht, sondern auch als durch Texte vermittelt, dann ist eine Distanz
zum Erleben des Patienten zu beriicksichtigen, die ein Text als solcher
provoziert. Aus der Distanz fiihrt ein Riickweg durch den Text zur Per-
son und ermdglicht ein Verstehen des alten Menschen (vgl.: Schnell/
Mitzkat 2006b). Bei all dem ist zu beachten, dass das Erleben des hoch-
altrigen Menschen durch Verwirrung gekennzeichnet sein kann, so-
dass die Frage, was das »Erzihlen der Wahrheit« bedeuten mag, unklar
zu werden scheint (Bush 2009). Genauso ist zu beriicksichtigen, dass
man den alten Menschen sehr einengte, wiirde man von ihm schlich-
te Tatsachenwahrheiten verlangen. Wann hat der Enkel Geburtstag, im
Mirz oder April? Es gehort zur Ethik der Heilberufe, auch die Grenzen
der Wahrheit in der Auslotung durch die Erzahlung miczuberiicksichii-
gen (vgl.: Schnell 2009d). Den Uberlegungen von Kitwood zu folgen,
bedeutet in gewisser Hinsiche, eine praktizierte Ethnologie zu betreiben.

Ethnologen befassen sich mit dem Fremden. Das Ziel ihrer Bemii-
hungen ist es, durch das Fremde das Eigene zu verindern. Es gilt somit,
eine »erweiterte Erfahrung auszubilden« (Merleau-Ponty 2007, 171),
und es besteht darauthin die »Aufgabe, unsere Vernunft zu erweitern.«
(ebd., 175) Der Umgang mit dem alten Menschen hat ein dhnliches
Anliegen: Respekt vor dem Anderen, Einbeziehung seiner und Verinde-
rung unserer eigenen Vernunft!

Ein Schutzbereich des Ethischen erschopft sich, wie wir bereist ge-
schen haben, niemals in einer Interpersonalicit. Im Hinblick auf den
hochaltrigen Menschen sind weitergehende Uberlegungen unerliflich.
Sie betreffen erstens gesellschaftlich-politische Fragen, wie die der Ge-
nerationengerechtigkeit (Schnell 2010b) und zweitens eine genauere,
auf Forschung basierende, Einsicht in die Lebenswelt hochaltriger Men-
schen (Schiif$ler/Schnell 2014). In deren Zentrum steht eine Besinnung
auf die Vulnerabilitit, die einen Leitfaden der gesamten, vorliegenden
Untersuchung bildet.

Die Hochaltrigkeit ist ein Lebensalter, in dem sich die Vulnerabilitit
der leiblichen Person in Form chronischer Krankheiten duflern kann.
Mit diesen nicht heilbaren Krankheiten gilt es zu leben. Dieser Um-
stand fordert uns auf, dem (in den Kapiteln 2 und 16a) bereits disku-

140

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ANGST VOR DEN FOLGEN DER GEBRECHLICHKEIT

tierten Begriffen Gesundheit und Krankheit eine neue Dimension hin-
zuzufiigen: die Gebrechlichkeit.

Gebrechlichkeit, die inzwischen auch vom Diskurs der Krankheits-
theorien beachtet wird (vgl.: Schramme 2012), erinnert das Vernunft-
wesen daran, dass es auch ein hinfilliges Wesen ist. Sie bietet zudem
den Vorteil, dass von der Vorstellung, dass ein Mensch entweder gesund
oder krank ist, Abstand genommen werden kann. Die Gebrechlichkeit
ist eine Ubersetzung der Metapher des Schilfrohres, durch die Pascal
den Menschen gekennzeichnet sieht.

g. Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit

Die aus der Vulnerabilitit resultierende Gebrechlichkeit und die Tatsa-
che, dass Menschen in vielen Lindern der Welt immer ilter werden, ist
Anlass der Freude, aber auch ein Motiv fiir die Ausbildung von Angst.
Was passiert, wenn ich eines Tages alt und chronisch krank sein sollte?
Eine Folge der Gebrechlichkeit ist die Pflegebediirftigkeit. Vor ihr dng-
stigt man sich und zwar als noch gesunde und leistungsfihige Person!

Bis zum Jahr 2030 werden in Deutschland bis zu vier Millionen Men-
schen gemifS des Pflegeversicherungsgesetzes (SGB XI) pflegebediirftig
und daher auf Hilfe in der Durchfithrung der Selbstsorge im Alltag
angewiesen sein. Erwachsene Menschen im Alter von soplus miissen
damit rechnen, dass sie ihre eigenen hochaltrigen Eltern zu versorgen
haben und irgendwann selbst pflegebediirftig werden.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist einerseits unsinnig,
weil sie aus einer falschen Idealisierung von Leistungsfihigkeit und Ju-
gend und einer Furcht vor dem Tod erwichst. Noch vor einigen Jahren
las man in der Debatte um die Patientenverfiigung, dass Menschen ster-
ben wollten, wenn sie aufgrund einer Krankheit im Alter nicht mehr in
der Lage sein sollten, Bergstrecken mit dem Mountainbike zu bewilti-
gen. Kurios war, dass diese Sachlage die Debatte um Sterbehilfe befeu-
erte. Wer nicht mehr leistungsfihig ist und nur noch Kosten verursacht,
wird Anderen zur Last fallen. Ein Ausweg wire das »sozialvertrigliche
Frithableben», wie der Arztekammerprisident Karsten Vilmar 1998 for-
mulierte. Mittlerweile scheint sich die Einsicht durchzusetzen, dass ein
Leben im Alter sinnvoll ist, wenn man sich andere und neue Ziele setzt,
von denen die Jugend noch nichts weif. Zudem gibt es manchmal auch
Situationen, in denen sich eine alte Person in ihrer Situation wohlfiihlt,
auch wenn ihre Mobilitit und die Kommunikationsfihigkeit stark ein-
geschrinke sind. Das Vergessen des Mountainbikes ist nicht nur ein
Verlust, es kann auch heilsam sein.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist andererseits be-
rechtigt, weil unabsehbare Interventionen mit ihr einhergehen kénnen.

141

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Nicht mehr ich tue etwas, denn plotzlich regiert jemand anderes in
meine Handlung hinein. Der Helfer und mit ihm Regeln und Normen
des Sozialgesetzbuches, der Pflegeheime und des Krankenhauses. Der
Helfer geht durch mein Zimmer, er fasst meine Dinge an und bringt
sie durcheinander. Und mit ihnen die ganze Welt! Diese Situation zu
verteidigen hiefle, fiir Unmiindigkeit und Antiaufklidrung einzutreten —
wenn man argumentativ im klassischen Diskurs der philosophischen
Ethik verbleibt. Die Eréffnung von Alternativen wurde erneut von
den Wissenschaften und der Ethik der Heilberufe wahrgenommen.
Es entstanden Begriffe und Konzepte wie Fiirsorge, Verantwortung,
Stellvertretung, Assistenz (vgl.: Schnell 2011¢). Wenn die Scrukeur des
»jemand-fiir-jemand-anderes-cinem-Dritten-gegeniiber» unvermeidbar
sein sollten, dann miisste sie in der Lage sein, Autonomie und Hete-
ronomie miteinander zu versohnen und neu ausrichten (vgl.: Schnell
2016). Das erfordert ein Neudenken in Begriffen und in der Praxis.

In Deutschland trat ab dem Jahr 2017 eine reformierte Pflegeversi-
cherung in Kraft, die flexibler als bislang auf Patient und Angehérige
zugeschnitten ist. Zur Gewihrleistung von Autonomie kann eine Pfle-
geverfiigung beitragen, die nicht nur die Versorgung von sogenannten
Grundbediirfnissen erméglicht, sondern auch eine Ausrichtung des All-
tags strukturiert (vgl.: Abt-Zegelin 2009).

h. Behinderung

Die leibliche Geburt des endlichen Lebens ermoglicht eine Gestaltung
des Lebens. Eine definitive Grenze dieser Bemiihungen ist der Tod.
Weil der Tod auch unliebsam ist, entsteht die Hoffnung auf Unsterb-
lichkeit. Dieser wohl immer schon bestechenden Hoffnung wird auch
heute noch mit Substanzen nachgeholfen. Bio-Enhancement bedeutet,
dass gesunde Menschen pharmakologische Produkte zur Optimierung
der Leistungsfihigkeit und zur Verlingerung des vitalen Lebens zu sich
nehmen. Ein Problem entsteht durch die Behauptung, dass es Men-
schen gibe, deren Existenz sich nicht optimieren lassen und jene daher
weniger wertvoll sein wiirde. Diese, der Bioethik Peter Singers nach-
folgende Sichtweise betrifft Menschen mit Behinderungen. Thr treten
die Parteiginger der Disability Studies entgegen (vgl.: Dederich 2007).

Die Andersheit des behinderten Menschen ist in gewisser Hinsicht
Normalitit. Der behinderte Mensch ist nur relevant fiir Heilberufe,
wenn Behinderung zu Krankheit fithrt oder Krankheit zu Behinderung.
Andersheit besteht darin, dass der behinderte Leib in keinem Anato-
miebuch verzeichnet ist. Es ist auflerdem wichtig zu beachten, worin
und wie sich Behinderung duflert: als Behinderung des Sehens, Horens,
der Muskeln, von Geburt an oder als Erwerb? Behinderung ist als Be-

142

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEHINDERUNG

griff uneinheidich und trite in diversen Registern auf: Politik, Recht,
Pidagogik, Kultur und, quer dazu, als subjektiver Begriff.

Der behinderte Mensch ist kein Kandidat fiir die Heilberufe, da er
nicht krank oder pflegebediirftig sein muss, sondern »nur« behindert ist
und Anerkennung verdient (vgl.: Dederich 2001). »Bei Behinderungen
handelt es sich weder um kurierbare Krankheiten, noch um Abwei-
chungen von einer fiktiven Norm, sondern um Erscheinungsformen
des Menschlichen.« (Dederich 2000, 253)

Behinderung als Erscheinungsform des Menschlichen heifSt, die Dif-
ferenz von Selbsterfahrung und Fremdzuschreibung zu beachten. Ein
blind geborener Mensch wird die Frage, ob es nicht traurig sei, dass er
das bunte Tulpenfeld nicht schen kénne, als unsinnig und unverstind-
lich zuriickweisen. Auf gewisse Weise fehlt dem blinden Menschen
nichts. Andererseits wird ihm von der Mitwelt gesagt, wer oder was er
ist, nicht zuletzt in Abhingigkeit von den Fragen, wie stark Behinde-
rung der Gesellschaft auffillt und ob sie von Geburt an besteht oder im
Laufe des Lebens erworben worden ist. Der behinderte Mensch erfihrt
durch die Anderen, in welchem Verhiltnis er zur Normalitit steht, auch
wenn er, der behinderte Mensch, sich selbst ganz anders erfahren wiir-
de, wenn man ihn nur lief3e.

Das Phinomen von Behinderung ist im Hinblick auf unser Problem
des Schutzbereiches interessant. Fiir Jurgen Link ist der Umgang mit
Behinderung und moglicher Normalitdt ein wahrer Testfall der ethi-
schen Inklusion (vgl.: Link 2004).

Bei der ethischen Integration von Menschen mit Behinderungen in
die Gesellschaft wurde der Indienstnahme des Normalisierungsprinzips
grofle Bedeutung verlichen. Normalisierung ist schrittweise Teilhabe am
Alltag der Gesellschaft und Aufhebung einer gesonderten Existenzweise
des behinderten Lebens, etwa in Heimen oder Stationen (vgl.: Grésch-
ke 2000). Allerdings hat die Normalisierung auch eine durchaus pro-
blematische Riickseite. Sie ist exklusiv. Seit Emile Durkheims Analyse
der Normalitdt als Durchschnittstypus wird Normalitdt tendenziell zur
Gleichmacherei und werden Individualitit und Andersheit daraufhin
zu problematischen GrofSen gestempelt.

Die Ausbildung allgemeiner Typiken in der Normalitdt lasst sich
nicht verhindern, jedoch kann eine Normalitit flexibel eingerichtet
werden. Rein logisch kann die Subsumtion des Individuums unter das
Allgemeine der Normalisierungstypik auch umgekehrt werden, so dass
das Individuelle die Typik regiert. »Jeder Mensch besitzt seine eigene,
ganz personliche Normalitit.« (Link 2004, 137) Diese These ist, wie
Link auch zeigt, zwar nicht generell haltbar, sie kann aber ein Korrektiv
gegen die Schattenseite der Normalisierung darstellen. Die Anspriiche
eines modifizierten Normalisierungsprinzips sind mittlerweile in die
Konzepte und Praktiken der Inklusion eingegangen.

143

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Behinderung ist im Kontext von Normalisierung und Inklusion
diskutierbar, weil sie kein medizinischer Begriff, sondern cine soziale
Konstruktion ist, die sich auf die Teilhabe des Menschen am Leben der
Gesellschaft bezieht. »Menschen sind behindert, wenn ihre kérperliche
Funktion, geistige Fahigkeit oder seelische Gesundheit mit hoher Wahr-
scheinlichkeit linger als sechs Monate von dem fiir das Lebensalter ty-
pischen Zustand abweichen und daher ihre Teilhabe am Leben in der
Gesellschaft beeintrichtigt ist. Sie sind von Behinderung bedroht, wenn
die Beeintrichtigung zu erwarten ist.« (SGB IX, §2, 1) Ansatzpunke
fur die Verbesserung des Lebens ist nicht die Biologie, sondern, so die
Anwilte von Menschen mit Behinderungen, eine Inklusion. Auf Be-
hinderung antwortet Inklusion. Inklusion ist ein grenzloser Anspruch.
»Inklusion schliefSt dem Grundsatz nach niemanden aus.« (Dederich/
Beck et al. 2016, 14) Die Unterzeichnerstaaten der UN-Behinderten-
rechtskonvention aus dem Jahre 2009 verpflichten sich, den gemein-
samen Unterricht von Schiilern mit und ohne Behinderung zum Re-
gelfall zu machen. Die Inklusion beendet damit einen langen Irrweg
der Geistigbehindertenpidagogik. Jene verfolgte nach 1945 noch einen
geisteswissenschaftlichen Bildungsbegriff und bezeichnete daher Men-
schen mit schweren geistigen Behinderungen als bildungsunfihig (vgl.:
Stinkes 2008, 86f). Diese nominelle Exklusion ist auch, wie wir mit
Foucault nachvollzichen konnen, einen riumliche. Bildungsunfihige
Menschen gehoren nicht in die Schule, sondern in die hinteren Riume
eines Heimes. Grenzenlos ist demgegeniiber der Anspruch der Inklusi-
on, weil er besagt, dass es niemanden gibt, der nicht inkludierbar wire.
»Es gibt keinen Rest, der nicht inkludierbar ist.« (Jantzen 2014, 24)
Der Sache nach soll Inklusion damit die Einlosung des Anspruchs auf
Nichtexklusivitit sein. Die Vertreter der Behindertenpidagogik unter-
scheiden zwischen folgenden Aspekten von Inklusion (vgl.: Dederich/
Beck et al. 2016, 126fD):

1. gesellschaftliche Inklusion: Einbezichung von Akteuren in soziale
Funktionszusammenhinge.

2. pidagogische Inklusion: Teilhabe von Akteuren an Erzichung und
Bildung,.

3. didaktische Inklusion: gemeinsames Lernen einer heterogenen Schii-
lerschaft.

Im Zentrum dieser technischen Aspekte der Inklusion steht der ethi-
sche Anspruch auf Grenzenlosigkeit. Inklusion beriicksichtigt jeden

Menschen!

Es ist an dieser Stelle geboten hervorzuheben, dass die von uns verfolgte
Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich und die Ethik der Inklusion

144

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

nicht dasselbe sind. Wihrend die Ethik der Nichtexklusivitit ethisch
relevante Ausnahmen von der Regel und damit Uberschreitungen des
Schemas von Allgemeinem und Besonderem auslegt, wie etwa im Rah-
men der Ausfiihrungen zum Thema »Andersheit der Person« (siche
hier Kap. 15 a), geht es der Ethik der Inklusion darum, im Zeichen des
Menschen mit Behinderung die Ausnahme zur Regel werden zu lassen
(vgl.: Rédder 2015, 124fF). Die Frage ist, ob dadurch nicht wider Wil-
len neue Exklusionen produziert werden?

Die Ausnahme wird zur Regel, wenn alle Menschen als behindert gel-
ten konnen. Den Verteidigern von Menschen mit Behinderungen geht
ihr Mandant verloren. Ein dhnliches Schicksal erlitt schon der Feminis-
mus, der nicht mehr genau zu sagen weif3, was eigentlich eine Frau ist.
Betrachten wir den Bereich der Schule. Seit es Konzepte der Inklusion
gibt, ist die Anzahl der Kinder, die weiterhin auf Forderschulen unter-
richtet werden und damit nicht inklusiv, nur unwesentlich gesunken.
Seit 2014 ist ndmlich die Anzahl der forderbediirftigen Kinder an allge-
meinen Schulen so stark gestiegen, dass nicht mehr fiir jedes Kind einer
Forderschule ein Inklusionsplatz zur Verfligung gestellt werden konnte.
Es ist hochst lohnenswert, als Schulkind behindert zu sein, zumindest
ein wenig. In vielen Bundeslindern erhalten allgemeine Schulen, die
Kinder mit sonderpiddagogischem Forderbedarf unterrichten, zusitz-
liche Gelder und Stellen. Deshalb wird bei Kindern, die bislang trotz
einer leichten Leseschwiche als »normalec Schiiler galten, ein ausdriick-
licher Forderbedarf diagnostiziert. Weil die Férderung im Schwerpunke
Lesen von zusitzlichen Lehrkriften innerhalb der allgemeinen Schule
erfolgt, kénnen Eltern die Férderbediirftigkeit ihres Kindes leicht ak-
zeptieren. Der diskriminierende Wechsel auf eine Behindertenschule,
wie es frither hief3, entfillt. Das System der regelhaften Inklusion er-
zeugt Exklusionen, die zu Lasten von Kindern an Forderschulen gehen
und zu Lasten der forderbediirftigen Kinder an allgemeinen Schulen,
sofern diese sichtbar aus dem Klassenverband verstofien werden.

i. Das Lebensende und der Tod

Das Faktum der Gebirtlichkeit hat zwei Implikationen: Endlichkeit
und Potendialicit. Die Geburt ist ein Anfang, durch den etwas Neues
in der Welt erscheint und realisiert werden kann, wie Hannah Arendt
im Ausgang von Augustinus sagt (vgl.: Schnell 2004d). Durch die
Selbstsorge (Cura sui) kann das Potential des endlichen Lebens gestal-
tet werden. Wenn das endliche Leben an sein Ende gekommen ist, ist
das Potential der Selbstsorge aufgezehrt. Die Selbstsorge ist an ihr Ende
gekommen. Endlichkeit und Potenz bilden ein Widerspiel. Im Unter-

145

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

schied zu Eros und Thanatos ist dieses nicht rein konservativ, da die Re-
alisierung von Potenzen in einer Lebenskunst auch Uberschreitungen,
Exzentrizititen und Kiinstlichkeiten beinhaltet.

Der Tod ist eine Andersheit, da er sich nicht normalisieren ldsst. Er ge-
hért nicht in das laufende Leben, sondern er beendet es. Dem Tod geht
das Lebensende voraus, welches Gegenstand der Selbst- und Fiirsorge ist.

Der Tod ist auch eine Grenzangelegenheit. Er gehért in einer Weise
zum Leben und ist daher kein Betitigungsfeld fiir Experten, wie es etwa
Arzte sind. Andererseits kann er sehr wohl zum Thema der Palliativver-
sorgung werden. Der Tod, der durch cine lebenslimitierende Krankheit,
deren Symptome medizinisch zu kontrollieren sind, herbeigefithrt wird,
ist die Realisierung der Grenzangelegenheit. In diesem heutzutage sehr
hiufigen Fall muss es zu einer Koalition von Philosophie und den Wis-
senschaften der Heilberufe im Zeichen der Vulnerabilitit kommen (vgl.

dazu ausfiihrlich: Schnell/Schulz 2014).

Dem Motiv des dreibeinigen Stativs soll auch am Ende der Betrach-
tungen treu geblieben werden. Der Tod ist fir den Menschen (und
nicht nur fiir ihn) unvermeidlich. Was ist der Tod? Wir folgen Vladimir
Jankélévitch, der die dreibeinige Typologie ausgegeben hat und vom
»Tod in der dritten, in der zweiten und in der ersten Person» (Janké-
lévitch 2005, 34) spricht.

Der Tod in der dritten Person ist der unpersonliche Tod.

Heidegger widmet dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht
des Man. Das Man regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und da-
mit auch, wie man sich zum Tod zu verhalten hat. Frither war der Tod
ein 6ffentliches Tabu, heute ist es nicht mehr so. Man spricht tiber den
Tod. Es gibt Experten, wie Politiker, Juristen, Theologen, Philosophen,
Kiinstler, Journalisten, die iiber den Tod in unserer Gesellschaft spre-
chen und ihn dadurch (mit)definieren.

Der 1od in der zweiten Person ist der Tod des Anderen.

Heidegger sicht dafiir die Perspektive der ehrenden Fiirsorge vor.
Levinas spricht von einer Verantwortung fiir den Tod des Anderen. Es
gibt viele Begleiter, die Personen an deren Lebensende versorgen und
die den Tod in gewissen Hinsichten diagnostizieren. Zu ihnen gehéren
Arzte, Rettungsassistenten, Polizisten, Rechtsmediziner, Tatortreiniger
und Bestatter.

Der Tod in der ersten Person ist der eigene Tod.
Heidegger spricht grundsitzlich von einem Sein zum Tode, das sich
darin bemerkbar macht, dass der Tod das Dasein als einzelnes bean-

146

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

sprucht und ihm seine Unvertretbarkeit vor Augen fithrt. Damict ist je-
der von uns gemeint und an sich selbst verwiesen. Die Auslegungen des
Man werden hiufig vom Dasein durchbrochen, wenn es alt ist und als
Patient lebt.

Nach diesem Vorspann soll nicht iiber den medizinischen und juristi-
schen Begriff des Todes, nicht tiber die Todesstrafe und auch nicht iiber
Sterbehilfe gesprochen, sondern, ausgehend vom Tod in der ersten Per-
son, zwei Fragen in den Mittelpunkt gestellt werden: was ist der Tod?
Welche Bedeutung hat der Tod fiir das noch lebende Leben?

1. Frage: was ist der Tod?

Die Frage nach dem Wesen des Todes soll methodisch angegangen
werden, indem gefragt wird, wie der Tod zuginglich ist. Dabei gilt, wie
stets in der Phinomenologie, dass Zugangsart und Sachgehalt aufeinan-
der bezogen sind.

Wenn vom Tod, der am Ende des Sterbens erfolgen soll, die Rede
ist — wer spricht dann von wo aus? Wessen Tod ist gemeint? Heidegger
sagt: »Das Sterben muss jedes Dasein jeweilig selbst auf sich nehmenc,
denn — und jetzt folgt eine Erklirung: »Der Tod ist, sofern er ist, we-
sensmiflig je der meine.« (Heidegger 1979, 240) Der Tod wird von der
Jemeinigkeit aus gedacht. Es kann den Tod nur als meinen Tod geben
und es miisste somit meinen eigenen Tod fiir mich geben konnen. Die
1. Person Singular, das »Ich«, wire damit die Instanz, von der aus vom
Tod gesprochen werden kann. »Ist mein Tod méglich?« (Derrida 1998,
45) Wenn ich tot bin, ist mein Ich, dessen Tod mein Tod sein soll, nicht
mehr. Wie kann fiir jemanden, der nicht ist, etwas sein? Derrida be-
zeichnet diese Perspektive als Aporie. Sie ist ein Thema in jeder Phi-
nomenologie des Todes (Paul Ludwig Landsberg, Karl Jaspers, Eugen
Fink, Vladimir Jankélévitch). Der Tod kann als Moglichkeit des Da-
seins nur »etwas« sein, dass dem Dasein Grenzen aufzeigt. »Der Tod ist
die Moglichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmaglichkeit.« (Heideg-
ger 1979, 250) Mit Husser] kann der Tod auch als etwas genuin Frem-
des bezeichnet werden. Fremdheit ist die »bewahrbare Zuginglichkeit
des original Unzuginglichen« (Husserl 1963, 117). Mein Tod ist mir
als etwas zuginglich das mir unzuginglich ist. Diese Unzuginglichkeit
ist mir wiederum zuginglich. Paul Landsberg, ein Schiiler Husserls, be-
zeichnet den je eigenen Tod daher als »fiir uns anwesend in Abwesen-
heit.« (Landsberg 1973, 14)

Maurice Blanchot versuchte in immer neuen Anliufen die Urimpressi-
on, das Jetzt, den Augenblick des Todes zu denken. Mein gegenwirtiger
Tod, der nicht erwartet und auch nicht erinnert wird, ist »das Unmog-
liche« (Derrida 2003, 14), weil er meine Méglichkeiten (meine Macht)
begrenzt. Der Tod ist unzuginglich, weil er nicht wachen Auges von

147

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

mir durchlebt werden kann. Insofern gibt das Dasein sich im Tod. Der-
rida spricht im Dativ vom »den Tod geben (donner la mort).« (Derrida
1992) Wem gibt das Dasein sich im Tod? »Genau genommen handelt es
sich um eine gewisse ritselhafte Bezichung zwischen sterben, bezeugen
und iiberleben, der wir uns hier annihern.« (Derrida 1998, 56)

Das Geben ist immer auch ein sich den Anderen iibergeben. Hier
tritt die von Heidegger unterbestimmyte, aber von Paul Landsberg, Levi-
nas und Ricceur betonte Dimension der Sozialitit in den Vordergrund
(vgl.: Schnell 2014). Diese Sozialitit konstituiert eine Wirklichkeit.

Wirklichkeit ist eine dreistellige Relation: wirklich ist, was durchlebt
(1), artikuliert/reflekdiert (2) und von anderen bezeugt (3) wird. Ich
fuhle die Kalte (ad 1), ich sage, dass mir kalt ist (ad 2) und mein Ne-
benmann gibt mir die Jacke (ad 3). In Grenzfillen kann Realitit auch
eine Zweistellige Relation sein. »Das Leben im KZ ist unwiirdig.« Die-
ser Satz kann behauptet werden, auch ohne das KZ personlich erlebt zu
haben. »Hier stehe ich und kann nicht anders.« Luthers beriihmter Satz
tiber den notwendigen Augenblick hat Wirklichkeit, auch wenn diese
nicht von Anderen bezeugt wird. An der Dreistelligen Relation kann
das erste Relat (durchleben) oder das dritte (Bezeugung) fehlen. Das
zweite (Artikulation/Reflexion) ist hingegen unverzichtbar. Der jemei-
nige Tod kann von mir nicht reflektiert werden. Er wird von mir durch-
lebt und von Anderen bezeugt. Der Tod ist insofern als Wirklichkeit ein
Mysterium (vgl.: Schnell 2015).

2. Frage: welche Bedeutung hat der Tod fiir das noch lebende Leben?

Der Tod betrifft nicht nur den Menschen, sondern tiberhaupt alles
Lebendige: Tier, Natur und in gewisser Hinsicht auch Institutionen
(vgl.: Bihrer et al. 2015). Mensch und Tier sind vulnerable Personen,
da sie als leibliche Wesen geboren worden sind. Der Tod des Menschen
ist ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding. Er wird vom
Bewusstsein untersucht, befragt, thematisiert. Die Konstitutionsleis-
tung ist endlich, weil das Bewusstsein ein verkdrpertes und damit ein
endliches ist. Der Denker des Todes wird von seinem Denkthema un-
vermeidlich affiziert und tiberwiltigt. Der Denker stirbt und gibt sich
den Anderen. Unvollkommen konstituiert ist diese Sachlage, weil die
konstituierende Instanz, das Ich, in der Konstitution selbst annulliert
wird. Genau das ist in gewisser Hinsicht der Tod.

Im Leben ist der Tod Gegenstand einer Antizipation. Der Tod wird
erhofft, gefiirchtet, verdringt, verteufelt, herbeigesehnt. Die Bedeutung
des Todes fiir das Leben liegt in der Gestaltung der Erwartung. Wir
konnen hier Kant zitieren: der Tod ist etwas, auf das es sich »vorzu-
bereiten« gile (MutmafSlichen Anfang der Menschengeschichte, A 9). Die
Vorbereitung betrifft keineswegs nur die Frage, wie ich sterben mochte
und erschopft sich daher nicht nur in der Abfassung von Testament

148

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

und Patientenverfiigung. Die Vorbereitung gilt viel grundsitzlicher der
Frage, wer mich iberleben soll. Sie bezicht sich daher auf das zu le-
bende Leben. Denn es kommen nur jene Personen als Kandidaten fiir
die Menschen, die mich iiberleben kénnen, in Frage, mit denen ich zu-
sammenlebe und ein gemeinsames Leben gestalte. Uber Freundschaft,
Familie und Gesellschaft ist in vorherigen Kapiteln bereits gesprochen
worden.

Selbst wenn die Selbstsorge um den Tod von einer Macht veranlasst
wird, die nicht von auflen kommt, sondern die sich in unserem Selbst-
verhilenis unbemerke festgesetzt hat und die uns an das glauben lisst,
was wir glauben, beweist das nicht, dass das Konzept der Selbstsorge
unsinnig ist, sondern nur, dass es ohne zureichenden Grund auskommt
und auskommen muss. Es konnte auch anders sein. Es sind Lebens-
formen denkbar, die vom Tod nicht einen Gestaltungsauftrag des Da-
seins ableiten, sondern, wie der Buddhismus, das Leben in gewisser
Hinsicht als endlos betrachten.

Dreiflig erwachsene Menschen sprechen tiber den Tod (www. 30gedanken
zumtod.de). Auf die Frage »Was ist der Tod?«, geben sie Antworten, die
auf das Leben bezogen sind. Eine Erfassung des Todes von der Gestal-
tung des Lebens her besagt:

- Der Tod veranlasst Erinnerung an das Leben.
- Der Tod ist nah am Leben.

- Der Tod riickt dem Leben immer niher.

- Der Tod ist ein Licht.

- Der Tod ist das Ende des Lebens.

- Der Tod gibt dem Leben Sinn.

- Der Tod ist Entspannung.

- Der Tod reist uns aus dem Leben.

- Der Tod ist fiir das Leben unkontrollierbar.

- Der Tod kann ein Freund des Lebens sein

(vgl. dazu: Schnell/Schulz 2016).

Die Erfassung des Todes von der Gestaltung des Lebens her impliziert
auch, dass Selbstsorge und Selbsterhaltung wichtige Werte sind. Nicht
zufillig haben wir Schwierigkeiten mit Selbstmérdern und vor allem
mit Selbstmordattentitern.

Eine Selbstvergewisserung im Zeichen der Endlichkeit konnte einem
Dasein unvermeidlich sein, das niemals ist, sondern in der Zeit immer
hinterherhinkt und daher immer auch ein Leben im Zeichen des Ab-
schieds fiihrt. Seit Diltheys Uberlegungen zum Innewerden in Realitit
und Zeit kann diese Méglichkeit mehr als eine Konstruktion darstellen.
»Gegenwart ist niemals; was wir als Gegenwart erleben, schliefit immer

149

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Erinnerung an das in sich, was eben gegenwirtig war.« (Dilthey 1981,
239)

Die Vorbereitung auf den Tod ist Teil der Selbstsorge im Durchgang
durch Freundschaft, Familie und Gesellschaft. Mit dem Tod des Selbst
endet das Leben als Sorge. Das Selbst zerteilt sich. Es selbst tritt in ein
Mysterium ein und wird zugleich zum Subjekt des Andenkens und zum

Objeke der Statistik ...

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-108 - am 19.01.2026, 05:21:46. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - I THN


https://doi.org/10.5771/9783845292557-108
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Gesundheit und Krankheit
	b.  E-Health und Digitalisierung als symbolische Form
	c.  Der Gang zum Hausarzt
	d.  Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und privatem Betrieb
	e.  Der Übergang ins Heim
	f.  Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit
	g.  Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit
	h.  Behinderung
	i.  Das Lebensende und der Tod


