
29

I Die gesellschaftliche Reflexion der 
Hirnforschung

In diesem längeren Beitrag soll es darum gehen, die Hirnforschung 
und ihre Ergebnisse in Beziehung zu unterschiedlichen Semantiken 
unserer Gesellschaft zu setzen. Jenseits der Polaritäten eines in Feuil-
letondebatten verkündeten neuen Menschenbildes bzw. dessen Re-
vision geht es hier sozusagen um die ›Gesellschaft des Gehirns‹. Wir 
knüpfen an den Befund an, dass das Forschen und Reden über das 
Gehirn nur in der Gesellschaft stattfinden kann, und zwar in einer 
Gesellschaft, welche ihrerseits bereits vielfältige Beobachterperspek-
tiven ausdifferenziert hat. 1

Wir beschäftigen uns dabei vorrangig mit jenen stabileren Sinn-
systemen, die sich als gesellschaftliche Funktionssysteme ausdifferen-
ziert haben und aufgrund ihres operativen Schließens eine gewisse 
Autonomie gegenüber anderen gesellschaftlichen Sinnzumutungen 
aufrechterhalten können. Diese Systeme operieren entsprechend ihrer 
eigenen Logik, erzeugen ihre eigenen Zurechnungsverhältnisse und 
damit gewissermaßen ihre jeweils eigene Ontologie. Aus ihrer Per-
spektive stellen die von bestimmen Wissenschaftlern initiierten Hirn-
diskurse nur eine unter anderen Möglichkeiten des Über-die-Dinge-
Redens dar. Entsprechend sind die hiermit verbundenen Semantiken 
für die jeweils eigene Operationsweise nicht zwingend von Belang. 
Dass manche Hirnforscher den freien Willen für eine Illusion halten, 
hindert den Richter in seiner täglichen Praxis nicht, Urteile zu fällen, 
die sich auf einen Schuldbegriff gründen, der weiterhin unterstellt, 
dass der Delinquent sich hätte anders verhalten können. Derselbe 
Richter mag in einem anderen Fall möglicherweise jedoch keine Pro-
bleme haben, einem psychiatrischen Gutachten folgend den Täter 
als schuldunfähig zu betrachten, da dieser während der Tat durch 
fehlgeleitete neurophysiologische Prozesse determiniert gewesen sei. 

Der moderne Mensch ist es gewohnt, mit vielfältigen, einander 
teilweise ausschließenden Beobachterperspektiven zurechtzukommen 
und je nach Situation seinen Standort, seine Epistemologie und seine 

1	Entsprechend geht es hier nicht um die philosophischen Probleme der 
Erforschung des Bewusstseins (siehe hierzu etwa den Sammelband von 
Metzinger 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

30

Ontologie zu wechseln.2 Auch wenn man den freien Willen aus prin-
zipiellen Gründen für eine Illusion hält, wird einen dies üblicherweise 
nicht daran hindern, sich im täglichen Leben als entscheidungskräf-
tiger Mensch zu fühlen und entsprechend aufzutreten. Selbst der in 
seiner täglichen Arbeit einem methodologischen Atheismus folgende 
Wissenschaftler mag – nachdem er sein Labor verlassen hat – einer 
religiösen Praxis nachgehen, ohne dass dies ihn am nächsten Tag 
daran hindern würde, seinen Glauben wieder beiseitezuschieben, um 
gewissenhaft seine Experimente nach strengen Wahrheitskriterien 
auszurichten. 

Der gegenwärtige Mensch ist, um mit Peter Fuchs zu sprechen, ein 
»Adressformular«, das auf verschiedene Weise angesprochen wer-
den kann.3 Die hiermit verbundene Aufsplittung in eine Vielheit ist 
von philosophischer, psychologischer und gesellschaftstheoretischer 
Seite oft thematisiert worden und wird gerne als generelles Merkmal 
des postmodernen Menschen angesehen. Anstelle eines einheitlichen 
Erklärungsprinzips tritt nun eine Vielzahl von Sprachspielen4 und 
entsprechend zerfällt dann auch die Persönlichkeit in ein Spektrum 
unterschiedlicher, nur lose zusammenhängender ›Iche‹ und Dispo-
sitionen.5

Wir stimmen dem Befund der Auffächerung in unterschiedliche 
epistemische Perspektiven zu. Doch anstatt in eine postmoderne 
Beliebigkeit abzugleiten, knüpfen wir hier an eine Theoriebildung 
an, die mit spezifischen und definierbaren Stand- und Re-
flexionsorten rechnet, welche durch den soziologisch gebildeten 
Sozialwissenschaftler rekonstruiert werden können. Wir sehen 
die unterschiedlichen Sprachspiele der Postmoderne selbst wieder 
eingebettet in Strukturen und Semantiken, welche sich in keineswegs 
nur zufälliger Weise zueinander ins Verhältnis setzen. Aus dieser 
Perspektive lässt sich beispielsweise nicht nur feststellen, dass Religion 
und Hirnwissenschaft unterschiedliche Sprachspiele darstellen, 
sondern es lässt sich nun auch fragen, wie die Religion die Befunde 
der Hirnwissenschaft reflektiert und ins eigene System einbetten 
kann und wie umgekehrt die Hirnwissenschaft den empirischen 

2	Siehe hierzu als illustres Beispiel die Analyse eines Interviews mit einem 
Ingenieur, der homöopathische Präparate zu sich nimmt, von ihrer Wir-
kung überzeugt ist, aber gleichzeitig einen kausalen Wirkzusammenhang 
zwischen Medikament und Heilung abstreitet (Vogd 2005, 199 ff.).

3	Siehe zur Konzeption der Listenförmigkeit des Menschen und dessen kom-
munikative Adressierbarkeit insbesondere Peter Fuchs (2007a).

4	Siehe grundlegend: Jean-Francois Lyotard (1999) und Gianni Vattimo 
(1990).

5	Siehe hierzu etwa Kenneth Gergen (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

31

Befund der Attraktivität religiöser Praxen in den eigenen Analysen 
aufgreift. Mit Blick auf die Beziehung der beiden Felder kommen 
wir auf diesem Wege zu einer mehrschichtigen Analyse, welche die 
religiöse Reflexion der Biowissenschaften, die (neuro-)biologische 
Reflexion der Religion und die Frage der Begegnung der beiden 
Felder einbezieht. Beispielsweise könnte nun etwa gefragt werden, 
unter welchen Voraussetzungen wissenschaftliche Aufklärung in 
einer christlich dominierten Gesellschaft möglich wurde und wie 
die Religion dann später in einer zunächst durch Wissenschaft 
dominierten Kultur wieder zu ihrer eigenen Form finden konnte. 

In der in diesem Kapitel vorgestellten Studie geht es jedoch we-
niger um einen historischen Abriss solcher geistesgeschichtlichen 
Bewegungen denn um die verschiedenen Gegenwärtigkeiten der 
funktional differenzierten Gesellschaft, also um unterschiedliche 
Reflexionsstandorte, die etwa mit dem Recht, der Wirtschaft, der 
Erziehung, der Politik, der Wissenschaft, der Medizin, der Religion 
oder den Massenmedien erzeugt werden. All diese Sphären setzen 
sich auf jeweils spezifische Art und Weise mit der Hirnforschung in 
Beziehung. Sie sind zugleich ihr Adressat (etwa immer dann, wenn 
die Hirnforschung aus ihrer Perspektive etwas zu Recht, Religion, 
Erziehung etc. zu sagen hat), adressieren aber auch ihrerseits unter-
schiedliche Erwartungen an die Hirnforschung (etwa politische oder 
wirtschaftliche Ziele).

Aus dem Vergleich der unterschiedlichen Arten und Weisen, wie 
jeweils eine Reflexionsbeziehung geknüpft wird, lässt sich ein ana-
lytischer Gewinn ziehen. Die Hirnforschung dient nun als tertium 
comparationis, das als gemeinsames Drittes einen strukturierten 
Vergleich ermöglicht. In der Art, wie das moderne Recht mit den 
Naturalisierungsversuchen der Hirnforschung umgeht, und dass sie 
einen anderen Weg wählt als die Religion, lernen wir sehr viel über 
die innere Logik von Recht und Religion. Dass die Massenmedien 
wiederum an anderen Semantiken andocken als die Wissenschaft, 
lässt dann einige der aktuellen Hirndiskurse in einem differenzierte-
ren Lichte erscheinen, denn es zeigt sich nun, dass Aufklärung und 
Information einer unterschiedlichen Logik folgen. Darüber hinaus 
lässt sich jene »Vereinigungseuphorie«,6 welche den Biowissenschaf-
ten neben der Wirtschaft die Rolle einer Leitdisziplin zuzuweisen 
scheint, in einer genaueren Weise nachzeichnen: Dass innerhalb des 
Mediendiskurses und in der Zuweisung von Ressourcen für For-
schungsprojekte diesbezügliche Präferenzen auszumachen sind, heißt 
keineswegs, dass hiermit die Differenzstruktur der Gesellschaft auf-
gehoben ist. Vielmehr kann gezeigt werden, dass die unterschied-

6	Siehe Neumann-Held et al. (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

lichen Funktionssysteme gleichsam auf ihre ureigene Weise an der 
Hirnforschung parasitieren können, ohne dabei jedoch ihren spe-
zifischen Funktionsbezug aufgeben zu müssen. Gleiches gilt dann 
umgekehrt für eine Hirnforschung, die immer auch ihren medialen 
Aufmerksamkeitsstatus und damit verbunden ihr Verhältnis zur Poli-
tik und Wirtschaft mit zu reflektieren hat. Es wird sich zeigen lassen, 
dass Denkfiguren, welche die Grenze von einem Funktionssystem 
zum anderen überschreiten, in ihren Semantiken mutieren müssen 
und dass die zentralen Akteure dieser Prozesse – Organisationen und 
ihre autoritativen Sprecher – schon längst gelernt haben, mit solchen 
Verschiebungen im Sinne polykontexturaler Reflexionen umzugehen.

Ein wichtiger Schlüssel zu den hier vorgelegten Analysen ist der 
Begriff der Kontextur, wie ihn der Philosoph Gotthard Günther ent-
wickelt hat. Da die Idee einer polykontexturalen Reflexion in den 
Sozialwissenschaften bislang wenig vertraut ist,7 wird im Folgenden 
zunächst etwas ausführlicher auf Günthers Reflexionslogik einzuge-
hen sein. Im Anschluss folgen Einzelanalysen mit Bezug auf die oben 
benannten Funktionssysteme. Mit Blick auf die Liste möglicher Re-
flexionsstandorte ist die Arbeit nicht vollständig. So ließen sich etwa 
mit der Liebe und dem System des Leistungssports andere Orte der 
Reflexion benennen, die durchaus ertragreich mit neurobiologischen 
Denkfiguren in Beziehung gesetzt werden könnten. 

Methodologisch beruhen die einzelnen Beiträge darauf, dass 
zunächst einige grundlegende Überlegungen zu den spezifischen 
Charakteristika der jeweiligen Funktionssysteme angestellt werden, 
um dann anhand spezifischer Texte oder Reden von autoritativen 
Sprechern der jeweils bearbeiteten Funktionssysteme (Politik, Re-
ligion, Recht etc.) die Reflexionsverhältnisse in der Beziehung zu 
den Neurowissenschaften nachzuzeichnen. Die hier vorgestellten 
Analysen haben insofern Pilotcharakter, als dass den einzelnen Fel-
dern allein aus Platz- und Zeitgründen nur eine begrenzte Aufmerk-
samkeit gewidmet werden kann. Die hier vorgestellte Textauswahl 
kann lediglich selektiv vorgehen, d. h., es lassen sich gute Gründe 
angeben, auf andere Quellen und auf andere autoritative Sprecher 
der jeweiligen Felder zurückzugreifen. Im Sinne der hier vorgestellten 
Forschungsperspektive lässt sich die Kontingenz der Materialaus-
wahl damit begründen, dass es uns nicht um die Binnendifferenzie-
rung eines Feldes geht, sondern um die Spezifika von Standorten, 
die zwar immer auch individuell ausgefüllt werden, jedoch dabei 
in ihren Leitunterscheidungen in ihre jeweiligen Kontexturen und 

7	Siehe hier für die Soziologie neben Luhmann vor allem Walter Bühl (1969) 
im Anschluss an Günthers Kritik an Habermas in der ›Sozialen Welt‹ 
(Günther 1968).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


33

Polykontexturalität

Sprecherpositionen eingebunden bleiben. Es macht zwar einerseits 
sehr wohl einen Unterschied, ob man einen katholischen Bischof, 
den Vorsitzenden des Rates der Evangelischen Kirche Deutschland 
oder einen buddhistischen Mönch der Theravada Tradition befragt. 
Dennoch ist andererseits für alle benannten Sprecherpositionen zu er-
warten, dass sie religiös, das heißt mit Blick auf die Transzendenz und 
nicht in Hinsicht auf naturwissenschaftliche Wahrheitsansprüche 
argumentieren. Solange wir also auf einem Abstraktionsgrad bleiben, 
der nur die Eigengesetzlichkeiten der vorgestellten Kontexturen be-
leuchtet, ist unser Vorgehen legitim – wohl wissend, dass für darüber 
hinausgehende Aussagen wesentlich umfangreichere Analysen auf 
Basis einer systematischen komparativen Analyse erforderlich sind. 

In diesem Sinne lassen sich die hier gewählten empirischen Zugän-
ge sozusagen als ›Probebohrungen‹ verstehen, die Material liefern, an 
dem untersucht werden kann, inwieweit sich Semantiken im Über-
gang von einem zu einem anderen Funktionssystem verschieben und 
auf welche unterschiedlichen Weisen hier selektiv aufeinander Bezug 
genommen werden kann. 

1 Polykontexturalität

Der Begriff der Polykontexturalität wurde mit Gotthard Günthers 
Programm einer mehrwertigen, nicht-aristotelischen Logik ins Spiel 
gebracht. Innerhalb der Soziologie ist er insbesondere durch Niklas 
Luhmann prominent geworden. Luhmann begreift Gesellschaft 
bekanntlich als System, das darauf beruht, dass die Operation der 
Kommunikation weitere Kommunikation auslöst und im Rahmen 
der gesellschaftlichen Evolution bestimmte Typiken der Kommu-
nikation entstehen, die durch ihr Prozedere genau dieselbe Typik 
der Kommunikation reproduzieren. So kommt es innerhalb der Ge-
sellschaft zu Recht, Wissenschaft, Politik und anderen autonomen 
Funktionssystemen, welche jeweils nach ihrer eigenen Logik und 
auf Basis eines eigenen spezifischen Codes operieren, um nun alles, 
was außerhalb ihrer Grenzen geschieht, hochselektiv entsprechend 
der eigenen Präferenzstruktur aufzugreifen oder zu ignorieren. Die 
moderne Gesellschaft erscheint mit Luhmann genau in diesem Sinne 
polykontextural, als dass nun unterschiedliche Systeme heterarchisch 
nebeneinander bestehen und in Beziehung zueinander treten. Aus 
der jeweiligen Innenperspektive eines Systems können dann die Leit-
unterscheidungen der jeweils anderen Systeme negiert werden, was 
jedoch nicht ausschließt, dass entsprechend der eigenen Selektivität 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34

sehr wohl an die Angebote der anderen Systeme angeschlossen wer-
den kann und muss.8 

Die Idee der Polykontexturalität weist hier im allgemeinen Sinne 
auf komplexe Ordnungsverhältnisse hin, entsprechend denen je nach 
Standort bzw. Systemreferenz andere Kausalitäten gelten können. 
Man gelangt also zu einem Bild verschiedener Orte, an denen jeweils 
eine spezifische Logik, eine klar definierte Form des Referierens gilt. 
Wir kommen hierdurch zu einer multiperspektivischen Beschrei-
bung, die jeweils die unterschiedlichen Standortabhängigkeiten zu 
berücksichtigen weiß. Darüber hinaus gelangen wir mit Günther 
zu einer Möglichkeit, die Beziehung zweier Standorte über einen 
dritten Ort zu relationieren. In dieser Reflexion wird die Relation 
nun selbst zu einer Kontextur, die stukturierend in Teile des Gefüges 
eingreift. All diese Perspektiven zusammengenommen, kommen wir 
zu einer komplexen Beschreibung, die weiterhin analytisch vorgeht, 
jedoch anders als die klassische Logik zugleich mit Autonomie und 
Heteronomie umgehen kann. Sie erlaubt einen Übergang von der 
deterministischen Welt des Seins in eine dynamische und zukunftsof-
fene Welt des Werdens. Sie macht es möglich, Systeme zugleich als 
operational geschlossen als auch in Relation und Beziehung zu ihrer 
Umwelt zu begreifen. 

Im Folgenden geht es darum, Günthers Idee der Polykontextu-
ralität zumindest insoweit vorzustellen, als dass wir die zentralen 
Begrifflichkeiten seiner Konzeption für die weitere Analyse produktiv 
nutzen können.9 Beginnen wir dabei mit einer Frage, die auch für 

8	»In unserem Kontext soll Polykontexturalität heißen: daß die Gesellschaft 
zahlreiche binäre Codes und von ihnen abhängige Programme bildet und 
überdies mit sehr verschiedenen Programme bildet und überdies Kontext-
bildungen mit sehr verschiedenen Unterscheidungen (neuerdings sogar 
wieder: Männer und Frauen) anfängt. Auch die Logik bildet keine Aus-
nahme, sie kann aber ihren spezifischen Kontext in der Vereinfachung der 
Polykontexturalität sehen. Wenn dies umumgänglich ist, dann fungiert 
der eine Kontext als Rejektionsgesichtspunkt für die Unterscheidungen 
anderer, so zum Beispiel der politische Kontext Regierung/Opposition zur 
Rejektion der Unterscheidung wahr/unwahr. Das heißt nicht (bitte sorg-
fältig lesen!), daß die Werte bzw. Bezeichnungen anderer Kontexte nicht 
anerkannt werden, wohl aber, daß die eigene Operation sich nicht um 
deren Unterscheidungen bemüht – sowie die Politik natürlich hinnimmt 
(und sie wäre politisch schlecht beraten, täte sie es nicht), was die Wis-
senschaft als wahr bzw. unwahr herausfindet, aber nicht selbst zwischen 
diesen beiden Werten wählt« (Luhmann 1998c, 666).

9	Siehe zu einer gründlicheren Einführung Kurt Klagenfurt (2001), Rudolf 
Kaehr (1993) und vor allem auch Nina Ort (2007). Darüber hinaus natürlich 
das Werk von Gotthard Günther. Siehe als Einstieg etwa Günther (1963).

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


35

Polykontexturalität

den Hirndiskurs von hoher Relevanz ist, nämlich der Frage nach 
dem Verhältnis von Subjekt und Objekt. Dieses Verhältnis ist tief 
in jede Denkbewegung eingewoben. Das Denken hat immer einen 
Gegenstand, sei es der Gedanke selbst, auf den es verweist, oder aber 
eine wie auch immer geartete Referenz auf eine sinnliche Erfahrung. 
Es hat immer ›etwas‹ zum Inhalt und kann nicht ›nichts‹ zum Inhalt 
haben. Man könnte jetzt einwenden, dass sich doch auch die Ne-
gation des Seins thematisieren lässt, man kann zum Beispiel sagen, 
›dieses Ding gibt es hier nicht‹, doch diese semantische Operation 
funktioniert nur, indem ein Satz formuliert wird, der nun wiederum 
als ein Gedanke objektiviert werden muss. Man kann nicht denken, 
ohne etwas zu denken. Das absolute ›Nichts‹ ist ein Bereich, der 
weder sinnlich erlebt werden noch positivsprachlich in sinnvoller 
Weise gefasst werden kann. Um es hier im Sinne von Wittgenstein 
auszudrücken, die Substantivierung der logischen Operation ›nicht‹ 
zu einem ›Nichts‹ ist unsinnig, denn das Sein ist qua Existenz nicht 
negierbar. 

Zweiwertige Logik und das Gesetz vom  
ausgeschlossenen Dritten

Hieran schließt sich die klassische Identitätslogik und die hieraus 
abgeleitete Ontologie an. Es muss davon ausgegangen werden, dass 
ein Gegenstand mit sich selbst identisch ist (A = A), also entweder 
etwas Bestimmtes ›ist‹ oder dieses eindeutig ›nicht ist‹. Ein Drittes ist 
hier nicht gegeben. Die Aussage ›A kann auch ≠ A sein‹ erscheint aus 
dieser Perspektive widersprüchlich und ist entsprechend als unsinnig 
zurückzuweisen. Auf Basis dieser klassischen Logik lässt sich Welt 
nur auf eine spezifische Art und Weise begreifen. Indem nun auf der 
einen Seite des Gleichheitszeichens derselbe Wert stehen muss wie auf 
der anderen, definieren sich Wahrheitsbedingungen (entweder wahr 
oder falsch). Hieraus lassen sich dann kompliziertere Kausalitätsbe-
ziehungen formulieren, entsprechend denen die auf der einen Seite 
benannten Ursachen aufgrund einer spezifischen funktionalen Bezie-
hung zu einem wohl definierten Effekt auf der anderen Seite führen 
(ansonsten ist das vorgeschlagene Kausalitätsmodell falsifiziert).10 
Die Identitätslogik führt zu einem Wissenschaftsverständnis der kau-
salen Erklärung entsprechend der das Sein die Reflexion determi-

10	 Dies lässt sich dann auch wahrscheinlichkeitstheoretisch reformulieren: 
Die Wahrscheinlichkeiten auf der einen Seite sind mit Häufigkeitsvertei-
lungen auf der anderen Seite zu korrelieren.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

niert. Insofern die Wirklichkeit richtig erkannt ist, fügt die Reflexion 
dem Sein nichts hinzu. Der Beobachter erscheint hier nur als Spiegel 
der Realität. Auch das Subjekt muss im strengen Sinne der Kausalität 
verschwinden, denn es fügt der objektiven Wirklichkeit ebenfalls 
nichts hinzu. Tertium non datur.11 

Wir begegnen hier dem hirnwissenschaftlichen Befund, dass, so-
bald man Kognition objektivistisch beschreibt, außerhalb des phy-
sikalischen und chemischen Universums nichts zu finden ist, was 
einer kausalen naturwissenschaftlichen Erklärung etwas hinzufü-
gen könnte. Die elektrischen Aktivitäten der Nervenzellen, die beim 
Sprechen verursachten Schallwellen und die sensorische Reizung der 
Sinneszellen durch den Schall bilden hier ein vollständiges und lo-
gisch geschlossenes Universum der Erklärung, indem das Bewusstsein 
bestenfalls noch als spiegelndes, aber kausal nutzloses Epiphänomen 
in Erscheinung treten kann. Dies schließt nicht aus, dass Subjektivität 
thematisiert werden kann. Man kann sehr wohl darüber sprechen, 
wie das Gehirn Bewusstsein erzeugt, welche Gedanken mit welchen 
Zuständen korrelieren – oder man kann seinen Zweifel betrachten, 
um hieraus einen Hinweis für die eigene Existenz abzuleiten. 

Doch durch diese Objektivierungen wird die Subjektivität wiede-
rum ihrer eigentlichen Qualität beraubt. Um mit Nina Ort zu spre-
chen: »Entweder wird Subjektivität als Thema ermöglicht – dann je-
doch um den Preis der Subjektivität, nämlich als Objektivität –, oder 
Subjektivität bleibt aus dem Bereich der Objektivität vollkommen 
ausgeschlossen. Wie auch immer, thematisiert werden kann dem-
nach nur ein völlig objektives, subjektfreies Universum des ›Seins‹. 
Insofern ergibt sich aus diesem Erkenntnismodell eine einwertige 
Ontologie«.12 Die Möglichkeit, dass Bewusstsein oder Subjektivität 
einen zusätzlichen Unterschied machen, also der objektiv beschrie-
benen Welt etwas Drittes hinzufügen, ist innerhalb der zweiwertigen 
Logik nicht denkbar.13 

11	 »Wer objektives Sein denkt, der unterwirft unweigerlich seinen Refle-
xionsprozess dem Prinzip der Identität, des verbotenen Widerspruchs 
und jenem dritten Prinzip, das verbietet, daß die Reflexion über das 
Thema ›Sein‹ hinausgeht. Das Tertium non datur impliziert, daß auf 
dem Boden einer zweiwertigen Logik die Reflexion sich selbst als Sein 
verstehen muß. D. h., sie ist immer diejenige positive Bestimmung, die 
das ihr gegenüberstehende Ding nicht ist. Sie kann nichts ›Drittes‹ sein. 
Das Dritte existiert nicht, weil es aus dem Gesamtthema des Denkens 
herausfällt. Dieses Thema ist ›Sein‹ und nicht ›Nichts‹« (Günther 1978, 
152 f.).

12	  Ort (2007, 33).
13	 »Die Platonisch-Aristotelische Tradition unseres Denkens ist deshalb so 

exklusiv seins-thematisch, weil sie selbst dort, wo sie sich ausdrücklich 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


37

Polykontexturalität

An dieser Stelle ist es wichtig, das Ergebnis im Auge zu behalten, 
auf das Günther hin argumentiert. Es geht ihm weder darum, ein 
inneres Seelenwesen als zusätzliches Sein zu etablieren, noch eine 
andere metaphysische Spekulation zu entfalten. Sein Ziel ist viel-
mehr im Anschluss an Hegel, einer transklassischen Logik den Weg 
zu bahnen, in der auch das Nicht-Sein eine eigenständige Rolle in 
der Welt spielen kann. Es geht hier also nicht darum, die klassische 
Logik für ungültig zu erklären oder durch parapsychologische Fak-
toren zu ergänzen, sondern eine Perspektive zu entwickeln, welche 
die klassische Identitätslogik enthält, diese jedoch nur als den lokalen 
Fall einer übergreifenden reflexiven Struktur des Werdens begreift. 

Mehrwertige Logik

Wie geht nun Günther vor: Im einfachsten Fall wird die zweiwertige 
Logik durch nur eine weitere Reflexionsinstanz erweitert. Neben der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie der klassischen Identitätslogik entsteht 
ein zweiter Ort der Reflexion und hiermit ergeben sich zwei sub-
jektive Komponenten, was eine Reihe von Konsequenzen mit sich 
bringt. Mit Günther finden wir nun eine ›Es-, Ich-, Du-Struktur‹ 
vor. Die Positionierung über drei Orte ergibt unterschiedliche Re-
flexionsmöglichkeiten. Das Es-Ich-Verhältnis lässt sich weiterhin im 
Sinne der klassischen Identitätslogik als eine Spiegelung von Sein 
beschreiben, entsprechend der das Subjekt dem Sein nichts hinzu-
fügt, sondern dieses einfach nur erkennt. Beim Ich-Du-Verhältnis 
stellt sich die Sachlage jedoch anders dar. Das ›Du‹ erscheint im 
reziproken Austauschverhältnis nun als ein anderes ›Ich‹, das jetzt 
selbst eine Subjekt-Objekt-Relation – und damit eine eigene klassi-
sche Kontextur – bildet. Um hier wieder mit Ort zu sprechen: »[Kein] 
›Ich‹ reflektiert ein ›Du‹ einfach nur als ein Objekt. Wie ich bereits 
angedeutet habe, gesteht es dem ›Du‹ autologisch Subjektivität zu, 

nicht mehr in metaphysischen Kategorien bewegt, nichtsdestoweniger 
ausschließlich auf das dem Denken entgegenstehende dinghafte Objekt 
gerichtet ist und Subjektivität ebenfalls nur als in sich beschlossenes 
Etwas, d. h. ›objektiv‹ begreifen kann.

	 Subjektivität, Geist, Sinn wird in dieser Logik entweder nur a-thematisch 
mitgeführt oder fremd-thematisch verstanden. D. h., es wird unter einer 
logischen Fundamentalkategorie begriffen, die dem Wesen der Subjekti-
vität völlig fremd ist. Die Fundamentalkategorie ist: objektive Identität. 
Aber das ist gerade das Wesen der Subjektivität, daß sie nicht mit ihrem 
Gegenstand identisch ist. Sie reflektiert die Identität nur als das Wesen 
des anderen, das ihr in den in sich selbst beschlossenen Dingen gegen-
übertritt« (Günther 1978, 141 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

obwohl das ›Du‹ dem ›Ich‹ so fremd bleibt, wie jedes andere Objekt. 
Da die Reflexion des ›Du‹ also kein einfaches ›Sein‹ reflektiert, son-
dern ›Reflexion‹, kann sie diese nur als ›leeren Akt‹ reflektieren, das 
heißt als Wille oder als Handlung«.14

Die Reflexion des Du fügt diesem etwas hinzu, was durch die 
Spiegelung von Sein im Subjekt nicht gedeckt ist, denn es gibt keine 
objektiven Kriterien, um zu beurteilen, ob das Du wirklich ›Sub-
jektivität‹ besitzt oder ob man es lediglich mit einem hoch entwi-
ckelten strukturdeterminierten Automaten zu tun hat.15 Man kann 
Subjektivität nur durch Reflexion zuschreiben und hiermit tritt die 
Reflexion unweigerlich nun selbst in die Beziehung von Ich und Du 
mit ein. Die Reflexion fügt hiermit der Welt etwas Eigenständiges, 
etwas Drittes, hinzu. 

In soziologischer Hinsicht begegnen wir hier dem von Talcott 
Parsons beschriebenen Problem der doppelten Kontingenz. Das Ich 
weiß nicht, was im anderen Ich vorgeht und umgekehrt (es kann 
noch nicht einmal wissen, ob der andere überhaupt über Bewusst-
sein verfügt). Mit Blick auf die Dyade finden wir nun die Situation 
einer doppelten Unsicherheit vor, die sich nur dadurch stabilisieren 
lässt, dass beide Akteure aufgrund des beobachtbaren Verhaltens des 
jeweils anderen ihre eigenen Zurechnungs- und Erwartungsmuster 
etablieren. Hinsichtlich der eigenen Selbstfestlegung und damit auch 
der eigenen Struktur lässt man sich also dadurch konditionieren, wie 
man den anderen einschätzt. Auf dieser Basis kommen wir schließlich 
mit Luhmann zu einem dreigliedrigen Kommunikationsbegriff, der 
sich aus den drei Selektionen Information, Mitteilung und Verstehen 
zusammensetzt.16 Kommunikation kann jetzt nicht mehr im Sinne 
eines zweiwertigen, repräsentationalen Weltmodells qua Information 
auf ein Sein verweisen (etwa in dem Sinne, dass der eine etwas sagt 
und der andere dieses versteht). 

Das Verstehen hat nun mit Günther selbst eine Reflexionsleistung 
zu vollbringen: Es muss die Beziehung zwischen Information und 
Miteilung deuten, um erst hierdurch für sich Information erarbei-
ten zu können. Verstehen funktioniert nur, wenn dem anderen eine 
Intentionalität und Absicht zugerechnet wird, der andere also als 
kommunikativ Handelnder gesehen wird. Information – das Wissen 
um das, was der Fall ist – ist nun nicht mehr ontisch, qua Verweis 
auf eine objektive Realität gegeben, sondern errechnet sich erst durch 

14	 Ort (2007, 145).
15	 Richard Rorty hat hierzu ein wunderschönes Gedankenexperiment auf 

Grundlage der Annahme von menschenähnlichen Zwitterwesen auf ei-
nem anderen Planeten vorgelegt (Rorty 1987 [1979], 85 ff.).

16	 Vgl. Luhmann (1993, 191 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


39

Polykontexturalität

eine Reflexion, die auf diesem Wege selbst in den Strukturbildungs-
prozess eingreift.17 

Gehen wir mit Günther einen Schritt weiter. Mit der ›Es-, Ich-, 
Du-Struktur‹ haben wir eine dreiwertige Logik, in der gleichzeitig 
mehrere Reflexionsverhältnisse gelten. ›Ich-Es‹ und ›Du-Es‹ bilden 
jeweils eine zweiwertige Kontextur, die im Sinne der zweiwertigen 
Identitätslogik als Repräsentation der Wirklichkeit erscheint. ›Ich-
Du‹ erscheint demgegenüber als ein Reflexionsverhältnis, das sich 
durch Deutung und Zurechnung, nicht jedoch als eine repräsentie-
rende Abbildung realisiert. Darüber hinaus ergibt sich eine weitere 
Möglichkeit der Relationierung, die darauf beruht, dass das Verhält-
nis von zwei Positionen zueinander reflektiert werden kann. Das ›Ich‹ 
kann nun etwa das Verhältnis von ›Es-Du‹ vergegenständlichen. Es 
blickt auf die klassische zweiwertige Kontextur von Objekt und Re-
präsentation und kann aufgrund der reflexiven Distanz mit der Re-
jektion eine transklassische Operation vollziehen, welche die durch 
die binäre Struktur aufgeworfene Sicht verwirft (so lässt sich nun 
beispielsweise sagen: ›Was Du wahrnimmst, ist eine Täuschung‹). 
Die durch eine klassische Kontextur aufgespannte Subjekt-Objekt-
Dichotomie kann lediglich festellen: Da ist etwas Bestimmtes oder 
dieses bestimmte Etwas ist nicht. Aus dem Blickwinkel einer weiteren 
Kontextur jedoch, welche dieses Verhältnis reflektiert, ergibt sich 
ein ganzes Spektrum an Alternativen: Das, was dort ist, kann un-
bestimmt bleiben, in anderer Weise bestimmt werden oder als noch 
nicht bestimmt erscheinen. 

Beispielsweise sagt ein Mann zu einer Frau: ›Ich liebe Dich‹. 
Mit Blick auf die Selektion von Information und Mitteilung mag 

nun zunächst klassisch geschaut werden, ob die Aussage denn wirk-
lich so gemeint sein kann, die Wahrnehmung eines liebevollen Blicks 
oder einer gegenteiligen Geste die Aussage verifiziert oder falsifi-
ziert.18 Darüber hinaus lässt sich aber auch die Alternative Liebe/

17	 Hierdurch ergibt sich dann mit Blick auf die Du-Position ein ganzes 
Spektrum möglicher Varianten der Sinnkonstitution (will der andere 
täuschen, sind hier unbewusste Motive am Wirken; hat das, was gesagt 
wird, überhaupt einen Sinn oder entspringt es nur einem pathologischen 
Gehirn etc.).

18	 »›Wahr‹ ist deshalb kein einfacher logischer Wert mehr, weil das Wahre in 
der Ich-Du-Relation eine andere logische Struktur zeigt als in der Ich-Es 
oder Du-Es Beziehung. In der klassischen Logik etabliert die Negation 
eine Existenzdifferenz zwischen Sein und Nichtsein. Es ist evident, daß 
der Unterschied zwischen ›Ich‹ und ›Du‹ nicht als Existenz- sondern als 
Reflexionsdifferenz gedacht werden muß« (Günther 1976, Die philoso-
phische Idee einer nicht aristolischen Logik, S. 27 f. hier zitiert nach Ort 
2007, 94 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Nicht-Liebe verwerfen und vermuten, dass es um ein anderes Thema 
geht (beispielsweise darum, das schlechte Gewissen zu vertuschen, 
mit einer anderen geflirtet zu haben). Drittens ist es möglich, die 
Aussage in der Schwebe des Noch-Unbestimmten zu halten, um dann 
vielleicht durch das eigene Anschlussverhalten mit beitragen zu kön-
nen, dass sich Liebe entwickelt. Schon in diesem kleinen Beispiel 
finden wir Verweise auf Reflexionsverhältnisse, die sich nicht mehr 
auf die binäre Struktur von wahr/falsch reduzieren lassen, sondern 
in denen der Wechsel von einer zur anderen Kontextur in Betracht 
gezogen werden kann und hierdurch eine offene Prozessualität denk-
bar wird.19 
Es ist an dieser Stelle wichtig, zu begreifen, dass die subjektiven Kom-
ponenten ›Ich‹ und ›Du‹ nicht ontisch zu verstehen sind, etwa als mit 
inneren Seelenwesen ausgestattete biologische Maschinen. Innerhalb 
der Güntherschen Konzeption bezeichnen sie nur die logische Anord-
nung räumlich verteilter Reflexionsperspektiven. Entscheidend für 
das Verständnis der hier entwickelten Denkfigur ist die kybernetische 
Einsicht, dass Lebewesen nicht nur in einer Umwelt sind, sondern 
eine Umwelt haben. Während ein Stein zu seiner Umwelt in einem 
Verhältnis steht, indem seine Orts- und Geschwindigkeitsbestim-
mung vollkommen determiniert sind, verhält sich die Sachlage bei 
Lebewesen anders. Ihr Verhältnis zur Umwelt ist auch durch ihre in-
terne Organisation der Informationsverarbeitung bestimmt.20 Selbst 
in einer deterministischen Beschreibung müssen sie deshalb als eine 
nicht triviale Maschine erscheinen, deren Verhalten üblicherweise 
nicht voraussagbar ist, da dieses von einer in der Regel unbekannten 
Interaktionsgeschichte abhängig ist.21 Aus kybernetischer Perspektive 
darf Information deshalb nicht mehr entsprechend der Metapher 
vom Nürnberger Trichter als Übertragung von Fakten verstanden 
werden, sondern ist als ein Selektionsprozess zu konzipieren, der aus-

19	 »An dieser Stelle greift die Kybernetik mit ihrer Theorie der selbstre-
flektierenden Systeme ein und stellt fest, daß es reflexionstheoretisch 
betrachtet ein Umtauschverhältnis nicht nur eine Alternativsituation 
zwischen zwei Werten repräsentiert, die zur Parteinahme für das eine 
oder das andere Verhältnisglied verlocken, sondern daß sich noch eine 
zweite, tiefer fundierte (trans-klassische) Alternative anbietet: man kann 
nämlich das Alternativverhältnis von zwei Werten akzeptieren oder als 
Ganzes verwerfen« (Günther 1963, 148 f.).

20	 Um mit Gregory Bateson zu sprechen: wenn man einen Stein tritt, weiß 
man, was passiert, er fliegt entsprechend der newtonschen Gesetze durch 
den Raum, tritt man einen Hund, hat man es demgegenüber mit einem 
unberechenbaren Eigenverhalten zu tun. Vgl. Rolf Todesco (2007).

21	 Siehe zu trivialen und nicht trivialen Maschinen Heinz von Förster (1994, 
357 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


41

Polykontexturalität

schließlich von den Eigenzuständen des Lebewesens moderiert wird. 
Information erscheint nun mit Gregory Bateson als ›ein Unterschied, 
der einen Unterschied macht‹ – nicht mehr und nicht weniger.22 Selbst 
Pflanzen – man denke hier beispielsweise an Sonnenblumen, die ihre 
Blüte dem Sonnenverlauf anpassen – verhalten sich zu ihrer Umwelt, 
was jedoch voraussetzt, dass sie über einen internen Prozess verfügen, 
der zumindest ein rudimentäres Modell der Umwelt erzeugt, an das 
sich dann ein Regelprozess anschließen kann, und in diesem Sinne 
lässt sich mit Günther auch bei einfachen Organismen davon spre-
chen, »daß ein System eine Umwelt besitzt«, dass es »kraft seiner 
internen Organisation« in der Lage ist, »diese Umwelt, qua Umwelt 
in sich abzubilden«.23

System als komplexer Begriff

Hiermit kommen wir zu dem Systembegriff der modernen System-
theorie, entsprechend der ein System [S] als Funktion [f] seiner selbst 
und seiner Umwelt [U] angesehen werden muss (S = f [S,U]). Das 
System erscheint nun weder durch sich selbst noch durch Umweltein-
flüsse determiniert. Am ehesten könnte man sagen, dass es unter dem 
Einfluss von Umwelt sich selbst und damit auch seine Bezugnahme 
auf Umwelt verändert. Solchermaßen charakterisierte Systeme sind 
im Sinne der zweiwertigen Logik nicht zu beschreiben, denn es gilt 
weder die identitätserhaltende Beziehung S = S noch eine eindeutige 
Kausalbeziehung im Sinne von S = f [U], entsprechend der die Sys-
temzustände durch die Umwelt vollständig determiniert werden. Erst 
eine polykontexturale Beschreibung hilft aus dem Dilemma der klas-
sischen Logik, welche ein System nur tautologisch (mit sich identisch) 
oder paradox (mit sich nicht identisch) beschreiben kann. Sreflexiv tritt 
als dritter Wert mit in die Beschreibung hinein. 

Das System gewinnt hierdurch zwischen Selbst- und Umweltdeter-
minierung eine weitere Möglichkeit der Strukturgenese. Es kann jetzt 
auch die Relation zwischen sich selbst und der Umwelt reflektieren. 
Mit Blick auf die Kontextur S–U erscheint das System weiterhin als 
ein Sein, welches sich entsprechend der klassischen Physik kausal 
über definierte Energie und Materieflüsse beschreiben lässt. In der 
Kontextur (S–U)reflexiv kommt mit dem Beobachter jedoch eine refle-
xive Instanz ins Spiel, die im Sinne der Batesonschen Information 
einen Unterschied macht und entsprechend das System als autonom 
charakterisiert, als ein Aggregat, das der Umwelt mit Eigenaktivität 

22	 Siehe Bateson (1987).
23	 Günther (1976): Das metaphysische Problem einer Formalisierung der 

transzendental-dialektischen Logik. S. 209. Hier zitiert nach Ort (2007, 
83).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

gegenübertritt und hiermit eine Verschiebung einleitet, die von einem 
determinierten Sein wegführt und zu einem zukunftsoffenen Werden 
hinleitet.24 Hiermit tritt mit Blick auf die Evolution von Systemen 
und ihren Umwelten das Neue auf die Bühne.25

Systeme lassen sich also nur dann sinnvoll beschreiben, wenn man 
ihnen eine subjektive Komponente zugesteht. Es ist hier wieder not-
wendig zu verstehen, auf welcher Abstraktionslage Günther diese 
Einsicht formuliert. Es ist nicht die Rede von einem phänomenalen 
Bewusstsein, sondern allein von einem ›Beobachter‹, der – wie auch 
immer realisiert – eine Reflexionsinstanz darstellt, die – nach welchen 
Kriterien auch immer – unterscheiden kann – und hieraus Schlüsse 
zieht, die im System selber wieder wirksam sind. 

An dieser Stelle kommen wir zu einem weiteren wichtigen Punkt, 
nämlich dem der Intransparenz zwischen System und Umwelt. Hier-
aus entstehen zusätzliche Freiheitsgrade. Systeme haben eine Umwelt 
– oder besser gesagt: ein Modell der Umwelt – und befinden sich in 
einer Umwelt. Die systeminnere Umwelt wird durch die systemäuße-
re Umwelt moduliert, jedoch nicht in der Weise kausal bedingt, dass 
drinnen abgebildet wird, was draußen vor sich geht. Ganz im Sinne 
von Jean Piaget folgen die Reflexionsleistungen der Struktur des ko-
gnitiven Systems und nicht der Erscheinung der wirklichen Welt.26 
Hieraus lassen sich zwei wichtige Konsequenzen ableiten. Zum einen 
hat das Modell der Umwelt immer eine niedrigere Komplexität als 
die Verhältnisse der Umwelt selber. Die Wirklichkeit ist stets kom-
plizierter und vielfältiger, als ihr Modell es sein kann. Zum anderen 
erscheint jedes hinreichend elaborierte System für einen weiteren 
Beobachter als komplex. Beim besten Willen wird er nicht in der Lage 
sein, die Kausalbedingungen des Systems nachzuzeichnen, welche das 
Verhalten des Systems bestimmen. Dieselbe Intransparenz gilt dann 

24	 Eine in diesem Sinne verstandene Kybernetik führt zu einem Symme-
triebruch in der Zeit. Die Zukunft erscheint nicht mehr als die kausale 
Verlängerung der in der Vergangenheit angelegten Bewegungen, sondern 
als prinzipiell offen und kann entsprechend in verschiedene Strukturva-
rianten einrasten (vgl. diesbezüglich Prigogine 1979).

25	 Mit Baecker gesprochen kommt hier ein Joker mit ins Spiel: »Das kleine 
f verschob die Frage nach der Reproduktion des Systems auf ein Drittes, 
das sich weder in der Identität des Systems (S = S) noch in der Differenz 
zwischen System und Umwelt (S ≠ U) erschöpfte. Dieses Dritte ist der 
Joker, den niemand je zu Gesicht bekam, dem die Systemtheorie jedoch 
nicht aufhört nachzustellen« (Baecker 2002, 86).

26	 Siehe etwa Piaget (1992). Siehe mit Blick auf eine Kritik an einer Philoso-
phie, die von der Struktur und damit der Genese des Erkennens absieht 
Piaget (1985). Vgl. hinsichtlich der Beziehung zwischen Piaget und dem 
neurobiologischen Konstruktivismus auch Rusch (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


43

Polykontexturalität

allerdings auch für die Selbstbeobachtung. Auch eine noch so gute 
Modellierung der Eigenzustände erlaubt es nicht, vorherzusagen, wie 
man in einer konkreten Situation reagieren würde. Mit Blick auf die 
Weltzustände sind die Selbst- und Fremdmodellierungen also nicht 
nur lückenhaft, sondern unterliegen einem unhintergehbaren Kom-
plexitätsgefälle, das in die Beziehung zwischen System und Umwelt 
eingelagert ist. 

Volition

Was bedeutet dies aber nun für die Art und Weise, wie Systeme mit 
ihrer Umwelt umgehen? Günther kommt hier zu seiner bekannten 
Differenzierung zwischen Kognition und Volition. Der Kognition 
entspricht die Auffassung einer zweiwertigen Logik, nach der das 
Subjekt das Sein einfach spiegelt, ohne etwas hinzuzutun. Würde 
man nun theoretisch die Welt entsprechend einem Gottesaugenstand-
punkt vollkommen in ihren Bewegungen erkennen können, so würde 
damit auch die Zukunft bestimmt sein, denn dem beobachtenden 
Subjekt würde entsprechend der zwingenden Einsicht nichts anderes 
übrig bleiben, als sich den Trajektorien einer längst geschriebenen 
Rationalität zu fügen.27 

Entscheidend für das Verständnis realer Systeme ist aber nun, dass 
sie aus prinzipiellen Gründen nicht einmal ansatzweise über eine 
diesbezügliche Weltbeschreibung verfügen. Die vielfältigen Kontin-
genzen der Umwelt sind nicht zu beherrschen, in ein anderes Subjekt 
lässt sich nicht hineinschauen und auch die Beziehung zwischen dem 
eigenen Bewusstsein und den eigenen (physiologischen Zuständen) 
bleibt verdunkelt. 

Hieran schließt sich ein Konzept der Volition an, das einerseits an 
der Intuition eines willentlichen Entscheidungsaktes anknüpft, ohne 
jedoch dabei einer subjektphilosophischen Tradition folgen zu müs-
sen, welche das Konzept der Willensfreiheit transzendental überhöht. 
Volition erscheint nun einfach als Antwort auf die Tatsache, dass die 
Beziehung zwischen Welt und Modell unterbestimmt ist. Der intenti-
onale Akt verweist damit weitaus weniger auf eine äußere Welt, als 
es dem Commen Sense erscheint. Er zielt vor allem auf eine näher 

27	 »[Ein] absolut, allwissendes Selbstbewusstsein ist reine Erinnerung und 
steht somit transzendental am Ende aller Zeiten. (Denn wenn es für 
dieses Bewusstsein noch eine Zukunft gäbe, die sich als freie, noch un-
bestimmte Möglichkeit eines handelnden Willens darstelle, dann wäre es 
eben nicht allwissend infolge seiner Ohnmacht die Zukunft zu bestim-
men!« (Günther (1976), Wahrheit, Wirklichkeit und Zeit, hier zitiert 
nach Ort 2007, 168 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

nicht zu bestimmende Leerstelle zwischen Umwelt und Modell der 
Umwelt. Sie erscheint als ein Systemzustand, der erst mit einer Hand-
lung in eine Form einrastet, welche die Unbestimmtheit unterbricht, 
indem sie eine neue Ordnungsrelation herstellt. Um es hier mit Nina 
Ort zu formulieren: »Die Handlung orientiert sich nämlich nicht an 
einem konkreten Objekt – denn genau dies wäre nichts anderes als 
die bereits im klassischen Erkenntnismodell dargestellte Reaktion auf 
etwas, das bereits existiert. Der hier intendierte Begriff der Handlung 
beschreibt Handlung als ordnenden, gestaltenden Zugriff auf eine an 
sich noch unbestimmte Situation. [...] Der Wille oder die Handlung 
bezieht sich auf eine indeterminierte oder unbestimmte Situation 
und nicht auf ein konkretes Objekt oder Wirklichkeitsdatum, das 
bedeutet auf eine Relation«.28

Frei nach Heinz von Foersters Diktum, dass wir nur jene Fragen 
entscheiden können, die prinzipiell unentscheidbar sind,29 erzeu-
gen die Kompartimentierungen der sich selbstreferenziell zugleich 
abkapselnden wie auch auf die Umwelt beziehenden Systeme jene 
Indifferenzlagen, die nur noch durch Entscheidung, d. h. durch ein 
Hineinspringen in eine ordnende Praxis, zu bewältigen sind. Die 
psychische Praxis des Denkens im Speziellen und die Reflexion als 
generelle Praxis von Systemen erschaffen gewissermaßen eine Prob-
lemlage, die lediglich durch Eigenaktivität überwunden werden kann. 
Ihre Unterscheidungen erzeugen ein Wissen und eine Kognition, die 
jedoch zugleich jene Grenzen mitproduziert, die dann nur durch vo-
litive Handlungen als dem nächsten Ordnungsschritt überschritten 
werden können. Man könnte sagen, der Prozess kommt gewisser-
maßen nicht weiter und erzeugt hiermit eine Reflexionsverlegenheit, 
die nur dadurch durchbrochen werden kann, indem eine weitere 
willkürliche Unterscheidung wieder Ordnung herstellt. 

Innerhalb einer polykontexturalen Beschreibung erscheinen Vo-
lition und Kognition nun als zwei unterschiedliche Orte, in denen 
sich Es und die zwei subjektiven Komponenten Ich und Du aus 
jeweils unterschiedlicher Reflexionsperspektive zueinander in Bezie-
hung setzen. Die Kognition erscheint als das zweiwertige Modell der 
klassischen Logik, entsprechend der nur etwas Bestimmtes und nicht 
etwas anderes gesehen werden kann. Der Konnex zwischen Kogni-
tion und Wirklichkeit ist eindeutig definiert. Die Volition entspricht 
einer Reflexion der Beziehung zwischen dem ›Es‹ und dem als ›Du‹ 
vergegenständlichten ›Ich‹. Hierdurch eröffnen sich Möglichkeiten, 
von den durch die zweiwertige Logik vorgegebenen Wirklichkeits-
sichten abzuweichen (Rejektion). 

28	 Ort (2007, 157 f.).
29	 Siehe v. Foerster (1994, 351).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


45

Polykontexturalität

Der Prozess kann in eine andere Deutung einrasten, eine andere 
Kontextur anlaufen, die dann jedoch – sobald als Kognition verfestigt 
– wieder den Charakter der klassischen Identitätslogik annimmt, 
denn im Denken – nun als Einheit von Erkennen und Handeln zu 
verstehen – erscheint wiederum etwas Bestimmtes und nicht etwas 
Unbestimmtes.30 Die Symmetrie ist nun gebrochen. Die (möglichen) 
Alternativen sind zu einer Entscheidung dekomponiert. Kognition 
und Intentionalität, Objektivität und Wollen erscheinen hiermit als 
verschiedene Orte einer sich selbst konstituierenden Dynamik eines 
übergreifenden Prozesses. Dieser lässt auf der einen Seite den auf ein 
Objekt gerichteten Willen ausfallen und auf der anderen Seite eine 
Kognition entstehen, welche eine objektivierende Realität erzeugt. 
Beide Aspekte erscheinen als komplementäre zweiwertige Kontex-
turen, die dann jeweils im Sinne der klassischen Logik in sich wider-
spruchsfrei operieren.31 Handlungen erscheinen aus dieser Perspek-
tive »als Form der Reflexivität, und noch genauer, als Reflexivität, 
die sich nicht auf ein Objekt, also auf ›Sein‹ bezieht, sondern Sein 
erst erzeugt«.32 Die klassische Logik sieht hier zusagen immer nur 
das Produkt, das Ergebnis einer Reflexion, die dann widerspruchsfrei 
Dinge oder vergegenständlichte Subjekte ausfällt, dabei aber den 
reflexions-, unterscheidungs- und damit theoriegeleiteten Prozess ver-

30	 »Der in die Geschichte gestellte Mensch kann die ihm in der Umtausch-
reflexion gegebenen Alternativen nicht in der Schwebe lassen. Um zu 
existieren, muss er eine der beiden Seiten bejahen und sie verwirklichen. 
Aber diese Akzeption des Umtauschverhältnisses als Basis einer Ent-
scheidung zwischen den Verhältnisgliedern hat die paradoxe Wirkung, 
daß eben durch jenes Akzeptieren das Umtauschverhältnis als logisches 
Fundament der Freiheit verloren geht. Die unvermeidlich gewordene 
Entscheidung verwandelt es in eine Wertproportion, in der sich Wahr 
und Falsch, und Gut und Böse als miteinander unvertauschbar feindlich 
und unversöhnlich gegenüber stehen« (Günther 1963, 149).

31	 »Wille und Vernunft sind Ausdruck ein und derselben Tätigkeit des Gei-
stes, jedoch von zwei verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet. 
Mit anderen Worten: Vernunft und Wille oder einerseits theoretische 
Reflexion und andererseits kontingente Entscheidung sind nur rezipro-
ke Manifestationen ein und derselben ontologischen Konfiguration, die 
durch die Tatsache erzeugt werden, daß ein lebendes System sich dauernd 
durch wechselnde Einstellungen auf seine Umgebung bezieht. Es gibt 
keinen Gedanken, der nicht stetig vom Willen zum Denken getragen 
wird, und es gibt keinen Willensakt ohne theoretische Vorstellung von 
etwas, was dem Willen als Motivation dient« (Günther 2002: Erkennen 
und Wollen, S. 237 zitiert nach Ort 2007, 154).

32	 Ort (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

deckt, der diese Kontexturen eröffnet.33 Um es hier hermeneutisch zu 
fassen: Weil Systeme es mit einer undurchschaubaren Wirklichkeit 
zu tun haben, müssen sie diese durch Deutung – man könnte auch 
sagen durch Beobachtung – festlegen.34

Wenn wir es mit Dingen zu tun haben, reicht die zweiwertige 
Identitätslogik aus. Notwendig wird eine komplexe, polykontextu-
rale Beschreibung jedoch immer dann, wenn wir es mit rekursiven, 
sich auf sich selbst verweisenden Prozessen zu tun haben. Das Pa-
radebeispiel hierzu ist natürlich das Bewusstsein und entsprechend 
muss sich jede Theorie des Bewusstseins in Widersprüche verstricken, 
sobald sie dieses positiv, das heißt seinslogisch, zu begreifen sucht. 
Denn entweder verschwindet das Bewusstsein in seiner Objektivie-
rung aus dem Feld der Analyse und erscheint dann bestenfalls als ein 

33	 Dies ist nur positiv möglich. Es kann nur etwas benannt und nicht nichts 
benannt werden. Die negative Seite dieses Prozesses, das Werden und 
das Noch-Nicht, können hier nicht gefasst werden, wenngleich dieser 
unsichtbare Prozess dem Ausfällen positiver Werte zugrunde liegt. »Die 
Positivsprache ist demnach diejenige des klassischen Denkens, das dem 
Sein zugewandt ist, und beschreibt, was als abgeschlossener Prozess exi-
stiert und sich dem Zugriff des Willens entzieht. Es ist eine Sprache, mit 
der die ›Dinge‹ identifiziert werden sollen. Die Positivsprache lässt sich 
also als diejenige Sprache beschreiben, die sich stets auf das Sein bezieht 
– und gerade deshalb besitzen in ihr die klassischen Axiome der Logik 
ihre vollkommene Gültigkeit, denn es würden tatsächlich gravierende 
Widersprüche auftreten, wenn ein objektives Datum des Seins zugleich 
negiert, etwas anderes oder etwas Drittes sein soll, anstatt einfach identi-
tätslogisch das, was es ist« (Ort 2007, 173). Demgegenüber beschäftigen 
sich dann »Negativsprachen« nicht »mit dem Sein, sondern mit Prozes-
sualität, das heißt, altmodisch ausgedrückt, mit dem ›Werden‹, dann ist 
das ›Sein‹ nur mehr ein Produkt von Prozessualität selbst« (Ort 2007, 
181).

34	 Auf Ebene einer Welttheorie legt genau dies dann auch eine informa-
tionstheoretische Interpretation der Quantentheorie nahe. Die Beob-
achterabhängigkeit kommt in der Physik dann nämlich nicht deshalb 
ins Spiel, weil ein inneres Seelenwesen die Macht hat zu entscheiden, 
sondern weil die Quantenbeschreibung prinzipiell einen Freiheitsgrad zu 
wenig aufweisen muss, also die Frage, wie die Welt sich in ihrem Verlauf 
entscheidet, nicht mehr kausal bestimmbar ist, sondern nur noch durch 
Beobachtung entscheidbar ist. In einer solchen Quantenwelt fallen aus 
dem Möglichkeitsraum potentieller Alternativen erst durch den Beobach-
tungsprozess konkrete Teilchen aus den sich zuvor noch überlagernden 
Wahrscheinlichkeitswellen noch nicht entschiedener Zustände aus. Siehe 
mit Blick auf die Beziehung von Quantentheorie und Informationstheorie 
etwa Zeilinger (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


47

Polykontexturalität

mysteriöses Epiphänomen, das es eigentlich nicht geben kann, oder 
es verdinglicht sich selber als eine Substanz, die dann jedoch als in-
neres Seelenwesen seine eigenen Aporien erzeugt. Mit Günther ergibt 
sich hier demgegenüber die Möglichkeit, Bewusstsein deontisch als 
Reflexionsinstanz zu betrachten, die gleichsam aus dem Negativen, 
aus dem Nicht-Sein ordnend in einen Prozess eingreift und so die im 
Alltagserleben bekannten Subjekt-Objekt-Relationen als Eigenwerte 
der Reflexion ausfällt. 

Kommunikation

Darüber hinaus erscheint auch die Kommunikation als ein kom-
plexes Phänomen, das in seinem Prozessieren immerfort auf sich 
selbst verweist bzw. gar nicht anders kann, als Reflexionsleistungen 
in Anspruch zu nehmen, um Werte zu erzeugen, anhand derer sie 
weiterkommunizieren kann. Offensichtlich sind an Kommunikation 
auch Bewusstseinssysteme beteiligt. 

Mit Günther wäre es grundsätzlich nicht falsch, Ich, Du1, Du2, 
Du3, Duetc. als örtlich verteilte Verweise auf psychische Systeme 
mitzuführen. Auf der Ebene der Bewusstseinssysteme ist das Sinn-
prozedere nun nicht mehr wie noch bei Alfred Schütz und Thomas 
Luckmann als vorgefertigter Entwurf zu verstehen, der im Sinne eines 
repräsentationalen Zugangs zur Welt seiner Realisierung zustrebt.35 
Vielmehr erscheint er jetzt als eine Kette sukzessiver Reflexionen, 
in denen jeweils das jüngste Glied den vergangenen Elementen eine 
Ordnungsrelation auferlegt, in der dann auch entsprechende Kog-
nitionen und Volitionen ausfallen. Homolog bekommt die Kommu-
nikation ihre Bestimmung erst durch die Anschlusskommunikation. 

Anders als noch in der technischen Informationstheorie lässt sich 
der Sinn einer Botschaft nun nicht mehr bestimmen, indem die In-
formation als Wahrscheinlichkeit eines bestimmten Signals aus ei-
nem definierten Auswahlbereich zurückgerechnet wird, denn der 
Auswahlbereich, d. h. das Spektrum möglicher Selektionen, ist nun 
ebenso unbestimmt wie die Information. Die dem Common Sen-
se vertrauten Verhältnisse verkehren sich auch hier: »Man findet 
nicht etwas vor, das dann Anlass für Kommunikation ist. Sondern 
man kommuniziert bereits und findet deswegen und darin Anlässe, 
die es erlauben, weiterzukommunizieren oder die Kommunikation 
abzubrechen«.36 

Der Ausgangspunkt ist nun nicht mehr der bestimmte Sinn und 
der vom Gegenüber her zu bestimmende Sinn, sondern die auf beiden 

35	 Siehe hier das Schützsche Diktum »Jeder Handlung geht der Entwurf 
voraus« (Schütz/Luckmann 2003, 465).

36	 Baecker (2005, 29).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Seiten ungewisse Ausgangslage des bereits bekannten Problems der 
doppelten Kontingenz.37 Zunächst erscheint der Sinn unbestimmt, 
um dann später in der Kommunikation in einen bestimmbaren, je-
doch nicht unbedingt für beide Seiten auf gleiche Weise zu bestim-
menden Sinn einzurasten. Dieser Prozess erhält gleichsam erst vom 
Ende der Kommunikation her seine Form. Kommunikation erzeugt 
dann erst die Information, »die bestimmte Nachrichten in ein Ver-
hältnis zum mitlesenden, jetzt aber unbestimmten Auswahlbereich 
möglicher anderer Nachrichten setzt. Kommunikation, wird dies 
dann heißen, arbeitet an der Bestimmung des Unbestimmten, aber 
Bestimmbaren, um Bestimmtes verstehen zu können«.38

Wir befinden uns hier noch auf einer sehr basalen Ebene des Theo-
riedesigns, auf der es angmessen ist, Kommunikation neben den Es-, 
Ich-, Du1- ... Dux-Positionen als eigene Kontextur zu begreifen. Man 
kann zwar mit dem Ich-Du-Verhältnis schon Zurechnungsmuster 
verstehen, etwa dass der eine dem anderen eine Handlungsabsicht 
unterstellt, ohne diese überprüfen zu können. Hierdurch erklärt sich 
aber noch nicht die Emergenz von übergreifenden Strukturen. Diese 
beruhen darauf, dass sich wechselseitige Zurechnungsprozesse – etwa 
in wiederholter Interaktion – in einer Weise stabilisieren, dass bei-
spielsweise ein ›Streit‹ entsteht, der nun eine strukturierende Eigen-
dynamik entwickelt, der sich die beteiligten Akteure auch dann nicht 
entziehen können, wenn sie anders attribuieren wollten.39 

Ein vierwertiges System, das über Kontexturen ›Es, Ich, Du‹ sowie 
über die Kontextur KommunikationStreit verfügt, gestattet struktur-
reiche Beschreibungen, entsprechend denen man auch damit um-
gehen kann, dass Ich und Du einander achten und wertschätzen, 
aber dennoch leicht in einen Streit verfallen, wenn sie miteinander in 
ein Gespräch verwickelt sind. Es werden Erfahrungsbereiche sowie 
deren Reflexionsverhältnisse beschreibbar, entsprechend denen man 
in bestimmten kommunikativen Kontexten gleichsam neben sich ste-
hend einem Skript zu folgen scheint, mit dessen Rollen man sich 
normalerweise weder selbst noch den anderen identifizieren würde. 
Es wird nun möglich, zwischen der Reflexionsposition ›Ich-Du‹ und 
›KommunikationStreit‹ zu differenzieren und hier zwei unterschiedliche 
relationale Dynamiken zu entdecken. Zudem kann die Kommunika-
tionStreit von ihrem eigenen Ort aus hochselektiv auf die Äußerungen 
der beteiligten Akteure entsprechend ihrer eigenen Typik zurückgrei-
fen. Nicht zuletzt – und dies ist für das Verständnis der modernen 

37	 Siehe zu einer kommunikationstheoretischen Interpretation des Problems 
der doppelten Kontingenz vor allem (Luhmann 1993, Kapitel 3)

38	 Baecker (2005, 22).
39	 Siehe zur Vergemeinschaftung durch Streit insbesondere Georg Simmel 

(1992, 284 – 382).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


49

Polykontexturalität

Gesellschaft wichtig – kann darüber hinaus mit Anschlussoptionen 
gerechnet werden, die auf nicht anwesende oder unbekannte Akteure 
referieren, deren spezifische kommunikative Anschlüsse aber durch-
aus erwartbar sind. 

Mit Blick auf die ausdifferenzierten gesellschaftlichen Funkti-
onssysteme Recht, Wirtschaft, Politik, Religion etc. kommt man in 
Hinsicht auf die jeweils spezifische Typik der Kommunikation dann 
zu weiteren Systemen, die in dem Sinne autonom werden, als dass 
die Selektivität ihrer Anschlüsse zu einem selbstreferenziellen Selbst-
bezug führt, der als jeweils spezifisches Reflexionsverhältnis eine 
eigene Kontextur erzeugt (beispielsweise KommunikationRecht, Kom-
munikationWirtschaft, KommunikationFreundschaft). Hierdurch kommen wir 
zu jenen modernen polykontexturalen Verhältnissen, entsprechend 
denen es durchaus vorkommen kann, dass man mit seinem Chef 
befreundet ist, es innerhalb der Organisation zu einem Streit kommt, 
der mit Blick auf wirtschaftliche Belange auch rechtliche Konsequen-
zen hat. Eine polykontexturale Beschreibung erlaubt es prinzipiell, 
solche vertrackten empirischen Verhältnisse zu behandeln, indem 
jeder Kontextur ein gesonderter Ort zugewiesen wird. 

Durch die Relationierung unterschiedlicher Orte bzw. Beziehun-
gen zwischen unterschiedlichen Orten entstehen dann eine Vielzahl 
von Reflexionsmöglichkeiten, mit denen in der Praxis in der Tat zu 
rechnen ist. Man verwirft vielleicht zunächst die juristische Kon-
textur, weil man auf die Freundschaft setzt, und lässt sich später 
allerdings von den wirtschaftlichen Konsequenzen verleiten, doch das 
Recht zu zitieren. Polykontexturalität gestattet Reflexionsverhältnis-
se, die als Alternativen auch bestimmte Kontexturen zurückweisen 
lassen (Rejektion). Das heißt, man hat nicht nur die Möglichkeit, 
bestimmte Aussagen zu negieren oder zu bestätigen (z. B. ›du hast 
Recht‹ vs. ›du hast nicht Recht‹), sondern kann die Kontextur dieser 
Aussage selbst aufheben, um eine andere Reflexionsform zu wählen 
(z. B. ›es geht nicht um wahr oder falsch, sondern um Freundschaft 
und Liebe‹). 

Die Kommunikation selbst erscheint nun per se mehrdeutig, un-
eindeutig und polyvalent und genau dies lässt sie im Operieren stän-
dig weiter von einer Reflexionsinstanz zur nächsten fortschreiten, um 
dann immer wieder rekursiv auf sich Bezug zu nehmen, um neuen 
Sinn zu errechnen. In jedem Schritt ihres Prozessierens kollabiert die 
Kommunikation zu einem neuen Sinnangebot, das dann ein wenig 
später wieder unter einer anderen Perspektive, von einem anderen 
Ort her, einen anders gestalteten Anschluss bekommen mag.40 Die 

40	 Genau dieser Umgang mit Unschärfen hat die Ethnomethodologie in 
ihren Gesprächsanalysen erkennen können, ohne jedoch ein Analysein-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Unbestimmtheiten der Kommunikation sind nicht zu reparieren. Sie 
sind vielmehr konstitutiver Bestandteil einer Kommunikation, die al-
lein schon durch die Ich-Du-Kontextur unterschiedliche Perspektiven 
auf das Geschehen eröffnet. Mit Günther gilt entsprechend: »Alle 
höheren Kommunikationsformen des Menschen sind ihrer inneren 
Struktur nach zweideutig bis generell mehrdeutig. Kein Gedachtes 
– als Gedachtes – kann je absolut eindeutig verstanden werden«.41 

Die Leistung der Kommunikation besteht gerade darin, von Situ-
ation zu Situation mit diesen Verhältnissen zurechtkommen zu kön-
nen, indem sie in einem konkreten Verstehensakt in eine klassische 
Lösung einrastet, sich also für einen Moment festlegt, wer handelt 
und was dieser oder diese damit gemeint haben könnte, um dann 
im nächsten Moment erneut in den unscharfen Raum mehrdeutiger 
Verhältnisse abzutauchen, bis dann ein neuer Verstehensprozess die 
nachfolgende Deutung verdichtet. 

Im Sinne des Befundes, dass wir nicht mehrwertig denken können, 
sondern stets zweiwertig in eine Form einrasten, die etwas denkt, sich 
etwas vergegenwärtigt und aus dem Möglichkeitsraum potentieller 
Kontexturen eine bestimmte auswählt – und sei es die Kontextur der 
vergleichenden Reflexion zweier alternativer Kontexturen – erscheint 
Kommunikation nun als eine fortwährende Sinnevolution, die sich 
die eigenen Bezugsprobleme wie auch ihre Lösungen erschafft. 

Als sichtbare Spur erscheint dann nur die Kette von Lösungen, 
deren Glieder aus den Sequenzstellen bestehen, in denen die Kom-
munikation bereits eingerastet ist, um mit den für sie konstitutiven 
Mehrdeutigkeiten umzugehen. Kommunikation kann dies nur, indem 
sie auf Handeln zurechnet, sich also deontisch, also ohne Deckung 
durch das Sein, festlegt, wie die Verhältnisse von Kognition und 
Volition zu bestimmen sind.42

strument zur Verfügung zu haben, den semantischen Strukturreichtum, 
der hierin steckt, bearbeiten und würdigen zu können: 

	 »Der Sinn des Sachverhalts, auf den man sich bezieht, wird vom Hörer 
nicht dadurch entschieden, daß er nur das bereits Gesagte in Betracht 
zieht, sondern daß er auch dasjenige einbezieht, was im künftigen Ge-
sprächsverlauf gesagt sein wird. Derartige zeitlich geordnete Mengen von 
Feststellungen machen es erforderlich, daß der Hörer an jedem gegen-
wärtig erreichten Punkt in der Interaktion voraussetzt, durch das Warten 
auf das, was die andere Person noch zu einem späteren Zeitpunkt sage, 
werde die gegenwärtige Deutung dessen, was schon gesagt oder getan 
worden ist, später einer endgültigen Klärung zugeführt sein« (Garfinkel 
1973, 208). 

41	 Günther (1980) Identität, Gegenidentität und Negativsprache. S. 2 (zi-
tiert nach Ort 2007, 175).

42	 Dass dieser Aspekt auch konstitutiv für das Verständnis der Luhmann-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


51

Polykontexturalität

Unterschiedliche kommunikative Kontexturen erzeugen jeweils 
verschiedene Antworten und Lösungen. 

Schlüsselbegriffe einer polykontexturalen Beschreibung

Reformulieren wir abschließend mit Rudolf Kaehr und Kurt Klagen-
furt43 nochmals die wesentlichen Begriffe der Güntherschen Konzep-
tion, um diese dann anschließend als Instrumente für die weiteren 
Analysen nutzen zu können. 

1.	 Kontexturen und Polykontexturalität: »Unter einer Kontextur 
verstehen wir einen zweiwertigen Strukturbereich, der sich bei 
logischer Deutung als System der klassischen zweiwertigen Lo-
gik erweist. [...] Ein System heißt polykontextural, wenn es aus 
mehreren Kontexturen besteht, die durch Vermittlungsrelationen 
miteinander verknüpft sind. [...] Im einfachsten Fall besteht ein 
polykontexturales System aus drei Kontexturen, das bei Bedarf 
durch weitere Kontexturen seine Komplexität erhöhen kann. Bei 
Erweiterung um eine Kontextur ergeben sich automatisch neue 
Kontexturen, sogenannte Verbundkontexturen, die die neuen 
mit den alten Kontexturen vermitteln. Dadurch sind die ein-
zelnen Kontexturen untereinander nicht hierarchisch, sondern 
heterarchisch geordnet. Polykontexturalität ist daher unter an-

schen Kommunikationstheorie ist, also Kommunikation ohne Handeln 
nicht denkbar ist, wird in der Rezeption der Systemtheorie oftmals 
nicht wahrgenommen: »Auf die Frage, woraus soziale Systeme beste-
hen, geben wir mithin die Doppelantwort: aus Kommunikation und 
aus deren Zurechnung als Handlung. Kein Moment wäre ohne das an-
dere evolutionsfähig gewesen. [...] Kommunikation ist die elementare 
Einheit der Selbstkonstitution, Handlung ist die elementare Einheit der 
Selbstbeobachtung und Selbstbeschreibung sozialer Systeme. Beides sind 
hochkomplexe Sachverhalte, die als Einheit verwendet und auf das dazu 
notwendige Format verkürzt werden. Die Differenz von Kommunikati-
on im Vollsinne einer Selektionssynthese und zurechenbarem Handeln 
ermöglicht eine selektive Organisierung mitlaufender Selbstreferenz; und 
zwar in dem Sinne, daß man Kommunikation reflexiv nur handhaben 
(zum Beispiel bestreiten, zurückfragen, widersprechen) kann, wenn sich 
feststellen läßt, wer kommunikativ gehandelt hatte. […] Jede Verein-
fachung an dieser Stelle wäre ein Verlust an Beziehungsreichtum, den 
eine allgemeine Theorie sozialer Systeme sich schwerlich leisten kann« 
(Luhmann 1993, 240 f.).

43	 Bei dem Namen ›Kurt Klagenfurt‹ handelt es sich um ein Pseudononym, 
das sich eine Arbeitsgruppe am Institut für interdisziplinäre Forschung 
und Fortbildung an der Universität Klagenfurt gegeben hat.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

derem gekennzeichnet durch Intrakontexturalität, die Struktur-
beschreibung einer Kontextur, Interkontexturalität, die Beschrei-
bung der Vermittlung zwischen den einzelnen Kontexturen, und 
Diskontexturalität, die Beschreibung der Kontexturgrenzen«.44

2.	 Heterarchie und Multinegationalität: In einer polykontextura-
len Welt erscheinen Systeme in einer heterarchischen Beziehung 
zueinander.45 Das Gesamtsystem besteht dann aus Einzelsys-
temen, die jeweils für sich sowohl autonom als auch hetero-
nom, sowohl als Funktion ihrer selbst als auch als Funktion 
ihrer Umwelt zu beschreiben sind. Jedes Einzelsystem kann 
entsprechend die von einem anderen System vorgelegte Kon-
textur und die hiermit implizierten logischen Alternativen zu-
rückweisen bzw. negieren (Rejektion):46 »In mehrwertigen 
Logiken gibt es im Gegensatz zur zweiwertigen Logik mehr 
als nur eine Möglichkeit der Negation. [...] Heterarchische 
Systeme sind dem Grad ihrer Komplexität entsprechend nicht 
bloß mit einem Negationsoperator ausgerüstet, sondern mit 
mehreren. Daher sind sie multinegationale Systeme, die in der 
Lage sind, (a) eine vielseitige System-Umgebungs-Relationalität 
zu konstituieren und (b) Umgebung nicht nur außerhalb des 
Systems, sondern auch innerhalb des Systems zu bilden«.47 

3.	 Umtausch- und Ordnungsrelationen: Durch die polykontextu-
rale Logik können heterarchisch verteilte Selbstorganisations-
prozesse paradoxiefrei, d. h. ohne logische Widersprüche, be-
schrieben werden. »Was Operator an einem Ort, ist Operand an 
einem anderen Ort, und umgekehrt. Damit wird die Zirkularität 
der Selbstbezüglichkeit von Operator und Operand nach der 
Figur des Chiasmus über vier Orte verteilt. Die Zirkularität löst 
sich auf in einen chiastischen Mechanimus von Ordnungs- und 
Umtauschrelationen, in dem die zwei fundamentalen Zirkula-
ritäten zwischen Operator und Operand im Spiel sind, ohne 
dabei die fundamentale Hierarchie zwischen Operator und Ope-
rand zu verletzen. [...] Umtausch- und Ordnungsrelationen, Hi-
erarchie und Heterarchie der Operativität und Relationalität, 

44	  Klagenfurt (2001, 140 f.).
45	 »Ein System ist dann heterarchisch, wenn mindestens zwei verschiedene 

Subsysteme auf zwei verschiedene Weisen miteinander verbunden sind« 
(Klagenfurt 2001, 139).

46	 »Zwei logischen Werten aus einer vorgegebenen Kontextur wird der 
sogenannte Rejektionswert zugeordnet, der in einer anderen Kontextur 
positioniert ist. Man kann diesen Rejektionswert als Verwerfung der 
intrakontextuellen Operation verstehen« (Klagenfurt 2001, 142).

47	 Klagenfurt (2001, 141 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


53

Recht

fundieren sich gegenseitig«.48 Für das Gesamtsystem lässt sich 
hiermit keine letzte Begründung mehr ausmachen: »Was Grund 
und was Begründetes ist, wird geregelt durch den Standort der 
Begründung. Der Wechsel des Standortes regelt den Umtausch 
von Grund und Begründetem. Jeder Ort der Begründung ist in 
diesem Fundierungsspiel Grund und Begründetes zugleich. Orte 
sind untereinander weder gleich noch verschieden; sie sind in 
ihrer Vielheit voneinander geschieden. Die Ortschaft der Orte 
ist bar jeglicher Bestimmbarkeit«.49

2 Recht 

Wir beginnen die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung zu-
nächst am Beispiel des Rechtssystems. 

Das Recht als gesellschaftliches Funktionssystem

Ein Sinnsystem wie das Recht entsteht, indem die Kommunikation 
anhand einer bestimmten Typik enggeführt wird, so dass »eine Ope-
ration eine weitere Operation gleichen Typs erzeugt«.50 Das Recht 
folgt – insofern es sich als eigenständiges System ausdifferenziert 
hat – seiner eigenen Logik. Innerhalb des großen Universums der 
Kommunikation erzeugt es nun eine Differenz zwischen sich selbst 
– der rechtlichen Kommunikation – und allen anderen Kommuni-
kationsweisen. Aus dem unendlich großen Meer möglicher Kom-
munikation kapselt sich hier gleichsam eine Insel ab, die eine eigene 
Identität, ein eigenes System-Umwelt-Verhältnis, erzeugt. Das Recht 
kann aufgrund seiner eigenen Unterscheidungsoperationen zwischen 
sich selbst als Teil der Gesellschaft und einer gesellschaftlichen Um-
welt unterscheiden, in der dann all das andere thematisiert wird, was 
nicht mit Recht zu tun hat. Dass es überhaupt zu einem autonomen 
Recht kommen kann, hat eine lange Geschichte, deren schwierige 
Rekonstruktion davon abhängt, wie die Beziehung von Evolution 
und gesellschaftlicher Differenzierung gefasst wird.51 

48	 Kaehr (1993, 171 f.).
49	 Kaehr (1993, 170 f.).
50	 Luhmann (2006, 77).
51	 Die allgemeine These lautet hier im Einklang mit Max Weber, dass nur 

die abendländischen Gesellschaften der Neuzeit jenen Komplexitätsgrad 
erzeugt haben, auf dessen Basis dann eine funktionale Differenzierung 
möglich wurde (vgl. Luhmann 1998a, 743 ff.). Siehe hierzu mit Blick auf 
das Recht insbesondere Luhmann (1999, 35 ff.) und Luhmann (1995a, 
239 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Für unsere Zwecke ist es ausreichend, von dem Befund auszuge-
hen, dass das moderne Recht bereits gelernt hat, sich anhand eigener 
Operationen zu identifizieren, und dass es sich innerhalb der Gesell-
schaft hinreichend als Recht plausibilisieren kann. Dies geschieht auf 
Basis eines zweiwertigen Codes mit den Werten recht und unrecht, 
der nun im Sinne von Günther eine klassische Kontextur aufspannt, 
die den Gegenstandsbereich und damit auch die eigenständige Typik 
des Rechts formatiert. Innerhalb des Rechts ist ein Sachverhalt ent-
weder recht oder unrecht. Ein Drittes ist nicht gegeben – und hiermit 
kann das Recht fortfahren, einen bestimmten Typus von Kommuni-
kation zu produzieren, der darauf angelegt ist zu unterscheiden, ob 
etwas rechtens oder nicht rechtens ist. 

Der Code selbst gibt hierzu keine Anweisungen, wie dies konkret 
zu geschehen habe. Mit den Gesetzen, Rechtsvorschriften, Verfah-
rensweisen und den Verweisen auf andere Urteile konstituiert sich 
entsprechend ein zusätzlicher »Sinnbereich«, der »sachliche Kriterien 
für die Frage zur Verfügung« stellt, »ob der positive oder der negative 
Wert gegeben ist. Und hier rückt dann die gesammelte Rechtstheorie 
ins Feld, welche Kriterien jeweils für die Unterscheidung richtiger 
bzw. unrichtiger Zuordnung der Werte anzuwenden sind«.52 Als 
autonomes Funktionssystem entstehen im Recht selbst jene Reflexi-
onsinstanzen, welche einerseits die System-Umwelt-Grenze bewirt-
schaften – also entscheiden, ob das Recht zuständig ist oder nicht 
– und andererseits unterschiedliche Rechtsfragen, Urteile, Fälle etc. 
vergleichend miteinander in Beziehung setzen können. 

Die Begründung des Rechts liegt hiermit in sich selber, in der Tra-
dition der eigenen Texte. Im Sinne des positiven Rechts ergibt sich 
die Geltung rechtlicher Normen allein aus deren positiver Setzung 
durch einen kommunikativen bzw. sozialen Akt (kodifiziertes Recht). 
Die Alternative eines Naturrechts, das sich auf überpositive, nicht 
sozial gesetzte Prinzipien beruft (göttliches Recht, Natur des Men-
schen, Vernunft), steht nun im Widerspruch zur Ausdifferenzierung 
des Rechts als autonomes System. Das Naturrecht verweist sozusa-
gen auf eine vormoderne Gesellschaft, in der Religion, Politik und 
Recht hinsichtlich ihrer Semantiken noch nicht vollständig getrennt 
sind.53 Erst das positive Recht entspricht jener selbststrukturierenden 
modernen Rechtsgeltung, in der durch weitere richterliche Entschei-

52	 Luhmann (1995a, 216).
53	 Ein Sonderfall ergibt sich für Luhmann aus dem bundesdeutschen 

Rechtsdiskurs, der dann mit Blick auf die Nazizeit ein widersprüchliches 
Verhältnis zum positiven Recht entwickelt hat, denn das, was damals 
Recht war, kann doch irgendwie nicht wirklich rechtens gewesen sein, 
wenngleich das Naturrecht auch in dieser Frage rechtstheoretisch keine 
wirkliche Alternative bietet (vgl. Luhmann 1999, 173 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


55

Recht

dungen abweichungsverstärkend oder abweichungsmindernd neues 
Recht erzeugt wird. Das Recht erzeugt hierdurch zugleich eine Ge-
wissheit wie auch eine Entscheidungsunsicherheit hinsichtlich der 
Frage, wie im nächsten Fall zu entscheiden ist, um sich auf dieser 
Basis rechtlich immer weiter auszudifferenzieren. Das Recht erzeugt 
hiermit auch selbst seine rechtswürdigen Individuen, denen Rechts-
güter dann ›rechtmäßig‹ in selektiver Manier zugewiesen werden 
können.54 Zugleich ergibt sich hiermit auch ein komplexes Verhältnis 
zur Politik, entsprechend dem das Recht von dort Gesetzesvorlagen 
bezieht, aber ihrerseits wiederum autonom entscheidet, inwieweit 
diese gesetzeskonform sind.

Die Frage, ob das Recht gerecht ist, lässt sich mit den Eigenmitteln 
des Rechts weder ›objektiv‹ beantworten noch lässt sich mit den eige-
nen Operationen des Rechts sicherstellen, dass es in der Rechtspraxis 
wirklich gerecht zugeht. Dennoch bleibt die Gerechtigkeit mit Blick 
auf die gesellschaftliche Verortung von Recht die zentrale Referenz. 
Gerechtigkeit fungiert nun als die Kontingenzformel des Rechts, 
welche die Paradoxie der Rechtmäßigkeit des Rechts verdeckt. Der 
Zentralwert der Gerechtigkeit muss als Anspruch hochgehalten wer-
den, denn sonst verlöre das Recht seine gesellschaftliche Legitimität. 

Ein Recht, das sich nur mit sich selber beschäftigen würde, hätte 
seine Autorität schnell verspielt. Gerechtigkeit erscheint mit Luh-
mann als eine Norm mit kontrafaktischem Geltungsanspruch, als 
eine Erwartung, die auch bei Nichterfüllung aufrechterhalten wird, 
als eine Erwartung, die deshalb, weil sie enttäuschungsanfällig ist, 
systemintern zu Anstrengungen und Bewegungen anregt, trotzdem 
weitermachen zu können. »Kontingenzformeln haben also die Form 
eines Zirkelschlusses – und gerade darin liegt ihre sich selbst einset-
zende, nicht weiter auflösbare Ursprünglichkeit. Sie beziehen sich 
auf die Differenz von Unbestimmbarkeit und Bestimmbarkeit. Ihre 
Funktion liegt darin, diese Grenze zu überschreiten und dafür histo-
risch gegebene Plausibilitäten in Anspruch zu nehmen«.55

Im Kontext der zweiwertigen Logik mag diese Beschreibung para-
dox anmuten oder gar als Problem erscheinen. Eine polykontexturale 
Beschreibung würde demgegenüber auf eine notwendige subjektive 
Komponente verweisen. Aus dieser Perspektive liegt die Leistung des 
Rechtssystems gerade darin, mit solch verwickelten Verhältnissen 
umgehen zu können, indem durch die operative Schließung jene Au-
tonomie erzeugt wird, die es gestattet, sich situativ von Entscheidung 
zu Entscheidung zu hangeln. Das Recht erzeugt hier sozusagen seine 

54	 Man denke hier mit Luhmann an die »ohne weiteres vorausgesetzte 
Kompatibilität von Gleichheit und Sklaverei in den USA« (Luhmann 
1995a, 233, Fußnote 51).

55	 Luhmann (1995a, 220).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

eigene Subjektivität, um die selbst erzeugten Kontingenzen bewälti-
gen zu können. Gerechtigkeit braucht entsprechend nicht mehr als 
ein erreichbarer Zustand begriffen zu werden, sondern erscheint als 
eine Reflexionsperspektive, die sich durch den nicht einholbaren An-
spruch eher motivieren als verstören lässt. Subjektivität, Autonomie 
und Unbestimmtheit auf der einen Seite und das einem distinguierten 
Code folgende positive Recht auf der anderen Seite bilden – sozu-
sagen als zwei Seiten einer Medaille – die beiden Kontexturen, auf 
deren Basis das Recht als eigenständiges System erst operationsfähig 
werden kann. 

Es erzeugt einerseits seine eigene Unbestimmtheit, um dann ande-
rerseits durch seine Rechtsprechung ein positives und diskretes Recht 
auszufällen, welches mit der Unterscheidung zwischen Recht und 
Unrecht wieder seine Eindeutigkeit gewinnt. Im Sinne einer polykon-
texturalen Beschreibung erscheint das Recht hiermit als komplexes 
System, das über verschiedene Reflexionsstandorte und über eine 
aktive subjektive Komponente verfügt. Mit Blick auf die vielfältigen 
psychischen und gesellschaftlichen Kontingenzen der rechtlichen Um-
welt entstehen gerade hierdurch jene Freiheitsgrade, um angemessen 
mit vielschichtigen Problemlagen umgehen zu können. Erst mit einem 
adäquat komplex operierenden Rechtssystem, das über verschiedene 
Kontexturen verteilt ist und entsprechende Reflexionsmöglichkeiten-
erzeugt, lassen sich die Rechtsverhältnisse einer polykontexturalen 
Gesellschaft angemessen bearbeiten.56

56	 »Die Formel ›adäquate Komplexität‹ läßt sich nicht auf einzelne Entschei-
dungen beziehen, sondern nur auf das Rechtssystem als Ganzes [...]. Im 
Vergleich zu klassischen Perspektiven mag dies erschrecken, daß Einzel-
entscheidungen (wie Rechtshandlungen, Urteile, Normsetzungen) dann 
nicht mehr als gerecht oder ungerecht bezeichnet werden können. Damit 
verliert der Begriff seine Appelfunktion, seine motivationale und seine 
moralische Bedeutung. Gewonnen wird eine Ebene der Generalisierung, 
auf der ein Kriterium jede Entscheidung limitiert. Das ist nur möglich, 
wenn man das Kriterium unabhängig macht von jeder systeminternen 
Differenzierung durch Werte und Normen. Deshalb kann Gerechtigkeit 
auch nicht in einer relationalen Beziehung einzelner Entscheidungen auf 
einzelne Werte oder Normen gefunden werden, sondern nur in der Art, 
wie das Rechtssystem als Ganzes Entscheidungsmöglichkeiten limitiert. 
Entscheidungen können gerecht nur sein als Elemente eines adäquat 
komplexen Rechtssystems, nicht allein durch ihren intendierten Sinn« 
(Luhmann 1999, 392).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


57

Recht

Das Schuldprinzip und seine Reflexion durch den 
Hirndeterminismus

Schauen wir nun mit Blick auf die Debatte über den Hirndeterminis-
mus auf die Spezifika der oben in abstrakter Form umrissenen Refle-
xionsverhältnisse des Rechts.57 Im Folgenden wird dies insbesondere 
am Beispiel des Schuldbegriffs im Strafrecht geschehen.

Entsprechend der Eigenlogik des Rechts wird das Verhältnis von 
Schuld, Strafe und Willensfreiheit auf der Grundlage von schriftlich 
verfassten Gesetzen und aufgrund deren gerichtlichen Interpretatio-
nen – also anhand von Texten – spezifiziert. Für die Bundesrepublik 
Deutschland stellt das Grundgesetz den letztendlichen Referenzpunkt 
dar. 

Für unser Thema ist hier insbesondere Artikel 2, Absatz 2 von 
Interesse. Hier wird verbürgt, dass die Freiheit der Person unver-
letzlich sei:

»(1) Jeder hat das Recht auf die freie Entfaltung seiner Persönlich-
keit, soweit er nicht die Rechte anderer verletzt und nicht gegen 
die verfassungsmäßige Ordnung oder das Sittengesetz verstößt.

(2) Jeder hat das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit. 
Die Freiheit der Person ist unverletzlich. In diese Rechte darf nur 
auf Grund eines Gesetzes eingegriffen werden«.58

Auf dieser Grundlage generiert sich mit dem Urteil des Bundesge-
richtshofs von 1952 ein Schuldprinzip, das davon ausgeht, dass sich 
ein Akteur willentlich zu einer Tat entscheiden kann bzw. retro-
spektiv hätte anders verhalten können.59 Mit Blick auf die grundge-
setzlich verankerte ›Unverletzlichkeit der Freiheit der Person‹ ergibt 
sich hieraus nach einem Urteil des Bundesverfassungsgerichts die 
Konsequenz, dass eine »Ahndung einer Tat ohne Schuld des Täters« 
nicht zulässig, weil »rechtsstaatswidrig« sei.60 

57	 Siehe zur Einführung auch Garland (2004), Gruber (2008) und Zeki 
(2006).

58	 Download unter: http://www.bundestag.de/parlament/funktion/gesetze/
grundgesetz/gg_01.html, download 12.3.2008.

59	 »Mit dem Unwerturteil der Schuld wird dem Täter vorgeworfen, daß er 
sich nicht rechtmäßig verhalten, daß er sich für das Unrecht entschieden 
hat, obwohl er sich rechtmäßig verhalten, sich für das Recht hätte ent-
scheiden können« (BGHSt 2, 194, 200).

60	 »Die Strafe [...] ist im Gegensatz zur reinen Präventionsmaßnahme da-
durch gekennzeichnet, dass sie – wenn nicht ausschließlich, so doch auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Beide Aspekte zusammengenommen führen zu der rechtlichen Im-
plikation, dass man nur solche Akteure bestrafen darf, denen man 
das Anders-Handeln-Können zurechnen kann. Konsequenterweise 
ergibt sich hieraus nun der bekannte Schuldunfähigkeitsparagraph 
des Strafgesetzbuchs, entsprechend dem die Schuldfähigkeit an die 
kognitive Fähigkeit koppelt wird, dass der Täter in der Lage sein 
muss, das Unrecht seiner Tat prinzipiell einzusehen. Ein vernebeltes 
und unzurechnungsfähiges Bewusstsein führt entsprechend aus der 
Strafsemantik heraus, da nun – streng genommen – niemand mehr 
verantwortlich gemacht werden kann.61 

Die Vertreter des Hirndeterminismus erklären, dass es aus neuro-
wissenschaftlichen Gründen auch bei den ›normalen‹ bewusstseins-
fähigen Menschen nicht mehr sinnvoll sei, von einer freien Willens-
entscheidung zu sprechen. Der klassische Schuldbegriff sei hiermit 
überholt. In diesem Sinne kommt dann Gerhard Roth mit Blick auf 
die aktuelle Rechtsprechung zu folgendem Schluss:62

»Zu konstatieren bleibt der paradoxe Zustand, dass wir das 
Prinzip der persönlichen Verantwortung und der persönlichen 
Schuld und ihrer Begründung durch eine freie Willensentschei-
dung als wissenschaftlich nicht gerechtfertigt ablehnen müssen, 
aber dass die Gesellschaft sehr wohl in der Lage sein muss, durch 
geeignete Erziehungsmaßnahmen ihren Mitgliedern das Gefühl 
der Verantwortung für das eigene Tun einzupflanzen, und zwar 
nicht aufgrund freier Willensentscheidung, sondern aus der durch 

– auf Repression und Vergeltung für ein rechtlich verbotenes Verhalten 
abzielt. Mit der Strafe [...] wird dem Täter ein Rechtsverstoß vorgehal-
ten und zum Vorwurf gemacht. Ein solcher strafrechtlicher Vorwurf 
aber setzt Vorwerfbarkeit, also strafrechtliche Schuld voraus. Andern-
falls wäre die Strafe eine mit dem Rechtsstaatsprinzip unvereinbare Ver-
geltung für einen Vorgang, den der Betroffene nicht zu verantworten 
hat. Die strafrechtliche [...] Ahndung einer Tat ohne Schuld des Täters 
ist demnach rechtsstaatswidrig und verletzt den Betroffenen in seinem 
Grundrecht aus Art. 2 Abs. 1 GG« (BVerfGE20, 323, 331).

61	 In § 20 des Strafgesetzbuches heißt es: »Schuldunfähigkeit wegen seeli-
scher Störungen: 

	 Ohne Schuld handelt, wer bei Begehung der Tat wegen einer krankhaften 
seelischen Störung, wegen einer tiefgreifenden Bewußtseinsstörung oder 
wegen Schwachsinns oder einer schweren anderen seelischen Abartigkeit 
unfähig ist, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Einsicht zu 
handeln« (http://dejure.org/gesetze/StGB/20.html, Download 11. März 
2008).

62	 Siehe zur Roths Argumentation ausführlicher das Kapitel »Exkurs 3: 
Freier Wille, Verantwortlichkeit und Schuld« (Roth 2003, 536 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


59

Recht

Versuch und Irrtum herbeigeführten Einsicht heraus, dass ohne 
ein solches Gefühl der Verantwortung das gesellschaftliche Zu-
sammenleben nachhaltig gestört ist. Die Erzeugung dieses Gefühls 
der Verantwortung ist demnach eine Aufgabe, die jeder von uns 
– auch unfreiwillig – zu übernehmen hat. In diesem Sinne kann es 
Verantwortung ohne persönliche Schuld geben«.63

Roth verweist hier auf ein Dilemma: Auf der einen Seite steht die 
objektive Erkenntnis einer monokausalen Hirnkontextur, welche je-
des Verhalten als durch neurophysiologische Prozesse determiniert 
sehen muss. Der Wille – die Volition – wird als Illusion betrachtet. 
Auf der anderen Seite ist eine gesellschaftliche Dimension anzuer-
kennen, für die das Konzept der Verantwortung durchaus einen Sinn 
macht. Roths Lösung besteht darin, den Verantwortungsbegriff zu 
naturalisieren, indem dieser nun nicht mehr als sozialethisches Prin-
zip einer Entscheidungsfreiheit verstanden wird, sondern als Erzie-
hungsprinzip. In einem behavioristischen Sinne ist den Akteuren 
ein entsprechendes Verantwortungsgefühl anzukonditionieren. Die 
Verantwortung und der Wille werden hier sozusagen von ihrer refle-
xiven Komponente befreit und stattdessen auf einen Komplex von 
Empfindungen reduziert, der durch einen Prozess von Versuch und 
Irrtum erworben werden kann. 

Schauen wir mit Wolf Singer auf eine verwandte Position:

»Beim freien Willen ist es doch so, dass wohl fast alle Menschen 
unseres Kulturkreises die Erfahrung teilen, wir hätten ihn. Sol-
cher Konsens gilt im Allgemeinen als hinreichend, einen Sachver-
halt als zutreffend zu beurteilen. Genauso zutreffend ist aber die 
konsensfähige Feststellung der Neurobiologen, dass alle Prozesse 
im Gehirn deterministisch sind und Ursache für die je folgende 
Handlung der unmittelbar vorausgehende Gesamtzustand des 
Gehirns ist. Falls es darüber hinaus noch Einflüsse des Zufalls 
gibt, etwa durch thermisches Rauschen, dann wird die je folgen-
de Handlung etwas unbestimmter, aber dadurch noch nicht dem 
›freien Willen‹ unterworfen. [...] Nehmen wir einmal an, es gebe 
jemanden, der eine sehr niedrige Tötungsschwelle hat, aus wel-
chen Gründen auch immer – genetisch bedingt, durch die Umwelt 
bedingt – spielt in diesem Fall gar keine Rolle. Aus nichtigem 
Anlass mordet dieser Jemand. [...] Ich muss den Betreffenden also 
zunächst daran hindern, dass er seine Tat wiederholen kann, und 
zweitens versuchen, ihn durch erzieherische Maßnahmen, durch 
Verhaltensbeeinflussung, zum Besseren hin zu bewegen. Ich muss 
daran arbeiten, diejenigen Attraktoren in seinem Gehirn zu stär-

63	 Roth (2003, 544).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

ken, die die fragliche Tötungsschwelle höher setzen würden. Wir 
würden den Straftäter also wegsperren und bestimmten Erzie-
hungsprogrammen unterwerfen, die durchaus auch Sanktionen 
einschließen würden. Wir wissen doch, dass Erziehung sowohl 
der Belohnung als auch der Sanktion bedarf. Mit anderen Worten: 
Wir würden hübsch das Gleiche tun wie jetzt auch schon. Allein 
die Betrachtungsweise hätte sich geändert«.64

Wir finden bei Singer also eine homologe Argumentationsfigur vor. 
Auch hier steht der subjektiven Erfahrung des Wollens die natur-
wissenschaftliche Einsicht gegenüber, dass es keinen freien Willen 
geben könne. Aus dem Blickwinkel der Gesellschaft würde diese 
Einsicht jedoch nur eine Verschiebung in der Betrachtungsweise mit 
sich bringen, die de facto kaum Konsequenzen zeige. Man habe nun 
vorrangig auf die Prävention, d. h. die Verhinderung von Straftaten 
und die Erziehung des Täters zu setzen. Letzteres zielt auf eine Ver-
änderung des Gehirns durch entsprechende Maßnahmen. 

Bei Singer und Roth paart sich interessanterweise ein Biologismus 
mit einem Soziologismus. Die durch Konditionierung angeeigneten 
Normen und die hierfür empfänglichen Hirnprozesse spannen einen 
Möglichkeitsraum auf, der hinreichend zu erklären scheint, warum 
der Wille als Gefühl funktioniert – nämlich als eine sozial erlernte 
und gesellschaftlich funktionale Illusion. Folgerichtig erscheint dann 
auch bei Singer das »Subjekt als kulturelles Konstrukt«, welches mit 
der Akquise einer theory of mind in der frühen Kindheit erworben 
wird.65 Allein das triebhafte ›Es‹ eines biologisch affektiven Primär-
prozesses und das gesellschaftliche ›Überich‹ der institutionalisierten 
Normen bilden hier die Determinanten einer psychophysischen Welt, 
in der dem Freudschen ›Ich‹ als autonomer Mittler keine eigene Er-
klärungskraft mehr zugeschrieben wird. 

Auf den ersten Blick könnte man denken, dass wir auf diese Wei-
se zu einer hinreichend differenzierten Beschreibung gelangen, da 
ja neben der biologischen auch die gesellschaftliche Dimension be-
rücksichtigt wird. Unter dem Blickwinkel von Günther wird jedoch 
deutlich, dass wir auf diesem Wege nicht zu einer polykontexuralen 
Beschreibung kommen, sondern mit der Neurobiologie und einer 
ebenso reduktionistisch verstandenen Soziologie zwei klassische 
Kontexturen unverbunden nebeneinander stehen bleiben.66 Zwei 

64	 Singer (2003, 32 ff.).
65	 Siehe hierzu explizit Singer (2002, 73 ff.).
66	 Mit Blick auf die Texte von Wolfgang Prinz könnte man den Eindruck 

gewinnen, dass auch unter den Kognitionswissenschaftlern längst die 
Einsicht gewonnen ist, dass man komplexer zu denken und soziale Kon-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


61

Recht

objektivierende, einander nicht interpenetrierende Kausalitäten de-
terminieren das Gehirn. Für das Subjekt als Drittes ist hier kein Platz. 
Seine Reflexion steht außerhalb des Spiels und muss entsprechend 
wirkungslos bleiben. Sowohl auf gesellschaftlicher Ebene (Singer: 
»Allein die Betrachtungsweise hätte sich geändert«) als auch auf 
biologischer Ebene (Roth: »eine freie Willensentscheidung als wissen-
schaftlich nicht gerechtfertigt«) fügt die Reflexion eines Beobachters 
dem Geschehen nichts hinzu. Im Sinne eines Tertium non datur fügt 
das psychische Erleben dem Sein hier ebenso wenig etwas hinzu wie 
die semantischen Konstrukte des Rechts. Was übrig bleibt ist ein 
recht primitiver Sozialbehaviorismus gesellschaftlich konditionier-
barer Gehirne. 

Demgegenüber lassen sich mit Hilfe Günthers polykontexturaler 
Logik die Verhältnisse anders denken: Ohne den klassischen Kon-
texturen die lokale Gültigkeit absprechen zu müssen, können wir 
nun mit unterschiedlichen Reflexionsinstanzen rechnen, die als Re-
lationen, d. h. als Unterschiede, die sich auf Unterschiede beziehen, 
zwar keinen stofflichen Charakter haben, sehr wohl aber aus dem 
Stofflichen emergieren und entsprechend auf dieses auch einen Ein-
fluss haben können. Innerhalb einer polykontexturalen Beschreibung 
erscheinen weitere Orte der Reflexion, von denen aus die determinis-
tische Kausalität zurückgewiesen werden kann. Hierdurch entstehen 
zusätzliche Freiheitsgrade, auch für die Semantiken des Rechts. 

texturen in die Überlegungen einzubeziehen hat. Im Hinblick auf die 
theoretische Integration fehlen jedoch noch die Mittel, um diese Prozes-
se sinnvoll zu beschreiben. Entsprechend artikuliert sich diese Einsicht 
dann eher auf metaphorischer Ebene, etwa im folgenden Sinne: »Hat 
der Mensch Räder? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch doch. [...] 
Er hat sich welche gemacht und sie in allerlei Fahrzeuge eingebaut [...] 
und wenn er diese Vehikel benutzt, hat er praktisch doch Räder. Hat der 
Mensch Rechten und Pflichten? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch 
doch. Von Natur aus hat er keine, aber er hat sich welche gemacht und 
sie in allerlei Vorschriften zur Regulierung von Handlungen eingebaut. 
Und wenn er diese Regularien benutzt, hat er praktisch doch Rechte und 
Pflichten. Und nun die schwierige Frage. Hat der Mensch einen freien 
Willen? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch doch. Von Natur aus 
hat er keinen. Aber er hat sich einen gemacht und ihn in allerlei Theorien 
und Handlungen eingebaut, und wenn er diese Erklärungen benutzt, 
hat er praktisch doch einen freien Willen. [...] Wir müssen nicht fragen, 
ob es ihn gibt, sondern ob wir ihn brauchen und ob wir ihn als Arte-
fakt herstellen können. Wenn das gelingt, ist dieses Artefakt für seine 
Benutzer keineswegs fiktiv, sondern reale Tatsache. Denn sie bestimmt 
ihren Handlungsspielraum in der gleichen Weise wie die Tatschen der 
natürlichen Umgebung, in der sie leben« (Prinz, 2006, 62; siehe auch 
Prinz 2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Reflexion des Gehirns durch das Recht 

Rekapitulieren wir zunächst die vorangehenden Ausführungen: Als 
gesellschaftliches Funktionssystem stellt das Recht eine eigene Kon-
textur dar. Als Einheit identifiziert es sich auf Basis der primären 
Differenz ihres Codes recht/unrecht. Seine Umweltbeziehungen ge-
stalten sich über spezifische Programme und Skripte. Als Kontextur 
erscheint das Recht als autonome Reflexionsinstanz, die sich nicht 
nur auf die eigenen Texte und Programme bezieht, sondern zudem 
autonom entscheidet, wie diese im Einzelfall anzuwenden sind. Auf 
die Schuldfrage übertragen bedeutet dies, dass das Recht aus seiner 
eigenen – mit Günther könnte man sagen: subjektiven – Perspek-
tive entscheidet, ob ein Willensakt vorliegt und entsprechend eine 
Schuldfähigkeit zugerechnet werden kann. Die Frage, ob es einen 
Willen gibt oder nicht, ist damit für das Recht eine Frage, welche 
allein mit Blick auf die eigenen programmatischen Texte und deren 
Interpretation durch Richter als die hierfür zugewiesenen Rollenträ-
ger entschieden werden kann. Für das Recht ist die Willensfreiheit 
hiermit keine wissenschaftliche oder medizinische Frage, wie von 
Galen herausstellt:

»Der BGH vertritt seit BGH ST 8, 113, 124 die Auffassung, es 
handele sich bei der Frage nach der ›Erheblichkeit‹ der Minde-
rung der Schuldfähigkeit um eine Rechtsfrage. Die Einordnung 
als Rechtsfrage führt nach dem BGH konsequenterweise zu der 
Formel: Je erheblicher das Delikt, desto höher sind die normativen 
Anforderungen an Jedermann und desto höher sind die Anforde-
rungen an die Störung, deren Folgen als erheblich angesehen wer-
den dürfen. Mit anderen Worten: Ob der einzelne Täter subjektiv 
in der Lage war innezuhalten oder nicht und in welchem Maße 
er in dieser Fähigkeit beeinträchtigt war, entscheidet das Gericht, 
nicht der Psychiater und nicht der Neurobiologe«.67 

Die Referenz auf neurobiologische oder psychiatrische Befunde ist 
damit nicht aufgehoben oder ausgeschlossen. Die Hierarchie des 
Begründungsverhältnisses ist jedoch für die rechtliche Kontextur 
eindeutig. Selbst dann, wenn Akteure innerhalb des Rechts vom 
Schuldunfähigkeitsparagrafen als einem rechtspolitischen Kompro-
miss sprechen und sich einen anderen Schuldbegriff wünschen,68 hebt 
dies weder die Begründungsverhältnisse noch deren Hierarchie auf. 
Aus einer Kritik am Schuldbegriff ergeben sich politische und nicht 
rechtliche Forderungen, was jedoch seinerseits wiederum nicht aus-

67	  von Galen (2006, 31).
68	  Siehe etwa Gunnar Spilgies (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


63

Recht

schließt, dass auch Anwälte und Richter selektiv, das heißt in Bezug 
auf positives Recht, neurobiologische Befunde als Indizien für ihre 
Entscheidungsfindung zu nutzen wissen: 

»§ 20 StGB ist ein rechtspolitischer Kompromiss. Der Kompro-
miss muss aufgeschnürt und überprüft werden. Solange dies nicht 
der Fall ist, sollten wir uns als Strafverteidiger und Strafverteidi-
gerinnen im Alltag nicht scheuen den Antrag zu stellen, dass der 
Mandant in den Scanner gelegt und Tests unterzogen wird. Es 
wird höchste Zeit, dass die Erkenntnismöglichkeiten der bildge-
benden Verfahren in unsere Strafverfahren Einzug halten«.69

Innerhalb der Kontextur recht/unrecht lässt sich die Dichotomie Frei-
heit/Determinismus selbst als Spielmaterial nutzen, um durch die 
eigene Rechtsentscheidung entweder am Programm der Schuld an-
zuknüpfen oder aber einen Fall entsprechend der Dichotomie krank/
gesund zu bearbeiten. Letzteres kann jedoch wiederum nur auf der 
Basis der Eigenreferenzen des Rechts geschehen. Eine Einweisung in 
den Maßregelvollzug der Psychiatrie oder in eine Erziehungsanstalt 
hat dann entsprechend § 63 und § 64 des StGB zu erfolgen, wo 
Umgang mit solchen Fällen rechtlich geregelt ist.70 Das Recht mag 
zwar im Einzelfall neurobiologische Befunde nutzen, was jedoch 
die Autonomie des Rechts nicht einschränkt. Im Gegenteil gewinnt 
es hierdurch zusätzliche Freiheitsgrade, wie ein Fall bearbeitet und 
entschieden werden kann. Es entsteht nun die Möglichkeit, die Di-
chotomie schuldig/nicht schuldig mit der Dichotomie schuldfähig/
nicht schuldfähig in Beziehung zu setzen, um dann situativ jeweils die 
eine oder die andere Kontextur zurückweisen zu können. Hierdurch 
entstehen zusätzliche Freiheitsgrade, unterschiedliche Fälle jeweils 
anders zu behandeln, und das Recht kann sich entsprechend flexibler 
an gesamtgesellschaftliche Komplexitätslagen anpassen. 

Freiheit als Voraussetzung für Kommunikation

Schauen wir etwas ausführlicher auf die gesellschaftlichen Dimensio-
nen eines Rechts, das sich selbst als autonom konstituiert und damit 
die Bestimmung seiner Entscheidungen von biologischen Determi-
nanten zurückweisen muss. Im Kontext von Schuld und der Zurech-
nung von Reflexionsfähigkeit ist Strafe ein komplexer Sachverhalt, 
der unterschiedliche Kontexturen berührt. Zunächst ist festzustellen, 

69	 von Galen (2006, 31).
70	 Die Unterbringung in eine psychiatrische Anstalt wird durch § 63 und die 

Unterbringung in eine Erziehungsanstalt durch § 64 des StGB geregelt.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

64

dass Willensfreiheit nicht tiefergehend zu begründen ist, sondern sich 
allein aus der Zuschreibung von Subjektivität im Sinne der Ich-Du-
Relation ergibt bzw. in der Aberkennung derselben Reflexionsfähig-
keit im Rekurs auf ein psychiatrisches Urteil, das dann den Täter zu 
einem reinen ›Es‹ werden lässt. 

Bei der Zurechnung von Subjektivität ist es nicht von Belang, ob 
man die Handlungsabsicht subjektphilosophisch im Individuum lo-
kalisiert, in ermöglichenden Hirnprozessen verankert sieht oder gar 
nur als Zurechnungskonstrukt sozialer Prozesse begreift.71 Entschei-
dend ist, dass die Kommunikation Subjektivität bzw. den ›Handeln-
den‹ braucht, denn ohne ein Zurechnen auf Handeln und Verstehen 
ist keine Kommunikation möglich. Die Gesellschaft als System der 
Kommunikation muss Subjektivität voraussetzen, um sinnhaft kom-
munizieren zu können. 

Allein schon deshalb ergeben sich für das Recht gute Gründe, die 
Grenze zwischen krank und gesund nicht vorschnell kollabieren zu 
lassen und stattdessen das gesellschaftliche Verhältnis zu den de-
linquenten Akteuren so weit wie möglich als Dissens und nicht als 
Pathologie zu fassen. Nur Ersteres lässt sich weiterhin kommuni-
kativ behandeln. Die Kommunikation würde sich sozusagen selbst 
den Ast, auf dem sie sitzt, abschneiden, wenn sie dem Menschen 
allzu schnell die Handlungsabsicht aberkennt. Allein schon deshalb, 
weil der Richter aus rechtlichen Gründen seine eigene Subjektivität 
braucht, um in der Urteilsfindung zu einer Entscheidung zu gelangen 
– nur er kann entscheiden –, macht es wenig Sinn, die Du-Position 
seines jeweiligen Gegenübers vorschnell zu medikalisieren und damit 
zu nihilieren.72 

71	 Auch aus philosophischer Sicht gibt es mit Robert Brandom gute Grün-
de, das Verhältnis von abgeleiteter und ursprünglicher Intentionalität 
umzukehren und nun die Tatsache, dass »etwas von jemandem als in-
tentionales System betrachtet oder behandelt wird«, in der Reihenfolge 
der Erklärung vor der Tatsache«, dass »es ein intentionales System ist«, 
rangieren zu lassen (Brandom 2000, 109).

72	 J0chen Bung formuliert: »Wenn Jakobs argumentiert, ich pathologisiere 
diejenigen, die hartnäckig dissentieren, stimmt das insoweit nicht, als 
Dissens (auch der hartnäckigste) gerade nicht aus der Kommunikation 
herausfällt. Auch jenseits der ›Dissidenten‹-Fälle habe ich Sympathien 
für Hypothesen, die die Unterscheidung zwischen gesund bzw. normal 
und krank zumindest erschweren (s. zu diesem Topos etwa Fromm, Die 
Pathologie der Normalität, Berlin 2005, S. 15 ff.). Freilich glaube ich 
(insoweit in Übereinstimmung mit dem geltenden Recht), dass es patho-
logische Fälle normativer Unansprechbarkeit gibt [..]. Diese Fälle sind 
aber im Wesentlichen einem sozial helfenden Recht aufgegeben« (Bung 
2006, 321). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


65

Die ins Recht hineingeworfenen Personen sind allein schon durch 
die mit dem Recht gegebenen Reflexionsverhältnisse in ein Ich-Du-
Verhältnis gesetzt. Im Sinne eines deontischen Willensbegriffs reicht 
es aus, dass man aufgrund der Komplexität der Verhältnisse keine 
andere Wahl hat, als so zu tun, als ob man selbst und der andere 
entscheiden könne.73 Mit Günther ist die in dieser Weise zu charak-
terisierende Volition nicht mehr metaphysisch, als unabhängiges See-
lenwesen, zu begreifen, sondern bezeichnet einfach nur die Tatsache, 
dass Systeme – sobald sie im Sinne einer mehrwertigen Logik auf 
verschiedene Orte verteilt sind – Relationen relationieren können und 
aus diesem Grunde zusätzliche Freiheitsgrade bearbeiten müssen. 

Auf dieser gesellschaftstheoretischen Basis kommen wir mit dem 
Strafrechtler Thomas Hillenkamp zu einem Straf- und Schuldver-
ständnis, das rechtstheoretisch keine andere Wahl hat, als beim Täter 
von einer Handlungsfreiheit auszugehen: 

»Denn wenn Strafe einen Tadel enthält, behandelt jeder, der Strafe 
verhängt, den Täter als ein verantwortliches Individuum und lässt 
mit dem Anspruch des Tadels stillschweigend den Vorbehalt fallen, 

73	 In diesem Sinne argumentiert dann auch der Mannheimer Strafrecht-
ler Björn Burghardt: »Das ›Erlebnis der Offenheit der Entscheidung‹ 
kommt nur zustande, wenn das Gehirn (in durchaus deterministischen 
Prozessen) Verhaltensalternativen generiert, und es verschwindet nicht, 
wenn es als Folge einer notwendigen Unkenntnis (die ja gerade seinen 
epistemischen Charakter ausmacht) und als ›bloß‹ subjektive Erschei-
nung begriffen wird.

	 Der springende Punkt ist also nicht, dass das deliberierende Subjekt glau-
ben muss, es besitze Entscheidungsfreiheit, sondern dass es so entschei-
den muss, als ob es frei wäre. Und das bedeutet, wie Kant nachdrücklich 
betont hat, dass der Mensch vom praktischen Standpunkt aus ›nicht 
anders als unter der Idee der Freiheit handeln kann‹. Diese Feststellung 
steht nicht in Widerspruch zu den Ergebnissen der Hirnforschung, und 
es gibt auch im Übrigen keine Konflikte zwischen dem Standpunkt des 
theoretischen und des praktischen Denkens. [...] Wir urteilen und han-
deln also nicht nur so, als gäbe es den freien Willen (so Singer), wir 
müssen vom praktischen Standpunkt aus so entscheiden, als gäbe es ihn 
(als ob unsere Zukunft offen wäre). Der praktische Begriff der Freiheit 
beschreibt demnach den Zustand, in dem sich eine Person befindet, die 
darüber reflektiert, was sie tun soll. Und eine freie Handlung ist aus die-
ser Sicht eine im Bewusstsein des Anderskönnens vollzogene Handlung. 
Eine von diesem Bewusstsein losgelöste (objektive) Entscheidungsfreiheit 
gibt es nicht. Das Bewusstsein des Anderskönnens ist die Entscheidungs-
freiheit – etwa so, wie das Schmerzerlebnis der Schmerz ist« (Burkhardt 
2003). Siehe auch Burkhardt (2006). 

Recht

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

66

dass die Fähigkeit des Menschen zum Anders-handeln-Können 
nicht feststellbar ist. ›Das Schuldprinzip hat daher‹ – so Jähnke – 
die Entscheidungsfähigkeit des Menschen zur rechtstheoretischen 
Voraussetzung [...] Die Freiheitsfrage ist für das geltende Recht 
– rechtstheoretisch – nicht offen«.74

Es spielt hier keine wesentliche Rolle, ob man die Willensfreiheit im 
lebensweltlichen Alltag unseres Erlebens fundiert sieht,75 sie nur als 
soziale Zurechnung betrachtet, die als Abstraktion einen »Durch-
schnittsmensch« an die »Stelle des Täters« setzt, und schaut, ob 
dieser »unter den konkreten Umständen anders gehandelt hätte«, 
oder ob man von einer »Charakterschuld« ausgeht, für die der Täter 
haftbar gemacht werden kann.76 Entscheidend bleibt, inwieweit die 
hier zum Ausdruck kommenden Rechtsverständnisse mit der recht-
lichen Kontextur, die weiterhin auf die Ressource ›Autonomie‹ zu-
rückzugreifen hat, kompatibel ist. Streng genommen geht es hier vor 
allem um die ›Gesellschaft‹ als eine eigenständige Reflexionsposition. 

Interessant – und wiederum nur durch das Recht zu entscheiden 
– ist die Frage, inwieweit man Deliquenten auch nach ihrer Tat noch 
als Rechtspersonen betrachtet. Hier ergeben sich dann mit Blick auf 
das Grundgesetz unterschiedliche rechtstheoretische Varianten: Man 
könnte vom anderen nun zunächst erwarten, dass er rechtmäßig 
handelt, um dann jenen, welche dem Recht nicht folgen, den An-
spruch als Rechtsperson abzuerkennen. Beispielsweise können dann 
einem Terroristen, der die gesellschaftliche Ordnung zerstören will, 
fundamentale Rechte – man denke beispielsweise an den Einsatz 
von Folter – aberkannt werden. Demgegenüber wäre im Sinne eines 
Habermasschen Kommunikationsbegriffs auch der schlimmste De-
linquent weiterhin als Person-im-Recht zu betrachten. Streng genom-
men finden wir hier zwei gesellschaftstheoretische Angebote vor, die 
zwar beide Gesellschaft auf Basis von Kommunikation konstruieren, 

74	 Hillenkamp (2006, 104).
75	 So etwa Dölling: »Gut vereinbar ist der strafrechtliche Schuldbegriff mit 

dem Selbstverständnis der Menschen. Dieses ist durch Freiheitserleben 
gekennzeichnet. Es spricht vieles dafür mit Björn Burghardt anzuneh-
men, dass es sich bei dem Freiheitsbewusstsein um einen notwendigen 
Bestandteil des menschlichen Dasseinserlebens handelt: Da Menschen 
Verhaltensalternativen haben, müssen sie sich entscheiden, und da ihnen 
ihre Motive nicht als zwingend erscheinen, fühlen sie sich zur Entschei-
dung frei und müssen sie auch so entscheiden, als seien sie frei. Da die 
Aufgabe des Rechts in der Regulierung menschlichen Verhaltens besteht, 
dürfte es nur schwer möglich sein, Recht konträr zum Selbstverständnis 
der Menschen zu konzipieren« (Dölling 2007).

76	 Dölling (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


67

Recht

jedoch durch unterschiedliche Inklusions- und Exklusionsregeln eine 
andere Form von Gesellschaft konstituieren. In beiden Fällen setzt die 
Schuldzurechnung »keinen geglückten Dialog mit dem Täter voraus« 
und ist in diesem Sinne wieder klar von einer Pathologisierung zu 
unterscheiden, welche den anderen außerhalb des Kommunikations-
systems katapultieren würde. »Die personale Selbstverwaltung findet 
– sieht man einmal von der Rechtsfolgenseite, d. h. vom Strafvollzug 
ab – erst da ihre Grenze, wo über die normative Unzuverlässigkeit 
hinaus kognitive Unberechenbarkeit des Verhaltens gegeben ist«.77 

Dem Recht geht es aus dieser Perspektive also weniger um das 
konkrete ›Du‹ denn um ein gesellschaftlich abstrahiertes ›Du‹ – und 
in diesem Sinne kann dann der Strafrechtler und Rechtsphilosoph 
Reinhard Merkel aus einer rein gesellschaftstheoretischen Perspek-
tive für das Schuldrecht argumentieren: 

»Der symbolische erste Adressat einer verhängten Strafe ist nicht 
der Täter selbst; es ist nicht einmal das von im verletzte Opfer. 
Vielmehr sind es alle anderen Bürger. Ihnen hat die Strafe zu de-
monstrieren, dass an der Geltung der Norm festgehalten wird, 
denn nur dadurch wird an dieser Geltung festgehalten. [...] Für 
eine komplexe (handlungs-)freiheitliche Gesellschaft ist diese Form 
der symbolischen Normverteidigung ohne jede denkbare Alterna-
tive. Möglicherweise lässt das Strafrecht damit einen verurteilten 
Täter nur für sein schieres So-sein haften. Aber für die Fortexistenz 
der Normordnung selber gibt es dazu keine Alternative. Der Täter 
hat zuvor, wie alle anderen, im Schutz dieser Normordnung gelebt 
und davon profitiert. Daher mag der Rest der Unfairness, die in 
seiner Verurteilung liegt, hinnehmbar sein. [...] Vielleicht lässt sich 
das, ein wenig metaphorisch, so zusammenfassen: Die Straftat 
bringt einen Riss in die normative Welt. Die Strafe kann nicht 
wirklich heilen (so als hätte es diesen Riss nicht wirklich gegeben). 
Aber sie kann den Fortbestand der normativen Welt sichern: durch 
›Reparatur‹ der gebrochenen Norm. Und deshalb darf das Recht 
für die Kosten der unvermeidlichen Reparatur dieses Risses den 
›bezahlen‹ lassen, der ihn erzeugt hat. Da ist es auch nicht unfair, 
wenn der Täter möglicherweise nichts für seine Tat konnte und 
deshalb im strikten Sinne einer ›Letztverantwortung‹ die Belastung 
mit Strafe nicht verdient hat«.78

Eine strafrechtliche Alternative zu dem auf Willensfreiheit basie-
renden Schuldrecht kann nur ein präventiver Schuldbegriff liefern. 
Aufgrund biologischer und situativer Indikatoren wären nun Wahr-

77	 Bung (2006, 321). 
78	 Merkel (2007, 345 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

68

scheinlichkeiten für eine Straftat bzw. die Wiederholung einer Straftat 
zu berechnen, um dann dieser durch eine vorsorgliche Verurteilung 
potentieller Straftaten zuvorzukommen. Da entsprechend dem bun-
desdeutschen Grundgesetz jedoch keine Menschen ohne nachgewie-
senes Vergehen verurteilt werden dürfen, ist ein solches Schuldver-
ständnis derzeit nicht verfassungskonform.79 

Prävention, Erziehung und Strafe

Die kriminalistische Forschung produziert eine Vielzahl von Ergeb-
nissen, die auf die Bedeutung von Prävention verweisen, beispielswei-
se auch in Form genetischer Profile oder Hirnabnormalitäten, die auf 
eine erhöhte Prävalenz für strafbares Verhalten hinweisen. In Bezug 
auf die Beziehung zwischen Rechtsprechung und wissenschaftlicher 
Kontextur ergibt sich auch hier wieder ein eindeutiges hierarchisches 
Verhältnis. Das Recht entscheidet aufgrund seiner eigenen Logik, 
wie solche Befunde angewendet werden. Dass dann in der Strafver-
folgung entsprechende Hinweise genutzt werden und gegebenenfalls 
auch ins Strafmaß einfließen, steht nicht im Widerspruch dazu, dass 
im Vollzug von Recht weiter mit dem alten Schuldbegriff gearbeitet 
wird. 

Interessante Reflexionsverhältnisse ergeben sich in der Beziehung 
zwischen Recht, Strafe und Erziehung. Mit der Strafrechtsreform 
von 1969, mit der das Strafgesetzbuch von 1871 umfassend geändert 
wurde, ist die Bestrafung auch an erzieherische Aspekte gekoppelt 
worden. Es sollte nun ebenso um Erziehung und Prävention und 
nicht nur um Vergeltung gehen.80 Entsprechend dem bürgerlichen 
Common Sense scheint eine Bestrafung automatisch auch erziehe-
risch zu wirken. Man erwartet von ihr eine abschreckende Wirkung 
sowie dass der Täter, der die Strafe zu erleiden hat, diesbezüglich 
konditioniert wird. Entsprechend dem behavioristischen Modell 
würde dieser den negativen Stimulus der Bestrafung mit seinen kri-
minellen Handlungstendenzen verbinden und sich künftig angepass-
ter verhalten. 

79	 »Gegen den präventiven Schuldbegriff ist einzuwenden, dass er der 
Schutzfunktion des Schuldgrundsatzes für den Einzelnen nicht gerecht 
wird. Das Schuldprinzip soll den Einzelnen vor unverdienter Bestrafung 
durch den Staat schützen« (Dölling 2007, 61).

80	 Die Begründung hierfür ist wieder eine gesellschaftstheoretische: »Die 
Aufgabe des Strafrechts ist der Schutz des Zusammenlebens der Men-
schen in der Gemeinschaft«, wobei »die Strafgewalt des Staates nicht in 
beliebiger Weise und nicht in beliebigem Umfang eingesetzt werden darf« 
(Jescheck/Pantle 1996, 1).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


69

Recht

De facto zeigen sich die Verhältnisse aber wesentlich komplizierter. 
Insbesondere die Freiheitsstrafe führt mit Blick auf die Generalprä-
vention in der Regel zu höheren Rückfallraten, da der Strafvollzug 
bei vielen Verurteilten den kriminellen Karriereweg eher chronifiziert, 
da nun die Kontakte in die gesellschaftliche Normalität vollends ab-
geschnitten sind. Die Strafrechtsreform hat versucht, hierauf eine 
Antwort zu finden, indem die Möglichkeiten erweitert wurden, le-
diglich eine Geldstrafe zu verhängen bzw. eine Strafe zur Bewährung 
auszusetzen. Im Regelfall sollten keine Freiheitsstrafen von weniger 
als sechs Monaten Dauer mehr verhängt werden. Das Recht geht 
jedoch mit diesen neuen Instrumenten bislang eher ambivalent um: 
Insbesondere im Jugendstrafrecht favorisiere man, so Dünkel und 
Morgenstern, zwar einerseits nach wie vor »eindeutig die spezialprä-
ventive (erzieherische) Ausrichtung«. Die »generalpräventive oder 
schlicht tatvergeltende (›tatproportionale‹) Orientierung« stößt unter 
den autoritativen Sprechern der Juristen »einhellig auf Ablehnung«. 

Trotzdem zeige sich in der Rechtspraxis andererseits deutlich eine 
»Doppelstrategie im Vorgehen gegen Kriminalität, denn zugleich soll 
der Bevölkerung ein konsequentes Vorgehen bei dem Thema ›innere 
Sicherheit‹ gezeigt werden« und auch bei den leichten und mittleren 
Straftaten will »man ›fühlbare‹ Strafen präsentieren«. Insgesamt sei-
en die »bisher vorgelegten Entwürfe zur Reform des Sanktionsrechts 
eher halbherzig und allenfalls als kleiner Schritt in die richtige Rich-
tung zu bewerten. In Bezug auf die unterschiedlichen Semantiken 
von Erziehung und Recht ist jedoch verständlich, dass Letzteres eine 
gewisse Distanz zum Erziehungsprimat beibehält. Dies wird deutlich, 
sobald wir uns die Selbstreferenz von Erziehung genauer anschauen. 

Erziehung setzt darauf, Chancen der gezielten Verhaltensänderung 
wahrzunehmen.81 Hieraus ergibt sich eine semantische Engführung 
an dem Code vermittelbar/nicht vermittelbar, die dann mit Blick auf 
die sonderpädagogische Aufgabe der Erziehung von Delinquenten 
in die Zweitcodierung Förderung/Nicht-Förderung mündet. Hieraus 
entwickelt sich die in gewisser Weise durchaus plausible Annahme, 
dass man Schwerstkriminelle besonders intensiv zu fördern habe, 
jedenfalls wenn zumindest noch eine Chance zur Veränderung be-
stehe. Wie jedes Funktionssystem ist auch die Erziehung tendenziell 
auf unbegrenztes Wachstum hin ausgelegt, entdeckt also fortlaufend 
weitere Erziehungschancen, an denen sie mit ihren Programmen an-
knüpfen kann. Verbunden mit der Einsicht, dass viele der angewen-
deten Strafmaßnahmen eher paradoxe Effekte zeigen, liegt dann die 
Einsicht nahe, dass man grundsätzlich nicht auf Strafe setzen sollte, 
sondern auf angemessene Erziehungsformen – und wenn diese aus 
medizinischen oder psychologischen Gründen nicht greifen können, 

81	 Dünkel/Morgenstern (2003). Vgl. Luhmann, (2002, 59 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

70

dann eben auf maßgeschneiderte Spezialtherapien. Aus einer solchen 
Perspektive tritt der individuelle Schuldbegriff in den Hintergrund, 
denn die auf der Basis des Codes recht/unrecht konstituierte Kontex-
tur ist aus Perspektive von Erziehung zurückzuweisen. 

Die Erziehung kann sich hier durchaus auf neurobiologische Be-
funde berufen, denn auch hier erscheint es in der Regel erfolgver-
sprechender, auf die Aktivierung der Belohnungssysteme zu setzen 
denn auf die mit der Sühne gekoppelten Vermeidungsreaktionen. Für 
den Neurobiologen Grothe erscheint Letzteres dann nur noch als ein 
nutzloses philosophisches Konstrukt, da die Befunde zur Hirndyna-
mik deutlich für den ersteren Weg sprechen würde: 

»Schuld und Sühne sind keine Naturgesetze, sondern philoso-
phische Konstrukte. Die aus ihnen folgende Bestrafungspraxis ist 
insofern biologisch nicht notwendig sinnvoll. Wenn die Neurowis-
senschaften also eine Forderung erheben können, dann die, dass 
›Fehlverhalten‹ in einer Art und Weise ›behandelt‹ wird, die auf die 
Funktionsweisen des dynamischen Gehirns und seine Lernregeln 
Rücksicht nimmt – oder besser noch, auf ihr basiert. Strafen kann 
eine sinnvolle Reaktion sein, oft, wahrscheinlich meistens, ist sie 
es nicht. Belohnungsstrategien scheinen da aus neurobiologischer 
Sicht vielversprechender. Vor allem lassen sie eine länger anhal-
tende Wirkung erwarten. Da neurobiologische Ergebnisse nahe-
legen, dass ›Aha-Erlebnisse interne Belohnungsmechanismen z. B. 
über das dopaminerge System aktivieren (Wise 2004), bekommen 
– nicht ganz neue – pädagogische Ansätze, die eher auf Einsicht 
und Belohnung als auf Strafe setzen, nun auch ein neurobiologi-
sches Fundament«.82

Delinquenten zu fördern, zu belohnen und anderweitig zu subventio-
nieren widerspricht jedoch grundlegend dem semantischen Haushalt 
einer Gesellschaft, die Fehlanpassungen tendenziell mehr auf Perso-
nen und weniger auf (Lern- und Therapie-)Kontexte zurechnet.83 
Mehr noch: Im Hinblick auf die gesellschaftliche Referenz eines auf 

82	 Grothe (2006, 48).
83	 Auch für die Psychiatrie hat Luc Ciompi mit seiner Soteria gezeigt, dass 

bei vielen gängigen Erkrankungen aus dem schizophrenen Formenkreis 
auf harte Therapiemaßnahmen verzichtet werden kann, wenn die Patien-
ten in einen beziehungsreichen und atmosphärischen Kontext eingebettet 
werden (vgl. Aebi, et al. 1996). Doch auch wenn ein solches Konzept 
therapeutisch funktionieren kann, erweist es sich kaum gesellschaftlich 
tragfähig, die indizierten Patienten zu sehr zu verwöhnen, während die 
›normalen‹ Menschen weiterhin unter den üblichen gesellschaftlichen 
Zumutungen zu leiden haben.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


71

Recht

Autonomie und Verantwortung setzenden Menschenverständnisses, 
welches die moderne Gesellschaft allein schon aufgrund ihrer Ver-
trags- und Arbeitsverhältnisse voraussetzten muss, wäre ein solches 
Vorhaben hochgradig skandalierungsfähig. Das Thema eines durch 
Sozialhilfe alimentierten Täters, der es sich gutgehen lässt, wird in 
den Massenmedien schnell eine Themenkarriere durchlaufen, die 
nolens volens in eine politisierungsfähige Moralisierung mündet.84

Recht wirkt immer auch in die Gesellschaft hinein. Im Schuldbe-
griff liegt ein appellativer und normativer Aspekt, der nicht allein in 
Prävention und Erziehung aufgehen kann. Aus dem Ich-Du-Verhält-
nis eines Bürgers ergeben sich stets jene zwei subjektiven Komponen-
ten, entsprechend denen sich beide Positionen ineinander spiegeln, 
und dies bedeutet, dass Strafe im Sinne eines Schuldkonzepts auf 
Seiten der Zuschauer wie auch der Erleidenden den Bürger als Bürger 
enaktiert. Um mit Hans-Ludwig Kröber zu sprechen: 

»Wer nicht frei ist, kann auch keine Verantwortung übernehmen, 
kann kein Bürger sein. Dagegen setzte Hegel sein befreiendes 
Wort, in der Strafe werde der Verbrecher als Vernünftiges geehrt 
– als ein Bürger, der gegen sein eigenes Recht verstoßen hat.«85 

Wir bewegen uns hier in einem alten strafpolitischen Streit, der zwi-
schen den Polen Erziehung und Vergeltung oszilliert, ohne jedoch 
in eine eindeutige Lösung einrasten zu können.86 Mit der Erziehung 
ergibt sich ein ähnliches Dilemma wie mit der Medikalisierung. Wenn 
Delinquenz zu sehr auf Kontexte (hirnorganische und sozialisato-
rische Defizite) und zu wenig auf Personen zugerechnet wird, ver-
schwindet ein Freiheitsgrad der Beschreibung. Eine so verstandene, 
erzieherisch gemeinte Aufklärung zeitigt dann schnell die dunkle 
Seite totalitärer Systeme, in denen Politik, Recht, Erziehung und Me-
dizin zu schnell kurzgeschlossen werden.87 

Das moderne Recht einer funktional differenzierten Gesellschaft 
wird sich hier aus guten Gründen die Freiheit erhalten wollen, fall-

84	 Aus dem Blickwinkel einer biowissenschaftlichen Kontextur mag man 
dann entdecken, dass der Lustgewinn bei der Vergeltung von Straftaten 
wiederum neurophysiologisch vermittelt ist, also die entsprechenden so-
zialen Gefühle beim Genuss der Bestrafung biochemisch vorformatiert 
sind (vgl. Seymour, et al. 2007b).

85	 Kröber (2006, 80).
86	 Siehe hierzu beispielsweise Manfred Danner (1972). Vgl. auch Kröber 

(2004).
87	 Eine diesbezügliche Sozialmedizin hat dann spätestens im Dritten Reich 

ihre Unschuld verloren. Siehe zur Verwicklung von Staat und forensi-
scher Psychiatrie der DDR insbesondere Sonja Süß (1999). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

72

spezifisch zu entscheiden, wie man die Verhältnisse zwischen Indi-
vidualprävention, dem Schutz der Allgemeinheit und dem verfas-
sungsmäßig garantierten Schutz der Persönlichkeit jeweils austariert. 

Recht, Wissenschaft, Medizin und Erziehung stellen jeweils ei-
genständige Kontexturen dar, die einer Eigenlogik folgen und ent-
sprechend in einem heterarchischen Verhältnis zueinander stehen. 
Aus der Perspektive des Rechts ergibt sich hieraus jedoch eine hie-
rarchische Relation, dies heißt, das Recht entscheidet autonom, ob 
wissenschaftliche Erkenntnisse, individuelle Schuld, der Anspruch 
auf Erziehung oder medizinische Befunde im Einzelfall angewendet 
oder zurückgewiesen werden.88 

Die Autonomie des Rechts resultiert aus seinen internen Reflexi-
onsverhältnissen, welche nicht nur auf die binäre Alternative Recht 
und Unrecht zurückgreifen können, sondern zudem über die Mög-
lichkeit verfügen, unterschiedliche Kontexturen zu relationieren (Re-
jektion). Erst hierdurch ergeben sich auch die besonderen professi-
onellen Rollen des Richters und des Anwalts, denen nun in Persona 
die handlungspraktisch notwendige Autonomie und Entscheidungs-
freiheit zuzurechnen sind. Der Professionelle steht dann per se für 
die Aufgabe, die »widersprüchlichen Einheiten« (Oevermann)89 von 
individuellem Fallverstehen und generalisierten Geltungsansprüchen 
sowie von Autonomie und Heteronomie in ein spezifisches Verhältnis 
zu bringen. 

Zugleich in der Gesellschaft stehend wie auch die Gesellschaft 
aufgrund seiner funktionalen Autonomie als Umwelt behandelnd 
– erzeugt das Recht jene Freiheitsgrade, um sich aufgrund der eige-
nen programmatischen Setzungen in ein produktives Verhältnis zur 
Gesamtgesellschaft setzen zu können. Hierzu hat es aus Erziehung, 
Wissenschaft, Medizin und den anderen gesellschaftlichen Feldern 
ständig neue Impulse aufzugreifen, um eine zeitgemäße Balance zu 
finden. 

88	 Hier kommen auch die jeweiligen besonderen geschichtlichen Bedingun-
gen der Rechtssysteme unterschiedlicher Länder ins Spiel. In Großbri-
tannien hat man weniger Probleme, einem behavioristischen Modell zu 
folgen, das ein wenig an Anthony Burgess Roman »Clockwork Orange« 
erinnert, wobei sich dann im Einzelfall der Rechtspraxis sehr wohl wie-
der komplexere Reflexionsverhältnisse zeigen (Wischmeyer 2006).

89	 Siehe zur Rekonstruktion eines auf dem Begriff der Autonomie basieren-
den Professionsverständnisses Oevermann (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


73

Recht

Verhältnis von Strafrecht und Zivilrecht

Innerhalb dessen, was alles in Gesellschaft passiert, spielen Schwerst-
kriminelle und deren Taten eine eher marginale Rolle. Um mit Rainer 
Kiesow zu sprechen: 

»Mörder, Pädophile, Vergewaltiger treten nicht massenhaft in Er-
scheinung. In Massen schließen wir Verträge. Kaufverträge, Miet-
verträge, Arbeitsverträge. Ein Vertrag besteht typischerweise aus 
zwei übereinstimmenden Willenserklärungen«.90 

Der Normalfall der bürgerlichen Gesellschaft ist die Vertragsfähigkeit 
mündiger Bürger, die als Konstrukt vorausgesetzt werden muss. Das 
Strafrecht steht somit immer auch im Kontext des wesentlich kom-
plizierteren Zivilrechts, das auf den Willen nicht verzichten kann.91 
Die Vorstellung, beliebige als Rechtsperson geschlossene Verträge 
mit Verweis auf einen deterministischen Hirnzustand nihilieren zu 
können, untergräbt gewissermaßen die Grundlage der bürgerlichen 
Gesellschaft als Ganzes. Der Code des Rechts würde hiermit kolla-
bieren – denn rechtlich gäbe es jetzt nichts mehr zu entscheiden.92

Reflexionsverhältnisse des Rechts

Kommen wir nun zu einer abschließenden Betrachtung der Beziehung 
zwischen Hirnforschung und Recht. Aus guten Gründen kann die 
Hirnforschung nicht auf das Recht durchgreifen. Das Recht wird 
innerhalb einer funktional differenzierten Gesellschaft autonom blei-
ben, was jedoch nicht heißt, dass das Recht – in einem hierarchischen 
Ordnungsverhältnis – nicht auf neurowissenschaftliche Befunde zu-
rückgreifen kann. Insbesondere für das Strafrecht ergeben sich auf 
Basis des Schuldbegriffs komplexe Reflexionsverhältnisse, indem im 
Zuge rechtspolitischer Formen zudem auch präventive Aspekte zu 

90	 Kiesow (2007).
91	 Ähnliches gilt dann beispielsweise auch für das Familien- und Hoch-

schulrecht.
92	 Hierzu weiter Kiesow: »Welche Auswirkungen hat die ultramoderne 

Hirnforschung eigentlich auf das, willensmäßig betrachtet, offenkundig 
ebenfalls völlig altmodische Zivilrecht? Hier sind die Dimensionen ganz 
andere als bei ein paar Mördern. Aber Zivilrecht ist ziemlich kompli-
ziert. Auf die Antworten des neuen Neurorechts darf man gespannt sein. 
Doch wir könnten natürlich das Privatrecht gleich mit abschaffen. Wo 
kein Wille, da kein Recht. Strafrecht ist da nur eine Fußnote. Das wär’s: 
Legal, illegal, scheißegal« (Kiesow 2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

74

berücksichtigen sind. Die reflexive Autonomie des Rechts wird je-
doch auch durch diese Initiativen nicht aufgehoben. 

Da mit Blick auf den Code des Rechts und die hierdurch ver-
mittelten Umweltbeziehungen der Verzicht auf das Willenskonzept 
gleichsam eine neue Gesellschaft mit sich bringen würde, wird der 
vermeintliche Angriff der Hirnforschung auf die Willensfreiheit über-
wiegend verpuffen. Die hiermit verbundenen Leitunterscheidungen 
können aus dem Blickwinkel der eigenen Kontextur schlichtweg zu-
rückgewiesen werden. Im Recht gilt eine operative Logik, die nicht 
davon abhängig ist, die Willensfreiheit im Gehirn zu lokalisieren. 
Der eigentliche Reflexionsort des Rechts ist die Gesellschaft – und 
hier geht es um kommunikative Zurechnungen, nicht um die Frage 
der Autonomie des Bewusstseins. 

Was allerdings bleibt, ist die Option, die Grenze dessen, was als 
rechtsfähige Person erachtet wird, zu verschieben. Dass das Recht 
und die Gesellschaft die Person braucht, steht außer Frage. Dies 
schließt jedoch nicht aus, Delinquenten in einem größeren oder gerin-
geren Maße die Personenrechte abzuerkennen.93 Aus dem Schuldbe-
griff des modernen Rechtsverständnisses ergibt sich per se ein Span-
nungsverhältnis zwischen dem auf die Person zielenden Recht und 
der auf die innere Ordnung zielenden Innenpolitik. Die Argumente 
der Hirnforscher gießen hier gleichsam Öl ins Feuer und lassen diesen 
Konflikt erneut aufkochen. Im Stellungsfeld polykontexturaler Ver-
hältnisse wäre dann der eigentliche Gegenspieler des Rechts weniger 
die Hirnforschung denn die Politik. 94 

93	 Hiermit begegnet man jener biopolitischen Dimension des Bürgerbe-
griffs, den Giorgio Agamben (2002) in seinem »Homo sacer« ausgear-
beitet hat.

94	 Axel Boetticher vom Bundesgerichtshof hat dann diesen Konflikt ent-
sprechend seiner Position folgendermaßen gesehen: »Die Politik verlangt 
heute von uns Richtern, dass wir nicht mehr die einzelne Tat und das 
angeklagte konkrete Tatgeschehen beurteilen und eine schuldangemes-
sene Strafe festsetzen, sondern möglichst gegen eine ›gefährliche‹ Person 
eine ›Schutzstrafe‹ ernennen, bestehend aus einer Freiheitsstrafe und einer 
daneben anzuordnenden Sicherungsverwahrung. Die angeklagte und 
bewiesene Tat soll nur der Anlass sein für die Prüfung, ob der Täter ein 
›nicht besserungsfähiger Zustandsverbrecher‹ ist. Nicht die Tat, son-
dern die sich aus der Tat und der bisherigen Lebensführung des Täters 
ergebende Rückfallgefahr ist Anknüpfung für die Sanktion des Richters. 
Diese neue Entwicklung ist deshalb problematisch, weil unser modernes, 
aufgeklärtes Strafrecht auf dem sogenannten Schuldstrafrecht basiert. 
Die Sicherungsverwahrung soll nur in Ausnahmefällen unter strenger 
Beachtung des Verhältnismäßigkeitsgrundsatzes angeordnet werden. Da-
gegen will die Politik durch immer neue Sicherheitsgesetze die Richter 
dazu bringen, wegen der sich aus der Lebensführung des Täters ergeben-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


75

Medizin

3 Medizin

Die moderne Medizin ist eng gekoppelt an eine Wissenschaftsge-
schichte, die mit Descartes gelernt hat, zwischen Subjekt und Objekt 
zu unterscheiden. Mit der »Geburt der Klinik«

95
 konnte sie den Pati-

enten zum Gegenstand, zum Objekt, werden lassen, um sich hiermit 
von einer höfischen Medizin zu lösen, in der noch das individuelle 
Krankenexamen durch den in der Regel auch persönlich bekannten 
Arzt im Vordergrund stand. Krankenbehandlung vollzog sich nun üb-
licherweise unter Akteuren, die einander ohne Interaktionsgeschichte 
begegneten, und die hiermit verbundene Anonymität erlaubte die 
pietätlose ›Öffnung des Körpers‹. Die Pathologie wurde zur Leit-
disziplin der Medizin und der Patient erschien nur noch als Träger 
einer bestimmten Krankheit, deren Symptombild entsprechend einer 
naturwissenschaftlich ergründbaren Kausalkette zu erklären war. Die 
wissenschaftliche Erfolgsgeschichte der modernen Medizin begann. 

Trotz ihrer Bezogenheit auf körperliche und physiologische Vor-
gänge geht das Verhältnis der Medizin zur Willensfreiheit nicht per 
se in einem Hirndeterminismus auf, sondern kann – ähnlich wie 
das Recht – in verschiedener Form und auf differenzierte Weise auf 
Subjektivität und Willensäußerungen zurechnen. Die Kontextur der 
Medizin ist durch den Code krank/gesund aufgespannt. Die Krank-
heit ist instruktiv für die Medizin und führt entsprechend den eigenen 
Programmen, welche die Umweltbeziehung der Medizin regeln, zu 
diagnostischen und therapeutischen Anschlüssen. Die Gesundheit 
stellt dabei den Reflexionswert dar, entsprechend dem die angewen-
deten medizinischen Maßnahmen ihren Sinn erhalten.96 

den Rückfallwahrscheinlichkeit unter rein polizeilich-präventiven Ge-
sichtspunkten die Sicherungsverwahrung einzusetzen. [...] Weshalb einige 
Hirnforscher so vehement das Schuldstrafrecht angreifen, ist mir nicht 
klar. Über die Auswirkungen auf das Vertragsrecht, Erbrecht und Wirt-
schaftsrecht, Familienrecht und schließlich auf das Hochschulrecht spre-
chen sie lieber gar nicht erst. Die Konzentration auf straffällig gewordene 
Menschen, die angeblich keinen freien Willen haben, enthebt sie nicht 
der Beantwortung der viel weitergehenden Fragen, welche Auswirkungen 
der fehlende freie Wille bei uns allen auf unser soziales Zusammenleben 
hat. Deshalb sehe ich ja auch den Zusammenhang zwischen den For-
derungen der Hirnforscher nach Abschaffung des Schuldstrafrechts mit 
den Forderungen der Politik nach mehr polizeilicher Überwachung und 
präventiver Sicherungsmittel. Es gefällt mir insbesondere nicht, dass eini-
ge Neurowissenschaftler geschichtsvergessen und selbstgerecht auf einer 
derart schmalen empirischen Basis ihrer Erkenntnisse argumentieren« 
(Boetticher 2008).

95	 Foucault (1988).
96	 Vgl. Luhmann (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76

Die Medizin und das Subjekt

Die medizinische Tätigkeit referiert nicht nur auf den Körper, sondern 
zugleich auf den Auftrag eines Subjektes. Klinische Interventionen 
sind heutzutage nur auf Basis der (mutmaßlichen) Übereinstimmung 
mit dem Patientenwillen möglich.97 Die Referenz auf den Willen steht 
außerhalb der medizinischen Kontextur, wird aber – da durch recht-
liche Vorgaben institutionalisiert – auch für die medizinische Praxis 
relevant. Die Eigenlogik dieser Praxis führt freilich weiterhin zu jenen 
Grauzonen, innerhalb derer es oftmals fraglich bleibt, ob die Ärzte 
wirklich im Interesse ihrer Patienten gehandelt haben. Dennoch: Al-
lein aus dem Verhältnis von Medizin und Patientensubjekt ergeben 
sich komplexe Lagerungen, die im Sinne einer polykontexturalen 
Beschreibung nur dadurch balanciert werden können, indem der Arzt 
sich auch von seinem Patienten unterwerfen lässt, also zwei komple-
mentär hierarchische und ein symmetrisches Beziehungsverhältnis 
miteinander gepaart werden.98 Als Auftragnehmer bzw. ›Dienstleister 
ist der Arzt dem Patientenwillen subordiniert. Zugleich wird jedoch 

97	 An dieser Stelle ist auf die historische Entwicklung der diesbezüglichen 
Patientensemantik hinzuweisen. Erst nach den Schrecken des National-
sozialismus wurde dem Subjekt innerhalb der Arena der Krankenbe-
handlung ein besserer Platz zugestanden. Die informierte Zustimmung 
des Patienten zur Behandlung und zum medizinischen Experiment wurde 
nun zum juristischen Standard (vgl. Vollmann/Winau 1996). Der Pati-
ent war jetzt formalrechtlich entscheidungsfähig, wenngleich mit Blick 
auf die asymmetrische Rollengestaltung in der Praxis de facto weiterhin 
vom Arzt abhängig. Dennoch: Auch in einer vermeintlich objektiven 
Medizin war jetzt vermehrt wieder das Subjekt einzuführen. Zum einen 
erschien der ›Patientenwille‹ vermehrt als Problem und man muss nun 
auch ›Kommunikation‹ einsetzen, um diesen zur compliance, zu koope-
rativem Verhalten zu bewegen. Zum anderen erschienen Fürsprecher, die 
angesichts einer als inhuman kritisierten Medizin proklamierten, dass 
Patientenpartizipation an sich schon einen wünschenswerten Wert dar-
stelle. Ursprünglich durch die Bürgerrechtsbewegungen der 1960er-Jahre 
formuliert, dann durch die liberale Politik einer individualisierten Gesell-
schaft aufgegriffen und später unter ökonomischen Gesichtspunkten als 
›Kundenfreundlichkeit‹ reformuliert, wurden seit den 1970er Jahren stär-
ker kooperative Modelle eingefordert. »Formate wie etwa das ›shared 
descision making‹ (SDM) oder ›evidence-based patient choice‹, können 
als medizinale Äquivalente eines allgemeinen Partizipationstrends in den 
westlichen Industrienationen gesehen werden, die den Patienten nun 
mehr Kompetenz und Wahlfreiheit zuschreiben« (Schubert/Vogd 2008). 

98	 Siehe zur Ausformulierung einer diesbezüglichen medizinethischen Kon-
zeption beispielsweise »Der gute Arzt« von Klaus Dörner (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


77

der Patient vom Arzt als Körper objektiviert und unterworfen. Beides 
ist darüber hinaus eingebettet in einen Interaktionszusammenhang, 
der einen zusätzliche Kontext aufspannt, denn die Erwartungen von 
Arzt und Patient konditionieren sich in ihrer Dynamik wechselseitig 
zu einem eigenständigen Gebilde.

Daneben hat die Medizin auch aus internen Gründen auf Subjek-
tivität zu rekurrieren. Zum einen beruhen viele Entscheidungsfin-
dungen innerhalb der Krankenbehandlung (auch) auf Aussagen aus 
der Ersten-Person-Perspektive des Patienten. Zum anderen behandelt 
Medizin auch Krankheiten einer gestörten Willensaktivität. Dies setzt 
jedoch voraus, dass die in der konkreten Behandlung angewendeten 
operativen Konzepte nicht vollständig auf das Konstrukt des freien 
Willens verzichten können.

Zum ersten Komplex ist darauf hinzuweisen, dass sich die mo-
derne Medizin zu einer Interpretationslehre entwickeln musste. Die 
vormodernen Medizinsysteme konnten noch einer zweiwertigen Se-
miotik folgen, entsprechend der ein sichtbarer Krankheitsausdruck 
unmittelbar auf seine Ursache verwies – auf einen Fluch, auf den 
Willen Gottes oder wie in der Homöopathie auf eine Disbalance, die 
dann durch ein konkretes, auf lineare Zeichenbeziehungen verwei-
sendes Antidot zu beheben sei.99 Entsprechend der wissenschaftlichen 
Pathologie der modernen Medizin ist ein Symptom jedoch nicht mehr 
mit der Krankheit selbst gleichzusetzen, sondern verweist in der Re-
gel auf ein Spektrum verschiedener möglicher Ursachen. 

Der moderne Arzt hat zu interpretieren. Er wird gewissermaßen 
zum Hermeneut der Krankheit und hat nun entsprechend den vor-
liegenden Befunden zu erschließen, um was es sich im konkreten Fall 
handeln könnte. Insbesondere für die internistische Medizin ergibt 
sich hieraus die hohe Kunst der Differenzialdiagnose, entsprechend 
der verschiedene mögliche Krankheiten mit der so genannten Klinik, 
das heißt der subjektiven Befindlichkeit des Patienten, in Beziehung 
zu setzen sind. Wir treffen hier also auf einen Arzt, der sich als sub-
jektiver Interpret für eine bestimmte Krankheit zu entscheiden hat 
– und sei dies nur als Hypothese, der nachzugehen im Moment am 
meisten verspricht –, und einen Patienten, dessen subjektiver Bericht 
als zusätzliche Informationsquelle unabdingbar ist. 

Die Medizin hat es also nicht nur mit Blick auf die ärztlichen 
Entscheidungen mit Willensakten zu tun,100 sondern begegnet auch 

99	 Siehe zur Homöopathie als einer vormodernen zweiwertigen Medizin-
semiotik Volker Hess (1993; 1998).

100	Dass hier auch Willkürakte, etwa als unreflektierte Chefentscheidungen, 
gebraucht werden, damit Medizin funktionieren kann, zeigen meine Un-
tersuchungen zu ärztlichen Entscheidungen im Krankenhaus auf (Vogd 
2004).

Medizin

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

78

im klinischen Prozess komplexen Verhältnissen, in denen die Bezie-
hungen zwischen ›Ich‹, ›Du‹ und ›Es‹ dynamisch zu relationieren sind. 
Beispielsweise hat der Arzt immer auch die Zurechnung zu treffen, ob 
der Patient nur simuliert oder gar der unbewusste Prozess einer psy-
chosomatischen Erkrankung dem geschilderten Symptombild unter-
liegt. Selbst im Falle der Dauerbewusstlosigkeit eines Patienten stellt 
sich für den Arzt noch die Frage nach dem vermeintlichen Willen. 
Man denke hier beispielsweise an den Fall eines Wachkomapatienten, 
für den medizinisch kaum eine Chance der Besserung besteht, für 
den eine alle weitergehenden therapeutischen Schritte ablehnende 
Patientenverfügung vorliegt, dessen Angehörigen sich aber gegen eine 
Beendigung der Maßnahmen aussprechen. Nolens volens wird der 
Arzt hier in die gesellschaftlichen Formationen der kommunikativen 
Zurechnungen des vermeintlichen Willens verwickelt, der dann seine 
eigenen Faktizitäten erzeugt, die aber dann – so Lindemann in ihren 
Untersuchungen zu den ›Grenzen des Sozialen‹ – nicht unabhängig 
von den in die Kommunikation einfließenden Eigenaktivitäten des 
Körpers zu verstehen sind.101

Erkrankungen des Willens

Beschäftigen wir uns etwas ausführlicher mit den Erkrankungen des 
Willens und Denkens. Hier ergeben sich äußerst komplizierte Refle-
xionsverhältnisse, was allein schon dadurch zum Ausdruck kommt, 
dass mit Psychotherapie, Psychosomatik, Psychiatrie und Neuro-
logie potentiell vier medizinische Disziplinen an der Bearbeitung 
diesbezüglicher Fälle beteiligt sind. Schauen wir beispielsweise auf 
die Schizophrenie als eine der klassischen psychiatrischen Erkran-
kungen. Ihre Diagnose rekurriert dabei im Wesentlichen auf Berichte 
des Patienten, aus denen dann eine bestimmte, gestörte Qualität des 
Denkens rekonstruiert werden kann. Insbesondere Eugen Bleuler 
hat mittels seiner genauen Beobachtungen von Denkstörungen die 
entsprechenden Krankheitsbilder in eine beschreib- und klassifizier-
bare Form bringen können.102 Auch der ICD-10, die aktuelle inter-
nationale Klassifikation von Krankheiten, verweist entsprechend auf 
»charakteristische Störungen von Denken und Wahrnehmung« und 
auf »inadäquate oder verflachte Affekte«.103

101	Lindemann (2002).
102	Vgl. Bleuler (1916).
103	Hier heißt es unter F 20 zur Schizophrenie: »Die schizophrenen Stö-

rungen sind im Allgemeinen durch grundlegende und charakteristische 
Störungen von Denken und Wahrnehmung sowie inadäquate oder ver-
flachte Affekte gekennzeichnet. Die Bewusstseinsklarheit und intellek-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


79

Medizin

Interessant in unserem Zusammenhang ist die Tatsache, dass die 
Identifikation und Diagnose der schizophrenen Störung nur auf der 
Folie eines normalen Denkmodells möglich ist, indem Kognition, 
Volition und Affekt zu einem intentionalen Handlungsakt zusam-
menfinden. In diesem Handlungsmodell steckt jedoch die explizite 
Annahme einer Willenstätigkeit. Erst vor dem Hintergrund einer vo-
litiven Tätigkeit macht es differenzialdiagnostisch Sinn, neurotische 
Störungen von dem schizophrenen Formkreis abzugrenzen. Letztere 
beruhen auf der Vorstellung, dass das Denken – aus welchen Grün-
den auch immer – kaputt ist, also hier keine ordentlichen sinnhaften 
Prozesse mehr stattfinden können, während der Neurose ein darunter 
liegender psychodynamischer Konflikt zugestanden wird, also der 
Störung unbewusste Motive zugerechnet werden können. 

Während es bei der Schizophrenie angemessen erscheint, die Psy-
chose mittels entsprechender medikamentöser Maßnahmen so weit 
zurückzudrängen, dass wieder normales Denken und Wollen möglich 
ist, geht es bei der Neurose – vielleicht auch mit medikamentöser 
Unterstützung – vorrangig darum, die Beeinträchtigung des Erle-
bens und Handelns durch eine Psychotherapie zu behandeln. In der 
psychotherapeutischen Redekur soll dann entweder die nötige Ein-
sicht herausgelockt (Psychoanalyse) oder durch Reflexion ein Prozess 
der Reorganisation der Denkstruktur veranlasst werden (kognitive 
Verhaltenstherapie).104 Die Psychotherapie versucht sozusagen, den 
Willen mittels kommunikativer Prozesse, die auf Einsicht zielen, zu 
konsolidieren, die psychiatrische Behandlung rehabiliert den Willen, 
indem sie Störung medikamentös zurückzudrängen versucht. 

Innermedizinisch finden wir also ein abgestuftes Modell vor, wie 
der Wille zu behandeln ist. Der Wille wird hier weder negiert noch 
als Illusion in eine randständige Position verwiesen. Im Gegenteil: 
Mit der psychiatrischen Beschreibung findet in gewisser Weise gar 
eine Objektivierung der Willensaktivitäten statt. Im Hinblick auf 
den Code der Medizin geht es hier allerdings nicht um die Beschrei-

tuellen Fähigkeiten sind in der Regel nicht beeinträchtigt, obwohl sich 
im Laufe der Zeit gewisse kognitive Defizite entwickeln können. Die 
wichtigsten psychopathologischen Phänomene sind Gedankenlautwer-
den, Gedankeneingebung oder Gedankenentzug, Gedankenausbreitung, 
Wahnwahrnehmung, Kontrollwahn, Beeinflussungswahn oder das Ge-
fühl des Gemachten, Stimmen, die in der dritten Person den Patienten 
kommentieren oder über ihn sprechen, Denkstörungen und Negativ-
symptome« (http://www.dimdi.de/static/de/klassi/diagnosen/icd10/ht-
mlgm2008/fr-icd.htm, download 20.03.2008).

104	Im Prinzip beruht auch die klassische Verhaltenstherapie auf der Mithil-
fe von Denken und Bewusstsein, da sich der Patient ja schließlich darauf 
einlassen muss, neue Erfahrungen und Lernmöglichkeiten aufzusuchen.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

80

bung des Willens im Sinne einer ontischen Qualität, sondern nur im 
pragmatischen Sinne um die Heuristik einer hinreichend differen-
zierenden Krankenbehandlung. Als Mediziner mag man persönlich 
und wissenschaftlich vielleicht durchaus ein Modell vertreten, das 
auch das Denken und den Willen durch die Hirnaktivität vollstän-
dig determiniert sieht. Dies bedeutet jedoch nicht, dass hiermit die 
handlungsleitenden Kategorien psychiatrischer und psychologischer 
Arbeit aufgegeben werden. Selbst in Bezug auf einen in diesem Sinne 
als Fiktion erklärten Willen ist hier weiterhin zwischen einer kran-
ken und gesunden Willensaktivität zu unterscheiden. Die objekti-
vistische Kontextur einer hirnwissenschaftlichen Beschreibung folgt 
einer anderen Logik als die auf Diagnose und Therapie ausgerichtete 
Krankenbehandlung. Es geht hier nicht um wahr und falsch, son-
dern um Anschlüsse in Bezug auf eine identifizier- und behandelbare 
Erkrankung. 

Reflexionsverhältnisse der Medizin

Aus den benannten Perspektiven ergeben sich komplizierte Refle-
xionsverhältnisse, entsprechend derer die klinischen Befunde, die 
subjektiven Komponenten der Krankeneinsicht, die Möglichkeit der 
aktiven Mitwirkung des Patienten und biomedizinische Aspekte je-
weils im Einzelfall auszutarieren sind. Wie im Recht wird der Wille 
mit der Zurechnung oder Aberkennung von Subjektivität und der 
hiermit verbundenen Personalität selbst wieder zu einer Manövrier-
masse, die genutzt werden kann, um komplexe Situationen managen 
zu können. Schwierige Patienten, welche die Krankenhausroutinen 
zu überlasten drohen, lassen sich psychiatrisieren, auch wenn keine 
hinreichenden psychiatrischen Befunde vorliegen.105 Umgekehrt mag 
es dann gerechtfertigt erscheinen, sich mit alkoholkranken Patienten 
nicht weiter zu beschäftigen, da die Krankeneinsicht noch fehle und 
man entsprechend warten müsse, bis sie wirklich behandelt werden 
wollen. Wie im Recht wird auch hier einem professionellen Akteur 
die Rolle zugeschrieben, zu beantworten, was konkret Sache ist. 
Nicht die objektiven Tatsachen, sondern der Arzt entscheidet, wie 
es sich mit dem Willen im Einzelfall verhält.

Dazu hat die Medizin, wie bereits angedeutet, nicht nur aus inter-
nen, sondern auch externen Gründen auf den Willen zu rekurrieren. 
Entsprechend der derzeitigen rechtlichen Lage darf beispielsweise 
bei psychiatrischen Krankheiten ohne festgestellte Fremd- oder Ei-
gengefährdung keine medizinische Zwangsbehandlung initiiert wer-
den. Dass ein psychotischer Patient seine Nachbarn nervt, ist keine 

105	Vgl. zur Rekonstruktion entsprechender Fälle Vogd (2004, 365 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


81

Medizin

hinreichende Legitimation für therapeutische Zwangsmaßnahmen. 
Zudem ergibt sich aus psychiatrischer Sicht ein Spannungsfeld zwi-
schen den durch die Selbstgefährdung indizierten Zwangsmaßnah-
men und einer kommunikativen Beziehung, in der es immer auch 
darum geht, Vertrauen zu gewinnen und das Selbst und die Fähigkeit 
zur Krankeneinsicht zu stärken. Hierdurch können dann auch Lagen 
entstehen, in denen es für einen Arzt sinnvoll ist, die Implikationen 
der rechtlichen Kontextur zugunsten einer therapeutischen Option 
zurückzuweisen. Beispielsweise kann er eine Eigengefährdung durch 
Selbstmord in Kauf nehmen, um hierdurch einen erfolgversprechen-
den Therapieprozess nicht zu unterbrechen.106 Umgekehrt wird man 
vielleicht geneigt sein, eine Eigengefährdung vorzutäuschen, um einen 
seine Mitwelt nervenden Patienten zu einer therapeutischen Maßnah-
me zu zwingen, auch wenn dies dem geltenden Recht widerspricht.

In der medizinischen Kontextur stellen sich hier nolens volens 
komplexe Reflexionsverhältnisse, in denen substanzielle und zuge-
rechnete Konzepte der Willensfreiheit alltagspraktisch angewendet 
werden müssen.107 In diesem Sinne wundert es auch nicht, dass inner-
halb der diese Grenzgebiete verwaltenden psychiatrischen Profession 
oftmals in Distanz zu einer Hirnsemantik gegangen wird, welche 
den Willen zur Illusion erklärt bzw. ihm eine eigenständige Wirk-
mächtigkeit abspricht. Der Wille ist für die psychiatrische Arbeit 
konstitutiv und entsprechend kann nicht auf ihn verzichtet werden. 
Mit Blick auf die Bewirtschaftung der Grenze zwischen Medizin 
und den Naturwissenschaften wird dabei jedoch in der Regel von 
einem naturalisierten Willensbegriff ausgegangen.108 Gerne werden 
etwa evolutionsbiologische Brückenhypothesen aufgegriffen, um die 
Funktion des Willens zu erklären. In diesem Sinne antworten dann 
eine Reihe namhafter Psychiater auf das so genannte ›Manifest der 
Hirnforscher‹:109 

106	Siehe hierzu Fallrekonstruktionen zu selbstmordgefährdeten Patienten 
in einer psychosomatischen Klinik (Vogd 2001a; Vogd 2001b).

107	Siehe für die ambulante psychiatrische Praxis auf Basis von Fallrekon-
struktionen Peri Terzioglu (2005).

108	Innerhalb der psychiatrischen Debatte finden sich  dann verschiedene 
Formen, in denen das Problem der Intentionalität angegangen wird. 
Thomas Fuchs vertritt hier etwa die These, »dass selbstbestimmtes 
Handeln durch subjektive Entscheidungsprozesse ermöglicht wird, die 
nur einer intentionalen, nicht einer naturwissenschaftlichen Erklärung 
zugänglich sind, auch wenn sie sich nicht im Widerspruch zur Annah-
me einer physikalischen Determiniertheit neuronaler Prozesse stehen« 
(Fuchs 2006b, 49).

109	Monyer, et al. (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

82

»Evolutionsbiologisch lässt sich die Konstruktion einer phäno-
menalen Welt, in der es einen Freien Willen und ein dahinter ste-
hendes ICH gibt, als vorteilhaft für die Spezies und damit auch 
als entwicklungsnotwendig verstehen. Es ist für den Organismus 
vorteilhaft, als hochintegrierte Einheit handeln, planen, wahrneh-
men und denken zu können«.110

An dieser Stelle ist nicht der Ort, den Sinn oder Unsinn dieser Argu-
mentationslinie zu diskutieren. Es geht hier vielmehr um die Rück-
bindung des Diskurses an eine medizinische Kontextur, die ein an-
deres Reflexionsverhältnis konstituiert als die grundlagentheoretisch 
arbeitenden Neurowissenschaften. Erstere braucht die Subjektivität 
und den Willen in expliziter Form. Letztere können diesen Reflexi-
onsbereich im Impliziten lassen und sich auf eine objektivierende 
Position beschränken – sie müssen dies allerdings nicht tun.111

Festzuhalten bleibt: Auch die Medizin erscheint aus guten Grün-
den als eine autonome Kontextur, die sich mit Blick auf die Frage 
der Willensaktivität eigene Handlungsspielräume erzeugen kann. 
Diese werden gebraucht, um mit den komplexen Lagerungen von 
Behandlungsprozessen umgehen zu können, die sowohl durch die 
Erkrankung als auch durch die Gesellschaft formatiert sind. Wie 
das Recht profitiert die Medizin von jenen Attributionsambivalen-
zen, die sich aus der willkürlichen Zurechung und Aberkennung von 
Autonomie ergeben.

4 Erziehung

Auf den ersten Blick scheinen sich Hirnforschung und Erziehungs-
wissenschaften recht nahe zu stehen. In beiden Disziplinen geht es 
um das Verstehen bzw. die Veränderbarkeit kognitiver Prozesse. Ein 
Dialog wird zwar von verschiedenen Seiten begrüßt, doch im Hin-
blick auf die Frage, ob und wie neurobiologisches Wissen pädago-
gisch angewendet werden kann, ergeben sich recht unterschiedliche 
Perspektiven. 112 

110	Bock, et al. (2005).
111	Siehe als Versuch der grundlagentheoretischen Integration etwa das 

Gebiet der Neurophänomenologie (vgl. Petitot, et al. 1999).
112	Einen guten Einblick in die Diskussion innerhalb des deutschsprachigen 

Raums gibt das von Annette Scheunpflug und Christoph Wulf herausge-
gebene Sonderheft 5 (2006) »Biowissenschaften und Erziehungswissen-
schaft« der Zeitschrift für Erziehungswissenschaft (ZfE). Neben neuro-
biologischen werden hier auch soziobiologische Anschlüsse diskutiert. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


83

Erziehung als gesellschaftliches Funktionssystem

Auch das moderne Erziehungssystem hat sich mittlerweile als ein 
eigenständiges gesellschaftliches Funktionssystem ausdifferenziert. 
Es gewinnt seine systemische Spezifität über die Verhältnisse von 
Wissen zum Nicht-Wissen bzw. Können zum Nicht-Können. Hieraus 
entwickelt sich ihr operativer Code vermittelbar/nicht vermittelbar. 
Erziehung reflektiert Personen und Gruppen daraufhin, ob und wie 
ihnen Kompetenzen vermittelt werden können.

Darüber hinaus ist in der institutionalisierten Erziehung ein zwei-
ter operativer Code zu entdecken, der an der gesellschaftlichen Funk-
tion Auslese und Selektion ansetzt.113 Die Unterscheidung zwischen 
bestanden/nicht bestanden bzw. besser/schlechter führt dann allein 
schon in Form von Bildungstiteln zu der Konsequenz, dass kulturelles 
Kapital ungleich verteilt vorliegt. Die Erziehung mag zwar weiterhin 
in ihrer Selbstbeschreibung programmatisch daran anknüpfen, prin-
zipiell jeden fördern zu wollen. Doch allein die Frage der knappen 
Ressourcen an Zeit und Mitteln wird in ihren Institutionen zu Pri-
oritätensetzungen führen müssen. Aus dem Blickwinkel anderer ge-
sellschaftlicher Kontexturen, etwa der Wirtschaft und Wissenschaft, 
ist Bildung eine Investition, die nicht bei jedem lohnt. Nolens volens 
erfüllt Erziehung hiermit immer auch den Auftrag einer gesellschaft-
lichen Differenzierung, entsprechend der nicht jedem Bürger die glei-
chen Anschlusschancen eröffnet werden können.

Die unendliche Vielfalt möglicher Themen und Kompetenzen, die 
prinzipiell vermittelt werden können, lässt Erziehung kontingent er-
scheinen. Denn: Immer ist auch anderes möglich. Die hieraus entste-
henden Rationalitätsdefizite werden durch Organisation bewältigt. 
Diese können sich allgemein auf die Kontingenzformel Bildung beru-
fen, um dann das, was konkret unter Bildung zu verstehen ist, nicht 
allzu genau spezifizieren zu müssen.114 

113	Um hier mit Luhmann zu sprechen: Die Absicht zu erziehen »gebärt« 
dabei »aus sich selbst heraus zwei recht ungleiche Kinder, nämlich Er-
ziehung und Selektion«. In der Selbstbeschreibung der Pädagogik wird 
Ersteres »als ihr eigenstes Anliegen geliebt«, Selektion dagegen »als 
staatlich aufgezwungenes Amt abgelehnt« (Luhmann 2002, 62 f.). Die 
Einheit dieser Differenz, nämlich wie Selektion durch den operativen 
Vollzug von Erziehung, etwa während der alltäglichen schulischen In-
teraktion, geschieht, erscheint hierdurch weitgehend als blinder Fleck 
des Erziehungssystems.

114	Im Zweifelsfall lässt sich dann auf Lehrpläne oder unfragliche Prinzipien 
rekurrieren, um den Zweifel an einzelnen Inhalten zu umgehen. Vgl. 
Luhmann (1988, 58 ff.).

Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84

Der Kern von Erziehung besteht darin, »gesellschaftlich anschluss-
fähige Kommunikationsmöglichkeiten« zu vermitteln. Erziehung 
liefert »Möglichkeiten, dem weiteren Lebenslauf eine Richtung zu 
geben«. In diesem Sinne sollte man »daher nicht fragen, ›wozu‹ Wis-
sen erworben wird. Ausschlaggebend ist vielmehr, daß Sinn, oder 
spezieller: ein eigener Lebenslauf, auf keine andere Weise Form ge-
winnen kann«.115 Auch wenn das, was gelernt wird, für den äuße-
ren Beobachter (oftmals) beliebig erscheinen mag, ist Erziehung – in 
welcher Form auch immer – mit Blick auf seine Funktion konkur-
renz- und alternativlos. Entsprechend der Logik seines spezifischen 
Funktionsbezugs kann das, was Erziehung leistet, weder unter dem 
wirtschaftlichen Blickwinkel von Kosten und Nutzen kalkuliert 
werden, noch lässt es sich unter wissenschaftlichen Kriterien der 
Wissensproduktion subsumieren. Es geht ihr nicht primär um Wahr-
heitsbedingungen, sondern um die Vermittlung von Möglichkeiten, 
an Kultur(en) zu partizipieren.116

Im Sinne der Einsicht der reflexiven Moderne, dass eine Erhöhung 
des Wissens nur um den Preis der Vermehrung des Nicht-Wissens zu 
haben ist, muss Erziehung auch an der negativen Seite ihrer Unter-
scheidung, am Nicht-Wissen, ansetzen. Es kann ihr dann nicht mehr 
nur um Wissensvermittlung gehen, sondern auch um Intelligenz, was 
in diesem Zusammenhang heißt, die Fähigkeit, die Unterscheidung 
von Wissen und Nicht-Wissen kreativ bearbeiten zu können. Es geht 
mit Dirk Baecker nun auch darum, »Personen die Fähigkeit zum 
Bezug des Wissens auf ein Nichtwissen und umgekehrt lernen zu 
lassen, weil sie dadurch die Fähigkeit erwerben, an Kommunikation 
teilzunehmen«.117 

Von Seiten des Zöglings ergibt sich die besondere Dynamik seiner 
Erziehung aus dem Verhältnis von Wissen zu Nicht-Wissen. Seine 
Motivation kann darin liegen, zu wissen, dass er Dinge nicht weiß, 
dass er diese aber lernen kann. Sein kognitives System ist dann ir-
ritierbar, wenn sich die Aufgabe für ihn weder über- noch unter-
fordernd darstellt. Im systemtheoretischen Diskurs bestehen nun 
unterschiedliche Vorstellungen darüber, auf welches Medium sich 
Erziehung als Form einschreibt. Luhmann selbst ging ursprünglich 
vom ›Kind‹ als Medium der Erziehung aus und wechselte dann in 
späteren Schriften auf das Medium ›Lebenslauf‹.118 

115	Luhmann (2002, 97).
116	Die »Erziehung möchte weitergeben, woran man sich halten kann. Die 

Forschung setzt auf eine offene, gestaltungsfähige Zukunft mit mehr 
Problemen als Problemlösungen und mit einer überproportionalen Pro-
duktion von Nichtwissen« (Luhmann 2002, 133).

117	Baecker (2004b).
118	Vgl. Dieter Lenzen (1999) sowie Luhmann (1991; 2002, 82 ff.).

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


85

Dirk Baecker schlägt neuerdings als dritte Variante im Rekurs auf 
Talcott Parsons vor,119 ›Intelligenz‹ als das eigentliche Medium der 
Erziehung zu betrachten. 

In einer gesellschaftlichen Konstellation, in der auch die Haupt-
schule noch eine berufsvorbereitende Funktion innehatte, lässt sich 
das Kind in der Tat als das Medium begreifen, in welches sich Er-
ziehung mehr oder weniger gezielt einschreiben konnte, um dann 
in mehr oder weniger vorformatierte berufsbiografische Bahnen zu 
münden. In der ›Spätmoderne‹ steigerten sich die Ansprüche an das 
Individuum. Es wird nun von diesem zunehmend erwartet, seine ei-
gene Biografie zu gestalten, sein eigener »Arbeitskraftunternehmer« 
zu werden.120 Lernen und die Anpassung an eine sich immer rascher 
wandelnde Gesellschaft werden nun als ein lebenslanger Prozess er-
achtet. Im Zeitalter global vernetzter Arbeits- und Wissensmärkte 
werden jedoch Biografien in großem Maße so fluide und von Zu-
fälligkeiten abhängig, dass sich auch der Lebenslauf immer weniger 
eignet, der Erziehung eine Form zu geben.121 Der Lebenslauf orien-
tiert sich noch an der Option, in Organisationen Karriere zu machen. 
In einer Gesellschaft, in der die sie tragenden Akteure »nicht nur 
mit Organisationen und deren Selbstauflösung, sondern auch mit 
anderen prekär werdenden gesellschaftlichen Sachverhalten inklusive 
des Sachverhalts der Gesellschaft selber« zurechtkommen müssen, 
»scheint« es »attraktiver« zu sein, »den Lebenslauf auf sich selbst 
beruhen zu lassen und sich statt dessen und mithilfe erzieherischer 
Angebote auf die Ausbildung der eigenen Kompetenz im Sinne der 
Bewegung im Medium der Intelligenz zu konzentrieren«.122

Die Debatte um das Medium und um den gesellschaftlichen 
Funktionsbezug der Erziehung spiegelt aus dieser Perspektive eine 
Tendenz wider, die seitens der Pädagogik schon längst vollzogen 
zu sein scheint: Angefangen bei der Wissensvermittlung, dann den 
Kompetenzerwerb thematisierend und schließlich neuerdings ver-
mehrt die Kompetenz des Kompetenzerwerbs reflektierend, zielt 
die pädagogische Reflexion zunehmend auf Metakompetenzen.123 

119	Siehe hier vor allem Parsons (1990). Vgl. Baecker (2004b).
120	Den Begriff Arbeitskraftunternehmer haben Günter Voß und Hans Pon-

gratz geprägt (1998).
121	Siehe aus Perspektive einer Gesellschaftsdiagnose etwa Zygmunt Bau-

man (2005).
122	Baecker (2004b, 37 f.) und dann weiter: »Möglicherweise läßt sich das 

Medium ›Intelligenz‹ schlüssigerweise mit der Hypothese eines Über-
gangs zur Computergesellschaft vereinbaren«. 

123	Die Kontingenzformel ›Bildung‹ ist hier dann auch unter dem Blickwin-
kel einer Reflexion zweiter Ordnung zu betrachten. Es geht jetzt um 
›Lernfähigkeit‹, die in ›guter Absicht‹ erzeugt wird, so die These von 

Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

86

Selbst die spontanen, nicht intendierten Bildungsprozesse finden im 
pädagogischen Diskurs vermehrt wohlwollend Beachtung.124 Es zäh-
len nun auch offiziell weniger die Inhalte, sondern die Methoden, 
welche die Fähigkeiten vermitteln sollen, Wissen und Nicht-Wissen 
in eine Form zu bringen.125 Einhergehend mit diesem Paradigmen-
wechsel verändert sich auch das Verständnis von Unterricht. Der 
lehrerzentrierte Frontalunterricht erscheint nur noch als eine Form 
unter anderen und wird ebenso wie die peer education jetzt vermehrt 
als Ressource gesehen, um Schülerpotentiale zu entfalten. Der Lern-
auftrag ›Umgang mit ungewissen Zukünften‹ verlangt auch, es ernst 
zu nehmen, dass es die Lehrenden nicht mehr immer besser wissen 
können und dass womöglich erst die nächste Generation die Lösung 
für die bestehenden Problemlagen finden wird. Erziehung wechselt 
hiermit auf ›Beobachtung zweiter Ordnung‹ – mit all den damit ver-
bundenen Unwägbarkeiten und Anforderungen an die professionelle 
Lehrer-Schüler-Beziehung.126

Reflexion auf das Erleben des Schülers

Die Erziehungswissenschaft bekommt es jedoch nicht nur mit Blick 
auf die Dynamik der zu vermittelnden Inhalte, sondern auch hinsicht-
lich der Beziehung zwischen Lehrenden und Lernenden mit komple-
xen Lagen zu tun. Das Problembewusstsein der unhintergehbaren 
Differenz von Kommunikation und Bewusstsein kann mittlerweile 
als state of the art der Erziehungswissenschaft vorausgesetzt werden: 
Erziehung kann und darf nicht mehr im Sinne der Transmissionsthe-
orie annehmen, dass ihre Inhalte – in welcher Form auch immer – 
übertragen werden, sondern muss von der Eigensozialisation der von 
ihnen behandelten Akteure ausgehen. Dies heißt nicht, dass Erzie-
hung keine Effekte zeigt, bedeutet aber, dass ihre (nun unter Umstän-
den paradoxen) Wirkungen nicht mehr in trivialer Weise beschrieben 
und vorhergesagt werden können. Damit einhergehend ergibt sich 
das Paradoxon der Motivation: Erziehung setzt intrinsische Moti-
vation voraus. Das Handeln des Lehrenden soll also im Erleben des 
Schülers bewirken, dass dieser wünscht, die Dinge zu wissen. Macht, 
etwa in Form von Zwangsmitteln wie Zensuren, bindet jedoch das 
Handeln des Lehrers mit dem Handeln des Schülers in unberechen-
barer Weise an dessen Erleben. Die extrinsische Motivation führt 
zu einer Reihe verdeckter Lerneffekte. Man lernt dann etwa in be-

Peter Fuchs (2007b).
124	Vgl. Nohl (2006).
125	Siehe hierzu als vermarktbares Produkt etwa das Programm zur Schul-

entwicklung nach Klippert (2001).
126	Siehe hierzu schon Robinson (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


87

Erziehung

stimmter Weise, mit Macht in Organisationen umzugehen, was unter 
Umständen in Konflikt mit den ursprünglichen Erziehungsabsichten 
liegen kann. Darüber hinaus ergeben sich komplizierte Verhältnisse 
der Koppelung von Lernen und Körper, da es unter den modernen 
Verhältnissen rechtlich nicht mehr gestattet ist, eine gewisse Lernhal-
tung über Körperzüchtigung unmittelbar zu instruieren.127

Beziehung von Hirnwissenschaft und Erziehung

Was bedeutet es nun für das Verhältnis von Hirnwissenschaft und 
moderner Erziehung, wenn Letztere auf Eigenmotivation ihrer Ak-
teure zu setzen hat, ihre Inhalte vor allem in der kulturellen und 
der gesellschaftlichen Anschlussfähigkeit liegen, sie zudem aufgrund 
der Hochtemporalisierung der Gesellschaft auf ein Lernen zweiter 
Ordnung umzustellen hat und nicht zuletzt auch noch der gesell-
schaftliche Auftrag der Selektion zu bedienen ist?

Mit Blick auf aktuelle Ergebnisse der Hirnforschung lässt sich heu-
te etwa mit Manfred Spitzer sagen, dass Lernen ein aktiver Vorgang 
ist, dass bestimmte, vor allem positive emotionale Gestimmtheiten 
förderlich sind, dass Lernen besser funktioniert, wenn multimodal 
verschiedene Sinne angesprochen werden. Ferner wirkt sich ein auf-
geregtes Dabei-Sein positiv auf den Lernvorgang aus und auch die 
dopaminergen Belohnungszentren sollten eingeschaltet sein. Zudem 
scheint ausreichender Schlaf wie auch körperliche Bewegung hilf-
reich zu sein. Demgegenüber behindert Angst eher den Erfolg beim 
Erlernen komplexer kognitiver Aufgaben.128 

All dies ist interessant und entsprechend wird es innerhalb der Er-
ziehungswissenschaft auch gerne zur Kenntnis genommen. Zugleich 
wird man jedoch feststellen müssen, dass die meisten dieser Aspekte 
in der Pädagogik seit gut hundert Jahren bekannt sind, also schon 
längst zum Common Sense des pädagogischen Wissens gehören. 
Zudem geht die moderne Unterrichtsforschung in ihren Erkenntnis-
sen weit über das hinaus, was Hirnforscher derzeit sagen können. 
Hirnforschung ist für den Pädagogen zwar durchaus von Interesse, 
berührt aber nicht sein eigentliches Kerngeschäft, das Lehren.129 

127	Vgl. hierzu Peter Fuchs (2007b).
128	Siehe beispielsweise Manfred Spitzer (2002) sowie Matthias Brand und 

Hans Markowitsch (2006).
129	Insbesondere Elsbeth Stern hat die Grenze zwischen pädagogischer For-

schung und Hirnwissenschaft trennscharf beschrieben: »As a scientist 
specializing in school-related learning, I am open to the educational 
implications of neuroscience. However, we need to scale down unre-
alistic expectations. Otherwise, there is a danger that new efforts to 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

88

Reflexion auf Kultur und Verstehen

Wenn wir mit Elsbeth Stern ein wenig genauer auf den Kontext der 
Lern-Lehr-Beziehung schauen, so stellen wir fest, dass es in der mo-
dernen Pädagogik hier vor allem um das Verstehen jener sinnhaften 
Prozesse geht, die von der Hirnforschung (bislang) noch nicht erfasst 
werden können:

»Erfolgreiches schulisches Lernen ist eben kein Reiz-Reaktions-
Lernen, sondern sinnstiftendes Lernen. Dazu gibt es inzwischen 
gute kognitionswissenschaftliche Theorien, aber wie genau sinn-
stiftendes Lernen im Gehirn stattfindet, welche Regionen des Ge-
hirns daran beteiligt sind und vor allen Dingen, wie die einzelnen 
Mechanismen aussehen, das ist noch völlig unklar. Auch deshalb, 
weil sinnstiftendes Lernen dem Menschen vorbehalten ist, und 
viele Methoden, die man in der Forschung an Tieren anwenden 
kann (etwa die Implantation von Elektroden ins Gehirn), verbieten 
sich natürlich beim Menschen. Das macht es sehr schwer, die Hirn-
funktionen beim typisch menschlichen Lernen, dem schulischen 
Lernen zum Beispiel, zu verstehen. Wenn man also Kindern mit 
einer starken Lese-Rechtschreib-Schwäche ins Gehirn schaut, um 
herauszufinden, welche Teile dort etwas anders funktionieren als 
bei Kindern, die problemlos lesen und schreiben gelernt haben, 
dann trägt das noch überhaupt nichts zur Entwicklung von The-
rapieprogrammen bei. Die Programme, die zur Verfügung stehen, 
um erfolgreich mit Lese-Rechtschreib-Schwäche umzugehen, wur-

incorporate research in this area into education could be stymied by 
falsely raising the hopes of the public and policy-makers. There is the 
further danger that people will ignore the importance of empirical re-
search in the fields of educational and instructional science, psychology, 
and information technology-work that can continue to teach us about 
good schooling. Thanks to these more traditional areas of research, we 
understand a great deal about what has gone wrong in learning envi-
ronments when otherwise competent students fail to learn. Research on 
learning and instruction has provided precise and applicable knowledge 
about how to design powerful learning environments in many content 
areas. What we now know about the conditions under which pictorial 
representations aid in teaching advanced concepts goes far beyond the 
recommendations of so-called brain-based learning. [...] Neuroscience 
alone cannot provide the specific knowledge required to design power-
ful learning environments in particular school content areas. But by 
providing insights into the abilities and constraints of the learning brain, 
neuroscience can help to explain why some learning environments work 
while others fail« (Stern 2005b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


89

Erziehung

den nicht aus der Hirnforschung abgeleitet, sondern durch eine 
theoriegeleitete Fehleranalyse«.130

Hirnforschung beschreibt Lernprozesse als assoziative Komplexe, 
entsprechend denen neue Nervenverbindungen hergestellt werden. 
Sie bleibt in dieser Hinsicht dem behavioristischen Paradigma treu, 
das ›Gedanken‹ und ›Sinn‹ in der wissenschaftlichen Beschreibung 
als Gegenstand nicht vorkommen lässt. Im Sinne dieser objektivis-
tischen Monokontextur fügt das Bewusstsein den strukturdetermi-
nierten Hirnprozessen nichts Neues hinzu. Aus diesem Grunde lässt 
sich mittels einer so verstandenen Hirnforschung das Lernen auch 
nicht verstehen. Man mag zwar bestimmte Defekte nachweisen, etwa 
dass bei Schülern mit einer bestimmten Lese-Rechtschreib-Schwäche 
die visuelle Verarbeitung gehörter Sprache irgendwie anders läuft. 
Verstehen setzt demgegenüber bei sinnhaften Prozessen an und hat 
demzufolge zu unterstellen, dass auch bei Fehlern etwas ›Sinnvolles‹ 
gedacht wird. Entsprechend wird der Lehrende versuchen, sich in der 
spiegelnden Reflexion der ›Es/Du‹-Perspektive in die Denkstruktur 
des anderen hineinzuversetzen, um dann in einem zweiten Schritt aus 
der Reflexion der ›Ich/Du‹-Beziehung heraus ein spezifisches Lehr-
angebot anbieten zu können. Der Lehrer tut etwas, damit der Schü-
ler Bestimmtes erleben kann, um dann entsprechend seiner eigenen 
Denkstruktur daran anknüpfen zu können. Eine so verstandene pä-
dagogische Arbeit beruht auf einem komplexen, polykontexturalen 
Reflexionsprozess (zwei subjektiven Perspektiven und dem objekti-
ven Gegenstand des Lerninhalts). All dies kann auf Basis einer ob-
jektivistischen Hirnsemantik, welche die Bedeutung von Subjektivität 
negiert, bislang nicht einmal gedacht werden.131 

Schauen wir mit Stern im Folgenden auf diese Prozesse etwas 
genauer am Beispiel des Mathematikunterrichts. Insbesondere die 
Fehleranalyse, verstanden als die Rekonstruktion der handlungslei-
tenden Gedanken des Schülers, spielt hier für die erfolgreiche päd-
agogische Arbeit eine zentrale Rolle. Es kann gezeigt werden, dass 
vor allem jene Lehrer erfolgreich sind, die einer konstruktivistischen 
Epistemologie folgen. Diese Lehrer setzen nicht mehr ein objektives 
Regelwissen voraus, das qua Anweisung transferiert werden kann, 

130	Stern (2005c, 35).
131	Mit den Begriffen der pädagogischen Tradition begegnen wir hier der 

von »Dilthey vorgenommenen epistemologischen Differenzierung von 
Erklären als Zurückführen auf Ursachen (causa efficiens) und Verstehen 
als Sinnexplikation mit Blick auf Ziele und Perspektiven (causa finalis)« 
(Liebau/Zirfas 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

90

sondern verstehen den Lernenden als ein Subjekt, das seinen eigenen 
Regeln folgt:

»Wichtig ist eine Fehleranalyse [...]. Wir brauchen eine Fehlerkul-
tur, wir müssen die Fehler der Schüler ernst nehmen, weil wir nur 
dann erfahren, wie das Wissen aussieht, auf das die Schüler auf-
bauen. Daher sollte man die Schüler zunächst auf ihre Weise dar-
über nachdenken lassen, wie sie eine Frage beantworten würden. 
Dann muss man als Lehrer natürlich verschiedene Möglichkeiten 
der Veranschaulichung kennen und Erklärungen anbieten können. 
All das macht professionelles Handlungswissen von Lehrern in 
dem Inhaltsgebiet aus, das sie in der Schule behandeln müssen. 
Wie wichtig das Wissen der Lehrer ist, konnte ich selbst in einer 
Studie zeigen. [...] Es gab einen sehr engen Zusammenhang zwi-
schen dem Leistungsfortschritt der Schüler und einer konstrukti-
vistischen Grundhaltung bei der entsprechenden Lehrperson. Und 
dieses Lehrerwissen besteht nicht etwa in dem Vorsatz, möglichst 
viele Synapsen verbinden zu wollen, sondern darin, informelle 
Erfahrungen mit Textaufgaben zu vermitteln. Auf dieser Ebene 
müssen gute Lehrer ihr professionelles Handlungswissen gespei-
chert haben«.132

Auf diesem Reflexionsniveau kann es der professionellen Pädagogik 
also nicht (nur) darum gehen, möglichst viele Assoziationskomplexe 
zu bilden. Vielmehr geht es nun vor allem darum, Erfahrungen mit 
einer bestimmten Kultur des Denkens zu vermitteln. Stern unterschei-
det hier zwischen einer intuitiven und einer kulturellen Mathematik. 
Erstere bezeichnet summative Zahl- und Mengenvorstellungen, die 
auch schon viele Säugetiere beherrschen. Unter Letzterem ist dem-
gegenüber ein kulturell geprägtes Symbolsystem zu verstehen, indem 
man nur dadurch heimisch wird, in dem man diese Kultur lebt:

»Aus der kulturvergleichenden Forschung wissen wir, dass alle 
– selbst die illiteraten – menschlichen Kulturen Zahlwörter entwic-
kelt haben. Hingegen gibt es in zahlreichen menschlichen Kulturen 
mit Schrift keine eigenen Symbole für Zahlwörter. Es sind aber 
gerade die Symbolsysteme, die die Grundlage für die Entwicklung 
der kulturellen Mathematik boten. Auch der intelligenteste Römer 
dürfte kaum in der Lage gewesen sein, CIV : XXVI = ? zu rechnen, 
während die Aufgabe 104 : 26 auch von Grundschülern gelöst 
wird. Der Aufbau des Römischen Zahlensystems erlaubte keine 
Bruchrechnung und bot deshalb wenige Möglichkeiten zur kon-
zeptionellen mathematischen Erweiterung. [...] Die Herausforde-

132	Stern (2005c, 38).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


91

Erziehung

rung des schulischen Lernens besteht darin, dass durchschnittlich 
begabte Schüler in wenigen Jahren Inhalte erwerben müssen, an 
deren Entwicklung hochbegabte Wissenschaftler über mehrere 
Jahrhunderte gearbeitet haben«.133

Selbst das Mathematiklernen erscheint aus dieser Perspektive vor 
allem als ein Prozess, der darauf beruht und darin mündet, an kul-
turellen Praxen teilzunehmen. Es erscheint vor allem als eine Praxis, 
die auf Verstehen basiert. Erziehung und Lernen beruhen auf der 
Teilhabe an jenen kulturellen Errungenschaften, welche die Men-
schen in hunderten von Generationen in mühsamen Prozessen er-
zeugt haben. Man kann hier gleichsam die Tatsache, dass es Kul-
tur gibt und es entsprechend möglich ist, innerhalb von wenigen 
Jahren an vierzigtausend Jahre Kulturgeschichte anzuknüpfen, als 
Beleg dafür nehmen, dass Erziehung als ein semantisch-symbolischer 
Prozess funktioniert.134 Hieraus folgt dann auch, dass Lernen unter 
dem Blickwinkel der einzelnen Fachdidaktiken jeweils in spezifischer 
Form zu reflektieren ist. Englisch stellt eine andere Kultur dar als 
Deutsch oder Mathematik. 

Zudem gilt nun, dass sich pädagogische Reflexion nicht auf me-
thodologische Überlegungen beschränken lassen darf. Denn Lernen 
setzt voraus, an Inhalte einer bereits bestehenden Kultur anzuschlie-
ßen. Gerade für die bildungsfernen Milieus würde es dann vor al-
lem darum gehen, Wege zu finden, wie sich an deren jeweils eigene 
kulturelle Bestände anknüpfen lässt, um erst auf diesem Wege neue 
kulturelle Erfahrungen generieren zu können. In diesem Sinne stellt 
Pädagogik dann eher eine besondere Form der Kulturreflexion dar 
als ein neurobiologisch fundiertes Verhaltenstraining. 

Lernen zweiter Ordnung und Selektion

Mit Blick auf eine hochtemporalisierte Gesellschaft, die darüber hi-
naus verlangt, Identitäten den Verhältnissen dynamisch anpassen 
zu können und entsprechend ein lebenslanges Lernen voraussetzt, 

133	Stern (2005a, 138 f.).
134	Als Gegenthese mag man dann mit Eckart Voland vertreten, dass genau 

dies eigentlich aus soziobiologischer Perspektive nicht möglich sei, da 
aufgrund evolutionärer Anpassung das Gehirn nicht Beliebiges lernen 
könne, sondern »der Mensch naturgemäß eingestellt« sei und Lernen 
entsprechend durch »evolvierte Eigeninteressen« geleitet sei (Voland 
2006). Als Gegenargument kann dann jedoch benannt werden – sich 
ebenfalls auf Evolution berufend –, dass neuronale Plastizität und die 
hiermit verbundene Freiheit die konstitutionellen Voraussetzungen des 
modernen Menschen darstellen (s. in diesem Sinne Brumlik 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

92

ergibt sich aus der pädagogischen Reflexion die Konsequenz, dass 
auch diese Kompetenzen vor allem auf sinnhaftem Verstehen gebaut 
sein müssen. ›Lernen zweiter Ordnung‹ kann aus dieser Perspektive 
nicht mehr heißen, Gehirne mit Assoziationen zu überladen – in der 
Hoffnung, dass diese dann sprunghaft zu einem neuen kognitiven 
Arrangement finden. Vielmehr würde es auch hier vorrangig um eine 
spezifische Form der Kultur gehen müssen, nämlich um eine Kultur 
des Verstehens des Verstehens, also um das Einleben in Lernkontexte, 
in denen die kulturelle Praxis der Perspektivenübernahme und des 
Vergleichens selbst eingeübt wird. 

Mit Blick auf den gesellschaftlichen Auftrag der Selektion entste-
hen in pädagogischen Kontexten nicht zuletzt auch jene komplexen 
sozialen Verhältnisse, in denen die Zielakteure von Erziehung zu-
gleich als gleich wie auch als ungleich behandelt werden müssen. 
Man verdeutliche sich dies an einer beliebigen Schulklasse, in der 
auf mindestens drei unterschiedlichen Ebenen Statusdifferenzen zum 
Tragen kommen: 

(1) Eine Schulklasse stellt eine Gruppeneinheit dar, die auf eine 
Hierarchisierung verweist. So steht dann die Klasse 8 über der 6 und 
unter der 10. 

(2) Gleichzeitig finden wir auch eine ›Klassenstruktur‹ innerhalb 
einer Schulklasse vor, nämlich jene Differenzierung zwischen den 
leistungsstarken und den leistungsschwachen Schülern. 

(3) Eine dritte Statusdifferenz kommt ins Spiel, wenn wir das 
asymmetrische Lehrer-Schüler-Verhältnis betrachten. 

Angesichts dieser drei Differenzen steht jeder Lehrer in seinem 
Unterricht vor der paradoxen Aufgabe, seine Klasse – im Sinne ei-
nes homogenen Handlungsvektors – als eine Einheit zu erzeugen, 
welche sich jedoch nur in einem sozialen Raum stabiler Differenzen 
ordnen lässt. In professioneller Weise geschieht dies in einem Prozess, 
der innerhalb der Pädagogik als ›Klassenmanagement‹ umschrieben 
wird.135 De facto geht es hierbei nicht nur um die Kunst, alle Schüler 
am Lernen zu beteiligen – dies ist nur die eine Seite der Medaille –, 
sondern auch darum, eine Ordnung zu erzeugen, die darauf beruht, 
dass Schüler lernen, ihre eigenen Handlungsimpulse zu dämpfen, die-
se also nur in hoch selektiver Weise an die angebotenen Lernkontexte 
anschließen dürfen. Schülerdialoge spielen sich dann idealtypisch in 
einer Form ab, in der pars pro toto auf einzelne Schüler eingegangen 
werden kann, während die anderen passiv zu bleiben haben.136 Allein 

135	Vgl. Ophardt (2008).
136	Man denke hier allein an die Ökonomie einer Englischstunde in einer 

Klasse mit 30 Schülern. Wenn der Lehrer 15 Minuten Instruktionen 
gibt und 15 Minuten Stillarbeitszeit vorgesehen sind, ergeben sich 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


93

Massenmedien

aus der hieraus resultierenden Aufmerksamkeitsökonomie ergibt sich 
ein Selektionsprozess, der abweichungsverstärkend die leistungsstär-
keren Schüler allein schon deshalb mehr fördert, weil diesen produk-
tivere Chancen zur Partizipation gegeben werden. 

Auch hier erzeugt die pädagogische Praxis wesentlich kompli-
ziertere Reflexionsverhältnisse als eine Neurowissenschaft, die zwar 
prinzipiell darauf verweisen kann, dass ein höheres Aktivitätsniveau 
lernfördernd ist, aber nichts von den gesellschaftlichen Kontexturen 
weiß, welche die Differenzierungen in den Aktivitätsniveaus modu-
lieren.137 Die Hirnwissenschaft setzt also weder die sozial- und kul-
turwissenschaftlich orientierte Erziehungswissenschaft außer Kraft, 
noch revolutioniert sie die Pädagogik. Die jeweiligen Kontexturen 
bleiben getrennt. Die Erziehung braucht den verstehenden Rückgriff 
auf Subjektivität und legt gerade hier eine deutliche Grenze gegen-
über den biologischen Geltungsansprüchen. Dies heißt nicht, dass 
hier ein Dialog prinzipiell ausgeschlossen ist bzw. die Erziehungs-
wissenschaft nicht auch an einige neurowissenschaftliche Befunde 
andocken kann.138 Umgekehrt finden die Hirnforscher in der Frage 
nach der Natur des Lernens eine Reihe von Themen, an die sich (ver-
meintlich) gesellschaftlich relevante Forschungsprojekte anschließen 
lassen. 

5 Massenmedien

Die Hirnforschung und ihre Konsequenzen sind in den letzen Jahren 
in verschiedensten Publikationsorganen zu einem beliebten Diskurs-
gegenstand geworden. In den Feuilletons der Qualitätsmedien wie 
Frankfurter Allgemeine, Süddeutsche Zeitung oder DIE ZEIT werden 
die Frage der Willensfreiheit und andere vermeintliche philosophi-
schen Konsequenzen der Hirnforschung in verschiedenen Arrange-
ments und mit verschiedenen Rollen durchgespielt. Populärwissen-
schaftliche Journale unterschiedlichen Niveaus (PM, Spektrum der 
Wissenschaften, Bild der Wissenschaft, Geo Wissen) bringen oftmals 
mehrfach im Jahr Sonderausgaben zu Hirnthemen heraus und greifen 

durchschnittlich pro Schüler 30 Sekunden Zeit, um aktiv in ein Lehrer-
Schüler-Gespräch zu treten. 

137	Nicht zuletzt durch Bourdieus Untersuchungen zu den französischen 
Verhältnissen wissen wir, dass Schulen nicht nur Inklusionsoptionen 
darstellen, sondern auch Institutionen, welche die Exklusion auf Dauer 
stellen können (Bourdieu 1997a; Bourdieu/Passeron 1971).

138	Siehe zu den Berührungspunkten aus erziehungswissenschaftlicher Sicht 
etwa Nicole Becker (2006) und Hans-Joachim Pfüger (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

94

auch in ihren regulären Ausgaben regelmäßig neurowissenschaftliche 
Fragestellungen auf. Mit ›Gehirn und Geist‹ erscheint seit 2002 ein 
eigenständiges Magazin, das immerhin im Jahr 2005 schon mit einer 
Auflage von 28 700 Heften aufwarten konnte. 

Nicht zuletzt werden Hirnthemen auch von den Verlagen immer 
stärker aufgegriffen, die sich bislang überwiegend literarisch oder 
geistes- und sozialwissenschaftlich verorteten. Die vielen diesbe-
züglichen Publikationen bei Rowohlt, Piper, Fischer, Suhrkamp etc. 
weisen darauf hin, dass Hirndiskurse zum allgemeinen Bildungsgut 
geworden sind. Pars pro toto sei etwa auf Gerhard Roths »Fühlen, 
Denken, Handeln« verwiesen.139 Auf sechshundert Seiten wird hier 
zu nahezu jedem anthropologischen und gesellschaftlichen Großthe-
ma etwas aus der Perspektive des Gehirns gesagt. Angefangen bei der 
Psychoanalyse und dem Behaviorismus, hin zu den Themen Kreativi-
tät, Liebe, Sexualität, Geschlechterunterschiede und Willensfreiheit 
bis hin zu dem Schuldbegriff des Rechts und dem Homo sociologicus 
wird hier beansprucht, etwas Sinnvolles aus hirnwissenschaftlicher 
Perspektive beitragen zu können. 

Innerhalb der Sphäre des bildungsbürgerlichen Wissens bleibt das 
Hirnthema anschlussfähig und auch in der Regenbogenpresse ist es 
durchaus nicht unschicklich, entsprechende Experten bei dieser oder 
jener Gelegenheit zu Wort kommen zu lassen. 

Das System der Massenmedien

Schauen wir uns die Kontextur der Massenmedien aus soziologi-
scher Sicht zunächst etwas genauer an, um ihre Beziehung zu den 
Neurowissenschaften dann am Beispiel der Willensfreiheitsdebatte 
ausführlicher zu charakterisieren. 

»Was wir über unsere Gesellschaft, ja über die Welt, in der wir 
leben, wissen, wissen wir durch die Massenmedien«.140 

Luhmanns bekanntes Diktum gilt auch für das Gehirn. Erst durch 
die Medien ist es zu einem Thema geworden, über das sich in den 
bekannten Formen sprechen lässt. Das ›reale‹ Hirn bleibt für die 
allermeisten Menschen hinter der undurchlässigen Schädeldecke 
verborgen und selbst die Wissenschaftler und Mediziner, welche 
unmittelbar am offenen Gehirn arbeiten, haben aufgrund ihrer spe-
zifischen Fragestellung nur einen selektiven Zugang zu seinen neuro-
logischen Prozessen. Auch sie haben das Meiste ihres Wissens über 

139	Roth (2003).
140	Luhmann (1996a, 9).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


95

Massenmedien

diesen Gegenstand aus Büchern und Fachjournalen gewonnen. Uns 
interessieren an dieser Stelle weniger die Verbreitungsmedien des 
Wissenschaftssystems, sondern die Beziehung der Hirnforschung zu 
jenen Massenmedien, welche darauf spezialisiert sind, eine breitere 
Öffentlichkeit zu informieren. 

Mit Luhmann bilden die Massenmedien eine autonome Kontex-
tur, die über den Code Information/Nichtinformation ihre eigene 
systemische Spezifität gewinnt.141 Information ist nur das, was neu 
ist – man würde keine Zeitung kaufen, wenn nur bereits Bekann-
tes darin stehen würde – und die Massenmedien erscheinen nun als 
jenes kontinuierliches Prozedere, deren kommunikative Operatio-
nen darauf ausgerichtet sind, Neues zu präsentieren. Hinsichtlich 
der Reflexion der eigenen Selektivität geht es hier, anders als in der 
Wissenschaft, nicht primär um Wahrheit und Erkenntnis – die Me-
dien verfügen weder über die Zeit noch über die Methoden und 
Reflexionsbedingungen, den wissenschaftlichen Status der Fakten, 
auf die sie sich berufen, entsprechend überprüfen zu können.142 
Selbstverständlich gilt auch für sie, dass man die Qualität der In-
formation vor ihrer Veröffentlichung überprüfen sollte, doch diese 
Überprüfung wird sich in der Regel auf die Authentizität der Quelle 
selbst beschränken müssen, ohne dass dabei jedoch die Wahrheitsbe-
dingungen der Aussagen selbst thematisiert werden können.143 Der 
Hirndiskurs der publikumsorientierten Massenmedien operiert auf 
einer anderen Ebene als der wissenschaftliche Fachdiskurs. Er erfüllt 
eine andere Funktion, auf die noch ausführlicher einzugehen ist. 

Da eine Information mit jeder Publikation zur Nicht-Information 
verblasst, erschaffen die Massenmedien ihre eigene, spezifische Un-

141	»Der Code des Systems der Massenmedien ist die Unterscheidung von 
Information und Nichtinformation. Mit Information kann das System 
arbeiten. Information ist also der Designationswert, mit dem das System 
die Möglichkeiten seines eigenen Operierens bezeichnet« (Luhmann 
1996a, 36 f.).

142	Auch Wissenschaftsjournale können nicht selbst Wissenschaft betreiben 
und müssen sich dann hinsichtlich der Beurteilung von Manuskripten 
auf die externen Gutachten derer verlassen, die selbst in dem zu bewer-
tenden Fachgebiet forschen. 

143	»Obwohl Wahrheit oder doch Wahrheitsvermutungen für Nachrich-
ten und Berichte unerlässlich sind, folgen die Massenmedien nicht dem 
Code wahr/unwahr, sondern selbst in ihrem kognitiven Programmbe-
reich dem Code Information/Nichtinformation. Das erkennt man darin, 
daß Unwahrheit nicht als Reflexionswert benutzt wird. Für Nachrichten 
und Berichte ist es nicht (oder allenfalls im Zuge von nicht mitgemel-
deten Recherchen wichtig, daß die Unwahrheit ausgeschlossen werden 
kann« (Luhmann 1996a, 74 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

96

ruhe und erzeugen damit zugleich eine bestimmte Form der sozialen 
Zeit. Die Produktionszyklen der Wissenschaft sind demgegenüber 
naturgemäß langsam. Beispielsweise sind Doktorarbeiten, die ih-
rerseits üblicherweise nur Detailprobleme bearbeiten, auf mehrere 
Jahre hin angelegt, und die Mehrzahl der wissenschaftlichen Diskurse 
referiert auf Theorieangebote, die bereits seit Jahrzehnten oder länger 
dargelegt wurden. Allein mit Blick auf die unterschiedlichen Zeitver-
hältnisse erscheint die Beziehung zwischen den Massenmedien und 
der Wissenschaft als ein Spannungsverhältnis. 

Massenmedien müssen das, was sie vertreten, als neu verkaufen 
können und bringen eine entsprechend medialisierte Wissenschaft in 
Zugzwang, ständig vermeintlich Neues und Unbekanntes zu präsen-
tieren. Auch mit Blick auf das, was innerhalb der jeweiligen Kontex-
tur von Interesse ist, ergeben sich hier inkongruente Perspektiven. 
In Bezug auf den Erwartungshorizont ›Einschaltquoten‹ besteht die 
Tendenz, sich am Common Sense zu orientieren und auf dieser Basis 
Nachrichten zu platzieren, die hier von Interesse sein könnten. Dass 
wir einen freien Willen und ein entsprechendes Verantwortungsgefühl 
haben, entspricht der lebensweltlichen Erfahrung. Die Negation einer 
Willensaktivität als eigener kausaler Qualität ist demgegenüber kein 
wirklich neuer Standort einer naturwissenschaftlichen Betrachtung. 
Die Divergenz von naturwissenschaftlicher und lebensweltlicher Be-
schreibung ist seit mehr als einem halben Jahrhundert bekannt.144 

Selbst Benjamin Libets berühmte Experimente,145 welche in der 
Schlussfolgerung mündeten, dass das Bewusstsein der Handlungs-
bahnung durch das Gehirn etwa eine Sekunde nachhinkt, sind schon 
vor mehr als einem Vierteljahrhundert veröffentlicht und bereits an 
verschiedenster Stelle ausführlich diskutiert worden.146 Innerhalb 
der Neurowissenschaften ist die Widerlegung der Descartesschen 

144	An dieser Stelle sei auf Plancks bekannte Feststellung verwiesen: »Von 
außen betrachtet ist der Wille kausal determiniert, von innen betrachtet 
ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erledigt sich 
das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden, dass 
man nicht darauf geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung aus-
drücklich festzulegen und einzuhalten« (Max Planck 1946, hier zitiert 
nach Watzlawick 1978). Die tiefe Dimension dieser Aussage – gerade 
auch mit Blick auf die transklassische Dimension der Quantentheorie – 
erschließt sich dann erst in einer polykontexturalen Logik, die mit der 
Gleichzeitigkeit der sich hieraus ergebenden Reflexionsverhältnisse um-
gehen kann. Hier sei dann nochmals auf Gotthard Günther zu Anfang 
dieser Studie verwiesen.

145	Siehe Libet, Write, Feinstein und Pearl (1979).
146	Siehe zu einer Interpretation entgegen dem neurowissenschaftlichen 

main stream beispielsweise Karl Popper und John Eccles (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


97

Massenmedien

Auffassung von einem Seelenwesen, das auf der Klaviatur einer Hirn-
maschine spielt, und deren Operationen damit kausal und zeitlich 
vorangehen, uninteressant.

Der Neurodiskurs tritt sozusagen nur auf relativ flachem Niveau 
als Provokation des Common Sense in den öffentlichen Diskurs ein, 
während die internen Fachdiskurse längst viel komplexere Fragen 
aufwerfen, beispielsweise die Frage, ob sich das Bewusstsein über-
haupt an einem bestimmten Ort im Gehirn lokalisieren lässt oder 
nicht angemessener dynamisch in das gesamte Beziehungsnetz des 
Menschen eingewoben zu denken sei.147 All dies passt nicht zu einem 
platten Neurodeterminismus, der dann beispielsweise dem juristi-
schen Schuldbegriff die Sinnhaftigkeit absprechen muss. Doch gerade 
solche Diskussionsfiguren finden in den Massenmedien Resonanz. 

Die gesellschaftliche Funktion der Massenmedien

Mit Blick auf ihren Code geht es den Massenmedien wie schon gesagt 
nicht um die Reflexion von Wahrheit, sondern darum, dass etwas 
passiert, worüber man berichten kann. Zum Beispiel sind für sie 
Konflikte interessant,148 die dann in Form von Debatten eine rituali-
sierte Form annehmen können. Entscheidend für die Medien ist hier 
wiederum nicht die logische Konsistenz von Argumentationslinien, 
also die Entwicklung einer theoretischen Position, die im Sinne des 
wissenschaftlichen Vorgehens dazu dient, Hypothesen zu entwickeln 
oder zu falsifizieren. 

Vielmehr geht es hier üblicherweise darum, Sprecherpositionen in 
einer Diskursarena so zu verteilen, dass aufmerksamkeitswirksam ein 
Schlag- und Meinungsaustausch durchgespielt werden kann. In den 
Medien findet sich als typisches Format die Gegenüberstellung von 
Meinung und Gegenmeinung, wobei es entsprechend der eigenen 
Operationsweise nicht darum geht, den Konflikt zu lösen, sondern 
über die Tatsache unterschiedlicher Meinungen und Positionen zu 
informieren. 

Entsprechend dem Code Information/Nicht-Information geht es 
hier primär darum, dass etwas geschieht, und wenn dies auch nur die 
Debatte selbst ist, die als solche dann Anknüpfungspunkte bietet, da-

147	Vgl. Noe/Thompson (2004a; 2004b). Gerade Wolf Singers Untersu-
chungen zum Bindungsproblem weisen hier auf wesentlich komplexere 
Verhältnisse hin. 

148	»Konflikte haben als Themen den Vorteil, auf eine selbsterzeugte Unge-
wissheit anzuspielen. Sie vertagen die erlösende Information über Ge-
winner und Verlierer mit dem Hinweis auf Zukunft. Das erzeugt Span-
nung und, auf der Verstehensseite der Kommunikation, guesswork« 
(Luhmann 1996a, 59 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

98

mit dann eine Zeitung darüber informieren kann, dass in einer ande-
ren Zeitung bestimmte Kommentare gefallen sind, die man nun wie-
derum aus einer anderen Perspektive zu kommentieren habe. Genau 
in diesem Sinne erzeugen die Massenmedien ein selbstreferenzielles, 
sich selbst erregendes Universum, indem unterschiedlichste Themen 
aufgegriffen und dann entsprechend den eigenen Gesetzlichkeiten 
entfaltet und bearbeitet werden.149 Medien leben sozusagen von 
der durch sie selbst erzeugten Unruhe, die dann immer wieder neue 
Nachrichten produzieren lässt. Sie leben davon, dass sie informieren 
und Themen aufgreifen, ohne dabei an der Lösung oder Moderation 
der von ihnen angesprochenen Problemlagen arbeiten zu müssen. 
Ihre Funktion besteht in der »ständigen Erzeugung und Bearbeitung 
von Irritation«, »weder in der Vermehrung von Erkenntnis noch in 
einer Sozialisation oder Erziehung in Richtung auf Konformität mit 
Normen«.150 Sie sind viel zu fluide, als dass eine Moralisierung von 
Themen dauerhaft durchgehalten werden könnte. Selbst der morali-
sche Impetus eines von ihnen in Szene gesetzten Skandals verblasst, 
sobald wieder nach frischer Information gesucht werden muss, die 
das Bekannte nun wieder ablösen kann.151 

Was ist aber nun die gesellschaftliche Funktion der Medien? Ab-
strakt formuliert geht es in den Massenmedien um die Selektion von 
Themen, die sie selbst nicht erzeugen, die sie aber aufgreifen und 
durch diese Selektion einer entsprechenden Themenkarriere zufüh-
ren können. Was in den Medien kommuniziert wird, kann nun als 
gewusst vorausgesetzt werden und entsprechend werden die in dieser 
Form selektierten Hirnthemen zu einem Gegenstand des Common 
Sense. Ob man die Debatte unnötig, ärgerlich oder erhellend findet, 

149	Hierzu mit Blick auf Meinungen, Kommentare und Meinungsträger 
wieder Luhmann: »Als Sonderfall muß schließlich erwähnt werden, 
daß auch die Äußerung von Meinungen als Nachricht verbreitet wer-
den kann. Ein erheblicher Teil des Materials für Presse, Hörfunk und 
Fernsehen kommt dadurch zustande, daß Medien sich in sich selbst 
spiegeln und das wieder als Ereignis behandeln. [...] Aber auch Kom-
mentare können wiederum Anlaß zur Kritik und Kritik kann Anlaß 
zu Kommentaren werden [...]. Die Sache selbst muß interessant genug 
sein. Und die Meinungsäußerung muß aus einer Quelle stammen, die 
qua Stellung oder qua Person über bemerkenswerte Reputation verfügt« 
(Luhmann 1996a, 70 f.).

150	Luhmann 1996a, 174 f.
151	In diesem Sinne müssen dann auch die Protestbewegungen erfahren, dass 

ihr auf langfristige Perspektiven gerichtetes Engagement nur moment-
weise Aufmerksamkeit bekommt, um dann in struktureller Koppelung 
mit den Medien ihre Aktionsformen an dramatisierungsfähigen Ereig-
nissen auszurichten – freilich zu dem Preis, dass dabei ihre eigentlichen 
Inhalte kaum thematisiert werden. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


99

Massenmedien

tritt hier in den Hintergrund angesichts des Faktums einer Realität, 
die durch die Tatsache eben dieser Debatte erzeugt wird. 

Die Medien erschaffen somit ein gesellschaftliches Gedächtnis, in-
dem Gegenstände erzeugt werden, auf die man sich aus unterschied-
lichen Perspektiven, von verschiedenen Kontexturen her beziehen 
kann. Die Bedeutung der Medien liegt damit weniger im Informati-
onsaustausch – dies ist im Sinne der kybernetischen Informations-
theorie auch gar nicht möglich152 –, sondern im Bereitstellen von 
Objekten, an die dann unterschiedliche Systeme jeweils selektiv an-
schließen können.153 Massenmedien erzeugen Realitätskonstruktio-
nen, die zwar bezweifelbar, kontingent oder eben nur als konstruiert 
erscheinen mögen, aber dennoch eben jene Gegenstände erzeugen, 
auf die sich dann alle weiteren kommunikativen Anschlüsse voraus-
setzungslos beziehen können. Kommunikation kann sich nicht aus 
dem Voraussetzungslosen fortschreiben. 

Die Massenmedien fungieren hier als ein gesellschaftliches Ge-
dächtnis und garantieren in diesem Sinne »allen Funktionssystemen 
eine gesellschaftsweit akzeptierte, auch den Individuen bekannte 
Gegenwart, von der sie ausgehen können, wenn es um die Selektion 
einer systemspezifischen Vergangenheit und um die Festlegung von 
für das System wichtigen Zukunftserwartungen geht«. In diesem 
Sinne sind die Massenmedien »für die Produktion der ›Eigenwerte‹ 
der modernen Gesellschaft zuständig – eben jener stabilen Orientie-
rungen im normativen, kognitiven und im evaluativen Bereich, die 
nicht ab extra gegeben sein können, sondern dadurch entstehen, daß 
Operationen rekursiv auf ihre eigenen Resultate angewandt werden«. 
Als soziales Gedächtnis obliegt es den »Massenmedien« dann, »Be-
kanntsein zu erzeugen und von Moment zu Moment zu variieren, so 
daß man in der anschließenden Kommunikation es riskieren kann, 
Akzeptanz oder Ablehnung zu provozieren«.154

152	Hier lässt sich dann in Bezug auf die Schnittstelle zweier Systeme nur 
sagen, dass Information ein Unterschied ist, der einen Unterschied aus-
löst (vgl. Bateson 1987).

153	»Massenmedien sind also nicht in dem Sinne Medien, daß sie Informa-
tionen von Wissenden auf Nichtwissende übertragen. Sie sind Medien 
insofern, als sie ein Hintergrundwissen bereitstellen und jeweils fort-
schreiben, von dem man in der Kommunikation ausgehen kann. Die 
konstituierende Unterscheidung ist nicht Wissen/Nichtwissen, sondern 
Medium und Form. Das Medium stellt einen riesigen, aber gleichwohl 
eingeschränkten Bereich von Möglichkeiten bereit, aus dem die Kom-
munikation Formen auswählen kann, wenn sie sich temporär auf be-
stimmte Inhalte festlegt. Und genau hierzu leisten Nachrichten/Berich-
te, Werbung und Unterhaltung auf sehr verschiedene Weise Beiträge« 
(Luhmann 1996a, 121 f.).

154	Luhmann (1996a, 176 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

100

Die Debatte um die Willensfreiheit 

Schauen wir mit Sabine Maasen nun etwas ausführlicher auf die 
Debatte um die Willensfreiheit. Zunächst einmal können wir feststel-
len, dass der hiermit verbundene Konflikt zwischen Philosophie und 
Neurowissenschaften vor allem durch die Medien selbst initiiert ist. 
So hat zum Beispiel ein wichtiger Referenzpunkt der öffentlichen De-
batte, das so genannte Manifest von elf führenden Hirnforschern,155 
selbst seinen Ursprung in einer Initiative der Medien. Es verdankt 
sich der redaktionellen Arbeit des Magazins ›Geist und Gehirn‹. 
Entgegen dem Bedeutungshof des Begriffs ›Manifest‹ stehen die for-
mulierten Positionen also keineswegs im Kontext einer politischen 
Bewegung,156 sondern erscheinen vor allem als mediale Selbstinsze-
nierung eines Diskurses. 

Streng genommen geht es in diesem Text noch nicht einmal um 
eine öffentliche Erklärung von Zielen und Absichten, sondern um 
eine Erklärung, die mit der Frage einleitet: »Was wissen und können 
Hirnforscher heute?«, um dann in den nächsten Absätzen ein eher 
bescheiden formuliertes Bild über den derzeitigen Kenntnisstand der 
aktuellen Hirnforschung zu geben und zudem klar zu bekennen, dass 
die eigentliche Semantik der Hirnprozesse noch nicht begriffen sei.157 

155	Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel (2004).

156	Auch die Neue Zürcher Zeitung entdeckt hier den Anklang an das kom-
munistische Manifest: »Ein Gespenst geht um in Europa – das Gespenst 
der Hirnforschung. Alle Mächte des alten Europa haben sich zu einer 
heiligen Hetzjagd gegen dies Gespenst verbündet, der Papst und die 
Kirche, Fortschrittsverweigerer und Philosophen. Zweierlei geht aus 
dieser Tatsache hervor. Die Hirnforschung wird bereits von allen euro-
päischen Mächten als eine neue Macht anerkannt. Zweitens: Es ist hohe 
Zeit, dass die Hirnforscher ihre Anschauungsweise, ihre Zwecke, ihre 
Tendenzen vor der ganzen Welt offen darlegen und dem Märchen vom 
Gespenst der Hirnforschung ein Manifest der neurobiologischen Partei 
selbst entgegenstellen« (Wenzel 2004).

157	Im ›Manifest‹ heißt es: »Angesichts des enormen Aufschwungs der 
Hirnforschung in den vergangenen Jahren entsteht manchmal der Ein-
druck, unsere Wissenschaft stünde kurz davor, dem Gehirn seine letzten 
Geheimnisse zu entreißen. Doch hier gilt es zu unterscheiden: Grund-
sätzlich setzt die neurobiologische Untersuchung des Gehirns auf drei 
verschiedenen Ebenen an. Die oberste erklärt die Funktion größerer 
Hirnareale, beispielsweise spezielle Aufgaben verschiedener Gebiete der 
Großhirnrinde, der Amygdala oder der Basalganglien. Die mittlere Ebe-
ne beschreibt das Geschehen innerhalb von Verbänden von hunderten 
oder tausenden Zellen. Und die unterste Ebene umfasst die Vorgänge 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


101

Massenmedien

Hier wird keine Revolution ausgerufen und noch nicht einmal 
irgendjemandem der Kampf angesagt. Gegen Ende des Textes fin-
det sich zwar der Hinweis auf ein neues Menschenbild, in dem die 
Grenzen zwischen Körper und Geist zunehmend verwischen, und 
es wird gefordert, dass die Geistes- und Naturwissenschaften in ei-
nen intensiveren Dialog treten sollten. Die Befunde, auf die hiermit 
verwiesen wird, erscheinen jedoch ihrerseits wenig spektakulär und 
man versteht nicht ganz, warum hier von »beträchtlichen Erschüt-
terungen« unseres Menschenbildes die Rede ist. Dass das Gehirn 
durch Lernen und Sozialisation verändert wird und entsprechend 
hirngerecht gelernt werden sollte und zudem hiermit auch die alte 
Anlage-Umwelt-Dichotomie als überholt zu gelten habe, ist weder 
eine neue Einsicht noch wird dies unsere gesellschaftliche Praxis re-
volutionieren.158 

Einzig der Verweis auf bestimmte ›Neurozeutika‹, die spezifisch in 
Hirnprozesse eingreifen können, mag hier mit Blick auf eine »wunsch-
erfüllende Medizin«159 eine gewisse gesellschaftliche Brisanz ha-
ben.160 In Anbetracht einer mehrtausendjährigen Kulturgeschichte im 
Umgang mit Drogen erscheint es selbst aus kulturanthropologischer 
Perspektive eher fraglich, ob hiermit wirklich eine neue gesellschaft-

auf dem Niveau einzelner Zellen und Moleküle. Bedeutende Fortschritte 
bei der Erforschung des Gehirns haben wir bislang nur auf der obersten 
und der untersten Ebene erzielen können, nicht aber auf der mittleren« 
(Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel 2004, 30).

158	So weiter im ›Manifest‹: »Dann werden die Ergebnisse der Hirnfor-
schung, in dem Maße, in dem sie einer breiteren Bevölkerung bewusst 
werden, auch zu einer Veränderung unseres Menschenbilds führen. Sie 
werden dualistische Erklärungsmodelle – die Trennung von Körper und 
Geist – zunehmend verwischen. Geisteswissenschaften und Neurowis-
senschaften werden in einen intensiven Dialog treten müssen, um ge-
meinsam ein neues Menschenbild zu entwerfen. Ein weiteres Beispiel: 
das Verhältnis von angeborenem und erworbenem Wissen. In unserer 
momentanen Denkweise sind dies zwei unterschiedliche Informations-
quellen, die unserem Wahrnehmen, Handeln und Denken zu Grunde 
liegen. Die Neurowissenschaft der nächsten Jahrzehnte wird aber ihre 
innige Verflechtung aufzeigen und herausarbeiten, dass auf der mitt-
leren Ebene der Nervennetze eine solche Unterscheidung gar keinen 
Sinn macht. Was unser Bild von uns selbst betrifft, stehen uns also in 
sehr absehbarer Zeit beträchtliche Erschütterungen ins Haus« (Monyer/
Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/Malsburg/
Menzel 2004, 37). 

159	Neumann-Held et al. (2003).
160	Vgl. Nikolas Rose (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

102

liche Qualität impliziert ist oder ob dieses Thema seine Kraft nur 
aus einem Mediendiskurs gewinnen kann, der an der Grenze zur 
Science-Fiction operiert und mit Topoi spielt, die beispielsweise von 
Stanislaw Lem und Aldous Huxley längst in den gesellschaftlichen 
Diskurs eingeführt worden sind.161 

Mit Blick auf eine Diskursanalyse zu der jüngeren Debatte um 
Willensfreiheit kommt Maasen nach gründlicher Analyse zu folgen-
den weiteren Ergebnissen: Wir sehen eine »Debatte mit gesellschaft-
lichem Bezug«, die jedoch in akademischen Kreisen eher marginal 
geführt wird. Darüber hinaus stellen wir fest, dass Bürger bzw. Bür-
gerinitiativen nicht an dem Gespräch teilnehmen. Mit Blick auf die 
fehlende Präsenz wissenschaftlicher und gesellschaftlicher Sprecher 
begegnen wir hier also dem Phänomen einer »öffentliche[n] Debatte 
ohne Öffentlichkeit«162. »Reden und Gegenreden liefern einander 
jeweils Steilvorlagen« für eine »Debatte«, die zunächst nur innerhalb 
der Medien selbst von gesellschaftlicher Relevanz zu sein scheint.163 
Selbst der mit dieser Debatte anklingende Anspruch nach einem 
transdisziplinären Dialog zeigt sich bei genauerem Hinschauen als 
in die Irre führend, denn es fehlt hier eine verbindende Konzeption, 
die ein solches Gespräch möglich werden ließe: »Tatsächlich findet 
sich in den öffentlichen Äußerungen der Hirnforscher kein konkreter 
Vorschlag zu einer solchen Brückentheorie. Deshalb ist dies wohl 
weniger wissenschaftstheoretisch als vielmehr wissenschaftspolitisch 
im Sinne einer öffentlichkeitswirksamen Geste der Interdisziplinarität 
zu verstehen«.164

Vergegenwärtigung von Wissenschaft

Worin liegt aber mit Bezug auf unser Thema die gesellschaftliche 
Funktion des durch die Massenmedien aufgeführten Hirndiskurses? 
Um hier mit Bruno Latour zu sprechen: Erst durch die Medien ver-
sammeln sich Gehirne und deren autoritative Sprecher in den Arenen 
der Gesellschaft.165 Gerhard Roth, Wolf Singer und Wolfgang Prinz 
erscheinen im Mediendiskurs nicht nur als personalisierte Adressen 
der Neuro- und Kognitionswissenschaft, sondern werden selbst zu 
›Faktizitäten‹, die sich zitieren lassen, auf die man sich berufen kann 
und deren Status und Bekanntheit man im Gespräch voraussetzen 

161	Man denke hier etwa Huxleys (2007) »Schöne Neue Welt« und Lems 
(2003) »Sterntagebücher«.

162	Maasen (2006, 292), kursiv im Original.
163	Maasen (2006, 295).
164	Maasen (2006, 296).
165	Vgl. Latour (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


103

Massenmedien

darf. Im Sinne eines sich selbst informierenden Informierens werden 
sie ebenso zu Kondensaten einer Realitätskonstruktion, die wie ein 
Hirnbild einen Wiedererkennungswert haben. Sie scheinen jedem 
bekannt zu sein, wenngleich beim genaueren Hinschauen die Details 
sofort verschwimmen – denn jenseits der öffentlichen Debatte ist und 
bleibt die wissenschaftliche Hirnforschung komplex und hochgra-
dig diversifiziert. Sie spricht schon lange vielstimmig und mit vielen 
Zungen, findet sich also nicht einmal selbst mehr in der Lage, aus 
einem kohärenten Chor heraus zu sprechen, geschweige denn auch 
nur annähernd zu vermitteln, was in ihren unzähligen Laboren ei-
gentlich vor sich geht. 

Möglicherweise erscheinen gerade die in Medien erzeugten ›Ge-
hirne‹ und ›Hirnprotagonisten‹ als jene »Quasi-Objekte«,166 welche 
die Aufmerksamkeiten einer Gesellschaft binden, die sich über diesen 
Umweg wieder als modern erkennen kann – freilich jedoch nur noch 
in einer Form, die diesen Zustand eines aufgeklärten ›Über-alles-
Bescheid-wissens‹ nur noch als imaginäres Moment mitführen kann. 
Anders als in den 60er Jahren, in denen ein gebildeter Bürger noch 
die epistemischen und naturwissenschaftlichen Prinzipien der Spit-
zenforschung nachvollziehen konnte, geschieht die Annäherung an 
die Diskurse der Hirnforschung durch die Massenmedien heutzutage 
überwiegend im Blindflug – der gebildete Laie ist in der Regel weder 
in der Lage, die Details noch die epistemologische Voraussetzung der 
präsentierten Diskursgegenstände begreifen zu können.167

166	Serres (1987).
167	Mit Blick auf das moderne Babylon der Hirnforscher an dieser Stelle der 

Befund des Neurologen und Wissenschaftshistorikers Michael Hagner: 
»Wer die Jahrestagungen der American Association for Neuroscience 
mit ihren mehr als 30.000 Teilnehmern besucht, wird wohl noch bemer-
ken, daß die von den Vertretern der verschiedenen Disziplinen – Anato-
mie, Physiologie, Neurologie, Psychiatrie, Molekularbiologie, Bioche-
mie, Physik, Statistik, Computerwissenschaften, Linguistik, Psychologie 
usw. – vorgestellten Forschungen zwar alle in irgendeiner Weise um das 
Gehirn oder ein anderes Nervensystem situiert sind; doch man kann mit 
gutem Grund daran zweifeln, daß sie alle mit ein und demselben oder 
sogar einem einheitlichen Forschungsgegenstand zu tun haben. Auch 
solche Mammuttagungen vermögen The Neurosciences nur noch als 
einen Jahrmarkt der Unübersichtlichkeiten zusammenzuhalten. 

	 Es ist ein zuwenig beachtetes Faktum, daß die verschiedenen Forschungs-
zweige innerhalb der Neurowissenschaften trotz solcher gemeinsamen 
Veranstaltungen bis zur gegenseitigen Verständnislosigkeit auseinander-
driften. [... Ein] großer eigenständiger Forschungsbereich wie etwas die 
Beschäftigung mit subzellulären Prozessen von der Hirnentwicklung bis 
zur Signalverarbeitung auf der einen und auf die Konzeptualisierung von 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

104

Die Massenmedien können hier nur noch informieren, indem sie 
an der Oberfläche bleiben, also ihre Themen dekontextualisieren. 
Dennoch besteht mit Blick auf ihre gesellschaftliche Funktion keine 
Alternative zu diesem Vorgehen. Man mag hier allen Beteiligten zwar 
eine »dialogisierte Intellektualität« vorwerfen, die nur noch »essay-
istisch« operieren könne«.168 Unter den gegebenen Umständen gilt 
dann jedoch auch: »Wer sich, wie die Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten, an dieser Form intellektueller Kooperation nicht beteiligt, darf 
sich wissenschaftlicher Bescheidenheit und medialer Zurückhaltung 
rühmen, doch er riskiert eben dies: die Mitwirkung an der Sinnge-
bung in der wissensbasierten medialisierten Gesellschaft«.169 

Mit Blick auf die Arrangements anderer Kontexturen, die an dieses 
Spiel andocken können, ergibt sich darüber hinaus mit Maasen die 
Vermutung, dass es innerhalb der Biologie, der Kognitionswissen-
schaften, aber auch der Philosophie noch um etwas anderes geht, 
nämlich um »boundary work« innerhalb der eigenen Disziplinen. 
Von innen heraus gesehen würde dann die Öffentlichkeit also aktiv 
genutzt werden, um die inter- und innerdisziplinären Verhältnisse 
neu auszurichten.170� In einer polykontexturalen Gesellschaft führt 
der Befund, dass das Gehirn und seine Wissenschaften erst durch 
die Massenmedien als Objekte der Gesellschaft erscheinen, auch in 
der Wissenschaft zu jenen Reflexionsverhältnissen, die Medienar-
beit als notwendige Voraussetzung für den Fortbestand der eigenen 
Referenzsysteme erachten lassen. Auch hier gilt es dann, Brücken zu 
bauen, wohl wissend, dass man unter dem Blickwinkel der jeweils 
anderen Kontextur weder das Gleiche sehen noch verstehen wird.

Es bleibt die Frage, wie die Massenmedien selbst mit den ›Ergeb-
nissen« der Hirnforschung umgehen und ob – wenn ja, wie – sie sich  
irgendwie darauf einstellen, etwa indem nun bestimmte Präsentati-
onsformate an die Produkte einer neurologisch fundierten Rezepti-
onsforschung angepasst werden.

Gehirnfunktionen mit systemischen Ansätzen von der Gestaltwahrneh-
mung bis zur Visualisierung von Hirnaktivitätsmustern auf der anderen 
Seite markieren nach wie vor weit auseinanderliegende Gegenstandsbe-
reiche innerhalb des riesigen Gebiets der Hirnforschung« (Hagner 2006: 
26 f.).

168	Maasen (2006, 301).
169	Maasen (2006, 301).
170	Hier wäre dann auch mit Maasen daran zu denken, dass heute nicht 

länger die »Sozialwissenschaften und die Politische Philosophie« die 
Hauptakteure sind, »sondern, ganz im Gegenteil, Biologie und Ökono-
mie, denen heute der Status von Leitwissenschaften zukommt« (Maasen 
2006, 296 f.).	

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


105

Politik

6 Politik

In der Politik geht es um kollektiv bindende Entscheidungen. Mit 
Blick auf die hiermit verbundene Machtfrage hat Luhmann den 
binären Code des politischen Systems zunächst in der Dichotomie 
Regierung/Opposition gesehen, um dann später mit dem Begriffs-
paar ›Macht haben/Macht nicht haben‹ eine allgemeinere Form zu 
formulieren. Politische Kommunikation und politisches Handeln zie-
len darauf, Macht wahrzunehmen, während die negative Seite des 
Codes verronnene Machtchancen oder gar den Verlust von Macht 
reflektiert. 

Politik als System

Politik erzeugt wie jedes Funktionssystem einen hochselektiven Um-
weltbezug. Als Kommunikation ist politische Kommunikation inner-
halb der modernen funktional differenzierten Gesellschaft zwar Teil 
der Gesellschaft, im Sinne ihrer operativen Schließung wird zugleich 
jedoch der Rest der Gesellschaft zur Umwelt der Politik. Ihre eigene 
Selektivität lässt wissenschaftliche, wirtschaftliche, rechtliche und 
andere Sachverhalte unter dem Blickwinkel von Politik sehen, das 
heißt mit Blick auf die Perspektive von kollektiv bindenden Ent-
scheidungen. 

Der moderne Verfassungsstaat hat sich aus guten Gründen von 
einem totalitären Durchgriff der Politik auf die anderen gesellschaft-
lichen Bereiche verabschiedet. Ihm obliegt es nun nicht mehr, zu 
bestimmen, was wahr ist, ob eine politische Entscheidung rechtens 
ist, wie die Zahlungsflüsse zu laufen haben oder ob die Medien über 
dieses oder jenes zu berichten haben. Dies schließt jedoch nicht aus, 
dass Politik ihrerseits versucht, politisch auf Recht, die Medien, die 
Wirtschaft, Wissenschaft und andere Bereiche einzuwirken. 

Die gesellschaftliche Legitimation von Politik kann nicht im Spiel 
der Macht selber, im Regieren an sich liegen, sondern findet ihren 
Wertbezug im Allgemeinwohl.171 Die abstrakte Kontingenzformel 
›Allgemeinwohl‹ legt Politik weder programmatisch noch ideolo-
gisch fest – ob man eher die unsichtbare Hand des freien Marktes 
oder eine strenge staatliche Regulierung für geeignet hält, um den 
Wohlstand der Bürger zu nähren, ist hierdurch nicht entschieden. Sie 
liefert aber jene semantischen Ressourcen, die darauf verweisen, dass 
es der Politik nicht (nur) um sich selber gehen darf. 

Politik plausibilisiert sich dabei über Werte, für die sich eine poli-
tische Auseinandersetzung lohnt. Abstrakte Begriffe wie Freiheit, so-

171	Luhmann (2000b, 120).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

106

ziale Gerechtigkeit, Gesundheit, eine unversehrte Natur, Aufklärung, 
Wohlstand etc. gestatten dann eine programmatische Engführung 
unterschiedlicher politischer Positionen. 

Steuerbarkeit von Wissenschaft

Politik hat es in Bezug auf die Gesellschaft mit komplexen Reflexi-
onsverhältnissen zu tun, die nur dadurch bewältigt werden können, 
indem entsprechend den eigenen Programmen die Komplexität der 
Welt auf ein für politische Organisationen bearbeitbares Maß re-
duziert wird. Die Kontingenzen einer nahezu unendlichen Vielfalt 
möglicher Themen und Steuerungsaufgaben werden hierdurch in eine 
bewältigbare Form gebracht und auf Basis der hierdurch erzeugten 
Selektivität wird dann auch die Selbstidentifikation von politischer 
Arbeit möglich. Man setzt sich nun für etwas Bestimmtes ein und 
weiß, wofür man steht und wofür man kämpft. Erst hierdurch wird 
Politik als System autonom und kann sich dann entsprechend auch 
als eine Sphäre plausibilisieren, in der es vor allem um Entscheidun-
gen von ›gesamtgesellschaftlicher‹ Relevanz geht.

Gleichzeitig gehen diese Prozesse der programmatischen Spezi-
fizierung von Politik mit einem Verlust an gesamtgesellschaftlicher 
Steuerbarkeit einher – denn die politischen Programme und die sei-
tens der Politik angebotenen institutionellen Lösungen sind gegen-
über der gesellschaftlichen Umwelt, auf die sie sich beziehen, immer 
unterkomplex.172 In unserem Zusammenhang ist hier insbesondere 
die Frage nach der Beziehung zwischen Politik und Wissenschaft 
von Interesse.

Politik mag zwar bestimmte Forschungsprojekte oder Schwer-
punkte fördern, indem sie entsprechende Programme ausschreibt und 
finanziert. Doch selbst bei der Förderung einer explizit angewandten 
Forschung ist sie nicht wirklich in der Lage, die gesellschaftliche 
Relevanz von den ihr ausgelobten Forschungsvorhaben zu beurteilen 
– weder in wirtschaftlicher noch in wissenschaftlicher Hinsicht. Mit 
Blick auf das Zeitschema der Evolution ergeben sich hier zudem jene 
komplexen Verhältnisse, dass die Selektion von Forschungsergebnis-
sen und deren Rezeption durch eine gesellschaftliche Anwendung 

172	Diese These ist dann bekanntlich in der politikwissenschaftlichen Fach-
welt nicht akzeptabel und man würde eher die Moderne und die mit 
ihr verbundene funktionale Differenzierung selbst wieder politisieren 
wollen, etwa in dem Sinne, dass die liberalen Märkte und die globalen 
Finanzverhältnisse (und dann auch eine bestimmte Form von Wissen-
schaft) selbst Ausdruck und Konsequenz politischer Entscheidungen 
darstellen (vgl. Mayntz/Scharpf 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


107

Politik

kausal und zeitlich voneinander entkoppelt sind. Man kann also 
nicht sagen, wofür eine wissenschaftliche Erkenntnis in Zukunft von 
Nutzen sein wird, man kann nur prinzipiell auf Evolution vertrauen, 
also hoffen, dass eine hinreichende Produktion von Ergebnissen jene 
Variabilität erzeugt, aus der sich dann im Einzelfall auch außerhalb 
der Wissenschaft verwertbare Ergebnisse abzweigen lassen. 

Um es hier mit Manfred Füllsack zu pointieren: Moderne Wissen-
schaft produziert überwiegend wirtschaftlich und gesamtgesellschaft-
lich nutzlose Ergebnisse. Dennoch kann die moderne Gesellschaft 
aber nicht auf ihr Reflexionspotential verzichten, denn es können 
ja Situationen eintreten, in denen wissenschaftliche Ergebnisse für 
die anderen Funktionssysteme Informationen zur Verfügung stellen, 
welche einen entscheidenden Unterschied ausmachen.173 

Allein schon aus dieser Lagerung ergibt sich dann die Konsequenz, 
dass Politik eine besondere Verantwortung für die Wissenschaft hat, 
denn oftmals ist nur sie in der Lage, die für den wissenschaftlichen 
Betrieb notwendigen Ressourcen zu mobilisieren. Für die Privat-
wirtschaft lohnt es sich in den allermeisten Fällen nicht wirklich, in 
Wissenschaft zu investieren. Der wissenschaftliche Fortschrittsglaube 
folgt – gleich einem ungedeckten Kredit in die Zukunft – eher einem 
utopischen Moment, denn einem betriebswirtschaftlichen Realis-
mus.174

Auch wenn die Systemtheorie tendenziell eher die Auffassung ver-
tritt, dass die Politik mit zunehmender gesellschaftlicher Differenzie-

173	Siehe Füllsack (2006).
174	Wissenschaft steht hier vor dem Problem, sich gleichermaßen als nütz-

lich zu plausibilisieren, um sich dann jedoch im zweiten Schritt von 
einem zu strengen Anwendungsbegriff wieder emanzipieren zu müssen, 
da die Engführung auf Verwertbarkeit ihre eigenen Problemlösungs-
aktivitäten blockieren würde. Hierzu auch Füllsack: »Der für uns ent-
scheidende Aspekt dieser Geschichte ist dabei zum einen der Umstand, 
dass die Arbeit, die menschliche Problemlösungstätigkeit, auf der einen 
Seite zwar, wie wir gesehen haben, grundsätzlich auf Vorleistungen, 
auf Rahmenbedingungen angewiesen ist, die ihr die Möglichkeit geben, 
als produktiv wahrgenommen zu werden, um so eben stattfinden zu 
können, weil ihre Nachfrage damit gesichert wird. Auf der anderen 
Seite kann sie genau dadurch aber auch grundlegend behindert werden, 
weil ihr aufgrund der eigenen Weiterentwicklung und Spezialisierung 
die Rahmenbedingungen zu eng werden. Zu eng geführte Produktivi-
tätszuschreibungen, wie sie die sozialistische Arbeit aus heutiger Sicht 
ausgezeichnet haben, wie sie aber auch die aktuell als Erwerbsarbeit 
verorteten Problemlösungsaktivitäten, an die gegenwärtig die Verteilung 
von Einkommen gebunden ist, auszeichnen, bringen den menschlichen 
Problemlösungsprozess ins Stocken« (Füllsack 2006, 316).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

108

rung immer weniger auf die gesellschaftlichen Verhältnisse durchgrei-
fen kann, bedeutet dies nicht, dass man der modernen Politik den 
Steuerungsanspruch vollends absprechen muss. Mit Helmut Willke 
gesprochen kann sie zwar nicht mehr unmittelbar in andere Kontex-
turen eingreifen, dennoch kann sie aber im Sinne einer ›dezentralen 
Kontextsteuerung‹ durch ihre ureigenen Instrumente Bedingungen 
schaffen, unter denen dann die anderen gesellschaftlichen Teilsysteme 
mehr oder weniger optimal operieren können.175 

Eine so verstandene Politik würde in Rechnung stellen, dass sie die 
Komplexität der Gegenstände, über welche sie zu entscheiden hat, 
zwar nicht mehr durchschauen kann, dies muss aber nicht heißen, auf 
Steuerung zu verzichten. Ein solches Regiment hat dann allerdings 
auf die Selbststeuerungsfähigkeit der von ihm regierten Felder zu 
setzen, also mit politischen Mitteln jene Reflexionsverhältnisse zu 
fördern, welche die Eigensteuerung von Konflikten und ethischen 
Problemlagen erleichtern. Eine in diesem Sinne verstandene Politik 
wird gerade mit Blick auf die Reflexion ihrer Grenzen wirksam.176

Die Bewertungen der Möglichkeiten von Politik hängen selbst 
wieder davon ob, aus welcher Kontextur heraus man argumentiert. 
Unabhängig davon lässt sich aus gesellschaftstheoretischer Perspek-
tive allerdings argumentieren, dass bestimmte Krisenphänomene 
des derzeitigen politischen Systems (etwa die Politikverdrossenheit 
und der Mangel an kompetenten Nachwuchskräften für politische 
Spitzenpositionen) auch damit zu tun haben, dass die Leistungen 
der gegenwärtigen Politik für die Gesellschaft nicht mehr so leicht 
sichtbar sind. Im Kontrast zur alten Kampfsemantik von konserva-
tiver und linker Programmatik scheint es moderner Politik in ihrer 
Selbstdarstellung bislang noch nicht hinreichend gelungen zu sein,177 
eine ›Gemeinwohlorientierung‹ auf Basis der Moderation von kom-
plexen Entscheidungen zu plausibilisieren. 

Fassen wir für unsere Zwecke an dieser Stelle zusammen: Die Po-
litik stellt eine eigene systemische Kontextur dar, die keinen direkten 

175	Siehe Willke (1997).
176	Zu einem solchen selbstreflexiven Staatsverständnis auch Willke (1992).
177	Innerhalb des Konservativ-links-Schemas ließ sich beiderseits mit po-

sitiven Werten für das Allgemeinwohl argumentieren. Auf der einen 
Seite standen dann die bürgerlich christlichen Orientierungen, auf der 
anderen Seite die soziale Frage der Verteilungsgerechtigkeit. Diese Fra-
gen mögen heute noch immer von Interesse sein, doch lassen sie sich 
nicht mehr in eine einfache Programmatik überführen. Ob die staatliche 
Subventionen von Banken, die sich verspekuliert haben, eine sinnvolle 
Intervention ist, die auch den kleinen Leuten dient, ist unter den gegebe-
nen Verhältnissen keineswegs einfach zu beantworten und entsprechend 
zeigen sich dann auch in allen Parteien gebrochene Loyalitäten.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


109

Politik

Zugriff auf andere gesellschaftliche Systeme hat und sich entspre-
chend nur anhand ihrer eigenen Programme orientieren kann. Für 
den demokratischen Staat gilt als Legitimationsform die Kontingenz-
formel ›Allgemeinwohl‹, wobei dann ›Werte‹ jene Vereinfachungen 
darstellen, an denen sich politische Arbeit selbst vergewissern kann, 
dass sich die Politik – entgegen der naheliegenden Unterstellung – 
nicht nur mit sich selber beschäftigt. Operative Schließung der Politik 
bedeutet auch hier nicht, dass kein Umweltbezug besteht, sondern 
dass ein Umweltbezug nur entsprechend der eigenen, selbst erzeugten 
Selektivität hergestellt werden kann.178

Für die Beziehung zwischen Wissenschaft und Politik gilt entspre-
chend, dass Forschungsaktivitäten durch öffentliche Unterstützung 
diesbezüglicher Institutionen zwar unterstützt bzw. Grundlagenfor-
schung hierdurch erst ermöglicht wird, dennoch hat Politik allein 
schon aus Unwissenheit gegenüber dem Gegenstand keinen direk-
ten Durchgriff auf die Wissenschaft. Es besteht immer ein Kom-
plexitätsgefälle zwischen den relativ einfachen Kriterien politischer 
Förderungswürdigkeit und der inneren Logik wissenschaftlicher 
Praxis. Mit Blick auf eine globalisierte Wissenschaft ist Politik un-
ter den gegebenen Verhältnissen selbst in den bioethisch brisanten 
Forschungsfeldern nicht mehr in der Lage, die Erkenntnisproduktion 
generell zu unterbinden, sondern unterliegt auch hier wiederum je-
nen komplizierten Reflexionsverhältnissen, in denen Standortfragen, 
wirtschaftliche Perspektiven, rechtlicher Regulationsbedarf sowie 
kulturelle Sensibilitäten im Einzelfall in Beziehung zu setzen sind. 

Was hierzulande an medizinischer Forschung und therapeutischen 
Interventionen verboten ist, mag in Holland oder Südostasien erlaubt 
sein. Zudem werden bestimmte Forschungszweige auch mit einer 
Zukunftsfähigkeit assoziiert, die man sich dann mit Blick auf mög-
liche wirtschaftliche Konsequenzen nicht leichfertig verbauen kann. 
Umgekehrt gilt nun aber auch mit Peter Weingart, dass Wissenschaft 
nicht in einer wissenschaftlichen Politikberatung aufgehen kann, son-
dern dass ihre Legitimität gerade darin besteht, im Hinblick auf ihre 
Funktion eine Differenz zur Operationsweise von der Politik und den 
Massenmedien aufrechtzuerhalten.179

178	Für Systeme ergeben sich hiermit jene komplexen Reflexionsverhältnis-
se, die in der zweiwertigen Logik nur als Paradoxie beschreibbar sind. 
Die Formel ›System gleich Funktion seiner selbst und seiner Umwelt  
(S = f[S,U])‹ lässt sich hier nicht auflösen, denn entsprechend dem ausge-
schlossenen Dritten kann etwas nicht zugleich identisch wie auch nicht 
identisch mit sich selber sein.

179	Weingart (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

110

Das Verhältnis von Politik und Hirnforschung

Was lässt sich in Hinblick auf die nun zumindest in grober Weise 
spezifizierte poltische Kontextur über das Verhältnis von Hirnfor-
schung und Politik sagen?

Schauen wir hierzu auf den Eröffnungsvortrag der Konferenz 
›Neuroworlds‹, den Johannes Rau, damals noch Ministerpräsident 
von Nordrhein-Westfalen, im November 1993 in Düsseldorf gehal-
ten hat. Diese Tagung wurde vom Wissenschaftszentrum NRW aus-
gerichtet. Ein wichtiges Ziel der Tagung lag darin, philosophische, 
gesellschaftliche und ethische Fragen zu thematisieren. Die Vorträge 
wurden überwiegend von hochkarätigen Rednern gehalten, die teil-
weise ihrerseits durch eine dezidierte Position zu neurophilosophi-
schen Fragen bekannt geworden sind. Zu nennen sind hier etwa 
der Nobelpreisträger Sir John Eccles, Humberto R. Maturana, Luc 
Ciompi, Henderik Emrich, Gerhard Roth sowie eine Reihe von 
Geisteswissenschaftlern, Philosophen und Theologen, die in ihren 
Vorträgen unterschiedliche gesellschaftliche und ethische Fragen 
aufgriffen.180

Schauen wir nun ausführlicher auf den Beitrag von Johannes Rau 
mit dem Titel »Nachdenken über den Fortschritt« und betrachten 
Rau an dieser Stelle als einen autorisierten Sprecher der Politik, der 
die in diesem Feld geltenden Semantiken in einer Weise verkörpert, 
dass an diesem Beispiel die Reflexionsverhältnisse der Politik recht 
gut expliziert werden können. Zu Beginn seiner Rede finden wir 
zunächst den Verweis auf die gesellschaftlichen Potentiale der mo-
dernen Hirnforschung: 

»Die aktuellen Erkenntnisse eröffnen der Neurochirurgie völlig 
neue Perspektiven. Sie hat immer subtilere Eingriffsmöglichkeiten, 
zum Beispiel bei Epilepsie, entwickelt, die nur noch geringe oder 
gar keine Auswirkungen mehr auf die Persönlichkeit des Patienten 
haben. [...] Besonders zukunftsträchtig ist die Neurobiotechnolo-
gie und die Erforschung und Produktion körpereigener Pharmaka. 
Der Humangenetik gelingt es zunehmend, die molekulare Struk-
tur auch solcher Substanzen zu entschlüsseln, die bei der Infor-
mationsübertragung im Gehirn wichtig sind. Hierzu öffnet sich 
ein riesiges Feld der Wissenschaft und ein ›Markt der Zukunft‹, 
nicht nur was körpereigene Opiate (Enkephaline) angeht [...] Die 
Verbindung der neuronalen Netzwerke mit Hirnforschung und 
kognitiver Psychologie ermöglicht eine Entwicklung, die menta-

180	Zu nennen sind hier unter anderen: Wolf-Michael Catenhusen, Heinz 
Furger, Ludger Honnefelder, Detlef Linke, Klaus Mainzer und Klaus 
Dörner.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


111

Politik

le Zustände zu einem Programm der Informationsverarbeitung 
werden lässt. [...] Einen Quantensprung stellen die ersten Erfolge 
einer Vernetzung von Nerven und Chips dar: Nervenzellen (von 
Blutegeln) können auf Silizium-Transistoren anwachsen und ihre 
Signale an den Silizium Transistor weitergeben. [...] Elemente von 
Nervensystemen und Computer kommunizieren miteinander! Ge-
hirnimplantatchips sind zwar noch Utopie, aber die Zukunft rückt 
näher!«181

Rau verweist hier explizit auf das utopische Potential der Hirnfor-
schung, insbesondere auf jene medizinischen und technologischen 
Versprechen einer besseren Welt, in der man psychisches Leiden in 
den Griff bekommt. Darüber hinaus wird eine technische Vision 
entfaltet, in der Maschinen die kognitiven Fähigkeiten des Menschen 
beherrschen und die Menschen als Körper-Technik-Hybride ihre 
sinnlichen und kognitiven Potentiale durch technische Hilfsmittel 
erweitern können. Die Argumentation erscheint an dieser Stelle in 
eine Fortschrittssemantik eingebettet, entsprechend der die Hirnfor-
schung ein ertragreiches anwendungsbezogenes Wissen abwirft, das 
dann insbesondere (aber nicht nur) in der Medizin seine Anwendung 
finden wird. 

An solchen utopischen Momenten kann Politik mit ihrem Verspre-
chen auf eine bessere Welt anknüpfen. Die Hirnforschung erscheint 
aus dieser Perspektive immer auch als eine Investition in die Zukunft. 
Anders als in der wissenschaftlichen Kontextur geht es somit nicht 
mehr um Wissen an sich, sondern um seine Einbettung in einen ge-
samtgesellschaftlichen Nutzenzusammenhang. Die Politik operiert 
hier mit Bezug auf ein Fortschrittsversprechen, das an sich durch 
Wissenschaft nicht gedeckt ist. Ob die Wissenschaft etwas dem Ge-
meinwohl Dienendes abwirft, ist aus der Wissenschaft heraus selbst 
nicht zu beantworten, und bei genauerem Hinsehen befindet sich die 
überwiegende Zahl der Themen, welche innerhalb der gegenwärtigen 
hirn- und kognitionswissenschaftlichen Grundlagenforschung ver-
handelt werden, wesentlich stärker von möglichen Anwendungsbe-
zügen entfernt als etwa die molekular-genetische Forschung, welche 
mit der Biotechnologie eine wirtschaftliche Verwertbarkeit leichter 
versprechen kann.

Die Utopie der Hirnforschung liegt damit weniger in einer kon-
kreten Technologie als in jenem diffusen, aber deshalb nicht weniger 
wirksamen Traum, mit dem Gehirn das letzte große Geheimnis der 
Menschheit zu entschlüsseln.182 Genau an dieser Stelle können sich 

181	Rau (1994, 10f.).
182	Die alten Grabenkämpfe zwischen den progressiven Vertretern der 

Biowissenschaften und den Bewahrern der humanistisch-christlichen 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

112

die Hirnforschung und die Politik begegnen. Erstere weiß als aka-
demische Disziplin, dass sie weder wie die Ingenieurwissenschaften 
unmittelbare Produkte präsentieren kann noch, wie die klinischen 
Fächer der Medizin, allein schon dadurch legitimiert ist, dass sie mit 
den angehenden Ärzten jene professionellen Akteure ausbildet, die 
dann in den diagnostischen und therapeutischen Funktionsbereichen 
eine gesellschaftliche Nachfrage bedienen. Da der hohe Finanzbedarf 
der äußerst technikintensiven Hirnforschung also nicht durch einen 
unmittelbaren gesellschaftlichen Bedarf gedeckt ist, greift gerade hier 
jene visionäre Metaphorik der Gestaltbarkeit einer zukünftigen Zu-
kunft. Hier treffen sich dann Hirnforschung und Politik, wobei beide 
jeweils aus unterschiedlichen Perspektiven andere Gewinne ziehen. 
Letztere bekommt durch die Hirnforscher Visionen präsentiert, an 
die sie sich dann politisch anhängen kann. 

Erstere gewinnt hierdurch – sehr wohl den Unterschied zwischen 
Wissenschaftspolitik und Wissenschaft begreifend – jene Ressourcen 
und Spielräume, um weiterhin ergebnisoffen forschen zu können. 
Eine wissenschaftliche Kontextur, die Geld in Erkenntnismöglichkei-
ten investiert – und nicht wie die Wirtschaft, um noch mehr Gelder zu 
erzeugen –, begegnet hier einer Politik, für die finanzielle Investition 
in diese Wissenschaft vor allem eine politische Investition darstellt. 
An dieser Stelle ist nochmals zu betonen, dass wir hier unter Vor-
aussetzung der gegenwärtigen funktional differenzierten Gesellschaft 
mit einem hochgradig ausdifferenzierten Wissenschaftssystem argu-
mentieren. Anders als noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts lassen 
sich die Semantiken der Hirnforschung nicht mehr von ihren Inhal-
ten her in einem Eins-zu-eins-Verhältnis mit politischen Semantiken 
kurzschließen.183 

Tradition, welche die Seele zu retten beanspruchen, sind heute beisei-
tegelegt (siehe hierzu Hagner 2006, 38 ff.). Anders als noch zu Zeiten 
der Französischen Revolution, ist es heute selbst für konservative Poli-
tiker opportun, sich mit Hirnforschung zu schmücken. So ruft der US-
Präsident George H. W. Bush 1990 die ›Decade of the brain‹ aus, um 
dann in Deutschland zehn Jahre später mit dem ›Jahrzehnt des Gehirns‹ 
unter der Schirmherrschaft des damaligen Bundesminister für Wirtschaft 
und Arbeit, Wolfgang Clement, zumindest eine kleine Nachahmung zu 
finden. 

183	Während die Vermessung des Schädels und des von ihm beherbergten 
Gehirns zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch eine Anthropologie im-
plizieren konnte, die rassenpolitische Maßnahmen nahelegte, stellen 
sich in der modernen Hirnforschung spätestens seit dem Paradigma 
der Kybernetik die Verhältnisse anders dar. Man muss nun von kom-
plexen Verhältnissen zwischen Umwelt, Anlage und Erziehung bzw. 
Sozialisation ausgehen. Mit Blick auf die Plastizität der nun auch sozial 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


113

Politik

Schauen wir nun auf die weiteren Argumentationsschritte. Rau 
verweist auf mögliche ethische Konfliktlagen, die mit den Ergebnis-
sen der Hirnforschung einhergehen können. Die Einsicht in die neu-
rophysiologische Natur eröffne eine »Tür zur totalen Manipulation«. 
Die »Transplantation« von »Gehirngewebe« habe Auswirkungen 
auf unsere »personale Integrität«. Zudem stelle sich die Frage, in-
wieweit man »Embryonen als Material« nehmen dürfe. Nicht zu-
letzt habe man sich darüber auseinanderzusetzen, was es bedeute, 
»wenn Mensch immer mehr Maschine« und »die Maschine immer 
menschlicher« werde, also unter Umständen mit einer »künstliche[n] 
Intelligenz« zu rechnen sei, die eines Tages den Satz  Descartes’ sagt: 
›Cogito, ergo sum‹?«.184 Auf die hiermit konstruierten ethischen Fra-
gen gibt Rau eine politische Antwort:

»Sind die Forschungseinrichtungen im Blick auf den sich hier 
manifestierenden Fortschritt kritiklos zu fördern? Nicht zuletzt, 
weil der Fortschritt ohnehin nicht zu bremsen ist und sich so 
oder so doch Bahn schlägt? Meine Antwort lautet: Wir brauchen 
eine interdisziplinäre Diskussion, die die naturwissenschaftliche 
Forschung auch im Sinne ethischer Reflexion begleitet. Die Wis-
senschaften sind ein wesentlicher Teil unseres Lebens, sie sind 
gesellschaftlich und staatlich gewollt und ermöglicht. Aber sie 
sind nicht autonom, sie stehen im ›Kontext‹. Es ist unser aller 
gutes Recht und unser aller gute Pflicht, die nötigen Fragen zu 
stellen, sie öffentlich zu erörtern und überzeugende Antworten 
einzufordern«.185

Diese Textstelle illustriert das Verhältnis von modernem Staat und 
Wissenschaft recht gut. In Bezug auf den eigenen politischen Steue-
rungsanspruch wird zunächst deutlich klargestellt, dass Wissenschaft 
politisch gewollt ist. Gleichzeitig erzeugt die Tatsache der Wissen-
schaft selbst wiederum politischen Steuerungsbedarf. Im Sinne 
polykontexturaler Verhältnisse einer modernen Gesellschaft kann 
es hier jedoch nicht mehr um einen totalitären Durchgriff auf die 
Wissenschaft selber gehen, sondern (nur noch) um das Aufgreifen 
politisierungsfähiger Fragen. 

formatierten neuronalen Strukturen bezeugt der Verweis auf das Gehirn 
nur noch, dass sich die Dinge eben kompliziert darstellen. Siehe hierzu 
auch das Kapitel »Bilder der Kybernetik: Diagramm und Anthropologie, 
Schaltung und Nervensystem«, in Hagner (2006, 195 – 222). Vgl. mit 
Blick auf den komplexen politischen Kontext der Kybernetik auch Peter 
Galison (2001).

184	Rau (1994, 13 f.).
185	Rau (1994, 20 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

114

Das Verhältnis zur Wissenschaft wird hiermit komplex. Zum ei-
nen erscheint Wissenschaft nun von Gesellschaft abhängig (ist ›nicht 
autonom‹ und ›steht im Kontext‹). Zum anderen wird Wissenschaft 
jedoch als eine autonome Kontextur anerkannt, die man nicht qua 
Durchgriff auf ihre inneren Prozesse, sondern nur noch dialogisch 
kontrollieren kann.186 Gerade hier identifiziert Rau dann konsequen-
terweise Handlungsbedarf – denn die Ergebnisse der Hirnforschung 
erscheinen nun auch als eine politische Frage. Als Agent des Gemein-
wohls nährt sich Politik gewissermaßen gerade von solchen Problem-
lagen. Sie lebt sozusagen davon, dass manche Dinge zum Politikum 
werden und dann entsprechend ein rechtlicher oder anderweitiger 
Steuerungsbedarf auftaucht. Beispielsweise kann nun für die Politik 
die Möglichkeit der Selektion potentieller Straftäter durch Hirnscans 
und genetische Analysen zu einem politischen Thema werden, an 
dem die unterschiedlichen politischen Parteien ihr eigenes Profil 
schärfen können.187 Ebenso gibt dann die Negativutopie einer durch 
Neurozeutika formatierten Gesellschaft genügend Spielmaterial für 
politische Initiativen.�188

Nun stellt sich abschließend die Frage, wie eine Politik, die unter 
den gegebenen Verhältnissen nicht mehr unmittelbar steuernd auf 
die Verhältnisse durchgreifen kann, dennoch weiterhin beanspruchen 
kann, Wirklichkeit im Sinne des Allgemeinwohls zu gestalten. Oder 
andersherum gefragt: Wie kann Politik heutzutage entsprechend dem 
eigenen Funktionsprimat noch wirksam werden? 

Schauen wir uns hierzu eine weitere Sequenz aus dem Schlussteil 
der benannten Rede an:

»Wir sollten über Wege nachdenken, diese große öffentliche De-
batte fest zu etablieren, ja sie gegebenenfalls zu institutionalisieren. 
Vielleicht liefert Frankreich mit seinem 1983 etablierten Komitee 
für Ethikfragen in den Wissenschaften für Leben und Gesundheit 
ein vielversprechendes Vorbild«.189 

186	Rau folgt hier gewissermaßen der alten kybernetischen Einsicht, dass 
man einen Gegenstand nur dann kontrollieren kann, wenn man sich 
von diesem kontrollieren lässt.

187	Siehe hierzu etwa die Diskussion um die Abschaffung des Schuldstraf-
rechts zugunsten eines präventiven Schuldbegriffs (Boetticher 2008) 
bzw. zu den biopolitischen Konsequenzen der Umstellung der Seman-
tik vom mündigen Bürger auf einen potentiell feindlichen Hirnträger 
(Krauth 2008; Saage 2007).

188	Zu diesem Spiel tragen dann auch bestimmte Formen der kritischen 
Sozialwissenschaft bei. Man denke hier etwa an Francis Fukuyamas 
Ausruf vom »Ende des Menschen« (Fukuyama 2004).

189	Rau (1994, 21 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


115

Politik

Bemerkenswert an der hier angebotenen Lösung ist, dass die Politik 
ihre Aufgabe in der Gestaltung von Dialogkontexten sieht, also in der 
Institutionalisierung von Gesprächen über ethische Fragen. Politik 
rückt in die Position des Meta-Entscheiders. Sie entscheidet die hier 
aufgeworfenen Fragen nicht mehr selber, sondern trifft Entscheidun-
gen über die Kontexte, in denen diese Fragen behandelt werden kön-
nen. Sie lagert gewissermaßen die Entscheidungslasten aus, welche sie 
aufgrund der ihnen innewohnenden wissenschaftlichen Komplexität 
nicht mehr mit den Eigenmitteln bewältigen kann. Sie gibt dabei 
jedoch ihre Rolle als Steuerungsinstanz nicht auf. Politik operiert 
hier auf der Ebene einer ›dezentralen Kontextsteuerung‹ (Willke). 
Sie erzeugt partizipative Kontexte, die einen Dialog simulieren und 
Konfliktlagen aus dem unmittelbaren politischen Geschäft auslagern. 
Da dies nun jedoch in politischer Form geschieht – qua kollektiv bin-
dender Entscheidung –, reifiziert die Politik damit zugleich ihr eigenes 
System, denn sie ist es, die hier gestaltend eingreift, wenngleich nicht 
mehr auf der Ebene des Inhalts, sondern nur noch auf der Ebene von 
Gesprächskontexten.190 

Wie bereits auch mit Blick auf die anderen Kontexturen beschrie-
ben, stellt sich das Verhältnis von Hirnforschung und Politik viel-
schichtig dar und ist zudem von divergierenden Reflexionsebenen 
geprägt. Die Politik findet mit Blick auf die utopischen Potentiale191 
wie auch auf die ethischen Problemlagen der Hirnforschung wichti-
ge Anknüpfungspunkte für ihre eigenen Operationen. Sie kann die 
Hirnforschung auf diesem Wege nutzen, um Politik zu betreiben. 
Umgekehrt weiß die Hirnforschung sehr wohl, wie ihre Versprechen 
im Sinne der wissenschaftspolitischen Kontexturen in Szene zu setzen 
sind, um als gesellschaftliches Zukunftsprojekt weiterhin attraktiv zu 
erscheinen. Anders als die Sozialwissenschaften, deren Aufklärungs-
anspruch an utopischem Moment eingebüßt hat, steht die Hirnfor-
schung noch dafür ein, wirkliche Geheimnisse zu lüften.192

190	Spätestens seit den Wissenschaftskontroversen um die Atomtechnologie 
weiß man auch in der Politik, dass Wissenschaftler aus verschiedenen 
Perspektiven sprechen, die nicht unbedingt zu einer Einheit finden. Die 
Antwort der Politik ist auch hier der Rückgriff auf mehr partizipa-
tive und dialogische Entscheidungsformen, die unterschiedliche Spre-
cherpositionen an einen Tisch bringen (vgl. Maasen/Kaiser 2007; vgl. 
Maasen/Weingart 2005).

191	Im Medium der Politik finden auch die Verhandlungen darüber statt, ob 
es sich bei den biopolitischen Entwürfen um eine Negativutopie handele 
(vgl. Fukuyama 2004; Gehring 2006) und wie zu einer biologisierten 
Rechtspolitik zu stehen ist (Günther 2006; Krauth 2008; Saage 2007). 

192	An dieser Stelle ist auch darauf hinzuweisen, dass viele naturwissen-
schaftliche Felder, etwa die Biophysik, den Zenit ihrer großzügigen For-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Mit dem Blick auf das Verhältnis von Politik und Hirnforschung 
können wir also abschließend feststellen, dass beide Sphären ein-
ander zu nutzen wissen, wenngleich die Referenzen des jeweiligen 
Funktionsbezugs klar getrennt bleiben. Die Erkenntnisse der Hirn-
forschung selbst erscheinen nicht mehr als Politikum in dem Sin-
ne, als dass sie seitens der Politik als Wissen negiert oder affirmiert 
werden.193 Es geht nicht mehr darum, ein aufgeklärtes naturwis-
senschaftliches gegenüber einem christlichen Weltbild in Stellung 
zu bringen – unter polykontexturalen Verhältnissen kann beides 
nebeneinander bestehen. Heute brauchen sich beide Sphären jeweils 
unter unterschiedlichen Vorzeichen als ein Medium, um ihre eigenen 
Funktionsbezüge fortzuschreiben. Beide wissen einander zu nutzen, 
um sich gesellschaftlich zu legitimieren. Die Politik profitiert von den 
positiven und negativen Visionen, welche ihnen die Wissenschaft-
ler liefern und welche ihr darüber hinaus dann weiteren politischen 
Steuerungsbedarf anzeigen. Die Hirnforschung profitiert von einer 
Ressourcenallokation, die aus wirtschaftlichen Gründen allein nicht 
mehr zu rechtfertigen wäre.

schungsförderung längst überschritten haben und entsprechend auch 
die auslaufenden Lehrstühle nicht mehr besetzt werden. Das Damo-
klesschwert der gesellschaftlichen Irrelevanz hängt also auch über den 
naturwissenschaftlichen Fächern, zumal die hier betriebene Forschung 
in der Regel recht kostenintensiv ist.

193	An dieser Stelle würde sich eine historische Untersuchung lohnen, die 
der Frage nachgeht, inwieweit sich hirnwissenschaftliche und politische 
Argumente mit der fortschreitenden funktionalen Differenzierung im-
mer mehr entmischt haben, um dann unter den aktuellen Verhältnissen 
in recht komplexen Reflexionsverhältnissen miteinander in Beziehung 
zu treten. 

	 Man denke etwa an die politische Debatte, welche Paul Broca 1861 mit 
seiner Veröffentlichung zur Lokalisation des Sprachzentrums auslöste. 
Hirnforschung war damals unmittelbar politisch: »Die entschiedenen 
Polarisierungstendenzen, die sich in der französischen Lokalisierungs-
debatte zeigten, sind am ehesten vor einem weltanschaulichen Hinter-
grund zu erklären. Während die Lokalisationisten vor allem antiklerale, 
atheistische und republikanische Ideen vertraten, waren die Antilokali-
sationisten eher legitimistische Monarchisten und Anhänger des Papst-
tums, so daß die eine oder andere Stellungnahme zugleich als politisches 
Glaubensbekenntnis verstanden werden konnte. Ein Verständnis von 
Wissenschaft als primäre Erkenntnisquelle der sozialen und der Natur-
prozesse war gleichbedeutend mit einer Unterminierung kirchlicher und 
anderer Autoritäten« (Hagner 2006, 52).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


117

Wirtschaft

7 Wirtschaft

Wirtschaft beruht auf der Codierung von Eigentum unter dem Blick-
winkel der Dichotomie Haben/Nicht-Haben. In der antiken Welt 
konnte mit Aristoteles die Ökonomie noch als eine Unterabteilung 
der Politik betrachtet werden. Besitz, Landeigentum, Adelstitel und 
die hiermit verbundene Befreiung von schwerer Arbeit durch Sklaven 
bildeten die Voraussetzungen für die Partizipation an der bürgerli-
chen Polis. Mit der Moderne emanzipierte sich die Wirtschaft von 
der Politik. Möglich wurde dies vor allem durch den wirtschaftlichen 
Gebrauch von Geld. Als Mittel wurde Geld nun nicht mehr nur als 
Gegenwert in Tauschhandlungen genutzt. Geld und das hiermit kor-
relierte Eigentum werden jetzt selbst zu einem Medium, um Eigentum 
zu vermehren. Es mutiert nun zu Kapital, also zu jener Form, die 
ihren Einsatz mit Blick auf weitere Profitmöglichkeiten reflektiert. 

Das System der Wirtschaft

Mit der Einführung der Geldwirtschaft entsteht der ›Doppelkreislauf 
der Wirtschaft‹. Auf der einen Seite erhält man durch Zahlung ein 
Produkt, sei es eine Ware oder eine Dienstleistung. Auf der anderen 
Seite verliert man hierdurch etwas von seiner Zahlungsfähigkeit, da 
man Geld verliert. Anders als in den feudalistischen Verhältnissen, 
welche die Eigentumsverhältnisse festgeschrieben haben, oder in 
einer Subsistenzwirtschaft, welche auf dauerhaft verbürgten Verfü-
gungsrechten beruht, entsteht in der Geldwirtschaft eine besonde-
re Dynamik: Zahlungsfähigkeit und Zahlungsunfähigkeit sind nun 
ständig in Bewegung. Sie müssen auch in Bewegung gehalten werden, 
denn ohne hinreichende Zirkulation des Geldflusses würde die mo-
derne Wirtschaft kollabieren. 

Es reicht also nicht mehr aus, eine ausreichende Menge von Gü-
tern zu produzieren, die dann anschließend verteilt und konsumiert 
werden. Zudem müssen nun auch an verschiedenen Stellen des Kreis-
laufs Geldzahlungen im erforderlichen Maße in Form von Profiten 
und Löhnen abgeworfen werden, damit überhaupt Produkte gekauft 
werden können. Die moderne Wirtschaft produziert auf diesem Wege 
ihre typische, selbst erzeugte Unruhe. Sie muss wachsen und ihre 
Zahlungsflüsse ausdehnen, um hinsichtlich der wichtigen volks-
wirtschaftlichen Indikatoren ein Gleichgewicht aufrechterhalten zu 
können. 

Die Kontingenzformel der Wirtschaft, d. h. ihre gesellschaftliche 
Funktion, besteht in der Bewältigung von Knappheit.194  Hier gilt das 

194	Siehe hierzu auch das Kapitel »Knappheit« in Luhmann (1996b, 177 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

118

Gleiche wie im Hinblick auf die Kontigenzformeln der anderen Funk-
tionssysteme: Wirtschaft kann sich gesellschaftlich nur legitimieren, 
wenn sie den Verdacht ausräumen kann, dass sie sich lediglich mit 
sich selber beschäftigt, dass es also auch um volkswirtschaftlichen 
Wohlstand und nicht nur um die Perpetuierung des Geldspiels geht. 
Wir begegnen an dieser Stelle dem Paradoxon der modernen Wirt-
schaft – der Frage, ob es überhaupt wirtschaftlich ist, diesen oder 
jenen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens in einen sich selbst be-
stimmenden Zahlungsverkehr aufzunehmen.195 An der Frage, wie die 
Wirtschaft und das Gemeinwohl miteinander in produktiver Weise in 
Beziehung gebracht werden können, setzen dann die großen volks-
wirtschaftlichen Theorien an.196

Aus betriebswirtschaftlicher Perspektive sind für einen konkreten 
Betrieb dann Fragen, wie, warum und wo man investieren solle, zu 
entscheiden. Unternehmen folgen dabei theoriegeleiteten Program-
men, die ihre Entscheidungen spezifizieren und in bestimmte Hand-
lungskorridore lenken. Entsprechend dem Code der Wirtschaft ist 
zwar klar, dass es um das Verhältnis von Zahlung/Nicht-Zahlung 
geht, also darum, welchen Preis man auf dem Markt für ein bestimm-

195	Dass dieser Verdacht keineswegs so leicht von der Hand zu weisen 
ist, wird deutlich, sobald man sich klarmacht, dass Wirtschaft eine be-
stimmte Form von Kommunikation darstellt:

	 »Die soziale Funktion von Wirtschaft ist die Kommunikation von 
Knappheit. ›Alles könnte anders sein, aber die Mittel zur Erreichung 
bestimmter Ziele sind knapp‹ – das ist die Mitteilung einer Wirtschaft, 
die in unserer Gesellschaft um andere Mitteilungen konkurriert. [...] Die 
eigentümliche Brisanz dieser sozialen Funktion der Wirtschaft versteht 
man nur, wenn man sich von der Vorstellung verabschiedet, die Knapp-
heit der Ressourcen sei ein naturgegebener Sachverhalt. Das Gegenteil 
ist der Fall. Die Knappheit ist ebenso wie ihr Spiegelbild, der Überfluss, 
eine von der Wirtschaft im Kontext von Gesellschaft erst gemachte 
und immer wieder neu bestätigte soziale Konstruktion, ein ›Faktum‹ im 
Wortsinn (lat. facere = machen) und ein ›Datum‹ (lat. dare = geben) nur 
für diejenigen, die anderen deren Kommunikation von Knappheit bereits 
abgenommen haben und bereit sind, dafür zu bezahlen, was ihnen jetzt 
als notwendig erscheint. Die ›Operation Knappheit‹ behauptet die Not, 
um sie zu wenden. Das schließt ein, am durch seine eigene Mitteilung 
konstruierten Sachverhalt anschließend nicht mehr zu zweifeln, weil 
man anderenfalls den Boden unter den Füßen verliert, auf dem die Be-
rechnung des eigenen Spielraums stattfinden soll« (Baecker 2006, 13).

196	Angefangen mit Adam Smiths Idee der Unsichtbaren Hand, entspre-
chend der der freie Markt im freien Austausch der Kräfte am besten dem 
Wohlstand aller diene, bis hin zur Marxschen Auffassung, dass eine auf 
surplus value beruhende Warenwirtschaft per se nicht dem Wohle aller 
dienen könne, reicht hier das Spektrum der Reflexionen.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


119

Wirtschaft

tes Produkt erhalten kann und wie viel man für die Herstellung, den 
Vertrieb, die Lagerung und die Bewerbung zu zahlen hat. Da jedoch 
auf dem Markt auch andere Akteure mitspielen und sich zudem 
mit Blick auf die Zeitverhältnisse die Frage stellt, wie sich die Preise 
morgen oder übermorgen entwickeln, entstehen in der Wirtschaft 
komplexe Reflexionsverhältnisse, entsprechend denen nun im Sinne 
einer Beobachtung zweiter Ordnung zu reflektieren ist, wie andere 
Marktteilnehmer den Markt beobachten. 

Auch dies ist wiederum nur durch Theorie möglich. Die klassische 
und üblicherweise die Betriebswirtschaft leitende Theorie folgt dem 
Modell des Rational-Choice. Platt gesagt wird hier der Annahme 
gefolgt, dass Akteure im Hinblick auf ihre Kaufentscheidungen fest-
liegende Präferenzen haben und dann entsprechend dem Prinzip der 
Nutzenmaximierung den Markt nach Möglichkeiten abtasten, um 
ihre Wünsche am kostengünstigsten zu befriedigen. Entsprechend 
wird dann davon ausgegangen, dass sich Preise im Wechselspiel von 
Angebot und Nachfrage austarieren.

Moderne Reflexionsbedingungen der Wirtschaft

Mit Blick auf die Rolle von Marken und Werbung und in Hinsicht auf 
neuere Theorieentwicklungen tritt jedoch die Wirtschaftstheorie in 
eine weitere Komplexitätsstufe ihrer Reflexion ein. Denn um mit Bir-
ger Priddat zu sprechen: Der in Märkten ausgehandelte Tauschwert 
ist nun nicht mehr nur über die Relation von Angebot und Nach-
frage zu bestimmen, sondern wird abhängig von gesellschaftlicher 
Kommunikation, die ihrerseits die Präferenzen und Wünsche von 
Marktteilnehmern moderieren, generieren und abwerten kann.197 

Die Selbstbeobachtung von Wirtschaft wird unter diesen theore-
tischen Prämissen recht komplex, da nun einerseits die Subjektivi-
tät der Wirtschaftsakteure vorausgesetzt werden muss, diese jedoch 
nicht mehr als Einheit zu behandeln sind, sondern selbst in ihrem 
subjektiven Erleben als gesellschaftsabhängig moduliert zu modellie-

197	»Märkte sind nicht mehr aus sich heraus ihre Funktion bestimmend, 
sondern zusätzlich werden sie über Kommunikationen gesteuert, die 
außerhalb von Märkten stattfinden: in den sozialen Netzwerken von Fa-
milie, Freunden, Bekannten, Kollegen, in den diversen Öffentlichkeiten, 
medial und nicht-medial etc. Wenn diese Kommunikationen Präferenzen 
von Marktakteuren verschieben, generieren oder entwerten [...] haben 
wir es mit einer zweiten governance-Ebene der Marktprozesse zu tun. 
Dann ist die Ökonomie aber nicht ohne Kommunikationsanalyse zu be-
schreiben. Dann wäre die Allokationseffizienztheorie, ihre neoklassische 
Gleichgewichts-Modellierung, Theoriegeschichte« (Priddat 2002, 225).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

120

ren sind. Prinzipiell kann nun alles, was in der Gesellschaft verhan-
delt wird – der CO2-Anstieg, die fehlende soziale Verantwortung von 
Managern, Verschiebungen in der ästhetischen Wahrnehmung etc. 
– das Verhalten der Akteure auf dem Markt auf die eine oder andere 
Weise beeinflussen. Nico Stehr spricht in diesem Zusammenhang gar 
von einer »Moralisierung der Märkte«.198

Das Verhältnis zwischen Wirtschaft und 
Neurowissenschaften

Schauen wir nun entsprechend der für unsere Zwecke knapp, aber 
hinreichend charakterisierten Kontextur der modernen Wirtschaft 
auf ihr Verhältnis zu den Hirnwissenschaften. Hierbei ist es hilf-
reich, zunächst zwischen zwei Ebenen zu unterscheiden: Die erste 
behandelt die Frage der wirtschaftlichen Investition in die Neurowis-
senschaften. In der zweiten geht es darum, inwieweit neurowissen-
schaftliche Erkenntnisse die Entwicklung wirtschaftlicher Theorien 
und Programme stimulieren können. Die Zahlungsverhältnisse und 
Kapitalverwertungsmöglichkeiten innerhalb der Neurowissenschaf-
ten sind zwar interessante Themen, die wir jedoch an dieser Stelle 
nicht weiterverfolgen können. Inwieweit beispielsweise medizinische 
Unternehmen, pharmazeutische Industrie, Großgerätehersteller, Ver-
sicherungen etc. aktuell oder potentiell von der Hirnforschung profi-
tieren können, ist eine Frage, die vor allem von den Wirtschaftswis-
senschaften zu beantworten ist. An dieser Stelle ist nur festzuhalten, 
dass auch biomedizinische Wirtschaftsunternehmen kaum eigene 
oder bestenfalls auf enge pharmazeutische Anwendungen bezogene 
hirnwissenschaftliche Grundlagenforschung betreiben. Entsprechen-
de finanzielle Zuwendungen aus der Wirtschaft laufen – mit Aus-
nahme einer neurobiologisch inspirierten Marktforschung199 – nicht 
mit Blick auf ein unmittelbares Verwertungsinteresse. Wenn dies-
bezügliche Förderungen stattfinden, dann eher als Prestigeprojekte 
firmennaher Stiftungen, deren Geldgeber mit Blick auf den eigenen 
Geschäftsbereich in der Regel eher wenig mit biologischen Themen 
zu tun haben.200 

Mit der zweiten Ebene stellt sich die in unserem Zusammenhang 
soziologisch interessantere Frage, in welcher Beziehung die Ergeb-
nisse der Hirnforschung zu den Semantiken der Wirtschaft stehen. 

198	Siehe Nico Stehr (2007).
199	Siehe hierzu aus Perspektive einer kritischen Medienreflexion auch Bé-

nilde (2007).
200	Man denke hier beispielsweise an das Hertie-Institut für klinische Hirn-

forschung oder die entsprechenden Förderprogramme der Volkswagen- 
oder Robert-Bosch-Stiftung.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


121

Wirtschaft

An dieser Stelle ist zunächst darauf hinzuweisen, dass die Wirt-
schaftswissenschaften auch in methodologischer Hinsicht über-
wiegend eine theoretische Disziplin darstellen. Sie vollziehen ihre 
Modellierungen überwiegend spekulativ, und zwar auf Basis eines 
hypothetischen Akteursmodells. Um hier mit Birger Priddat und 
Alihan Kabalak zu sprechen: »Seitdem das theoretische Lager zum 
Anfang des 20. Jahrhunderts den sogenannten Methodenstreit gegen 
die empirisch ausgerichtete (und bis dahin führende) Deutsche Histo-
rische Schule für sich entschieden hat, geht die Ökonomie weitgehend 
spekulativ vor [...]. In der Folge hat die Ökonomik eine Rationali-
tätstheorie, bzw. eine Theorie idealer Kognition, konzipiert, die sie 
ihren Modellen axiomatisch zugrunde legt.«201 Wie beispielsweise im 
Funktionssystem des Rechts lässt sich auch bei der Wirtschaft eine 
operative Schließung der eigenen Programmatik hinsichtlich der eige-
nen Beobachtungsoperationen feststellen. Die Wirtschaft entscheidet 
selber, welche Kriterien sie ihrem wirtschaftlichem Handeln zu Grun-
de legt. Der homo oeconomicus wie auch die Idee des Marktes sind 
reine Konstrukte der Wirtschaftswissenschaften. Von außen – etwa 
aus Perspektive der Sozialwissenschaften – mag man das hier zum 
Ausdruck kommende Akteursmodell wie auch die hieraus abgeleitete 
systemische Dynamik für unterkomplex halten und psychologische 
und soziologische Erweiterungen einfordern. Dies hindert jedoch 
die Wirtschaft nicht, programmatisch weiterhin an diese durch die 
eigenen Praxen hervorgebrachten Konstrukte anzuschließen. 

Die Wirtschaftswissenschaften als die mit Hinblick auf die Aus-
bildung entsprechender Führungseliten  wichtigsten Produzenten 
wirtschaftlicher Theorie- und Programmangebote operieren zwar 
weiterhin überwiegend auf Basis der benannten Theorietradition. 
Mit der neuen Disziplin der Neuroökonomik entsteht in ihr jedoch 
– neben der spieltheoretisch fundierten experimentellen Ökonomik 
– ein zweites originär empirisches Feld, welches in Form von eigen-
ständigen Studien Ergebnisse in den wirtschaftswissenschaftlichen 
Diskurs einspeisen kann. Mit dem Erfolg der neuen bildgebenden 
Verfahren entstanden an unterschiedlichen universitären oder uni-
versitätsnahen Zentren interdisziplinäre Verbünde zwischen Neuro-
logen, Verhaltenswissenschaftlern und Ökonomen.202 

Im Prinzip handelt es sich bei diesen Projekten um eine spezielle 
Form der qualitativen Marktforschung, in der die Idee verfolgt wird, 

201	Priddat und Kabalak (2008, 139). Vgl. zum Methodenstreit auch Prid-
dat (1995).

202	Als wichtige Orte sind hier unter anderen zu nennen: Stanford Universi-
ty, Carnegie Mellon University, Massachusetts Institute of Technology; 
und für den deutschsprachigen Raum: das Neuroeconomics Lab der 
Universität Bonn.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

122

durch einen gezielten Blick ins Gehirn den Motiven von Käufern, 
Anlegern und anderen wirtschaftlichen Entscheidungsträgern auf 
die Spur zu kommen. Mit Blick auf ihre Suchstrategie ähnelt sie 
hiermit in gewisser Weise den deutenden hermeneutischen sozialwis-
senschaftlichen Zugängen,203 nur dass eben über das Hirnbild eine 
andere Form der Evidenz angestrebt wird.204

Emotionen und wirtschaftliche Entscheidungen

Was lässt sich nun aus neuroökonomischer Perspektive über das 
Verhalten von Akteuren sagen, die an wirtschaftlichen Prozessen 
partizipieren? Man stellt fest, dass Konsumerlebnisse im Gehirn Be-
lohnungsreaktionen auslösen, die als lustvoll erlebt werden,205 dass 
Angst mit bestimmten Blockaden in Bezug auf Investitionsentschei-
dungen assoziiert ist,206 dass Verluste und Gewinne im Gehirn über 
unterschiedliche Prozesse codiert werden, also nicht gleichberech-
tigt miteinander verrechnet werden,207 dass Vertrauen und Empa-
thie eine wichtige Rolle in den geschäftlichen Beziehungen spielen208 
und dass dieses Vertrauen durch das Wissen um die Fairness des 
Partners moduliert wird.209 Zudem kann auch gezeigt werden, dass 
Menschen Lust dabei empfinden, wenn sie Akteure, die vermeintlich 
unmoralisch handeln, bestrafen. Letzterer Aspekt ist insofern bemer-
kenswert, als dass man den persönlichen Lustgewinn bei Bestrafung 
selbst dann erlebt, wenn dies für einen in wirtschaftlicher Hinsicht 
von Nachteil ist.210

Um es mit Priddat aus wirtschaftswissenschaftlicher Perspektive zu 
reformulieren. Wir finden hier über das kurzsichtige »Nutzenspiel« 
marktförmig agierender Akteure hinausgehend ein »strategisches 
Nutzenspiel«, in dem Vertrauen und Kooperationsmöglichkeiten 
abgetastet werden, sowie ein »Korrektur- oder Strafspiel«, welches 

203	Mit Blick auf das Ziel, die Motivstruktur von Käufern zu erforschen, 
wundert es dann auch wenig, dass programmatische Texte zur Neuro-
ökonomie in der Zeitschrift »Qualitative Marked Research« veröffent-
licht werden (s. etwa Kenning, et al. 2007b).

204	Siehe zur epistemischen Problematik computergenerierter Hirnbilder 
beispielsweise Wolfgang Coy (2003).

205	Siehe als Überblick und Einführung etwa Peter Kenning und Hilke Plass-
man (2005).

206	Vgl. Peter Kenning et al. (2007a).
207	Vgl. Dolan Seymour et al. (2007a).
208	Vgl. Tania Singer und Ernst Fehr (2005).
209	Vgl. Tania Singer (2006).
210	Vgl. Seymour et al. (2007b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


123

Wirtschaft

amoralisches Verhalten eines Partners auch dann bestraften lässt, 
wenn dies für einen selbst zunächst nur Nachteile mit sich bringt. 
All diese ›Spiele‹ werden durch jeweils spezifische, im Hirnscan lo-
kalisierbare ›Emotionen‹ gerahmt.211 

Kulturell geprägte Semantiken

Schauen wir nun auf einen Befund der neuroökonomischen Markt-
forschung, der etwas anders gelagert ist und andere Implikationen 
mit sich bringt. In der Arbeitsgruppe um Read Montague wurde 
eine Reihe von Experimenten zur kulturellen Bedeutung von Erfri-
schungsgetränken durchgeführt. Es zeigt sich beispielsweise, dass der 
Pepsi-Cola- und Coca-Cola-Konsum zu ähnlichen Aktivierungsmu-
stern im Belohnungszentrum führt, wenn nicht bekannt ist, welche 
Marke dem Probanden vorgesetzt wird. Es ergaben sich nur leich-
te Unterschiede in der Bewertung. Im Durchschnitt bewerteten die 
Konsumenten den Geschmack von Pepsi Cola ein wenig besser als 
den von Coca Cola. Die hirnphysiologische Reaktion der Probanden 
ändert sich jedoch in ausgeprägter Weise, wenn die Getränke nicht 
›verblindet‹ gegeben, sondern mit der jeweiligen Marke assoziiert 
werden. Nun wird üblicherweise Coca Cola präferiert und im Muster 
der Hirnaktivität zeigten sich zusätzlich Aktivitäten an bestimmten 
Stellen im präfrontalen Kortex. Da diese Bereiche mit Semantik und 
Sprache in Verbindung gebracht werden, kommen Montague et al. 
zu dem Schluss, dass Coca Cola seinen eigentlichen Wert aufgrund 
einer kulturell geprägten Semantik erhalte, während seine Produkt-
eigenschaften eine zweitrangige Rolle spielen.212 

Die Eingebundenheit von Produktwahrnehmung in kulturell ge-
prägte Emotionen überrascht einen Sozialwissenschaftler nicht wirk-
lich. Man mag nun wie Holger Rust auf die Trivialität dieser Ergeb-
nisse verweisen und zu dem Schluss kommen, dass die Hirnforschung 
nichts anderes tut, als die »schon lange etablierten Befunde aus Sozio-
logie und Sozialpsychologie« zu reformulieren, nämlich festzustellen, 
dass »die durch symbolische Interaktion begründete soziokulturelle 
Ausprägung der biologisch vorgeprägten menschlichen Handlungs-
systematik auch in wirtschaftlichem Handeln« maßgeblich sei.213 

Eine solche Bewertung erfolgt jedoch aus Perspektive einer sozio-
logischen Kontextur. Für die Wirtschaftswissenschaften stellen sich 
die Reflexionsverhältnisse anders dar. Zum einen ist herauszustellen, 
dass es ihr nicht in einem psychologischen Sinne um den Menschen 

211	Priddat (2007, 213).
212	Siehe McClure et al. (2004).
213	Rust (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

124

geht, sondern vor allem um die Funktionsfähigkeit der Wirtschaft. 
Hier ist es vor allem entscheidend, auch in Zukunft wirtschaftliche 
Entscheidungen zu treffen. 

Um es mit Kabalak zu formulieren: »Dass sich der Zahlungsver-
kehr selbst reproduziert, sobald er einsetzt, ist eine Randbedingung 
ökonomischen Entscheidens, die nicht von der Anlage des Hirns ab-
geleitet werden kann. Man kann zwar feststellen, dass das Gehirn mit 
diesem Phänomen arbeiten kann, sobald es eintritt, aber das ist längst 
am Verhalten von Personen abgelesen worden. Nur hat man dabei 
bislang die Rolle der Kognition überschätzt. Am Ende bleibt der 
kontingente Hinweis auf einen Einfluss der Emotion«.214 Wirtschaft, 
sobald sie sich als wirtschaftliches Denken selbst plausibilisiert hat, 
funktioniert auf Basis der kommunikativen Engführung durch ihren 
Code. Was die Neuroökonomik an dieser Stelle hinzufügt, ist zu-
nächst nur eine Feinadjustierung im Bereich des Marketings. 

Quasi-Verwissenschaftlichung bei bleibender Autonomie

Theoretisch könnte man nun mit Andreas Huchler zwar zunächst 
vermuten, dass hiermit auch das Rational-Choice-Modell als das 
historische Fundament der Wirtschaftstheorie ausgehebelt werden 
könnte. Die Wirtschaft und ihre Theorie hätten nun mit Blick auf 
eine stärkere Nähe zur Empirie von »den axiomatisch zu Modellbil-
dungszwecken eingeführten, kontrafaktisch hyper-rationalen Annah-
men des Homo oeconomicus« abzurücken. Aber hiermit würde sich 
zugleich die Frage stellen müssen, auf »welcher alternativen paradig-
matischen Basis« eine »um ihre rationalistischen Verhaltensannah-
men beraubte Ökonomie künftige Kosten-Nutzen-Analysen erstel-
len« könnte.215 Denkbar wären nun einerseits eine reduktionistische 
Wirtschaftsbiologie, die dann in einem durch die Evolution per se 
auf ökonomisches Denken getrimmten Gehirn ihren Ausgangspunkt 
nehmen würde,216 oder andererseits eine kommunikationstheore-

214	Kabalak (2007, 168).
215	Huchler (2007, 208)
216	Siehe als Beispiel für die Forderung nach einer fundamentalen Biologie-

sierung Read Montague: »All choices are economic decisions, and this 
is true because mobile organisms run on batteries. For them the clock is 
always ticking and their battery draining so every moment represents a 
choice of how to invest a bit of energy. From this perspective, all choices 
– those made and those not made – engender costs and yield variable 
future returns. There is no more fundamental stricture for an organism 
than to behave so as to recharge their batteries; consequently, each mo-
ment of existence is attended by the need to value that moment and its 
near-term future quickly and accurately. The central issue of neuroeco-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


125

Wirtschaft

tische Erweiterung der Wirtschaftswissenschaften. Diese würden 
somit gewissermaßen zu einer besonderen, auf Austauschprozesse 
fokussierenden Variante der Kulturwissenschaften mutieren. Beide 
Wege würden die »Auflösung der gesamten traditionsreichen Diszi-
plin« mit sich bringen und sind entsprechend in naher Zukunft nicht 
wahrscheinlich.217 

Entsprechend der weiteren Argumentation von Huchler ist viel-
mehr davon auszugehen, dass im Binnenverhältnis des Reflexions-
systems der Wirtschaft »biologische Erklärungen« vor allem »dann 
und möglichst nur dann ökonomisch zitier- und hoffähig« werden, 
»wenn sie in den Fällen, in denen die Ökonomie derzeit qua Modell-
bildung in Erklärungsnöte kommt, plausible naturwissenschaftliche 
Antworten für das Problem des infiniten Regresses ökonomischer 
Erklärungen liefern«. Der Neuroökonomie würde dann gegenüber 
den funktional äquivalenten sozialwissenschaftlichen Ansätzen vor 
allem deshalb der Vorzug gegeben, weil die »historisch» tradierte 
»Strategie der Quasi-Vernaturwissenschaftlichung ökonomischer 
Forschungslogik« mit ihrem Mythos der Objektivität eben besser 
zu den naturwissenschaftlichen Denkmodellen passt. Den für die 
Entwicklung der »Grenznutzen-« und »Spieltheorie» notwendigen 
Brückenhypothesen kann auf diesem Wege leichter der legitimie-
rende Status von »Quasi-Naturwissenschaftlichkeit« zugewiesen 
werden.218�

In gewisser Weise würde die Neuroökonomik innerhalb der 
Wirtschaftstheorie sozusagen die Rolle eines Placebos einnehmen 
– sie wirkt symbolisch, aber nicht strukturverändernd.219 Auch die 
wirtschaftliche Kontextur würde dann autonom bleiben und nur 
aufgrund ihrer eigenen programmatischen Selektivität auf neurowis-
senschaftliche Ergebnisse zurückgreifen.

nomics is valuation – the way the brain values literally everything from 
internal mental states to experienced time (the neuroscience part), and 
why it should do so one way and not another (the normative economics 
part). All these valuations have now begun to be probed in experiments 
by pairing quantitative behavioral and computational modeling with 
neuroimaging or neurophysiological experiments« (Montague 2007, 
219).

217	Huchler (2007, 208).
218	Huchler (2007, 209).
219	Für die anspruchsvolle Reflexion wirtschaftlicher Prozesse wird mit 

Priddat und Kabalak auch in Zukunft gelten, dass hier eine ganz andere 
Qualität der Reflexion zu fordern ist: »Die Theoriearbeit wird uns die 
bloße Beobachtung des Gehirns aber nicht abnehmen. Dazu wird schon 
bei ökonomischen Fragen, wie jeher, ein ganzes Spektrum an Disziplinen 
heranzuziehen sein: von der Soziologie über die Sprachwissenschaft und 
nun bis hin zur Neuroökonomik« (Priddat/Kabalak 2008, 144).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

126

8 Religion

Die Beziehung zwischen Hirnwissenschaft und Religion ist kom-
pliziert. Sie ist ebenso wie ihr Verhältnis zu Recht und Erziehung 
eng verbunden mit der Entwicklung der funktional differenzierten 
Gesellschaft. Noch vor zweihundert Jahren stellten hirnwissenschaft-
liche Argumentationsfiguren ein eindeutiges politisches Bekenntnis 
dar, mit dem das liberale und aufgeklärte Bürgertum den kirchlich 
orientierten konservativen Kräften unversöhnlich gegenüberstand.220 
Heutzutage sind die Reflexionsverhältnisse zu einer Vielzahl mögli-
cher Perspektiven ausdifferenziert. Religion und Wissenschaft kön-
nen voneinander entkoppelt sein, aber ebenso in eine Position der 
wechselseitigen Kritik oder Affirmation treten. Schauen wir zunächst 
auf die Kontextur der Religion, um dann das Verhältnis von Religion 
zur Wissenschaft im Allgemeinen wie zur Hirnforschung im Speziel-
len näher zu beleuchten.

Immanenz und Transzendenz:  
Religion als gesellschaftliche Kontextur 

Sobald wir nach dem Wesen der Religion fragen, müssen wir fest-
stellen, dass religiöse Semantiken wie alle anderen gesellschaftlichen 
Formationen dem Wandel unterliegen, es also schwerfällt, von der 
Religion als einer festen Größe oder Identität zu sprechen. Zudem 
entwickelten sich in unterschiedlichen geografischen und kulturellen 
Kontexten solch verschiedene Formen von Religion und spiritueller 
Praxis, dass sich kaum von Religion als einheitlicher Essenz oder im 
Religionsvergleich auch nur im Ansatz von ähnlichen Konzepten 
sprechen lässt. Religion an spirituelle Erlebnisse zu binden, wird 
beispielsweise jenen Varianten der Schriftreligion nicht gerecht, die 
überwiegend auf die Verkündung und Interpretation der Offenba-
rung beruhen. Auch stellt der Verweis auf ein göttliches Wesen kein 
verbindendes gemeinsames Merkmal dar, da einige buddhistische 
Religionssysteme recht gut ohne personalisierte Vorstellungen von 
transzendentalen Wesenheiten auskommen können.221 

220	Vgl. Michael Hagner (2006, 38 ff.).
221	Insbesondere im ursprünglichen Theravada-Buddhismus und im Zen 

wird auf eine personalisierte Vorstellung von transzendenten Wesenhei-
ten verzichtet. Demgegenüber finden sich dann im Mahajana und im 
tibetischen Buddhismus eine Reihe von Gottheiten, denen in gewisser 
Weise Personeneigenschaften zugeschrieben werden können (Vgl. Conze 
1983).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


127

Religion

Der Versuch, Religion an einem bestimmten Inhalt festmachen 
zu wollen, führt in jene eurozentristische Verzerrung, die mit dem 
Christentum nur allein die eigene Tradition als Maßstab für Religi-
on nehmen kann. So wie sich beim positiven Recht keine externen 
Gründe (zum Beispiel die Natur des Menschen) mehr nennen lassen, 
um das Recht zu bestimmen – das Recht bestimmt sich allein selbst –, 
hat es unter den gegebenen Verhältnissen auch keinen Sinn mehr, die 
Religion an bestimmten naturgegebenen Inhalten oder konkreten 
Praxen festmachen zu wollen. Stattdessen ist es analytisch produk-
tiver, entsprechend einer differenztheoretischen Perspektive davon 
auszugehen, dass es die Religionen selber sind, welche sich vom Rest 
der Gesellschaft als Religion unterscheiden. 

Auf dieser operativen Basis stellt Religion ein eigenständiges Kom-
munikationssystem dar, welches sich selbst identifiziert und sich – 
hier mit Blick auf die Vielzahl bestehender Religionen im Plural zu 
denken – über unterschiedliche Programme und unterschiedliche 
Spezifikationen durch seine eigenen Operationen erzeugen und dann 
als kommunikative Einheit dem Rest der Gesellschaft entgegentreten 
kann. 

Ihr gesellschaftliches Bezugsproblem findet eine solchermaßen 
nur noch operativ bestimmbare Religion in dem Unbeobachteten, 
in all dem, was aus der weltlichen Erfahrung ausgeschlossen bleiben 
muss, an der Grenze des Verstehbaren, sozusagen im Sinn jenseits 
des bestimmbaren Sinns. ›Religion‹, so die systemtheoretische Re-
konstruktion, thematisiert, das heißt: kommuniziert diese jenseitige 
Dimension in dieser Welt. Sie hat es also mit dem »Einschluß des 
Ausgeschlosssenen, mit der zunächst gegenständlichen, dann loka-
len, dann universellen Anwesenheit des Abwesenden zu tun« und 
entsprechend kann »all das, was hier und anderenorts, in der Reli-
gion und in ihrer soziologischen Analyse darüber gedacht und gesagt 
wird, [...] nur eine Chiffre sein für das, was gemeint ist«.222 Religion 
kommuniziert die Differenz von »beobachtbar/unbeobachtbar« und 
konstituiert dadurch ihre eigene Form der Kommunikation, indem 
sie nun die Welt aus der Perspektive der Leitkodierung immanent/
transzendent beobachtet, denn erst von »der Transzendenz aus ge-
sehen erhält das Geschehen in dieser Welt einen religiösen Sinn«.223

222	Luhmann (2000c, 31 f.).  
223	Luhmann (2000c, 77). Religiöse Kommunikation heißt jedoch auch 

immer, dass ein Sinn vermittelt wird, der »explizit darauf besteht, daß 
das Gemeinte, Mitgeteilte und zu Verstehende für Bewußtsein unzu-
gänglich ist. Damit werden Sinnformen wie Dahintersein, In-etwas-Sein, 
Unsichbarkeit, Unabbildbarkeit als Metaphern etabliert und in Umlauf 
gebracht, und das Bewußtsein hat sich an diese Sprache zu gewöhnen«. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

128

Aus der hier vorgestellten Perspektive bleibt die Funktion der Re-
ligion unhintergehbar. Weder Wissenschaft noch Ästhetik können 
ihre Rolle übernehmen, denn die systemtheoretische Analyse muss 
zwangsläufig zur Einsicht führen, »daß die Welt das Bewußtsein 
und Kommunikation überfordere« und zumindest »in diesem Sinne 
transzendent sei«, wenngleich hier »der Hinweis auf Transzendenz 
nicht beruhigend, sondern beunruhigend« ist.224 Die Leistung oder 
auch Funktion von Religion liegt mit Blick auf die Ausgangssituation 
der ›chronischen Unsicherheit‹ hinsichtlich des Weltzustandes gerade 
darin, »mit oder ohne Gott, die Möglichkeit einer Kommunikation 
der Einheit von Immanenz und Transzendenz« zu ermöglichen, »ei-
ner Kommunikation also, die dem Individuum bestätigt, daß es in 
allem, was geschieht, sich selbst wiederfinden kann«.225 Um poin-
tiert zusammenzufassen: Religion, in dem hier verstandenen Sinne 
»garantiert die Bestimmbarkeit allen Sinnes gegen die miterlebte 
Verweisung ins Unbestimmbare«.226

Wie für die anderen Funktionssysteme gilt auch für die religiöse 
Kommunikation, dass der Verdacht auszuräumen ist, dass sie sich 
nur um sich selber dreht. Entsprechend dem ›Selbstbefriedungsver-
bot‹ darf nicht der Eindruck entstehen, dass in religiöser Rede sprach-
liche Formen nur auf sich selber verweisen. Denn um zu überzeugen, 
muss es Religion um etwas Wesentlicheres gehen. Frei nach Wittge-
steins Diktum, dass man darüber zu schweigen habe, worüber man 
nicht sprechen könne,227 geht es ihr gerade um die Kommunikation 
über das Unaussprechliche. Verschiedene religiöse Systeme bieten 
hier unterschiedliche Lösungen als Kontingenzformel an. Im Bud-
dhismus erscheint der Verweis auf die Erfahrung der Erleuchtung,228 

Dies entlastet die religiöse Kommunikation jedoch nicht davon, »im 
Diesseits mit Plausibilität, wenn nicht zweifelsfreier Evidenz, mit Bezug 
auf das Jenseits« zu kommunizieren, denn sonst wäre sie allzu leicht an 
ihren performativen Widersprüchen dekonstruierbar (Luhmann 2000c, 
41).

224	Luhmann (2000c, 109). Religion leistet dann genau in diesem Sinne 
eine Komplexitätsreduktion, eine Überführung von »unbestimmbarer 
Weltkomplexität« in »bestimmbare« Systemkomplexität, und erlaubt 
dadurch, dass »Ereignisse und Möglichkeiten in einer Weise« inter-
pretiert werden, »die mit sinnhafter Orientierung korreliert und eine 
Steigerung tragbarer Unsicherheit ermöglicht« (Luhmann 1992, 80).

225	Luhmann (2000c, 111).
226	Luhmann (2000c, 127).
227	Wittgenstein (1990).
228	Die Erleuchtung bzw. die Erfahrung des Nirvana erscheint hier als das 

paradoxe Erlebnis einer nicht sinnlichen Erfahrung, die nicht als Ziel 
einer Bemühung erreicht werden kann (vgl. Vogd 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


129

Religion

im Christentum die Referenz auf ›Gott‹. Als gemeinsames Moment 
der unterschiedlichen Wege tritt der Verweis auf eine Erlösungsper-
spektive auf.229 

Das Verhältnis von Religion und Wissenschaft

Im Hinblick auf die hier geschilderte gesellschaftliche Funktion der 
Religion – der Reflexion der Immanenz unter dem Blickwinkel der 
Transzendenz – ist Religion auch in einer säkularisierten Gesellschaft 
nicht durch Wissenschaft zu ersetzen. Wissenschaft hat aus guten 
Gründen mit Fakten zu tun, also mit Konstruktionen die – in welcher 
Form auch immer – einer Überprüfung durch Wahrheitsbedingungen 
unterzogen werden können. Dies kann und darf jedoch nicht für die 
Religion gelten, da diese sich auf Unergründbares gründet. 

Innerhalb des christlichen Abendlandes war die vollständige Tren-
nung von Wissenschaft und Religion in zwei Funktionssysteme ein 
Prozess, der mehr als 300 Jahre gebraucht hat. Ein wichtiger Kno-
tenpunkt dieser Entwicklung ist der Fall Galileo Galilei, der Prozess 
der katholischen Kirche gegen jenen Physiker, der entgegen dem 
gängigen antiken Weltbild gute Gründe vorbringen konnte, dass die 
Erde um die Sonne kreist, also unsere menschliche Welt nicht mehr 
im Mittelpunkt des Kosmos zu verorten ist. Für das Verständnis 
des Falls Galileo ist zu beachten, dass auch innerhalb der Kirche 
bereits wichtige Würdenträger längst Zweifel darüber hegten, ob 
man die Heilige Schrift weiterhin entsprechend der althergebrachten 
Form auslegen könne. Galileo selbst war keineswegs ein unfrommer 
Mann oder gar ein Kirchenkritiker. Vielmehr zählten viele Kleriker, 
darunter auch Kardinal Maffeo Barberini, der spätere Papst Urban 
VIII., zu seinen Freunden und Bewunderern. Es kann heute davon 
ausgegangen werden, dass es sich bei dem bekannten Inquisitions-
prozess vor allem um ein innerkirchliches Problem gehandelt hat, 
das mit der Wandlung der eigenen religiösen Semantik zu tun hatte. 
Es ging hier also (noch) nicht um die Kritik an der Religion, sondern 
um den Kampf darum, wer hinsichtlich der religiösen Dogmatik die 
Deutungsgewalt behielt. Theologisch abgeschlossen wurde diese An-
gelegenheit für die katholische Kirche erst durch Johannes Paul II, der 
1979 die Päpstliche Akademie der Wissenschaften damit beauftragte, 
den Fall Galileo aufzuarbeiten, um dann 1992 in seiner berühmten 
Rede vor der Akademie festzustellen: 

229	»Sie stellen damit Zugang zur Transzendenz in Aussicht als Korrektiv 
für das Leiden an Unterscheidungen. Sie stellen in Aussicht, daß jede 
Unterscheidung in ein Jenseits aller Unterscheidungen aufgehoben wer-
den kann. Das ist die Form, in der die Unterscheidung von Immanenz 
und Transzendenz präsentiert wird« (Luhmann 2000c, 150).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

130

»Merkwürdigerweise zeigte sich Galilei als aufrichtig Glaubender 
in diesem Punkte weitsichtiger als seine theologischen Gegner. 
Er schreibt an Benedetto Castelli: ›Wenn schon die Schrift nicht 
irren kann, so können doch einige ihrer Erklärer und Deuter in 
verschiedener Form irren‹ (Brief vom 21. Dezember 1613, in der 
›Edizione nazionale delle Opere di Galileo Galilei‹) […] Das pa-
storale Urteil angesichts der Theorie des Kopernikus war in dem 
Maße schwierig zu formulieren, wie der Geozentrismus scheinbar 
selbst zur Lehre der Heiligen Schrift gehörte. Es wäre nötig ge-
wesen, gleichzeitig Denkgewohnheiten zu überwinden und eine 
neue Pädagogik zu entwickeln, die dem Volk Gottes weiterhelfen 
konnte. Sagen wir es allgemein: Der Hirte muß wirklich kühn sein 
und sowohl eine unsichere Haltung, aber auch ein voreiliges Urteil 
vermeiden, da das eine wie das andere großen Schaden hervorru-
fen könnte. […] Wenn die heutige Kultur von einer Tendenz der 
Wissenschaftsgläubigkeit gekennzeichnet ist, war der kulturelle 
Horizont der Zeit des Galilei einheitlich und von einer besonderen 
philosophischen Bildung geprägt. Dieser einheitliche Charakter 
einer Kultur, der an sich auch heute positiv und wünschenswert 
wäre, war einer der Gründe für die Verurteilung des Galilei. Die 
Mehrheit der Theologen vermochte nicht formell zwischen der 
Heiligen Schrift und ihrer Deutung zu unterscheiden, und das ließ 
sie eine Frage der wissenschaftlichen Forschung unberechtigter-
weise auf die Ebene der Glaubenslehre übertragen«.230

Galileos Rehabilitation durch Johannes Paul II. wurde vielfach als 
offizielle Entschuldigung durch die Kirche missverstanden. Dies ent-
spricht jedoch nicht der eigentlichen Semantik dieser Rede. Diese 
zielt vor allem auf die Ausräumung jenes ›Missverständnisses‹, das 
darauf beruht, die Heilige Schrift bzw. den Glauben mit Wissenschaft 
zu verwechseln. 

Aus Perspektive der katholischen Kirche sind die Verhältnisse 
spätestens seit dem Jahre 1992 in einer Weise geklärt – das heißt: 
semantisch geschieden –, dass Vernunft und Glaube keinen Wider-
spruch mehr darstellen. Zur Zeit von Galileo bestand demgegen-
über noch nicht die uns heute zur Verfügung stehende Möglichkeit, 
zwischen den jeweiligen Kontexturen wechseln zu können. Solange 
Wahrheitsansprüche noch an den Glauben gekoppelt werden, kön-
nen wissenschaftliche Befunde das Fundament des Glaubens ins 
Wanken bringen und in diesem Sinne ist es nicht falsch zu sagen, 
dass die Selbstfindung der (katholischen) Kirche als autonomes 
Funktionssystem ›Religion‹ mit der Auseinandersetzung um das ko-

230	Papst Johannes Paul II. (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


131

Religion

pernikanische Weltbild begann und das Christentum erst über diese 
Auseinandersetzung zu einer Form fand, die mit Begriffen wie ›Glau-
ben‹, ›Hingabe‹, ›Liebe‹, ›Schuld‹ wieder zu einer stabileren religiösen 
Eindeutigkeit führte. 

Innerhalb der funktional ausdifferenzierten Gesellschaften liegt 
die ideologische Konfliktlinie nun nicht mehr zwischen Hochreligion 
und Wissenschaft, sondern vor allem zwischen den ›modernen Ver-
tretern‹ der Rationalität der Differenzierung und all jenen Kräften, 
welche die Differenzierung wiederum in einer einheitlichen Welt-
erklärung zu unterlaufen versuchen.231 Als alte und neue Gegner 
der Moderne sind dann auf der einen Seite all jene religiösen und 
atheistischen Fundamentalismen zu nennen, die beanspruchen, von 
nur einem Standort aus die Welt erklären zu können.232

Auf der anderen Seite erscheinen alle neuen und alten Varianten 
der Esoterik suspekt. Denn auch hier werden die Grenzen zwischen 
Wissenschaft und Glauben aufgeweicht, indem beansprucht wird, die 
Transzendenz wissenschaftlich begründen zu können – etwa im Re-
kurs auf die Eigenarten der Quantentheorie. Wissenschaft und mo-
derne Religion haben sich im Sinne des Erhalts ihrer eigenen Identität 

231	Mit guten Gründen erscheint Descartes hier als der eigentliche Protago-
nist der Moderne, und zwar sowohl im Sinne der Prometheusschen Pro-
grammatik der Aufklärung als auch, wenn man unter der Moderne die 
funktional differenzierte Gesellschaft versteht. Der eigentliche semanti-
sche Trick der Descartesschen Position bestand darin, einen Objektivis-
mus zu postulieren, der nicht zugleich das Subjekt als Handlungsträger 
suspendierte. Der Descartessche Dualismus gestattete Forschritt – mit 
Christentum und damit innerhalb der alteuropäischen Semantik. Er 
stellte die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie so lange still, dass 
der Corpus positiven Wissens insoweit angewachsen war, ohne dass 
die im dualistischen Szientismus angelegten Zweifelmöglichkeiten hier 
vorschnell die Entwicklung kurzschließen konnten. Die liberalen Kräfte 
der Aufklärung wendeten sich also noch nicht zu schnell gegen die religi-
ösen Vorstellungen der Konservativen. Doch auch wenn Descartes noch 
Religiösität und Nähe zum christlichen Glauben zugerechnet werden 
konnte, so zeigt sich dennoch in seinen Schriften die Sprengkraft einer 
Aufklärung, die in Hinblick auf die Gesellschaftsstruktur noch nicht 
zur funktionalen Differenzierung gefunden hatte. Wohl auch aus diesem 
Grunde wurde seine physiologisch-anthropologische Schrift »Abhand-
lung über den Menschen« erst nach seinem Tode 1662 unter dem Titel 
»De homine« veröffentlicht. 

232	In diesem Sinne ist auch Nassehi zuzustimmen, der Dawkins Ausführun-
gen zur ›Gottesillusion‹ (Dawkins 2007) als einen atheistischen Funda-
mentalismus charakterisiert, der noch hinter Kant zurückfällt (Nassehi 
2008b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

132

hinreichend voneinander zu unterscheiden. In diesem Arrangement 
liegen beide – wie auch der Neurowissenschaftler Singer auf einer 
Tagung der päpstlichen Akademie feststellt – orthogonal zueinan-
der und stehen deshalb nicht mehr miteinander im Widerspruch. 
Demgegenüber gefährdet beispielsweise eine ›Quantenmystik‹233 die 
Grenzen beider Sphären und wird entsprechend von beiden Seiten 
harsch zurückgewiesen.234 Der Kampf um die weltanschauliche Deu-
tungshoheit ist also nicht aufgehoben, sondern findet unter neuen Al-
lianzen statt. Dass die katholische Lehre den ernsthaften Dialog mit 
der Wissenschaft sucht und zugleich ihre dogmatischen Grenzwälle 
gegenüber Esoterik wie auch anderen christlichen und nichtchrist-
lichen Religionsgemeinschaften verstärkt, ist aus dieser Perspektive 
kein Widerspruch. 

Darüber hinaus kann nun die Kirche auch darauf verweisen, dass 
die gegenwärtigen Wissenschaften eine solche Komplexität erreicht 
haben, dass diese selbst nicht mehr mit einer einheitlichen Sprache 

233	Siehe etwa Capra (2000) »Das Tao der Physik« oder Laitmann (2007) 
»Quantum Kabbala«.

234	Hierzu Wolf Singer in einer Diskussion der päpstlichen Akademie der 
Wissenschaften: »[M]y firm belief [is] that these two systems are or-
thogonal, and that theology or belief systems would not do what they 
should do if they tried to reconcile what is knowable through scientific 
approaches with what they know through their internal belief systems, 
Offenbarung in German, or révélation in French. This is what esoterism 
does, and I think it’s a disaster, and there are many physicists, and I 
deplore this very much, who supply arguments to the esoterists to make 
their systems scientifically sound. So, a scientific foundation of the belief 
system would be a disaster, because believing starts beyond the rational 
explanation that science can give. But, as an example of how dangerous 
this can be, I may refer to our conviction as cultural beings that we 
are free in our will and in our self-determinism. This was certainly in 
conflict with the positivistic mechanistic world view of the nineteenth 
century, and is of course not resolved by quantum physics at all, because 
it simply replaces firm deterministic causality by a probabilistic process. 
But if our brain processes depend on probabilistic processes, then hazard 
plays the game, and not freedom. One replaces determinism by hazard, 
which is not a gain at all. This is just one example of the many pitfalls 
that one runs into if one tries to take scientific advances as they have 
been put forward in quantum physics to explain other mysteries. Quan-
tum physics probably doesn’t apply very much to the brain, because it’s 
a warm, big system. This warning was written down before you came 
to your end, so I apologise, I just wanted to repeat that point because 
I consider it important« (The Ponteficial Academy of Sciences 2003, 
173).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


133

Religion

sprechen bzw. zu einem geschlossenen Weltbild zusammenfinden 
können. Erst über die religiöse Deutung lasse sich wieder zu einer 
Einheit von Vernunft und Glauben finden.235 In Bezug auf ihren 
eigenen Code Immanenz/Transzendenz kann die Religion die immer 
deutlicher werdenden Grenzen der Wissenschaft als Ausgangspunkt 
nutzen, um weiterhin über das Unaussprechliche zu sprechen.236

235	An dieser Stelle wieder mit dem Wortlaut von Johannes Paul II: »An 
erster Stelle möchte ich die Päpstliche Akademie der Wissenschaften 
dazu beglückwünschen, daß sie auf ihrer Vollversammlung ein ebenso 
wichtiges wie aktuelles Thema behandeln wollte: nämlich die komple-
xen Verhältnisse auf den Gebieten der Mathematik, Physik, Chemie und 
Biologie. Das Thema der komplexen Verhältnisse bedeutet wahrschein-
lich in der Geschichte der Naturwissenschaften einen ebenso wichtigen 
Abschnitt wie jener, der mit dem Namen Galilei verbunden ist. Damals 
glaubte man, man müsse ein eindeutiges Ordnungsmodell vorlegen. 
Die komplexen Verhältnisse weisen aber gerade darauf hin, daß wer 
den Reichtum der Wirklichkeit berücksichtigen möchte, notwendig eine 
Vielzahl von Modellen braucht. […] Denken wir zum Beispiel an die 
Erarbeitung neuer wissenschaftlicher Theorien, die das Leben erklären 
sollen. Streng methodisch darf man sie nicht unmittelbar im einheitli-
chen Rahmen der Wissenschaft deuten. Zumal wenn man jenes Leben, 
das der Mensch ist, und sein Gehirn betrachtet, darf man nicht sagen, 
diese Theorien würden für sich allein schon ein Ja oder Nein zur Geist-
seele bedeuten, oder auch, sie würden einen Beweis für die Lehre von 
der Schöpfung bieten oder im Gegenteil sie überflüssig machen. Das 
Bemühen um weitere Deutung ist notwendig« (Papst Johannes Paul II. 
1992).

236	Komplementär ergibt sich dann für den hinsichtlich religiöser Seman-
tiken hinreichend musikalischen Teilchenphysikers Prof. Antonino Zi-
chichi in homologer Weise folgende Grenzziehung, zumindest so vor-
getragen auf der Tagung der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften 
im Jahre 2002: 

	 »I think that the great mystery of our existence is exactly there: there are 
two spheres, one is transcendental; the other is immanentistic. Science is 
there, even if you speak about the new symbols, the new mathematics, 
the new rigorous strategy to understand the immanentistic sphere. Still 
whatever we do must in the end produce reproducible results, while 
the transcendental part is completely different, the two spheres are dif-
ferent. If you confuse the two spheres, sooner or later you reach the 
conclusion that science should prove the existence of God. This science 
can never do, because God is not science only, He is everything. When, 
in five billion years, the sun will stop burning – by the way, the sun will 
not explode, it has been said that it will explode but the sun expands, 
it does not explode, it’s too light to become an explosive star, this has 
been said on other occasions, not by you – and will come where we are, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

134

Wenn wir hier mit Blick auf die katholische Kirche die Entwick-
lung des Binnenverhältnisses von Wissenschaft und Religion be-
schreiben, so schließt dies selbstredend nicht aus, dass innerhalb 
der Gesellschaft andere Formen der Relationierung anzutreffen sind. 
Man mag beispielsweise versucht sein, die Religion aus Perspektive 
eines wissenschaftlichen Fundamentalismus anzugehen,237 wie Bohm 
eine Fusion von Mystik und Wissenschaft anzustreben238 oder gar 
im Sinne eines christlichen Fundamentalismus die Evolutionstheorie 
zugunsten einer wörtlich genommenen Schöpfungsoffenbarung zu 
verwerfen. Für all diese Positionen finden sich heutzutage autorita-
tive Sprecher. Doch all dies stellt nicht in Frage, dass sich die moder-
ne Gesellschaft in ihren großen Institutionen – angefangen bei der 
Verfassung, über die Schulbildung bis hin zu den Ethikkommissio-
nen, welche biopolitische Entscheidungen beraten – in Bezug auf das 
Verhältnis von Religion und Wissenschaft längst in einer befriedeten 
Koexistenz eingerichtet hat. Beide Seiten wissen bei Bedarf wech-
selseitig voneinander zu profitieren, ohne dabei jedoch die eigene 
Identität beziehungsweise die Spezifik des eigenen Funktionsbezugs 
aufgeben zu müssen.

Medien der Religion

Halten wir also an dieser Stelle fest: Religion bewirtschaftet ein an-
deres Feld als die Wissenschaft. Es geht ihr nicht darum, Aussagen 
über die Welt in Hinblick auf Wahrheitsbedingungen zu reflektieren, 
sondern um Formen, die Immanenz unter dem Blickwinkel der Tran-
szendenz zu beleuchten. 

Doch wie kann sich Religion nun in einer Weise reproduzieren, 
dass ihre Formen eine hinreichende Plausibilität gewinnen? Wäh-
rend Wirtschaft im Medium von Knappheit zugleich das Erleben von 

the transcendental sphere of our existence will 100% be there. This is 
why we must keep the two spheres completely separated. You empha-
sise the extremely important point that we should not be influenced by 
great physicists when they speak about the transcendental part of our 
existence; they are not theologians. We must keep the two components 
strictly independent and try to see what conclusions we can draw. The 
fascinating aspect of our existence lies in exactly the fact that the two 
spheres are independent, and each one has its own laws. I repeat: in 
five billion years the immanentistic component of our existence will be 
completely different. The transcendental one will not be« (The Ponte-
fical Academy of Sciences 2003, 175 f.).

237	Siehe etwa Dawkins (2007).
238	Siehe etwa Bohm (1988).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


135

Religion

Knappheit möglich werden lässt239 und Wissenschaft über das Ex-
periment oder eine systematische Studie ihre Wahrheitsbedingungen 
einer sinnlichen Evidenz zuführen kann, stellt sich für die Religion 
das Problem ihrer Plausibilisierung verwickelter dar. Wie kann sie 
eine solche Suggestibilität erzeugen, dass die per se außerhalb der 
sinnlichen Erfahrung stehende Transzendenz – jedes Bild von Gott ist 
falsch – als hinreichend evidente Sinnfigur aufscheint?240 Über wel-
ches Medium lässt sich Religion in einer Weise binden, dass sich ihre 
kulturellen Formen selbst stabilisieren, so dass sie als kondensierte 
kulturelle Semantiken mit einer entsprechenden Aura von Faktizität 
umgeben werden?241

 Mit Luhmann lassen sich mit Bezug auf die gängigen religions-
wissenschaftlichen Diskurse verschiedene Medien identifizieren, die 
dann je nach gesellschaftlichem Kontext ihre jeweils eigenen Plau-
sibilitäten entwickeln. Als »ältere Medien« fungieren hier zunächst 
außergewöhnliche Bewusstseinszustände, welche Bewusstsein und 
Kommunikation koppeln, um dann jeweils durch eine spezifische 
Form des sozialen Arrangements ihre Form zu gewinnen. Trotz der 
»irritierende[n] Offenheit von Trancezuständen« gilt auch hier,242 
dass vor allem die Gemeinschaft bzw. die Gesellschaft diese Erfah-
rungen hinsichtlich ihrer Ausdeutung und ihrer Inhalte formatiert.243 

239	Für die Wirtschaft gilt hier mit Baecker: »Die Kommunikation von 
Knappheit ist dann erfolgreich, wenn im Medium der Knappheit nicht 
nur gehandelt, sondern auch erlebt wird. Wirtschaften beginnt nicht 
erst dort, wo auf knappe Güter zurückgegriffen wird, sondern bereits 
dann, wenn eine Erfahrung von Knappheit gemacht wird, die sich der 
Gesellschaft verdankt« (Baecker 2006, 48). Homolog muss dann für die 
Religion gelten, dass auf sinnlicher Ebene die religiöse Erfahrung primär 
auf Gesellschaft beruht.

240	Entscheidend ist, dass Religion erlebt werden muss, wenngleich die 
Transzendenz außerhalb der sinnlichen Sphäre stattfindet. Soziologisch 
gesprochen würde es dann bei der religiösen Erfahrung vor allem um ein 
gemeinschaftliches Erlebnis gehen, wie auch Clifford Geertz mit seiner 
kultursemiotischen Religionsbetrachtung feststellt: »Religion ist (1) ein 
Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte 
Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) in-
dem es Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und 
(4) diese Vorstellungen mit einer solchen Aura von Faktizität umgibt, 
daß (5) die Stimmungen und Motivationen völlig der Wirklichkeit zu 
entsprechen scheinen« (Geertz 1983, 48).

241	Siehe ausführlich Geertz (1983, 44 ff.) »Religion als kulturelles System«.
242	Luhmann (2000a, 39).
243	Siehe etwa mit Blick auf die Kulturation schamanistischer Trancefor-

men (Kressing 1997). In diesem Zusammenhang interessant sind auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

136

Das entwickelte Christentum fand dann als Schriftreligion jedoch 
sein Medium weniger in ekstatischen Zuständen denn im Verhältnis 
von Seele und Gott. Das Schicksal nach dem Tode und der hiermit 
verbundene Erlösungsgedanke bot nun über die Moralisierung der 
Lebensführung hinreichend Möglichkeiten, um etwa in Form von 
Sünde, Gnade, Vergebung und Ablass spezifische religiöse Formen 
der Kommunikation anschließen zu können. 

Mit der Pluralisierung der Perspektiven in der modernen Ge-
sellschaft – und der hiermit verbundenen Relativierung der Moral 
– eignet sich die Bewirtschaftung des Seelenheils nicht mehr gene-
rell als Medium der religiösen Formbildung. Vielmehr hat religiöse 
Kommunikation nun auch an einer Vielzahl von Medien anzusetzen. 
Das alte Bild des richtenden und strafenden Gottes, der in ein spe-
zifisches Verhältnis zur Seele tritt, trägt immer weniger. Stattdessen 
experimentierten auch die christlichen Religionsgemeinschaften mit 
verschiedensten medialen Formen. Man denke hier etwa an die Be-
liebtheit von Tranceritualen in christlichen Sekten244 oder das indi-
vidualisierte authentische religiöse Bekenntnis, indem das Medium 
des Glaubens gleichsam in einer Welt ohne Gründe zu sich selber 
findet.245 

Hubert Knoblauchs Untersuchungen zur gesellschaftlichen Formung der 
Inhalte von Nahtod-Erfahrungen (Knoblauch 1999).

244	Um hier mit Luhmann zu sprechen: »Der Trance-Zustand selbst ist das 
mediale Substrat, das zu Tage tretende Verhalten die Form, die sich 
im Medium bildet und vorübergeht, aber zugleich das Medium selbst 
erneuert. Die Erscheinung ist so weit verbreitet, daß man eine Vielzahl 
von ursprünglichen Entstehungsweisen unterstellen kann, und zwar an-
gesichts der großen Zahl von neuen Kulten (zum Beispiel in Mittel- und 
Südamerika) bis in dieses Jahrhundert hinein. Die Griechen hatten von 
manía gesprochen, hatten sie den direkt inspirierenden Musen oder 
einer späteren Generation dem in Andeutungen sprechenden Apollo 
zugeschrieben – und sie für die höchste göttliche Gabe gehalten. Die Dis-
ziplinierung lag im Erfordernis der metrischen Form, die auf mündliche 
Kommunikation und auf Gedächtnis eingestellt war. In allen Fällen gilt 
als wesentliche Voraussetzung das Außergewöhnliche der Erscheinung, 
die Außeralltäglichkeit, die an den Formen des Verhaltens auch dann 
erkennbar ist, wenn man durchaus weiß, wie man solche Zustände 
erzeugt und wie man entsprechende Abläufe organisiert« (Luhmann 
2000a, 42).

245	Insbesondere Armin Nassehi argumentiert in diese Richtung. Die reli-
giöse Kommunikation findet ihren Halt dann immer weniger innerhalb 
der Dogmatik der kirchlichen Tradition, sondern nur noch im authen-
tischen Sprechen selber: »Wer im Medium des Glaubens spricht, setzt 
sich selbst in eine Position des authentischen Sprechers. Das macht es 
religiöser Kommunikation wie keiner anderen möglich, sich indirekt zu 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


137

Religion

Zudem findet die moderne Religion ihren Bezugspunkt in den 
offensichtlichen Grenzen und Unzulänglichkeiten der Gesellschaft. 
Da die funktional differenzierte Gesellschaft weder in einem einheit-
lichen Sinn noch in einer tragenden, geschweige denn verbindlichen 
Moral mehr einrastet und zudem virulent wird, dass große Teile der 
Weltbevölkerung aus den zentralen Funktionsbezügen der Weltge-
sellschaft exkludiert sind, kann Religion gerade hier, nämlich in der 
Negation der Gesellschaft, einen neuen Bezugspunkt finden.246 Kon-
trafaktisch zu den Strukturen und Prozessen der realen Gesellschaft 
kann Religion mit dem Verweis auf Transzendenz in Richtung einer 
anderen, ›wirklicheren‹ Welt mobilisieren, welche die reale Gesell-
schaft in ihren Begrenzungen aufzuheben verspricht. Die Beschäfti-
gung mit den Ausgestoßenen bleibt für die Religion hierbei weiterhin 
ein erfolgreiches Programm.247 

Nicht zuletzt kann die Religion an der ›Liebe‹, als jener die Einzel-
person überschreitenden Erfahrungsdimension ansetzen.248 Geeignet 
ist die Liebe vor allem deshalb, weil sie als gelebtes Gefühl mit den 
hiermit verbundenen sinnlichen Aspekten jenen Raum öffnet, wel-

äußern, in Bildern und Symbolen zu sprechen, Unbestimmtheit zuzulas-
sen. Was religiöse Kommunikation in der heutigen Zeit ›gut‹ macht, ist 
wahrscheinlich, dass sie so viel Unbestimmtheit aushalten kann, sogar 
auf religiöse Inhalte im engeren Sinne verzichten zu können. Das gilt 
etwa für die religiöse Kommunikation von Krankenhausseelsorgern, 
deren besondere Stärke darin besteht, dass sie Unbestimmtheit symbo-
lisieren und gerade dadurch auf zu viel Bestimmtheit verzichten können. 
An die Stelle des Rituals tritt dann die Form des Gesprächs, in dem die 
Beteiligten gewissermaßen religiöse Erfahrungen mit der Situation selbst 
machen – mit dem Aushalten von Unbestimmtheit, mit dem expliziten 
Nicht-Sagen des Nichtsagbaren. Man muss sich das besondere Potential 
religiöser Kommunikation in einer Welt ohne eindeutiges und mit Macht 
durchsetzbares religiöses ›Orientierungswissen‹ heute tatsächlich so vor-
stellen, dass es ihr gelingt, eine seelsorgerlich inszenierte und zwischen 
Gesprächspartnern unterstellte Authentizität herzustellen, in der bereits 
das Sprechen der Sinn des Sprechens ist« (Nassehi 2006b).

246	In der totalitären Form des fundamentalistischen Terrorismus begegnen 
wir dann der paradoxen Form der Religion, die in der Gesellschaft und 
als Gesellschaft ebendiese Gesellschaft als Protest vollkommen negiert, 
so Japp (1993).

247	Um hier mit Emmanuel Lévinas (1998) zu argumentieren: Nur sie kann 
den unbedingten Anspruch, gehört, gesehen und geliebt zu werden, auf-
rechterhalten. Siehe zu einer systemtheoretischen Durchdringung der 
Beziehung zwischen funktionaler Differenzierung, Religion und Inklu-
sion auch Isolde Karle (2001).

248	Schon Erich Fromm (1980 [1956]) hat die unterschiedlichen, zueinander 
in Beziehung stehenden Varianten der Liebe durchdekliniert. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

138

cher die Beziehung dem Bewusstsein vorangehen lässt und somit das 
Selbst in Bezug auf das Erleben des anderen handeln lässt.249 Für 
die Religion lassen sich hierdurch Formgewinne erzielen, indem die 
Transzendenz des Religiösen in die Beziehung verlagert wird. Die 
Erfahrung der Liebe wird nun von ihrer sexuellen Konnotation ent-
kleidet, um sie stattdessen einer spirituellen Dimension zuzuführen, 
welche dann wieder in einer spezifischen religiösen Praxis konkret 
zu spezifizieren ist.250 Auf diese Weise kommen wir auch innerhalb 
der christlichen Theologie zu recht komplizierten Reflexionsver-
hältnissen, entsprechend denen man damit experimentieren kann, 
das Charisma der Verkündung von seiner Genese her ins Soziale 
zu verlagern.251 ›Liebe‹, ›Gnade‹, ›Schuld‹, ›Hingabe‹ und ›Verant-
wortung‹ werden hiermit aus religionswissenschaftlicher Perspektive 
zu Begriffen, die konsequent vom anderen her zu denken sind und 
hiermit möglicherweise gerade deshalb angemessene Antworten auf 
religiöse Fragen in einer hochgradig individualisierten Gesellschaft 
zu geben scheinen.252 

249	Liebe findet ihre Motivation im anderen. Vgl. zu den auf Handeln und 
Erleben zurechenbaren Konstellationen auch Luhmann (1998a, 336 ff.).

250	Dieses Motiv findet sich auch im ursprünglichen Buddhismus, hier in 
Form der ›liebevollen Güte‹ und dem Anspruch des ›universellen Mit-
gefühls‹ (vgl. Vogd 1996).

251	Es lohnt sich diesbezüglich die Reden zur Amtseinführung von Papst Jo-
hannes Paul II. und Papst Benedikt XVI. im Vergleich zu lesen. Während 
Ersterer noch mehr auf Gehorsam und Gefolgschaft gegenüber Gott 
setzte, wird für Letzteren die Liebe die Leitfigur der Religionsbindung, 
die dann zugleich den Papst selbst in ein Beziehungsgewebe einspinnt, 
das sein Charisma selbst auch als Produkt der Hingabe seiner Gläubigen 
erscheinen lässt: »So muß es eine Haupteigenschaft des Hirten sein, daß 
er die Menschen liebt, die ihm anvertraut sind, weil und wie er Christus 
liebt, in dessen Diensten er steht. ›Weide meine Schafe‹, sagt Christus zu 
Petrus, sagt er nun zu mir. Weiden heißt lieben, und lieben heißt auch, 
bereit sein zu leiden. Und lieben heißt: den Schafen das wahrhaft Gute 
zu geben, die Nahrung von Gottes Wahrheit, von Gottes Wort, die Nah-
rung seiner Gegenwart, die er uns in den heiligen Sakramenten schenkt. 
Liebe Freunde – in dieser Stunde kann ich nur sagen: Betet für mich, daß 
ich den Herrn immer mehr lieben lerne. Betet für mich, daß ich seine 
Herde – Euch, die heilige Kirche, jeden einzelnen und alle zusammen 
immer mehr lieben lerne. Betet für mich, daß ich nicht furchtsam vor den 
Wölfen fliehe. Beten wir füreinander, daß der Herr uns trägt und daß 
wir durch ihn einander zu tragen lernen« (Papst Benedikt XVI. 2005).

252	Oder um hier mit Gregory Bateson einen kybernetischen Blick auf das 
Heilige zu wagen: So wie man sich auch nicht selber kitzeln kann, kann 
man sich auch nicht selbst erlösen. Das Heilige braucht die Kommunika-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


139

Religion

Beziehung zwischen Religion und Hirnforschung

Kommen wir nun ausführlicher zur Beziehung zwischen Religion 
und Hirnforschung. Während vor 200 Jahren das Bekenntnis zur 
Hirnforschung noch als ein eindeutiges politisches Statement gegen 
die Kirche zu verstehen war, treffen wir heutzutage auf komplizier-
tere Reflexionsverhältnisse. Wissenschaft und Glauben stellen nun 
autonome – und mit Blick auf die Entwicklung ihrer jeweiligen Se-
mantiken – eigenständige Kontexturen dar. Entsprechend werden 
je nach Standort unterschiedliche Reflexionsperspektiven möglich.

Wir begegnen nun einerseits einer (neuro-)wissenschaftlichen 
Reflexion von Religion. Hier mag man dann etwa zu dem Schluss 
kommen, dass Gott lediglich eine Projektion unserer neuronalen 
Zustände darstellen kann.253 Die Erfahrung religiöser Verzückung 
erscheint jetzt als ein hirndynamisch erklärbarer Prozess, möglicher-
weise als eine besondere Form der Temporallappenepilepsie, und 
mittels entsprechender chemischer oder elektrischer Manipulationen 
könne dann praktisch jeder ›Gott treffen‹.254 

Ob man Religiösität dabei als pathologischen Hirnzustand oder 
im Sinne der evolutionären Anpassung als eine besonders effektive 
Form der Gruppenbildung betrachtet, sei dahingestellt,255 gemeinsam 
bleibt die Grundhaltung, dass es sich bei Religion um nichts anderes 
handele als um eine vielleicht nützliche Illusion. Die objektivistische 
Kontextur ist in ihrem Reduktionismus selbsterklärend und braucht 
hier nicht weiter ausgearbeitet werden. 

tionssperre zum Bewusstsein, denn die Transzendenz wird nur möglich, 
wenn die rechte Hand nicht weiß, was die linke tut (Bateson/Bateson 
1993).

253	»Wo Gott wohnt« übertitelt Ulrich Kraft dann auch folgerichtig seinen 
Beitrag zum Dossier »Angriff auf das Menschenbild« der Zeitschrift 
›Gehirn und Geist‹ (Kraft 2006).

254	So Michael Persinger (1999).
255	Edgar O. Wilson sieht das biologische Motiv der Religiösität in einer 

ihr innewohnenden Tendenz zur Gruppenbindung, die ihrerseits ihren 
Mitgliedern einen Überlebensvorteil biete, indem gemeinsam und in 
Abgrenzung von einer feindlichen Außenwelt eine schützende Bande 
aufrechterhalten werde. Die religiöse Gemeinschaft erzeuge dabei gleich-
zeitig das stärkende Gefühl der religiösen Überlegenheit der eigenen 
Gruppe. Als Kehrseite der Religion erscheine die Ausgrenzung oder 
gar Bekämpfung von Nichtgruppenmitgliedern. Die großen Religionen 
erscheinen dabei selbst als evolutionäre Gewinner, wenngleich ihre je-
weiligen spezifischen Semantiken als kulturell ausgeformt angesehen 
werden müssten (Wilson 1998, 273 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

140

Eine zweite Reflexionsposition ergibt sich aus der Perspektive 
ausdifferenzierter religiöser Systeme. Gehirnzustände und die durch 
sie vermittelten Erfahrungen gehören für diese nur zum Bereich der 
Immanenz. Die Religion bewirtschaftet demgegenüber einen Bereich, 
der durch objektivierende Erkenntnisse nicht berührt wird. 

Darüber hinaus treffen wir mit bestimmten Varianten der so ge-
nannten ›Neurotheologie‹256 auf eine übergreifende Position, die 
beide Perspektiven zu verbinden sucht. Hier kann dann das Gehirn 
aufgrund seiner spezifischen Architektur selbst als ein Organ erschei-
nen, welches dafür geschaffen ist, das Transzendente zu berühren. 

Schauen wir am Beispiel der modernen katholischen Kirche zu-
nächst auf die innere Semantik einer entwickelten monotheistischen 
Schriftreligion. Entscheidend für die weitere Diskussion ist zunächst 
der Befund, dass die katholische Theologie die Zurechnung mensch-
licher Subjektivität von der Hirnaktivität abgekoppelt hat. Deutlich 
wird dies insbesondere an den bioethischen Debatten um die Stamm-
zellforschung und den Schwangerschaftsbruch. Beides wird von der 
katholischen Kirche bekanntlich vehement abgelehnt. Der theologi-
sche Grund hierfür liegt darin, dass schon der einzelnen befruchteten 
Eizelle menschliche ›Subjektivität‹ und ›Individualität‹ zugerechnet 
wird.257 Das Potential, von Gott geliebt zu werden und somit heils-
fähig zu sein, wird damit bereits in einer embryonalen Entwicklungs-

256	Vgl. Blume (2005). 
257	Die Begründungskette gegenüber der Stammzellforschung lautet ent-

sprechend folgendermaßen: »1. Auf Grund einer vollständigen biolo-
gischen Analyse ist der menschliche Embryon von der Verschmelzung 
der Keimzellen an ein menschliches Subjekt mit einer ganz bestimmten 
Identität, das sich von diesem Zeitpunkt an kontinuierlich entwickelt 
und in keinem nachfolgenden Stadium als einfache Zellmasse betrachtet 
werden kann.

	 2. Daraus folgt: Als menschliches Individuum hat es das Recht auf eige-
nes Leben. Deshalb ist jeder Eingriff, der nicht zum Wohl des Embryos 
geschieht, ein Akt, der dieses Recht verletzt. Die Moraltheologie hat 
seit jeher gelehrt, daß im Fall des ›ius certum tertii‹ das System des 
Probabilismus nicht anwendbar ist).

	 3. Deshalb ist das Herausnehmen der inneren Zellmasse (ICM) der 
Blastozyste, das den menschlichen Embryo schwer und unwiderruflich 
schädigt, indem es seine Entwicklung abbricht, ein schwer unmorali-
scher und deshalb völlig unerlaubter Akt.

	 4. Kein noch so gut gemeinter Zweck kann einen Eingriff wie die Ver-
wendung der Stammzellen rechtfertigen, die aus anderen differenzier-
ten Zellen gewonnen werden konnten mit Blick auf erfolgversprechen-
de therapeutische Maßnahmen. Ein guter Zweck macht eine in sich 
schlechte Tat nicht gut« (de Dios Vial Correa/Sgreccia 2000).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


141

Religion

stufe vorausgesetzt, in der Biologen nicht einmal den Ansatz eines 
funktionierenden Nervensystems entdecken können. Wohlgemerkt: 
Es wird von der katholischen Theologie nicht behauptet, dass eine 
Eizelle schon über Bewusstsein oder gar religiöse Erfahrungen ver-
füge – all dies wird nicht thematisiert. Es geht hier ganz allein um 
die Setzung einer Beziehung zu Gott, deren Anfang eben genau mit 
der Befruchtung der Eizelle definiert wird. Die katholische Kirche 
operiert hier entsprechend ihrer eigenen Textgeschichte, welche den 
Menschen in eine besondere Beziehung zu Gott gestellt sieht. 

Dass hier auch Biologisches passiert, bildet keinen Widerspruch, 
sondern verweist auf die Differenz zweier unterschiedlicher Kon-
texturen – den Bereich positiven Wissens und einer nur im Glauben 
erfahrbaren Offenbarung. Inwieweit Bewusstsein, Lernen und Per-
sonalität dann biologisch formatiert und begründet werden, ist eine 
nachrangige Frage. Theologisch ist es an dieser Stelle nicht wirklich 
von Bedeutung, ob die Unterscheidung zwischen Geist und Gehirn 
auch auf biologischer Ebene eine Trennung beinhaltet.258 Der ei-
gentliche Witz religiöser Kommunikation liegt damit nicht mehr in 
der Frage, ob das Gehirn oder der Geist der eigentliche Akteur ist, 
sondern besteht darin, die Kontextur, in der diese Frage formuliert 
wird, als irrelevant zurückzuweisen. Die Frage nach der Würde des 
Menschen und seiner Beziehung zu Gott steht aus dieser Perspektive 
außerhalb seiner biologischen Natur. 

Noch deutlicher wird diese Position im Verhältnis der Kirche zur 
körperlichen und geistigen Behinderung. Ausgangspunkt ist auch 
hier das unhintergehbare Dogma, dass der Behinderte »ein im vollen 
Sinne menschliches Wesen ist« und dass er »eine eigene und einzigar-
tige Würde« besitzt. Diese Würde ist nicht biologisch zu begründen 
und schließt nicht einmal Vernunftfähigkeit oder gar selbstbewusste 
Autonomie des Menschen als Voraussetzung ihrer Geltung mit ein.259 

258	So jedenfalls Johannes Paul II: »Häufig erkennen Wissenschaftler heute 
die Notwendigkeit, zwischen Geist und Gehirn oder zwischen der frei 
entscheidenden Person und den biologischen Faktoren zu unterscheiden, 
die den Intellekt und die Lernfähigkeit fördern. Bei dieser Unterschei-
dung, die nicht notwendigerweise eine Trennung sein muß, können wir 
das Fundament jener dem Menschen eigenen geistlichen Dimension er-
kennen, die von der biblischen Offenbarung als eine besondere Bezie-
hung zu Gott, dem Schöpfer, dargelegt wird (vgl. Gen 2,7), nach dessen 
Abbild und Gleichnis jeder Mensch geschaffen ist (vgl. Gen 1,26–27)« 
(Papst 2003).

259	Hierzu dann weiter bei Johannes Paul II: »Dieser Begriff von Würde 
entstammt einer präzisen Anthropologie, und zwar der biblischen An-
thropologie vom Menschen, der ›als Abbild Gottes‹ geschaffen wurde 
(Gen 1,27), der Sünde verfiel, doch losgekauft, gerettet durch den Tod 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

142

Sie ergibt sich theologisch allein durch die in der Offenbarung be-
zeugte besondere Beziehung des Menschen zu Gott. Als Reflexions-
standorte erscheinen hier ›Gott‹ sowie seine dialogische Beziehung 
zum Menschen, der dadurch ebenfalls als Subjekt enaktiert wird. Um 
die Spezifika dieser Kontextur deutlicher herauszustellen, folgt ein 
längeres Zitat aus einer Stellungnahme des Vatikans zum Umgang 
mit geistig behinderten Kindern: 

»In der Perspektive eines ganzheitlichen Humanismus, den der 
Glaube tiefer erfaßt, darf man es nicht einmal wagen, die Hypo-
these aufzustellen, daß Gott womöglich ein Fehler unterlaufen sein 
könnte, als er dieses behinderte Kind geschaffen hat. Im Gegenteil, 
man muß sagen, daß Gott es persönlich liebt und daß dieses Kind, 
das dem leidenden Christus so ähnlich ist, von Gott ganz beson-
ders innig geliebt wird. 
Diese Würde des behinderten Menschen, die ihrer Natur nach in 
der von Gott gewollten menschlichen Person gründet, ist nicht ge-
zeichnet von der schlimmen Behinderung, und sie wird auch nicht 
beeinträchtigt von dessen Schwierigkeit, mit anderen zu kommuni-
zieren. Man kann nicht von dieser Würde abgehen, man kann sie 
auch nicht verlieren, diese Würde kann man niemandem nehmen, 
sie bleibt ein und dieselbe bis zum letzten Augenblick des Lebens. 
Der Mensch ist zur Transzendenz berufen, welche die Geschichte 
und die Zeit übersteigt. Aus diesem Grund darf man keinen Ver-
such akzeptieren, das Leben dieses ›unproduktiven‹ Wesens aus 
wirtschaftlichen Gründen oder aus Mitempfinden der Familie ge-
genüber auszulöschen, die durch dieses behinderte Kind ernstlich 
betroffen ist«.260

und die Auferstehung Jesu Christi und nunmehr dazu berufen wurde, 
der Gemeinschaft mit Gott in Jesus Christus, dem vollkommenen Ab-
bild des Vaters, zuzustreben. Der Schlüssel zur Würde des Menschen 
besteht weder in seiner Autonomie noch in seiner Vernunft, er besteht 
auch nicht in seiner Entschlußfähigkeit oder darin, daß er sein eigenes 
Universum schafft, sondern er besteht vielmehr in jener Wirklichkeit des 
Menschen als Person, als der einzigen von Gott um ihrer selbst willen 
gewollten Kreatur[1]; denn Gott ›formte […] den Menschen aus Erde 
vom Ackerboden und blies in seine Nase den Lebensatem‹. Nach diesem 
schönen Bild aus dem Buch Genesis (Gen 2,7) ist der Mensch schließlich 
›fähig‹, seinen Schöpfer zu erkennen und zu lieben« (Vatikan 1999). 

260	Vatikan (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


143

Religion

Mit Blick auf das Verhältnis von Hirnforschung und katholischer 
Kirche bedeutet dies, dass die eigentliche religiöse Frage von der 
Biologie nicht berührt werden kann. Letztere operiert auf Basis einer 
objektivistischen Monokontextur (Ich/Es-Relation), während sich 
die Theologie hier auf eine transzendental begründete Ich/Du-Refle-
xionsperspektive berufen kann. Dies schließt jedoch nicht aus, dass 
die (katholische) Religion in ihrer Verkündung sehr wohl selektiv an 
die Ergebnisse der Hirnforschung anknüpfen kann. Da die Hirnfor-
schung nicht mehr als Gegner des Glaubens bekämpft werden muss, 
ergeben sich durchaus eine Reihe von Anschlussmöglichkeiten, neu-
rowissenschaftliche Ergebnisse in einem religiösen Sinne nutzbar zu 
machen. So wie etwa die Neurochirurgie einen Weg darstellen kann, 
dem Menschen zu dienen, spricht nichts dagegen, geistig Behinderte 
auf Basis neurobiologischen Wissens zu unterstützen. Schauen wir 
uns das folgende Zitat aus dem gleichen Text etwas ausführlicher an, 
um die Beziehung zwischen katholischer Kirche und Hirnforschung 
weiter zu spezifizieren: 

»Die Neurologie hat hervorgehoben, daß sich im Gehirn in den 
ersten Lebensjahren jene Verbindungen, die für verschiedene wich-
tige zerebrale Funktionen wie Emotionen, Gedächtnis und Verhal-
ten zuständig sind, weiterentwickeln. 
Verschiedene Studien haben auch bewiesen, daß die nichtverbale 
Kommunikation zwischen dem verantwortlichen Erwachsenen, 
der sich um das Kind kümmert (für gewöhnlich ist dies die Mutter, 
aber diese Rolle kann von jedem Erwachsenen, der dem Kind nahe 
steht, übernommen werden), und dem Kind selbst einen wichtigen 
Einfluß auf die Entwicklung dieser geistigen Prozesse ausübt.
Ein Punkt, der darum unterstrichen zu werden verdient, ist die 
heute durchaus anerkannte Bedeutung, welche die Aneignung – 
das heißt also die ›Kultur‹ – gegenüber den biologischen Gege-
benheiten – mit anderen Worten: gegenüber der ›Natur‹, bei der 
Entwicklung der eigenen Persönlichkeit aufweist; also all das, was 
wir durch die Geburt im biologisch-natürlichen Sinne mit in die 
Wiege gelegt bekommen haben, determiniert absolut nicht die 
Ausgestaltung der eigenen Persönlichkeit und der eigenen Verhal-
tensweisen. Die beeinflussenden ›Neigungen‹ behindern nicht die 
Entfaltung der Tugendhaftigkeit«.261

Bemerkenswert ist hier, wie elegant innerhalb des Textes zwischen 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Kontexturen gewechselt wird. 
Biologische, pädagogische und kulturelle Figuren sind zu einem Ge-
bilde verwoben, das hier naturalisierend auf das Potential geistig 

261	Vatikan (1999). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

144

behinderter Menschen verweist. Die kathololische Kirche blickt 
sozusagen auf den state of the art moderner wissenschaftlicher Er-
kenntnismöglichkeiten zurück, ohne dabei jedoch den ureigenen 
Heilsanspruch aufzugeben. Denn sie schließt hier wieder an die 
Liebesfähigkeit als jener modernen katholischen Semantik an, die 
auf Beziehung, das heißt auf Verantwortlichkeit für das Leiden in 
Kontrast zur Abwehr des Leidens, beruht: 

»Wir befinden uns in einer Art Turm zu Babel, in dem die größte 
Verwirrung darüber herrscht, was die menschliche Natur und die 
Wahrheit über den Menschen ist. Man spricht sehr oft von den 
Menschenrechten, aber gleichzeitig spricht man diese Rechte den 
Schwächsten wieder ab. Die ›Konsensreligion‹ hat den Platz der 
biblischen Transzendenz eingenommen, aber Gott sei Dank gibt 
es auch etliche Familien, in denen jenen Kindern gegenüber die 
Verantwortung und die Liebesfähigkeit wächst«.262 

Man mag die katholische Kirche mit Blick auf ihre großen geschicht-
lichen Vergehen kritisieren oder man mag mit den hier explizierten 
religiösen Semantiken grundsätzlich nichts anfangen können. Dies 
ändert jedoch nichts an der Tatsache, dass Religion in sich selbst 
schon seit langem von dieser oder ähnlicher Kritik unberührt bleibt. 
Stattdessen erzeugt sie in ihrer täglichen Kommunikation weiterhin 
jene Reflexionsstandorte, welche das Ich von einem transzenden-
ten Subjekt aus reflektieren und den Menschen als Produkt einer 
Beziehung zu Gott positionieren. All dies steht aus moderner religi-
öser Perspektive nicht mehr grundsätzlich im Widerspruch zu dem 
Befund, dass sich all diese Vorgänge dann auch in hirnorganischen 
Prozessen manifestieren.263 

262	Vatikan (1999).
263	Eine homologe, vielleicht sogar noch körpernähere Auffassung über 

die Beziehung zwischen Seele und Körper findet sich dann in der mo-
dernen griechisch-orthodoxen Kirche. Ion Moga fasst den Stand fol-
gendermaßen zusammen: »Das Gehirn ist aus dieser Sicht heraus eine 
notwendige Grundlage des inkarnierten Personseins, zugleich aber auch 
eine Manifestation desselben. In diesem Sinne dürfte auch der neurowis-
senschaftliche Begriff der ›Korrelation‹ erfasst werden: die neuronalen 
Prozesse ›korellieren‹ in einer synergetischen Einheit mit der Seele. Dies 
setzt eine zweifache Kenosis (Entleerung) voraus: der Leib, bzw. das 
Gehirn lässt sich von der Seele gestalten, er entleert sich z. T. seiner 
Materialität und wird zu ›subjektivierter Materie‹; zugleich aber kann 
die Seele nur aufgrund der logoshaften Gesetzmäßigkeiten des Gehirns 
sich aktualisieren. 

	 Jeder Absolutismus des Leibes (bzw. Gehirns) oder der Seele verdunkelt 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


145

Religion

Neurotheologie

Kommen wir mit der Neurotheologie zu einer anderen Variante, 
Religion und Hirnforschung zueinander in Beziehung zu setzen, in 
der die Grenzen der jeweiligen Semantiken verschwimmen. Hier be-
gegnen wir jenen Versuchen der Biologie und Neurowissenschaften 
aus der eigenen Denkform heraus, eine Letztbegründung hinsichtlich 
Sinn und Aufgabe menschlicher Lebenspraxis zu formulieren. Bei 
genauerem Hinsehen lassen sich diese Sinnangebote selbst als eine 
Form religiöser Kommunikation identifizieren.264 

Gehen wir hier kurz auf einige Varianten ein. Betrachten wir zu-
nächst die Auffassung, dass die religiöse Erfahrung zwar in der Tat 
als vom Gehirn konstruiert zu sehen sei, sich im religiösen Erleben 
aber dennoch ein Verweis auf eine übergreifende transzendentale 
Wirklichkeit widerspiegele. Insbesondere Andrew Newberg, Eugene 
d’Aquili und Vince Rause legen in ihrem Buch »Why God Won’t go 
Away. Brain Science and the Biology of Belief« eine entsprechende 
Argumentationslinie vor.265 Die Autoren verweisen dabei überwie-
gend auf das Erlebnis der mystischen Einheit und vermuten, dass 
die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Dichotomie einer tiefer liegenden 
Realitätsebene entspricht, deren Gesetzlichkeit das Gehirn dann in 
gleichem Maße abbilden würde, wie es ja im täglichen Erleben auch 
die normale Wirklichkeit durchaus realitätsnah darstellen könne.266 

den Weg zum Erfassen des Geheimnisses. Der ›Logos dieser Vermi-
schung‹ zwischen Leib bzw. Gehirn und Seele ist allerdings allein hin-
sichtlich der Person verständlich und erfahrbar: die Natur ist Grundlage 
und Inhalt der Person und kann losgetrennt von ihr nicht betrachtet 
werden. Es liegt wohl eine ›Kraft‹ in der leib-seelischen Natur, sie ist 
aber auf die Person hin angelegt, bedarf der Hypostasierung. [...] Das 
weist auf das ganzheitliche Personsein des Menschen nicht als etwas 
Übernatürliches hin, sondern als eine dialogische, werdende Wirklich-
keit, welche in Beziehung mit dem Anderen und in Hinwendung zum 
Schöpfer sich verwirklicht und vollendet. [...] Diese ichhafte Integrität 
der Person verwirklicht sich und wächst zu ihrer Erfüllung in Christus 
durch Beziehung, wobei in diesem Beziehungsgeschehen die gesamte 
Leiblichkeit und vor allem die Eigenschaft des Gehirns sich immer wie-
der neu zu strukturieren und neu zu gestalten eine tragende Rolle spielt« 
(Moga 2006, 166 f.).

264	Siehe hierzu Michael Blume (2005). Vgl. zu soziobiologischen Formen 
religiöser Kommunikation auch Vogd (2001c).

265	Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel »Der Gedachte Gott. 
Wie Glaube im Gehirn entsteht« (Newberg, et al. 2004).

266	»Nach der Logik muß das, was weniger real ist, in dem enthalten sein, 
was realer ist, wie der Traum im Geist des Träumenden enthalten ist. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

146

Mit den Arbeiten von Humberto R. Maturana und Francisco J. 
Varela entstand über die Reflexion der Natur des Beobachters eine 
weichere Variante einer ›Neurospiritualität‹, die nicht in einer mysti-
schen Erfahrung gründet, sondern in der Beziehungsnatur des Men-
schen verankert wird.267 Bewusstsein – so ihre wichtigste Schluss-
folgerung – ist nicht im Gehirn zu lokalisieren, sondern sei nur als 
relationales Gebilde, das heißt als ein Prozess des In-Beziehung-Seins, 
zu begreifen.268 Für den Menschen als sprachliches Beziehungstier er-
scheint nun die Liebe als die zentrale Emotion, welche dem Sozialem 
und der Genese des Bewusstseins vorgelagert wird.269

Wenn also das Absolute Einssein wahrhaftig realer ist als die subjektive 
oder objektive Realität – das heißt, realer als die äußere Welt und das 
subjektive Bewußtsein des Selbst –, dann müssen das Selbst und die 
Welt in der Realität des Absoluten Einsseins enthalten und vielleicht aus 
dieser entstanden sein. [...] Nach der Erfahrung der Mystiker – der die 
Neurologie in keiner Weise widerpricht – liegt unter der Wahrnehmung 
von Gedanken, Gefühlen, Gegenständen und Erinnerungen, unterhalb 
des subjektiven Bewusstseins, das wir als selbst ansehen, ein tieferer 
Zustand reinen Bewusstseins, der über die Grenzen von Subjekt und 
Objekt hinwegblickt und in einem Universum ruht, in dem alles eins ist. 
[...] Die Weisheit der Mystiker, so scheint es, hat bereits seit Jahrhunder-
ten vorausgesagt, was die Neurologie inzwischen als wahr bestätigt: Im 
Absoluten Einssein verschmilzt das Selbst mit dem Anderen; Geist und 
Materie sind ein und dasselbe« (Newberg/dÀquili/Rause 2004, 211 ff.).

267	Im Anklang an die biblische Schöpfungsgeschichte heißt das Buch, in 
dem diese Gedanken in systematischer Weise dargelegt wurden, dann 
auch »Baum der Erkenntnis« (Maturana/Varela 1987).

268	Aus dieser Perspektive ergibt sich ein Verständnis von Verantwortlich-
keit, das auf dem Wissen um unsere Beziehungsnatur beruht: »Ver-
antwortlich zu handeln ist eine spirituelle Erfahrung, denn es ereignet 
sich im Bewußtsein des umfassenden Bereiches der Koexistenz und 
der Lebensbezüge, in denen alles menschliche Leben notwendigerwei-
se eingebunden ist, und ein verantwortlicher freier Akt, auch wenn er 
schmerzlich ist, ist nie eine Quelle des Leidens. Unter den geschilderten 
Umständen beruht unsere Möglichkeit, den grundlegenden emotionalen 
Widerspruch, den wir moderne westliche Menschen leben, zu über-
winden und dem Leiden, das er mit sich bringt, auf freie und verant-
wortliche Weise zu entgehen, auf der Fähigkeit zu verstehen, daß der 
Ursprung dieses Widerspruchs kultureller und nicht biologischer Natur 
ist« (Maturana/Verden-Zöller 1994, 84).

269	»Liebe – ganz gewöhnliche schlichte Liebe, kein großes Ideal, keine 
Tugend, nichts dergleichen, bloß schlichte Liebe. Sie eröffnet den Hand-
lungsspielraum, worin man andere neben sich gelten lässt. Wer so die 
Koexistenz des Anderen – gleichgültig in welcher Dimension des Mit-
einanders – als begründet anerkennt, der empfindet Liebe« (Maturana 
1994a, 122).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


147

Religion

Eine komplexere Version einer naturalisierten Religion entwickelt 
Gregory Bateson. Auf Basis kybernetischer Überlegungen erscheint 
das Heilige im Sinne einer Theorie des Nicht-Kommunikablen als 
jener Bereich, der notwendig ist, um ein auf Kommunikation beru-
hendes System zu stabilisieren, das dann jedoch durch Kommunika-
tion selbst gefährdet und zerstört werden kann.270

Das Beobachterparadoxon

Ein weiteres Einfallstor für die Verschränkung religiöser und wis-
senschaftlicher Semantiken liefern die durch die Quantentheorie 
aufgeworfenen Paradoxien des Beobachters.271 So versuchen etwa 
Sir John Eccles und Friedrich Beck mit ihren Berechnungen aufzu-
zeigen, dass neuronale Prozesse durch Quantenvorgänge moduliert 
werden können.272 Bislang liegen zwar noch keine experimentellen 
Befunde vor, die dafür sprechen, dass die neuronale Informations-
verarbeitung durch diese Prozesse beeinflusst wird oder dass Ge-
hirne gar Quantenrechner darstellen. Dies hindert Roger Penrose 
und Stuart Hameroff jedoch nicht, dahingehend zu argumentieren, 
dass in bestimmten Mikrofasern des Gehirns sehr wohl kohärente 
Quantenzustände vorkommen können und dass sich über eine neue 
Theorie der Quantengravitation möglicherweise auch die Frage des 
Bewusstseins klären ließe.273 

Diese Überlegungen finden zwar auf einer hochspekulativen Ebene 
statt und hinsichtlich der notwendigen kausalen Verbindungsglieder 
besteht derzeit nicht einmal eine Ahnung, wie sich diese experimen-
tell aufzeigen lassen. Mit Blick auf die Kontextur der Religion ist 
dies jedoch kein Hindernis. Im Gegenteil: Das Beobachterparado-
xon der Quantentheorie öffnet gerade in Verbindung mit den vielen 
ungeklärten empirischen274 und theoretischen Fragen275 jenen ge-

270	Gregory Bateson und Mary Catherin Bateson (1993). 
271	Siehe als Beispiel für ›seriöse‹ Überlegungen Carl Friedrich von Weiz-

säcker (1971; 1992).
272	Beck und Eccles (1991).
273	Hameroff (1987) und Penrose (1998). Die Vision liegt dann darin, dass 

das Gehirn über die Verschränkung von Quantenzuständen noch auf 
eine andere Weise rechnen könne, also die elektrischen Aktivitäten der 
Nervenzellen nicht allein die Kognition prozessieren, sondern auch jene 
beobachtungsabhängigen Quantenprozesse in die Arbeit des Gehirns 
einfließen.

274	Meines Erachtens existiert zurzeit praktisch keine nennenswerte quan-
tentheoretisch inspirierte empirische Hirnforschung.

275	Die Ausdeutung der Quantentheorie ist immer noch umstritten. Bei-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

148

heimnisumwobenen Raum, an dem religiöse Figuren leicht andocken 
können. Gerade die hiermit verbundene Vagheit bietet einen guten 
Ausgangspunkt, an dem nicht nur die Apologeten des New Age,276 
sondern auch Vordenker der evangelischen Kirche in produktiver 
Weise mit religiösen Figuren anschließen können.277 

Aus Perspektive der Neurobiologie278 wie auch seitens der analy-
tischen Philosophie279 lassen sich gute Gründe nennen, einen Quan-
tenmystizismus zurückzuweisen. Doch anders als Letztere, welche 
weiterhin den Wahrheitsbedingungen diesbezüglicher Aussagen 
nachzuspüren trachten, braucht sich die Soziologie hier nicht auf 
eine validierende Beobachtungsweise festlegen. Für sie ist vielmehr 
von Interesse, dass und wie die jeweils unterschiedlichen Semantiken 
funktionieren und dass auf kommunikativer Ebene das Bezugspro-
blem der Religion auch mit den gegenwärtigen hirnwissenschaftli-
chen Fortschritten keineswegs verschwindet, sondern – gleich den 
abgeschlagen Köpfen der Hydra – immer wieder in neuer Form er-
scheint.

Religiöse Reflexion

Die alte Frage, ob mein Bewusstsein als geschichtlich hoch unwahr-
scheinliche Singularität durch eine Verkettung von Zufällen in einem 
zunächst einzelnen Gehirn entstanden ist oder ob dahinter ein tieferes 

spielsweise beansprucht Otto Rössler über den Umweg einer Endo-
physik, eine klassische Interpretation zu finden (Rössler 1992). Hugh 
Everett hat bekanntlich seine ›Viele-Welten-Theorie‹ vorgelegt. Ernst 
Schrödinger (1991) liebäugelt ein wenig mit der vedischen Auffassung, 
dass die unterschiedlichen individuellen Bewusstseinszustände und Be-
obachterperspektiven in einem Universalbewusstsein zusammenfallen, 
und David Bohm hat eine Deutung versucht, die unterhalb der stocha-
stischen Elemente des Quantenformalismus eine implizite Ordnung der 
Welt vermutet. Siehe zu den unterschiedlichen Deutungen beispielsweise 
John Gribbin (1991).

276	Man denke hier etwa an Fritjow Capras ›Tao der Physik‹ (Capra 2000).
277	Durch entsprechende Publikationen hervorgetreten ist hier beispielswei-

se Günter Ewald, seinerseits Mathematiker, Physiker und Mitglied im 
Kuratorium der evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 
(Ewald 2006, 62 ff.).

278	Das Hauptargument lautet, dass Quantenprozesse im Gehirn nur die 
Rolle eines Zufallsgenerators übernehmen, den neuronalen Vorgängen 
selbst aber nichts Substanzielles oder Geistiges hinzufügen können. (Vgl. 
Wolf Singer in Fußnote 234).

279	Siehe zu einer ausführlichen Kritik an der Penroseschen Position etwa 
Rick Grush und Patricia Churchland (Grush/Churchland 2008).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


149

Religion

Geheimnis eines sich selbst spiegelnden Universums steckt, ist un-
trennbar mit der Art und Weise verbunden, wie Sinn operiert. Sobald 
die Kommunikation und das Bewusstsein reflektieren, dass sich die 
eigenen Sinnoperationen jeweils nur an den eigenen Operationen 
orientieren, Sinn also nicht aus sich selbst hinaustreten kann, stellt 
sich nolens volens die Frage, was jenseits der Grenze zu erwarten ist. 
Hier setzt religiöse Kommunikation an. 

In diesem Kapitel sind die wechselseitigen Verhältnisse der Re-
flexion von Religion und Hirnwissenschaft untersucht worden. Da 
Wissenschaft nur mit dem Benennbaren zu tun hat, wird Religion 
durch sie nicht verschwinden. Mit Blick auf die Ausdifferenzierung 
der Hochreligionen im Allgemeinen und des Katholizismus im Beson-
deren ist zu vermuten, dass die hochkulturellen Varianten der christ-
lichen Religion gerade in der Auseinandersetzung mit der modernen 
Wissenschaft noch stärker zu sich selbst gefunden haben. Es spricht 
einiges dafür, dass es der Religion gelungen ist, zentrale theologische 
Begriffe wie Gnade und Liebe durch die Begegnung mit den Neuro-
wissenschaften noch zu schärfen, da die eigenen Heilsansprüche ge-
rade mit Blick auf die offensichtlichen Grenzen des materialistischen 
Weltbilds an Kontur gewinnen. Die Hirnforschung erscheint dann 
wie alles andere ›Weltliche‹ auf der Seite jener Immanenz, die erst 
durch die Religion zu ihrem eigenen Glanz gebracht werden kann. 

Die eigentlichen Probleme der Religion liegen unter den gegebenen 
Verhältnissen nicht (mehr) in der skeptizistischen Herausforderung 
durch die (Natur-)Wissenschaften, sondern in den religiösen Bin-
nenverhältnissen. Die mit den Freiheiten der Moderne sich nahezu 
ins Unendliche ausdifferenzierenden Vergleichsmöglichkeiten lassen 
die Setzungen der religiösen Dogmatik ihrerseits kontingent erschei-
nen. Doch die Option, religiöse Offenbarung auch als (kontingente) 
Deutung zu begreifen, ist bisher innerhalb der gängigen religiösen 
Semantiken nicht akzeptabel. Bislang ist die Frage offen, ob und 
inwieweit Religionen es lernen können, in kreativerer Weise mit der 
›Kontingenzformel Gott‹ umzugehen, also intern Reflexionsverhält-
nisse zulassen zu können, welche die eigene Dogmatik relativ set-
zen, ohne zugleich den Verweis auf die Transzendenz aufgeben zu 
müssen.280 Möglicherweise besteht für die großen Religionen der 
evolutionär erfolgreichere Weg darin, die Authentizität des Glaubens 
in der Stärkung der eigenen Dogmatik zu suchen, was dann jedoch 
nur in der Auseinandersetzung mit anderen religiösen Alternativen 
zu haben ist.281 

280	Siehe hierzu für die protestantische Theologie einen diesbezüglichen 
Versuch von Nißlmüller (2008).

281	Aus dieser Perspektive ergibt sich dann beispielsweise der Bruch zwi-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

150

Das religiöse Feld ist – wie schon immer282 – in Bewegung und 
auch die Hirnforschung stellt ihr für die Entwicklung neuer Se-
mantiken neues Spielmaterial zur Verfügung. Unter dem Stichwort 
›Neurotheologie‹ wurde deutlich, wie an den Rändern der wissen-
schaftlichen Disziplinen religiöse Sinnangebote ausfransen, welche 
für unterschiedliche Transzendenzen empfänglich sind. Wissenschaft-
liche Denkfiguren mutieren innerhalb der religiösen Kontextur no-
lens volens zu etwas anderem. Sie bekommen nun den Charakter 
einer Sinnbestimmung, deren Rationalität sich nicht mehr nur aus 
deskriptiven Analysen des Beobachtbaren speisen lässt, denn einer 
der Reflexionsstandorte von Religion liegt außerhalb der sinnlich 
erfahrbaren Welt. 

9 Wissenschaft 

Kommen wir nun abschließend zur Kontextur der Wissenschaft. 
Die Frage nach der Beziehung zwischen Hirnforschung und Wissen-
schaft verweist auf ein Binnenverhältnis, in dem Wissenschaft als 
Wissenschaft nun in Differenz zu sich selber treten kann. Hierdurch 
entstehen Reflexionsverhältnisse, in denen dieses Verhältnis selbst 
wieder betrachtet werden kann. Auf diesem Wege gelangen wir je 
nach disziplinärer Perspektive zu unterschiedlichen Selbstbeschrei-
bungen der Wissenschaft. Die Wissenschaftstheorie gestattet es, die 
Wahrheits- und Erkenntnisbedingungen wissenschaftlicher Praxis zu 
reflektieren. Die Wissenschaftsgeschichte rekonstruiert der Wissen-
schaft ein Gedächtnis, auf das dann bei Bedarf selektiv zurückgegrif-

schen Eugen Drewermann und der katholischen Kirche weniger aus 
einer grundsätzlichen Kritik heraus, sondern gerade weil die religiösen 
Positionen – trotz aller kirchenpolitischen Differenzen – so nahe beiein-
ander liegen. Das folgende von Drewermann formulierte Zitat zur Be-
ziehung von Religion und Biologie hätte sinngemäß genauso von Papst 
Johannes Paul II. formuliert sein können: »Ein für allemal nach dem 
Ende der metaphysisch ›argumentierenden‹ Theologie werden wir den 
Glauben nicht mehr dazu verwenden können, um die Natur erklären 
zu wollen; es genügt, doch es ist viel, es ist das Entscheidende, daß die 
Religion uns einen ›Ort‹ zeigt, an dem menschliches Dasein möglich 
ist. Daß dieser ›Ort‹ ›objektiv‹ nicht das Zentrum der Welt ist, zeigt uns 
– jeder krankheitserregende Bazillus« (Drewermann 1999, 857).

282	Siehe zur Evolution des religiösen Feldes im Anschluss an Max Weber 
die Unterscheidung zwischen Priestern und Propheten aus einer kon-
flikttheoretischen Perspektive Bourdieu (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


151

Wissenschaft

fen werden kann.283 Die Wissenschaftssoziologie versucht in ihren 
wissenssoziologischen Varianten die Evolution der Semantiken des 
Wissens nachzuzeichnen. Mit den science studies wird es möglich, 
die konkrete Arbeit der Wissenschaft zu rekonstruieren. 

Das System der modernen Wissenschaft

Als Kontextur gewinnt die Wissenschaft ihre Eigenständigkeit, in-
dem sie ihre Kommunikation am Code wahr/falsch entlangführt. 
Als Wissenschaft geht es ihr weder um Glauben noch um die po-
litische Wirksamkeit von Rhetorik noch um die Ästhetik sprachli-
cher Figuren. Als dies spielt zwar auch im Alltag wissenschaftlicher 
Praxis durchaus eine nicht unerhebliche Rolle,284 doch ihre Selbst-
identifikation, welche sie dann von den anderen Funktionssystemen 
unterscheidet, gewinnt die Wissenschaft aufgrund ihrer Wahrheits-
ansprüche. Wie in den anderen Funktionssystemen gilt auch hier ein 
›Selbstbefriedigungsverbot‹. Um sich gesellschaftlich zu legitimieren, 
darf sich Wissenschaft nicht nur mit sich selbst beschäftigen. Die 
logische Konsistenz irgendwelcher in Glasperlenspielen erzeugter Ge-
bilde ist nicht hinreichend. Es muss ihr auch um die ›Realität‹ gehen 
und entsprechend lässt sich die Kontingenzformel der Wissenschaft 
mit dem Begriff ›Limitationalität‹ umschreiben, hier verstanden im 
Sinne einer starren Form der Komplementarität, die verspricht, dass 
die wissenschaftlichen Modelle in einer eindeutigen Beziehung zur 
Wirklichkeit stehen. 

Innerhalb der Monokontextur der traditionellen Ontologie ist die-
ser Anspruch zunächst kein Problem. Im Sinne des naiven Realismus 
ist hier das Sein durch die Reflexion im Spiegel des Bewusstseins in 
seinen Gesetzlichkeiten erkundbar. Spätestens mit Immanuel Kant 
werden die Dinge jedoch komplizierter. Der Erkenntnisvorgang 

283	Mit Luhmann liegt die Hauptfunktion des Gedächtnisses im Vergessen, 
also in der Entlastung der Gegenwart von dem unendlichen Meer des 
bereits Gewesenen. Die Wissenschaft unterscheidet sich hier nicht von 
der Praxis des Schachspiels: »Das Spiel wäre viel zu komplex, wenn es 
für das weitere Spielen notwendig wäre, die Geschichte des Spiels zu 
erinnern, obwohl es vorteilhaft sein mag, die letzten Züge des Gegners in 
ihrer Sequenz zu erinnern, um seine Strategie besser erraten zu können. 
Das Beispiel zeigt, daß weithin die Gegenwart als Repräsentation der 
Vergangenheit genügt« (Luhmann 1998a, 578).

284	Auch hier gilt dann der Befund einer polykontexturalen Gesellschaft. 
Dass man wissenschaftlich arbeitet, schließt nicht aus, die wirtschaftli-
chen, wissenschaftspolitischen, ästhetischen und persönlichen Aspekte 
seines Tuns mit zu bedenken.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

152

trägt nun selbst etwas in das Erkannte mit hinein. Es gibt jetzt also 
gute Gründe, der Wahrnehmung wie auch dem eigenen Denken zu 
misstrauen. Wie dann insbesondere Karl Popper in seiner Analyse 
des Problems der Induktion gezeigt hat, kann nun der positivistische 
Verweis auf das Wahrgenommene in Bezug auf die Kausalverhältnis-
se der Wirklichkeit zu keiner sicheren Erkenntnis mehr führen. Ob 
beispielsweise ein Medikament wirklich gesund macht oder hier nur 
natürliche Selbstheilungskräfte am Werk sind, lässt sich durch den 
positiven Sachverhalt einer Beobachtung nicht beweisen. Allein die 
Falsifizierung von Hypothesen stellt nun noch eine gangbare Option 
wissenschaftlichen Räsonierens dar, die in logisch konsistenter Form 
möglich ist. 

Popper versuchte dem Problem der sich selbst bestätigenden Vor-
annahmen mit seinem ›kritischen Rationalismus‹ eine theoriegeleitete 
Forschung entgegenzusetzen. In dieser wird nun eine klare Trennlinie 
zwischen einerseits Idee, Einfall und kreativer Hypothesenbildung 
und andererseits der die Hypothese überprüfenden Forschung voll-
zogen.285 Forschung muss jetzt als ein überpersonales System der 
kontinuierlichen Evaluierung verstanden werden, das den Horizont 
und die kognitiven Möglichkeiten einzelner Forscherpersönlichkeiten 
überschreitet. Der Einzelne mag dann zwar emotional hoch beteiligt 
sein und im Sinne induktiver Modellbildung sein Forschungsprojekt 
auch aufgrund von ungedeckten Vorannahmen vorantreiben. Doch 
diese menschlichen Begrenztheiten hebeln nicht den wissenschaftli-
chen Code aus, denn die kritische Tradition einer Gemeinschaft von 
Forschern kann nun mit Blick auf größere Zeit- und Sozialhorizonte 
die mit diesem Prozess verbundenen Fehlannahmen wiederum einer 
Überprüfung unterziehen, um so die subjektiven Komponenten zu 
falsifizieren.286 

285	Popper (2007).
286	»Es ist gänzlich verfehlt anzunehmen, daß die Objektivität der Wissen-

schaft von der Objektivität des Wissenschaftlers abhängt. Und es ist 
gänzlich verfehlt zu glauben, daß der Naturwissenschaftler objektiver ist 
als der Sozialwissenschaftler. Der Naturwissenschaftler ist ebenso par-
teiisch wie alle anderen Menschen, und er ist leider – wenn er nicht zu 
den wenigen gehört, die dauernd neue Ideen produzieren – gewöhnlich 
äußerst einseitig und parteiisch für seine eigenen Ideen eingenommen. 
Einige der hervorragendsten zeitgenössischen Physiker haben sogar 
Schulen gegründet, die neuen Ideen einen mächtigen Widerstand ent-
gegensetzen. […] Was man als wissenschaftliche Objektivität bezeichnen 
kann, liegt einzig und allein in der kritischen Tradition, die es trotz aller 
Widerstände so oft ermöglicht, ein herrschendes Dogma zu kritisieren. 
Anders ausgedrückt, die Objektivität der Wissenschaft ist nicht eine 
individuelle Angelegenheit der verschiedenen Wissenschaftler, sondern 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


153

Wissenschaft

Die Poppersche Wendung hat massive erkenntnistheoretische 
Konsequenzen. Streng genommen ist es nun nicht mehr möglich, 
die Wissenschaftstheorie und die hieraus abgeleitete Methodologie 
– gleich einem »Gottesaugenstandpunkt«287 – außerhalb des For-
schungsprozesses zu setzen. Das Verhältnis zwischen Theorie und 
Empirie wird hiermit komplex. Es gibt keine empiriefreie Theorie 
mehr. Umgekehrt steht die Theorie im Sinne ihrer autologischen Kon-
zeption nun nicht mehr außerhalb des untersuchten Feldes. Sie hat 
in der Einheit von Erkennen und Handeln vieles unscharf zu stellen, 
um weniges andere deutlich erkennen zu können.288 Kreative und 
abduktive Momente des Forschungsprozess stehen jetzt in einem 
Spannungsverhältnis zu der ebenso notwendigen Konstruktion von 
empirischen Gegebenheiten, an denen die bisherigen Annahmen er-
weitert werden können.289 Das Verhältnis von wissenschaftlicher 
Beschreibung und Realität wird damit prekär, denn es drängt sich 
nun der Verdacht auf, ob man es vielleicht grundsätzlich nur noch 
mit Konstruktionen zu tun habe, also Wissenschaft eben lediglich 
auch nur eine »Weise der Welterzeugung« unter anderen darstellt.290 

Die Naturwissenschaften können das Korrespondenzproblem 
zwischen Modell und Realität zwar auch nicht generell lösen, doch 
haben sie die Möglichkeit, durch lokale Eingrenzung der Kontext-
variablen hinreichend stabile Fakten zu erzeugen, die sich dann 
entsprechend eindeutig modellieren lassen. Das Medium hierzu ist 
das Experimentalsystem. Gute Experimentalsysteme sind so offen 

eine soziale Angelegenheit ihrer gegenseitigen Kritik, der freundlich-
feindlichen Arbeitsteilung der Wissenschaftler, ihres Zusammenarbei-
tens und auch ihres Gegeneinanderarbeitens. Sie hängt daher zum Teil 
von einer ganzen Reihe von gesellschaftlichen und politischen Verhält-
nissen ab, die diese Kritik ermöglichen« (Popper 1972, 112 f.).

287	Hilary Putnam (1991).
288	Insbesondere die Systemtheorie blockiert den autologischen Rückschluss 

auf die empirischen Bedingungen der eigenen Erkenntnisproduktion 
nicht. Im Sinne einer »naturalistischen Epistemologie« gestattet sie, die 
zirkuläre Natur dieser Prozesse zu würdigen, gibt auch induktiven oder 
abduktiven Erkenntnismodi Raum und fordert, dass die »Bedingungen 
der Erkenntnis, durch die Ergebnisse dieser Erkenntnisse in Frage ge-
stellt werden« (Luhmann 1998c, 13). 

289	De facto werden auch hier die Forschungsprozesse weniger durch ein 
Untersuchungsdesign geleitet, welches geeignet ist, Theorien und Hy-
pothesen zu falsifizieren, denn durch raffinierte Experimentalsysteme 
gestaltet, die so offen angelegt sind, dass ein Arsenal unerwarteter Fra-
gen produziert wird, die dann wiederum einer Überprüfung unterzogen 
werden können (vgl. Rheinberger 2006).

290	Nelson Goodman (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

154

angelegt, dass ein Arsenal unerwarteter Fragen produziert wird, an 
die sich eine Theoriegenerierung anschließen lässt, die auf weitere 
mögliche Experimente verweist. Experimentalsysteme gestatten auf 
diese Weise einen ›Dialog mit der Natur‹,291 in dem der epistemische 
Status der Objekte, von denen hier die Rede ist, offengehalten werden 
kann.292 Wissenschaft kann hiermit produktiv werden, ohne sich 
dabei vorschnell festlegen zu müssen, was die Gegenstände eigentlich 
sind, mit denen sie sich beschäftigt. 

Indem sich Forschung auf ihre eigenen operativen Prozesse be-
schränkt, kann sie die Frage der Ontologie umgehen. Aussagen in 
Bezug auf die Korrespondenz von Modell und Wirklichkeit sind 
dann zumindest für den Geltungsbereich eines Experimentalsystems 
zulässig, denn dieses bindet die komplexen Reflexionsverhältnisse 
moderner Wissenschaft immer wieder an ein konkretes Produktions-
verhältnis zurück. Während den Sozial- und Geisteswissenschaften 
tendenziell eher die Selbstdekonstruktion durch autologische Re-
flexionsschleifen droht, erzeugen Experimentalsysteme, sobald sie 
einmal etabliert sind, in einem hinreichenden Maße Fakten, welche 
die den Forschungsprozess potentiell gefährdenden Selbstreflexionen 
wieder unterbrechen. 

Was lässt sich nun mit Blick auf die hier beschriebenen Refle-
xionsverhältnisse zu dem Binnenverhältnis von Wissenschaft und 
Hirnforschung sagen? 

Insbesondere zwei Problemkomplexe prägen die Erforschung der 
neuronalen Grundlagen von Kognition und Handeln. Der eine be-
trifft die Rolle des Beobachters, der andere die gleichsam babylo-
nisch anmutende Ausdifferenzierung des Wissenschaftsfeldes in eine 
Vielfalt unterschiedlicher experimenteller und theoretischer Systeme. 
Beide Themen werden in diesem Buch über die folgenden Darstel-
lungen hinausgehend ausführlicher in zwei eigenständigen Kapiteln 
entfaltet.293 

291	Hier im Anklang an Isabelle Strengers und Ilya Prigogine (1990).
292	Siehe zu ›epistemischen Dingen‹ und ›Experimentalsystemen‹ ausführlich 

Hans-Jörg Rheinberger (2006).
293	Im Kapitel II: »Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie« wird in 

einem kurzen historischen Abriss herausgearbeitet, wie die Paradoxie 
des Beobachters im Laufe der Wissensgeschichte entfaltet wird, ohne 
jedoch zu einer abschließenden Lösung finden zu können. In Kapitel 
III: »Symbolische Integration von Hirnwissen« wird aus einer wissen-
schaftssoziologischen Perspektive aufgezeigt, dass sich die kognitions-
wissenschaftliche Forschungslandschaft in einer Weise ausdifferenziert 
hat, dass die Integration der Disziplin nicht mehr über ein geteiltes 
konzeptionelles Verstehen, sondern nur noch über symbolische Formen 
zu haben ist. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


155

Wissenschaft

Der Beobachter

Nolens volens begegnet die Hirnforschung dem Beobachter. Eine 
Wissenschaft, die das phänomenologische Erleben, Kognition und 
Hirnprozesse miteinander in Beziehung setzen möchte, verstrickt sich 
zwangsläufig in dem Problem, dass man die »Exowelt« nur aus der 
»Endoperspektive« heraus erkunden kann.294 Ein System aus sich 
heraus beweisen zu wollen, wird jedoch zwangsläufig in die Gödel-
sche Unbestimmtheit münden.295 Allein schon aus diesem Grunde 
wundert es nicht, dass ein Soziologe, der die philosophischen Diskur-
se über die Konsequenzen der Hirnforschung zum Gegenstand seiner 
Betrachtungen macht, eine Oszillation zwischen zwei verschiedenen 
Antwortklassen feststellen wird.296 Das Ich und die ihm zugeordnete 
Intentionalität erscheinen dann entweder solipsistisch überhöht oder 
als Illusion eines »naiv-realistischen Selbstmissverständnisses«.297 Als 
Zwischenposition mag man als Dualist dem selbstbewussten Geist 
zumindest einen Rest an Autonomie gegenüber den Gehirnvorgängen 
zugestehen, wie es Sir John Eccles und später auch Benjamin Libet 
getan haben.298 Der gordische Knoten einer sich selbst erfahrenden 
Illusion lässt sich hierdurch jedoch nicht zerschlagen, denn – um mit 
Wittgenstein zu sprechen – mit der Annahme eines unabhängigen 
Seelenwesens ist nichts gewonnen.299 

Wie die unterschiedlichen Phänomenbereiche, Neurophysiologie, 
subjektives Erleben und Semantik zusammengehen, ist also nicht 
mehr in trivialer Weise zu beantworten. Dass sich die Beziehung 
zwischen mind und body weder als einfaches Kausalverhältnis noch 
als mitlaufendes Epiphänomen überzeugend beschreiben lässt, hat 
eigentlich schon Karl Popper argumentativ zusammengetragen, um 
dann mit seinem Drei-Welten-Modell eine bestimmte Variante des 
Körper-Geist-Dualimus als das für ihn kleinere Übel zu vertreten.300

294	Otto Rössler (1992).
295	Kurt Gödel hat den mathematischen Beweis erbracht, dass kein (ma-

thematisches) System aus sich selbst heraus vollständig beweisbar ist 
und dass durch den Wiedereintritt der Beweisführung in sich selbst eine 
Unschärfe, eine Unbestimmtheit produziert wird (vgl. Hofstadler 1979). 

296	Nochmals: Es geht hier nicht um die philosophischen Probleme der 
Erforschung des Bewusstseins, sondern um den soziologischen Blick 
auf Reflexionsverhältnisse, die auf Perspektivendivergenzen beruhen. 

297	So dann Thomas Metzinger (1998). 
298	Eccles (1994) sowie Libet (2004).
299	Siehe in Wittgensteins ›Tractatus‹ die Proposition 6.4312 (Wittgenstein 

1990).
300	Siehe Popper (1991). Sir John Eccles geht hier noch weiter und glaubt 

sogar, Bereiche im Gehirn ausfindig zu machen, in denen ein unabhän-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

156

Gut eine Wissenschaftlergeneration später taucht im Diskurs unter 
dem neuen Paradigma Selbstorganisation – namentlich sei hier der 
Nobelpreisträger Ilya Prigogine benannt301 – eine andere Klasse von 
Erklärungen auf, die sich unter dem Stichwort der ›Emergenz‹ zusam-
menfassen lassen. Epistemisch stehen die zu erklärenden Phänomen-
bereiche in der Emergenz nun in einer modalen, nicht mehr jedoch in 
einer kausalen Beziehung zueinander. Das Gehirn ermöglicht Geist, 
erklärt jedoch nicht Geist, denn der Geist erschafft sich nun – dem 
Gedanken der Selbstorganisation folgend – selber. 

Humberto Maturana und Francisco Varela setzen in ihrer Konzep-
tion der Autopoiesis auf das Modell der wechselseitigen Emergenz.302 
Neuronale und muskuläre Zustände ermöglichen Sprache; semanti-
sche Beziehungen erschaffen semantische Räume, die wiederum ein 
in neuronalen Zuständen verkörpertes reflexives Bewusstsein ermög-
lichen. Wenngleich erkenntnistheoretisch von einem Monismus aus-
gegangen wird, stehen die jeweiligen Phänomenbereiche eigenständig 
für sich und sind füreinander irreduzibel. 

Das phänomenologische Bewusstsein erscheint somit nicht mehr 
nur als ›Selbstmissverständnis‹, sondern darüber hinaus als eine wirk-
same und gestaltende operative Fiktion. Für eine in diesem Sinne 
verstandene neurologische Forschung wird die Erste-Person-Per-
spektive unhintergehbar. Ebenso kann und muss nun aber auch ein 
semantischer und damit ein kultureller Einfluss auf die Hirnprozesse 
zugestanden werden. Man mag die üblichen modallogischen Erklä-
rungsversuche von emergenten Prozessen aus logischen Gründen für 
unbefriedigend halten – doch dies ist hier nicht das Thema.303 Was 
an dieser Stelle interessiert, ist der Befund, dass Hirnprozesse nun 
ihrerseits komplexe Beschreibungen verlangen.

Eine komplexe Neurowissenschaft steht jedoch vor dem Problem, 
dass sie eine polykontexturale Beschreibung bräuchte, die auf der 
einen Seite mit lokalen Kausalitäten operieren kann, um zugleich 
auf der anderen Seite mit kontextbezogenen Relativitäten umgehen 
zu können. Eine solche Beschreibung müsste zugleich biologisch, 
psychologisch und soziologisch operieren können, ohne jedoch die 

giger Geist auf die Nervenaktivitäten einwirken könne, ohne das physi-
kalische Gesetz der Energieerhaltung zu verletzen. Bestimmte Eigenarten 
der Quantentheorien schließen solche Prozesse zumindest theoretisch 
nicht aus (Beck und Eccles 1991).

301	Ilya Prigogine erhielt 1977 den Nobelpreis für Chemie für seine Unter-
suchungen von irreversiblen Prozessen (vgl. Prigogine 1979).

302	Maturana und Varela (1987). Vgl. zur Konzeption der Emergenz in der 
Soziologie auch Bettina Heintz (2004).

303	Auch Gotthard Günther hielt diesen Weg für eine Sackgasse. Vgl. Gün-
ther (1976).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


157

Wissenschaft

eine der jeweils anderen Perspektiven unterordnen zu müssen.304 Von 
einem legitimen Standort aus gesehen wirken dann beispielsweise se-
mantische Prozesse als Kommunikation kausal auf die physiologische 
Organisation des Gehirns ein. Von einer physikalischen Kontextur 
aus gedacht ist es wiederum genauso korrekt, davon zu sprechen, 
dass nur Hirnprozesse sprachliches Verhalten erklären können. 

Wenn aber Gehirnaktivitäten in Resonanz mit Gehirnaktivitäten 
stehen, Denken in Resonanz mit Körperprozessen und Bewusstsein 
wiederum in Resonanz mit den symbolischen Welten sozialer Syste-
me, dann kämen wir im Prinzip zu einer metatheoretischen Anlage, 
entsprechend der mit genauso guten Gründen von einer ›Soziologisie-
rung des Gehirns‹ wie von einer ›Biologisierung der Psyche‹ gespro-
chen werden könnte. Auch Gehirn und Bewusstsein wären dann im 
Sinne der modernen Systemtheorie zugleich als Funktion ihrer selbst 
und ihrer Umwelt zu beschreiben (S = f [S,U]). Da die Umwelt von 
Menschen als sprechenden Tieren vor allem aus Sprache und ande-
ren menschlichen Artefakten besteht, wäre das moderne Gehirn mit 
Blick auf seine Zustände vor allem als soziales Organ zu betrachten. 
Jede angemessene Beschreibung der diesbezüglichen Hirnprozesse 
stößt jedoch auf das Problem der Unvorhersagbarkeit des Eigenver-
haltens komplexer Systeme.305 Man mag zwar weiterhin im Sinne 

304	Ähnliches muss wohl Dirk Baecker vor Augen haben, wenn er davon 
spricht, die »Natur der Gesellschaft« einer »Kulturtheorie« zu überant-
worten: »Unter der Kulturtheorie soll dabei eine Theorie verstanden 
werden, die im Anschluss an klassische Theoriepositionen von Johann 
Gottfried Herder bis Sigmund Freud mit mindestens drei Systemreferen-
zen parallel zu arbeiten vermag, mit der Referenz auf die Gesellschaft, 
mit der Referenz auf das Bewusstsein und mit der Referenz auf den 
Organismus« (Baecker 2007a).

305	Üblicherweise findet in den gängigen Hirnforschungsexperimenten eine 
semantische und methodologische Engführung statt, die die Komple-
xität der hiermit verbundenen Perspektiven tilgt. So finden die Unter-
suchungen in der Regel an dekontextualisierten Gehirnen statt. In den 
Arbeiten von Wolf Singer zum Sehverhalten werden die Körper der 
Versuchstiere fixiert und sediert, um die Experimente durchführen zu 
können. Es wird hier sowohl von ›Gehirn im Körper‹ als auch von 
›Körpern in ihren Umwelten‹ abstrahiert. 

	 Wie in der Molekularbiologie sind es in den Neurowissenschaften vor 
allem die Methoden, welche die Forschungsdynamik gestalten, so heute 
insbesondere die bildgebenden Verfahren, die dann entsprechend dem 
Stimulus-Hirnregion-Paradigma gestatten, Kausalbeziehungen zwischen 
Aktivitäten in verschiedenen Hirnregionen zu konstruieren.

	 Insbesondere bei Experimenten mit Primaten erzeugt diese methodologi-
sche Engführung ein interessantes Spannungsfeld. Forschungspraktisch 
muss man die Eigenaktivität der Versuchstiere mit bearbeiten, um sie 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

158

des Maschine-kaputt-Modells aufzeigen können, dass Defekte an 
bestimmten Stellen zu diesen oder jenen Defiziten führen bzw. dass 
sich von der Umwelt isolierte Systeme unter bestimmten Bedingungen 
trivial verhalten. Dies gilt jedoch nicht für das in einer offenen sozi-
alen Umwelt situierte Gehirn. Hier ergibt das Sprechen in Form von 
linearen, monokontextural gefassten Kausalzusammenhängen keinen 
erklärenden, das heißt Verhalten prognostizierenden Sinn mehr.

Babylonische Ausdifferenzierung des Forschungsfeldes

Neben dem Beobachter sind die modernen Kognitions- und Hirn-
wissenschaften mit einem zweiten Problemkomplex konfrontiert: 
der kaum mehr zu überblickenden Ausdifferenzierung ihres Wissen-
schaftsfeldes. Schon eine kurze Recherche in dem Science Citation 
Index lässt dies deutlich werden. Unter dem Topic ›Neuro*‹ finden 
wir für das Jahr 2006 mehr als 56 187 Einträge, die auf Publikatio-
nen in bewerteten Peer-Review-Journals verweisen. Die Auflistung 
der vom Index geführten Forschungsdisziplinen liefert ein recht bun-
tes Bild. Hier finden sich die unterschiedlichsten Fachgebiete, unter 
anderem: Neuroscience, clinical neurology, biochemistry, molecular 
biology, experimental psychology, biological psychology, clinical psy-
chology, developmental psychology, endocrinology, oncology, genetic, 
evolutionary biology, biophysics, developmental biology, neuroim-

jedoch dann in der Modellbildung wieder auszuschließen: Illustrativ 
hierzu ist die aktuelle ethnografische Studie von Gesa Lindemann zu 
neurophysiologischen Experimenten mit Affen. Lindemann konnte 
beobachten, dass die Versuchstiere keineswegs in wiederhol- bzw. re-
produzierbarer Weise an den Versuchen teilnahmen. Es gab Tage, an 
denen die Äffchen die erwarteten Ergebnisse produzierten, und Phasen, 
in denen Daten produziert wurden, die im Rahmen des Versuchsdesigns 
unbrauchbar waren. 

	 Um mit diesen Kontingenzen umgehen zu können, griffen die beobach-
teten Forscher auf alltagspsychologische Ad-hoc-Theorien zurück. Erst 
mit Hilfe der hiermit verbundenen Subjektivierungen ließen sich die Va-
riationen in den Messdaten in einen methodologisch sinnvollen Rahmen 
stellen. Durch Erklärungen, wie z. B. ›die ist heute nicht gut drauf, die 
hat sich mit ihrer Freundin gestritten‹, lassen sich die Ergebnisse nun in 
einem neuen Licht betrachten und erlauben, bestimmte Daten zu selek-
tieren, um diese dann als Beweis für ein Modell zu nehmen, in dem dann 
genau diese Zurechnungsprozesse und Subjektivierungen getilgt sind. 
Handlungspraktisch muss man zwar mit den Versuchsteilnehmern reden 
– auch mit Affen –, um sie zu bestimmten Aktivitäten zu veranlassen –, 
um dann jedoch in der Auswertung die soziale und phänomenologische 
Seite eben dieser Prozesse zugunsten trivialer Modelle auszublenden 
(vgl. Lindemann 2005; Lindemann 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


159

Wissenschaft

aging, computer science, mathematical & computational biology, 
mathematical physics. 

Während die Molekularbiologie ihre Disziplin über das hand-
lungsleitende Paradigma ›vom Gen über das Protein zum Phänotyp‹ 
binden kann,306 fehlt der Hirnforschung, wie Michael Hagner fest-
stellt, eine entsprechende theoretische Figur, um die Disziplin als 
Ganzes zu integrieren.307 Wir finden vielmehr eine Vielzahl einander 
unverbundener Paradigmen vor, die jeweils ihre eigenen Experimen-
talsysteme und eigenen Diskurskontexte – im Güntherschen Sinne 
wohl auch eigene Kontexturen – erzeugen. Eine bestimmte Gruppe 
von Experimentalsystemen bildet sozusagen einen spezifischen Ort 
der Reflexion mit seiner eigenen Sprecherposition aus, die dann je-
weils eine eigene Kausalität ausfällen lässt. 

Nicht nur mit Blick auf die öffentliche Rezeption, sondern auch für 
die Binnenverhältnisse der Neurowissenschaften gilt nun der Befund, 
»daß die verschiedenen Forschungszweige innerhalb der Neurowis-
senschaften« bis »zur Verständnislosigkeit auseinanderdriften«.308 
Das eigentliche Problem der Neuro- und Kognitionswissenschaft 
bleibt die theoretische Integration. Selbst im so genannten ›Manifest 
der Hirnforscher‹ wird dieses Problem benannt und festgestellt, dass 

306	Dieses Paradigma stellt gerade aufgrund seiner Trivialität eine nahe-
zu universelle Forschungsheuristik dar. Nicht zuletzt das Bild von der 
Entschlüsselung des Codes erzeugt die suggestive Evidenz, hier könne 
man in der Tat positives und gesichertes Wissen produzieren. Zudem 
lassen sich ihre zentralen Operationen wie Gensequenzierung und 
Einschleusung von Vektoren als einfach erlernbare Laborprozeduren 
routinisieren. Mittels dieser methodologischen Engführung gelingt es, 
die Komplexität des Lebens zu bearbeiten, ohne diese bewältigen zu 
müssen. Die eigentliche Komplexität biochemischer Prozesse, nämlich 
das Verhalten der Gene und Genprodukte im Kontext anderer Gene 
und Genprodukte, bleibt durch die lineare Anlage der Forschungsme-
thode ausgeklammert. Man mag zwar durchaus in Rechnung stellen, 
dass die Frage der Proteine und ihre Koproduktion mit den vielfältigen 
Umwelten der Zelle die morphologisch entscheidende Rolle spielt, aber 
dieses Wissen stellt den über die semantische Engführung geschaffenen 
Funktionsbezug nicht in Frage. Im Sinne eines ›mehr desselben‹ lässt 
sich vielmehr die Forderung nach noch mehr molekularbiologischer 
Forschung anschließen und dann – etwa unter dem Label Systembiolo-
gie – in ein ›Immer-weiter-so‹ überführen.

307	Im Vergleich mit der Entdeckung des genetischen Codes durch Watson 
und Crick hat es in »den kognitiven Neurowissenschaften der letzten 50 
Jahre [...] trotz Neuroimaging und etlicher anderer bedeutender techno-
logischer Neuerungen keine vergleichbaren theoretischen Durchbrüche 
und Revolutionen gegeben« (Hagner 2006, 35).

308	Hagner (2006, 27).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

eine überzeugende »Theorie des Gehirns« wohl eine »bislang unbe-
kannte Theoriesprache« verwenden müsse.309 Doch um mit Hagner 
zu sprechen: »Wie diese Sprache aussieht, verschweigt das Manifest, 
und das mit gutem Grund: Niemand kennt sie bislang«.310

Die nahezu ins Unermessliche steigende Zahl der Fachpublika-
tionen und die Ausdifferenzierung in unterschiedlichste wissen-
schaftliche Kulturen werfen für die Neurowissenschaften hinsicht-
lich der Verstehens- und Reflexionsverhältnisse eine Komplexität 
auf, die nicht mehr mit den logischen Eigenmitteln der Tradition in 
den Griff zu bekommen ist. Eine polykontexturale Wissenschaft, 
die mit standort- und perspektivenabhängigen Reflexionsverhält-
nissen rechnen und umgehen kann, ist bislang nicht in Sicht. Auch 
die Hirnforschung verfügt somit derzeit über keine der Problemlage 
angemessenen Möglichkeiten, um mit der durch ihre Forschungen 
aufgeworfenen Komplexität auf Basis einer theoretischen Reflexion 
angemessen umzugehen zu können.

Symbolische Integration anstelle von Reflexion?

Entsprechend Luhmanns Diktum, dass es »unter den gegebenen Be-
dingungen eben viel leichter [ist], Konstruktionen zu entwerfen und 
nachzuvollziehen als richtige Realitätswahrnehmungen zu behaupten 
und durchzusetzen«,311 spricht einiges dafür, dass seitens der Wissen-
schaftsgemeinde der Hirnforscher aktuell eher auf symbolische denn 
auf theoretische Mittel zurückgegriffen wird, um eine Integration 
ihrer Disziplin zu erreichen (siehe hierzu ausführlich Kapitel III). 
Zudem ist mit Hagner zu vermuten, dass die Hirnforschung hierzu 
auf eine Ontologie zurückgreifen muss, die sie aufgrund der von ihr 
selbst produzierten Befunde eigentlich längst nicht mehr halten kann. 
Sie würde ihren Gegenstand dann unter den gegebenen Verhältnissen 

309	»Auf lange Sicht werden wir dementsprechend eine ›Theorie des Ge-
hirns‹ aufstellen, und die Sprache dieser Theorie wird vermutlich eine 
andere sein als jene, die wir heute in der Neurowissenschaft kennen. Sie 
wird auf dem Verständnis der Arbeitsweise von großen Neuronenver-
bänden beruhen, den Vorgängen auf der mittleren Ebene. Dann lassen 
sich auch die schweren Fragen der Erkenntnistheorie angehen: nach 
dem Bewusstsein, der Ich-Erfahrung und dem Verhältnis von erken-
nendem und zu erkennendem Objekt. Denn in diesem zukünftigen Mo-
ment schickt sich unser Gehirn ernsthaft an, sich selbst zu erkennen« 
(Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel 2004, 36 f.).

310	Hagner (2006, 25). Vgl. in diesem Sinne auch Cornelius Borck (2006). 
311	Luhmann (1998c, 634).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


161

Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

de facto mehr verklären als aufklären, denn es stellt sich mit Hagner 
die »Frage, wie trotz der skizzierten Ausdifferenzierung der Neuro-
wissenschaften in oftmals inkommensurable Forschungsrichtungen 
dennoch der allgemein wahrgenommene Eindruck einer bereits be-
stehenden Einheit der Hirnforschung (›vom Neuron zum Bewußt-
sein‹) zustande kommt und welche Funktion er erfüllt. So wie von 
Descartes einst die Zirbeldrüse wegen ihrer Einzigartigkeit zum Sitz 
der Seele erklärt worden war, scheint heute das Gehirn eine Einheit 
stiften zu sollen, die in der Forschungspraxis obsolet geworden ist 
bzw. nur in zeitlich und thematisch begrenzten Forschungsprojekten 
eine Wissenschaftswirklichkeit erhält. Ist das Gehirn also zum letzten 
Stützpunkt der abendlänischen Metaphysik geworden, um hinrei-
chend naturwissenschaftlich fundiert, aber auch anthropologisch 
befriedigend Auskunft über uns selbst zu geben?«312 

Sowohl mit Blick auf die Rolle des Beobachters als auch in Hin-
sicht auf ihre disziplinäre Diversifizierung erscheinen für die Hirnwis-
senschaften Reflexionsanforderungen, die innerhalb der klassischen 
Monokontexturen nicht mehr in einer sinnvollen Weise bearbeitet 
werden können. Ihre Wissenschaft wird selbst komplex und entspre-
chend vieldeutig. Doch es besteht derzeit für sie noch keine Möglich-
keit, mit diesen Lagen produktiv umzugehen. 

10 Epilog:  
Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

Was lässt sich nun von dieser Reise durch die Kontexturen unserer 
Gesellschaft über die bislang vorgestellten Befunde hinausgehend 
lernen? Wir haben gesehen, dass das Recht, die Erziehung, aber auch 
die Medizin weiterhin das Subjekt als Reflexions- wie auch als Zu-
rechnungsinstanz brauchen und die vermeintlichen Durchgriffe der 
Hirnforschung an den Grenzen der jeweiligen Kontextur verpuffen.

Wir sehen aber auch, dass von verschiedenen gesellschaftlichen 
Orten aus selektiv auf Hirnsemantiken und Hirnargumente zurück-
gegriffen werden kann. Mit Blick auf Politik und Massenmedien 
lassen sich Momente einer gemeinsamen Koproduktion entdecken. 
Die Themen der Hirnforschung bieten Anlässe für politische Pro-
gramme und Initiativen, aber auch für Debatten, an denen sich ein 
Mediendiskurs entlanghangeln kann. 

Auf der anderen Seite profitiert dann die Hirnforschung von je-
nen Mythen und Visionen, von denen sich Politik und Medien aus 

312	Hagner (2006, 27 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

162

unterschiedlichen Gründen nähren können. Sie findet in den hier 
anklingenden utopischen Momenten jene gesellschaftliche Legiti-
mation für weitere Ressourcenzuweisungen, die mit Blick auf wirt-
schaftliche Verwertungsinteressen allein nicht zu begründen wären. 
Innerhalb der Kontextur der Wissenschaft schauen wir mit Blick 
auf das Problem der theoretischen Integration auf komplexe, nahe-
zu unüberschaubare Binnenverhältnisse, die dann jedoch – genährt 
durch die Außenverhältnisse zur Politik und den Medien – über den 
›Mythos des Gehirn‹ zumindest auf symbolischer Ebene zu einer 
integrierenden Selbstbeschreibung finden. Und wir begegnen einer 
Religion, welche ihrerseits an den Grenzen einer Wissenschaft pa-
rasitieren kann, die aus guten Gründen die Frage der Transzendenz 
unbeantwortet lassen muss. 

Sehen wir diese Reflexionsverhältnisse zusammen, bekommen wir 
eine Ahnung für die verschachtelten Reflexionsverhältnisse jenes ge-
sellschaftlichen Arrangements, in dem all dies gleichzeitig, voneinan-
der unabhängig wie auch aufeinander bezogen erfolgt. 

Was sagt uns dies alles nun über die Gesellschaft, in der wir leben? 
Sabine Maasen formulierte hierzu mit Blick auf die Debatte zum 
freien Willen: »Es ist weniger die Hirnforschung, die die Gesellschaft 
nach ihrem Bilde formt – vielmehr ist die Hirnforschung die Wissen-
schaft eben dieser Gesellschaft«.313 Konkret ging es ihr dabei um die 
Parallelen zwischen einem entsubstanzialisierten neurobiologischen 
Willensbegriff und den ebenso reduzierten Modellen der Selbststeue-
rung einer sich vorrangig als ökonomisch verstehenden neoliberalen 
Gesellschaft. Ohne diesen Befund in Frage stellen zu wollen, verwei-
sen die hier vorgestellten Ergebnisse auf eine andere Weise auf den 
Charakter unserer Gesellschaft. Die Hirnforschung erscheint nun 
auch in dem Sinne als Ebenbild unserer Gesellschaft, als dass sie mit 
Blick auf die Außenverhältnisse sehr wohl mit polykontexturalen 
Verhältnissen umgehen kann. Ihre Organisationen und Sprecher ver-
fügen längst über ein handlungspraktisches Wissen, wie in wirksamer 
Form mit Wissenschaftspolitik, Medienöffentlichkeit, Rechtslagen 
und Finanzierungschancen umzugehen ist. 

Als Wissenschaft verfügen die Neurowissenschaften allerdings 
noch nicht über eine polykontexturale Epistemologie und sind ent-
sprechend auch nicht in der Lage, in ihren Selbstbeschreibungen wie 
auch in ihrer Theoriebildung produktiv mit den von ihr erzeugten 
multiplen Reflexionsorten umzugehen. In diesem Sinne könnte man 
durchaus davon sprechen, dass sich die Neurowissenschaften in einer 
Krise befinden, ebenso wie vermutlich andere gesellschaftliche Felder 
in ähnlich gelagerten Krisen stecken. Ihr eigentliches Problem bestün-

313	Maasen (1999, 289).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


163

Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

de dann darin, die in ihren Binnendifferenzierungen aufgeworfenen 
Perspektivenverhältnisse nicht mehr integrieren zu können. Unter den 
gegebenen Verhältnissen würde die Neurowissenschaft – wie auch 
die Gesellschaft – vor allem unter einem Theoriedefizit leiden. Oder 
andersherum gesagt: Gesellschaftsstruktur und Semantik stimmen 
nicht mehr überein. Der derzeit zu beobachtende Rekurs auf symbo-
lische Formen und Fetischisierungen stellt ein prekäres Unterfangen 
dar, das letztlich den wissenschaftlichen Funktionsbezug selbst un-
tergräbt, denn hiermit geht es streng genommen nicht mehr um Wis-
senschaft, sondern um verdeckte Varianten einer ›Neurotheologie‹. 

Doch auch der Versuch, stoisch in den alten monokontexturalen 
Evidenzen zu verharren, kann längst nicht mehr überzeugen.

Wenn beispielsweise Gerhard Roth als autoritativer Sprecher der 
Hirnforschung meint, sich darauf festlegen zu können, dass sich die 
gesellschaftliche Natur des Menschen kausal aus seiner biologischen 
Natur ergebe und nicht umgekehrt,314 so handelt es sich hier um 
eine theoretische Integration in einer physikalistischen Monokon-
textur, der zwar einerseits nicht zu widersprechen ist. Wozu auch? 
So wie man Luft zum Atmen braucht, lässt sich ohne Gehirne nicht 
kommunizieren. Nichtsdestotrotz wird hierdurch jedoch andererseits 
Weltwissen in einer Weise trivialisiert, dass eben dieser Befund nutz-
los wird. Nicht einmal eine einfache Interaktionssituation lässt sich 
auf diesem Weg in einer halbwegs angemessenen Form beschreiben. 
Zu verkünden, dass eine mit Gary S. Becker� evolutionistisch und 
emotionstheoretisch gewendete Rational-Choice-Theorie die einzig 
angemessene Beschreibung sozialer Prozesse liefert,315 steht in diesem 
Sinne lediglich für die flache – man ist fast geneigt zu sagen: punkt-
förmige – Welt einer eindimensionalen Hirnmythologie, die nur einen 
Ort der Beobachtung kennt: das Gehirn.

Wir scheinen uns derzeit in der merkwürdigen Situation zu befin-
den, dass die Beobachtungsverhältnisse entsprechend der traditiona-
len zweiwertigen Logik weiterhin ontologisiert werden – das Dritte 

314	»[Hier mit Verweis auf Durkheim] Der Mensch ist in seinem Kern ein 
gesellschaftliches Wesen, er ist nur das, was die Gesellschaft aus ihm 
macht. Einer solchen Grundüberzeugung steht das, was ich in diesem 
Buch vorgetragen habe, diametral entgegen. Meine Kernaussage lautet: 
Die gesellschaftliche Natur des Menschen ergibt sich aus seiner biologi-
schen Natur und nicht umgekehrt, und deshalb ist die gesellschaftliche 
Natur ohne seine (neuro)biologische nicht verständlich. Nur weil der 
Mensch über angeborene Mechanismen verfügt, die ihn biologisch, psy-
chisch und kommunikativ an andere Menschen binden, gibt es so etwas 
wie einen menschliche Gesellschaft« (Roth 2003, 555).

315	Vgl. Becker (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164

jedoch bleibt ausgeschlossen –, wenngleich selbst schon die Hirnfor-
scher in ihrer gesellschaftlichen Praxis die Reflexionsperspektiven in 
eine Vielheit von Orten aufgefächert haben. 

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29 - am 27.01.2026, 10:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	I Die gesellschaftliche Reflexion der Gehirnforschung
	1 Polykontexturalität
	2 Recht
	3 Medizin
	4 Erziehung
	5 Massenmedien
	6 Politik
	7 Wirtschaft
	8 Religion
	9 Wissenschaft
	10 Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft


