
5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle

als gefühlspolitische Selbst-Bildung?

Vor dem Hintergrund meiner Ausführungen zum Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle möchte ich diese Arbeit mit einigen ausblickhaften Überlegungen

schließen. Diese Überlegungen zielen auf eine mögliche weiterführende theore-

tisch-praktische Forschung ab, für welche die vorliegende Studie inspirierend und

schematisch grundlegend fungiert. Dazu möchte ich einigen der weiterführenden

Forschungsfragen folgen:

• Wie lassen sich die Kritiken politischer Gefühle praktisch zur Anwendung brin-

gen, ohne sie zu einem starren Schemawerden zu lassen, das in eine Aporie der

Kritik mündet1 oder die thematisierten Gefühle ihrer subjektiven Relevanz be-

raubt?

• Was können wir aus der Gesamtschau diesesTheoriefeldes gewinnen,wenn die

persönlichen Gefühle affektiv, politisch oder sozial organisiert und ausgerich-

tet, wenn augenblickliche Gefühlserfahrungen Ausdruck der Biografie, des so-

zialen Status und der politischen Position eines Menschen sind?

• Wie kann eine Kritik politischer Gefühle beschaffen sein, die einem Subjekt ei-

nenkritischenUmgangmitdeneigenenGefühlen ermöglicht, sodass es sich am

eigenenmetaphorischen Schopf aus dem ›Sumpf‹ seiner politischen Gefühle zu

ziehen vermag?

In meinem abschließenden Ausblick skizziere ich, wie sich das untersuchte Theo-

riefeld in eine kritischeHaltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung überführen lässt. Eine

solche Haltung ist – ganz entsprechend dem doppelten Genitiv – durch politische

Gefühle charakterisiert und ermöglicht zugleich eine Kritik an den eigenen Gefüh-

len.Von einer solchen konzeptionellen Integration der untersuchten sechsTheorien

verspreche ich mir, dasTheoriefeld für einen bildungs- und forschungspraktischen

Zugriff zu öffnen,wobei derBegriff derHaltung als konzeptionelles Scharnier dient.

1 Vgl. Röttgers 1972, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Ich entlehne den Begriff Haltung den Arbeiten Michel Foucaults, der in seinem

VortragWas ist Aufklärung? definiert:

»Mit Haltung meine ich einen Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualität;

eine freiwilligeWahl, die von einigen getroffen wird, und schließlich eine Art und

Weise zu denken und zu fühlen, und auch eine Art undWeise zu handeln und sich

zu verhalten, die zugleich eine Zugehörigkeit bezeichnet und sich als eine Aufga-

be darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos nannten.«2

Bezieht man diese Definition auf das untersuchte Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle, dann bedeutet das Einnehmen einer solchen Haltung, zu den eige-

nen Gefühlen in Beziehung zu treten. Gefühle, die jedoch nie gänzlich die eigenen

sind, sondern sich vermittelt durch sozialstrukturelle Immanenzverhältnisse in ein

Subjekt einschreiben und dort situativ reaktiviert werden – die Scham der Klas-

senflucht3, die Paranoia universitärer Gesellschaftskritik4 oder die konsumierba-

ren Authentizitätsgefühle5, um nur einige der Beispiele aus der vorangegangenen

Untersuchung anzuführen.6 Sie bilden mögliche Objekte einer Haltung der Kritik.

Dem Einnehmen der Haltung respektive eines solchen Ethos7 geht eine freiwillige

Wahl voraus, ob ein Subjekt überhaupt zu seinen Gefühlen in Beziehung tritt und

auf welche Arten undWeisen des Denkens, Fühlens,Handelns und Verhaltens, also auf

2 Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O. Ich folge damit Foucault gewissermaßen in seinem eige-

nen Vorschlag, den Weg von Kritik zurück zur kritischen Haltung zu verfolgen, wie er es in

Was ist Kritik? schildert: »Die Bewegung, welche die kritische Haltung in die Frage der Kritik

hat umkippen lassen, die Bewegung, welche das Unternehmen der Aufklärung in das Pro-

jekt der Kritik hat übergehen lassen, worin sich die Erkenntnis von sich eine richtige Idee

machen wollte, diese Kippbewegung, diese Verschiebung, diese Verschickung der Frage

der Aufklärung in die Kritik … müßte man nicht versuchen, jetzt den umgekehrten Weg

einzuschlagen? […] Eine Haltungsfrage. Sie sehen nun, warum ich nicht imstande war,

warum ich nicht gewagt habe, meinem Vortrag den Titel zu geben, der gewesen wäre:

›Was ist Aufklärung?‹« (Foucault 1992, S. 41, Herv.i.O.).

3 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

4 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123–125.

5 Vgl. Illouz 2018b, S. 271f.

6 Vgl. dazu die Ausführungen zu den jeweiligen Autor:innen in Kapitel 3. dieser Arbeit.

7 Foucault stellt eine Verbindung zu dem her, was »die Griechen« als ethos bezeichneten. Ver-

banden sich mit dem Begriff ἦθος Bedeutungen wie »Wohnort« oder »gewohnter Aufen-

thalt«, wurde er in den antiken Philosophien zur Umschreibung von »Verhaltensweise«

oder »Benehmen« gebraucht. Das Ethos erhielt damit – je nach Philosophie – Akzentuierun-

gen, die ihm den Sinn von »Temperament«, »Gemütsart«, »Sitte«, »Sinnesart«, »sittlichem

Charakter« bis hin zu »Gewohnheit« oder »Gewöhnung« verliehen (vgl. Reiner 2007, S. 812).

Der Begriff Ethos wird von Foucault synonym zu dem der Haltung verwandt.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 179

welche Existenzweisen8 es dies tut.9 Durch diese Haltung positioniert sich ein Sub-

jekt gegenüber den Gefühlen und deren sozialstruktureller Entstehung, es macht

sich die Pflege dieser Beziehung zur Aufgabe.

Die Integration der sechs untersuchten Kritiken politischer Gefühle erlaubt es

mir, die einzelnen Ansätze produktiv miteinander zu verschränken und somit –

wenngleich zunächst nur in Form einer Skizze –, einen eigenen Ansatz hinzuzu-

fügen, ohne notwendig über die anderen Geltung zu beanspruchen.10 Das Konzept

der Haltung gestattet es dabei, eine Kritik politischer Gefühle zu formulieren, die

in der alltäglichen Lebenspraxis von Menschen lokalisiert ist. In diesem Punkt

hebt sich mein Ansatz von den Theorien Eva Illouz’ und Brigitte Bargetz’ ab, lässt

sich aber von beiden in Bezug auf ihre Immanenzverhältnisse und ihren deon-

tologischen Ansprüchen inspirieren.11 Ich folge zudem Brigitte Bargetz in ihrem

phänomenalen Zugriff auf politische Gefühle, begreife sie ebenfalls als ambivalent,

viel- und damit uneindeutig. Ich teile zudem ihre Auffassung, demnach Gefühle

politisch organisiert und ausgerichtet werden (Politik der Gefühle) und zugleich

politischen Verhältnissen Ausdruck verleihen (Politik fühlen).12 Hingegen will

ich Bargetz in meiner Theorieskizze gerade nicht darin folgen, einen kritischen

Umgang mit politischen Gefühlen primär durch eine Kritik an politischen Verhält-

nissen zu erschließen. In Vergleich undErgänzung zuBargetzmöchte ich hingegen

vorschlagen, eine Kritik an den subjektiven politischen Gefühlserfahrungen, also

der Dimension des Politik fühlens13, anzusetzen, um von hieraus politische Verhält-

8 Nachfolgend verwende ich den Begriff Existenzweisen synonym zu Foucaults Formulierung

der Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens.

9 Aus diesem Grund sind es auch nur »einige«, die diese Wahl treffen, während andere sich

gegen das Einnehmen einer solchen Haltung entscheiden, werden sie überhaupt vor die

Wahl gestellt. Woher allerdings eben jene Freiheit stammt, bleibt Foucault schuldig. So

erklärt er auf Rückfragen in seinem Vortrag von 1992, der als Vordenken der in Was ist

Aufklärung? getätigten Ausführungen gelten kann, die konzeptionelle Offenheit dieses Frei-

heitsmoments: »Wenn ich zum Schluß sagte ›entschiedener Wille nicht regiert zu werden‹,

so war das ein Versehen meinerseits. Ich wollte sagen: ›nicht so, nicht dermaßen, nicht um

diesen Preis regiert zu werden‹. Ich bezog mich nicht auf eine Art fundamentalen Anarchis-

mus, nicht auf eine ursprüngliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder

Regierungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen – aber ich will es nicht

absolut ausschließen« (Foucault 1992, S. 52f.).

10 Vgl. die Übersicht der Untersuchungsergebnisse zu den sechs Kritiken politischer Gefühle

in Kapitel 3.8 dieser Arbeit sowie meine Begründung theorieeminenter Offenheit in Kapitel

4.4.

11 Vgl. die Kapitel 3.3 und 3.7.

12 Vgl. Bargetz 2015a, S. 129–133 sowie Kapitel 3.7.1.

13 Hierzu erneut Bargetz: »Mit Politik fühlen meine ich keine individualisierte, entpolitisierte

Form, sondern einen Modus, worüber sich Macht- und Ausbeutungsverhältnisse in verkör-

perte Alltagspraxen übersetzen. Die Perspektive Politik fühlen fokussiert, wie politische und

ökonomische Verhältnisse affektiv angenommen, verfestigt und infrage gestellt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

nisse als gestaltbar zu erschließen.Unter diesemGesichtspunkt ähnelt die folgende

Skizze denjenigen Kritiken politischer Gefühle, die sich in der individuellen Praxis

auf das eigene Selbst und die es umgebenden diskursivenOrdnungen richten –Bri-

an Massumis affirmative Kritik und Didier Eribons kritisches Denken. Mein Vorschlag

einer kritischen Haltung bedingt eine gefühlstheoretische Involviertheit, wie ich

sie im vorherigen Kapitel14 dargestellt habe, und geht gleichsam über sie hinaus,

indem sie sich auf die alltägliche Lebenswelt eines Subjektes bezieht.

Allerdings verhält es sich unter einem zweiten Punkt nahezu umgekehrt, der

Bewertung von Gefühlen. Eribons und Massumis Kritiken politischer Gefühle sind

jeweils von einer einseitigen Bewertung geprägt –zugunsten ›negativer‹ oder ›posi-

tiver‹ Gefühlserfahrungen.15 EineKritik politischerGefühle alsHaltung vorzuschla-

gen, bedeutet jedoch nachfolgend der Heterogenität,Widersprüchlichkeit und Un-

eindeutigkeit von Gefühlen Rechnung zu tragen und für diese, wie es insbesonde-

re Bargetz und Sedgwick betonen, offen zu sein.16 Eine Kritik an Gefühlen impli-

ziert somit keine unhinterfragte Bewertung jener Gefühle als gut oder schlecht,was

ebenso für diejenigen Gefühle gilt, die im Vollzug einer solchen Kritik wirken.

Schließlich stimmt eine Kritik politischer Gefühle mit all den sechs Ansätzen

darin überein, dass subjektive Gefühle nicht nur transsubjektiv organisiert werden,

sondern damit zugleich auf eine spezifische Geschichte zurückblicken. Solche sozi-

alstrukturellen Immanenzverhältnisse werden zum Objekt einer Kritik politischer

Gefühle. Allerdings lässt sich die Haltung, die ich vorschlagen will, nicht auf eine

bestimmte Auffassung von Immanenz verpflichten – sei es eine affektive, politische

oder soziale. Eine Haltung, wie ich sie vorschlage, ist grundsätzlich offen für die

verschiedenen Arten und Weisen der Organisation und Ausrichtung von Gefühlen

(le politique respektive Politik). Die untersuchtenTheorien werden dagegen als Hilfs-

konstruktebegriffen,die es einemSubjekt ermöglichen,die eigenenGefühle zuhin-

terfragen (lapolitique respektive dasPolitische).17DieunterschiedlichenAuffassungen

von Immanenzverhältnissen lassen sich also zugunsten eines (beur-)teilenden, al-

so kritischen Effektes aufeinander beziehen. Das wiederum bedingt, wie Michael

Walzer darlegt, ein gutes Auge, also die Fähigkeit,Gefühlsphänomene zu erkennen,

sich von diesen ansprechen zu lassen und sie in diesem Zuge auf ihre sozialstruk-

Politik findet demnach nicht über den Köpfen der Menschen statt, sondern schreibt sich

in das alltägliche Handeln nicht zuletzt affektiv ein. Werden Gefühle als Wahrnehmungs-,

Erkenntnis- und Handlungspotenzial ernst genommen, können darüber auch Räume für

Veränderung erschlossen werden« (Bargetz 2015a, S. 129 Herv. i. O.).

14 Vgl. Kapitel 4.1.

15 Vgl. die Kapitel 3.4 und 3.5.

16 Vgl. Bargetz 2014, S. 131–133; Sedgwick 2003a, S. 144 sowie Kapitel 4.4.

17 Vgl. Kapitel 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 181

turelle Bedingtheit zu befragen, ohne jedoch in zu große theoretisierende Distanz

zum eigenen Gefühl zu geraten.18

Unter diesen drei Aspektenmöchte ich darlegen,wie gewisse Existenzweisen –

und mit ihr eine entsprechende Haltung – in das Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle eingelassen sind. Hierzu nehme ich Abstand zur Eigenständigkeit

der sechs Ansätze, indem ich sie auf die Techniken hin lese, die bestimmte Arten

undWeisen des Denkens, Fühlens,Handelns und Verhaltens kultivieren und so das

Einnehmen einerHaltung ermöglichen.19 Unter diesen Techniken verstehe ich in An-

lehnung anMichel Foucault jene gewussten, gewollten und gefühlten Praktiken,Ver-

fahren und Einstellungen, durch die ein Mensch zur Kritik seiner politischen Ge-

fühle fähig ist.20 In einer erneuten, kursorischen Lektüre der sechs Ansätze fallen

drei kritische Techniken politischer Gefühle besonders auf,21 die ich folgend in ih-

renSchematadarstellenundumgefühlstheoretischeElemente anreichernwill.22 Es

handelt sich um das Untersuchen, das Experimentieren und dasÖffnen.

5.1 Untersuchen

Eine erste Technik, die sich durch einen Großteil der Ansätze zieht, besteht im Un-

tersuchenderGefühlserfahrungund ihresEntstehens in affektiven,politischenund

sozialen Immanenzverhältnissen. Auf dieseWeise erhält ein Subjekt Einblick in die

Gewordenheit des eigenen Selbst undder eigenenGefühle als Teil dessen.DieKritik

18 Vgl. Walzer 2000, S. 717.

19 Vgl. Foucault 2005, S. 702–704.

20 Vgl. Foucault 2015, S. 18–21. Dementsprechend ist der Begriff der Technik nicht mit dem

der Praktik gleichzusetzen, da sich Techniken sowohl in einer einzelnen Praktik (beispiel-

sweise dem Schreiben), als auch in einem komplexen Bündel an Praktiken, Verfahren und

Einstellungen (zum Beispiel dem Fasten) äußern können. Im Unterschied zu konkreten

Praktiken erlaubt der Bezug auf Techniken eine konzeptionelle Offenheit, durch die un-

terschiedliche Ausgestaltungsformen und Modi in Betracht gezogen werden können, die

sich im anvisierten kritischen Effekt einer Kritik politischer Gefühle überschneiden (vgl.

Illouz 2018b, S. 286). Wie Foucault zudem betont, hängen solche Selbst- oder auch Exis-

tenztechniken stets mit der Problematisierung eines Feldes wie der Sexualität, des gesun-

den Körpers und Ähnliche zusammen. Markant an den Techniken einer Kritik politischer

Gefühle ist, dass durch sie politische Gefühle problematisiert bzw. als bereits identifiziertes

Problem aufgegriffen werden. Hierin besteht die Allgemeinheit der folgend darlegten kri-

tischen Haltung (vgl. Foucault 2005, S. 706).

21 Auffallend ist hierbei zudem, dass diese drei kritischen Techniken in ihrer Verschränkung

erlauben, die verschiedenen Zeitlichkeiten der untersuchten Kritiken politischer Gefühle

zu integrieren (vgl. hierzu Kapitel 4.3).

22 Obwohl sich diese Elemente je nach Technik voneinander unterscheiden, will ich nicht

ausschließen, dass einzelne dieser Elemente auch für die jeweils anderen Techniken rele-

vant sind. Dies herauszuarbeiten wäre Aufgabe eines folgenden Forschungsprojektes.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

besteht hier –wie Foucault schreibt – in der Analyse der Grenzen des eigenen Selbst

und der Reflexion über sie.23

Im Theoriefeld der Kritiken politischer Gefühle findet sich die Technik des

Untersuchens in der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik Walzers, der das

Verhältnis zwischen individuellem Gefühl und moralischer Kultur als deren Be-

dingungen hypothetisch einbezieht. Während Walzer die Notwendigkeit einer

Verbindung zwischen Kritiker:innen und Kritisiertem erklärt, nimmt Eva Illouz

zu ihren eigenen Gefühlen Distanz ein, wenn sie das Wechselverhältnis von Kon-

sum und Produktion von Gefühlswaren thematisiert. Didier Eribon untersucht im

Vergleich zur ökonomischen Kodifizierung von Gefühlen, wie Gefühle, darunter

insbesondere das der Scham, in seiner persönlichen Biografie und in seinem so-

zialenMilieu, formiert und kultiviert wurden. Zum Einstieg in ihr Essay zeigt auch

Sedgwick, wie sie eine bestimmte Erfahrung zum Untersuchen der Paranoia kri-

tischer Theorie veranlasste. Schließlich bietet unter den sechs Ansätzen vor allem

Brigitte Bargetz einen Forschungszugang, der hilft, Gefühle als organisierbare,

aber auch phänomenale Ausdrucksdimension politischer Verhältnisse zu unter-

suchen. Das Hauptaugenmerk ihrer politischen Grammatik der Gefühle liegt dabei

auf sozialen Ungleichheitsverhältnissen, den Ausschlüssen und gesellschaftlichen

Asymmetrien, die durch Gefühle wirken und hergestellt werden. Im Vergleich zu

diesen fünfTheorienwürdeMassumiwohl ein solches Untersuchen ablehnen; denn

es würde einer diskursiven Urteilsbildung gleichkommen, die einem freiheitlichen

Entfalten von Affekten entgegen steht.24

In all diesen FällenwerdenGefühle zwar individuell erfahren.Sie sind jedoch ei-

ner lediglich individuellen Deutung enthoben, indem sie Bestandteil oder sogar als

Grundlage einer das Subjekt umgebenden und durchdringenden sozialstrukturel-

len Immanenz aufgefasst werden. Markant an diesen Theorien ist nicht der Fokus

auf das Wechselverhältnis zwischen individuellen Gefühlserfahrungen und sozial-

strukturellen Immanenzverhältnissen, denn dies ist ein Charakteristikum all der

Ansätze des Theoriefeldes.25 Bemerkenswert ist vielmehr, dass es den aufgezähl-

ten Ansätzen darum geht, dieses Wechselverhältnis zu untersuchen und so zu ver-

ändern.26 Hierbei variieren die Ansätze in ihrer Schwerpunktsetzung sowohl zwi-

schen der Determination eines einzelnen Subjektes (Eribon) und einer Deskription

der Immanenzverhältnisse (Illouz) als auch zwischen einem Untersuchen der ge-

genwärtigen Verfasstheit dieser Verhältnisse und ihrer historischen Genese.

23 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

24 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

25 Vgl. hierzu Kapitel 3.1.

26 Eine weitere Unterscheidung kommt hier zum Tragen: Während Illouz, Bargetz und Eri-

bon durch ihr Untersuchen einen kritischen Effekt intendieren, scheint ein solcher keine

notwendige Konsequenz in den Auffassungen Walzers und Sedgwicks zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 183

Wie aber funktioniert nun diese Technik des Untersuchens vor dem Hinter-

grund dieser Theorien? Gemein ist ihnen der Ausgangspunkt der Technik, eine

bestimmte Gefühlserfahrung eines Subjektes in der Gegenwart. Hierbei kann es

sich um ein mehr oder minder klar definiertes Gefühl handeln (zum Beispiel Wut)

oder eine abstrakte, in Worten kaum zu fassende Gefühlserfahrung. Das Unter-

suchen beginnt mit einer Frage wie: Wie ist ein Subjekt respektive wie bin ich zu den

Gefühlen gekommen, die es respektive ich gerade empfinde(t)? Eine solche Frage, die sich

ebenso an das eigene Selbst wie an eine bestimmte Person oder Gruppe richten

lässt, setzt voraus, dass Gefühle nicht in individuellen Erfahrungen aufgehen,

sondern an die kollektive Organisation und Ausrichtung gebunden sind. Wie die

Theorien zeigen, schlägt das Untersuchen von hieraus unterschiedliche Richtungen

mit variierenden Schwerpunktsetzungen ein. Im Kern aber geht es um das Stel-

len und Verfolgen einer Frage hinsichtlich politischer Gefühle, die besonders die

Gegenwart und historische Genese akzentuiert.27

Allerdings wäre es sicherlich zu wenig, es bei einer solchen Frage zu belassen.

Denn wie genau soll diese verfolgt werden?Worauf schauen?

Mir scheint Michel Foucault hier einen Rahmen abzustecken, der die verschie-

denen Perspektiven und Themenfelder aller sechs Ansätze zusammenfasst. InWas

ist Aufklärung? dekliniert er eine Systematizität aus, der nach ein philosophisches

Ethos den folgenden drei Fragen folgt:

»Wie sind wir als Subjekte unseres Wissens konstituiert worden; wie sind wir als

Subjekte konstituiert worden, die Machtbeziehungen üben oder erleiden; wie

sind wir als moralische Subjekte unserer Handlungen konstituiert worden?«28

In diesem Zitat zeichnen sich die für Foucault typischen drei aufeinander verwei-

senden analytischen Achsen vonMacht,Wissen und Ethik ab.29 Beziehen wir diese

auf die Kritiken politischer Gefühle, so lassen sie sich als Leitplanken der Technik

des Untersuchens begreifen, die untereinander in Zusammenhang stehen:

Wie sind wir als Subjekte unserer Gefühle konstituiert worden? Diese Achse betrifft all

die Gefühlserfahrungen und -ausdrücke, die zu einem bestimmten Moment und

in einem bestimmten Gebiet akzeptabel sind.30 Es hilft hierbei zu unterscheiden,

wann, in welcher Form und welcher Intensität Gefühle überhaupt akzeptabel sind

und in welchen sie es nicht sind. Zur (In-)Akzeptabilität von Gefühlen und ihren

Effekten bieten alle sechs Theorien Anregungen – man denke hier an die repara-

tive (und zugleich paranoide) Kritik Sedgwicks am ›Paranoiden Konsens‹ kritischer

27 Vgl. Kapitel 4.3.

28 Foucault 2005, S. 705f.

29 Vgl. Vogelmann 2017a, S. 5–13.

30 Vgl. Foucault 1992, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Theorie31, an Massumis Differenzierung zwischen originärer Affekterfahrung und

ihrer diskursiven Codierung32 oder an die Entstehung von Subalternität und Aus-

schlüssen durch bestimmte Politiken derGefühle odermoralischeKulturen bei Bar-

getz undWalzer.33

Wie sind wir als Subjekte konstituiert worden, die gefühlte Machtbeziehungen üben oder

erleiden? Gefühle werden zum einen auf ihre Subjektivität produzierende Rolle von

Macht gebracht, die an die initiale Frage desUntersuchens anschließt. ImVergleich

zu dieser rücken unter der hiesigen Frage jedoch zum anderen die Mechanismen

in den Blick, die in der Lage sind, Denken, Fühlen, Handeln und Verhalten durch

Gefühle zu induzieren.34 Diese Achse findet sich in den Ansätzen von Illouz und

Bargetz, wenn sie jeweils das Entstehen von Gefühlen und Subjektivität aus öko-

nomischen oder politischen Gefühlsbeziehungen untersuchen.35

Welches Verhältnis nehmen wir selbst zu unseren Gefühlen ein, wenn wir auf bestimmte

Art und Weise mit der Welt interagieren? Hiermit ist nicht nur angesprochen, wie wir

selbst mit unseren eigenen Gefühlen umgehen, wie wir sie kultivieren, vermeiden,

verdrängen, ausleben etc. Vielmehr zielt die Frage unter der Annahme der Imma-

nenzverhältnisse darauf, wie wir zu diesen Umgängen kommen und was diese aus

uns wiederum für Subjekte machen; wie sie mit den akzeptablen und inakzepta-

blen Gefühlen sowie subjektproduktiven Gefühlsbeziehungen einhergehen. Beson-

ders Eribon und Sedgwick widmen sich im Untersuchen ihrem eigenen Verhältnis

zu ihren Gefühlen.36

Ein Untersuchen kann sich von diesen drei Achsen leiten lassen. Es handelt sich

bei ihnen also nicht um starre Vorgaben, sondern lediglich um Anhaltspunkte, die

gegenwärtige und historische Genese der eigenen Gefühle im Hinblick auf affek-

tive, politische und soziale Immanenzverhältnisse zurückzuverfolgen.37 Auf diese

Weise wird nicht nur das gegenwärtige Gefühl in seiner Organisations- und Aus-

richtungslogik nachvollziehbar; es zeigt zudem,wie sich Gefühle subjektivierend in

den Leib eines Subjektes einschreiben und dort reaktiviert werden.38 Der kritische

31 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123–125, 144.

32 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28ff.

33 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.; Walzer 1990, S. 35ff.

34 Vgl. Foucault 2005, S. 695; Foucault 1992, S. 32.

35 Vgl. Kapitel 4.1.

36 Vgl. Eribon 2018, S. 8; Sedgwick 2003a, S. 146–149.

37 Hierbei können die untersuchten Kritiken politischer Gefühle mit ihren jeweiligen Auffas-

sungen von Immanenz als Hilfskonstrukte dienen, die wie Schablonen auf die individu-

elle und soziale Biografie eines Subjektes angelegt werden. Dieser praktische Umgang mit

den Ansätzen geht auf den zweiten Impuls zurück (vgl. Kapitel 4.2). Es liegt allerdings

in der Praxis nahe, die jeweiligen Ansätze aufzubereiten, da nicht allen Subjekten eine

entsprechende Theorielektüre naheliegt.

38 Vgl. Bargetz 2020, S. 37; Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 185

Effekt des Untersuchens besteht in der Teilung, der Einführung eines Unterschie-

des zwischen einem erfahrenen Gefühl und dessen immanent affektiver, sozialer

undpolitischerGenese.PolitischeGefühle als Teil der eigenen Subjektivität erschei-

nen somit als kontingent, als nicht notwendig und somit potenziell gestaltbar. Das

vermittelte Ziel der Technik des Untersuchens besteht darin, einen solchen Mög-

lichkeitsraum zu initiieren, um einen anderen Umgang mit den eigenen Gefühlen

zu entwickeln und anders zu fühlen als bislang, umzufühlen.39

Eribon und Illouz fügen demUntersuchen eine weitere Komponente hinzu, in-

dem sie erklären, dass die kritischen Effekte ihrer jeweiligen Ansätze vom Auf- und

Beschreiben abhängen. Hiermit verbinden die beiden Autor:innen unterschiedliche

Anliegen, sind sich jedoch inderProduktion vonText einig,welcherwiederumkeine

vollumfassende oder objektive Darstellung subjektiver Gewordenheit in affektiven,

politischen und sozialen Immanenzverhältnissen bieten soll. Für Eribon handelt es

sich umeinAufschreiben, eineArt undWeise des Formulierens einerWahrheit über

das eigene Selbst, die aus einemUntersuchen resultiert und vonwoaus ein erneutes

Untersuchen ansetzen kann.40 Illouz geht es dagegen nicht um eine temporäre Fi-

xierung,sondernumdieRezeptiondurchdritteSubjekte,welchendurcheine (neue)

Beschreibungdie eigeneGewordenheit offenbarwerden soll.41 So fasst sie inRekurs

auf Spinoza zusammen:

»Wenn wir aber die Kausalkette eines Ereignisses oder einer Eigenschaft der Sub-

jektivität und Authentizität beschreiben oder neu beschreiben, um die Subjekti-

vität auf eine Kette von Ursachen zurückzuführen, so bewirkt dies doch kritische

Effekte, wie ich es nennen möchte, weil die zeitgenössische Subjektivität als eine

sui generis konzipiert ist, als selbsterzeugend. Aus diesem Grund verliert sie ihre

selbsterzeugte Autonomie, ihre scheinbare Spontanität, wennman sie als ein Ele-

ment in einer langen Kette von Ursachen betrachtet.«42

Eine kritische Technik desUntersuchens greift diese Anregungen auf,wobei der Fo-

kus meiner vorgeschlagenen Theorieskizze auf dem eigenen Selbst und nicht rezi-

pierendenDritten liegt.Es liegtnahe,wieEribonvorschlägt,dasUntersuchendurch

eine parallele Fixierung zu stützen, durch die eine Rückverfolgung hilfreiche Sys-

tematizität erhält und durch die sich nur schwer Äußerbares festhalten und tra-

dieren lässt. Eine solche Fixierung muss jedoch nicht notwendig in einer textuel-

len Beschreibung bestehen,wie es die beiden Autor:innen vorschlagen.Die Technik

des Untersuchens ist dagegen offen für die unterschiedlichen Arten und Weisen,

die subjektive Gewordenheit zu fixieren – von geschriebenem Text über graphische

39 Vgl. Eribon 2018, S. 20.

40 Vgl. Eribon 2018, S. 93.

41 Vgl. Illouz 2018b, S. 286f.

42 Illouz 2018b, S. 287 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Darstellungen bis hin zu Gemälden oder Tonaufnahmen. Entscheidend ist, welche

Arten undWeisen eines solchen Fixierens einem Subjekt zur Förderung des Unter-

suchens naheliegen.

Allerdings machen meine bisherigen Ausführungen diese Technik der Kritik

noch nicht zu einer gefühlten. Wie gehen Gefühle in eine Kritik politischer Ge-

fühle im genitivus subjectivus ein, wie wirken sie in dieser kritischen Technik? In

Anbetracht der vorangehenden Untersuchung wird deutlich, dass es hierauf kaum

eine zusammenfassende Antwort gibt, da sich die Theorien hinsichtlich ihrer

Gefühlsmodi und abhängig von der Zielrichtung grundsätzlich voneinander un-

terscheiden. Dementsprechend bedürfte es weiterführender Theoriebildung, um

herauszustellen, ob es so etwas wie einen gemeinsamen Modus des Untersuchens

gibt. Für eine solche Theoriebildung geben die untersuchten Kritiken politischer

Gefühle allerdings einigeHinweise, die ich in Schwerpunktsetzung auf die jeweilige

Technik zusammentragenmöchte:

Element der Kodependenz von Gefühl und Untersuchen: Blickt man auf die Theorie

Eribons, zeigt sich zum einen ein zirkulärer Zusammenhang zwischen demUnter-

suchen und dem Ausdruck der dabei ausgelösten Gefühle im Schreiben. So muss

einGefühl fürEribon erfahrenwerden,umsoGegenstanddes autoanalytischenUn-

tersuchens zu werden, was wiederum zu Gefühlserfahrungen führt, die wiederum

zu untersuchen sind, und so fort.43 Gefühle sind folglich nicht nur Objekt, sondern

stets auch Effekt und Begleiter des Untersuchens. Problematisch ist allerdings der

Zirkelschluss, der diesem Vorgehen zugrunde liegt und das kritische Denken zu ei-

ner nie enden wollenden Kritik macht.44

Element der Modusreflexion: Ein Element der Techniken, das hilft, die Kodepen-

denz zwischen Gefühl und Untersuchen wiederum einzuordnen und gegenüber ei-

nem Eribon’schen Regress zu erweitern, liegt bei einer Reflexion des Modus dieser

Dependenz. In ihremEssay zeigt Sedgwick,wie derModus vonKritik durch die zu-

grundeliegende Affekttheorie ausgerichtet sein kann. Sie unterscheidet dabei zwi-

schen einer paranoiden Kritik, die stets ein nahes Unheil und neue Anlässe der Kri-

tik antizipiert, und einer reparativen Kritik, die ihren Effekt annehmen und daraus

Potenzial zur Veränderung gewinnen kann.45 Aus Sedgwicks Perspektive lässt sich

das Untersuchen als bedingt durch die Vielfalt subjektiver Gefühlserfahrungen be-

greifen, was wiederum verdeutlicht, weshalb es sich kaum um ein standardisiertes

Vorgehen handeln kann. Dieses Element weist also darauf hin, das jeweilige Unter-

suchenwiederum selbst zu untersuchen und so auf die Gefühle hin zu befragen, die

in dessen Modus eingehen. Allerdings muss das Untersuchen hierbei nicht densel-

ben Gefühlsmodi folgen. In Anlehnung an Sedgwick wäre zu diskutieren, wie ver-

43 Vgl. Eribon 2018, S. 92f.

44 Vgl. kritisch dazu Kapitel 3.3.2.

45 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 129, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 187

schiedeneGefühlsmodi desUntersuchensmiteinander verschränkt untersucht und

so kritisch aufeinander bezogen werden können.46

Element gefühlter Kontextualität: Ein drittes Element, das auch bei den anderen

Techniken Relevanz besitzt, verweist unter Rückbezug auf die Immanenzverhält-

nisse auf die Kontexte, in denen das Untersuchen stattfindet. In Verbindung zwi-

schen Sedgwick undWalzer, Illouz und Bargetz wird deutlich, dass sich eine Kritik

politischer Gefühle nicht in einem gefühlsfreien Raum vollzieht – vom jeweiligen

historischen Kontext über das soziale Milieu bis hin zu spezifischen sozialen oder

räumlichen Situationen mit bestimmten affektiven Atmosphären und Stimmun-

gen.47 Zu eruierenwären imRahmen einer ausführlichenTheoriebildung damit die

Arten und Intensitäten des Einflusses verschiedener solcher Kontexte auf das Un-

tersuchen als kritische Techniken politischer Gefühle.

Element des Umfühlens: Schließlich und imUnterschied zum ersten Element ver-

mag die Technik ein anderes Gefühl bei dem untersuchenden Subjekt oder Drit-

ten hervorrufen. In der postnormativen Kritik ist ein kritisierendes Subjekt nicht

mit den eigenen Gefühlen investiert. Für Illouz zielt ein solches Untersuchen dar-

auf, durch rhetorische Effekte eine Erschütterung authentischer Gefühle bei Drit-

ten auszulösen, also bei denjenigen, die ihre Untersuchung rezipieren.48 ImUnter-

schied dazu geht es in Eribons Theorie darum, eigene Gefühlserfahrungen durch

dasUntersuchenhervorzurufenund im selbenZugdemkritischenDenken zugäng-

lich zumachen. Unabhängig von den intendierten Rezipient:innen, also ob die Kri-

tik sich an das eigene Selbst oder an Dritte richtet, gibt es keine Garantie auf ein

Umfühlen gegenüber den aktuellen Gefühlserfahrungen, sondern lediglich den Ver-

such, »nicht auf dieseWeise und um diesen Preis«49 zu fühlen.

Diese vier Elemente können der Ausgangspunkt sein, die Technik des Unter-

suchens als gefühlte Technik weiterzuentwickeln. Mit dem Untersuchen haben wir

die erste Technik herausgearbeitet, die es einem Subjekt erlaubt, eine Haltung ei-

nes kritischen Umgangs mit politischen Gefühlen einzunehmen. Die Technik zielt

darauf, die Differenz zwischen den eigenen Gefühlen und ihrer immanenten Gene-

se zu markieren. Hierin besteht ihr kritischer Effekt. Dabei rekonstruiert ein Sub-

jekt ausgehend von seinen aktuellen Gefühlserfahrungen die Gewordenheit seines

Selbst und seinerGefühle –bezogen auf die historischeGenese unddie gegenwärti-

gen Wirkungen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnisse. Das in-

dividuelle Fixieren einer solchen Rückverfolgung kann ein Subjekt dabei durch hilf-

reiche Systematizität und ermöglichende Äußerungen unterstützen. Ein Subjekt

46 Vgl. hierzu meine Untersuchung von Sedgwicks Essay in Kapitel 3.6.2.

47 Vgl. Anderson 2009, S. 79–81 sowie Kapitel 4.3 und 4.4.

48 Vgl. Illouz 2018b, S. 288.

49 Foucault 1992, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

eröffnet sich so die hypothetische Möglichkeit, anders zu fühlen als es das bis da-

to tat. Das Untersuchen ist insofern kein komplexes genealogisches Unterfangen,

sondern beginnt mit niedrigschwelligen Fragen an das eigene Selbst, die wieder-

kehrend und auf verschiedenen Gefühlsebenen an die Technik rückgekoppelt sind.

Mit dieser in enger Verbindung steht das Experimentieren, die zweite Technik, auf

die ich zu sprechen kommen will.

5.2 Experimentieren

Die Technik des Experimentierens kennzeichnet das Eingehen neuer, für ein Sub-

jekt bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und

Verhaltens–unddamit derjenigenGefühle,diemit solchenModi verbunden sind.50

Ein Subjekt experimentiert daran, wer es ist und was es – je nach Experimenten –

potenziell sein kann und will.51 Dementsprechend handelt es sich nicht um ein Ex-

perimentieren imSinne eines standardisiertenVerfahrens; stattdessen versucht ein

Subjekt durch Erprobung alternative Existenzweisen und Gefühlserfahrungen zu

erschließen. Der kritische Effekt dieser Technik besteht darin, diese Differenz zwi-

schen bekannten und unbekannten Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Han-

delns und Verhaltens nachzuvollziehen.

ImTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle finden sich Bezüge zumExperi-

mentieren unter anderem bei Eribon, Sedgwick undMassumi. Letzterer argumen-

tiert für ein Experimentieren mit dem Affizieren und Affiziertwerden, indem sich

einSubjekt in ihmfremdartigeSettings begibt undPraktiken erprobt.Diese körper-

lichen Erfahrungen stehen bei Massumi im Kontrast zur vorherrschenden diskur-

siven Interpretation von affektiven Erfahrungen als Emotionen. Auf dieseWeise, so

die These, vermag ein Subjekt ein anderes Dasein für sich zu entdecken.52 Wie ich

zuvor bereits herausgearbeitet habe, beschränkt sich Massumis affirmative Kritik

jedoch auf ›positive‹ Erfahrungen,wasdenVerdacht einerArtWohlfühlkritikweckt,

die in Erfahrungen per se aufgelöst zu werden scheint.53

Der affirmativen Kritik gegenüber richtet sich das kritische Denken Didier Eri-

bons auf die persönlichen Leidenserfahrungen eines Subjektes, das diese durch ei-

nen experimentellen Schreibstil be- und verarbeitet. Durch das Schreiben und zur

Sprache bringen der eigenen Gefühle gegenüber sich selbst, aber auch Verwandten

und ihm liebenMenschen,unternimmteinSubjekt (respektiveEribonalsAnwender

50 Vgl. Foucault 2005, S. 695.

51 Vgl. Foucault 2005, S. 703.

52 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28–37.

53 Vgl. kritisch dazu Kapitel 3.5.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 189

seinerTheorie) im kritischen Denken den Versuch, einen anderen Umgangmit den

eigenenGefühlen zu entwickeln und so beispielsweise Scham in Stolz zuwandeln.54

Auch Sedgwicks Essay lässt sich experimentell auffassen. Das Experimentie-

ren besteht hierbei in der bewussten Nutzung der paranoiden und der reparativen

Lesart. Dabei versucht sie, die Paranoia kritischer Theorie, die auch sie persönlich

prägt, reparativ zu lesen. Das aber bedeutet, die Paranoia anzunehmen und zu ei-

nem gewissenMaß zu affirmieren.55 Ihr Essay steht exemplarisch für ihren experi-

mentellen Umgang mit Gefühlen und Affekttheorien, durch den sie in ihren Arbei-

ten immer wieder aufs Neue die Heterogenität affektiver Zugänge verdeutlicht.56

Im Querschnitt dieser Ansätze wird deutlich, dass die Technik des Experi-

mentierens das Eingehen bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens,

Fühlens, Handelns und Verhaltens charakterisiert. Hierbei handelt es sich nicht

um ein Verweigerungsverhalten gegenüber den bestehenden Existenzweisen eines

Subjektes und dessen Gefühle. Die Technik des Experimentierens besteht vielmehr

in demVersuch, dieser »Alternative des Draußen und des Drinnen« zu entkommen

und »an den Grenzen« der eigenen (Gefühls-)Konstitution zu sein.57 Indem sich

ein Subjekt alternativen Existenzweisen und derenmöglichen Gefühlserfahrungen

aussetzt, erfährt es die Differenz zwischen den bis dato gelebten Arten undWeisen

des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens und jenen zuvor unbekannten.

Die Technik des Experimentierens ist in dieser Hinsicht durch einen kritischen

Effekt bestimmt, denn es erlaubt einem Subjekt, jene Differenz zu erkennen und

sich so zu dieser zu verhalten. Judith Butler erfasst diese Figur in ihrer Foucault-

Rezeption, wenn sie schreibt:

»Die Beziehung ist ›kritisch‹ in dem Sinn, dass sie keiner gegebenen Kategorie

folgt, sondern vielmehr eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung

selbst konstituiert und sich dabei zumindest implizit auf die Grenze des episte-

mologischen Horizontes bezieht, innerhalb dessen Praktiken geformt werden. Es

geht nicht darum, Praxis auf einen vorgegebenen epistemologischen Kontext zu

beziehen, sondern aus der Kritik genau jene Praxis zu machen, die die Grenzen

dieses epistemologischen Horizontes selbst zu Tage bringt und gleichsam dessen

Umrisse zum ersten Mal, wie wir sagen könnten, in Beziehung zu seiner eigenen

Grenze erscheinen lässt.«58

Butlers Zitat macht deutlich, dass es im Vergleich zur vorangegangenen Technik

beim Experimentieren nicht darum geht, die Differenz zwischen den eigenen Ge-

54 Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75.

55 Vgl. Love 2010, S. 238f. sowie ausführlich in Kapitel 3.6.1.

56 Vgl. Fawaz 2019, S. 14–18.

57 Foucault 2005, S. 702.

58 Vgl. Butler 2013, S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

fühlen und ihrer immanenten Genese zumarkieren, sondern die zwischen alltägli-

chenGefühlserfahrungenundpotenziell anderen.Es handelt sich umdasErkennen

des epistemologischenHorizontes, begriffen als für ein Subjekt geltende, quasi-ontolo-

gische Arten und Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens, die von

anderen solcherExistenzweisendurchNormen,darunter auchGefühlsnormen,ab-

gegrenzt sind.Erst dieses Erkennen ermöglicht es einemSubjekt, sichwiederumzu

dieser Grenzziehung zu verhalten. Insofern affirmiert die Technik des Experimen-

tierens dieMöglichkeit grundlegend, vonden Immanenzverhältnissennicht so sehr

regiert zu werden.59 Foucault weist darauf hin, dass sich ein solches Experimentie-

ren:

»an der Realität und der Aktualität erproben muss, und zwar sowohl, um die

Stellen zu erfassen, an denen Veränderung möglich und wünschenswert ist,

als auch, um die genaue Form zu bestimmen, die dieser Veränderung gegeben

werden muss.«60

Die Technik des Experimentierens stellt somit eine praktische Erprobung dar, die

von einer aktuellen Gefühlserfahrung ihren Ausgang nimmt, wobei die konkrete

Form des Experimentierens von den jeweiligen Existenzweisen eines Subjektes ab-

hängt. Im Vollzug dieser Technik bewegt sich ein Subjekt auf eine ungewisse Zu-

kunft zu, auf mögliche »Überraschungen«, wie Sedgwick schreibt;61 denn, indem

sich ein Subjekt an unbekannten Existenzweisen übt, begibt es sich direkt ins Af-

fektgeschehen62 und erschließt potenziell Erfahrungen, die sprichwörtlich jenseits

des subjektiven Horizontes liegen.63 Dementsprechend ist der Verlauf des Experi-

mentes nicht absehbar.

Ichmöchte zweimöglichst unterschiedliche Beispiele geben, die ein solches Ex-

perimentieren verdeutlichen. Im Jahr 2018 gab der LGBTQI-Aktivist AmedSherwan

dem Deutschlandfunk Kultur ein Interview, in dem er von den Erlebnissen berich-

tet,die dazu führten,dass er vomIslamabkehrte. IndessenFolgewurde ernicht nur

verhaftet, sondern auch gefoltert, und war als Ungläubiger zur Flucht aus seinem

Heimatland Irak gezwungen. Die folgende Passage findet sich in dem Interview:

»Amedwächst als Kind in Erbil imNordirak auf, als strenggläubigerMuslim. Bis er

im Internet auf atheistische Seiten stößt. Was ihm zunächst wie Gotteslästerung

erscheint, krempelt innerhalb kürzester Zeit das Weltbild des Teenagers um. Um

letzte Zweifel auszuräumen,will er alsMutprobe den Koran anzünden. Dafürwird

Gott ihn sofort bestrafen – so hat er es gelernt.

59 Vgl. Sonderegger 2016, S. 72.

60 Vgl. Foucault 2005, S. 703.

61 Sedgwick 2003a, S. 146 sowie Kapitel 4.3.

62 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.

63 Vgl. Kapitel 4.4.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 191

›Dann wollte ich sehen, ob es wirklich stimmt, so bin ich eines Tages auf das Dach

gegangen, hab das gemacht. Ich hatte furchtbare Angst, wie nie vorher. Aber es

hat gut funktioniert. Zu der Zeit habe ichmich sehr sehr frei gefühlt: Okay, es gibt

keinen Allah, es wird auch keine Strafe geben.‹«64

Das Beispiel zeigt, wie Amed Sherwan aufgrund anfänglicher Zweifel – etwas, zu

demdiedritteTechnikAufschlussgebenwird–zueinerHandlungüberging,diemit

den akzeptablen Arten und Weisen gegenüber dem muslimischen Glauben bricht.

Durch das Anzünden des Korans begab sich Sherwan an die Grenzen seines epis-

temologischen Horizontes – ohne Gewissheit, was auf ihn wartet. Was er auf dem

Dach dann fand,war das Gefühl, von der Strafe Gottes und den damit einhergehen-

den irdischen Dogmen frei zu sein. In der Markierung solch einer Differenz liegt

der teilende und damit kritische Effekt dieser Technik.

Das Beispiel zeigt eindrücklich, wie das Experimentieren funktionieren kann.

Es bedarf allerdings zweier Hinweise zu dessen Einordnung: Zum einen handelt es

bei SherwansTat umeinen außeralltäglichenAkt,der einen radikalenBruchmit der

gläubigen Lebensweise markiert. Wie er in seinem Buch Kāfir: Allah sei Dank bin ich

Atheist schildert, ist dasAnzündendesKoransnur eine vonvielenGrenzerfahrungen

seinesAlltagsgewesen,die ihn imLaufederZeit zu seinemfrüherenGlaubenaufDi-

stanz brachten.65 Zweitens gilt es, die gefühlspolitische Tragweite des Beispiels zu

hinterfragen, denn es zeigt sehr gut, wie die Grenzen des epistemologischen Hori-

zontes nicht nur durch Gewalt und Ausgrenzung gesichert werden, sondern auch

durch die Angst vor einer metaphysischen Bestrafung, eine Angst, die ihn von dem

Gefühl der Freiheit von einer drohenden Strafe abschirmt.

Um die gefühlspolitische Bedeutung des Experimentierens weiter zu verdeut-

lichen, möchte ich ein zweites Beispiel geben. Dieses entstammt einem Seminar,

das ich imWintersemester 2019/20 an der Leuphana Universität in Lüneburg zum

Thema Krisenexperimente66 durchgeführt habe. In diesem entwickelten und erprob-

64 Hildebrand 2018.

65 Darunter fallen beispielsweise seine Meinungsäußerungen im Internet, das Gespräch mit

seinem Vater oder das Verstecken eines verbotenen Buches von Richard Dawkins (vgl. Sher-

wan, Hoop 2020, S. 64–71).

66 Harold Garfinkel, der als einer der ersten Sozialpsycholog:innen wissenschaftliche Krisen-

experimente konzipiert und durchgeführt hat, beschreibt die Methode wie folgt: »Als Vor-

gangsweise ziehe ich es vor, mit bekannten Szenen zu beginnen und zu fragen, was getan

werden kann, um Unruhe zu stiften. Die Operationen, die man durchführen müßte, um

die sinnlosen Züge der wahrgenommenen Umgebung zu vermehren; um Verwunderung,

Überraschung und Konfusion zu erzeugen und aufrechtzuerhalten; um sozial strukturierte

Affekte von Angst, Scham, Schuld und Entrüstung zu erzeugen; und um desorganisierte

Interaktion herbeizuführen; die für all das notwendigen Vorgehensweisen also sollten

uns darüber belehren, wie die Strukturen des Alltagshandelns gewöhnlich und gewohn-

heitsmäßig hergestellt und aufrechterhalten werden« (Garfinkel 1973, S. 280).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ten Studierende unter anderem eigene Experimente, wobei eine der Gruppen die

Normen öffentlicher Gefühlsausdrücke bei Frauen und Männern untersuchte.67

Hierbei begaben sich einzelne Studierende in öffentliche Räume (Innenstadt, Su-

permarkt, Campus-Mensa) und fingierten Weinen als Ausdruck von Trauer. Bei

insgesamt zwanzig Durchführungen wurden lediglich die Studentinnen der Grup-

pe von insgesamt drei Passant:innen angesprochen. Über diese Resonanz hinaus

war für die Studierenden vor allem die persönliche Erfahrung des öffentlichen

Trauerns erkenntnisreich. Sie schilderten unter anderemGefühle der Anspannung,

der Nervosität und des Unwohlseins vor und im Zuge der ersten Durchführungen,

was sie sichmit der unbekanntenSituationderExperimente erklärten.Sie schilder-

ten ein Gefühl, mit ungeschriebenen Verhaltensweisen zu brechen, das sich jedoch

nach mehrfachem Experimentieren abgemildert habe. Diese Eindrücke waren für

die Gruppe ein Anlass, sich der gesellschaftstheoretischen Einordnung politischer

Gefühle zu widmen und an sich weiter zu untersuchen. Hierbei stießen sie unter

anderem auf die Überlegungen zur Verdrängung von Gefühlen aus dem Raum

der Öffentlichkeit, welcher seit dem Entstehen moderner Staatlichkeit männlich-

rational konnotiert ist.68

Für einige Studierende war das Experimentieren ein Anlass, sich dem Unter-

suchen zu widmen, durch das sie ihre eigenen Gefühlserfahrungen in ihrer Biogra-

fieund imKontext gesellschaftlicherEntwicklung zurückzuverfolgenbegannen.Sie

erfuhren dabei, wie bestimmte Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns

und Verhaltens im Alltag anerkannt und nicht weiter hinterfragt werden, während

andere – hier das öffentlicheWeinen und Trauern – durch die (nahezu ausbleiben-

de) öffentliche Reaktion und ihre eigenen Gefühle an Nervosität und Unbehagen

sanktioniert wurden. Indem sich die Studierenden an die Grenzen anerkannter Ge-

fühlserfahrungen wagten, entdeckten sie zudem andere Umgangsweisenmit ihren

Gefühlen. Zwei von ihnen berichtetenmir, dass ihr Experiment ihnen erlaubt habe,

mit den eigenen Gefühlen offener umzugehen, und dass sie künftig aktiv auf Men-

schen zugehen wollen, wenn diese öffentlich trauern.

Zusammengefasst stellt die Technik des Experimentierens für das Einnehmen

der kritischen Haltung das notwendige Gegenstück zum Untersuchen dar. Im

Experimentieren wird es einem Subjekt möglich, die Veränderbarkeit der eigenen

Gefühle zu erschließen und so die Kontingenz der durch Immanenzverhältnisse

67 Ich möchte anmerken, dass die Studierenden selbst die Themen und Experimente ihrer

Projektarbeit entwickelten und ich ihnen dabei beratend zur Seite stand. Zudem wurde

keines der Experimente allein durchgeführt, sondern immer mit mindestens zwei Per-

sonen. Die Ergebnisse des Experimentes sind nicht quantifizierbar. Ziel der Veranstal-

tung war es, Experimente als sozialwissenschaftliche Methode kennenzulernen und unter

forschungsethischen Fragen zu problematisieren.

68 Vgl. Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010, S. 144ff. sowie Kapitel 3.7.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 193

affektiv, politisch und sozial vermittelten Gefühle zu erfahren. Diese Erfahrungen

können das Untersuchen motivieren und in diesem zum Gegenstand werden.

Zudem verhindert die Technik des Experimentierens, die eigenen Gefühle lediglich

als theoretische Abstrakta zu behandeln. Stattdessen geht es in dieser Technik um

konkrete Gefühlserfahrungen im Rahmen praktischer Erprobungen.69

Von hieraus gilt es nun, auch das Experimentieren um die Elemente zu erwei-

tern, durch die sich die Technik als eine gefühlte vollzieht.Wie also wirken Gefühle

im Vollzug der Techniken des Experimentierens?

Das Element geschützter Immanenz: Gefühle entstehen in spezifischen affektiven,

politischen und sozialen Immanenzverhältnissen, indem sie in den Leib eines Sub-

jektes eingeschrieben und situativ reaktiviert werden.Damit sindGefühle grundle-

gend für die Existenzweisen eines Subjektes, für dessen Denken, Fühlen, Handeln

undVerhalten.Dabei erfüllen einigedieserGefühle die Funktion,den epistemologi-

schenHorizont eines Subjektes abzustecken und so die Immanenzverhältnisse auf-

rechtzuerhalten.Es lassen sichgrundlegendzweiVarianten eines solches ›Schutzes‹

voneinander unterscheiden:

Affirmative Gefühlserfahrungen sorgen zum einen für die Reproduktion und

somit denErhalt von Immanenzverhältnissen. Sie lenken ein Subjekt von devianten

Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens ab undmarkie-

ren so wiederholt die Grenzen seines epistemologischen Horizontes. Hierbei han-

delt es sich jedoch nicht einfach um ›positive‹ Gefühle, sondern um jeneGefühle, die

für ein Subjekt im Rahmen der jeweiligen Immanenzverhältnisse notwendig oder

erstrebenswert sind. Ein Beispiel findet sich in der Authentizität als erstrebenswer-

te Gefühlsware.70

Zum anderen löst das Experimentieren Gefühle der Devianz auf den Plan, wie

beispielsweise die Angst Sherwans vor der Verbrennung des Korans oder die Ner-

vosität vor dem Bruchmit dem öffentlichen Normgefüge durch das experimentelle

Trauern. Solche Gefühle lassen sich gemein als Unbehagen beschreiben. Das Unbe-

hagen drängt ein Subjekt zurück in die Konformität oder verhüllt, wie Judith Butler

in Gender Trouble schreibt, alterierende Arten undWeisen des Daseins.71

69 In Bezug auf Massumi ließe sich diese Verbindung als eine Kritik politischer Gefühle

darstellen, die sowohl auf der Ebene affektiver Erfahrung als auch der ihrer diskursiven

Codierung operiert (vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28).

70 Vgl. Illouz 2018a, S. 23 sowie Kapitel 3.3.1.

71 Vgl. Butler 1991, S. 7. Der titelgebende Begriff Trouble wurde mit Unbehagen ins Deutsche

übersetzt. Wie im Vorwort angemerkt, gebraucht Butler die Vielfalt des englischen Be-

griffes, der sich unter anderem in Schwierigkeit, Beunruhigung, Verstörung, Ärger und eben

Unbehagen übersetzen ließe (vgl. Butler 1991, S. 7).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Dieses Verhältnis zwischen devianten und affirmierenden Gefühlen verweist

auf die Grenze, die eine Existenzweise72 eines Subjektes absteckt und die in den

Immanenzverhältnissen reproduziert wird.73 Ruth Sonderegger fasst dies zusam-

men:

»Habitualisierte, automatisierte und somit quasi mühelose Praktiken vermitteln

Sicherheit, Bedeutsamkeit, Vertrauen – kurz: das Gefühl, in eine Welt zu passen

und von ihr anerkannt zu sein. [Das Experimentieren; F.M.] hingegen entzieht

solche affektiven Anerkennungsstrukturen, die über interpersonale Verhältnisse

weit hinausgehen und auch von Raumordnungen, Gebäuden, Institutionen usw.

verbürgt werden, die Macht.«74

In dem ein Subjekt die Technik des Experimentierens verfolgt, begibt es sich aus

dieser Sicherheit heraus und erlangt so womöglich einen Blick auf die Grenze jener

Immanenzverhältnisse, die ihmdas Gefühl geben, in dieWelt zu passen.Das Expe-

rimentieren trotzt den Schutzschichten der Immanenzverhältnisse und ermöglicht

einem Subjekt so eine Erkenntnis, durch die es entscheiden kann, wie und auf wel-

che Arten undWeisen es sein will.75

Element desMutes:Wie das vorangegangene Element darlegt, ist das Experimen-

tieren ein gegebenenfalls risikoreichesUnterfangen. Je nach Experiment drohen ei-

nem experimentierenden Subjekt Sanktionenwie soziale Exklusion, Stigmata oder

Gewalt, die sogar Dritte in Mitleidenschaft ziehen können. Judith Butler weist au-

ßerdem darauf hin, dass ein Subjekt auch sein eigenes Selbst als das empfindende

solcherGefühle aufs Spiel setzt.76 Es sind also nicht nur die erwähnten Schutzeffek-

te, denen ein Subjekt begegnenmuss, sondern auch diemöglichen Folgen des Expe-

rimentierens. Die Antwort auf diese Herausforderung liegt in den Gefühlen, die es

einemSubjekt ermöglichen, dieseHürden zu nehmen.Diese können ebenso in Lie-

be oder Wut bestehen wie in Verzweiflung oder Paranoia. Ich möchte vorschlagen,

72 Sarah Ahmed zeigt am Beispiel der royalen Hochzeit in Großbritannien das Zusammenspiel

dieser beiden Schutzfunktionen der Immanenzverhältnisse gegenüber devianten Verhal-

ten. So schildert sie die affirmativen Gefühle im Kontext nationaler Sentimentalität: »Hap-

piness became a gift to the nation, one that was given as a counter-gift, a way of countering

a sense of national exhaustion and misery (and note even the idea of a tired miserable na-

tion was a way of pacifying the potency of the signs of rage). Those who did not participate

in this national happiness were certainly positioned as killjoys or ›affect aliens‹, alienated

from the nation by virtue of not being affected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26).

73 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

74 Sonderegger 2016, S. 75.

75 Auch die Technik des Untersuchens betrifft dieses Element, beispielsweise im Hinterfragen

der eigenen Biografie oder verschleiernder Narrative (vgl. dazu bspw. Eribon 2018, S. 92ff.).

76 Vgl. Butler 2013, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 195

diese Gefühle, die einem Subjekt ermöglichen, solche Risiken in Kauf zu nehmen,

unter dem Begriff desMutes zusammenzufassen.

Mut ist damit stets die Gefühlsdisposition, die es einem Subjekt ermöglicht,

die eigenen epistemologischen Grenzen auszuloten, den Risiken zu begegnen

und sich durch das Experimentieren verunsichern zu lassen.77 Folglich summiere

ich gleichsam Dispositionen wie Risikobereitschaft, Neugier, Lust oder (Erkennt-

nis-)Wille unter diesem einen Begriff. Die Verwendung von Mut als ein solches

›Counter-Gefühl‹ ist nicht neu. Bereits in Beantwortung der Frage:Was ist Aufklärung?

beschreibt KantMut einerseits als Vermögen, die Unsicherheit des autonomen Ver-

standesgebrauchs anzunehmen und sich andererseits aus der Faulheit bestehender

Lebensverhältnisse zu befreien.78 Trotzdem mag es zunächst unorthodox wirken,

denBegriff in dieser Formzu gebrauchen–besonders, da Kant denMut an denVer-

stand und nicht an das Gefühl bindet.79 Es bricht ebenfalls mit der herkömmlichen

Verwendung desWortesMut in der Alltagssprache. Auf dieseWeise erhoffe ich mir

jedoch, mich der Konnotation eines maskulinistischen Heroismus zu entledigen,

der dem Begriff anhaftet.

Eine ganze Reihe weiterer Gefühle kommt potenziell im Experimentieren zur

Geltung, doch hängt dies von den konkreten Arten und Weisen des Experimentie-

rens selbst ab. Es stellt sich damit stets die Frage,welche Existenzweisen und damit

einhergehende Gefühle einem Subjekt eigen sind und welche anderen daher Poten-

zial für praktische Erprobungen bieten. Wie bereits zuvor bei der Technik des Un-

tersuchens sind auch hier die Kontexte einzubeziehen, in denen ein Subjekt auf die

Technik zurückgreift.

DasExperimentierenumfasst somit einenZugangzudeneigenenGefühlen,der

diese weder einseitig als Erfahrung affirmiert noch negiert. Stattdessen handelt es

sich um eine aktive Umgangsweise mit jenen Gefühlen, die ein Subjekt für unum-

stößlich hält, sowie ein exploratives Erschließen anderer Gefühle und ihrer auslö-

senden Objekte.

Von dieser Skizze aus zeigen sich schließlich noch einige weiterführende Pro-

bleme, die in einer vollumfänglichenTheoriesynthese anzugehen wären:

Ein Problem dieser Technik besteht in der impliziten Affirmation des Experi-

mentierens selbst, sodass eine ermöglichende Kritik (das Politische) zur Notwendig-

77 Vgl. Walzer 2000, S. 715; Walzer 1991, S. 29.

78 Vgl. Kant 1969, S. 1f.

79 Ein solches Argument würde jedoch erneut eine Differenz zwischen Vernunft und Gefühl

aufbauen, der ich mich in dieser Arbeit gerade entledigen will. Meine Auffassung von Mut

entlehne ich dafür Foucaults Kant-Interpretation, nach welcher der »Mut sich des eigenen

Verstandes zu bedienen« (Kant 1969, S. 1) nicht in einer Begrenzung auf vernünftige Erken-

ntnisweisen resultiert, sondern in ihrer Vervielfältigung durch subjektive (Gefühls-)Er-

fahrungen (vgl. Foucault 2005, S. 702).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

keit wird und so in ihr Gegenteil umschlägt,Politikwird.80 Sonderegger weist daher

darauf hin, dass ein solches Experimentieren immer wieder auch zulassen muss,

dass es aus der Bahn gerät – sowohl in seinem Ausgang als auch hinsichtlich der

Form.81 Kurz: »Gerade das Ent/Üben von habituellen Praktiken will nicht zu sehr

mit sich selbst identifiziert sein.«82

Schließlich wirft das Experimentieren an den eigenen Gefühlen die Frage nach

den moralischen Grenzen ebenjener Technik auf. Sollten wir Menschen bewusst

physisch oder psychisch verletzen, um neue Gefühlserfahrungen zu erschließen

und uns dann zu den Existenzweisen zu verhalten?Wiemag sich ein Subjekt selbst

vor den Risiken mancher Gefühlserfahrungen schützen, die ein Experimentieren

in ihm auslösen?83 Die Technik des Experimentierens bedarf einer umfassenden

moralischen Reflexion, die im Rahmen eines Ausblicks kaum zu leisten ist. Aller-

dings lässt sich an dieser Stelle erneut auf das Untersuchen hinweisen, dass die

Gefühlserfahrungen des Experimentierens zu kontrastieren und einzuordnen hilft.

5.3 Öffnen

Um die Technik des Öffnens zu skizzieren, hilft ein vergleichender Blick auf den

kritischen Effekt des Experimentierens. Wie dargelegt, erschließt ein Subjekt bei

dieser Technik die Grenzen seiner Existenzweisen, indem es aktiv alternative Arten

undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens erprobt. Der kritische

Effekt beruht auf dem Erkennen der Differenz zwischen diesen akzeptablen und

inakzeptablen Existenzweisen. Demgegenüber liegt der Technik des Öffnens eine

andere Prämisse zugrunde: Sie setzt dort an, wo ein Subjekt nicht aktiv die Gren-

zen seinerKonstitution erschließt, sondern sich dieseGrenzenohneweiteres Zutun

des Subjektes verschieben und es so mit alternativen Existenzweisen konfrontiert

80 Beispielsweise wäre es denkbar, dass das Experimentieren an den eigenen Existenzweisen

und den eigenen Gefühlen zu einem konsumierbaren Lebensstil wird. In diesem Fall wäre

erneut zu fragen, welche Existenzweise hierdurch ausgeschlossen würde. Eine solche Exis-

tenzweise wäre eine, die das Experimentieren respektive die kritische Haltung insgesamt

negiert. Dementsprechend besitzen die drei Techniken keinen abschließend definierten In-

halt. Die Techniken sind dagegen über ihre Form zu begreifen, die gleich bleibt, auch wenn

sich der jeweilige Inhalt respektive eine konkrete Existenzweise verändert.

81 Vgl. Sonderegger 2016, S. 69f.

82 Sonderegger 2016, S. 69.

83 Die Perfomancekunst bietet einige anregende Beispiele für solche moralisch-ethischen wie

politischen und gefühlten Grenzüberschreitungen, anhand derer die Notwendigkeit einer

moralischen Reflexion deutlich wird, darunter Yoko Ono’s Cut Piece von 1964 (vgl. Ono 1964)

oder Maria Abramovic’s Rhythm 0 (vgl. Abramovic 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 197

wird. Die subjektiven Gefühle werden dabei zum Objekt einer kritischen Situati-

on,84 einer Krise der affektiven, politischen und sozialen Immanenzverhältnisse, in

die das Subjekt gefühlspolitisch verwoben ist. Kurzum:DasÖffnen evoziert affekti-

ve Krisen nicht, denn das Subjekt ist diesen gegenüber passiv. In der Technik nimmt

ein Subjekt dagegen eine Erwartungshaltung gegenüber sich entfaltenden85 affekti-

ven Krisen ein, um sie so anzunehmen, zu bearbeiten, zu inkorporieren und zu ent-

falten, sich ihnen gegenüber zu öffnen.86 Ein solchesÖffnen kultiviert den kritischen

Effekt einer affektiven Krise und ermöglicht es, die Grenze zwischen den gelebten

Existenzweisen eines Subjektes und ihrenAlternativen zu erkennen,umsich diesen

künftig gegenüber zu verhalten.

Ich setztedamit voraus,dass solcheKrisennicht gut oder schlecht sindundauch

das Leben eines Menschen nicht notwendig mit einem Schlag aus den Angeln he-

ben. Stattdessen folge ich Lauren Berlant in ihrer Auffassung, demnach Krisen Be-

standteil alltäglichen Lebens sind (crisis ordinariness) und darin ein Subjekt ›ergrei-

fen‹ respektive affizieren.87 Ich möchte daher von affektiven Krisen sprechen, die für

ein Subjekt von Bedeutung sind, wenn sie sich inmitten seines alltäglichen Lebens

entfalten.88

Um mit solchen affektiven Krisen umzugehen, greift ein Subjekt, wie Berlant

darlegt, auf Erwartungsmuster zurück, die sich jeweils durch gewisse Gefühlsmodi

bestimmen lassen. Sie fasst solche Erwartungsmuster unter dem Begriff desGenres

zusammen:

»Genres provide an affective expectation of the experience ofwatching something

unfold, whether that thing is in life or in art. The waning of genre frames different

kinds of potential openings within and beyond the impasse of adjustment that

constant crisis creates.«89

84 Vgl. Stederoth 2011, S. 1348.

85 Hinsichtlich der Zeitlichkeit dieser Technik handelt es sich somit um einen zukunftsge-

wandten Zugriff auf sich aktuell ereignende und bereits ereignete affektive Krisen (vgl.

Kapitel 4.3).

86 Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31–37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

87 Vgl. Berlant 2011, S. 10ff. Berlant schreibt dazu im Detail: »A traumatic event is simply an

event that has the capacity to induce trauma. My claim is that most such happenings that

force people to adapt to an unfolding chance are better described by a notion of systematic

crisis or ›crisis ordinariness‹ and followed out with an eye to seeing how the affective im-

pact takes form, becomes mediated. Crisis is not exceptional to history or consciousness

but a process embedded in the ordinary that unfolds in stories about navigating what’s

overwhelming« (Berlant 2011, S. 10).

88 Vgl. Berlant 2011, S. 5.

89 Berlant 2011, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

In ihrem Buch Cruel Optimism untersucht Berlant Genres wie Konversationen, Ge-

wohnheiten oderRituale90, die auf jeweils unterschiedlicheArtenundWeisen affek-

tive Krisen be- und verarbeiten.91 Auch bei der Technik des Öffnens handelt es sich

um ein solches Genre, das dadurch bestimmt ist, eine affektive Krise in einerWeise

zu kultivieren, die es ermöglicht, ihr einen kritischenEffekt auf die eigenenGefühle

abzugewinnen.

In Bezug auf eine kritische Haltung, wie ich sie hier skizziere, bietet die Tech-

nik des Öffnens die Möglichkeit, die alltäglichen Krisenerfahrungen in einer Weise

zu kanalisieren, welche ein weiterführendes Untersuchen der immanenten Genese

dieser Gefühle oder ein Experimentieren an diesen motiviert. Die Technik des Öff-

nens ist somit ein zentraler Impulsgeber für die kritische Haltung als solche, da sie

dieWogen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnisse kritisch wen-

det. Butler fasst diese Initiation passend zusammen:

»Man geht nicht für eine erregende Erfahrung an die Grenzen oder weil Grenzen

gefährlich und sexy sind oder weil uns das in prickelnde Nähe zum Bösen bringt.

Man fragt nach den Grenzen von Erkenntnisweisen, weil man bereits innerhalb des epis-

temologischen Feldes in eine Krise des epistemologischen Feldes geraten ist, in dem man

lebt. Die Kategorien, mit denen das soziale Leben geregelt ist, bringt eine gewis-

se Inkohärenz oder ganze Bereiche des Unaussprechlichen hervor. Und von dieser

Bedingung, vom Riss im Gewebe unseres epistemologischen Netzes her entsteht

die Praxis der Kritik mit dem Bewusstsein, dass hier kein Diskurs angemessen ist

oder dass unsere Diskurse in eine Sackgasse geführt haben.«92

Wie bereits unter dem vierten Impuls erläutert, stehen insbesondere Brian Massu-

mi und Eve Kosofsky Sedgwick diesemGedanken Pat:innen. Beide betonen in ihren

Auffassungen, dass sich ein kritischer Effekt auch unabhängig vom aktiven Zutun

90 Vgl. Berlant 2011, S. 45, 57ff.

91 Um ein Beispiel für ein solches Genre zu geben, möchte ich das Drama anführen, durch das

ein Subjekt sein mögliches Scheitern angesichts einer hintergründigen Krise bearbeitet. In

der Untersuchung des Romans Two Girls, Fat and Thin beschreibt Berlant dieses Genre wie

folgt: »All genres produce drama from their moments of potential failure. (What, the ro-

mance might not pan out, or its failure might not affirm the beauty of the elusive ideal?

The hero might not survive, or the rule of law that his survival affirms might not be af-

firmed by his death?) Just as thinking and eating turn out to be ways of managing formally

the risk of sociability, sex works dynamically in this novel. It wears its ordinary dress as the

site in which the subject’s structuring drama is repeated; it functions as a site of metacom-

mentary about traumatic repetition; and it points to what it takes not to negate it but to

break the stride of ordinary beings’s will to reproduce itself, its patterns« (Berlant 2011,

S. 148).

92 Butler 2013, S. 226f. Herv. F.M.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 199

eines Subjektes für dieses entfalten kann.93 Affektive Erfahrungen ermöglichen da-

bei alterierende Zugänge zum eigenen Selbst und einem Subjekt so neue Arten und

Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens.

Allerdings weisen affektive Krisen nicht notwendig einen kritischen Effekt auf,

wie Alain Badiou schildert. Aus seiner Sicht gibt es drei Weisen, mit solchen Kri-

senerfahrungen umzugehen, die einemSubjektMöglichkeiten eröffnen, von denen

es zuvor nichts wusste94: Ein Subjekt mag sich gleichgültig gegenüber der affektiven

Krise verhalten. Implizit wird einer affektiven Krise hierbei jedweder Effekt abge-

sprochen. Demgegenüber erkennen feindselige Subjekte den sich eröffnendenMög-

lichkeitsraum an, betrachten diesen aber als genuin gefährlich, weshalb sie um den

Erhalt der eigenenaffektivenVerfasstheit bemüht sind. ImVergleichdazu sindSub-

jekte, die sich der Technik des Öffnens bedienen, treu gegenüber denMöglichkeiten

gefühlspolitischer Selbst-Bildung,die in den alltäglichenKrisen angelegt sind.95 Sie

inkorporieren die affektiven Krisen, indem sie sich diesen gegenüber öffnen.

Wie aber, so stellt sich auch hier die Frage, vollzieht sich das Öffnen als kritische

Technik politischer Gefühle gefühlt?

DasElement derGestimmtheit: Bei diesemElement geht es umdieGefühlsdisposi-

tionen, in denen ein Subjekt eine Krisenerfahrungmacht, und wie diese wiederum

auf die Krisenerfahrung zurückwirken.Mit der Technik des Öffnens ist ein Subjekt

nicht in steter Alarmbereitschaft aufgrundnahender affektiverKrisen.DieBezeich-

nung der Technik als Erwartungsmuster – als Genre im Sinne Berlants –mag daher

zunächst irritieren, denn weder verhindert oder initiiert das Öffnen bestimmte af-

fektive Krisen, noch bereitet es auf deren Eintreten vor. Die Technik findet dagegen

ihre Anwendung stets erst während oder im Nachgang affektiver Krisen, indem sie

einem Subjekt ein Muster bietet, das die Effekte einer solchen Krise erwartbar und

somit umgänglichmacht.Konkret lässt dasÖffnen einSubjekt denkritischenEffekt

erkennen, der in einer Krisenerfahrung angelegt ist, und zur Gestaltung des eige-

nen Selbst kultivieren. Ebenso wenig, wie sich affektive Krisen auf eine bestimmte

Gefühlsqualität reduzieren lassen,96 kann die Technik des Öffnens auf eine gewisse

Gestimmtheit zurückgeführt werden. Sie ist –wie auch die anderen beiden Techni-

ken – in ihrer Gefühlsqualität variabel. Wichtig ist hier lediglich, dass die Gefühls-

93 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.; Sedgwick 2003a; Berlant 1999, S. 1–49, 121. Es

gilt darauf hinzuweisen, dass in Massumis Auffassung das, was ich hier als Experimentieren

und Öffnen bezeichne, ineinander übergeht. Seiner affirmativen Kritik folgend, begibt sich

ein Subjekt aktiv in neue Situationen, um affektive Erfahrungen zu machen. Zugleich aber

hat es seine diskursiven Erwartungen an jene affektiven Erfahrungen bestmöglich zu re-

duzieren und sich auf diese einzulassen.

94 Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31–37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

95 Badiou, Wäckerle 2010, S. 85f.

96 Vgl. hierzu den Hinweis zum Umschlagen des Experimentierens in eine nicht-kritische

Technik im vorangegangenen Unterkapitel 5.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

dispositionen eines Subjekts eine affektive Krisenerfahrung nicht von vornherein

verhindern.

Element gebrochener Immanenzverhältnisse: Dieses Element betrifft das Verhältnis

zwischen einer affektiven Krise eines Subjektes und den es umgebenden Imma-

nenzverhältnissen. Wie die untersuchten Kritiken politischer Gefühle nahelegen,

sind Immanenzverhältnisse nicht statisch, sondern stellen dynamische und sich

stetig verändernde Formationen dar. Die affektive Krise eines Subjektes ist also

nicht notwendig Ausdruck einer Krise der Immanenzverhältnisse, sondern ledig-

lich seiner leiblich eingeschriebenenGefühlsdispositionen.AffektiveKrisenkönnen

somit als inhärenter Bestandteil flexibler, anpassungsfähiger und dynamischer Im-

manenzverhältnisse aufgefasst werden.97 Die Technik des Öffnens variiert somit

hinsichtlich des Umfangs, der konkreten Ausgestaltung und der zur Disposition

gestellten Gefühle der jeweiligen subjektiven Krise. Die Variabilität des Öffnens

bezieht sich jedoch nicht nur auf den offenen Ausgang und die variablen Umgangs-

weisen mit affektiven Krisen, sondern hat sich zudem auf die zuvor erwähnten

Schutzfunktionen der Immanenzverhältnisse zu beziehen, die vom Unbehagen bis

zum gefühlten Ausnahmezustand reichen können.

Element der Resilienz: Während das Experimentieren vor allem durch den Mut

motiviertwird, stehtdieTechnikdesÖffnensmit derResilienzgegenüberdenaffek-

tiven Krisen in Zusammenhang. Begriffen als eine affektiv-leibliche Widerstands-

fähigkeit gegenüber affektiven Krisen, erlaubt erst Resilienz einem Subjekt, sich ge-

genüber den krisenhaften Gefühlserfahrungen zu öffnen, sie nicht in Gleichgültig-

keit oder Feindschaft zu negieren und sie so in Rückbezug auf die anderen beiden

Techniken weiter kritisch zu bearbeiten.Weiterführend zu untersuchen wäre Resi-

lienz auf ihr Entstehen im Zusammenhang mit der Technik, setzt diese einerseits

Resilienz voraus, führt aberwomöglich zugleich zur Ausbildung dieser. Es ist davon

auszugehen, dass Resilienz für alle drei Techniken und damit für das Einnehmen

einer kritischenHaltung insgesamt relevant ist. Aufgrund der vorausgesetzten pas-

siven Rolle des Subjektes kommt ihr aber insbesondere bei der Technik des Öffnens

eine weitreichende Bedeutung zu.

5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefühle

Untersuchen,ExperimentierenundÖffnen–diese drei kritischenTechnikenpoliti-

scher Gefühle finden sich vereinzelt und in variierenden Schwerpunktsetzungen im

untersuchtenTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle. Sie kommen teils unab-

hängig voneinander zurAnwendung,wobei jedederdrei Techniken spezifischeVor-

und Nachteile mit sich bringt. Das Untersuchen droht per se in einen abstrakten

97 Vgl. Mühlhoff 2018b, S. 355ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 201

Umgang zu entgleiten, der von Gefühlserfahrungen abgeschnitten ist. Das ande-

re Extrem beanspruchend, tendiert das Experimentieren zu Gefühlserfahrungen,

die eine weiterführende Einordnung notwendig werden lassen. Durch das Öffnen

erwartet und bearbeitet ein Subjekt die affektiven Krisen, die es zunächst passiv er-

fahren hat.

Mit meinen theoretischen Überlegungen, die ich in diesem Ausblick in geraff-

ten Zügen dargelegt habe, schlage ich schließlich vor, die drei Techniken mitein-

ander verschränkt zu begreifen.98 Konkret erlaubt die Technik des Untersuchens,

dieGefühlserfahrungendesExperimentierensunddesÖffnenszuhinterfragenund

vor demHintergrund der persönlichen Biografie und der sozialen Entstehung eige-

ner affektiver Dispositionen einzuordnen. Das Experimentieren ermöglicht einem

Subjekt hingegen, die Einsichten des Untersuchens und Erfahrungen des Öffnens

durch praktische Erprobungen fortzuführen. Schließlich zeigt die Technik des Öff-

nens, dass sich die Kritik politischer Gefühle in affektiven, politischen und sozialen

Immanenzverhältnissen ereignet und als solche kultiviert werden kann. Durch die

in ihr angenommenen affektiven Krisenerfahrungen bietet sie Kritiken politischer

Gefühle überhaupt erst einen Ausgangspunkt. Alle drei Techniken erlauben es ei-

nem Subjekt, gegenüber der phänomenalen Vielfalt von Gefühlen offen zu bleiben

unddiesen gegenüber zugleich neueErkenntnisse zu ermöglichen.99 Die Techniken

akzentuieren zudem verschiedene Formen von Zeitlichkeit, die ich ausmeiner Ana-

lyse ableiten konnte: Der Ausgangspunkt bei allen drei Techniken stellt ein gegen-

wärtiges, meist aktuelles Moment dar. Von hieraus verfährt das Untersuchen ver-

gangenheitsbezogen, während sich das Experimentieren primär auf die gegenwär-

tige Erfahrung bezieht und das Öffnen zukunftsorientiert operiert.100 Zusammen-

genommen generieren die drei Techniken eine Haltung, die Gefühle an dieWelt, in

denen sie sich formieren, zurückbindet, um sie so einermöglichenVeränderbarkeit

zugänglich zumachen.Das Zusammenspiel dieser drei kritischen Techniken politi-

98 Eine solche kritisch ergänzende Verschränkung ist von Sedgwicks Verknüpfung unter-

schiedlicher Affekttheorien inspiriert (vgl. hierzu Kapitel 3.6.2).

99 Es wäre freilich nicht zu kurz gegriffen, die hiesige Studie daher nicht nur als einen politik-

und bildungstheoretischen Beitrag zu lesen, sondern ihn auch als einen Beitrag zu einer

Erkenntnistheorie der Gefühle aufzufassen. Besonders die vorgeschlagene Skizze einer kri-

tischen Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung in diesem letzten Kapitel 5. versteht sich

entsprechend als grundlegend transdisziplinär.

100 Ich unterscheide hierbei die Zeitlichkeiten der Techniken von denen der in diesen wirk-

samen Affekttheorien und beschränke mich zur Nachvollziehbarkeit zunächst auf erstere.

Es ist jedoch anzunehmen, dass sich beispielsweise das Experimentieren anders entfaltet,

wenn es von paranoiden statt depressiven Subjekten erprobt wird. Diese affektive Trägheit

gilt es in weiterführender Theoriearbeit zu diskutieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

scher Gefühle, someineThese, resultiert in ihrer wiederholten Anwendung in einer

Haltung, nicht dermaßen von politischen Gefühlen regiert zu werden.101

Fassenwir diese kritischeHaltung zurNachvollziehbarkeit entlang der bekann-

tenDimensionen zuKritikundGefühl zusammen:102 InmeinemVorschlag einerKri-

tikpolitischerGefühlenutzt einkritisierendesSubjekt diedrei Techniken,die jeweils

eigenständigen und aufeinander verweisenden affektivenModi folgen, zur Kritik an

den eigenen politischen Gefühlen (Objekt), die im Kontext affektiver, politischer und

sozialer Immanenzverhältnisse reproduziert werden. Das leitende Kriterium einer

solchen Kritik besteht in der Erkenntnis des Entstehens und der Gestaltbarkeit der

eigenen Existenzweisen und der darin verorteten Gefühle. Es handelt sich zudem

um eine Theorieskizze, die den ontologischen Status von Gefühlen nicht klärt, son-

dern darauf ausgerichtet ist, was Gefühle politisch tun. In diesem Zusammenhang

ist dieseSelbst-Kritikdaran interessiert,wieGefühledieArtenundWeisendesDen-

kens, Fühlens, Handelns und Verhaltens formen (epistemischer Status) und wie auf

Basis dessen mittels der Techniken mit ihnen umgegangen werden kann (ethischer

Status).

An dieser Stelle mag man zwei Fragen an meinen Vorschlag richten, die sich

auch bereits an Foucault richteten. Zum einen: Inwiefern handelt es sich bei einer

solchen Haltung um ein individuelles Projekt? Schließt es denn nicht kollektive Er-

fahrungen aus, wenn ein Subjekt diese Techniken für und an sich zur Anwendung

bringt? Zum anderen und grundlegender noch: Was ist die Basis einer solchen

Haltung, von welchem axiomatischen Punkt geht diese Kritik politischer Gefühle

aus?103

Auf die erste Fragemöchte ich zweierlei antworten. Zunächst basiert die vorge-

schlageneHaltung auf der Annahme,dass Subjektivität imAllgemeinenundGefüh-

le im Besonderen Effekte affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnis-

se sind. Der Leib des Subjektes ist nicht nur Speicher der individuellen Biografie,

101 Vgl. Foucault 1992, S. 12. Für Foucault stellt eine solche kritische Haltung, wie er schreibt,

eine Tugend im Allgemeinen dar. In meinen Ausführungen gehe ich nicht weiter auf die Tu-

gendhaftigkeit der vorgeschlagenen kritischen Haltung ein. Es wäre aber ein anzustreben-

des Projekt, diese Skizze in Verbindung mit der englischsprachigen Debatte über virtue epis-

temology zu bringen. In dieser wird Epistemologie als eine normative Disziplin aufgefasst,

welche von spezifischen Erkenntnistugenden abhängt. Dadurch wird der Erkenntnisprozess

an die Eigenschaften einzelner Menschen oder Gruppen rückgebunden. Wie auch in der

vorliegenden Arbeit argumentiert, ist die Frage damit nicht ›welche Methoden ermöglichen

die Erkenntnis?‹, sondern ›welche Eigenschaften fördern wie und welche Erkenntnisse?‹

Die Anschlussfähigkeit meiner Ausführungen wäre dabei insbesondere zu einem Debat-

tenstrang zu prüfen, der sich epistemic emotions widmet (vgl. Turri, Alfano, Greco 2021).

102 Vgl. hierzu Kapitel 1. und 2. sowie die Übersicht der anderen Ansätze in Kapitel 3.8.

103 Vgl. Butler 2013, S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 203

sondern der Verhältnisse, die es als Subjekt erst hervorbringen.104 In Immanenz-

verhältnissen an den eigenen Gefühlen zu arbeiten, bedeutet zugleich qua partiel-

ler Veränderungen auch, einen Beitrag zur Veränderung dieser Verhältnisse zu leis-

ten. Ob dies nun ausreicht, Gesellschaft im Gesamten zu transformieren, vermag

ich nicht einzuschätzen. Ohne die Bildung des eigenen Selbst ist es jedoch kaum

möglich, Politiken der Gefühle zu formieren oder ihnen zu widerstehen.105

Zudem stellt diese Haltung einen Vorschlag dar, kollektive Erfahrungen gegen-

über gesellschaftlichen Individualisierungstendenzenüberhaupt erst für jene zu er-

möglichen, für die sie kaum zugänglich sind und die sich daher jenseits der episte-

mischen Grenzen eines Subjektes befinden. Die Fragen, die sich also stellen, sind

damit etwa diese: Wie kann eine neue, solidarische Beziehungsweise bei denjeni-

gen Anklang finden, deren Existenzweisen von Individualismus und Konkurrenz

geprägt sind?106 Wie eine Beziehungsweise mit jenen formieren, die auf Demons-

trationen und angesichts kollektiver Solidarität Unbehagen anstatt eines »erheben-

denGefühls« empfinden?107Mein Vorschlag lässt sich in Anlehnung an Bini Adamc-

zak als eine Transformation affektiver Beziehungsweisen108 lesen, in die ein Subjekt

eingebunden ist.109 Die sechs untersuchten Kritiken politischer Gefühle im Allge-

meinen sowie die vonmir vorgeschlageneHaltung bieten genau hierfür ein theore-

tisches Versatzstück, dass betreffenden Subjekten die Grenzen ihrer individualisti-

schen Existenzweisen zeigen mag, um kollektive Gefühlserfahrungen als Möglich-

keitsraum zu erschließen. Meine Skizze will nicht einen Individualismus versteti-

gen, sondern – von diesem ausgehend – kollektive Erfahrungen für jene eröffnen,

denen eben solcheErfahrungen fremdsind.Sie ermöglicht ein anderes, einwomög-

lich solidarisches Fühlen qua Untersuchen, Experimentieren und Öffnen.110

104 Vgl. Lorey, Ludwig, Sonderegger 2016, S. 12f. sowie Kapitel 3.1.

105 Vgl. Foucault 2005, S. 703–705.

106 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 156–159; Bröckling 2013a, S. 278–282.

107 Adamczak 2018, S. 260.

108 So fasst Adamczak ihren Begriff der Beziehungsweise an einer Stelle wie folgt zusam-

men: »Beziehungsweise. Es geht darum, sich auf die Beziehung selbst zu beziehen, sie

nicht als Effekt, als Funktion des Bezogenen misszuverstehen. Zwar gibt es keine Relation

ohne Relata, aber es gibt auch keine Relata, die außerhalb von Relationen existieren kön-

nten […]. So verstanden, setzt sich die Welt nicht aus Einheiten zusammen, sondern aus

Beziehungen, nicht aus Atomen also, sondern aus Phänomenen« (Adamczak 2018, S. 242).

Ich möchte einwenden, dass sich eine solche Beziehungsweise zwar theoretisch setzen

lässt und sich daraus neue solidarische Perspektiven erschließen lassen. Allerdings bed-

ingt ebendiese Perspektive bereits den Gang an die epistemologischen Grenzen durch jene,

die Beziehungsweisen für sich noch nicht erschlossen haben. Genau hier will eine kritische

Haltung politischer Gefühle einhaken.

109 Vgl. Adamczak 2018, S. 242–245.

110 Vgl. Adamczak 2018, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Die zweite Frage betrifft den axiomatischenAusgangspunkt dieser Kritik politi-

scher Gefühle, also der kritischenHaltung –eine Frage, die nur schwer vollumfäng-

lich im Rahmen einer Skizze wie dieser zu klären ist. Interessanterweise hüllt sich

auch Michel Foucault, der meinen Überlegungen in diesem Ausblick Pate steht, in

Schweigen zur Grundlage einer Haltung der Aufklärung. Er schneidet sie mit einer

hypothetischen Formulierung lediglich an:

»Ich werde folglich das der kritischen Ontologie unserer selbst eigene philoso-

phische ethos als eine historisch-praktische Erprobung der Grenzen, die wir über-

schreiten können, und damit als Arbeit von uns selbst an uns selbst, insofern wir

freie Wesen sind, charakterisieren.«111

Auch ich kann mit meinen Ausführungen nicht sicher von einer grundlegenden

Freiheit des Subjektes ausgehen, wenn dieses und dessen Gefühle konstitutiv in

die Immanenzverhältnisse eingebunden sind und darin politisch formiert werden.

Aber ebenso wenig kann ich sie grundlegend ausschließen, würde es den Kritiken

politischer Gefühle und dem von mir vorgebrachten Vorschlag die Sinnhaftig-

keit entziehen. Ein zentraler Punkt, an dem sich eine solche Freiheit womöglich

entfaltet, scheint mir an denWidersprüchen innerhalb sowie zwischen den Imma-

nenzverhältnissen zu liegen.Wie Sedgwick dargelegt hat, sind dieseWidersprüche

in je spezifischer Weise affekttheoretisch konnotiert. Kritiken der Gefühle im All-

gemeinen können dabei Genres bieten, Umgangsweisen, solche Widersprüche zu

inkorporieren oder gar zugunsten der präferierten Existenzweise zu kultivieren,

um sich aus den Immanenzverhältnissen zumindest ein Stück zu befreien.112

Schließlich scheint mir die Frage nach einem zugrundeliegenden Axiom der

von mir vorgeschlagenen Skizze ein nachrangiges theoretisches Unterfangen,

denn es geht mir gerade um die praktische Bedeutung meines Vorschlags: Anstatt

einer theoretischen Letztbegründung will ich die gefühlspolitische Haltung in

der Lebenspraxis der Subjekte verortet wissen, an der sie sich entfaltet. Auf diese

Weise kommen wir zu einer Vielzahl möglicher Ausgangspunkte einer Kritik po-

litischer Gefühle – das Miterleben eines Unrechtes, das Streben nach Freiheit, ein

Bauchgefühl oder die bloße Erfahrung als solche.113

5.5 Eine kritische Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung

Wie ich darlegen konnte, ist die Haltung eine, die sich zum einen kritisch auf Ge-

fühle richtet und diese so zu ihrem Objekt macht. Gefühle werden auf diese Weise

111 Foucault 2005, S. 697 Herv. i. O.

112 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134.

113 Vgl. Sayer 2011, S. 23–58; Massumi 2010, S. 339; Walzer 2000, S. 714f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 205

ihres Anscheins der Richtigkeit, Natürlichkeit oder Normalität beraubt und einem

Subjekt so als veränderbar zugänglich. Dieser kritische Umgang entfaltet sein Po-

tenzial insbesondere dort, wo politische Gefühle – im Sinne von Politik, le politique –

solche epistemischen Effekte hervorrufen, wie sie auch Berlant und Illouz in unter-

schiedlichen Schwerpunktsetzungen untersuchten.114 Diese kritische Haltung im-

pliziert zum anderen selbst wiederum Gefühlserfahrungen auf unterschiedlichen

Ebenen,115 die sich in den Techniken entfalten – wie Unbehagen oder Mut. Diesem

doppelten Genitiv einer kritischen Haltung an und durch Gefühle liegt die Auffas-

sung zugrunde, dass solche politischen Gefühle in affektiven, politischen und so-

zialen Immanenzverhältnissen entstehen.116

Eine solchekritischeHaltung ist somit einegefühlspolitische Intervention indie

vorherrschenden Immanenzverhältnisse und–darinmanifestiert –die Verfassung

des eigenen Selbst; denn die kritischen Techniken politischer Gefühle setzen genau

anderVerbindungzwischen ImmanenzverhältnissenundaffektiverVerfasstheit ei-

nesSubjektes an, setzen es aufs Spiel.117 Esuntersucht seineGefühlserfahrungenund

verfolgt deren affektive, politische und soziale Genese; es experimentiert an politi-

schen Gefühlen und den sie auslösenden Existenzweisen und es öffnet sich gegen-

über den affektiven Krisen, die politische Gefühle in Widerspruch geraten lassen.

Die wiederholte Anwendung dieser drei Techniken trägt zur Herausbildung einer

kritischen Haltung bei, die einem Subjekt nicht nur einen kritischen Umgang mit

den eigenen Gefühlen ermöglicht, sondern auch sich selbst in einer Art und Weise

zu gestalten, die es für erstrebenswert hält. In dieser Hinsicht bietet meine Skizze

eineAntwort auf die Frage,wie sich ein Subjekt ameigenenSchopf aus dem ›Sumpf‹

seiner politischen Gefühle ziehen kann: indem sich ein Subjekt durch Anwendung

der Techniken und das daraus resultierende Einnehmen der kritischen Haltung ge-

fühlspolitisch selbst bildet.118

Eine solche gefühlspolitische Selbst-Bildung will jedoch keinesfalls das Leitbild

eines moralisch richtigen oder gar mündigen Umgangs mit Gefühlen vorzeichnen.

Nicht nur sind solche Leitbilder selbst unlängst zumGegenstand politischen Streits

und einer darauf folgenden Bedeutungsentleerung geworden;119 die anhaltende

114 Eine auf Politiken wahrer Gefühle gerichtete Untersuchung bietet Berlant 2005. Für eine

Untersuchung und Kritik der ökonomischen Produktion wahrer Gefühle vgl. Illouz 2018b

sowie Kapitel 3.3.

115 Vgl. de Sousa 2016, S. 74f. sowie Kapitel 1.1.

116 Vgl. Bargetz 2014, S. 129–133 sowie Kapitel 3.1.

117 Vgl. Butler 2013, S. 234, 244.

118 Vgl. Foucault 2015, S. 18–21; Butler 2013, S. 246; Bünger 2013, S. 214–220. Unter Selbst-Bildung

verstehe ich in dieser Hinsicht alle von einem Subjekt intendierten Praktiken, durch die es

versucht, das eigene Selbst zu verändern (vgl. Alkemeyer, Budde, Freist 2013, S. 21).

119 Bauer 2013, S. 27f.; vgl. Eis 2013, S. 72–74.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Transformation des Selbst macht es zudem schwer, eine statische Figur wie das

eines politisch mündigen Subjektes aufrechtzuerhalten.

Meine Auffassung gefühlspolitischer Selbst-Bildung versteht sich dagegen

als eine gefühlstheoretische Erweiterung einer politischen Bildung, die sich der

Lebenspraxis der Menschen zuwendet und darin allein der Zielsetzung folgt,

ein Subjekt dabei zu unterstützen, gefühlspolitische Möglichkeitsräume zu er-

schließen.120 Eine gefühlspolitische Selbst-Bildung vollzieht sich somit an der

Subjektivität und der sie umgebenden Immanenzverhältnisse in unabgeschlossener

Anwendung, wobei die inhaltliche Ausgestaltung der kritischen Techniken vom

jeweiligen Subjekt abhängen. Roland Reichenbach bringt dies auf den Punkt:

»Bildungsprozesse sind Transformationsprozesse mit unbekanntem Verlauf, keine

Vervollkommnungsprozesse.«121 Zudemerlauben die Verschränkungder Techniken

sowie ihr Bezug zur subjektiven Lebenswelt, dass die Techniken und die darin zum

Tragen kommenden Gefühle selbst für einen kritischen Umgang erschlossen wer-

den. Auf dieseWeise lässt sich das Problem des aporetischen Charakters von Kritik

zwar nicht theoretisch auflösen, jedoch zumindest pragmatisch eindämmen.

Als einKonzept der Selbst-Bildung handelt es sich hier zunächst nachrangig um

ein vermittelndes Konzept, da die Selbstbezüglichkeit des Bildungsprozesses hier

grundlegend ist.Manmag also zunächst annehmen, dass eine Rollendifferenz zwi-

schen Lehrenden und Lernenden, wie es vorwiegend Diskurse um institutionelle

Bildung in SchulenundUniversitäten betrifft, keineRolle spielt.Allerdings gilt es zu

fragen,wie einSubjekt von solchenTechnikenerfährt,wie es sie auf sichbezieht, für

sich anwenden lernt und übt. Zu berücksichtigen ist ein solch initiales Lernen auch

hinsichtlich eines möglichen Umkippens, durch welches mit politischen Gefühlen

eher un- oder antikritisch umgegangen wird, beispielsweise indem bestimmte Ge-

fühlsnormengezielt stabilisiertwerden oder das Primat des Subjektes unter das der

›richtigen‹ Technik gestellt wird.

Vor diesem Hintergrund will ich einige wenige Ansatzpunkte nennen, von de-

nen aus die kritischenTechniken in einemFolgeprojekt didaktisch-methodisch auf-

bereitetwerdenkönnen:So ließe sichdieTechnikdesUntersuchensan sozialbiogra-

fische Lehr-Lern-Methoden knüpfen, wobei unter dem Fokus auf die individuellen

Gefühle stets die Verknüpfung zwischen diesen und den affektiven, politischen und

sozialen Immanenzverhältnissen herzustellen wäre. Beispielsweise ließe sich eine

120 Mein Argument ist somit ein grundlagentheoretisches, von dem aus weitere Arbeiten

zu einer didaktisch-methodischen Aufbereitung von Kritiken politischer Gefühle folgen.

Damit knüpfe ich an einige der Arbeiten an, die sich der fachdidaktischen Rolle von

Gefühlen (vgl. Petri 2018, S. 123ff.) und ihrer Bedeutung für schulische Bildungspraxis bere-

its widmeten (vgl. Breit 2016).

121 Reichenbach 1999, S. 417ff., hier S. 418 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 207

politische Gefühlsbiografie in einer Lebenslinie festhalten, wobei die konkrete Aus-

gestaltung den Lernenden frei stünde: Da Begriffskompositionen wie ›Politik der

Gefühle‹ nicht alltagssprachlich sind, liegt es nahe, von einemAnfertigen einer per-

sönlichen Biografie mit zentralen Lebensereignissen auszugehen, um diese in Fol-

geschritten einerseits um die individuellen Gefühlserfahrungen und andererseits

die Immanenzverhältnisse als ›Untersuchungsraster‹ zu erweitern. Es handelt sich

also nicht auf Anhieb um ein theoretisch ausgeklügeltes Untersuchen, sondern um

eine erste, fragende Annäherung an die eigenen Gefühle. Da es zudem vorausset-

zungsreich ist, die eigenen Gefühle zu erkennen und für sich zu benennen, liegt ein

schrittweises Vorgehen nahe.

Die Technik des Experimentierens findet Anknüpfungspunkte bei anderen,

experimentellen Lerngelegenheiten122 wie kreativen Protestformen123, Praktiken

des Verlernens124 oder Krisenexperimenten.125 Solch ein Experimentieren ist ge-

kennzeichnet von Erfahrungen mit Gefühlen wie Unbehagen oder Angst, welche

die jeweiligen Immanenzverhältnisse aufrechterhalten. Es empfiehlt sich daher

zum einen auf Grundlage der Ergebnisse des Untersuchens bestimmte Gefühls-

erfahrungen auszuwählen, die einen Anlass für das Experimentieren bieten; zum

anderen können Gruppenkonstellationen dabei helfen, den schützenden Gefüh-

len der Immanenzverhältnisse zu begegnen und Mut zu fassen. So berichteten

auch die Studierenden meines Seminars zu Krisenexperimenten, dass ihnen die

Durchführung ihres »Unruhestiftens«126, wie Garfinkel es nennt, durch das geteilte

Gruppenerlebnis leichter fiel. Diese Gruppen können zudem einen Möglichkeits-

raum schaffen, die gemachten Gefühlserfahrungen untersuchend einzuordnen.

Die Technik desÖffnens ist hingegennur schwer in ein Lehr-Lern-Setting zu in-

tegrieren, sind die Effekte affektiver Krisen auf das Subjekt wie auch ihr Zugang zu

diesen kaumabsehbar.EineMöglichkeit bestünde aber imgemeinsamenAustausch

mit anderenLernenden,umdieTechniküberhaupt erst zuerschließen.Dabei könn-

ten die Erfahrungen aus vorherigem Experimentieren dazu genutzt werden, vom

aktiven Evozieren einer Kritik zum passiven Erfahren affektiver Krisen überzuge-

hen. Zu diskutieren wäre hierbei, welche affektiven Krisen sie bislang erlebt haben,

inwiefern es sich um kleine alltagsbezogene oder große, lebensverändernde Krisen

handelt und wie sich diese wiederum in die jeweilige gefühlspolitische Biografie

einfügen. Für ein erstes Einüben der Technik des Öffnens ist dagegen zu thema-

tisieren, welche Umgangsweisen es in undmit solchen affektiven Krisen gibt, ohne

122 Einen anregenden Einblick in verschiedene experimentelle Lehr-Lern-Formen bietet unter

anderem der Sammelband von Bee, Egert 2020.

123 Vgl. bspw. Rigamonti 2020, S. 113ff.

124 Vgl. bspw. Sternfeld 2014, S. 13–21; hooks 1994, S. 38.

125 Vgl. Garfinkel 1973.

126 Garfinkel 1973, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

dabei in einenDiskurs der Krisenprävention abzurutschen.Von hier aus ließen sich

verschiedene Genres zu den affektiven Krisen diskutieren, um durch die Pluralität

unterschiedlicher Zugänge überhaupt die Möglichkeit eines treuen Zugangs zu er-

schließen.

Diese didaktisch-methodischen Überlegungen können nur ein erster Impuls

zur Entwicklung eines Lehr-Lern-Settings sein, durch das Subjekte eine kritische

Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung entwickeln. Eine politische Bildung

darf sich dabei nicht darin erschöpfen, Gefühle auf ein Oberflächenphänomen

politischer Verhältnisse oder eine lerntheoretische Dimension zu reduzieren.127

Ebenso verkürzt wäre es, Gefühle zum ideellen Zentrum zu erklären, von dem

politische Bildung auszugehen habe. Wie ich in dieser Arbeit darlegt habe, sind

Gefühle als politische Facette sozialen Zusammenlebens ernst zu nehmen. Das gilt

nicht nur für eine theoretische Vorarbeit wie die vorliegende, sondern auch für eine

umfassende didaktisch-methodische Aufbereitung der hiesigen Skizze.

Mitmeiner vorliegendenStudie habe ich gezeigt,welcheMöglichkeiten sichuns

für einen kritischen Umgang mit politischen Gefühlen bieten, wenn wir auf das

Theoriefeld der Kritik politischer Gefühle blicken. Meine abschließende Skizze hat

vor diesem Hintergrund deutlich gemacht, wie sich solche Kritiken in eine kriti-

sche Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung integrieren lassen. Diese erlaubt es

einem Subjekt, seine Gefühlserfahrungen in ihrer reproduktiven Bedeutung für af-

fektive, politische und soziale Immanenzverhältnisse zu erfahren, zu befragen und

so die eigenen gefühlten Existenzweisen zu gestalten. Damit drängt es sich gera-

dezu auf zu fragen: Sind wir offen für Veränderung128 undwagen wir den schweren

und erschreckenden Schritt heraus aus unserer »Richtung des Lebens«?129

127 Vgl. Besand 2014, S. 380f.

128 Vgl. Berlant 2011, S. 122.

129 Musil 1980, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007 - am 14.02.2026, 08:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

