
ANHANG 507 

C) Exkurse 

Cl) EXKURS ZU PEIRCE' KONZEPT DER SEMlOSE UND SEINER UNTERSCHEIDUNG 

DER DREI lNTERPRETANTEN-TYPENS 

Entgegen der semiologischen Tradition nach de Saussure, die einen dyadischen !:I­

Zusammenhang zwischen »Signifikant« und »Signifikat« annimmt6, entwickelt Char­
les Sanders Peirce ein Konzept der Semiose, das den prozessualen Charakter des Zei­
chens betont und sich auf die potentiell immer weiter verweisende Zeichenbildung 
einläßt. Bei diesem triadischen Zeichenmodell erzeugt der Zeichenträger (Repräsenta­
men) in Verbindung mit dem Zeichenobjekt eine Modifikation, den sog. Interpretan­
ten (Zeichenwirkung im Bewußtsein des Interpretierenden). 

Künste- insbesondere narrative- kompensieren die Trennung der Kommunika­
tionspartner durch Integration von Kontextbedingungen- u.a. »Norm und Wert« bei 
Mukafovsi<y- dergestalt, daß die wechselseitige Steuerung der Versetzung in Zeiträu­
me, Beziehungssysteme (z.B. empathetisch) und Konstruktionsbedingungen teilweise 
die Referenzfunktion überformen (vgl. Souriau 1954 zum filmischen (Diskurs-)Uni­
versum und Möller 1986 zum »Kontexttheorem«). Die triadische Relation (Zeichen­
körper- modifiziertes Bewußtsein- Objekt) gibt es nur als Einheit, als Funktionsrela­
tion und in Abhängigkeit vom jeweiligen Kontext. 

Um den Semioseprozeß zu strukturieren, formuliert Peirce drei Interpretantentypen. 
Er erkennt bereits den Eindruck des Zeichens als Interpretanten und nennt ihn den 
emotionalen Interpretanten, der eine innere Gestalt erweckt. >>The firstproper signi­
ficate effect of a sign is a feeling« (Peirce 1965, V: 475). Es kann beispielsweise in einer 
Musiksequenz eine bestimmte Bezogenheit spürbar sein. Ist der Eindruck nicht kon­
kret, so zwingt er zur Füllung. Dies übernimmt der energetische Interpretant, indem 
er die Bezogenheit durch Anstrengung des Bewußtseins erfüllt, >>an exertion upon the 
Inner World, a mental effort.« (Ebd.) Schließlich führt Peirce den logischen Interpre­
tanten ein und definiert >>The deliberately formed, self-analyzing habit ( ... ] is the living 
definition, the veritable and finallogical interpretant.« (196y 491) Er schafft eine Be­
wußtseinsgestalt, die sich in der permanenten Auseinandersetzung mit der Interpre­
tationsgemeinschaft verfestigt. Ein Begriff ist in einem Spannungszustand zwischen 
seiner Bildung in der Vergangenheit und seiner Zukunftsbezogenheit, da er, sobald 
ein Zeichenkörper an ihn erinnert, wieder auf- bzw. abgerufen werden muß. Dieser 
dreistufige Prozeß findet stets von neuem statt. 

(2) EXKURS ZUM DIALOG ZWISCHEN SENDER UND EMPFÄNGER 

UND DER DAMIT EINHERGEHENDEN SYMPRAKTISCHEN DIMENSION 

IN KÜNSTLERISCHEN WERKEN NACH KLOEPFER 

Unter Bezugnahme auf den Philosophen Martin Buher, den Russischen Formalisten 
Bachtin und den Prager Strukturalisten Mukafovsky arbeitet Kloepfer die Grundlagen 
des >dialogischen Prinzips< des >>Dialogs zwischen Autor und Leser<< zunächst für lite­
rarische (Kloepfer 1982: 358), später für filmische Texte heraus (Kloepfer7). 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


508 DER HOLOCAUST 

Das Konzept des Dialogs in künstlerischer Kommunikation impliziert »die ste­
te Einbeziehung des Gesagten und der expliziten Voraussetzungen«, wobei der Pro­
zeßcharakter hierbei von entscheidender Bedeutung ist (Kloepfer nach Mukafovsky 
1982: 361). Dies versucht Kloepfer, am Beispiel der alltäglichen Kommunikation zu 
erläutern: »Manchmal greifen wir auf vergangene Gespräche zurück und vertiefen 
Argumente, als wenn nichts gewesen wäre«, was jedoch nur aufgrund eines gewissen 
gemeinsamen Wegs möglich ist (ebd.: 362). Neben der Erinnerung zeichnet sich ein 
Dialog gleichermaßen bzw. insbesondere durch die Erwartung von etwas Zukünfti­
gem aus8. Diese doppelte Ausrichtung beschreibt Kloepfer, wie folgt: »In die perspek­
tivelose Momentaneität kommt durch Gedächtnisleistung die gelernte Erfahrung (das 
Vorangegangene) und mit der Phantasie der prospektive Zugriff auf die Zukunft: >Die 
Erwarturlg, daß was geschieht, ist das wahre Wesen des Dialogs<.« (Ebd.: 373, H.i.O.) 

Voraussetzung hierfür ist jedoch die Intensivierung der Kommunikation durch die 
dynamisierende Wirkung der ästhetischen Kommunikationsfunktion. Ist ein Text vom 
Autor künstlerisch, d.h. ästhetisch reich gestaltet, (so) kann er die Vermögen des Adres­
saten zur Entfaltung bringen, anstatt ihn Bekanntes nur wiedererkennen zu lassen: 

»Die angedeutete Auffassung vom dialogischen Prinzip beruht auf der Annahme, daß der dia­
logische Austausch mehr in dem >Wecken der Produktivität< des jeweils Anderen beruht, denn 
auf dem Hin und Her von Informationen. [ ... ] daß gerade im Dialog >das Verstehen ganz auf 
der inneren Selbsttätigkeit beruht, und [daß] das Sprechen miteinander nur ein gegenseitiges 
Wecken des Vermögens des Hörenden< ist.<< (Kloepfer nach Humboldt 1982: 368f., H.i.O.) 

8. Sich auf M. Buber beziehend macht Kloepfer einschränkend auf die besondere Natur 
dieser Erwartung aufmerksam : »Nur die Erwartung, die nicht auf die Erfüllung eines Gewußten 
lauert, ist dialogisch wirkungsvoll, nur sie fördert im Wartenden die Bereitschaft, sich auf seine 
Möglichkeiten zu konzentrieren und sich für Neues zu öffnen, sich >ansprechbar< zu halten .<< 
(Kloepfer nach Buber 1982: 374, H.i.O.). 

9. Vgl. in diesem Zusammenhang die Ausführungen des Existenzphilosophen F. Heinemann 
hinsichtlich der Besonderheit des Menschen: »Er definiert den Menschen als das Lebewesen 
mit den größten Resonanz- und Respons-Möglichkeiten. [ ... ] Ein so komplexes Zeichen wie 
ein literarischer Text kann nacheinander und sogar gleichzeitig Verschiedenstes als Respons 
hervorrufen.<< (Kloepfer nach Heinemann 1982: 370) 

10. »Zeichen sind nämlich nicht nur bedeutend, sondern vor allem >animierend<: Nicht 
was über die Zeichenprozesse in mein Bewußtsein kommt, ist primär wichtig, sondern, daß ich 
innerlich angeregt werde.<< (Kieser nach Kloepfer 1997: 20) 

11. Vgl. hierzu Sartres Aussagen zur Ko-Autorschaft des Lesers: »Es ist also nicht wahr, daß 
man für sich selbst schreibt. ( ... ] Aber der Vorgang des Schreibens schließt den des Lesers ein 
als sein dialektisches Korrelat, und diese beiden zusammenhängenden Handlungen erfordern 
zwei verschiedene Handelnde. Die gemeinsame Anstrengung von Autor und Leser wird jenen 
konkreten und imaginären Gegenstand auftauchen lassen, der das Werk des Geistes ist. Kunst 
gibt es nur für und durch andere. [ ... ] So appelliert der Schriftsteller an die Freiheit des Lesers, 
daß sie an der Produktion seines Werks mitarbeite [ ... ]<< (Sartre 1981: 39 ff.) 

12. Entsprechend der Differenzierung der Interpretantentypen müssen beide Bewußtsein­
sebenen beansprucht werden, wenn mehr Welt erfahren werden soll (s.u. und 1.2.3). 

13. Roloff versucht, dieses Ineinanderwirken mit der Definition der Intermedialität zu 
erfassen : »SO kann man Intermedialität als Formel einerseits für die Präsenz und Produktivität 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANHANG 509 

Diese Möglichkeit der besonderen Nutzung der poetischen Funktion in der ästheti­
schen Kommunikation hat zur Folge, daß der Autor mehr der Inspirierende als der 
Inspirierte ist (ebd.: 367f.). Demnach geht es beim Dialog zwischen Autor und Leser 
»auch um eine besondere Zeichensetzung, die mehr oder weniger die ganze Person 
der Beteiligten mit ihrer Geschichte aktiviert, also um eine besondere Form der >An­
eignung<.« (Ebd.: 366) 

Das Maß, in dem ein Text auf den Adressaten einwirkt, hängt folglich nicht nur von 
seiner Qualität, sondern insbesondere vom Mithandeln des Kommunikationspartners 
ab.9 Die Wichtigkeit dieser Eigenleistung entspringt der Auffassung, daß >>Kunstwer­
ke Aufforderungen sind, zeichengesteuert mitzuhandeln, mitzufühlen, mitzuverwirk­
lichen wie- pointiert formuliert- ein dressierter Affe oder souverän in der (Ko-)Autor­
schaft« (Kloepfer 2ooo: 374). Dieses Wechselverhältnis aus angelegter Aufforderung 
zum Sich-Einbringen'0 und Annahme derselben durch Teilhabe am Erschaffen des 
Werks11 belegt, daß ästhetisch hochwertige Kommunikation im Prinzip >>alle Formen 
der Zwiesprache zu realisieren vermag« (Kloepfer 1982: 375). 

Dem Ästhetischen wie dem Dialogischen liegt ein besonderes Spannungsverhält­
nis, eine dynamische Energie, zugrunde. Bezüglich der Komplexität mit dem Roman, 
als >>der ausgeprägtesten dialogischen Gattungsform«, durchaus vergleichbar, bietet 
auch der künstlerische Spielfilm dem gewillten Zuschauer, unterschiedliche Ebenen 
des Mitspieleus an (ebd.: 367f.): Erstens >>kann das dialogische Alternieren in der ein­
ander zugeordneten >Zeichensetzung< vielfältig sein, die Gegenrede des Zuschauers 
kann im Ausdenken unausgesprochener Sätze«, ungezeigter Bilder bestehen. Zwei­
tens ist es >>wichtig, daß das jeweils mit dem Text Gelernte wieder Teil der textin­
ternen Interaktion wird«. Drittens kann es zu einer >>Konfrontation verschiedener 
Welt>sichten«< kommen, so >>daß der Zuschauer nicht nur verschiedene Weltsichten 
einbringen kann, sondern ihre Inkompatibilität aushalten muß«; wobei er sich an den 
Spannungen zwischen den ideologischen und moralischen Systemen entfalten kann 
(Kloepfer 1982: 367f., H.i.O.). 

Texte jeglicher Art sind, Kloepfer zufolge, dann sehr dialogisch angelegt, wenn sie 
in einer Wechselrede den Leser derart einbeziehen, daß dieser sich kraft seines vor­
bewußten und bewußten Vorwissens» und seines sympraktischen Verhaltens in das 
Kunstwerk sinnfüllend investieren kann. Dabei wird ein progressiver Lernprozeß ak­
tiviert, in dessen Verlauf vergangene Kommunikation immer wieder in die Gegenwart 
einfließt. Todorov formuliert: 

»Intentionellement ou non, chaque discours entre en dialogue avec les discours anterieurs 
tenus sur le meme objet, ainsi qu'avec les discours a venir, dont il pressent et previent les 
reactions. La voix individuelle ne peut se faire entendre qu'en s'integrant au chceur complexe 
des autres voix deja presentes.« (Todorov 1981: 8) 

Es kommt im besten Fall zu einer reziproken Durchdringung von (Welt-)Bildern, die 
immer wieder ein-gesetzt werden, um Künftiges zu verstehen. Der Mensch erkennt in 
der Kunst nicht nur mit steigender Kompetenz immer mehr Bilder sprachlicher und 
nichtsprachlicher Art, sondern, durch die Teilhabe am ästhetischen Prozeß, die Viel­
falt der Welt und der eigenen Vermögen. 'J Intermedialität darf darüber nicht nur als 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


510 DER HOLOCAUST 

potentiell unendliches Verweisen von Zeichen auf andere Zeichen verstanden werden. 
Für die Theorie der Dialogizität ist vor allem wichtig, daß dies ein fortschreitender Pro­
zeß ist; das Erlernen der »Sprache der Welt«, d.h. der Sprache des Anderen (hier: des 
spezifischen Texts), ermöglicht uns , hieraus die eigene neue Sprache zu formulieren. 14 

Diese ist wiederum eine kreative Basis für das Anknüpfen an neue Zeichengebräuche 
- ästhetisch-künstlerischer oder alltäglicher Gestaltung. Kunst erweitert damit nicht 
nur die kreativ-künstlerischen Vermögen, sondern kann für den Umgang mit der All­
tagswelt genutzt werden. Wichtig ist der Transfer des künstlerisch Erlebten auf die 
eigene Lebenswelt. In diesem Zusammenhang verweist Kloepfer auf einen Film, der 
die angesprochenen Aspekte deutlich macht. Jaco van Dormaels ToTo DER HELD»[ ... ] 
gibt dem Zuschauer durch den autoreferenziellen Umgang die Gelegenheit, sich des 
eigenen Lernens bewußt zu werden und eine dem Helden analoge Täuschung zu erle­
ben und Selbstaufklärung zu leisten« (Kloepfer 1999 c: 45). 

Semiose ist jedoch kein Perpetuum mobile. Sie verlangt die Selbstinvestition in 
den Zeichenge-brauch, damit das Mangelwesen Mensch aus der Fülle des Zeichen­
Seins das Zeichen-Haben, nämlich semiotische Kompetenz, generiert. 

von Bildern und Texten im literarischen Text, und andererseits von Texten und Bildern im Bild 
bezeichnen. Der Begriff Intermedialität entspricht der Erkenntnis, daß wir in einer Kultur der Ein­
bildungen leben, nicht nur in dem Sinne, daß Bilder endlos Bilder widerspiegeln, sondern Bilder 
zugleich auch, im Sinne einer komplementären Phantasie, die verschiedenen Sinne aktivieren: 
Geschichten und Texte produzieren Bilder, genau so wie umgekehrt Texte eine komplementäre 

Bildphantasie, innere Filme hervorrufen.« (Roloff in Strosetzki/Stoll 1991: 1) 

14. Diesen Prozeß illustriert Kloepfer mit der Analyse des Films »Toto der Held« von Jaco 

von Dormael. Sie ist veröffentlicht in KodikasjCode 1994: 47-72 sowie in Auszügen in Kino-/ 
(Ro)Mania I 1999 c: 43ft. 

15. Ich fasse nach Dewey, John, »Kunst als Erfahrung«, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1988 

zusammen und gebe nachfolgend nur die jeweilige Seite an. 
16. Vgl. u.a. Kaltenbrunner 1983 zum »Rhythmus des Lebens«, Winckelmann 1990 zur 

Chronobiologie, Seidel 1976 zum Rhythmus in der Musik. 
17. Siehe unten (b) . 
18. Seidel bemerkt hinsichtlich umfangreicher und mannigfaltiger Ereignisse wie beispiels­

weise einem Sonatensatz, »daß sie ihr Dasein der bewußten Erinnerung des Vergangenen und der 
gespannten Erwartung des Kommenden verdanken.« (1976: 2) »Aristides [ ... ] weiß, daß daran 
[am Rhythmus] mehr Geisteskräfte beteiligt sind als die im Moment verhaftete Wahrnehmung, 
das bloße Hören , Fühlen und Sehen: das Gedächtnis des Vergangenen nämlich und die davon 

geprägte Erwartung des Kommenden. Es tritt der Geist also den Bewegungen aktiv gegenüber; 
er versucht, sie zu erfassen in ihren Abmessungen, in ihrem Auf und Ab.« (Ebd. 21) 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANHANG 

(3) EXKURS ZUM RHYTHMUS IN KÜNSTLERISCHEN WERKEN UND DESSEN 

AUSWIRKUNGEN AUF DAS MENSCHLICHE BEWUSSTSEIN 

a) Die Allgegenwart von Rhythmus in der Kunst und die variierte Wiederkehr 

511 

von Elementen als Kompositionsprinzip nach ]ohn Dewey'5 
Ausgangspunkt der Überlegungen des amerikanischen Philosophen und Psychologen 
John Dewey zum Rhythmus in künstlerischen Werken ist dessen Allgegenwart in der 
Natur. Ausdrücklich weist er auf die enge Verknüpfung zwischen den breiteren Rhyth­
men in der Natur und den elementaren Daseinsbedingungen des Menschen hin (171). '6 

Nach Dewey ist Rhythmus als Wesensmerkmal der Umwelt überhaupt Voraussetzung 
für die Existenz künstlerischer Form. 

»Weil Rhythmus ein allgemeingültiges Daseinsschema darstellt, das einer jeglichen Verwirklichung 
von Ordnung innerhalb des Wandels zugrunde liegt durchzieht er sämtliche Gattungen der Kunst: 
Literatur, Musik, Bildhauerei, Architektur ebenso wie den Tanz. [ ... ] Dem Rhythmus einer jeden 
Kunst und eines jeden Kunstwerks liegt, gleichsam als Substrat in den Tiefen des Unbewußten, 
das Schema der Beziehungen des Lebewesens zu seiner Umwelt zugrunde.« (174) 

Aufbauend auf diesen Beobachtungen - die Eisenstein unter dem Begriff des orga­
nischen Prinzips zusammenfaßt'7 - definiert Dewey Rhythmus im angesprochenen 
Sinne der Bedingung für Form folgendermaßen: »Er ist die geordnete Variation des 
Wandels«, wobei er betont, daß dieser Wandel am rechten Ort, d.h. an einer bestimm­
ten Stelle innerhalb des Ganzen stattfinden müsse (179). 

Dabei macht Dewey darauf aufmerksam, daß die sich rhythmisch abwechselnden 
Teile in enger Beziehung zueinander stehen: »Indem ein jeder Taktschlag einen Teil 
innerhalb des Ganzen hervorhebt, trägt er zur Stärke des Vorangegangenen bei, wobei 
er eine Spannung erzeugt, die zugleich die Forderung nach etwas Nachfolgendem 
ist.« (179)'8 Demnach zeichnet sich Rhythmus durch »natürlich einander Widerstand 
leistende Energien« aus (18o). Das Entstehungsschema des rhythmischen Wandels 
antagonistischer Kräfte skizziert Dewey wie folgt: 

»Eine jede gewinnt während einer bestimmten Dauer an Intensität, drängt jedoch dadurch eine 
gegensätzliche Energie zurück, bis diese andere, die sich gerade entspannt, während sie sich 
ausdehnt, überwältigen kann. Dann kehrt sich der Vorgang um, nicht unbedingt im gleichen 

Zeitabstand, aber doch in einem Verhältnis, das als geordnet empfunden wird. Widerstand staut 
Energie. Er wirkt so lange aufhaltend, bis Lockerung und Expansion folgen .« (180) 

Die trotz klarer Abgrenzung zwischen den sich abwechselnden Energien bestehende 
Beziehung läßt sich schematisch wie folgt darstellen: 

Jede Wiederkehr einer der antagonistischen Kräfte trägt sowohl den Charakter der 
Erinnerung im Sinne einer Anknüpfung an vorhergehende Manifestationen dieser 
Energie, als auch den Charakter der Innovation im Sinne einer Fortführung dieses 
Energiestranges, jedoch in Variation. Dem Aspekt der modifizierten Wiederkehr wird 
insofern Rechnung getragen, als die beiden Energien durchgehend in Abwandlung 
auftreten und sich somit nie identische Szenen wiederholen. Diese Tatsache - so De­
wey- unterscheidet eine ästhetische, lebendige Wiederkehr von einer statischen, iden­
tischen Wiederholung ohne Rhythmuscharakter. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


512 DER HOLOCAUST 

Ästhetische Wiederkehr ist somit eine Frage von Beziehungen, wobei diese wiederkeh­
renden Energien einerseits der Festlegung und Abgrenzung der einzelnen Teile dienen, 
andererseits jedoch auch verbinden und auf diese Weise von entscheidender Bedeutung 
für die Kompositionsstruktur sind: »[ ... ]die individuellen Gebilde, die sie abgrenzen, er­
fordern gerade wegen der Beziehung Assoziation und Interaktion mit anderen individuel­
len Einheiten. Insofern dienen die einzelnen Teile in lebenswichtiger Weise der Konstruk­
tion eines ausgebreiteten Ganzen.« (193) Seine Definition von Rhythmus aufgreifend, 
unterstreicht Dewey die Wichtigkeit der Variation und gerade nicht die >>buchstäblichen 
Wiederkehr mit regelmäßiger Wiederholung identischer Elemente«, welche er als stati­
sche >>Tick-Tack-Theorie<< bezeichnet (189). '9 Ihm geht es bei der Wesensbestimmung von 
Rhythmus vielmehr um eine funktionale Wiederkehr von Elementen, die jedoch bestän­
digen Modifikationen als Voraussetzung für Wachstum unterliegen: 

»Nach der Definition von Rhythmus als geordneter Variation einer Manifestation von Energie 
ist die Variation nicht nur ebenso wichtig wie die Ordnung; sie ist vielmehr ein unerläßlicher 
Koeffizient einer ästhetischen Ordnung. Je größer die Variation, desto interessanter der Effekt, 
vorausgesetzt, die festgesetzte Ordnung wird beibehalten .« (190) 

Sein Verständnis von ästhetischer Wiederkehr präzisiert Dewey wie folgt , wobei er den 
Aspekt der Mannigfaltigkeit versus Ordnung als Verlangen eines jeden Organismus 
abschließend auf den Punkt bringt: 

»Ästhetische Wiederkehr ist lebendig, physiologisch und funktional. Es handelt sich dabei 

eigentlich um Beziehungen und nicht um Elemente, die wiederkehren, und zwar wiederholen 
sie sich in verschiedenen Zusammenhängen und mit verschiedenen Konsequenzen, so daß jede 
Wiederkehr den Charakter einer Innovation wie auch den einer Erinnerung trägt. Während sie 
noch eine erweckte erfüllt erregt sie gleichzeitig ein neues Verlangen, ruft eine ungesättigte 
Neugierde wach und begründet eine veränderte Spannung .« (196) 

Hinsichtlich der Gegenüberstellung von Kunst und Wissenschaft leistet Dewey einen 
wichtigen Beitrag. Obgleich beide das Interesse an Rhythmus in gewisser Weise verbin­
det, besteht ein zentraler Unterschied im Hinblick auf die Form und Tiefe der Erkenntnis 
des Adressaten. Während die Naturwissenschaften die Naturgesetze dem Denken zugäng­
lich machen wollen, versucht die Kunst, verschiedene Rhythmen der >>Wahrnehmung in 
der unmittelbaren Erfahrung<< anzubieten (174). Um von einer ästhetischen Erfahrung 
sprechen zu können, müssen die Rhythmen des künstlerischen Werks - so Dewey - zu 
einem Rhythmus in der Erfahrung selber werden, einem >>Rhythmus im Erfahrungsinhalt<< 
(188). Ein ästhetischer Rhythmus basiert demnach auf Perzeption und schließt folglich all 
das ein, was durch das Subjekt im Akt der Wahrnehmung eingebracht wird: 

19. »Rhythmus ist also Wiederkehr von Ähnlichem in ähnlichen Abständen [ ... ]. Der Rhyth­
mus gestattet im Gegensatz zum Takt sehr wohl einen Wechsel der Zeiteinheit wie des Tempos. 
[ ... ] Das Metrum ist rational, der Rhythmus irrational. Der irrationale Rhythmus ist lebendige 
Bewegung und als solche sinnlich faßbar.« (Jost 1983: 15) 

20. »Der Mensch erfreut sich an rhythmischer Darstellung und Verkörperung , denn solches 

ist beispielhaft für die Beziehungen, die- ob auf natürlichem Wege oder künstlich herbeigeführt 
-den Lauf des Lebens bestimmen .« (1988: 174). Siehe oben (a) . 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANHANG 513 

»Die gegenseitige Erhellung von Teilen und einem Ganzen, die[ ... ] ein Objekt zu einem Kunst­

werk macht, wird erreicht, wenn alle Konstituenten eines Werks in rhythmischer Verbindung 
stehen mit allen anderen Teilen derselben Art [ ... ] und wenn alle diese besonderen Faktoren 
ihrerseits einander wechselseitig verstärkt als Variationen zur Geltung bringen, die eine inte­
grierte und komplexe Erfahrung aufbauen.« (198f.) 

b) Rhythmus als zentrales Struktur- und Steuerungselement in der 
filmischen Komposition nach Eisenstein 

Vor Dewey weist bereits der russische Filmregisseur und -theoretiker Sergej Eisenstein 
auf die grundlegende Verknüpfung zwischen den Naturgesetzmäßigkeiten bzw. -rhyth­
men und dem menschlichen Organismus hin, wobei er diese Erkenntnis in erster Linie 
auf die filmische Komposition und deren spezifisches Wirkpotential anwendet. 

Im Rahmen seiner Ausführungen zur Komposition eines Kunstwerks spricht Eisen­
stein von der Möglichkeit, eine Haltung zu einer dargestellten Tatsache durch die Art 
und Weise darzustellen, in welcher diese wiedergegeben wird: »Eines der wirksamsten 
Mittel, diese Haltung wiederzugeben, liegt in der Komposition.« (1960: 72) Dabei geht 
es, gemäß Eisenstein, nicht so sehr um die Haltung des Protagonisten zur Tatsache, 
sondern vielmehr um die Einstellung des Autors und dessen Wunsch, wie »der Zu­
schauer die dargestellte Tatsache aufnehme, empfinde und auf sie reagiere.« (1960: 72) 
>>Die Komposition ist- so Eisensteins wiederholte These- wie ein großer Gestus, über 
den der Autor sein Verhältnis zu den Phänomenen entwickelt und dem Publikum ein 
entsprechendes Verhalten anbietet.<< (Kloepfer nach Eisenstein 2ooo: 377) 

Komposition als >>ein Grur1dgesetz für die Gestaltung einer Darstellung<< erreicht 
besondere Wirkmacht durch die künstlerische Montage des aufgenommenen Filmma­
terials im Rahmen der Post-Produktion (1960: 72). Diese spezifische Form der Montage 
bezeichnet Eisenstein als >>das stärkste Kompositionsmittel für die künstlerische Reali­
sierung eines Sujets, als die Syntax des richtigen Aufbaus aller Einzelfragmente eines 
künstlerischen Films.<< (1973: 142) Dem Prinzip der ästhetischen Montage versucht er 
durch die Untersuchung der japanischen Hieroglyphik auf die Spur zu kommen. Am 
Beispiel kurzer poetischer Texte beobachtet Eisenstein, wie die Kombination zweier 
materieller Bildzeichen eine >>transzendentale Resultante, einen Begriff entstehen las­
sen<< (1975: 206). Die Einzel-Hieroglyphen >>Zünden zum- Ideogramm<< (1963: 265f.); 
das Bildzeichen für Wasser verbunden mit dem eines Auges bedeutet beispielsweise 
weinen. Die Entstehung des Begriffs hängt jedoch unabdingbar vom Leser ab, welcher 
die Aneinanderreihung zur Vollendung bringen muß (1963: 268). Das prinzipielle 
Funktionieren der japanischen Begriffsbildung versucht Eisenstein wie folgt in die 
filmische Syntax zu übertragen: >>Meiner Ansicht nach ist aber Montage nicht ein aus 
aufeinanderfolgenden Stücken zusammengesetzter Gedanke, sondern ein Gedanke, 
der im Zusammenprall zweiervoneinander unabhängiger Stücke >entsteht<.<< (1975: 
206, H.i.O.) Hierbei wird die Spannung wiederum durch den Grad der Nicht-Überein­
stimmung bestimmt. Im Zusammenhang mit dem darauf folgendem Element wird 
sie- so Eisenstein- zum wirklichen Element des Werkrhythmus. 

Aufgrund der Tatsache, daß der Mensch an Rhythmen gebunden ist, die seinem Be­
wußtsein zwar nicht unmittelbar zugänglich sind, gleichwohl sein Sehen und Erleben 
der Welt bestimmen, legt Eisenstein - in Analogie zu Dewey20 - besonderes Augen­
merk auf die Korrespondenz >>des Rhythmus im Aufbau der filmischen Proportionen 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


514 DER HOLOCAUST 

mit dem Rhythmus der Gesetzmäßigkeiten in den Erscheinungen in der Natur<< hin­
sichtlich der Verwirklichung einer organischen Filmstruktur (1973: 158). Das komposi­
torisch spannende Phänomen des Rhythmus stellt für Eisenstein somit ein zentrales 
Strukturelement im Hinblick auf das Filmganze dar und hat darüber hinaus eine ent­
scheidende Steuerungsfunktion für die Eigenleistung des Zuschauers: »Die Zeitdauer 
dieser Abschnitte, das Tempo und ihre Reihenfolge vermittelt dem Zuschauer mit Hil­
fe dieses rein physiologischen Prozesses den Rhythmus und die Schnelligkeit der As­
soziationen. Und genau dies ruft im Publikum eine echte Gemütsbewegung hervor.<< 
(197} 192) Die direkte Aus- bzw. Einwirkurig des kompositorischen Rhythmus, der 
>>Spannungs-Phasen<<, auf den Zuschauer beschreibt Eisenstein mit einem In-Bewe­
gung-Setzen desselben (1975: 203): >>Der[ ... ] Rhythmus erfaßt den Zuschauer, >nimmt 
ihn gefangen und setzt ihn in Bewegung<.<< (1984: 225, H.i.O.) 

Die - bereits mit Dewey analysierte - rhythmisch-funktionale Wiederkehr als 
Kompositionsprinzip ermöglicht dem geneigten Zuschauer eine genußvolle Vermö­
gensentfaltung in der Ekstase. Diesen Zustand des Außer-Sich-Seins beschreibt Eisen­
stein folgendermaßen: 

»Das Pathos tut seine Wirkung - wenn der Zuschauer gezwungen wird, von seinem Sitz aufzu­
springen. Wenn er gezwungen wird, auf der Stelle zusammenzubrechen, wenn er gezwungen 
wird, zu klatschen, zu schreien. Wenn seine Augen gezwungen werden, vor Begeisterung zu 
leuchten, bevor sie Tränen der Begeisterung vergießen ... Kurz, wenn der Zuschauer gezwungen 
wird, >aus sich herauszugehen<. [ ... ] ex-tasis - wörtlich >ausserhalb seiner selbst stehen<, was 
besagen will, ( ... ] >sich aus seinem gewohnten Zustand entfernen<.« (1960: 88) 

Die Wirkung des Pathos besteht für Eisenstein also in allem, was den Adressaten in 
den beschriebenen >>Extremzustand« versetzt, wobei er den besagten Qualitätssprung 
als Voraussetzung für die Verwirklichung einer pathetischen Kompositionsstruktur 
ansieht (1984= 218). Dieser kompositorisch ermöglichte Sprung aus sich heraus be­
wirkt >>le passage a quelque chose d'autre, a quelque chose d'une qualite differente, 
quelque chose de contraire a ce qui precede<< (Kloepfer nach Eisenstein 1998: 7), >>einen 
Sprung in eine neue Qualität, und erreicht meistens den Umfang eines Sprunges in 
den GegensatZ<< (1960: 93f.). Eine pathetische Struktur muß demnach in all ihren 
Merkmalen diesen Übergang in eine andere Dimension anbieten. Nur in diesem Fall 
kann man - so Eisenstein - von einem wahrhaftigen Kunstwerk sprechen, welches 
seine Adressaten mittels kalkulierter Steuerung einzubeziehen, zu ergreifen vermag 
(16o: 89). 

»Une veritable ceuvre d'art est une organisation par laquelle a la fois l'auteur- par toutes ses 
facultes, toutes ses competences, tout son travail- et le spectateur- par toutes ses energies 
appliquees - arrivent » a la forme la plus haute de l' organique: le pathetique ». Une ceuvre 
est vivante proportionnellement a la participation du spectateur au processus de la creation.« 
(Kloepfer nach Eisenstein 1998: 8f.) 

21. Vgl. Norman/Rumelhart 1978, Mandler 1985, Ohler 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANHANG 515 

C4) EXKURS ZU DEN PERZEPTIONS-, KONZEPT- UND 

STEREOTYPENGELEITETEN FILMSTRUKTUREN NACH WUSS 

Auf Basis des in den Kognitionswissenschaften damals verbreiteten Schema-Ansat­
zes2' arbeitete Wuss systematisch ein Modell aus, wonach innerhalb der filmischen 
Gestaltung drei unterschiedliche Strukturangebote zu unterscheiden sind, die je­
weils verschiedene Rezeptionsstrategien nutzen. Der Regisseur steuert demnach das 
Semioseverhalten der Adressaten, indem er perzeptive, konzeptuelle und stereotype 
Leistungen einfordert. Zentral ist hierbei die systematische Verbindung dieser drei 
Dimensionen der Verarbeitung. 

Die drei filmischen Struktur-Typen unterscheiden sich nach Auffälligkeits- und 
Evidenzgrad, Bewußtheitsgrad bei der Rezeption, Lernverhalten im Rezeptionspro­
zeß, semantischer Stabilität, Speicherung im Gedächtnis, Zeichenhaftigkeit, Auftritts­
häufigkeit und der Nutzung des Wiederholungsprinzips. 

Perzeptiv geleitete Konzeptuell geleitete Stereotypengeleitete 
Filmstruktur Filmstruktur Filmstruktur 

Kognitive Invarianten der Invarianten des Invarianten der 
Invariantenbildung Perzeption Denkens Motive 

Evidenzgrad Kaum evident Evident Stark evident 

Lernverhalten Wahrscheinlichkeits- Lernen durch freie Beide Formen 
lernen Kombination 

Bewußtheitsgrad Un-/vorbewußt Bewußt Unbewußt 
(Gewöhnung) 

Auffälligkeit Gering Maximal Abnehmend 

Semantische Instabil Stabil Stabil 
Stabilität 

Gedächtnistyp Arbeitsgedächtnis Langzeitgedächtnis Tertiärgedächtnis 

Zeichenhaftigkeit Latent Deutlich Verblassend 

Auftrittshäufigkeit Intratextuelle I ntratextuelle Intertextuelle 
Pluralität Singularität Pluralität 

Wiederholung Im Werk Einmalig im Werk In der Kultur 

Abb. 1.2.2.a: Drei Strukturtypen der ästhetischen Komposition (angelehnt an Wuss 1993: 64) 

Wuss erlaubt mit diesem Modell, die semiotisch-ästhetische Struktur, in Verbindung mit 
der sympraktischen Herausforderung, als Ausgangspunkt für die Typologisierung von Fil­
men zu nehmen. Ist beispielsweise die Aufforderung, über Wahrscheinlichkeiten Neues 
zu erschließen, in einem Werk früh und vorbewußt angelegt, so kann das Bewußtsein mit 
Hilfe der latenten Zeichen perzeptive Invarianten ausbilden, d.h. auf Strukturen antwor­
ten, die das sinnliche Wahrnehmen als erste Stufe zur Erkenntnis ansprechen. Ist eher 
bewußte, gelenkte Kombinatorik dominant, kann vor allem das Langzeitgedächtnis die 
deutlich auffälligen und bewußten Zeichen verarbeiten und Invarianten des Denkens, 
d.h. Konzepte erkennen. Handelt es sich um stereotypengeleitete Strukturen, d.h. werden 
bestimmte Motive in einem Kulturkreis wiederholt, wird der Adressat durch die Automa­
tisierung (abnehmende Zeichenhaftigkeit) weniger gefordert. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


516 DER HOLOCAUST 

Gleichzeitig werden mit der jeweils spezifischen Komposition unterschiedliche 
»Lernmodelle« (Wuss 1990, 1993 u.a.) bzw. sympraktische Anforderungen (Kloepfer 
1985ff.) realisiert. Um von den das Kurzzeit- bzw. Arbeitsgedächtnis betreffenden per­
zeptionsgelenkten Strukturen zu den Konzepten zu gelangen, mit denen dann die dar­
gestellte Welt (Handlungen, Konstellationen, Chronotopoi) gemäß kognitiven Mustern 
längerfristig geordnet wird, müssen die Adressaten psychische Leistungen erbringen, 
die vielfach genutzt werden können. 

Das Wiedererkennen konzeptgeleiteter Strukturen und das unbewußte Reagieren 
auf stereotypengelenkte »Anweisungen« können um so kreativer in ein Spannungs­
verhältnis zu den innovativen Strukturen gebracht werden, wenn mit der paratex­
tuellen Ausstattung (Genette 1994) und der Exposition (als Initiation oder Priming; 
s. Hartmann 1995) eine große Sicherheit für den Adressaten aufgebaut wird. 

Der praktische Wert dieses sog. PKS-Modells besteht darin, daß neben den auffäl­
ligen und relativ bewußt rezipierten filmischen Strukturen, auf welche die Filmanaly­
se traditionellerweise rekurriert (wenn sie klassische Narration beschreibt), nun auch 
solche einbezogen werden, die sich bisher erfolgreich einem analytischen Zugriff ent­
zogen hatten, weil sie relativ unbewußt rezipiert wurden (etwa im Rahmen offener Er­
zählformen). Letztere nennt Wuss im Unterschied zur bewußten Oberflächenstruktur 
Tiefenstruktur. Dabei darf der Begriff der Oberflächenstruktur nicht etwa damit gleich 
gesetzt werden, daß der Film an der Oberfläche des Bewußtseins bleibe. Es kann 
durchaus , wirkmächtig, genußvoll und lehrreich sein, bestimmte diegetische Struk­
turen wie Handlungen, Figurentypen oder konfliktgeladene Situationen wieder zu er­
kennen und damit ein schlußfolgerndes Handeln zu aktivieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009 - am 14.02.2026, 14:28:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

