MARTIN W. SCHNELL

Anerkennung einer Kiinstlichen
Intelligenz als meinesgleichen?

Beitrag zur Maschinenethik

» Anerkennen ist etwas anderes als naive GewifSheit. «
Edmund Husserl (1966, 39)

Von korperlosen Geistern zu kiinstlichen Menschen

Hubert Dreyfus (1985) antwortete Mitte der 8oer Jahre als Leibphiano-
menologe auf die Visionen der KI-Forschung. Er legte dar, what Compu-
ters can’t do. Demnach ist es nicht moglich, menschliches, intelligentes
Verhalten und Handeln kiinstlich zu simulieren. KI-Forscher wie Hans
Moravec (1990) gingen irrtimlich davon aus, dass Intelligenz eine rein
kognitive Angelegenheit sei, die der Vulnerabilitat des Leiblichen nichts
Wesentliches verdankt. Man denke auch an die Fiktion eines Gehirns
im Tank und an die Spekulation tiber einen sich erneuernden Cartesi-
anismus (vgl. als Beispiel: Putnam 1993, 209ff.). Dreyfus, Schiiler von
Merleau-Ponty, hebt demgegeniiber hervor, dass Intelligenz leiblich ver-
korpert und verankert ist, dass sie situativ zur Geltung kommt, Unschir-
fen produziert und auf Vagheiten spontan eingehen kann. Der Geist hat
nicht nur eine Syntax, sondern auch eine Semantik, wie Searle betont
(vgl.: Searle 1986, 29ff.). Der Geist ist zudem verkorpert (embodied
Mind), wie Francisco Varela (1995) sagt, und somit an die Endlichkeit
des Lebens gebunden. Die gesamte Natur des Menschen lasst sich nicht
restlos formalisieren oder digitalisieren (vgl. zu dieser Debatte: Schnell
2002).

Die KI-Forschung ist inzwischen von einer solchen Vision korperlo-
ser Geister und Intelligenzen abgertickt. Es macht keinen Sinn, eine Post-
biologie im wortlichen Sinne anzustreben. Heute geht es vielmehr um
die Schaffung kiinstlicher Menschen, die den Diskurs der Vulnerabili-
tat nicht umgehen, sondern ihn durchlaufen. Damit verandert sich Isaac
Asimovs erstes Gesetz der Robotik. Die Verletzlichkeit bezieht sich nicht
allein auf den Menschen, wie wir ihn bisher kannten, sondern auch auf
den kommenden kiinstlichen Menschen.

145

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Maschinenethik

Der vorliegende Text kniipft an das Projekt »Digitalisierung der Lebens-
welt« (Schnell/Dunger 2019) an, welches nach den Dimensionen der
Transformation der Lebenswelt durch die Digitalisierung fragte. Er fugt
ihm die Frage hinzu, ob ein Mensch eine Kiinstliche Intelligenz in Ge-
stalt eines Roboters als seinesgleichen anerkennen kann oder gar muss,
und zwar im Zuge von Begegnungen zwischen Mensch und Kl in der Le-
benswelt. Begriff und Sache der Anerkennung werden damit in das Feld
der Maschinenethik eingefihrt (vgl. dazu Bendel 2019).

Die Maschinenethik ist ein komplexes Feld, auf dem gewiss nicht nur
die Sozialphilosophie agiert. Sie stofst auf Technik und Ingenieurwissen-
schaft, die nicht nur an der Konstruktion von Robotern arbeiten, son-
dern auch an der Beantwortung philosophischer Fragen. Im Ausgang
von der auf Emil du Bois-Reymond zuriickgehenden Unterscheidung
zwischen Ignoramus (wir wissen es noch nicht) und Ignorabimus (wir
werden es nicht wissen) neigen Ingenieure manchmal dazu, Antworten
auf unbeantwortete Fragen dem erwarteten Fortschritt zu tiberlassen.
Aktuell vermag ein Roboter das Menschsein noch nicht perfekt zu simu-
lieren, aber eines Tages wird es so weit sein. Damit finden unbeantwor-
tete Fragen eine rasche Antwort. Der vorliegende Beitrag mochte zeigen,
dass auf diese Weise jedoch das Fragebegehren nicht erschopft ist und
daher fiir ein gewisses Offenhalten von Antworten pladieren.

Postbiologisches vs. Humanoides Paradigma

Postbiologisches Paradigma

Humanoides Paradigma

Die KI vermag etwas, was ein Mensch nicht
leisten kann. Z.B.: sehr komplexe Rechen-
aufgaben zu 16sen. Das IBM-Programm
Watson gewinnt das Jeopardy-Quiz, in-

Die KI vermag etwas, was ein Mensch
beherrscht. Z.B.: Alltagsassistenz, wie
die Steuerung von Kiichengeriten oder
das Herabsteigen einer Treppe.

dem es seinen Gegenspieler an Wissen,
Reaktionen und Assoziationen erheblich
tibertrifft.

Das postbiologische Paradigma verstand die Optimierung menschlicher
Intelligenz als einen Prozess, der vom leiblichen Menschen abzuldsen
ist. Heute, wie es in Japan heifdt, geht es darum, kiinstliche Menschen
zu schaffen. Die Maschine passt sich dem Menschen an. Auch optisch
werden Roboter quasi menschlich. Sie haben Korper mit entsprechender
Anatomie, ein Gesicht mit Augen, Nase, Mund, Ohren, Wimpern und ei-
nen Haarschopf. Daher die Rede von humanoiden Robotern. Gabriele

146

am 20.01.2026, 05:24:08.


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

Gramelsberger bezeichnet diesen Schritt als Ubergang von der »kiinstli-
chen Intelligenz« zum »kiinstlichen Leben.« (Gramelsberger 2019, 125)
Am Forschungszentrum fur Informatik in Karlsruhe wird versucht,
Robotern Selbstbewusstsein beizubringen. Die leibliche Innenwahr-
nehmung als Basis fiir Handlungsentscheidungen wird simuliert. Das
Schwierige daran ist, dass diese sehr heterogen ist. Eine Treppe hinzuab-
steigen ist etwas anderes, als ein Fahrzeug im StrafSenverkehr zu steuern.

Menschliche Gefiihle vs. Kalte Technik?

Wie jede technische Innovation stofSt auch die Digitalisierung auf eine ge-
sellschaftliche Alltagsmentalitit in der Lebenswelt, die nicht einfach tiber-
sprungen werden kann. Deutschland ist ein Land, das in der Tradition der
Romantik steht. Natur, Authentizitat und Begegnung gelten als Parameter
fur Wahrheit und Echtheit. Entsprechend wurde bei der Einfithrung des
Fernsehens im letzten Jahrhundert nichts weniger als der Verlust der Rea-
litat befiirchtet. Bis vor kurzer Zeit galt es als soziale Storung, wenn Men-
schen, zumeist junge, auf ihren Handybildschirm starrten, statt sogenannte
echte Menschen anzuschauen. Anders verhilt es sich in Japan. Dort exis-
tiert traditionell ein Verstindnis von Natur und Technik, das eine hohe All-
tagsakzeptanz fiir Technologien begiinstigt (vgl.: Lévi-Strauss 2012). Japan
ist daher ein Vorreiter von Digital Nursing im Bereich der Robotik.

Vor iiber zehn Jahren reagierte der japanische Staat auf die sogenannte
Uberalterung der Gesellschaft mit einer verstirkten Forderung der Ent-
wicklung von Haushaltsrobotern. Weil es an echten und jiingeren Men-
schen mangelt, sollen »kiinstliche Menschen« (Wagner 2013, 38) an-
stehende Dienstleitungen, Hilfestellungen und Pflegeverrichtungen im
Haushalt durchfithren. Damit ist der Weg fiir die Lebensform posthu-
maner Familien geebnet. Das ist moglich, weil die Alltagsmentalitit in
Japan so ausgerichtet ist, dass etwa alte Menschen pflegerische Versor-
gungsverrichtungen, die Roboter mit und an ihnen vornehmen, als Un-
terstutzungsleistungen erfahren und akzeptieren. Dem Digital Nursing
kommt zugute, dass in Japan mechanische Servierpuppen, die Tee ein-
schenken, und Mangamythologien verbreitet sind. In den goer Jahren
erreichte die Popsiangerin Kyoko Date eine sehr grofse Popularitit. Da
sie die Hitparade anfiihrte, interessierte sich die Offentlichkeit auch fiir
ihr Privatleben. Kyoko ist ein digitales Kunstprodukt, kaum anders als
ein Tamagotchi. Das war dem Publikum véllig bewusst. Dennoch woll-
te es wissen, wie Kyoko lebt, was sie zum Frihstiick isst. Somit erfand
die Softwarefirma eine Lebensgeschichte fiir ihren Star.

Der Gebrauch von Robotern zur Assistenz im Alltag wird in Deutsch-
land durchaus akzeptiert. Ein Roboter wird aber nur als reines Instrument

147

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

geduldet. Ein Roboter ist kein Mensch, er ist eine unpersonliche Maschi-
ne. In diesem Sinne soll er nur dort eingesetzt werden, wo es um den Ein-
satz von Kraft geht (z. B. Menschen aus dem Bett heben), wo das Grobe
erledigt werden muss (z. B. staubsaugen) oder bei krankengymnastischen
Ubungen. Im Unterschied zum Roboter ist der Mensch ein Partner, der
allein zu Ansprache, Bertihrung und Gefiihl in der Lage ist. Darin liegen
die eigentlich humanen Qualitdten begrindet.

In dieser Ansicht wird die von der Romantik gepragte Auffassung Eu-
ropas reproduziert. Sie zeigt sich im Dualismus Mensch vs. Maschine.
Diese Thematik findet man um das Jahr 1800 sehr oft aufgenommen,
etwa in E.T.A. Hoffmanns Geschichte vom redenden Turken in Die Au-
tomate (1814), in Heinrich von Kleists Uber das Marionettentheater
(1810) oder in Edgar Allen Poes Maelzels Schachspieler (1827). Ein Echo
dieser Thematik klingt noch in Stefan Zweigs Schachnovelle (1938) an.
Interessanterweise existieren vor 1800, also zeitlich vor der Romantik,
durchaus andere Ansidtze. Man denke nur an La Mettries programmati-
sche Schrift L’homme machine von 1748.

Ein moglicher Transhumanismus durch eine Verbindung von Mensch
und Maschine wird von deutschen Usern im Gesundheitswesen heute aus
dem Bereich der hiuslichen Pflege verbannt, und zwar im Lichte einer Ab-
grenzung von den Sitten in Japan. Fir einen Europder scheint es schwerer
als fiir einen Japaner vorstellbar zu sein, soziale Beziehungen zu Computer-
spielfiguren zu unterhalten und Bordelle aufzusuchen, in denen ausschlief3-
lich Sexpuppen aus Silikon vorzufinden sind (vgl.: Wagner 2013).

Auszug aus der Forschung von Alexander Hochmuth, Interview 94 CZ (in: Schnell/
Dunger 2019):

Forscher: »Sie hatten vorher im Vorgesprich anklingen lassen, dass sie sich schon
mit dem auseinandergesetzt haben. Was verstehen sie unter dem Begriff Roboter? «
#oo:r1:14-5#

Proband: »Tja. Ich habs eigentlich nur gelesen, dass es von Japan riitbergekommen
ist. Und ich habe auch wie gesagt letztens eine grofle Reportage iiber Japan gelesen.
Japan ist ja nun ein sehr automatisiertes Land. Japan ist nicht auf Menschen, auf
zwischenmenschliche Beziehungen ausgerichtet. Ich war entsetzt was da eigentlich
haben. Die heiraten sich selber. Die kaufen sich hiibsche Kleider und lassen sich fo-
tografieren. Aber sind nicht verheiratet. In Japan gibt es Minner eben halt die so
in Spielsalons rumhangen, das ist der ihr Leben. Und hier gehen die Ménner in den
Puff, sag ich mal wenn sie Single sind. Dort gehen sie auch in eine Institution um
mit einer hiibschen Frau zu reden vielleicht, sie miissen dafiir bezahlen und even-
tuell diirfen sie die Hand der Frau mal beriihren. Da miissen sie auch fiir bezahlen
und das hochste der Gefiihle was sie machen diirfen ist den Kopf in den Schof3 ei-
ner Frau legen. Da habe ich gedacht >was ist das fiir ein Land?«. Und deswegen hat
es mich auch nicht gewundert als ich gelesen habe, dass die Roboter aus Japan ka-
men. Die werden das auch und dann werden die ja auch sehr alt dort. Und die wer-
den eine groffe Anzahl von Menschen haben die sehr alt werden. Die werden diese
Roboter anwenden und fiir die wird das komplett normal sein. «

148

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

Aufgrund der kulturellen Differenz ist die Akzeptanz der Mitwirkung
von kunstlichen Menschen bei der Erledigung alltdglicher Verrichtun-
gen in Europa noch eher gering. Diese mangelnde Akzeptanz konnte in
den nichsten 20 Jahren deutlich schwinden. Wir werden diesem Gedan-
ken weiter unten, am Beispiel einer Fiktion von Ian McEwan, nachgehen.

Gefiihlsarbeit

Der entscheidende Schritt auf den Weg zum kiinstlichen Menschen in
westlichen Gesellschaften besteht in der Einsicht, dass Gefiihle keine na-
tiirlichen und authentischen AufSerungsweisen des Menschen sind. Arlie
Russell Hochschild pladiert deshalb dafiir, besser von Gefiihlsarbeit zu
sprechen. Sie versteht darunter im Ausgang von Norbert Elias »soziale
Konstrukte, die gesellschaftlich erlernt« (Hochschild 2006, 23) werden
und somit verdanderbar sind. Sie verdeutlicht Erlernen und Einsatz von
Gefiihlsarbeit am Beispiel der professionellen Zugewandtheit von Ste-
wardessen gegentiber Fluggasten und am Beispiel des Selbstverstandnis-
ses von Krankenschwestern im Krankenhaus.

Beispiel: Gefiihlsarbeit im Krankenhaus

Eine klassische, empirische Untersuchung von Anselm Strauss und sei-
nen Mitarbeitern zur Gefiihlsarbeit im Krankenhaus stellt heraus, dass
diese (oft von Krankenschwestern ausgetibte) Gefihlsarbeit die techni-
sche Arbeit der (hdaufig miannlich dominierten) Medizin (Untersuchung,
Ermittlung von Laborwerten etc.) ergianzt und bewirkt, dass Patienten
sich als Mensch und Person anerkannt fithlen (vgl.: Strauss et. Al. 1980).
In der Folge dessen wirken sie bei Behandlung und Untersuchung pro-
duktiv mit.
Entsprechende Auflerungsformen der Gefiihlsarbeit sind:

—  Motivation (»Halten Sie durch!«).

Wertschatzung (»Das haben Sie gut gemacht!«),
Fiirsorge (»Sagen Sie mir, wenn es Thnen weh tut.«),
Trostung (»Das tut mir leid. «).

Motivieren, Wertschitzen, Fiirsorgen, Trosten sind ethisch relevant, weil
sie auf die Beziehungen zwischen Personen bezogen sind. Die ethische
Relevanz ist aber nicht identisch mit der Gefiihlsarbeit. Diese ist auf
die Produktion bestimmter Inhalte ausgerichtet (Ausdauer, Giite einer
Handlung, Schmerz, Ungliick), die von Programmen der Emotionserken-
nung identifiziert und durch simuliertes Verhalten (Worte des Trostes bei

149

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Schmerzbekundung) beantwortet werden konnen. Das Gefuhl ist damit
allein kein Kriterium zur Abgrenzung des Menschen von der Maschine.

Das Ethische geht tiber das Emotionale hinaus, da es der Person des
Anderen gilt und nicht nur seinen LebensaufSerungen im Sinne Diltheys.
Kinstliche Intelligenzen konnen nur so kommunizieren, dass sie auf die
Sprechakte des Anderen eingehen, aber nicht auch auf die Person des An-
deren (vgl.: Misselhorn 2021). Maschinen empfinden keine Emotionen,
sie vermogen es aber, am Menschen Gefiihle im Sinne von LebensdufSe-
rungen zu identifizieren und ihrerseits Gefiihle bei Menschen auszulosen.
Eine KI erkennt, was gedufSert wird. Furcht zeigt sich im Zusammenzie-
hen der Augenbrauen, im Heben des oberen Augenlids, dem Anspan-
nen des unteren Augenlids und im Aufeinanderpressen der Lippen. Die-
se LebensaufSerungen sind digital erfassbar. Wer sich allerdings auf diese
Weise furchtet, Peter oder Paul, vermag die KI nicht zu berticksichtigen,
weil sie nicht weifs, was es heifdt, jemand zu sein. Eine sozial agierende
KI in Gestalt eines Roboters »bleibt solipsistisch und fuhrt zu einer ver-
dinglichten Einstellung gegeniiber anderen und sich selbst.« (ebd., 162)
Ein »Fremdbewusstsein« vom Anderen als Anderen ist ihr »nicht gege-
ben.« (103)

Vom Turing-Test zur Ethik

Im Jahre 1950 entwickelte der Mathematiker Alan Turing einen nach
ihm benannten Test. Ein Mensch kommuniziert demnach per Compu-
ter mit einem anderen Menschen und einem anderen Computer, also mit
einer Maschine. Der Mensch hat die Aufgabe zu entscheiden, welcher
seiner beiden Kommunikationspartner der andere Mensch und welcher
die Maschine ist. Der andere Mensch und der Computer versuchen in-
des beide, den Menschen davon zu tiberzeugen, dass sie selbst Menschen
sind. Wenn der Mensch diese Aufgabe geniigend oft nicht [6sen kann,
Mensch und Maschine also nicht unterscheiden kann, dann konne da-
von ausgegangen werden, dass Maschinen gleich Menschen denken kon-
nen. Heutzutage ist diese Versuchsanordnung weniger interessant auf-
grund von Umstellungen in der angebahnten Interaktion.

Wihrend der Turing-Test die Interaktion quasi verblindet, da der
Mensch seine Partner nicht sieht, sondern nur deren Kommunikations-
inhalte auf seinem Computer lesen kann, geht die Versuchsanordnung
in dem Film Ex_Machina aus dem Jahre 2014 einen Schritt weiter. Der
Mensch kommuniziert nun ganz bewusst mit einem humanoiden Ro-
boter. Er kommuniziert mit ihm wie mit einem anderen Menschen, ob-
wohl der Mensch sieht und weif3, dass dieser eine Maschine ist. Damit
wire gezeigt, dass es zwischen Mensch und Maschine zu gelingenden

150

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

intersubjektiven Beziehungen kommen kann, die der Mensch von sich
aus als gelungen und erstrebenswert erlebt und bewertet. Der Roboter
ist kein Instrument, sondern Partner einer Lebensform. Er hat Person-
lichkeit und ist darin Popikonen wie R2 D2 weit iiberlegen.

Dieses Ergebnis ist durch den technischen Fortschritt bedingt (Ma-
schinen koénnen inzwischen Emotionen und Differenzierungen in Sinn-
gehalten angemessener kommunizieren als dieses 19 50 moglich gewesen
ist), aber auch durch die Umstellung der Perspektive. Es geht nicht mehr
darum, dass der Mensch die Maschine erkennt, sondern um ein Gelin-
gen der Kommunikation mit ihr. Kommunikation ist ethisch relevant.

Hier erheben sich zahlreiche Fragen. Kann ein kiinstlicher Mensch,
also eine KI, die in der Gestalt eines Roboters auftritt, nicht als voller
Mensch anerkannt werden? Wer und/oder was ist das Ich, das am kiinst-
lichen Menschen zum Du wird? Und: wie gestaltet sich Intersubjektivitit
in dieser Hinsicht? Die Sozialphilosophie hat sich diese Fragen bislang
noch nicht intensiv genug gestellt, weil sie in der Sache der Intersubjek-
tivitait Martin Buber oder Edmund Husserl gefolgt ist.

Ich und Du

»Der Mensch wird am Du zum Ich.« (Buber 1983, 37) Buber setzt vo-
raus, dass sich als Ich und als Du zwei Wesen begegnen, die Menschen
sind, und das heifst damit auch, vulnerable, leibliche und endliche We-
sen. Diese sind konstitutiv fiir das Personsein des Anderen. » Wer man ist,
wenn man mit jemanden spricht, bestimmt sich nicht unabhingig davon,
zu wem man spricht, auf wen man hort und wem man sich schweigend
verschliefSt.« (Waldenfels 2019, 123) Es muss somit einen Unterschied
bedeuten, ob der Andere tiberhaupt ein Mensch ist oder nicht.

Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung, wenn wir
an diese Formulierung die Frage anschliefSen: » Was bedeutet es, wenn
man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch einen
Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Kann das Ich selbst zur
Maschine werden?

Herausforderung

Die wesentlich neue Herausforderung besteht in einer komplett neu-
en Frageperspektive, da all die fundamentalen Aspekte und Qualita-
ten, die die Sozialphilosophie seit dem spaten 18. Jahrhundert aufge-
boten hat, um die Beziehung zwischen Ich, Du und dritter Person zu
beschreiben, grundsitzlich neu iberdacht werden mussen. Anerkennung,

I51

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Reziprozitit, Fursorge, Care, Respekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/
Antwort, Dialog und Gefiihlsarbeit. Was passiert mit der Phanomenali-
tat und der Geltung dieser und anderer Qualititen, wenn Mensch und
Maschine einander unter den Bedingungen der fortgeschrittenen Digita-
lisierung begegnen? Konnte sich diese Begegnung als Anerkennung reali-
sieren? Wir beginnen mit einer Analyse der Anerkennung.

Von Hegel zu KI: Anerkennung

Einer Antwort auf diese Frage kommen wir naher, wenn wir das inter-
personale Binnenverhiltnis ndher betrachten. Aus der Sicht Hegels ist
dieses durch Begriff, Prozedur und Sache der Anerkennung gekennzeich-
net. Der Weg von Hegel zur KI ist gewagt, aber nicht unmoglich. Verfah-
ren der Anerkennung sind langst Teil der ethischen Diskussion um KI
(vgl. u.a.: Cappuccio et al. 2018). Zudem ist Hegel Teil dieser Diskussi-
on. In diesem Sinne versuchte sich Slavoj Zizek an einem Experiment:
Konnte eine direkte Gehirn-zu-Gehirn-Kommunikation ein Ganzes rea-
lisieren, das das Wahre wire (vgl.: Zizek 2020)?

Wir wollen die Voraussetzungen derartiger Visionen nicht teilen, son-
dern zunéchst mit einer Grundlagenbetrachtung beginnen, deren Einsatz
mit der These Hegels beginnt, dass das Selbstbewusstseins nur durch ein
»anderes Selbstbewusstsein« (Hegel 1981, 144) zu sich zu finden vermag.
Das Selbstbewusstsein bedarf also einer Bestatigung, die nur ein Wesen
leisten kann, das seinerseits vom bedurftigen Selbstbewusstsein unabhan-
gig ist und ihm zugleich in der Seinsweise gleicht. Dieses Wesen ist meines-
gleichen in Gestalt eines anderen Selbstbewusstseins. Die Beziehung der
damit in Geltung seienden zwei Selbstbewusstseine ist eine Beziehung der
Anerkennung und zwar einer wechselseitigen. »Das einseitige Tun wire
unniitz; weil, was geschehen soll, nur durch beide zustande kommen kann
... Sie anerkennen sich als gegenseitig sich anerkennend.« (ebd., 147)

Was macht den Prozess, der zur Anerkennung fiihrt, aus?

Wenn ich jemanden anerkenne, muss ich mich auf den Anderen zubewe-
gen und mich quasi an diesen Anderen verlieren. Zugleich muss ich, um
eine eigene, anerkennende Instanz sein zu kénnen, mich vom Anderen di-
stanzieren. Diese Distanz eroffnet nicht nur mir, sondern auch dem Ande-
ren eine Selbstandigkeit innerhalb einer gemeinsamen Beziehung (Fichte).

Die Beziehung, innerhalb derer die Selbstbewusstseine einander nun
»gegenuber« (148) treten, durchlduft einen »Kampf auf Leben und Tod «
(149). Dieser Kampf ist notwendig, weil er den Selbstbewusstseinen

I52

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

zeigt, was Hegel als Postulat voraussetzt: dass namlich ein Selbstbe-
wusstsein auf ein anderes angewiesen ist. Der fragliche Kampf zielt sei-
nerseits auf das Gegenteil, namlich auf eine Vernichtung des Anderen,
die die Selbststandigkeit des eigenen Selbstbewusstseins gegentiber jedem
Anderen zum Ergebnis haben soll. Doch genau dieses Ergebnis stellt sich
nicht ein. Wer einen Anderen totet, bleibt namlich nicht als ein Selbst iib-
rig, weil durch den Mord die notwendige Bestatigung des eigenen Selbst
(durch einen Anderen) entfallen wiirde.

Die Analytik der Anerkennung wird durch eine ethisch-politisch rele-
vante Praxis konkret. Der Kampf auf Leben und Tod hebt sich auf in ei-
ner Auseinandersetzung zwischen einem Herren und einem Knecht, denn
einer der Akteure unterwirft sich dem anderen und rettet dadurch sein
eigenes Leben. Doch darin scheitert eine wechselseitige Anerkennung der
Selbstbewusstseine. Aus dieser Lektion kann dann die positive Gestalt
einer gelingenden Anerkennung hergeleitet werden (vgl.: Taylor 1983,
190). Was macht nun die Beziehung zwischen Herr und Knecht aus?

Da die Beziehung zwischen Herr und Knecht im Anfang asymme-
trisch ist, kann es zu keiner Anerkennung, die notwendig reziprok sein
muss, kommen. Innerhalb dieser Asymmetrie erweist es sich, dass »die
Wahrheit des selbstandigen Bewusstseins ... das knechtische Bewusst-
sein« (Hegel 19871, 152) und nicht das des zunichst tiberlegen scheinen-
den Herren ist.

Die Besonderheit des knechtischen Bewusstseins liegt darin, dass es
zu sich selbst in Distanz tritt und zugleich durch sein Tun in der Welt ta-
tig ist. »Der Knecht bezieht sich als SelbstbewufStsein tiberhaupt auf das
Ding.« (ebd., 151) Er wird in der Manifestation seiner Arbeit, die, wie
immer bei Hegel, zugleich Bildung ist, ansichtig.

Was ist gelingende Anerkennung?

Anerkennung muss eine symmetrische Relation sein, die eine Umkeh-
rung der Perspektiven erlaubt. Die Weise, in der ich mich zu Dir verhalte,
ist eine Umkehrung der Art, wie Du auf mich bezogen bist. Die Anerken-
nung eines Anderen wird dadurch realisiert, dass sie ihrerseits anerkannt
wird. Sie anerkennen sich als sich gegenseitig anerkennend.

Gelingende Anerkennung realisiert sich als eine Lebensform, die Hegel
als »Sittlichkeit« und damit als realisierte und gelebte Freiheit bezeichnet
(vgl.: Honneth 2001, 82f.). Sittlichkeit ist damit nicht, wie bei Kant, ab-
strakte, sondern konkrete Vernunftigkeit (vgl.: Hegel 1984, § 145). Weil
Hegels Theorie der Anerkennung im Rahmen der Phinomenologie un-
ter anderem nur eine Durchgangsstufe der Bildung des Geistes ist, lie-
fert sie von sich nicht alle Bestimmungen, die zur Kennzeichnung einer

153

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

gelingenden Anerkennung notwendig sind. Daher ist es wichtig, nachtrag-
liche Argumente der Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte einzubeziehen.

Wirkungsgeschichte im Marxismus

Die Rezeptionsgeschichte geht unter anderen davon aus, dass Hegel
»historische Momente« (Fetscher 1973, 137) in die Charakterisierung
von Herrschaft und Knechtschaft eingeflochten hat. Da sowohl Momen-
te der Sklavenhaltergesellschaft als auch solche der burgerlichen Gesell-
schaft ausgemacht werden konnen, sind die vom Kampf zwischen Herr
und Knecht ausgehenden Uberlegungen zur Anerkennung und Selbst-
standigkeit besonders innerhalb des Marxismus diskutiert und weiterge-
fithrt worden (vgl. u.a.: Lukacs 1973 I, 506ff., 736ff.). Sie miinden in die
Vorstellung von der Befreiung des Knechtes, welche ihrerseits eine allge-
meine Befreiung der Menschheit intendiert (vgl.: Taylor 1983, 211ff.).

Existenzphilosophie

Eine anders akzentuierte Richtung nehmen die existenzphilosophischen
Uberlegungen zur Anerkennung. Im Ausgang von Jean Hyppolites und
Alexandre Kojeves existentialistischen Hegel-Interpretationen konzen-
triert sich Merleau-Ponty auf eine Beschreibung der Intersubjektivitdt
zwischen Selbst und Anderem. Im Duell zwischen beiden hat derjenige
das »genaue BewufStsein von der menschlichen Situation« (Merleau-Pon-
ty 2000, 91), der weder »nur fiir sich« noch »auf Kosten des Anderen«
existieren will, sondern der »fiir den Anderen zu sein« (ebd., 92) in der
Lage ist. Dieser ist der Knecht. Levinas vertieft diese Perspektive, indem
er das fiir-den-Anderen in die Metapher der Geiselschaft transformiert.
»Das Subjekt ist Geisel.« (Levinas 1992, 248) »]Je mehr ich zu mir kom-
me, ... desto mehr entdecke ich mich als verantwortlich.« (ebd., 249)

Paul Ricoeur und Emmanuel Levinas

Paul Ricoeur kommt der Verdienst zu, den Diskurs der Anerkennung ge-
offnet zu haben. Es gibt demnach einen Parcour der Anerkennung, der
verschiedene Wege enthilt. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein
sind deren Namen. Der Parcour der Anerkennung erstreckt sich dabei
vom »positiven Akt des Erkennens zum Verlangen nach Anerkennung. «
(Ricoeur 2006, 40)

154

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

Das Erkennen erfasst jemanden oder etwas so, wie er, sie oder es be-
reits ist. Das Anerkennen macht etwas oder jemanden erst zu dem, was
er/sie/es sein wird. Anerkennung stiftet damit etwas, was ohne sie nicht
sein wiirde. Sie stiftet das als-was oder als-wer etwas oder jemand aner-
kannt wird (vgl.: Schnell 2017, 98f.).

Im Unterschied zum Erkennen ist die Anerkennung wesentlich auf den
Anderen bezogen. Das aktive Erkennen ist ein Akt, der vom Ich ausgeht,
die passive Bitte um Anerkennung ist hingegen ein Geschehen, in dem ein
passives Ich sich an die Adresse eines aktiven Du richtet. Mit dem »Um-
schlag vom Aktiv ins Passiv« (Ricoeur 2006, 40) tritt das aktive Erken-
nen immer ein bisschen mehr in den Hintergrund.

Paul Ricoeur betont, dass die Anerkennung, im Unterschied zum Er-
kennen, vom Anderen bestimmt wird. An dieser Stelle bezieht er sich
auf Emmanuel Levinas. »Das Gesicht des Nachsten bedeutet mir eine
unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustimmung, jedem
Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1992, 199) Ich stehe da-
durch in einer Verschuldung gegeniiber dem Anderen. Die damit gege-
bene Asymmetrie wird aus der Sicht eines Dritten zur Frage nach Ge-
rechtigkeit, die eine »originire Asymmetrie« in eine » Gegenseitigkeit
zwischen ungleichen Partnern« (Ricoeur 2006, 204) transformiert. Da-
mit treten auch das aktive Erkennen und passive Anerkennen in eine
Gegenseitigkeit.

Die Rede von Partnern im Plural bedeutet in erster Linie nicht, dass
Ich und der Andere eine Mehrzahl bilden, sondern, dass es viele Ande-
re gibt, zu denen ich in Beziehung stehe. Die Institution der Gerechtig-
keit stiftet nun eine Ordnung, die festlegt, wie jene Beziehungen geregelt
sind. Diese Regelegung besteht in der Festlegung, wer wem gegeniiber
welche Rechte und Pflichten hat und eroffnet damit die Frage nach der
Gerechtigkeit, die jede Dyade uiberschreitet (vgl.: Schnell 2001, 212ff.).
Die »Gerechtigkeit griindet« einen »mir und den Anderen gemeinsamen
Bereich, in dem ich zu ihnen gezahlt werde, das heifst in dem die Sub-
jektivitat Birger ist mit all den maf3vollen und mefsbaren Pflichten und
Rechten, die das ausgeglichene und oder durch das gleichzeitige Beste-
hen und Konkurrieren von Pflichten und Rechten sich Ausgeglichenheit
verschaffende Ich umfaf$t.« (Levinas 1992, 350) Ich bin jetzt auch ein
»Anderer fur die Anderen.« (ebd., 345) Verantwortung ist nun etwas,
das »wir fiireinander haben.« (ebd., 189)

In der aus dem Geist der Asymmetrie entstandenen, reziproken Bezie-
hung zum Anderen ist nun die Unterscheidung zwischen Sagen und Ge-
sagten zu beachten. Das gilt auch fiir die Kommunikation mit einer KI.

155

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Anerkennung: Sagen und Gesagtes

Als Roboter definieren wir eine Maschine, die tiber einen Korper, Pro-
zessoren, Sensoren und Effektoren verfiigt und deren Verhalten als auto-
nom erscheint (Vgl.: Loh 2019, 17). In diesem Sinne sind etwa Computer
oder intelligente, personliche Assistenten keine Roboter. Alle Arten von
KI bieten den Menschen aber eine Beziehung an, wenn sie auf Sprach-
steuerung beruhen. »Es stellt sich damit allerdings die Frage, inwiefern
sich ein artifizielles System tiberhaupt in einem genuinen Sinn als Ge-
geniiber, mit dem man eine Beziehung oder gar Freundschaft eingehen
kann, verstehen ldsst.« (Loh 2019, 28) Freundschaft ist, laut Aristote-
les, eine reziproke Beziehung, sie beinhaltet Anerkennung des Anderen
als meinesgleichen.

Vor dem Hintergrund des Diskurses der Anerkennung im Ausgang
von Hegel und im Anschluss an Levinas unterscheiden wir in dieser Fra-
ge zwischen dem Sagen und dem Gesagten (vgl.: Levinas 1992, 29ff.).
Das Gesagte ist der Inhalt der Rede, der wahr oder falsch sein kann. In-
dem etwas gesagt wird, ereignet sich zugleich das Sagen, das die Bezie-
hung zwischen Ich und Du ausmacht.

Die Beziehung

Es »gibt« Interaktionen zwischen Menschen und, klassisch gesagt, Ma-
schinen. Ein Mensch stellt einer Maschine eine Frage, erhilt eine Ant-
wort und richtet sich danach. Kann man deshalb davon ausgehen, dass
der Mensch die Maschine als Gesprachspartner anerkennt? Anerkennen
als wen oder was?

Die Bestimmung der Reziprozitit der Anerkennung erfolgt bei Hegel
in formaler Hinsicht. Selbst und Anderer »anerkennen sich als gegensei-
tig sich anerkennend.« (Hegel 1981, 147) Diese Formalitat, aufgrund
derer Anerkennung auf die Reziprozitit von Wesen, die sich als aner-
kennende anerkennen, reduziert wird, trifft auf die Begegnung zwischen
zwei Menschen, aber auch zwischen Mensch und KI zu. Ich frage die KI
nach dem Weg, der in der fremden Stadt zu gehen ist, die KI antwortet.
Ich anerkenne sie, weil sie mir antwortet, sie anerkennt mich, weil sie
meine Auflerung als eine Frage annehmen kann, auf die sie zu antwor-
ten in der Lage ist. Anerkennung im Zeichen der Vulnerabilitat bedeu-
tet aber mehr als das.

Im Vorgang der Anerkennung geht es auch um einen qualitativen
Aspekt: die mogliche Meinesgleichheit im Licht der Endlichkeit. Ro-
bert Spaemann beschreibt daher Anerkennung als » Anerkennung eines
Menschen als meinesgleichen.« (Spaemann 1990, 195) Konzeptionell

156

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

gesehen, erweist sich das Geschehen der Anerkennung damit als ein
dreistelliger Akt: Ich erkenne Dich als jemanden oder etwas an (vgl.: zu
dieser Logik: Schnell 2017, 99f.). Du erscheinst als meinesgleichen. Da-
durch ist Anerkennung mehr als eine Formalitit.

Unter Berticksichtigung einer Wechselseitigkeit besteht Anerkennung
somit darin, jemanden als meinesgleichen anzuerkennen und das heifSt
zu achten und zu respektieren. Durch diese Gleichheit ist eine egoisti-
sche Bevorzugung meiner zu Lasten des Anderen ausgeschlossen. Die-
se Gleichheit in der Anerkennung schliefSt im Falle von Menschen eine
Gleichheit in der Endlichkeit ein. Wir beide sind endliche Wesen, die ein
Leben leben, das uns von Anderen gegeben worden ist. Natalitdt und
Mortalitit verschranken sich hier (vgl. dazu: Liebsch 1996).

Es ist wohl offensichtlich, dass diese Art der Anerkennung zwischen
Mensch und Maschine nicht moglich ist. Die Maschine tritt mir in der
Frage der Gebiirtlichkeit und der Endlichkeit nicht gleich gegentiber.
Kommt es trotz dieser erheblichen Differenz zu irgendeiner Art von An-
erkennung oder dergleichen, wenn ich auf die Antwort der Maschine
hore und damit der Maschine »vertraue«, dass sie die Wahrheit sagt?

Kann ein Mensch einer Maschine vertrauen, wie er einem anderen
Menschen vertraut? Die Anerkennung der Maschine bezieht sich nicht
auf die Beziehung, aber sehr wohl auf den Inhalt.

Der Inhalt

Es ist zu bedenken, dass sich die Beziehung zwischen Ich und Du auch
als Austausch von Informationen, die quasi den Inhalt der Interaktion
bilden, gestaltet. Hier geht es dann um die Frage, was die Interaktions-
teilnehmer konnen im Sinne ihrer Vermoglichkeiten. Damit ist die Per-
spektive eines » Wettbewerbs« (Waldenfels 1998, 208) eroffnet. Ich stelle
eine Frage und erwarte, dass der Andere sie als einen Sprechakt versteht
auf den er mit der Kundgabe von Wissen antwortet. Aber verfiigt Wat-
son iiber dieses Wissen, das ich aktuell nicht habe? Gehort das Wissen
seinem Moglichkeitsraum an? Wessen Wissensvorrat ist der groflere?
Schliefslich ist zu beachten, dass sich die Beziehung zwischen Ich und
Du nicht nur als Austausch von giiltigen Informationen und Nachrichten,
die quasi den Inhalt der Interaktion bilden, gestaltet. Ich frage die Ma-
schine etwas, sie gibt mir eine exakte Antwort. Zur menschlichen Kom-
munikation gehoren aber wesentlich auch positive Unbestimmtheiten (G.
Gamm), die im engeren Sinne keine Nachrichten und Informationen sind.
»Wenn ich Einem sage: Halte dich ungefahr hier auf«, dann handelt es
sich um eine »unexakte« (Wittgenstein 1990, Nr. 88) Erklirung, die aber
funktioniert. Der Andere stellt sich dort hin, ich mache das Foto. Obwohl

157

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Fragen unexakt und Antworten verschwommen sind, gelingt menschli-
che Kommunikation. Kommt eine Maschine ihrerseits mit Vagheiten aus?

Der Mensch im Unterschied zum Roboter

Der Unterschied zwischen einem Menschen und einem Roboter liegt
nun darin, dass der Mensch um seine Endlichkeit weif§ und sich zu ihr
verhilt, indem er sie vor sich verleugnet oder aktiv auf sich nimmt. In
jedem Fall beansprucht die Endlichkeit das Dasein als Einzelnes (vgl.:
Heidegger 1979, 263; Schnell 2017, 145ff.). Als Einzelnes bedeutet, dass
das Dasein als »Unvergleichlichkeit und Einmaligkeit« (Spaemann 1996,
196) angesprochen ist. Die Endlichkeit meint mich, denn sie ist nicht de-
legierbar. Das trifft aber wiederum auf jedes Dasein zu, so dass der An-
dere als »meinesgleichen« (ebd., 195) anerkannt wird.

Ein Roboter hat kein Bewusstsein von Endlichkeit, weil ein Robo-
ter nicht sterben kann, er kann lediglich kaputtgehen und damit seine
Funktion verlieren. Ein Mensch ist vulnerabel, ein Roboter ist es nicht.
Ein Bewusstsein von der eigenen Endlichkeit zu haben, meint an dieser
Stelle weniger die Moglichkeit, jemandem einen mentalen Zustand zu-
schreiben zu konnen, sondern eher eine Praxis. Die vulnerable Person hat
Angst oder Furcht vor dem Tod, sie iibt sich in der Praxis symbolischer
Immortalitat. Bereits Kant verteidigte die Vulnerabilitat des Menschen
und verortete das Wissen um die Endlichkeit und die Anerkennung des
Todes im Zeitbewusstsein. Die Kiirze des Lebens ldsst uns aktiv werden
in der Praxis eines symbolischen Weiterlebens (vgl.: Schnell 2020, 19f.).
Es ist keine KI realistisch denkbar, weder in der Praxis noch in der Fik-
tion, die ein Testament hinterldsst — solange wir mit Kdte Meyer-Drawe
davon ausgehen, dass Testamente nicht aus Algorithmen hergeleitet wer-
den. Es ist wichtig, dass diese Differenz beachtet wird!

Hier paart sich die existentielle Unmoglichkeit mit einer logischen Un-
moglichkeit. Ein Roboter, der in der Lige wire, auf Dauer und tduschend
echt einen Menschen zu spielen und damit auf gewisse Weise ein Mensch
zu »sein«, wiirde jede Frage nach einem Unterschied zwischen Mensch
und Maschine zum Verstummen bringen. Vielleicht sind alle Men-
schen, die bislang auf der Erde existiert haben, Maschinen. Descartes
hitte dann moglicher Weise Recht, wenn er sagt, dass die Menschen,
die ich auf der Strafle vorbeigehen sehe, Automaten sein konnten, die
menschliche Hiite und Kleider tibergezogen haben (vgl.: I1. Med., Nr.
13). Damit wire die Intersubjektivitit wieder aus der Ersten Philoso-
phie verbannt und wir kénnten erneut bei Fichte starten. Was bedeutet
es, dass endliche Vernunftwesen andere endliche Vernunftwesen aufSer
sich annehmen miissen?

158

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

Vision: der Roboter als » Mitmensch «
in europdischen Gesellschaften

Bekanntlich kann sich das Reich der Fiktionen in der Frage technologi-
scher Utopien weiter vorwagen als Ingenieure und Wissenschaftler, in-
dem es Sachverhalte als gegeben ansetzen, die in den technischen Wissen-
schaften noch als unrealistisch gelten. Gelegentlich kommt es vor, dass
die Fiktion heute die Realitit von morgen beschreibt. In diesem Sinne
gibt es zahlreiche Romane und Filme, die uns einen Blick in den Alltag
der Zukunft gewdhren. Was wire, wenn eines Tages Maschinen wie ich
und Menschen wie ibr zusammenleben wiirden?

In seinem gleichnamigen Roman erzihlt lan McEwan die Geschichte
von einen jungen Paar in London, das sich entschliefSt, einen humanoiden
Androiden als kiinstlichen Menschen in der eigenen Wohnung zu halten.
Adam ist der erste neue Mensch und wird zum Teilhaber an einer mensch-
lichen Lebensform. Adam lebt nun mit Charlie, einem Anhinger von Alan
Turing, und seiner Geliebten Miranda zusammen. Adam wird von ihnen
so programmiert, dass er in das Leben beider passt. Adam beherrscht die
Alltagskonversation, gewisse Bildungsstandards, er kann sinnhafte Hand-
griffe in der Kiiche ausfithren und damit an der Lebensform teilhaben.

Es stellt sich die Frage, als wer oder was Adam dieses vermag? Wenn er
als Partner akzeptiert wird, ist er dann als Mensch anerkannt, als jemand
meinesgleichen? Der Turinganhinger Charlie formuliert: »In dem Mo-
ment, da wir im Verhalten keinen Unterschied mehr zwischen Mensch
und Maschine erkennen konnen, miissen wir der Maschine Menschlich-
keit zuschreiben.« (McEwan 2019, 119)

Zu einer ernsthaften Herausforderung fiir die Hybridlebensform
kommt es, als Adam (die Maschine) und Miranda (der Mensch) Sex ha-
ben. »Sein Schwanz fullt sich mit destillierten Wasser. Aus einem Tank in
der rechten Pobacke.« (ebd., 129) Miranda hat Adam anerkannt, aber
nicht als ihresgleichen, sondern als Instrument der Befriedigung, als das
auch Menschen einander immer schon haben wahrnehmen kénnen. Die
eigentliche Herausforderung stellt sich im Verhiltnis zwischen Charlie
(dem Betrogenen) und Adam (dem Betriiger) ein. Im Rahmen eines Ge-
sprachs unter »Mannern« bahnt sich ein Kampf auf Leben und Tod an.

Charlie wird zum Herren. »Jetzt galt es, mich gegen ihn zu behaup-
ten.« (177) Charlie ist der Herr, weil er sich als Eigentiimer von Adam,
der Maschine, sieht. Adam wurde als Helfer, als Maschine angeschafft.
»Falls er sich dem widersetzte, und insbesondere, falls er wieder jeman-
den verletzte, wirden wir ihn zwecks Generaliiberholung zum Herstel-
ler zurtickschicken.« (178) Adam hat seine Funktion als Maschine und
damit die Position von Charlie als Herr zu akzeptieren. Die Position des
Herren ist die starkere, die zugleich darin schwach ist, dass sie nur starker

159

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

ist in Relation zum Knecht. Der Herr muss vom Knecht anerkannt sein,
um Herr sein zu konnen. Darin liegt die Schwiche des Herren.

Adam tritt als Knecht auf. »Du und Miranda, Thr seid meine idltesten
Freunde. Ich liebe euch beide. Meine Pflicht euch gegeniiber besteht da-
rin, offen und ehrlich zu sein. Und ich meine es ernst, wenn ich sage, wie
leid es mir tut, dass ich gestern Abend etwas in dir zerbrochen habe. Ich
verspreche, das kommt nie wieder vor.« (178f.) Adam ist Knecht, weil er
nicht allein fiir sich, sondern fiir die Anderen sein will. Er hat keine ei-
gene Position, da er sich ganz an seine Pflichten den Anderen gegentiber
ergibt. Darin liegt seine Schwiche. In dieser Schwiche zeigt er zugleich,
wer er ist. Darin liegt wiederum seine Starke. Der Marxismus fand in
diesen Konstellationen Ansatzpunkte fur ein Klassenbewusstsein, das
den »Aufbau der ganzen Gesellschaft vollkommen zu erfassen fahig«
(Lukdcs 1983, 126) ist, das also die Wahrheit der Gesellschaft und der
Geschichte auf seiner Seite hat und darum weifs.

Es kommt aber zu keiner gelingenden Anerkennung. Adam [6st sich
aus seiner Position, da es ihm gelingt, »den Notschalter zu deaktivieren. «
(McEwan 2019, 179) Hitte er damit eine » Angst vor dem Tod«, dann
wire sie keine, durch die er sich als menschengleich ansihe. Die Maschi-
ne will vielmehr iiber den Menschen triumphieren. » Maschinen wie ich
und Menschen wie ihr, ... wir werden euch tibertreffen ... und tiberdau-
ern ... auch wenn wir euch lieben.« (ebd., 369)

Die Maschine kann nicht sterben, auch nicht den technischen Tod.
Charlie reagiert als Maschinenstiirmer und verzichtet auf die Anerken-
nung, da er sich entschliefSt, Adam »mit dem Hammer den Kopf einzu-
schlagen.« (373) Er totet damit nicht seinesgleichen, sondern schaltet ei-
nen ubermachtigen Mechanismus einer kunstlichen Intelligenz ab und
fugt dem hinzu: »Ich hatte ihn gekauft, und es war mein gutes Recht,
ihn zu zerstoren.« (367) Damit ist Adam weder meinmesgleichen, noch
ein Knecht, sondern ein Werkzeug.

Zwischen dem Menschen und der KI kommt es zu keiner gelingen-
den Anerkennung, die sich in einer sittlichen Lebensform, wie Hegel es
vorsah, manifestiert. Aber dennoch geschieht etwas zwischen beiden Ak-
teuren.

Mensch vs. Maschine

Unsere Ausgangsfrage lautete: Was bedeutet es, wenn man in einer Ich/
Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch einen Roboter ersetzt?
Wie gestalten sich dann die Zwischenereignisse zwischen Ich und Du?
In Hinblick auf den Inhalt (das Gesagte) kommt es zu einer gelin-
genden Kundgabe von Wissen, Informationen. Fragen werden inhaltlich

160

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

beantwortet und keinesfalls nur im Bereich trivialer Sachverhalte, son-
dern auch im Hinblick auf Einschitzungen und Bewertungen.
Hinsichtlich der Beziehung (das Sagen) sieht die Lage anders aus, da
es zu keiner Anerkennung des Anderen als meinesgleichen kommt. Es ist
die Endlichkeit, die im McEwans Vision den entscheidenden Punkt aus-
macht. Das endliche Wesen Mensch setzt sein Leben aufs Spiel und siegt
gewissermafsen gegen die Maschine. Beide Akteure konnen sich wech-
selseitig nicht als endliche Wesen anerkennen. Thre Beziehung erschopft
sich auch nicht in einem Kampf auf Leben und Tod, da der Mensch den
Roboter auf ein Werkzeug zuruckversetzt. Dieses Ergebnis wiirde sich
auch dann bestitigen, wenn die Maschine den Menschen vernichtete.

Postdigitalisierung

Die sich gleichzeitig als Begegnung realisierende Beziehung betrifft nun
die Frage, ob ich den Roboter auch als meinesgleichen anerkenne. Das
geschieht offensichtlich nicht! Damit ist einer vollen Akzeptanz kunstli-
cher Menschen im Zeichen der Humanitat Grenzen gesetzt. Sie bleiben
dennoch eine Herausforderung fiir den Menschen.

In der Interaktion mit Robotern schitzen Menschen die Leistungsfa-
higkeit von kiinstlichen Intelligenzen. Vor allem dann, wenn der Robo-
ter noch lernt, Informationen und Handreichungen passgenauer zu ge-
ben bzw. auszufithren. In der Interaktion wird von Menschen realisiert,
dass eine KI nicht ihresgleichen ist. Sie ist nicht endlich, weil sie nicht ge-
boren wurde und daher nicht altern kann und somit auch nicht krank,
behindert oder pflegebediirftig zu werden vermag. Der Uberschuss der
Vulnerabilitit iiber die Maschine hinaus verweist auf eine Ethik und Po-
litik der Postdigitalisierung.

Digitalisierung ist als Transformation der Lebenswelt in quantifizier-
bare Daten definiert (vgl. dazu: Schnell/Dunger 2019, 13f.) und damit
auch ein Angriff auf vulnerables Leben (vgl.: Schnell 2020, Anhang 9).
Die Rede von Postdigitalisierung bedeutet nun nicht, dass Digitalisierung
aufhort, sondern vielmehr, dass tiber die Quantifizierung des Selbst und
der Anderen hinaus das Wer der Person und damit ihre Unausdeutbar-
keit (G. Gamm) sichtbar werden.

Literatur
Bendel, Oliver (Hg.) (2019): Handbuch Maschinenethik, Wiesbaden: Sprin-
ger.

Blumenberg, Hans (2015): Schriften zur Technik, Berlin: Suhrkamp.

161

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL

Buber, Martin (1983): Ich und Du, Heidelberg: Lambert Schneider.

Cappuccio, Massimiliano L. et al. (2018): »Sympathy for Dolores: Moral
Consideration for Robots Based on Virtue and Recognition«, in: Philo-
sophy & Technology (2020) 33:9-31.

Dreyfus, Hubert (1985): Was Computer nicht konnen, Berlin: Athendaum.

Fetscher, Iring (1973): »Randglossen zu Hegels Herrschaft und Knecht-
schaft«, in: Fahrenbach, Helmut (Hg.) (1973): Wirklichkeit und Reflexi-
on. Walter Schulz zum 6o. Geburtstag, Pfullingen: Neske.

Gramelsberger, Gabriele (2019): »Digitale Wissenschaft«, in: Martin W.
Schnell und Christine Dunger (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebens-
welt, Weilerswist: Velbriick.

Hegel, Georg W.E. (1981): Phinomenologie des Geistes, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Hegel, Georg W. F. (1984): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1979): Sein und Zeit, Tubingen: Max Niemeyer.

Hochschild, Arlie R. (2006): Das gekaufte Herz, Frankfurt am Main: Cam-
pus.

Honneth, Axel (2z001): Leiden an Unbestimmtbeit, Stuttgart: Reclam.

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur Passiven Synthesis, Den Haag: Nij-
hoff.

Husserl, Edmund (1976): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phanomenologie, Den Haag: Nijhoff.

Levinas, Emmanuel (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg/Miinchen: Alber.

Lévi-Strauss, Claude (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Berlin:
Suhrkamp.

Liebsch, Burkhard (1996): Geschichte im Zeichen des Abschieds, Munchen:
Fink.

Loh, Janina. (2019): Roboterethik, Berlin: Suhrkamp.

Lukdacs, Georg (1983): Der junge Hegel 11 Bde., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Merleau-Ponty, Maurice (2000): Sinn und Nicht-Sinn, Munchen: Fink.

Misselhorn, Catrin. (2021): Kiinstliche Intelligenz und Empathie, Stuttgart:
Reclam.

Moravec, Hans (1990): Mind Children, Stuttgart: Hoffmann und Campe.

McEwan, lan (2019): Maschinen wie ich, Ziirich: Diogenes.

Putnam, Hilary (1993): Von einem realistischen Standpunkt, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Ricoeur, Paul (2006): Wege der Anerkennung, Berlin: Suhrkamp.

Schnell, Martin W. (2001): Zugidnge zur Gerechtigkeit. Miinchen: Fink.

Schnell, Martin W. (2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Widerkehr
des leiblosen Geistes«, in: Heinrich Greving und Dieter Groschke (Hg.)
(2002): Das Sisyphos-Prinzip, Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Schnell, Martin W. (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilers-
wist: Velbriick.

162

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANERKENNUNG EINER KUNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

Schnell, Martin W. :(2020): Das Ethische und das Politische. Sozialphiloso-
phie im Zeichen der Vulnerabilitit, Weilerswist: Velbriick.

Schnell, Martin W./Dunger, Christine (2019): Digitalisierung der Lebenswelt.
Studien zur Krisis nach Husserl, Weilerswist: Velbriick.

Searle, John R. (1986): Geist, Hirn und Wissenschaft, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Spaemann, Robert (1990): Personen, Stuttgart: Klett-Cotta..

Strauss, Anselm et. al. (1980): »Gefuihlsarbeit. Ein Beitrag zur Arbeits- und
Berufssoziologie«, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycho-
logie (32: 629-651).

Taylor, Charles (1983): Hegel, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Varela, Francisco J./Thompson, Evan/Rosch, Eleanor (1995): Der mittlere
Weg der Erkenntnis, Bern/Munchen/Wien: Scherz.

Wagner, Cosima (2013): Robotopia Nipponica. Recherchen zur Akzeptanz
von Robotern in Japan, Marburg: Tectum.

Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt am
Main: Suhrkamp

Waldenfels, Bernhard (1998): Grenzen der Normalisierung, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2019): Erfahrung, die zur Sprache dringt, Berlin:
Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (1980): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2020): Hegel im verdrabteten Gebirn. Frankfurt am Main:
Fischer.

163

am 20.01.2026, 05:24:08. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

