
145

Martin W. Schnell

Anerkennung einer Künstlichen 
Intelligenz als meinesgleichen?

Beitrag zur Maschinenethik 

»Anerkennen ist etwas anderes als naive Gewißheit.«
Edmund Husserl (1966, 39)

Von körperlosen Geistern zu künstlichen Menschen

Hubert Dreyfus (1985) antwortete Mitte der 80er Jahre als Leibphäno-
menologe auf die Visionen der KI-Forschung. Er legte dar, what Compu-
ters can’t do. Demnach ist es nicht möglich, menschliches, intelligentes 
Verhalten und Handeln künstlich zu simulieren. KI-Forscher wie Hans 
Moravec (1990) gingen irrtümlich davon aus, dass Intelligenz eine rein 
kognitive Angelegenheit sei, die der Vulnerabilität des Leiblichen nichts 
Wesentliches verdankt. Man denke auch an die Fiktion eines Gehirns 
im Tank und an die Spekulation über einen sich erneuernden Cartesi-
anismus (vgl. als Beispiel: Putnam 1993, 209ff.). Dreyfus, Schüler von 
Merleau-Ponty, hebt demgegenüber hervor, dass Intelligenz leiblich ver-
körpert und verankert ist, dass sie situativ zur Geltung kommt, Unschär-
fen produziert und auf Vagheiten spontan eingehen kann. Der Geist hat 
nicht nur eine Syntax, sondern auch eine Semantik, wie Searle betont 
(vgl.: Searle 1986, 29ff.). Der Geist ist zudem verkörpert (embodied 
Mind), wie Francisco Varela (1995) sagt, und somit an die Endlichkeit 
des Lebens gebunden. Die gesamte Natur des Menschen lässt sich nicht 
restlos formalisieren oder digitalisieren (vgl. zu dieser Debatte: Schnell 
2002). 

Die KI-Forschung ist inzwischen von einer solchen Vision körperlo-
ser Geister und Intelligenzen abgerückt. Es macht keinen Sinn, eine Post-
biologie im wörtlichen Sinne anzustreben. Heute geht es vielmehr um 
die Schaffung künstlicher Menschen, die den Diskurs der Vulnerabili-
tät nicht umgehen, sondern ihn durchlaufen. Damit verändert sich Isaac 
Asimovs erstes Gesetz der Robotik. Die Verletzlichkeit bezieht sich nicht 
allein auf den Menschen, wie wir ihn bisher kannten, sondern auch auf 
den kommenden künstlichen Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Maschinenethik

Der vorliegende Text knüpft an das Projekt »Digitalisierung der Lebens-
welt« (Schnell/Dunger 2019) an, welches nach den Dimensionen der 
Transformation der Lebenswelt durch die Digitalisierung fragte. Er fügt 
ihm die Frage hinzu, ob ein Mensch eine Künstliche Intelligenz in Ge-
stalt eines Roboters als seinesgleichen anerkennen kann oder gar muss, 
und zwar im Zuge von Begegnungen zwischen Mensch und KI in der Le-
benswelt. Begriff und Sache der Anerkennung werden damit in das Feld 
der Maschinenethik eingeführt (vgl. dazu Bendel 2019).

Die Maschinenethik ist ein komplexes Feld, auf dem gewiss nicht nur 
die Sozialphilosophie agiert. Sie stößt auf Technik und Ingenieurwissen-
schaft, die nicht nur an der Konstruktion von Robotern arbeiten, son-
dern auch an der Beantwortung philosophischer Fragen. Im Ausgang 
von der auf Emil du Bois-Reymond zurückgehenden Unterscheidung 
zwischen Ignoramus (wir wissen es noch nicht) und Ignorabimus (wir 
werden es nicht wissen) neigen Ingenieure manchmal dazu, Antworten 
auf unbeantwortete Fragen dem erwarteten Fortschritt zu überlassen. 
Aktuell vermag ein Roboter das Menschsein noch nicht perfekt zu simu-
lieren, aber eines Tages wird es so weit sein. Damit finden unbeantwor-
tete Fragen eine rasche Antwort. Der vorliegende Beitrag möchte zeigen, 
dass auf diese Weise jedoch das Fragebegehren nicht erschöpft ist und 
daher für ein gewisses Offenhalten von Antworten plädieren.

Postbiologisches vs. Humanoides Paradigma

Postbiologisches Paradigma Humanoides Paradigma

Die KI vermag etwas, was ein Mensch nicht 
leisten kann. Z.B.: sehr komplexe Rechen-
aufgaben zu lösen. Das IBM-Programm 
Watson gewinnt das Jeopardy-Quiz, in-
dem es seinen Gegenspieler an Wissen, 
Reaktionen und Assoziationen erheblich 
übertrifft.

Die KI vermag etwas, was ein Mensch 
beherrscht. Z.B.: Alltagsassistenz, wie 
die Steuerung von Küchengeräten oder 
das Herabsteigen einer Treppe.

Das postbiologische Paradigma verstand die Optimierung menschlicher 
Intelligenz als einen Prozess, der vom leiblichen Menschen abzulösen 
ist. Heute, wie es in Japan heißt, geht es darum, künstliche Menschen 
zu schaffen. Die Maschine passt sich dem Menschen an. Auch optisch 
werden Roboter quasi menschlich. Sie haben Körper mit entsprechender 
Anatomie, ein Gesicht mit Augen, Nase, Mund, Ohren, Wimpern und ei-
nen Haarschopf. Daher die Rede von humanoiden Robotern. Gabriele 

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Gramelsberger bezeichnet diesen Schritt als Übergang von der »künstli-
chen Intelligenz« zum »künstlichen Leben.« (Gramelsberger 2019, 125) 
Am Forschungszentrum für Informatik in Karlsruhe wird versucht, 
Robotern Selbstbewusstsein beizubringen. Die leibliche Innenwahr-
nehmung als Basis für Handlungsentscheidungen wird simuliert. Das 
Schwierige daran ist, dass diese sehr heterogen ist. Eine Treppe hinzuab-
steigen ist etwas anderes, als ein Fahrzeug im Straßenverkehr zu steuern.

Menschliche Gefühle vs. Kalte Technik?

Wie jede technische Innovation stößt auch die Digitalisierung auf eine ge-
sellschaftliche Alltagsmentalität in der Lebenswelt, die nicht einfach über-
sprungen werden kann. Deutschland ist ein Land, das in der Tradition der 
Romantik steht. Natur, Authentizität und Begegnung gelten als Parameter 
für Wahrheit und Echtheit. Entsprechend wurde bei der Einführung des 
Fernsehens im letzten Jahrhundert nichts weniger als der Verlust der Rea-
lität befürchtet. Bis vor kurzer Zeit galt es als soziale Störung, wenn Men-
schen, zumeist junge, auf ihren Handybildschirm starrten, statt sogenannte 
echte Menschen anzuschauen. Anders verhält es sich in Japan. Dort exis-
tiert traditionell ein Verständnis von Natur und Technik, das eine hohe All-
tagsakzeptanz für Technologien begünstigt (vgl.: Lévi-Strauss 2012). Japan 
ist daher ein Vorreiter von Digital Nursing im Bereich der Robotik.

Vor über zehn Jahren reagierte der japanische Staat auf die sogenannte 
Überalterung der Gesellschaft mit einer verstärkten Förderung der Ent-
wicklung von Haushaltsrobotern. Weil es an echten und jüngeren Men-
schen mangelt, sollen »künstliche Menschen« (Wagner 2013, 38) an-
stehende Dienstleitungen, Hilfestellungen und Pflegeverrichtungen im 
Haushalt durchführen. Damit ist der Weg für die Lebensform posthu-
maner Familien geebnet. Das ist möglich, weil die Alltagsmentalität in 
Japan so ausgerichtet ist, dass etwa alte Menschen pflegerische Versor-
gungsverrichtungen, die Roboter mit und an ihnen vornehmen, als Un-
terstützungsleistungen erfahren und akzeptieren. Dem Digital Nursing 
kommt zugute, dass in Japan mechanische Servierpuppen, die Tee ein-
schenken, und Mangamythologien verbreitet sind. In den 90er Jahren 
erreichte die Popsängerin Kyoko Date eine sehr große Popularität. Da 
sie die Hitparade anführte, interessierte sich die Öffentlichkeit auch für 
ihr Privatleben. Kyoko ist ein digitales Kunstprodukt, kaum anders als 
ein Tamagotchi. Das war dem Publikum völlig bewusst. Dennoch woll-
te es wissen, wie Kyoko lebt, was sie zum Frühstück isst. Somit erfand 
die Softwarefirma eine Lebensgeschichte für ihren Star.

Der Gebrauch von Robotern zur Assistenz im Alltag wird in Deutsch-
land durchaus akzeptiert. Ein Roboter wird aber nur als reines Instrument 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

geduldet. Ein Roboter ist kein Mensch, er ist eine unpersönliche Maschi-
ne. In diesem Sinne soll er nur dort eingesetzt werden, wo es um den Ein-
satz von Kraft geht (z. B. Menschen aus dem Bett heben), wo das Grobe 
erledigt werden muss (z. B. staubsaugen) oder bei krankengymnastischen 
Übungen. Im Unterschied zum Roboter ist der Mensch ein Partner, der 
allein zu Ansprache, Berührung und Gefühl in der Lage ist. Darin liegen 
die eigentlich humanen Qualitäten begründet.

In dieser Ansicht wird die von der Romantik geprägte Auffassung Eu-
ropas reproduziert. Sie zeigt sich im Dualismus Mensch vs. Maschine. 
Diese Thematik findet man um das Jahr 1800 sehr oft aufgenommen, 
etwa in E.T.A. Hoffmanns Geschichte vom redenden Türken in Die Au-
tomate (1814), in Heinrich von Kleists Über das Marionettentheater 
(1810) oder in Edgar Allen Poes Maelzels Schachspieler (1827). Ein Echo 
dieser Thematik klingt noch in Stefan Zweigs Schachnovelle (1938) an. 
Interessanterweise existieren vor 1800, also zeitlich vor der Romantik, 
durchaus andere Ansätze. Man denke nur an La Mettries programmati-
sche Schrift L’homme machine von 1748.

Ein möglicher Transhumanismus durch eine Verbindung von Mensch 
und Maschine wird von deutschen Usern im Gesundheitswesen heute aus 
dem Bereich der häuslichen Pflege verbannt, und zwar im Lichte einer Ab-
grenzung von den Sitten in Japan. Für einen Europäer scheint es schwerer 
als für einen Japaner vorstellbar zu sein, soziale Beziehungen zu Computer-
spielfiguren zu unterhalten und Bordelle aufzusuchen, in denen ausschließ-
lich Sexpuppen aus Silikon vorzufinden sind (vgl.: Wagner 2013).

Auszug aus der Forschung von Alexander Hochmuth, Interview 94 CZ (in: Schnell/
Dunger 2019):

Forscher: »Sie hatten vorher im Vorgespräch anklingen lassen, dass sie sich schon 
mit dem auseinandergesetzt haben. Was verstehen sie unter dem Begriff Roboter?« 
#00:11:14-5#
Proband: »Tja. Ich habs eigentlich nur gelesen, dass es von Japan rübergekommen 
ist. Und ich habe auch wie gesagt letztens eine große Reportage über Japan gelesen. 
Japan ist ja nun ein sehr automatisiertes Land. Japan ist nicht auf Menschen, auf 
zwischenmenschliche Beziehungen ausgerichtet. Ich war entsetzt was da eigentlich 
haben. Die heiraten sich selber. Die kaufen sich hübsche Kleider und lassen sich fo-
tografieren. Aber sind nicht verheiratet. In Japan gibt es Männer eben halt die so 
in Spielsalons rumhängen, das ist der ihr Leben. Und hier gehen die Männer in den 
Puff, sag ich mal wenn sie Single sind. Dort gehen sie auch in eine Institution um 
mit einer hübschen Frau zu reden vielleicht, sie müssen dafür bezahlen und even-
tuell dürfen sie die Hand der Frau mal berühren. Da müssen sie auch für bezahlen 
und das höchste der Gefühle was sie machen dürfen ist den Kopf in den Schoß ei-
ner Frau legen. Da habe ich gedacht ›was ist das für ein Land?‹. Und deswegen hat 
es mich auch nicht gewundert als ich gelesen habe, dass die Roboter aus Japan ka-
men. Die werden das auch und dann werden die ja auch sehr alt dort. Und die wer-
den eine große Anzahl von Menschen haben die sehr alt werden. Die werden diese 
Roboter anwenden und für die wird das komplett normal sein.«

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Aufgrund der kulturellen Differenz ist die Akzeptanz der Mitwirkung 
von künstlichen Menschen bei der Erledigung alltäglicher Verrichtun-
gen in Europa noch eher gering. Diese mangelnde Akzeptanz könnte in 
den nächsten 20 Jahren deutlich schwinden. Wir werden diesem Gedan-
ken weiter unten, am Beispiel einer Fiktion von Ian McEwan, nachgehen.

Gefühlsarbeit

Der entscheidende Schritt auf den Weg zum künstlichen Menschen in 
westlichen Gesellschaften besteht in der Einsicht, dass Gefühle keine na-
türlichen und authentischen Äußerungsweisen des Menschen sind. Arlie 
Russell Hochschild plädiert deshalb dafür, besser von Gefühlsarbeit zu 
sprechen. Sie versteht darunter im Ausgang von Norbert Elias »soziale 
Konstrukte, die gesellschaftlich erlernt« (Hochschild 2006, 23) werden 
und somit veränderbar sind. Sie verdeutlicht Erlernen und Einsatz von 
Gefühlsarbeit am Beispiel der professionellen Zugewandtheit von Ste-
wardessen gegenüber Fluggästen und am Beispiel des Selbstverständnis-
ses von Krankenschwestern im Krankenhaus.

Beispiel: Gefühlsarbeit im Krankenhaus

Eine klassische, empirische Untersuchung von Anselm Strauss und sei-
nen Mitarbeitern zur Gefühlsarbeit im Krankenhaus stellt heraus, dass 
diese (oft von Krankenschwestern ausgeübte) Gefühlsarbeit die techni-
sche Arbeit der (häufig männlich dominierten) Medizin (Untersuchung, 
Ermittlung von Laborwerten etc.) ergänzt und bewirkt, dass Patienten 
sich als Mensch und Person anerkannt fühlen (vgl.: Strauss et. Al. 1980). 
In der Folge dessen wirken sie bei Behandlung und Untersuchung pro-
duktiv mit. 

Entsprechende Äußerungsformen der Gefühlsarbeit sind:

–	 Motivation (»Halten Sie durch!«).
–	 Wertschätzung (»Das haben Sie gut gemacht!«),
–	 Fürsorge (»Sagen Sie mir, wenn es Ihnen weh tut.«),
–	 Tröstung (»Das tut mir leid.«).

Motivieren, Wertschätzen, Fürsorgen, Trösten sind ethisch relevant, weil 
sie auf die Beziehungen zwischen Personen bezogen sind. Die ethische 
Relevanz ist aber nicht identisch mit der Gefühlsarbeit. Diese ist auf 
die Produktion bestimmter Inhalte ausgerichtet (Ausdauer, Güte einer 
Handlung, Schmerz, Unglück), die von Programmen der Emotionserken-
nung identifiziert und durch simuliertes Verhalten (Worte des Trostes bei 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Schmerzbekundung) beantwortet werden können. Das Gefühl ist damit 
allein kein Kriterium zur Abgrenzung des Menschen von der Maschine.

Das Ethische geht über das Emotionale hinaus, da es der Person des 
Anderen gilt und nicht nur seinen Lebensäußerungen im Sinne Diltheys. 
Künstliche Intelligenzen können nur so kommunizieren, dass sie auf die 
Sprechakte des Anderen eingehen, aber nicht auch auf die Person des An-
deren (vgl.: Misselhorn 2021). Maschinen empfinden keine Emotionen, 
sie vermögen es aber, am Menschen Gefühle im Sinne von Lebensäuße-
rungen zu identifizieren und ihrerseits Gefühle bei Menschen auszulösen. 
Eine KI erkennt, was geäußert wird. Furcht zeigt sich im Zusammenzie-
hen der Augenbrauen, im Heben des oberen Augenlids, dem Anspan-
nen des unteren Augenlids und im Aufeinanderpressen der Lippen. Die-
se Lebensäußerungen sind digital erfassbar. Wer sich allerdings auf diese 
Weise fürchtet, Peter oder Paul, vermag die KI nicht zu berücksichtigen, 
weil sie nicht weiß, was es heißt, jemand zu sein. Eine sozial agierende 
KI in Gestalt eines Roboters »bleibt solipsistisch und führt zu einer ver-
dinglichten Einstellung gegenüber anderen und sich selbst.« (ebd., 162) 
Ein »Fremdbewusstsein« vom Anderen als Anderen ist ihr »nicht gege-
ben.« (103)

Vom Turing-Test zur Ethik

Im Jahre 1950 entwickelte der Mathematiker Alan Turing einen nach 
ihm benannten Test. Ein Mensch kommuniziert demnach per Compu-
ter mit einem anderen Menschen und einem anderen Computer, also mit 
einer Maschine. Der Mensch hat die Aufgabe zu entscheiden, welcher 
seiner beiden Kommunikationspartner der andere Mensch und welcher 
die Maschine ist. Der andere Mensch und der Computer versuchen in-
des beide, den Menschen davon zu überzeugen, dass sie selbst Menschen 
sind. Wenn der Mensch diese Aufgabe genügend oft nicht lösen kann, 
Mensch und Maschine also nicht unterscheiden kann, dann könne da-
von ausgegangen werden, dass Maschinen gleich Menschen denken kön-
nen. Heutzutage ist diese Versuchsanordnung weniger interessant auf-
grund von Umstellungen in der angebahnten Interaktion.

Während der Turing-Test die Interaktion quasi verblindet, da der 
Mensch seine Partner nicht sieht, sondern nur deren Kommunikations-
inhalte auf seinem Computer lesen kann, geht die Versuchsanordnung 
in dem Film Ex_Machina aus dem Jahre 2014 einen Schritt weiter. Der 
Mensch kommuniziert nun ganz bewusst mit einem humanoiden Ro-
boter. Er kommuniziert mit ihm wie mit einem anderen Menschen, ob-
wohl der Mensch sieht und weiß, dass dieser eine Maschine ist. Damit 
wäre gezeigt, dass es zwischen Mensch und Maschine zu gelingenden 

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

intersubjektiven Beziehungen kommen kann, die der Mensch von sich 
aus als gelungen und erstrebenswert erlebt und bewertet. Der Roboter 
ist kein Instrument, sondern Partner einer Lebensform. Er hat Persön-
lichkeit und ist darin Popikonen wie R2 D2 weit überlegen.

Dieses Ergebnis ist durch den technischen Fortschritt bedingt (Ma-
schinen können inzwischen Emotionen und Differenzierungen in Sinn-
gehalten angemessener kommunizieren als dieses 1950 möglich gewesen 
ist), aber auch durch die Umstellung der Perspektive. Es geht nicht mehr 
darum, dass der Mensch die Maschine erkennt, sondern um ein Gelin-
gen der Kommunikation mit ihr. Kommunikation ist ethisch relevant. 

Hier erheben sich zahlreiche Fragen. Kann ein künstlicher Mensch, 
also eine KI, die in der Gestalt eines Roboters auftritt, nicht als voller 
Mensch anerkannt werden? Wer und/oder was ist das Ich, das am künst-
lichen Menschen zum Du wird? Und: wie gestaltet sich Intersubjektivität 
in dieser Hinsicht? Die Sozialphilosophie hat sich diese Fragen bislang 
noch nicht intensiv genug gestellt, weil sie in der Sache der Intersubjek-
tivität Martin Buber oder Edmund Husserl gefolgt ist.

Ich und Du

»Der Mensch wird am Du zum Ich.« (Buber 1983, 37) Buber setzt vo-
raus, dass sich als Ich und als Du zwei Wesen begegnen, die Menschen 
sind, und das heißt damit auch, vulnerable, leibliche und endliche We-
sen. Diese sind konstitutiv für das Personsein des Anderen. »Wer man ist, 
wenn man mit jemanden spricht, bestimmt sich nicht unabhängig davon, 
zu wem man spricht, auf wen man hört und wem man sich schweigend 
verschließt.« (Waldenfels 2019, 123) Es muss somit einen Unterschied 
bedeuten, ob der Andere überhaupt ein Mensch ist oder nicht.

Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung, wenn wir 
an diese Formulierung die Frage anschließen: »Was bedeutet es, wenn 
man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch einen 
Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Kann das Ich selbst zur 
Maschine werden?

Herausforderung

Die wesentlich neue Herausforderung besteht in einer komplett neu-
en Frageperspektive, da all die fundamentalen Aspekte und Qualitä-
ten, die die Sozialphilosophie seit dem späten 18. Jahrhundert aufge-
boten hat, um die Beziehung zwischen Ich, Du und dritter Person zu 
beschreiben, grundsätzlich neu überdacht werden müssen. Anerkennung, 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Reziprozität, Fürsorge, Care, Respekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/
Antwort, Dialog und Gefühlsarbeit. Was passiert mit der Phänomenali-
tät und der Geltung dieser und anderer Qualitäten, wenn Mensch und 
Maschine einander unter den Bedingungen der fortgeschrittenen Digita-
lisierung begegnen? Könnte sich diese Begegnung als Anerkennung reali-
sieren? Wir beginnen mit einer Analyse der Anerkennung.

Von Hegel zu KI: Anerkennung 

Einer Antwort auf diese Frage kommen wir näher, wenn wir das inter-
personale Binnenverhältnis näher betrachten. Aus der Sicht Hegels ist 
dieses durch Begriff, Prozedur und Sache der Anerkennung gekennzeich-
net. Der Weg von Hegel zur KI ist gewagt, aber nicht unmöglich. Verfah-
ren der Anerkennung sind längst Teil der ethischen Diskussion um KI 
(vgl. u.a.: Cappuccio et al. 2018). Zudem ist Hegel Teil dieser Diskussi-
on. In diesem Sinne versuchte sich Slavoj Žižek an einem Experiment: 
Könnte eine direkte Gehirn-zu-Gehirn-Kommunikation ein Ganzes rea-
lisieren, das das Wahre wäre (vgl.: Žižek 2020)?

Wir wollen die Voraussetzungen derartiger Visionen nicht teilen, son-
dern zunächst mit einer Grundlagenbetrachtung beginnen, deren Einsatz 
mit der These Hegels beginnt, dass das Selbstbewusstseins nur durch ein 
»anderes Selbstbewusstsein« (Hegel 1981, 144) zu sich zu finden vermag. 
Das Selbstbewusstsein bedarf also einer Bestätigung, die nur ein Wesen 
leisten kann, das seinerseits vom bedürftigen Selbstbewusstsein unabhän-
gig ist und ihm zugleich in der Seinsweise gleicht. Dieses Wesen ist meines-
gleichen in Gestalt eines anderen Selbstbewusstseins. Die Beziehung der 
damit in Geltung seienden zwei Selbstbewusstseine ist eine Beziehung der 
Anerkennung und zwar einer wechselseitigen. »Das einseitige Tun wäre 
unnütz; weil, was geschehen soll, nur durch beide zustande kommen kann 
… Sie anerkennen sich als gegenseitig sich anerkennend.« (ebd., 147) 

Was macht den Prozess, der zur Anerkennung führt, aus?

Wenn ich jemanden anerkenne, muss ich mich auf den Anderen zubewe-
gen und mich quasi an diesen Anderen verlieren. Zugleich muss ich, um 
eine eigene, anerkennende Instanz sein zu können, mich vom Anderen di-
stanzieren. Diese Distanz eröffnet nicht nur mir, sondern auch dem Ande-
ren eine Selbständigkeit innerhalb einer gemeinsamen Beziehung (Fichte).

Die Beziehung, innerhalb derer die Selbstbewusstseine einander nun 
»gegenüber« (148) treten, durchläuft einen »Kampf auf Leben und Tod« 
(149). Dieser Kampf ist notwendig, weil er den Selbstbewusstseinen 

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

zeigt, was Hegel als Postulat voraussetzt: dass nämlich ein Selbstbe-
wusstsein auf ein anderes angewiesen ist. Der fragliche Kampf zielt sei-
nerseits auf das Gegenteil, nämlich auf eine Vernichtung des Anderen, 
die die Selbstständigkeit des eigenen Selbstbewusstseins gegenüber jedem 
Anderen zum Ergebnis haben soll. Doch genau dieses Ergebnis stellt sich 
nicht ein. Wer einen Anderen tötet, bleibt nämlich nicht als ein Selbst üb-
rig, weil durch den Mord die notwendige Bestätigung des eigenen Selbst 
(durch einen Anderen) entfallen würde.

Die Analytik der Anerkennung wird durch eine ethisch-politisch rele-
vante Praxis konkret. Der Kampf auf Leben und Tod hebt sich auf in ei-
ner Auseinandersetzung zwischen einem Herren und einem Knecht, denn 
einer der Akteure unterwirft sich dem anderen und rettet dadurch sein 
eigenes Leben. Doch darin scheitert eine wechselseitige Anerkennung der 
Selbstbewusstseine. Aus dieser Lektion kann dann die positive Gestalt 
einer gelingenden Anerkennung hergeleitet werden (vgl.: Taylor 1983, 
190). Was macht nun die Beziehung zwischen Herr und Knecht aus?

Da die Beziehung zwischen Herr und Knecht im Anfang asymme
trisch ist, kann es zu keiner Anerkennung, die notwendig reziprok sein 
muss, kommen. Innerhalb dieser Asymmetrie erweist es sich, dass »die 
Wahrheit des selbständigen Bewusstseins … das knechtische Bewusst-
sein« (Hegel 1981, 152) und nicht das des zunächst überlegen scheinen-
den Herren ist.

Die Besonderheit des knechtischen Bewusstseins liegt darin, dass es 
zu sich selbst in Distanz tritt und zugleich durch sein Tun in der Welt tä-
tig ist. »Der Knecht bezieht sich als Selbstbewußtsein überhaupt auf das 
Ding.« (ebd., 151) Er wird in der Manifestation seiner Arbeit, die, wie 
immer bei Hegel, zugleich Bildung ist, ansichtig.

Was ist gelingende Anerkennung?

Anerkennung muss eine symmetrische Relation sein, die eine Umkeh-
rung der Perspektiven erlaubt. Die Weise, in der ich mich zu Dir verhalte, 
ist eine Umkehrung der Art, wie Du auf mich bezogen bist. Die Anerken-
nung eines Anderen wird dadurch realisiert, dass sie ihrerseits anerkannt 
wird. Sie anerkennen sich als sich gegenseitig anerkennend.

Gelingende Anerkennung realisiert sich als eine Lebensform, die Hegel 
als »Sittlichkeit« und damit als realisierte und gelebte Freiheit bezeichnet 
(vgl.: Honneth 2001, 82f.). Sittlichkeit ist damit nicht, wie bei Kant, ab-
strakte, sondern konkrete Vernünftigkeit (vgl.: Hegel 1984, § 145). Weil 
Hegels Theorie der Anerkennung im Rahmen der Phänomenologie un-
ter anderem nur eine Durchgangsstufe der Bildung des Geistes ist, lie-
fert sie von sich nicht alle Bestimmungen, die zur Kennzeichnung einer 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

gelingenden Anerkennung notwendig sind. Daher ist es wichtig, nachträg-
liche Argumente der Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte einzubeziehen.

Wirkungsgeschichte im Marxismus

Die Rezeptionsgeschichte geht unter anderen davon aus, dass Hegel 
»historische Momente« (Fetscher 1973, 137) in die Charakterisierung 
von Herrschaft und Knechtschaft eingeflochten hat. Da sowohl Momen-
te der Sklavenhaltergesellschaft als auch solche der bürgerlichen Gesell-
schaft ausgemacht werden können, sind die vom Kampf zwischen Herr 
und Knecht ausgehenden Überlegungen zur Anerkennung und Selbst-
ständigkeit besonders innerhalb des Marxismus diskutiert und weiterge-
führt worden (vgl. u.a.: Lukács 1973 II, 506ff., 736ff.). Sie münden in die 
Vorstellung von der Befreiung des Knechtes, welche ihrerseits eine allge-
meine Befreiung der Menschheit intendiert (vgl.: Taylor 1983, 211ff.).

Existenzphilosophie

Eine anders akzentuierte Richtung nehmen die existenzphilosophischen 
Überlegungen zur Anerkennung. Im Ausgang von Jean Hyppolites und 
Alexandre Kojèves existentialistischen Hegel-Interpretationen konzen-
triert sich Merleau-Ponty auf eine Beschreibung der Intersubjektivität 
zwischen Selbst und Anderem. Im Duell zwischen beiden hat derjenige 
das »genaue Bewußtsein von der menschlichen Situation« (Merleau-Pon-
ty 2000, 91), der weder »nur für sich« noch »auf Kosten des Anderen« 
existieren will, sondern der »für den Anderen zu sein« (ebd., 92) in der 
Lage ist. Dieser ist der Knecht. Levinas vertieft diese Perspektive, indem 
er das für-den-Anderen in die Metapher der Geiselschaft transformiert. 
»Das Subjekt ist Geisel.« (Levinas 1992, 248) »Je mehr ich zu mir kom-
me, … desto mehr entdecke ich mich als verantwortlich.« (ebd., 249)

Paul Ricoeur und Emmanuel Levinas

Paul Ricoeur kommt der Verdienst zu, den Diskurs der Anerkennung ge-
öffnet zu haben. Es gibt demnach einen Parcour der Anerkennung, der 
verschiedene Wege enthält. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein 
sind deren Namen. Der Parcour der Anerkennung erstreckt sich dabei 
vom »positiven Akt des Erkennens zum Verlangen nach Anerkennung.« 
(Ricoeur 2006, 40)

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Das Erkennen erfasst jemanden oder etwas so, wie er, sie oder es be-
reits ist. Das Anerkennen macht etwas oder jemanden erst zu dem, was 
er/sie/es sein wird. Anerkennung stiftet damit etwas, was ohne sie nicht 
sein würde. Sie stiftet das als-was oder als-wer etwas oder jemand aner-
kannt wird (vgl.: Schnell 2017, 98f.). 

Im Unterschied zum Erkennen ist die Anerkennung wesentlich auf den 
Anderen bezogen. Das aktive Erkennen ist ein Akt, der vom Ich ausgeht, 
die passive Bitte um Anerkennung ist hingegen ein Geschehen, in dem ein 
passives Ich sich an die Adresse eines aktiven Du richtet. Mit dem »Um-
schlag vom Aktiv ins Passiv« (Ricoeur 2006, 40) tritt das aktive Erken-
nen immer ein bisschen mehr in den Hintergrund.

Paul Ricoeur betont, dass die Anerkennung, im Unterschied zum Er-
kennen, vom Anderen bestimmt wird. An dieser Stelle bezieht er sich 
auf Emmanuel Levinas. »Das Gesicht des Nächsten bedeutet mir eine 
unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustimmung, jedem 
Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1992, 199) Ich stehe da-
durch in einer Verschuldung gegenüber dem Anderen. Die damit gege-
bene Asymmetrie wird aus der Sicht eines Dritten zur Frage nach Ge-
rechtigkeit, die eine »originäre Asymmetrie« in eine »Gegenseitigkeit 
zwischen ungleichen Partnern« (Ricoeur 2006, 204) transformiert. Da-
mit treten auch das aktive Erkennen und passive Anerkennen in eine 
Gegenseitigkeit.

Die Rede von Partnern im Plural bedeutet in erster Linie nicht, dass 
Ich und der Andere eine Mehrzahl bilden, sondern, dass es viele Ande-
re gibt, zu denen ich in Beziehung stehe. Die Institution der Gerechtig-
keit stiftet nun eine Ordnung, die festlegt, wie jene Beziehungen geregelt 
sind. Diese Regelegung besteht in der Festlegung, wer wem gegenüber 
welche Rechte und Pflichten hat und eröffnet damit die Frage nach der 
Gerechtigkeit, die jede Dyade überschreitet (vgl.: Schnell 2001, 212ff.). 
Die »Gerechtigkeit gründet« einen »mir und den Anderen gemeinsamen 
Bereich, in dem ich zu ihnen gezählt werde, das heißt in dem die Sub-
jektivität Bürger ist mit all den maßvollen und meßbaren Pflichten und 
Rechten, die das ausgeglichene und oder durch das gleichzeitige Beste-
hen und Konkurrieren von Pflichten und Rechten sich Ausgeglichenheit 
verschaffende Ich umfaßt.« (Levinas 1992, 350) Ich bin jetzt auch ein 
»Anderer für die Anderen.« (ebd., 345) Verantwortung ist nun etwas, 
das »wir füreinander haben.« (ebd., 189)

In der aus dem Geist der Asymmetrie entstandenen, reziproken Bezie-
hung zum Anderen ist nun die Unterscheidung zwischen Sagen und Ge-
sagten zu beachten. Das gilt auch für die Kommunikation mit einer KI.

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Anerkennung: Sagen und Gesagtes

Als Roboter definieren wir eine Maschine, die über einen Körper, Pro-
zessoren, Sensoren und Effektoren verfügt und deren Verhalten als auto-
nom erscheint (Vgl.: Loh 2019, 17). In diesem Sinne sind etwa Computer 
oder intelligente, persönliche Assistenten keine Roboter. Alle Arten von 
KI bieten den Menschen aber eine Beziehung an, wenn sie auf Sprach-
steuerung beruhen. »Es stellt sich damit allerdings die Frage, inwiefern 
sich ein artifizielles System überhaupt in einem genuinen Sinn als Ge-
genüber, mit dem man eine Beziehung oder gar Freundschaft eingehen 
kann, verstehen lässt.« (Loh 2019, 28) Freundschaft ist, laut Aristote-
les, eine reziproke Beziehung, sie beinhaltet Anerkennung des Anderen 
als meinesgleichen.

Vor dem Hintergrund des Diskurses der Anerkennung im Ausgang 
von Hegel und im Anschluss an Levinas unterscheiden wir in dieser Fra-
ge zwischen dem Sagen und dem Gesagten (vgl.: Levinas 1992, 29ff.). 
Das Gesagte ist der Inhalt der Rede, der wahr oder falsch sein kann. In-
dem etwas gesagt wird, ereignet sich zugleich das Sagen, das die Bezie-
hung zwischen Ich und Du ausmacht.

Die Beziehung

Es »gibt« Interaktionen zwischen Menschen und, klassisch gesagt, Ma-
schinen. Ein Mensch stellt einer Maschine eine Frage, erhält eine Ant-
wort und richtet sich danach. Kann man deshalb davon ausgehen, dass 
der Mensch die Maschine als Gesprächspartner anerkennt? Anerkennen 
als wen oder was? 

Die Bestimmung der Reziprozität der Anerkennung erfolgt bei Hegel 
in formaler Hinsicht. Selbst und Anderer »anerkennen sich als gegensei-
tig sich anerkennend.« (Hegel 1981, 147) Diese Formalität, aufgrund 
derer Anerkennung auf die Reziprozität von Wesen, die sich als aner-
kennende anerkennen, reduziert wird, trifft auf die Begegnung zwischen 
zwei Menschen, aber auch zwischen Mensch und KI zu. Ich frage die KI 
nach dem Weg, der in der fremden Stadt zu gehen ist, die KI antwortet. 
Ich anerkenne sie, weil sie mir antwortet, sie anerkennt mich, weil sie 
meine Äußerung als eine Frage annehmen kann, auf die sie zu antwor-
ten in der Lage ist. Anerkennung im Zeichen der Vulnerabilität bedeu-
tet aber mehr als das. 

Im Vorgang der Anerkennung geht es auch um einen qualitativen 
Aspekt: die mögliche Meinesgleichheit im Licht der Endlichkeit. Ro-
bert Spaemann beschreibt daher Anerkennung als »Anerkennung eines 
Menschen als meinesgleichen.« (Spaemann 1990, 195) Konzeptionell 

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

gesehen, erweist sich das Geschehen der Anerkennung damit als ein 
dreistelliger Akt: Ich erkenne Dich als jemanden oder etwas an (vgl.: zu 
dieser Logik: Schnell 2017, 99f.). Du erscheinst als meinesgleichen. Da-
durch ist Anerkennung mehr als eine Formalität.

Unter Berücksichtigung einer Wechselseitigkeit besteht Anerkennung 
somit darin, jemanden als meinesgleichen anzuerkennen und das heißt 
zu achten und zu respektieren. Durch diese Gleichheit ist eine egoisti-
sche Bevorzugung meiner zu Lasten des Anderen ausgeschlossen. Die-
se Gleichheit in der Anerkennung schließt im Falle von Menschen eine 
Gleichheit in der Endlichkeit ein. Wir beide sind endliche Wesen, die ein 
Leben leben, das uns von Anderen gegeben worden ist. Natalität und 
Mortalität verschränken sich hier (vgl. dazu: Liebsch 1996). 

Es ist wohl offensichtlich, dass diese Art der Anerkennung zwischen 
Mensch und Maschine nicht möglich ist. Die Maschine tritt mir in der 
Frage der Gebürtlichkeit und der Endlichkeit nicht gleich gegenüber. 
Kommt es trotz dieser erheblichen Differenz zu irgendeiner Art von An-
erkennung oder dergleichen, wenn ich auf die Antwort der Maschine 
höre und damit der Maschine »vertraue«, dass sie die Wahrheit sagt?

Kann ein Mensch einer Maschine vertrauen, wie er einem anderen 
Menschen vertraut? Die Anerkennung der Maschine bezieht sich nicht 
auf die Beziehung, aber sehr wohl auf den Inhalt.

Der Inhalt

Es ist zu bedenken, dass sich die Beziehung zwischen Ich und Du auch 
als Austausch von Informationen, die quasi den Inhalt der Interaktion 
bilden, gestaltet. Hier geht es dann um die Frage, was die Interaktions-
teilnehmer können im Sinne ihrer Vermöglichkeiten. Damit ist die Per
spektive eines »Wettbewerbs« (Waldenfels 1998, 208) eröffnet. Ich stelle 
eine Frage und erwarte, dass der Andere sie als einen Sprechakt versteht 
auf den er mit der Kundgabe von Wissen antwortet. Aber verfügt Wat-
son über dieses Wissen, das ich aktuell nicht habe? Gehört das Wissen 
seinem Möglichkeitsraum an? Wessen Wissensvorrat ist der größere?

Schließlich ist zu beachten, dass sich die Beziehung zwischen Ich und 
Du nicht nur als Austausch von gültigen Informationen und Nachrichten, 
die quasi den Inhalt der Interaktion bilden, gestaltet. Ich frage die Ma-
schine etwas, sie gibt mir eine exakte Antwort. Zur menschlichen Kom-
munikation gehören aber wesentlich auch positive Unbestimmtheiten (G. 
Gamm), die im engeren Sinne keine Nachrichten und Informationen sind. 
»Wenn ich Einem sage: Halte dich ungefähr hier auf«, dann handelt es 
sich um eine »unexakte« (Wittgenstein 1990, Nr. 88) Erklärung, die aber 
funktioniert. Der Andere stellt sich dort hin, ich mache das Foto. Obwohl 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Fragen unexakt und Antworten verschwommen sind, gelingt menschli-
che Kommunikation. Kommt eine Maschine ihrerseits mit Vagheiten aus?

Der Mensch im Unterschied zum Roboter

Der Unterschied zwischen einem Menschen und einem Roboter liegt 
nun darin, dass der Mensch um seine Endlichkeit weiß und sich zu ihr 
verhält, indem er sie vor sich verleugnet oder aktiv auf sich nimmt. In 
jedem Fall beansprucht die Endlichkeit das Dasein als Einzelnes (vgl.: 
Heidegger 1979, 263; Schnell 2017, 145ff.). Als Einzelnes bedeutet, dass 
das Dasein als »Unvergleichlichkeit und Einmaligkeit« (Spaemann 1996, 
196) angesprochen ist. Die Endlichkeit meint mich, denn sie ist nicht de-
legierbar. Das trifft aber wiederum auf jedes Dasein zu, so dass der An-
dere als »meinesgleichen« (ebd., 195) anerkannt wird.

Ein Roboter hat kein Bewusstsein von Endlichkeit, weil ein Robo-
ter nicht sterben kann, er kann lediglich kaputtgehen und damit seine 
Funktion verlieren. Ein Mensch ist vulnerabel, ein Roboter ist es nicht. 
Ein Bewusstsein von der eigenen Endlichkeit zu haben, meint an dieser 
Stelle weniger die Möglichkeit, jemandem einen mentalen Zustand zu-
schreiben zu können, sondern eher eine Praxis. Die vulnerable Person hat 
Angst oder Furcht vor dem Tod, sie übt sich in der Praxis symbolischer 
Immortalität. Bereits Kant verteidigte die Vulnerabilität des Menschen 
und verortete das Wissen um die Endlichkeit und die Anerkennung des 
Todes im Zeitbewusstsein. Die Kürze des Lebens lässt uns aktiv werden 
in der Praxis eines symbolischen Weiterlebens (vgl.: Schnell 2020, 19f.). 
Es ist keine KI realistisch denkbar, weder in der Praxis noch in der Fik-
tion, die ein Testament hinterlässt – solange wir mit Käte Meyer-Drawe 
davon ausgehen, dass Testamente nicht aus Algorithmen hergeleitet wer-
den. Es ist wichtig, dass diese Differenz beachtet wird!

Hier paart sich die existentielle Unmöglichkeit mit einer logischen Un-
möglichkeit. Ein Roboter, der in der Läge wäre, auf Dauer und täuschend 
echt einen Menschen zu spielen und damit auf gewisse Weise ein Mensch 
zu »sein«, würde jede Frage nach einem Unterschied zwischen Mensch 
und Maschine zum Verstummen bringen. Vielleicht sind alle Men-
schen, die bislang auf der Erde existiert haben, Maschinen. Descartes 
hätte dann möglicher Weise Recht, wenn er sagt, dass die Menschen, 
die ich auf der Straße vorbeigehen sehe, Automaten sein könnten, die 
menschliche Hüte und Kleider übergezogen haben (vgl.: II. Med., Nr. 
13). Damit wäre die Intersubjektivität wieder aus der Ersten Philoso-
phie verbannt und wir könnten erneut bei Fichte starten. Was bedeutet 
es, dass endliche Vernunftwesen andere endliche Vernunftwesen außer 
sich annehmen müssen?

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Vision: der Roboter als »Mitmensch«  
in europäischen Gesellschaften

Bekanntlich kann sich das Reich der Fiktionen in der Frage technologi-
scher Utopien weiter vorwagen als Ingenieure und Wissenschaftler, in-
dem es Sachverhalte als gegeben ansetzen, die in den technischen Wissen-
schaften noch als unrealistisch gelten. Gelegentlich kommt es vor, dass 
die Fiktion heute die Realität von morgen beschreibt. In diesem Sinne 
gibt es zahlreiche Romane und Filme, die uns einen Blick in den Alltag 
der Zukunft gewähren. Was wäre, wenn eines Tages Maschinen wie ich 
und Menschen wie ihr zusammenleben würden?

In seinem gleichnamigen Roman erzählt Ian McEwan die Geschichte 
von einen jungen Paar in London, das sich entschließt, einen humanoiden 
Androiden als künstlichen Menschen in der eigenen Wohnung zu halten. 
Adam ist der erste neue Mensch und wird zum Teilhaber an einer mensch-
lichen Lebensform. Adam lebt nun mit Charlie, einem Anhänger von Alan 
Turing, und seiner Geliebten Miranda zusammen. Adam wird von ihnen 
so programmiert, dass er in das Leben beider passt. Adam beherrscht die 
Alltagskonversation, gewisse Bildungsstandards, er kann sinnhafte Hand-
griffe in der Küche ausführen und damit an der Lebensform teilhaben.

Es stellt sich die Frage, als wer oder was Adam dieses vermag? Wenn er 
als Partner akzeptiert wird, ist er dann als Mensch anerkannt, als jemand 
meinesgleichen? Der Turinganhänger Charlie formuliert: »In dem Mo-
ment, da wir im Verhalten keinen Unterschied mehr zwischen Mensch 
und Maschine erkennen können, müssen wir der Maschine Menschlich-
keit zuschreiben.« (McEwan 2019, 119)

Zu einer ernsthaften Herausforderung für die Hybridlebensform 
kommt es, als Adam (die Maschine) und Miranda (der Mensch) Sex ha-
ben. »Sein Schwanz füllt sich mit destillierten Wasser. Aus einem Tank in 
der rechten Pobacke.« (ebd., 129) Miranda hat Adam anerkannt, aber 
nicht als ihresgleichen, sondern als Instrument der Befriedigung, als das 
auch Menschen einander immer schon haben wahrnehmen können. Die 
eigentliche Herausforderung stellt sich im Verhältnis zwischen Charlie 
(dem Betrogenen) und Adam (dem Betrüger) ein. Im Rahmen eines Ge-
sprächs unter »Männern« bahnt sich ein Kampf auf Leben und Tod an.

Charlie wird zum Herren. »Jetzt galt es, mich gegen ihn zu behaup-
ten.« (177) Charlie ist der Herr, weil er sich als Eigentümer von Adam, 
der Maschine, sieht. Adam wurde als Helfer, als Maschine angeschafft. 
»Falls er sich dem widersetzte, und insbesondere, falls er wieder jeman-
den verletzte, würden wir ihn zwecks Generalüberholung zum Herstel-
ler zurückschicken.« (178) Adam hat seine Funktion als Maschine und 
damit die Position von Charlie als Herr zu akzeptieren. Die Position des 
Herren ist die stärkere, die zugleich darin schwach ist, dass sie nur stärker 

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

ist in Relation zum Knecht. Der Herr muss vom Knecht anerkannt sein, 
um Herr sein zu können. Darin liegt die Schwäche des Herren.

Adam tritt als Knecht auf. »Du und Miranda, Ihr seid meine ältesten 
Freunde. Ich liebe euch beide. Meine Pflicht euch gegenüber besteht da-
rin, offen und ehrlich zu sein. Und ich meine es ernst, wenn ich sage, wie 
leid es mir tut, dass ich gestern Abend etwas in dir zerbrochen habe. Ich 
verspreche, das kommt nie wieder vor.« (178f.) Adam ist Knecht, weil er 
nicht allein für sich, sondern für die Anderen sein will. Er hat keine ei-
gene Position, da er sich ganz an seine Pflichten den Anderen gegenüber 
ergibt. Darin liegt seine Schwäche. In dieser Schwäche zeigt er zugleich, 
wer er ist. Darin liegt wiederum seine Stärke. Der Marxismus fand in 
diesen Konstellationen Ansatzpunkte für ein Klassenbewusstsein, das 
den »Aufbau der ganzen Gesellschaft vollkommen zu erfassen fähig« 
(Lukács 1983, 126) ist, das also die Wahrheit der Gesellschaft und der 
Geschichte auf seiner Seite hat und darum weiß.

Es kommt aber zu keiner gelingenden Anerkennung. Adam löst sich 
aus seiner Position, da es ihm gelingt, »den Notschalter zu deaktivieren.« 
(McEwan 2019, 179) Hätte er damit eine »Angst vor dem Tod«, dann 
wäre sie keine, durch die er sich als menschengleich ansähe. Die Maschi-
ne will vielmehr über den Menschen triumphieren. »Maschinen wie ich 
und Menschen wie ihr, … wir werden euch übertreffen … und überdau-
ern … auch wenn wir euch lieben.« (ebd., 369)

Die Maschine kann nicht sterben, auch nicht den technischen Tod. 
Charlie reagiert als Maschinenstürmer und verzichtet auf die Anerken-
nung, da er sich entschließt, Adam »mit dem Hammer den Kopf einzu-
schlagen.« (373) Er tötet damit nicht seinesgleichen, sondern schaltet ei-
nen übermächtigen Mechanismus einer künstlichen Intelligenz ab und 
fügt dem hinzu: »Ich hatte ihn gekauft, und es war mein gutes Recht, 
ihn zu zerstören.« (367) Damit ist Adam weder meinmesgleichen, noch 
ein Knecht, sondern ein Werkzeug.

Zwischen dem Menschen und der KI kommt es zu keiner gelingen-
den Anerkennung, die sich in einer sittlichen Lebensform, wie Hegel es 
vorsah, manifestiert. Aber dennoch geschieht etwas zwischen beiden Ak-
teuren.

Mensch vs. Maschine

Unsere Ausgangsfrage lautete: Was bedeutet es, wenn man in einer Ich/
Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch einen Roboter ersetzt? 
Wie gestalten sich dann die Zwischenereignisse zwischen Ich und Du?

In Hinblick auf den Inhalt (das Gesagte) kommt es zu einer gelin-
genden Kundgabe von Wissen, Informationen. Fragen werden inhaltlich 

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

beantwortet und keinesfalls nur im Bereich trivialer Sachverhalte, son-
dern auch im Hinblick auf Einschätzungen und Bewertungen.

Hinsichtlich der Beziehung (das Sagen) sieht die Lage anders aus, da 
es zu keiner Anerkennung des Anderen als meinesgleichen kommt. Es ist 
die Endlichkeit, die im McEwans Vision den entscheidenden Punkt aus-
macht. Das endliche Wesen Mensch setzt sein Leben aufs Spiel und siegt 
gewissermaßen gegen die Maschine. Beide Akteure können sich wech-
selseitig nicht als endliche Wesen anerkennen. Ihre Beziehung erschöpft 
sich auch nicht in einem Kampf auf Leben und Tod, da der Mensch den 
Roboter auf ein Werkzeug zurückversetzt. Dieses Ergebnis würde sich 
auch dann bestätigen, wenn die Maschine den Menschen vernichtete.

Postdigitalisierung

Die sich gleichzeitig als Begegnung realisierende Beziehung betrifft nun 
die Frage, ob ich den Roboter auch als meinesgleichen anerkenne. Das 
geschieht offensichtlich nicht! Damit ist einer vollen Akzeptanz künstli-
cher Menschen im Zeichen der Humanität Grenzen gesetzt. Sie bleiben 
dennoch eine Herausforderung für den Menschen.

In der Interaktion mit Robotern schätzen Menschen die Leistungsfä-
higkeit von künstlichen Intelligenzen. Vor allem dann, wenn der Robo-
ter noch lernt, Informationen und Handreichungen passgenauer zu ge-
ben bzw. auszuführen. In der Interaktion wird von Menschen realisiert, 
dass eine KI nicht ihresgleichen ist. Sie ist nicht endlich, weil sie nicht ge-
boren wurde und daher nicht altern kann und somit auch nicht krank, 
behindert oder pflegebedürftig zu werden vermag. Der Überschuss der 
Vulnerabilität über die Maschine hinaus verweist auf eine Ethik und Po-
litik der Postdigitalisierung.

Digitalisierung ist als Transformation der Lebenswelt in quantifizier-
bare Daten definiert (vgl. dazu: Schnell/Dunger 2019, 13f.) und damit 
auch ein Angriff auf vulnerables Leben (vgl.: Schnell 2020, Anhang 9). 
Die Rede von Postdigitalisierung bedeutet nun nicht, dass Digitalisierung 
aufhört, sondern vielmehr, dass über die Quantifizierung des Selbst und 
der Anderen hinaus das Wer der Person und damit ihre Unausdeutbar-
keit (G. Gamm) sichtbar werden.

Literatur

Bendel, Oliver (Hg.) (2019): Handbuch Maschinenethik, Wiesbaden: Sprin-
ger.

Blumenberg, Hans (2015): Schriften zur Technik, Berlin: Suhrkamp.

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Buber, Martin (1983): Ich und Du, Heidelberg: Lambert Schneider.
Cappuccio, Massimiliano L. et al. (2018): »Sympathy for Dolores: Moral 

Consideration for Robots Based on Virtue and Recognition«, in: Philo
sophy & Technology (2020) 33:9–31.

Dreyfus, Hubert (1985): Was Computer nicht können, Berlin: Athenäum.
Fetscher, Iring (1973): »Randglossen zu Hegels Herrschaft und Knecht-

schaft«, in: Fahrenbach, Helmut (Hg.) (1973): Wirklichkeit und Reflexi-
on. Walter Schulz zum 60. Geburtstag, Pfullingen: Neske.

Gramelsberger, Gabriele (2019): »Digitale Wissenschaft«, in: Martin W. 
Schnell und Christine Dunger (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebens-
welt, Weilerswist: Velbrück.

Hegel, Georg W.F. (1981): Phänomenologie des Geistes, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Hegel, Georg W. F. (1984): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1979): Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer.
Hochschild, Arlie R. (2006): Das gekaufte Herz, Frankfurt am Main: Cam-

pus.
Honneth, Axel (2001): Leiden an Unbestimmtheit, Stuttgart: Reclam.
Husserl, Edmund (1966): Analysen zur Passiven Synthesis, Den Haag: Nij

hoff.
Husserl, Edmund (1976): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und 

die transzendentale Phänomenologie, Den Haag: Nijhoff.
Levinas, Emmanuel (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 

Freiburg/München: Alber.
Lévi-Strauss, Claude (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Berlin: 

Suhrkamp.
Liebsch, Burkhard (1996): Geschichte im Zeichen des Abschieds, München: 

Fink.
Loh, Janina. (2019): Roboterethik, Berlin: Suhrkamp.
Lukács, Georg (1983): Der junge Hegel II Bde., Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.
Merleau-Ponty, Maurice (2000): Sinn und Nicht-Sinn, München: Fink.
Misselhorn, Catrin. (2021): Künstliche Intelligenz und Empathie, Stuttgart: 

Reclam.
Moravec, Hans (1990): Mind Children, Stuttgart: Hoffmann und Campe.
McEwan, Ian (2019): Maschinen wie ich, Zürich: Diogenes.
Putnam, Hilary (1993): Von einem realistischen Standpunkt, Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt. 
Ricoeur, Paul (2006): Wege der Anerkennung, Berlin: Suhrkamp.
Schnell, Martin W. (2001): Zugänge zur Gerechtigkeit. München: Fink.
Schnell, Martin W. (2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Widerkehr 

des leiblosen Geistes«, in: Heinrich Greving und Dieter Gröschke (Hg.) 
(2002): Das Sisyphos-Prinzip, Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Schnell, Martin W. (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilers-
wist: Velbrück.

MARTIN W. SCHNELL

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Schnell, Martin W. :(2020): Das Ethische und das Politische. Sozialphiloso-
phie im Zeichen der Vulnerabilität, Weilerswist: Velbrück.

Schnell, Martin W./Dunger, Christine (2019): Digitalisierung der Lebenswelt. 
Studien zur Krisis nach Husserl, Weilerswist: Velbrück.

Searle, John R. (1986): Geist, Hirn und Wissenschaft, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Spaemann, Robert (1990): Personen, Stuttgart: Klett-Cotta..
Strauss, Anselm et. al. (1980): »Gefühlsarbeit. Ein Beitrag zur Arbeits- und 

Berufssoziologie«, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycho-
logie (32: 629–651).

Taylor, Charles (1983): Hegel, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Varela, Francisco J./Thompson, Evan/Rosch, Eleanor (1995): Der mittlere 

Weg der Erkenntnis, Bern/München/Wien: Scherz.
Wagner, Cosima (2013): Robotopia Nipponica. Recherchen zur Akzeptanz 

von Robotern in Japan, Marburg: Tectum.
Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp
Waldenfels, Bernhard (1998): Grenzen der Normalisierung, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.
Waldenfels, Bernhard (2019): Erfahrung, die zur Sprache drängt, Berlin: 

Suhrkamp.
Wittgenstein, Ludwig (1980): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.
Žižek, Slavoj (2020): Hegel im verdrahteten Gehirn. Frankfurt am Main: 

Fischer.

ANERKENNUNG EINER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ ALS MEINESGLEICHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

