3 Jenseits der Utopie

Es ist emotional und intellektuell schwierig, ein Mar-
xist zu sein, da dies die moralische Entriistung, die —
selbstverstandlich — die Hauptursache dafir ist, dass
Leute Sozialisten werden, gegen den Strich burstet.

G. M. Tamds, Wahrheit und Klasse

3.1 Zur Verabschiedung der utopischen Alternative
als Bedingung der Kritik

Auf die theoretische Begriindung und Proklamation des Absterbens des
Rechts, die als die radikale Konsequenz einer fundamentalen Kritik der
Rechtsform expliziert wurde, folgt intuitiv die Frage nach einem alter-
nativen Ordnungssystem. Doch die vorliegende Arbeit widersteht auch
an diesem Punkt der Eingebung des gesunden Menschenverstandes. Sie
versteht sich als Beitrag zur theoretischen Erfassung der Wirklichkeit als
Ausgangspunkt praktischer Umwailzungen, sohin nicht als Beitrag zur
vollstindig anders gelagerten Diskussion um die konkrete Ausgestaltung
einer (sozialistischen) Utopie.* Es soll an dieser Stelle auch nicht darum
gehen, inwieweit die marxistische Geschichtsauffassung eine Eschato-
logie propagiert,> sondern die Utopie als Utopie in ihrer Funktion in-
nerhalb der Gesellschaftskritik reflektiert werden. Dies nicht zuletzt aus
dem Grund, dass der Kritik an den bestehenden Verhiltnissen stets un-
ter der Aufforderung der Skizzierung einer Alternative entgegengetreten,
die Alternative auf diese Weise also zur Bedingung der Kritik gemacht
wird. Ein Einwand, der sich ebenso beharrlich aufdringt wie er blind
iiber den Charakter immanenter Gesellschaftskritik, das heifdt iiber die
Einheit von Erkenntnis und Kritik hinweggeht.

Dabei offenbart dieser Einwand seinen eigenen Kritikbegriff unwill-
kiirlich: Kritik ist ihm das Heranziehen externer Ideale und das Messen
der Wirklichkeit daran. Dies ist nicht nur ein paradoxes — wie sollte ge-
rade das dem Gegenstand AufSerliche, hier die Alternative als zukiinfti-
ges Ideal, diesen Gegenstand auf den Begriff bringen —, sondern tiberdies

1 Vergleich hingegen Bayer, Tragddie des Rechts, S. 20, die die praktische Um-
setzung der fundamentalen Rechtskritik von der Formulierung einer Alter-
native abhingig macht.

2 Zur Frage, ob Paschukanis’ Rechtstheorie jenseits der metaphorischen, exo-
terischen Sprache geschichtsdeterministische Implikationen aufweist, ver-
gleiche insbesondere 2.3.1.2.

193

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

ein duflerst ertragreiches Unterfangen: denn dass die Wirklichkeit ge-
gentiber dem Ideal versagt, ist eine analytische Wahrheit im Begriff des
Ideals selbst. Zugleich impliziert diese Weise der Kritik hochst proble-
matische Folgen fiir einen jenseits der biirgerlichen Gesellschaft ange-
siedelten und zu entfaltenden Begriff von Freiheit, denn Emanzipation
wird darin auf die teleologische Entwicklung hin zum vorweg gesetzten
Ideal stilisiert. Es ist die idealistische, nicht die materialistische Kritik,
der eine Form des Geschichtsdeterminismus zugrunde liegt.> Die sozia-
listische Utopie bzw. der

Verein freier Menschen [...], die [die einzelnen Menschen, nicht der
Verein als ubergeordnetes Kollektiv! L.L.O.] mit gemeinschaftlichen
Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen Arbeitskrafte
selbstbewufSt als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben,*

wird abgesehen hiervon bewusst in Unbestimmtheit belassen, da die An-
tizipation einer niheren Bestimmung der Utopie den Menschen nur als
duflerlicher Entwurf gegeniibertreten, das Verhaltnis dieses theoretischen
Entwurfes zu den Menschen nur das eines Oktroy sein kann. Die sozi-
alistische Gesellschaft ist gerade »kein Zustand, der am Ende der Be-
wegung, unabhingig von ihr, von dem Weg, den sie zuriickgelegt, ir-
gendwo, als >Zukunftsstaat< auf das Proletariat wartet«.s Im Gegensatz
zur leninistischen Position lassen sich bei Marx und Paschukanis keine
direkten Handlungsanweisungen aus der theoretischen Erfassung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse ableiten.® Zudem dufSert sich die Utopie
stets vom Standpunkt der unmittelbaren Wirklichkeit, bleibt insofern ge-
bunden an sie. Besonders eindriicklich formuliert Comay, dass »Utopie
selbst [...] der ideologische Schatten [ist], der von einer Existenz gewor-
fen wird, die unangefochten bleibt«.”

Das folgende Kapitel widersteht also der Versuchung, eine solche Uto-
pie zu skizzieren und widmet sich den Momenten alternativer Ordnung,
die den von Paschukanis geschilderten repressiven Charakter der Rechts-
form womoglich transzendieren und im System der warenproduzieren-
den Gesellschaft selbst schon enthalten sind. Allen voran wird daher in
einem ersten Schritt untersucht, inwiefern bei Paschukanis Recht und Zi-
vilrecht zusammenfallen und also inwiefern die Sphire des 6ffentlichen

3 Siehe hierzu ausfihrlicher Obermayr, »Das Schmettern des gallischen Hahns
oder Kritik des Geschichtsdeterminismus«, Narthex. Heft fiir radikales
Denken 2021/6.

MEW 23,S. 92.

5 Lukdcs, Geschichte und KlassenbewufStsein, S. 91.

6 Hans Radermacher, »Hegel und der Positivismus«, in: Oskar Negt (Hg.),
Aktualitit und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1971, S. 98.

7 Comay, Die Geburt der Trauer, S. 203.

194

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

Rechts als solches alternatives Ordnungssystem fruchtbar gemacht wer-
den konnte. Mit dem Wegfall des offentlichen Rechts aus Einsicht in die
wechselseitige Bedingtheit von offentlichem Recht und Privatrecht er-
offnet sich sodann der Blick auf die Moral als alternatives Ordnungs-
system, die sich ebenso wie Recht und Ware als fetischisierte Form biir-
gerlicher Verhiltnisse entpuppt. Dabei geht es nicht darum, sich in den
moralphilosophischen Diskurs einzubringen und also die Frage danach
zu stellen, was Moral, Ethik, Normativitit ist, sondern die Moral in ih-
rer Funktion und Wirklichkeit innerhalb der biirgerlichen Verhiltnisse
zu bestimmen. Paschukanis’ Kritik an Moral und Gerechtigkeit soll in
Folge mit Kelsens werterelativistischer Position konfrontiert werden, die
zwar den Zusammenhang zwischen Recht und Moral radikal kappt, die
Moral jedoch auflerhalb des Rechts und daher noch als Alternative zur
Rechtsform bewahrt. Zwar greift Kelsens werterelativistischer Positivis-
mus in dem Sinne zu kurz, dass seine Negation der Moral im Recht in
die Affirmation der Moral aufSerhalb des Rechts umschligt. Gleichzeitig
eroffnet sich dadurch aber der Blick auf die Wirklichkeit des Rechts, so-
dass Kelsens Werterelativismus auch als Ablehnung einer idealistischen
Rechtstheorie betrachtet werden kann. AbschliefSend soll in einem kur-
zen Abschnitt die von Paschukanis selbst vorgebrachte Alternative zur
Rechtsform, die sogenannte »technische Regel«, vor dem Hintergrund
eines »schlechten Romantizismus« des unmittelbaren Zusammenfallens
von Individualitit und Allgemeinheit reflektiert werden.®

3.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre II:
Identifikation von Recht und Privatrecht

Die in der Rezeption dominante, aber irrtiimliche Gleichsetzung von
Rechtssubjekt und Warenbesitzer in Paschukanis’ Rechtstheorie hat fa-
tale Folgen fiir die Bestimmung des Gegenstandes seiner Kritik: Paschu-
kanis’ Kritik der Rechtsform sei, so der Vorwurf, auf eine Kritik des Pri-
vatrechts zu reduzieren, da er mit seinem privatrechtlichen Begriff der
Rechtssubjektivitit die 6ffentliche Sphare vollstandig unreflektiert belas-
se.® Auch diesem Einwand liegt jedoch die Weigerung zugrunde, die Dia-
lektik von Freiheit und Herrschaft, die wesentlich in der Rechtsform ver-
mittelt wird, zu denken. Denn die Charaktermaske des Warenbesitzers

8  Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 47.
Insbesondere Reich, » Marxistische Rechtstheorie zwischen Revolution und
Stalinismus«, S. 155; Rosenbaum, » Zum Rechtsbegriff bei Stu¢ka und Pasu-
kanis«, Kritische Justiz 1971, S. 159; im Hinblick auf Marx” Reduktionis-
mus Menke, Kritik der Rechte, S. 282; Bohler/Paul, »Rechtstheorie als kri-
tische Gesellschaftstheorie«, S. 8o.

195

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

ist ihrerseits keine blof$ privatrechtliche Position, sondern verweist im
Begriff des doppelt freien Lohnarbeiters auch auf die 6ffentlich-recht-
liche Position personlicher Freibeit, die der biirgerliche Staat gewahrt
und garantiert. Paschukanis’ Rechtskritik ist Kritik der Rechtsform und
als solche gerade nicht auf das Gebiet des Privatrechts beschrankt.™ Im
Kern des Begriffs der Rechtssubjektivitit liegt sohin schon die Dialektik
von biirgerlicher Gesellschaft und Staat, Einzelnem und Allgemeinem.
Der Einwand verfehlt im Ansatz den Begriff der Rechtsform: Privatrecht
und offentliches Recht sind unterschieden und zugleich nicht unterschie-
den, sie sind in ihrer Identitit ihr Unterschied und in ihrem Unterschied
ihre Identitit; eine Bewegung, die im Begriff der Rechtsform stattfindet.
Diese beiden »Rechtsformen« — allein die Sprache verrit hier schon die
Wabhrheit der Einheit des Privatrechts und des 6ffentlichen Rechts in der
Rechtsform — sind nicht nur nicht im klassisch-formallogischen Sinn
voneinander unterschieden, sondern sie sind nur durch einander. Einen
ersten Schritt in diese Richtung setzt Kelsen mit der Aufthebung dieser
Dichotomie. Wahrend Kelsen die Dichotomie aber in ein hoheres Drit-
tes, namlich in den rechtserzeugenden Tatbestand schlechthin,'* auflost,
ist Paschukanis’ Position dahingehend zu interpretieren, dass beide Sei-
ten nur als gegenteilige existieren und genau darin ihre Identitit in der
Rechtsform denkbar wird.™

3.2.1 Die Trennung von privatem und offentlichem Recht
als Schein der Rechtsform

3.2.1.1 Die Dichotomie von privatem und offentlichem Recht
als buirgerliche Ideologie bei Kelsen

Im Wesentlichen argumentiert Kelsen, dass der Dualismus von Privat-
recht und offentlichem Recht in der Rechtstheorie angesiedelt ist, wo er
einen Schein produziert, in welchem Rechtsverhaltnisse nach der Stel-
lung der Rechtssubjekte unterschieden sind (Subordinationstheorie). Das
private Recht sei demnach ein Verhiltnis gleichgeordneter oder gleich-
wertiger Subjekte, das 6ffentliche Recht demgegeniiber ein Verhiltnis
zwischen einem tiber- und einem untergeordneten Subjekt. Die Ideologie
dieser begrifflichen Trennung bestehe darin, dass sich das privatrechtliche
Verhiltnis als »eigentliches« Rechtsverhiltnis, das heift als das Verhalt-
nis Freier und Gleicher darstellt, wohingegen das offentlich-rechtliche

10 Siehe auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 112 und Bayer, »Die
Rechtstodmetapher«, ARSP 2020/1, S. 49.

11 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 285.
12 Vgl. Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 56 [S. 30], S. 94 [S. 70].

196

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

Verhiltnis negativ als die Sphire der Gewalt und der Ungleichheit er-
scheint.”s Auf diese Weise werde das Privatrecht, genauer das Privatei-
gentum, zum Betitigungsfeld der Freiheit stilisiert, dem die politische
Herrschaft nur duflerlich gegeniibersteht. Darin komme nun die klassi-
sche biirgerliche Ideologie einer vollstindigen Trennung von Gesellschaft
und Staat, von Privatem und Politischem zum Ausdruck.™

Dies ermogliche, so formuliert Kelsen wohl unter dem Eindruck des
Sowjet-Marxismus, auch der marxistischen Rechtstheorie, das Verhalt-
nis der politischen Herrschaft zur kapitalistischen Ausbeutung zu ver-
decken.’s Wird ndmlich das Recht auf diese Weise ausschliefSlich als
Ausdruck des Okonomischen begriffen, so bleibt die Staatsgewalt als
zweckneutrales Instrument erhalten. Diesem oberflichlichen Ideologie-
begriff entsprechend geht Kelsen dabei vom bloffen Schein dieser Dicho-
tomie bzw. davon aus, dass lediglich die juristische Kategorisierung den
Schein einer Trennung in privates und 6ffentliches Recht erzeugt. Er ist
daher auch nicht in der Lage, die Feststellung der ideologischen Funk-
tion des begrifflichen Dualismus weiterzudenken und zu erkennen, dass
daneben ein realer Dualismus von buirgerlicher Gesellschaft und biir-
gerlichem Staat, von bourgeois und citoyen existiert, der sich im Dualis-
mus des privaten und offentlichen Rechts vergegenstandlicht. Im Hin-
blick auf die Rechtswissenschaft trifft Kelsens Kritik den ideologischen
Kern einer solchen dichotomen Systematisierung von Rechtsverhiltnis-
sen, doch muss die Kritik auf den Schein in seiner wirklichen Vermitt-
lung im Recht selbst erweitert werden.

3.2.1.2 Der Doppelcharakter des Rechts und der eigene Schein
der Rechtsform bei Paschukanis

Mit Paschukanis stellt sich daher die Frage, ob nicht die Rechtsform
selbst, unabhingig von einer ihr duflerlichen Darstellung durch die
Rechtswissenschaft, einen solchen ideologischen Schein produziert; oder
anders formuliert, ob es eine Seite ihres Fetisches ist, das Verhiltnis von
privatem und offentlichem Recht zu verzerren. Ausgangspunkt dieser
These ist folgende Diagnose:

Das Problem des subjektiven und des objektiven Rechts ist das allge-
mein philosophisch formulierte Problem des Menschen als Biirger und
des Menschen als Staatsbiirger. Dasselbe Problem taucht noch einmal

13 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 284; Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lich-
te materialistischer Geschichtsauffassung«, S. 119.

14 Vgl. auch Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 286f.

15 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. T16f.

197

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

in nunmehr konkreter Gestalt als das Problem des 6ffentlichen und des
Privatrechts auf.

Das subjektive bzw. private Recht entspricht dabei dem Menschen als
Teil der burgerlichen Gesellschaft, das heiflt dem nach seinem Privatin-
teresse handelnden Subjekt, das objektive bzw. 6ffentliche Recht hinge-
gen dem Menschen als Staatsbiirger, das heifSt dem nach dem Allgemei-
ninteresse handelnden Subjekt. Eine solche Scheidung verschleiert — hier
argumentiert Paschukanis noch wie Kelsen auf der Ebene der Rechts-
wissenschaft — die wechselseitige Bedingtheit von bourgeois und cito-
yen bzw. von Einzel- und Allgemeininteresse. Der interne Widerspruch
des buirgerlichen Individuums wird in dieser Trennung positiviert und
die beiden einander nun dufSerlichen Gegensitze festgehalten. Besitz-
biirger und Staatsbiirger erscheinen dadurch nicht mehr als zwei Seiten
des biirgerlichen Individuums, sondern es wird die Seite des Privatinte-
resses naturalisiert und in dieser Naturalisierung mit dem Pradikat der
Urspriinglichkeit versehen. Allgemeines und Einzelnes, Allgemeinwille
und Einzelwille bezeichnen jedoch ein einziges Verhiltnis, sodass keine
Seite fur sich alleine bestehen kann.*” So lesen wir auch bei Paschuka-
nis, dass eine solche »Grenze zwischen dem egoistischen Interesse des
Menschen als Mitglied der biirgerlichen Gesellschaft und dem allgemei-
nen abstrakten Interesse des politischen Ganzen nur in der Abstraktion
gezogen werden kann«.™ Genau diese Abstraktion ist aber die Rechts-
form, in welcher sich die Menschen nur in Absehung ihrer individuellen
Besonderheiten, als Freie und Gleiche begegnen. Im Rechtsfetischismus
scheint die Rechtssubjektivitit auch jenseits des Verhiltnisses, welches
sie allererst konstituiert, eine natiirliche Eigenschaft des Menschen zu
bilden. Die Rechtssubjektivitit abstrahiert daher auch vom Rechtsver-
hiltnis als ihrer Existenzbedingung. Die Verschleierung des Rechtsver-
haltnisses, dessen also, dass Rechtssubjektivitidt nur im Gegeniiber einer
anderen entsteht, fithrt zu einem einseitigen, blof§ die Position des Ein-
zelnen betonenden Begriff von Rechtssubjektivitt.

Es ist folglich die Rechtsform selbst, die vermittels ihrer Abstraktion
des konkreten Menschen zum isolierten Rechtssubjekt den Schein er-
zeugt, eine Sphare der Einzelbeit oder Privatheit stiinde einer Sphare der
Allgemeinbeit oder Offentlichkeit unvermittelt gegeniiber. Paschukanis’
Pointe besteht darin, die Position der Vereinzelung und Privatheit mit
der Rechtsform zu identifizieren.” Das Recht ist genau jene fetischisierte

16 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 102 [S. 79].

17 Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 8o.

18 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 102 [S. 79]. Oder im Moralfetisch,
siehe dazu unter 3.3.1.

19 Vgl. Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 77, der dies im Hinblick auf Rous-
seau formuliert.

198

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

Form, in der der Einzelne als Unmittelbares gegen ein ihm dufSeres All-
gemeines bzw. ein ahistorisches, unmittelbares Privatinteresse gegen ein
ebenso unvermitteltes Allgemeininteresse auftritt. Nur in dem Sinne sind
»die Grundziige des biirgerlichen Privatrechts zugleich auch die charak-
teristischen Merkmale des rechtlichen Uberbaues iiberhaupt«.>

3.2.1.3 Die Einheit des Widerspruches zwischen
privatem und 6ffentlichem Recht

Gegen eine solche Interpretation stehen Formulierungen, die wiederum
eine Reduktion des offentlichen auf das private Recht, also eine Auf-
hebung der Trennung nahelegen. So schreibt Paschukanis etwa, dass
in dem fur die buirgerliche Gesellschaft charakteristischen Auseinander-
treten von oOffentlichem und privatem Recht die allgemeinen Interes-
sen »unfreiwillig die Form von Privatinteressen, das heifst Rechtsform
an[nehmen]«,>* um gleich danach wieder deren Trennung zu propagie-
ren: » Wie konnte das, was gesondert nicht existiert, ineinander tiber-
gehen?«** Dieses Hin und Her seiner Argumentation entspringt jedoch
wiederum, so meine These, der Rechtsform selbst, denn das 6ffentliche
Recht kann »selbst nur in seiner Bewegung entwickelt werden, in der
e[s] gleichsam fortwihrend von dem Privatrecht abgestofSen wird, in-
dem e[s] sich als Gegensatz des letzteren zu bestimmen strebt und dann
wieder zu ihm als zu seinem Schwerpunkt zurtickkehrt«.*> Gerade da-
rin, diesen Gegensatz zu beherbergen, liegt die wesentliche Eigenheit der
Rechtsform.* Mit dem Begriff »Schwerpunkt« haben wir, so meine ich,
ein geeignetes Bild vor Augen, das uns die Bewegung der Rechtsform
veranschaulicht, ohne dabei in einen Reduktionismus zu verfallen. Einen
klugen Schachzug hinsichtlich des Reduktionismus-Vorwurfes macht je-
doch Lagasnerie, wenn er sich weder auf die Verteidigung des 6kono-
mischen Reduktionismus noch darauf einlisst, ihn zu bestreiten, son-
dern vielmehr zum Gegenangriff tibergeht und den Reduktionismus zum
einzigen » Ausgangspunkt einer erhellenden Analyse der Gesellschafts-
welt« erkldrt.>s Denn erst der 6konomische Reduktionismus ist es, der
dem Gegenstand — etwa dem Staat, dem Recht oder dem kulturellen Ge-
schmack - eine Sonderbehandlung verweigert und dessen mythische Ein-
zigartigkeit auflost.>¢

20 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 39 [S. 13].
21 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 104 [S. 81].
22 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 106 [S. 83].
23 Ebd.

24 Ebd.

25 Lagasnerie, Verurteilen, S. 87.

26 Lagasnerie, Verurteilen, S. 86.

199

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Wenn Kelsen Paschukanis die Reproduktion der biirgerlichen Ideolo-
gie als einer Trennung von privatem und offentlichem Recht zuschreibt
und ihm also den Vorwurf macht, den privatrechtlichen Eigentumsver-
haltnissen die »6ffentlich-rechtlichen Verhiltnisse als >Gewalt« oder
sHerrschafts«-Verhiltnisse gegeniiberzustellen«*” bzw. »die Einsicht in
den unmittelbaren Zusammenhang von Staat und Eigentum, von poli-
tischer Herrschaftssphire und subjektivem Privatrecht verhindern [zu
wollen]«,*® dann tbersieht er nicht nur die interne Dynamik von All-
gemeinem und Einzelnem im Begriff der Rechtssubjektivitit. Er tiber-
sieht insbesondere die Vermittlung der Rechtssubjektivitit durch den
Staat, der als offentlich-rechtlicher Garant der rechts- und warenformi-
gen Konkurrenz fungiert.* Dieses Missverstandnis ist allerdings die not-
wendige Folge seines Ideologiebegriffes und der damit einhergehenden
Trennung von Rechtstheorie und Recht. Weil Kelsen Paschukanis’ Ideo-
logiekritik so versteht, als betrife sie blofs die theoretische Darstellung
des Rechts, muss er konsequenterweise auch die Aufrechterhaltung des
— wenn auch vermittelten — Dualismus von 6ffentlichem und privatem
Recht bei Paschukanis der buirgerlichen Ideologie zurechnen. Kelsen ob-
liegt dabei wieder dem Irrtum, dass die Wirklichkeit des Rechts — sei es
nun das positiv gesetzte Recht oder das Rechtsverhaltnis — widerspruchs-
frei sei. Anders formuliert verortet er den Widerspruch nicht auf der Sei-
te des Gegenstandes, sondern auf der Seite des sich auf die Wirklichkeit
beziehenden Subjekts.3°

3.2.2 Sozialrecht und Rechtsform

Weil Paschukanis die Rechtssubjektivitit, das heifdt die Position isolier-
ter Freier und Gleicher, als Dreh- und Angelpunkt der Rechtsform denkt,
muss ihm das subjektive Recht als primir erscheinen. Es ist ja gerade das
materielle Interesse des biirgerlichen Individuums, das sich im subjekti-
ven Recht bzw. in der Rechtssubjektivitat manifestiert.>' In diesem Sinne
ist, kontrar zu Kelsen, »die Rechtsverpflichtung als Abglanz und Korrelat
des subjektiven Rechtsanspruches zu betrachten«.3* Wie im zweiten Ka-
pitel ausgefiihrt, muss die subjektiv-berechtigende Seite des Eigentums-
rechts gegen die auf dritte Personen gerichtete Unterlassungsdimension

27 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 284.

28 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. r16f.

29 Ebenso tbersieht er die Bedeutung der staatlichen Zwangsgewalt fiir Pa-
schukanis’ Rechtsbegriff, siche dazu 2.3.2.4 und 2.4.3.2.

30 Siehe dazu bereits 1.3.1.

31 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 99 [S. 75].

32 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 99 [S. 76].

200

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

des Eigentumsrechts hervorgehoben werden, um einen adiquaten Begriff
von Ausbeutung bzw. des besonderen Gebrauchswerts der Ware Arbeits-
kraft bilden zu konnen. Hier argumentiert Paschukanis stringent und
verstrickt sich nicht, wie etwa Bung zu zeigen versucht, in einen Selbst-
widerspruch. Bung verzichtet auf die entscheidenden Passagen, wenn er
zitiert, dass » Rechte nichts anderes sind als [...] Verpflichtungen ande-
rer««.33 Paschukanis hingegen schreibt, dass sich das Recht nur begreifen
lasst, wenn es »den Trager und Inhaber des Rechts in sich schliefSt, des-
sen Rechte nichts anderes sind als die ihm gegeniiber bestehenden Ver-
pflichtungen anderer« (Hervorhebung L.L.O.).3 Das Charakteristische
der Rechtsform ist das Setzen und Voraussetzen des Rechtssubjektivi-
tat bzw., »dass sie mit privaten isolierten Subjekten rechnet«, wohinge-
gen die Verpflichtung der anderen den durch den Staat gewiahrleisteten
Schutz des Eigentumsrechts bezeichnet.’s Das (subjektive) Recht wird
nicht aufgelost in die Verpflichtung, sondern im Gegenteil wird die Ver-
pflichtung in die durch den Staat garantierte subjektive Berechtigung
zuriickgefithrt; die Verabsolutierung der Berechtigung bzw. des Eigen-
tumsrechts manifestiert sich in der Verpflichtung aller anderen als »au-
ere Zwangsmafligkeit«.3¢

Dabei leistet Paschukanis auch eine Reformulierung der durch Marx
in der Kritik des Gothaer Programms formulierten Kritik an der Sozi-
algesetzgebung. Trotz ihrem gemeinsamen Ursprung in der Rechtsform
kommt dem offentlichen Recht, insbesondere der Sozialgesetzgebung,
eine regulierende Funktion gegeniiber dem Privatrecht als der Sphire
egoistischer Interessen zu. Wie Marx im 8. Kapitel des Kapitals zum
Kampf um die Lange des Arbeitstages schreibt, stehen dem »Heifshun-
ger nach Mehrarbeit« jenseits der sehr elastischen physischen und mo-
ralischen Schranke keine aus der Natur des kapitalistischen Produk-
tionsprozesses selbst erwachsenden Schranken entgegen.’” Gegen das
(private) Recht des Kapitalisten als Kaufer, das auf die Ausdehnung der
Mehrarbeit zielt, steht das (private) Recht des Arbeiters als Verkaufer,
das auf die Beschrankung der Mehrarbeit zielt. »Es findet hier also eine
Antinomie statt, Recht wider Recht, beide gleichmifSig durch die Ge-
setze des Warentausches besiegelt. Zwischen gleichen Rechten entschei-
det die Gewalt.«3® Die Gewalt, die Marx hier meint, ist die neutrale Ge-
walt des buirgerlichen Staats, die politische Entscheidung, regulierend
in die Produktionsprozesse einzugreifen bzw. einen Eingriff vermittelt

33 Bung, »»Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen««, S. 50.
34 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 100 [S. 76].

35 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 100 [S. 77].

36 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 165 [S. 147].

37 MEW 23,S. 250, S. 246, S. 249.

38 MEW 23,S. 249.

201

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

durch Interessenvertretungen und Gewerkschaften zuzulassen. Offent-
lich-rechtliche sozialgesetzgeberische Mafinahmen sind daher nicht aus-
schliefSlich unmittelbare Resultate des Klassenkampfes, sondern vermit-
telt durch die politische Entscheidung der neutralen Gewalt Staat, die in
die Mehrwertproduktion regulierend eingreift. Jedoch ist es die List der
okonomischen und der neoliberalen Vernunft, dass 6ffentlich-rechtliche
sozialgesetzgeberische Mafinahmen als Resultate des Klassenkampfes
(auch) zu einer Form der Immanenz der Produktionsverhiltnisse wer-
den. Arbeitsschutzmafinahmen und Arbeitszeitverkiirzungen, Quotenre-
gelungen und Forderung von Inklusion perpetuieren Ausbeutung, weil
sie die Lohnform selbst unberiihrt lassen.

Gegen die zivilrechtliche Fundierung der Rechtsform und ihr Primat
des subjektiven Rechts die Sozialpflichtigkeit des Eigentums anzufiih-
ren, wie dies etwa Karl Renner unter dem Pseudonym Josef Karner tut,
bezeichnet Paschukanis zudem als »Heuchelei«.3* Aber wieso ist dieser
umfassende Begriff einer Sozialpflichtigkeit des Eigentums, in dem Ge-
danken sozialer Gerechtigkeit wie konkrete sozialgesetzgeberische Mafs-
nahmen mitschwingen, so treffend? Damit schliefSt er nicht, wie etwa
Menkes Interpretation der Marx’schen Rechtskritik nahelegt,+ das So-
zialrecht aus seiner Rechtskonzeption aus. Er verkennt auch nicht das
Sozialrecht in seiner Herrschaftsfunktionalitit, denn er weifs um die in
der Kritik des Gothaer Programms formulierte Kritik an der Systemim-
manenz reformerischer Mafnahmen. Heuchlerisch ist die Vorstellung ei-
ner Sozialpflichtigkeit des Eigentums in dem Sinne, dass Sozialgesetzge-
bung nicht moralisch motiviert, sondern Resultat von Klassenkampfen,
das heifSt Auseinandersetzungen zwischen Arbeiter- und Kapitalfraktion
ist.#* Was politisch erkampft wurde, wird im Begriff der Sozialpflichtig-
keit des Eigentums zur Tugend des Kapitals, diese Tugend zum ideologi-
schen Schein. Zugleich ist die Vorstellung einer Sozialpflichtigkeit aber
insofern keine Heuchelei, als sie auf die Wirklichkeit reflektiert; denn
Sozialpflichtigkeit ist bis zu einem gewissen Grad — der Kampf um die
Festlegung dieses Grades ist der Kampf um den Normalarbeitstag —+

39 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 98 [S. 75].

40 Menke, Kritik der Rechte, S. 282ff. Menkes Begriff des Sozialrechts bezeich-
net in einem umfassenden Sinn »Rechte auf soziale Teilhabe«, darunter ist
insbesondere auch im Anschluss an Jirgen Habermas die kommunikative
Teilhabe am rationalen Diskurs gemeint. In diesem weiten Sinn kann Men-
kes Begriff des Sozialrechts auch als Erweiterung der Marxschen Rechtskri-
tik verstanden werden.

41 Zum Kampf um den Normalarbeitstag siche MEW 23, S. 294-315.

42 Vgl. MEW 23, S. 246, wo er von der »physischen Schranke« und der »mo-
ralischen Schranke« des Arbeitstages spricht. Die Festlegung dieser durch-
aus »elastischen« Schranken ist der Kampf um die Normierung des Arbeits-
tages (S. 249).

202

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

Reproduktionsbedingung des Kapitalismus bzw. Voraussetzung dieser
Wirtschaftsweise. Offentlich-rechtliche MafSnahmen zur Beférderung
sozialer Gerechtigkeit sind damit kein Argument gegen eine Entwick-
lung der Rechtssubjektivitiat aus dem materiellen Interesse des burgerli-
chen Individuums, sondern verweisen ihrerseits auf das Wechselverhalt-
nis zwischen kapitalistischer Produktionsweise und politischer Gewalt.+3

Paschukanis’ Rechtskonzeption ist demzufolge keine kategorische
Leugnung des offentlichen Rechts, sondern im Gegenteil verweist er auf
den »MafSnahmencharakter, Subordinations- und Zwangsaspekt« des
Rechts, wenn er die Rechtssubjektivitit in ihrer wirklichen Verallgemei-
nerung an die neutrale Instanz Staat ruckbindet.#+ Dieses Primat des
subjektiven Rechts ist auch nicht die von Kelsen, aber auch Jellinek kri-
tisierte naturrechtliche Fiktion vorstaatlicher Rechte,* sondern die Kon-
sequenz einer Rechtstheorie, die sich aus der Einsicht in die materiellen
Produktionsverhaltnisse der Gesellschaft entfaltet. Weil fur Paschukanis
Recht gerade der Ausschluss unmittelbarer Gewalt bei gleichzeitiger mit-
telbarer Zwangsgewalt durch das Neutrum Staat ist, ist das 6ffentliche
Recht immer mitgedacht, wenngleich nicht in seiner dogmatischen Ei-
genheit gegentiber dem Privatrecht reflektiert. Das ist jedoch kein Man-
gel der Theorie, sondern schlicht nicht Gegenstand einer rechtstheoreti-
schen Untersuchung der Rechtsform. Der Dualismus von o6ffentlichem
und privatem Recht interessiert Paschukanis nur insoweit, als darin die
Dialektik biirgerlicher Verhiltnisse bzw. die wechselseitige Bedingtheit
von kapitalistischer Produktionsweise und Staat zum Ausdruck kommt.
Wie sich dieser Dualismus positiviert, das heifSt in konkreten Gesetzen
oder Gesetzesauslegungen niederschlagt, ist ein blofS sekundares Phano-
men, sodass etwa auch die Existenz der sogenannten »subjektiven 6f-
fentlichen Rechte« (Georg Jellinek) kein Argument gegen den Vorwurf
des Zivilrechtsreduktionismus ist.* Im Gegenteil sind sie

nur etwas umgestaltete[] private[] Rechte (und folglich auch private[]
Interessen), die sich in eine Sphire dridngen, in der das unpersonliche,
durch die Normen des objektiven Rechts reflektierte Gemeininteresse
herrschen sollte.+”

Paschukanis beschreibt hier die Schwierigkeiten einer dogmatischen
Rechtswissenschaft, die das Wechselverhiltnis von privatem und offent-

43 Irrtimlich wieder Uhlig, Das Recht bei Marx und im Materialismus, S. 91,
der Paschukanis in offensichtlich moralischer Emporung » Geringschitzig-
keit gegeniiber dem Emanzipationspotenzial des Rechts« vorwirft.

44 Elbe, »Warenform, Rechtsform, Staatsform«, S. 50.

45 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 1745 Georg Jellinek, System der subjektiven
offentlichen Rechte, Freiburg: Mohr 1892, S. 1.

46 So aber Bayer, »Die Rechtstodmetapher«, S. 49.

47 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 103 [S. 80].

203

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

lichem Recht nicht sieht und daher mit nominalistischen Konstrukten
wie den »subjektiven offentlichen Rechte« vor unlosbare Widersprii-
che gestellt ist, obwohl der Begriff des subjektiven 6ffentlichen Rechts
selbst schon dieses Verhaltnis andeutet. Stehen folglich privates und 6f-
fentliches Recht in einem derartigen Wechselverhaltnis bzw. ist erkannt,
dass in der Rechtsform der in dieser Dichotomie zum Ausdruck kom-
mende Gegensatz von biirgerlicher Gesellschaft und Staat aufgehoben
und aufbewahrt ist, so kann, wenn wir Paschukanis’ Rechtsformkritik
bis zu diesem Punkt gefolgt sind, auch das offentliche Recht — in dieser
fiktiven Isolation — nicht die Aufgabe eines alternativen Ordnungssys-
tems erfullen.

3.2.3 Aquivalenzprinzip der Strafe

Paschukanis’ Strafrechtstheorie ist in der Rezeptionsgeschichte weitge-
hend unbeachtet geblieben. Sie ist fur unsere Zwecke jedoch von grofSer
Bedeutung, nicht nur weil sich am Strafrechtsbegriff eine weitere Front
in der Auseinandersetzung mit dem Vorwurf des Zivilrechtsreduktionis-
mus auftut, sondern besonders weil darin zentrale Narrative der mo-
dernen Strafrechtstheorie, welche den Wandel von der Vergeltung zur
Pravention als Fortschrittsgeschichte erzahlt, dekonstruiert sowie eine
weitere Dimension des Rechtsfetischismus erschlossen wird. In der Fol-
ge soll Paschukanis’ Strafrechtsbegriff auch in Rickgriff auf Lagasne-
rie rekonstruiert werden, der in seinem Buch Verurteilen. Der strafende
Staat und die Soziologie zentrale Gedanken von Paschukanis wieder-
aufgreift, ohne ihn — und ich wiederhole mich mit dieser Beobachtung
— namentlich zu nennen oder tiberhaupt auf die marxistische Traditi-
onslinie explizit Bezug zu nehmen. Durchaus kann jedoch Lagasneries
Projekt eines Nachweises der gesellschaftlichen Logik des Strafrechts-
systems oder allgemeiner formuliert eines Nachweises der »groflere[n]
und globalere[n] politischen [und man miisste erganzen: 6konomischen;
L.L.O] Rationalitit«, die sich in der spezifischen strafrechtlichen Wirk-
lichkeit »einrichtet und entfaltet«, als Fortsetzung der Rechtsfetischkri-
tik verstanden werden. 4

Im Wesentlichen betrachtet Paschukanis das Strafrecht als spezifische
Form des dquivalenten Tausches, der »unfreiwillig« und »nachtraglich,
nach der willkiirlichen Handlung einer der Parteien« abgeschlossen

48 Geoffroy de Lagasnerie, Verurteilen. Der strafende Staat und die Soziologie.
Berlin: Suhrkamp 2017, S. 17. Und tatsichlich spricht Lagasnerie einmal
vom »Gesetzesfetischismus«, der im Strafrechtsstaat erzeugt wird (Lagas-
nerie, Verurteilen, S. 237) oder von der Strafjustiz als »Ritus der Entpoliti-
sierung, Enthistorisierung und Entsozialisierung« (Lagasnerie, Verurteilen,

S.134).

204

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

wird und in welchem die »Proportion zwischen Verbrechen und Ver-
geltung« verhandelt wird.# Dabei kniipft er an die Aristotelische Leh-
re der Tauschgerechtigkeit an, in welcher die Ausgleichung durch frei-
willige Handlung (Kauf, Verkauf, Darlehen usf.) von der Ausgleichung
durch unfreiwillige Handlung (jede Art von Verbrechen bzw. Delikt,
das eine Strafe als Aquivalent nach sich zieht) unterschieden wird.s° Die
Strafe sei, so Paschukanis, der Ausgleich des vom Verletzten erlittenen
Schadens. Und auch Lagasnerie schreibt, dass die Justiz nicht in erster
Linie auf »der Institution der Logik der Verantwortung«, sondern auf
einer »Okonomie der Verletzungen« beruht.s* Anders als im zivilrechtli-
chen Schadenersatzrecht treten jedoch im modernen Strafrecht der Ge-
schadigte und seine Schadigung weitgehend in den Hintergrund, ist das
Strafmafs doch primar abhingig von der Verletzung einer strafrechtli-
chen Norm, das heifst der Erfullung eines strafrechtlichen Tatbestandes
bzw. der Begehung eines Delikts, worauf insbesondere Kelsen hinwei-
sen wird.s* Tritt der Geschiddigte bzw. dessen Anspruch in den Hinter-
grund, so scheint die Aquivalentform zunichst verschwunden. Paschu-
kanis halt allerdings daran fest, dass der Geschadigte dennoch stets die
Grundlage oder den Hintergrund des Strafprozesses bildet, wenn auch
in verzerrter Gestalt eines Ubergeordneten offentlichen Interesses, der
Staatsanwaltschaft:

Die Abstraktion des verletzten 6ffentlichen Interesses stiitzt sich auf die
ganz reale Figur des Geschidigten, der sich personlich oder durch einen
Vertreter am ProzefS beteiligt und diesem seinen lebendigen Sinn gibt.53

Paschukanis weist iiber »die Aquivalenzlogik des materiellen Strafge-
dankens« hinaus auf »die merkantile Logik des Strafprozesses« hin:s+
Die Staatsanwaltschaft fordert eine schwere Bestrafung, das heifst ei-
nen »hohen Preis«, der Angeklagte bittet um Schonung, das heifst um
»PreisnachlafS«, und »das Gericht erkennt nach Billigkeit«.5s In diesem
Sinne zeigt Paschukanis auch die andere Seite der Prozessgarantien auf,
die die merkantile Logik widerspiegelt. Die Offentlichkeit des Verfah-
rens dient demnach der Kontrolle und Bekundung der RechtmifSigkeit

49 Ebd.

so Ebd.

st Lagasnerie, Verurteilen, S. 191.

52 Der Grad der Schidigung fliefSt daher bereits in die Beurteilung ein, wel-
ches Delikt durch die Tathandlung tiberhaupt erfiillt ist (leichte oder schwe-
re Korperverletzung, Entwendung oder Diebstahl etc.); er fliefSt aber auch
nachtriglich in die Bemessung des Tagessatzes (wenn das Opfer eines Ge-
waltdelikts ganz besonders brutal geschidigt wurde etc.) ein.

53 Paschukanis, Allgemeine Rechislebre, S. 178 [S. 161].

54 Bung, »Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen««, S. 56.

55 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 178 [S. 161].

205

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

der gerechten Festsetzung der »Zahlung« (Freiheits- oder Geldstrafe),
der Anspruch auf miindliche Verhandlung dient der Moglichkeit, »um
seine Freiheit zu feilschen«, und die Verteidigung durch Rechtsanwil-
te kommt den »Dienste[n] eines erfahrenen Gerichtsmaklers« gleich.s¢

Paschukanis gesteht zu, dass diese Konstruktion auf den ersten Blick
naiv erscheinen mag,’” doch lassen wir die Aquivalenzlogik beiseite und
folgen dem Narrativ der Uberwindung des Vergeltungsgedankens im
Priaventionsgedanken des modernen Strafrechts, glauben wir daher, dass
es tatsdchlich nur darum geht, die Gesellschaft vor dem Angeklagten
zu schiitzen (Generalpravention) und/oder den Angeklagten zu bessern
(Spezialpravention), dann verfliichtigt sich auf einen Schlag »der ganze
Sinn der Bezeichnung >Strafe««.5® Das selbst schon fragwiirdige und be-
sonders von Foucault in Uberwachen und Strafen entbléfite, pathologi-
sierende Interesse, auf den Angeklagten in der Justiz- oder Straf(vollzugs)
anstalt general- und spezialpriaventiv »einzuwirken« oder denselben zu
»resozialisieren«, ist verschwindend klein im Vergleich zum »wirkungs-
volle[n] Augenblick des Urteilsspruches« und der Feststellung des Straf-
mafSes.s* Paschukanis will nicht leugnen, dass das moderne Strafrecht
general- und/oder spezialpriventive Uberlegungen anstellt, doch er-
schopft es sich nicht darin. Neben dem »sozialen Zweck« der Praventi-
on besteht jedoch ein weiteres »irrationelles, mystifizierendes, absurdes
Moment« und gerade darin tritt das Spezifikum der Rechtsform, der abs-
trakten Rechtssubjektivitit wieder hervor:®

Die Entziehung der Freiheit auf eine im gerichtlichen Urteil vorher fest-
gesetzte bestimmte Frist ist die spezifische Form, in der das moderne,
das heifst buirgerlich-kapitalistische Strafrecht das Prinzip der dquivalen-
ten Vergeltung verwirklicht. Diese Form ist unbewufSt aber tiefliegend
mit der Vorstellung vom abstrakten Menschen und von der abstrakten,
durch Zeit mefSbaren menschlichen Arbeit verbunden.®

Paschukanis bricht mit dem Narrativ des modernen Strafrechts, in wel-
chem die falsche und riickschrittliche Idee der Vergeltung durch die fort-
schrittliche, aufklarerische Idee des sozialen Schutzes vorgestellt wird.
Auch fur den Bereich des Strafrechts betont er, dass die Entwicklung
nicht blof§ in und aus den Ideen der Menschen zu begreifen ist, sondern
an die materielle 6konomische und gesamtgesellschaftliche Basis riickzu-
binden ist. Dabei muss die Vergeltung der Begehung eines Delikts mit ei-
nem vorweg bestimmten »Sttick abstrakter Freiheit« in Zusammenhang

56 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 185 [S. 168
57 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 170 [S. 152
58 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 178 [S. 161
59 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 183 [S. 167
60 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre,S. 178 [S. 161
61 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre,S. 182 [S. 165

206

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

mit der Freiheit und Gleichheit des abstrakten Rechtssubjekts, des abs-
trakten Warenbesitzers, des entfremdeten Lohnarbeiters begriffen wer-
den.** Der »arithmetische Ausdruck fir die Harte des Urteils« entspricht
dabei der exakten Abrechnung der dem Schaden entsprechenden Ver-
glitung.®

Doch ob sich das in der Staatsanwaltschaft vergegenstindlichende,
verletzte offentliche Interesse tatsichlich noch auf den real Geschidig-
ten bezieht bzw. ob sich die zu bestrafende Verletzung tatsiachlich auf
die Verletzung des real Geschidigten reduzieren lasst, ist zweifelhaft. Pa-
schukanis tibersieht, dass der Begriff der Strafe einen Bruch mit der zivil-
rechtlichen Logik des Schadenersatzes darstellt, dass sich in der Strafe,
wie er selbst schreibt, eine Mystifikation vollzieht, die tiber den gerech-
ten Ausgleich des real verursachten Schadens hinausweist. Dies schon al-
lein aus dem Grund, dass das strafgerichtliche Verfahren — von prozes-
srechtlichen Feinheiten abgesehen — in mehrfacher Weise auf ein reales
Opfer der delinquenten Handlung verzichten kann: Etwa liegt die Zu-
stindigkeit zur Einleitung eines Strafverfahrens nicht beim Opfer, son-
dern bei der Staatsanwaltschaft;®+ auch ist mit der Versuchsstrafbarkeit
ein relatives weites Feld zwar »erfolgloser«, jedoch strafbarer Handlun-
gen erfasst, in denen die Existenz eines Opfers schon begrifflich ausge-
schlossen ist.% Dennoch evoziert das strafgerichtliche Verfahren entge-
gen der positivrechtlichen Lage in seiner gesamten, auch sprachlichen,
Aufbereitung und mit einem sonderbaren moralischen Pathos den Ein-
druck, der Angeklagte habe sich der ganzen Welt gegentiber schuldig ge-
macht. Tatsachlich vertritt die Staatsanwaltschaft auch nicht die Inte-
ressen des Opfers einer strafbaren Handlung, sondern ihre Aufgabe ist
die »Wahrung der Interessen des Staates« (Hervorhebung L.L.O.).¢¢ Die
Staatsanwaltschaft fungiert sowohl im kontinentaleuropdischen (etwa
Osterreich, Deutschland, Frankreich) als auch im angloamerikanischen
Rechtskreis bzw. im Common-Law als Vertreterin eines Allgemeininter-
esses, sei dies mit »Staat«, »Gesellschaft« oder » Volk« betitelt.

62 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 182 [S. 165].

63 Ebd.

64 Im Unterschied zur Anklage durch die Staatsanwaltschaft ist die Anzeige
nicht mit der Einleitung des Strafverfahrens zu verwechseln, sondern blof§
eine Weise, wie der Staatsanwaltschaft die Begehung einer Straftat bekannt
werden kann.

65 Vom Opfer einer Straftat zu sprechen, bedeutet, vom Opfer einer bestimm-
ten Straftat zu sprechen. Dass der versuchte Mord kein (Mord-) Opfer
kennt, schlieft nicht aus, dass dem versuchten Mord eine »erfolgreiche«
Korperverletzung voranging, der ein entsprechend verletztes Opfer korres-
pondiert. Dieses Opfer ist jedoch das Opfer der Korperverletzung und nicht
das — begrifflich unmogliche — Opfer eines versuchten Mordes.

66 § 1 StAG.

207

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

So beobachtet Lagasnerie sehr scharfsinnig, dass das Bestrafungs-
system eine Szene konstruiert, in der sich das Individuum gegen »die
Gesellschaft« oder »das Allgemeine« zu verantworten hat.” Die Ver-
selbstindigung des Allgemeininteresses und die Verdrangung des real
Geschadigten im Strafverfahren hilt auch Hegel fest: »Statt der verletz-
ten Partei tritt das verletzte Allgemeine auf, das im Gerichte eigentiim-
liche Wirklichkeit hat«.¢® Praziser als Paschukanis leitet Hegel hieraus
das rechtsstaatliche Prinzip der Offentlichkeit des Verfahrens ab. Denn
tritt dem Verbrecher das verletzte Allgemeine als eigentliches Opfer der
delinquenten Handlung gegentiber, betrifft die Entscheidung im Straf-
verfahren, das heifst Freispruch oder Verurteilung, zwar ihrem beson-
deren Inhalt nach die konkret beteiligten Personen, ihrem allgemeinen
Inhalt nach jedoch »das Interesse aller«.® Die Offentlichkeit des Ver-
fahrens muss als die notwendige Kehrseite des Rechts als Bewdhrungs-
prozess verstanden werden, in welchem sich das Allgemeine gegen seine
Verletzung durch den Verbrecher »als notwendiges vermitteltes Dasein
bewahrt«.7 Das Verbrechen ist bei Hegel immer schon in dieser Kolli-
sion mit dem Allgemeinen, als dieses besondere, sich uiber das Allgemei-
ne Hinwegsetzende bzw. als der sich der Anerkennung des Allgemeinen
verweigernde besondere Wille bestimmt.”* Der Offentlichkeitsgrundsatz
ist daher der ideologische Euphemismus fir die Verselbstindigung und
Durchsetzung des Allgemeinen, das in einer tautologischen Selbstrefle-
xion des Rechts miindet: »Das Recht der Offentlichkeit beruht darauf,
dafs der Zweck des Gerichts das Recht ist, welches als Allgemeinheit
auch vor die Allgemeinheit gehort«.”> Denken wir zu Ende, was Hegel
uns als tautologische Selbstreflexion des Rechts im Gerichtssaal vore-
xerziert, so konnen wir in einer plakativen Polemik festhalten, dass im
biirgerlichen Rechtsstaat jeder Prozess ein Schauprozess ist, weil in ihm
das Zur-Schau-Stellen des Rechts und dessen Bewahrung zum Prinzip
und Selbstzweck werden.”s

Lagasnerie kommt hinsichtlich des sonderbaren Moments der Verur-
teilung, der den mystifizierenden und selbstreferentiellen Charakter des
Strafrechtssystems offenbart, zu einem ganz dhnlichen Urteil:

In den Gerichtsprozessen, an denen ich teilgenommen habe, schien mir
immer ein Moment die Fahigkeit der Justiz zu enthiillen, im Leerlauf
zu funktionieren und ohne sich Fragen zu den eigenen Operationen zu

67 Lagasnerie, Verurteilen, S. 188.

68 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 374, § 220.

69 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 376, § 224.

70 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 186, § 97 Zusatz.
71 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 174, § 83 Zusatz.
72 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 377, § 224 Zusatz.
73 Vgl. auch Lagasnerie, Verurteilen, S. 240.

208

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

stellen: der Moment, in dem die Frage nach dem Strafmaf$ erortert wird,
zu dem der Angeklagte verurteilt werden sollte.”

In diesem Moment kulminiert die strukturelle Unfahigkeit einer
nicht-tautologischen Selbstreflexion des Strafprozesses, das heifdt zur
Reflexion derjenigen Voraussetzungen, die im Strafprozess implizit vor-
aus-gesetzt, also begriindungstechnisch nicht eingeholt sind bzw. die ihn
tberhaupt erst als Strafprozess konstituieren. Lagasnerie fihrt in enger
sprachlicher und gedanklicher Anlehnung an Paschukanis und dessen
Rechtsfetischbegriff fort, wenn er dem Moment der Verurteilung die Ver-
wandtschaft mit dem Ritual oder der sozialen Magie nachweist und den
»geheimnisvolle[n] Charakter jedes Strafrechtssystems« betont.”s

Wird die Entstehung des modernen Strafrechts nicht als Fortschritts-
geschichte erzihlt, richtet sich der Blick auf eine weitere Fetischisierung
der biirgerlichen Rechtsform:

Wihrend aber die Gleichwertigkeit der Strafe in ihrer groben, brutalen,
sinnlich-materiellen Form als Zufugung eines physischen Schadens oder
Eintreibung eines Sithnegeldes gerade durch diese Brutalitit ihren einfa-
chen, jedem zugénglichen Sinn bewahrt, verliert sie in ihrer abstrakten
Form (der Freiheitsentziehung fiir eine bestimmte Frist) diesen klaren
Sinn, obwohl man auch hier weiterhin das Strafmaf$ als der Schwere der
Tat angemessen zu bezeichnen pflegt.”®

Die Einsicht in die ideologische Verschleierung heifst hingegen nicht, den
Fortschrittscharakter des modernen Strafrechts als Illusion hinzustellen.
Verfahrensgrundsitze, Folterverbot, Abschaffung der Korper- und To-
desstrafe — »[a]ll dies stellt zweifellos einen grofsen Fortschritt dar«.77
Und auch das ideologische Ersetzungsverhaltnis zwischen Staatsanwalt-
schaft und Opfer muss in der Hinsicht als Fortschritt bezeichnet werden,
dass die Reaktion auf ein Verbrechen der leidenschaftlich-spontanen Ver-
geltungslogik des Opfers enthoben und in einen leidenschaftslos-ratio-
nalen Rahmen von Verfahrensregeln eingebettet wird. Wenngleich, wie
Lagasnerie schreibt, der moderne Strafrechtsapparat blof$ mit den von
unten kommenden Leidenschaften bricht, »um seinerseits zu einer phan-
tasmatischen Behandlung der Straftaten tiberzugehen«, die aufs Neue
eine »Leidenschaft der Vergeltung« offenlegt.”®

Der Fortschritt des modernen Strafrechts ist jedenfalls nicht inhaltli-
cher Natur, sondern es ist der Fortschritt einer Selbstreflexion im Recht,
die an der Uberwindung der Rache anschaulich wird. Fiir Menke ist die
archaische Rache zweideutig, weil sie auf zweifache Weise erzahlbar ist.

74 Lagasnerie, Verurteilen, S. 18.

75 Ebd.

76 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 183 [S. 1651.].
77 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 176 [S. 158].
78 Lagasnerie, Verurteilen, S. 193.

209

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Er leitet diese zweifache Erzdhlbarkeit der Rache aus der zweifachen
Zihblbarkeit der Rachetat ab, denn die Rachetat kann immer zugleich
als Antwort auf eine Verletzung als auch als eine neuerliche Verletzung
bestimmt werden.” Steht die Rachetat an zweiter Stelle, wird sie folg-
lich als zweite Tat er-zihlt, wird darin die erste Untat gebuifit; steht die
Rachetat jedoch an erster Stelle, wird sie folglich als erste Tat er-zihlt,
ist sie ihrerseits die zu richende Untat. Jedoch ist die Rache nicht blof$
zweifach erzdhlbar, vielmehr ist die Rache auch im ontologischen Sinn
eine zweifache, das heifSt widerspriichliche Tat. Zwar lesen wir bei Men-
ke, dass die Rache doppelt er- oder gezahlt wird, »weil sie ontologisch
zweideutig ist«,* jedoch unterminiert der Ausdruck »zweideutig« den
ontologischen Doppelstatus der Rache, indem die wirkliche Zweiheit
der Rache wiederum in eine (blofse) Zweideutigkeit abgeschwacht wird.
Mit Hegel muss die Rache jedoch als in sich widerspriichliche begriffen
werden: Dem Inhalt nach ist Rache, insofern sie Wiedervergeltung ist,
gerecht; der Form nach ist die Rache hingegen Handlung und Ausdruck
eines besonderen Willens und als diese Besonderbeit ist die durch Rache
verwirklichte Gerechtigkeit willkiirlich.®* Die Rache verfillt in diesem
Widerspruch — Gerechtigkeit und Verletzung zugleich zu sein — in einen
unendlichen Progress.** Dagegen weifs das Recht um die ontologische
Zweiheit der Rache und setzt als Ende der Rache eine Entscheidung, der
ihrerseits ein rechtsstaatliches Verfahren vorangegangen ist. Menke er-
kennt ganz richtig, dass das moderne Strafrecht zwar »kein hoheres Wis-
sen um den gerechten Zustand als die Ordnung der Rache [verkorpert]«,
es jedoch die »Strittigkeit des Wissens« im geordneten Verfahren insti-
tutionalisiert.®> Diese Strittigkeit des Wissens wird wiederum im Straf-
prozess durch das Beweisrecht verwaltet. Im Strafverfahren erhalt die
Rache eine »zivilisierte Form«,% die richende wird zur strafenden Ge-
rechtigkeit.®s Doch beendet die staatliche Rahmung tatsichlich den Zy-
klus der Gewalt? Von Hegel wissen wir, dass das Resultat einer Entwick-
lung diese Entwicklung und all ihre Stufen weiterhin in sich beherbergt.

Noch einmal: Es geht nicht um die Leugnung des Fortschrittcharak-
ters, sondern darum, den »Humanismus der Bourgeoisie« als Inhalt
des Fortschrittes zu hinterfragen,*® auf seine realen Ursachen zurtick-
zufithren, aber auch das Strafrecht inklusive des Polizei- und Ermitt-
lungsapparats als spezifisches Instrument der (Klassen-) Herrschaft zu

79 Menke, Recht und Gewalt, S. 18.

8o Ebd.

81 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 196, § 102.
82 Ebd.

83 Menke, Recht und Gewalt, S. 20.

84 Bayer, Tragidie des Rechts, S. 112.

85 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 197, § 103.
86 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 176 [S. 158].

210

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

analysieren.’” Uber die inhaltliche Ausgestaltung des Strafrechts, so Pa-
schukanis, erhalte die Bourgeoisie die Klassenherrschaft aufrecht, Krimi-
nalgerichtsbarkeit sei »organisierte[r] Klassenterror«.*® In Ankntipfung
an Herbert Spencer zieht er hingegen eine Analogie zwischen der gegen
dufere Angriffe gerichteten Abwehrreaktion (Krieg) und der gegen die
innere Ordnung gerichteten Angriffe (Sicherheits- und Kriminalpolizei),
in der sich schon erahnen lasst, worin der Springpunkt im Strafrecht als
Form besteht.®

Fiir eine abschlieffende Bestimmung der Funktionsweise der Straf-
rechtsform bedarf es jedoch einer Ergidnzung, die wir sogleich mit Kelsen
vornehmen werden. Zwar wiirde ich nicht so weit gehen, Paschukanis’
Strafrechtstheorie als Schlusselfrage seiner Rechtstheorie zu bezeich-
nen,*® jedoch kulminiert im Strafrecht der durch den Staat verkorperte
und realisierte Zwangscharakter des Rechts: die Norm ist mit der Straf-
androhung »unmittelbar verbunden«.** Nur in diesem Sinne ist Paschu-
kanis zu verstehen, wenn er schreibt, »dafs das Strafrecht sozusagen die
Rolle des Vertreters des Rechts schlechthin spielt«, ja »ein Teil, der das
Ganze ersetzt« ist.?* Vielleicht konnte man meinen, das Strafrecht sei ge-
rade dadurch, dass es das archaische Prinzip der Vergeltung in neuem
Gewande wiedererweckt, ein Exzess des biirgerlichen Rechts, welches
sich ja gerade als Uberwindung archaischer und feudaler Rechtsformen
darstellt. Indem Paschukanis die Vergeltung zum entscheidenden Mo-
ment auch des modernen biirgerlichen Strafrechts macht, bricht er je-
doch mit der bisherigen Erkenntnis, gerade die Burgerlichkeit als Biirger-
lichkeit zu kritisieren (die wechselseitige Vermittlung von Herrschaft und
Freiheit im Begriff der Rechtssubjektivitit), und verfillt in den oberflich-
licheren Ideologiebegriff eines bloflen Entlarvungsgestus. Erst die Kritik
am Fortschrittsnarrativ selbst wie auch die Kritik des modernen Praven-
tionsgedankens aus der Kritik der Gemeinschaftsfiktion erreichen wieder
das ideologiekritische Niveau seiner tibrigen Rechtskritik. Jedoch sehen
wir schon hier, dass der wiederholte Vorwurf des Zivilrechtsreduktionis-
mus an Paschukanis’ Strafrechtstheorie den Kern verfehlt.?s Die Identi-
tat von Zivil- und Strafrecht wird an keiner Stelle konstatiert, vielmehr
Strukturdhnlichkeiten herausgestellt, insbesondere was das Wechselver-
hiltnis zur Okonomie und die Fetischisierung des Rechts im Allgemei-
nen betrifft.

87 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 174 [S. 156f.].

88 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 175 [S. 157].

89 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 175 [S. 157], S. 177 [S. 159].

90 So aber etwa Bayer, Tragodie des Rechts, S. 1105 Bung, »>Geheimnisse der
gesellschaftlichen Formen«, S. 55.

o1 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 62.

92 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 168 [S. 151].

93 Rosenbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stucka und Pasukanis«, S. 159.

21T

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Fir diskussionswiirdig halte ich hingegen den Vorschlag Bayers, das
Strafrecht — und in weiterer Folge das Recht insgesamt — in Ankniip-
fung an Paschukanis »tuberhaupt erst im Verhiltnis zum Unrecht« zu
denken.?* Was die Konstitution der »Norm« als »Norm-ales« betrifft,*s
so ist zuzustimmen, dass sich das Normale negativ tiber das Anorma-
le bestimmt, indem eine Gesellschaft ihre je eigenen Exzesse festlegt. So
schreibt auch Paschukanis, dass das Normale urspriinglich nicht exis-
tiert. In diesem Sinn wire etwa die Demokratie kein positiver Begriff,
der sich iiber Inhalte wie Wahlfreiheit, Rechtsstaatlichkeit usw. definiert,
sondern ein negativer Begriff, der sich etwa tiber die Negation von Tota-
litarismus und Faschismus bestimmt.*¢ Was die Rechtsform selbst — jen-
seits vom oben skizzierten Bewahrungsprozess, in dem sich das Recht
selbstverstandlich tiber die Negation des Unrechts als Geltendes betitigt
— betrifft, zweifle ich aber an einer solchen negativen Bestimmung. Der
Kern der Rechtsform ist die positive Bestimmung der Rechtssubjektivi-
tat — die ihrerseits durch die Negation jeder konkreten Besonderheit be-
stimmt ist — und zwar in erster Linie nicht als schuldiges oder schuldfa-
higes, sondern im weitesten Sinn als integrer Akteur am Markt.

Gegen das Fortschrittsnarrativ ist die Strafe daher als abstrakte Form
der Vergeltung zu betrachten, aber auch in der Schuld als Dreh- und
Angelpunkt der modernen Strafrechtstheorie begegnen Schwierigkeiten.
Die Grenzziehung zwischen Schuldfihigkeit und Schuldunfahigkeit ist
eine hochst politische Angelegenheit, die einer immanenten Logik im
Grunde entbehrt. Ausgehend von der Begrifflichkeit der Kausalitit liefSe
sich zumindest in Zweifel ziehen, wieso etwa geistige Beeintrachtigung,
psychische Erkrankung, Minderjahrigkeit oder Trunkenheit in Zurech-
nungsunfihigkeit miinden,®” wohingegen etwa das spezifische Milieu, in
welches der Angeklagte hineingeboren wurde oder in welchem er zum
Tatzeitpunkt verkehrte, die Schuldfihigkeit unbertihrt lasst. Auch die
Schuld erscheint dadurch als unmittelbar einsehbare, natiirliche und da-
her auch von gesellschaftlichen und historischen Umstanden unabhin-
gige Qualitit des Menschen, sein Vergehen daher als hochstpersonliches
Versagen, als Pathologie. Diese Fetischisierung der Schuld kénnen wir als
Fortsetzung oder Besonderung des Rechtsfetisch verstehen, doch sollten
wir nicht bei einer solchen blof$ vergleichenden Feststellung verharren.

Mit Lagasnerie muissen wir vielmehr unser Augenmerk auf zwei Me-
chanismen innerhalb des Strafprozesses lenken, wenn wir verstehen

94 Bayer, Tragodie des Rechts, S. 111.

95 Bayer, Tragodie des Rechts, S. 110.

96 Auch Kelsen denkt in dieser Dualitit von Demokratie und Autokratie, wenn
er die »Diktatur des Proletariats« deswegen als Autokratie charakterisiert,
weil sie »zur Demokratie in Gegensatz tritt« (Kelsen, Sozialismus und Staat,
S. 160).

97 Siehe etwa fur die osterreichische Rechtslage § 11 StGB.

212

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

wollen, in welcher Weise sich Herrschaft im besonderen Bereich des
Strafgerichtssystems artikuliert. Diese beiden Mechanismen bestehen
in der Individualisierung des angeklagten Subjekts und der Vergesell-
schaftung des verurteilten Subjekts. Doch hiitet sich Lagasnerie, die-
se widerspriichliche Bewegung innerhalb der Einheit des Strafprozesses
als Dialektik zu bezeichnen. Am Anfang eines strafgerichtlichen Verfah-
rens steht, sobald das Ermittlungsverfahren abgeschlossen ist, die An-
klage, mit der dem Beschuldigten die Begehung einer Straftat vorge-
worfen wird. Doch auf welcher spezifischen Wirklichkeitsinterpretation
oder besser -konstruktion erhebt sich die Anklage? Was muss sie immer
schon voraussetzen, um sich als Anklage, das heifst als die Forderung,
den Beklagten aufgrund der Begehung einer Straftat zu verurteilen, zu
betitigen? Lagasnerie identifiziert die strafrechtliche Wirklichkeitskon-
struktion mit einer bestimmten, sich den Begriffen der Totalitat verwei-
gernden Weise des Denkens: Die Strafjustiz »ent-totalisiert«, indem sie
mit der Subsumtion einer Handlung unter einen Straftatbestand dieselbe
zugleich vom spezifischen Interaktionskontext und der kollektiven Szene
herauslost, um sie sogleich als die isolierte Handlung eines einzelnen In-
dividuums nach einer sequentiellen Logik zu rekonstruieren.®® Der Akt
des Anklagens fuft auf einer »atomistischen Sichtweise der Wirklich-
keit«, in welcher die Handlung erst unter Absehung von »sozialer Kau-
salitit, kollektiver Strukturen oder historischer Logiken« in die allgemei-
ne Form der strafrechtlichen Norm gepresst wird.”

Diese gewaltvolle Undeutung einer Handlung verbirgt sich jedoch
gerne hinter dem Pathos einer fortschrittlich-humanen Justiz, die das
Individuum gerade nicht auf diese seine Tat reduzieren, das heifst die
Tat des Individuums gerade nicht substantialisieren will (die aufgrund
der Begehung eines Diebstahls verurteilte Person als Dieb oder die auf-
grund der Begehung eines Mordes verurteilte Person als Morder zu be-
strafen) und stattdessen, regelmifSig unter Zuhilfenahme der Psychologie
als sachverstindige Disziplin, bemiiht ist, das Individuum und die Be-
weggriinde hinter seiner Handlung zu verstehen. Anhand der gerichtli-
chen Rekonstruktion der Biografie des Individuums tiber die Befragung
des Angeklagten kehrt Lagasnerie die heuchlerische Logik der moder-
nen Strafjustiz hervor. Denn anhand der gesammelten sozialen Infor-
mationen (Herkunft und Klassenzugehorigkeit, Kindheit, Geschlecht,
ethnische Zugehorigkeit, Religion, Ausbildung, usw.) wird nicht etwa
die soziale Logik und Bedingtheit der begangenen Tat festgestellt, son-
dern vielmehr ein Personlichkeitsprofil erstellt, durch welches eine pa-
radoxe, aber zur Logik des Anklagens notwendige Umkehr des Ursa-
che-Wirkungs-Zusammenhangs vollzogen wird: Der gesellschaftliche

98 Lagasnerie, Verurteilen, S. 136, S. 137.
99 Lagasnerie, Verurteilen, S. 135.

213

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

und historische Kontext riickt nicht als Ursache der Handlung, sondern
blof§ nach der Seite seiner Wirkung auf den Angeklagten in den Blick.
Tatsachlich verkehrt sich auch die Bedeutung des Grundes oder der Be-
griindung einer Handlung: Eine Handlung begriinden, heif$t nicht mehr
ihren Grund im Sinne einer rechtfertigenden oder zumindest erkliren-
den Ursache zu benennen, sondern der Grund kommt nur noch als be-
lastende Information im Sinnzusammenhang eines devianten Charak-
ters in Betracht, gemaf$ welcher die begangene Tat als konsequenter oder
gar notwendiger Ausdruck dieses Charakters erscheint. Lesen wir, wie
Lagasnerie diesen verzerrenden Mechanismus der Strafgerichtsbarkeit
als eine »List der strafrechtlichen Vernunft« fasst:

Wihrend man sich ein gutes Gewissen unter dem Vorwand des » Verste-
hens« verschafft, bezieht man die verurteilte Handlung auf eine Reihe
anderer individueller Merkmale, ohne je all diese Elemente auf ihre ob-
jektiven Ursachen zu beziehen oder auf ihre Verankerung im konkreten
sozialen und politischen Leben. [...] Die fragliche Handlung wird mit
der beschuldigten Person und ihrer Biographie verkniipft und nicht mit
der gesellschaftlichen Struktur, innerhalb welcher diese Biographie Ge-
stalt angenommen hat.™°

Die Rekonstruktion der Biografie des Angeklagten erzeugt eine Verdopp-
lung der Wirklichkeit, in der parallel zur rechtlichen Beschreibung einer
Handlung als Tat eine psychologisierende moralische Ebene eingezogen
wird, der eine gewisse zeitliche Prioritit gegeniiber der rechtlichen Ebe-
ne zugeschrieben wird. Die Erstellung eines psychologischen Profils der
Personlichkeit des Angeklagten iiber die Rekonstruktion seiner sozialen
Biografie erzeugt den Eindruckt, »dafd der Verbrecher gewissermafsen
schon vor seinem Verbrechen existiert«, das heif$t auch, dass er sozusa-
gen unabhingig von der begangenen Tat immer schon und nur als Ver-
brecher ist. Lagasnerie formuliert diese Pointe prazise, wenn er ein Inei-
nanderkippen von Innerlichkeit und Auferlichkeit diagnostiziert: »Das
Verbrechen ist nicht mehr der Ausdruck einer Beziehung zur Welt, son-
dern die Verauferlichung eines Selbstverhiltnisses.«™* Dieselbe Bewe-
gung, die schon den Waren- und Rechtsfetisch charakterisierte, lasst sich
daher auch am Strafrecht beobachten: Die Gesellschaftlichkeit des Ver-
brechens wird durch die psychologisierende Verinnerlichung zugleich
naturalisiert bzw. zu einer natiirlichen, hochstpersonlichen Eigenschaft
des Beschuldigten stilisiert.

Halten wir fest, dass dem Akt der Anklage eine individualisierende
und atomisierende Rekonstruktion der vielschichtigen sozialen Wirk-
lichkeit, eine Konzentration auf die Handlung als singulires Ereignis
zulasten der Erfassung des Ganzen zugrunde liegt. Wie steht es aber

100 Lagasnerie, Verurteilen, S. 142.
1ot Lagasnerie, Verurteilen, S. 154.

214

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

um den Akt der Bestrafung? Auch der Akt der Bestrafung fufSt auf einer
sonderbaren Rekonstruktion und Verdopplung der Wirklichkeit, die zu
demjenigen Punkt, den der Akt der Anklage urspriinglich verkehrt hatte,
zuriickkehrt, um selbst die urspriingliche Verkehrung noch zu verkeh-
ren: Die Bestrafung des Angeklagten beruht, wie Lagasnerie feststellt,
auf einer » performativen Konstruktion des Verbrechens als gesellschaft-
licher Handlung«.** Die strafrechtliche Logik ist an diesem Punkt du-
Berst verdreht: Setzt der Akt der Anklage gerade eine individualisierende
Negation des Verbrechens als gesellschaftliche Handlung voraus, so fin-
det mit dem Akt der Bestrafung eine Rekontextualisierung der zuerst aus
dem gesellschaftlichen Kontext abstrahierten Handlung statt. Der Ent-
sozialisierung des Verbrechens als gesellschaftliches Verhaltnis des Be-
schuldigten zur sozialen Wirklichkeit folgt eine Resozialisierung — man
beachte die Doppeldeutigkeit dieses Begriffes in diesem Zusammenhang
— dieser isolierten strafbaren Handlung, die nunmehr als Angriff ge-
gen Gesellschaft/Gemeinschaft/Staat/Ordnung rekonstruiert wird. Da-
mit verdoppelt auch die Bestrafung die Wirklichkeit bzw. setzt an die
Stelle, wo zuvor blof§ eine strafbare Handlung war, eine zweite: »Der
Strafrechtsstaat erzeugt zwei Verbrechen, wo es nur eines gab: das eine
gegen das Opfer, das andere gegen den Staat«.™ Sehr feinsinnig arbei-
tet Lagasnerie die geistesgeschichtliche Verbindung zwischen dieser Ver-
gesellschaftung des Verbrechens und der burgerlichen Philosophie des
Gesellschaftsvertrags heraus, deren Einfluss auf das biirgerliche, antidi-
alektische Denken ich zu Beginn im Kapitel Rechtsform und Gewalt he-
rausgestellt habe. Der Verbrecher ist als die Aggression des besonderen
Willens gegen den allgemeinen Willen nur dann ein Angriff gegen die
Gesellschaft selbst, wenn der allgemeine Wille zugleich als die Repri-
sentation des Willens aller genommen wird. Nur gegentiber einer sol-
chen Interpretation des allgemeinen Willens, die die ideologische Fik-
tion einer harmonischen, homogenen Gemeinschaft reproduziert, kann
der Verbrecher als »abtriinniges Subjekt« im Namen und zum Schutze
aller bestraft werden.*+ Die Schuld trifft den Verurteilten zwar als Indi-
viduum fiir ein individuelles und besonderes Vergehen, doch macht er
sich damit zugleich in hochst allgemeiner Weise an der ganzen Gesell-
schaft schuldig.

Auch Kelsen dufSert Kritik am Begriff der Schuld und wirft Paschuka-
nis wiederholt die Reproduktion der burgerlichen, »individualistischen
Ideologie« vor.'>s Diese Ideologie liege der Deutung des Zwangsaktes

102 Lagasnerie, Verurteilen, S. 200.

103 Lagasnerie, Verurteilen, S. 193f.

104 Vgl. Lagasnerie, Verurteilen, S. 202.

105 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. ror.

215

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

»als Strafe »fur< eine Schuld des Taters« zugrunde und erzeuge den
Schein, »dafs der Mensch, der das Objekt des Zwangsaktes ist, Sub-
jekt, das heifst sittlich-rechtliche Personlichkeit, Selbstzweck sei«."¢ Da-
mit wiirde jedoch die buirgerliche und naturrechtliche Vorstellung der
Rechtssubjektivitit als eine gegentiber dem objektiven Recht urspriing-
lichere Kategorie reproduziert.” Gleichzeitig sei darin der eigentliche
»Strafzweck« verschleiert, der in den general- und spezialpraventiven
Uberlegungen bestiinde. »Entkleidet man«, so Kelsen, »das Schuldmo-
ment aller ideologischen Hiillen«, dann bleibt nicht die Strafe als Selbst-
zweck (Vergeltung/Rache), sondern die Strafe zeigt sich als Reaktion auf
die »Beziehung zwischen Tater und Tat«, als » Tatbestandselement« und
wird daher als blofSes Mittel zur Verhinderung zukiinftiger Tatbestinde
erkannt.*® Gegen die ahistorische Naturalisierung des Delikts als Tat,
die an und fiir sich »schlecht« sei, richtet sich Kelsen auch in seiner Rei-
nen Rechislebre:

Das Verhailtnis zwischen Unrecht und Unrechtsfolge besteht somit nicht
— wie von der traditionellen Jurisprudenz angenommen wird — darin,
daf$ eine Handlung oder Unterlassung darum, weil sie ein Unrecht oder
Delikt darstellt, mit einem Zwangsakt als Unrechtsfolge verkniipft
wird, sondern darin, daf§ eine Handlung oder Unterlassung ein Unrecht
oder Delikt ist, weil sie mit einem Zwangsakt als ihrer Folge verkniipft
wird.

Was als Delikt angesehen wird, darin sind sich Kelsen und Paschukanis
einig, ist hochst kontingent und ein Feld politischer Auseinandersetzung.
Letztlich ist aber auch der bei Kelsen als »eigentlicher« Strafzweck ge-
setzte Gedanke der Generalprivention ideologisch konnotiert, denn er
formuliert ein allgemeines Interesse im Namen der Gesellschaft als Gan-
zes, ein solches Ganzes aber ist Fiktion."® Eine Strafrechtstheorie, die
Prinzipien aus den Interessen der Gesellschaft als Ganzes ableitet, macht
sich, so Paschukanis, einer Entstellung der Wirklichkeit schuldig, weil sie
tiber den antagonistischen Charakter dieser Wirklichkeit hinwegtduscht:
Es ist das Klasseninteresse, das »jedem strafpolitischen System den Stem-
pel historischer Konkretheit auf[driickt]«.'** Weiter unten werden wir im
Zusammenhang mit der technischen Regel allerdings sehen, dass Paschu-
kanis doch mit dem Gedanken der Generalpravention, das heifSt mit der
sozialen Schutzfunktion des Strafrechts, sympathisiert; auch Bung halt

106 Ebd.

107 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 1741.

108 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. tor.

109 Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 117.

110 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 175 [S. 158].

111 Ebd.

216

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

daher treffend fest, dass sich Paschukanis in diesem Punkt »als erstaun-
lich ambivalent und unsicher [entpuppt]«.'>

Im Rahmen der Diskussion alternativer Ordnungssysteme und Re-
gelungsinstrumente drangt sich auch an dieser Stelle die Frage nach ei-
nem plausiblen alternativen Losungsvorschlag im Hinblick auf den Um-
gang mit »Straftaten« in der sozialistischen Zukunftsgesellschaft auf. So
schreibt Kelsen exemplarisch, dass die sozialistische Gesellschaft nicht
notwendig einen gewaltfreien, harmonischen Zustand bedingt; darin ist
Kelsen zuzustimmen.**3 Der Fehler liegt nur darin, Kelsens Hinweis als
Kritik an Paschukanis oder allgemeiner an der marxistischen (Straf-)
Rechtskritik insgesamt aufzufassen, die — ich wiederhole mich — Gegen-
wartskritik und nicht Zukunftsmalerei sein will. Die Frage, wie das ge-
genwirtige Strafrecht beschaffen ist und in welchem Verhaltnis es zur
kapitalistischen Produktionsweise bzw. der warenproduzierenden Ge-
sellschaft steht — ich erinnere an den Begriff der Ausbeutung, der durch
das Strafrecht seinem 6konomischen Ursprung, dem Produktionsver-
haltnis, entrissen wird —, ist von der Frage, wie mit Gewalttiatern nach
der Uberwindung des Strafrechts umzugehen ist, vollkommen verschie-
den. Das bedeutet nicht, dass letztere Frage keine Berechtigung hatte.
Insbesondere ist es Paschukanis selbst, der sich diese Frage regelma-
Big stellt, wenn er das weiter unten zu besprechende Konzept der tech-
nischen Regel speziell firr das Strafrecht andenkt. Die Plausibilitit der
technischen Regel als Alternative zu Recht und Strafrecht ist allerdings
von der Kritik an Strafrecht und Strafrechtstheorie unabhingig und bei-
de Gedankenginge sind getrennt voneinander zu beurteilen.

Was gewinnen wir nun aus der Konfrontation von Paschukanis’ Straf-
rechtstheorie mit Kelsens Einwidnden im Hinblick auf den Begriff der Straf-
rechtsform? Paschukanis halt den Geschadigten fiir die reale Grundlage des
abstrakt verletzten 6ffentlichen Interesses. Normativistisch lasst sich dieser
Gedanke umkehren: Es ist nicht die konkrete Verletzung eines Menschen,
sondern die abstrakte Verletzung des offentlichen Interesses in der tatbe-
standsmafSigen Unrechtstat, im Normbruch, die sich in den realen Figuren
des Geschadigten und Angeklagten manifestiert.'*+ Im Strafrecht wird die
Ubertretung einer Rechtsnorm »als autonomes Problem und als Problem
fur sich« gegenstdandlich.'*s Der Strafprozess, so konnte man sagen, dreht
sich weniger um diese konkreten Figuren, sondern mehr um den Angriff auf

112 Bung, » Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen«, S. 57; siehe auch
Harms, Warenform und Rechtsform, S. 62.

113 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 102. Siehe zu diesem Vorwurf
Kelsens auch 3.4.2.

114 Diese Interpretation geht jedoch iiber Kelsen hinaus, der die Rechtsordnung
als in sich geschlossenes Normensystem begreift und einen Normbruch daher
im Grunde ausschlieft. Vgl. hierzu auch Somek, The Legal Relation, S. 63.

115 Lagasnerie, Verurteilen, S. 204.

217

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

die staatliche Rechtsordnung, die in diesem Sinne als tibergeordnetes, ei-
gentliches Opfer des Deliktes auftritt. Und in dieser Hinsicht verschiebt sich
der Fokus weg vom Strafrecht als inhaltliches Instrument zur Aufrechter-
haltung des Partikularinteresses der herrschenden Klasse hin zur Aufrecht-
erhaltung des Allgemeininteresses der staatlichen Zwangsordnung.

Dies sollte aber nicht missverstanden werden: Weiter oben haben wir
die ideologische Vorstellung vom Recht als Regelungsinstrument offen-
gelegt und die Performativitdat der Rechtsform, das heifSt ihren Beitrag
zur Setzung und Reproduktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit unter
den Bedingungen kapitalistischer Warenproduktion, festgestellt. Dassel-
be gilt fur den Bereich des Strafrechts, der vielleicht am starksten dazu
neigt, als Ordnungsinstrument und gesellschaftliches Korrektiv wahr-
genommen zu werden. Doch ist das Strafrechtssystem, wie Lagasnerie
schreibt, nicht so sehr als » Antwort auf die Kriminalitit« zu verstehen.'*¢
Stattdessen lenkt das Strafrecht im Besonderen ganz so wie die Rechts-
form im Allgemeinen unseren Blick auf das verantwortliche und schul-
dige Individuum, auf das abstrakte, isolierte Rechtssubjekt.

3.3 Ethische Form und Rechtsform

3.3.1 Moral als Kategorie des Warentausches bei Paschukanis

Der vorliegende Abschnitt behandelt die Moral unter dem systemati-
schen Uberbegriff eines alternativen Ordnungssystems. Paschukanis tut
dies implizit, indem er in seinem sechsten Kapitel »Recht und Sittlich-
keit« die Moral zur Funktionsbedingung der kapitalistischen Produkti-
onsweise erhebt und gleichzeitig die Moral aus den Produktionsverhalt-
nissen, genauer: die »ethische Idee der Gleichwertigkeit menschlicher
Personlichkeit [...] aus der praktischen Angleichung aller Arten mensch-
licher Arbeit aneinander« herleitet."'” Das wechselseitige Bedingungs-
verhiltnis zwischen Moral, Recht und Okonomie fasst er als Momente
einer im Warentausch manifesten Totalitat."'® Die Kritik der Moral bei
Paschukanis ist ihrem Anspruch nach Kritik der Moral schlechthin bzw.
die metaethische Reflexion darauf, was es uberhaupt heifst, moralisch
zu urteilen bzw. in der Form der Moral zu handeln und zu denken.™™

116 Lagasnerie, Verurteilen, S. 172.

117 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 151 [S. 132].

118 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 152 [S. 133].

119 Titus Stahl, Einfiihrung in die Metaethik, Stuttgart: Reclam 2013, S. 13:
»das Thema der Metaethik« ist die »Frage, was wir tun und was wir mei-
nen, wenn wir moralisch urteilen«.

218

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM
3.3.1.1 Das »dreieinige Subjekt« >

Bislang war das wechselseitige und gleichurspriingliche Bedingungsver-
haltnis zwischen egoistisch wirtschaftendem Subjekt und Rechtssubjekt
— mit ihrer Vermittlung im und des Staates — Gegenstand der Unter-
suchung. Im sechsten Kapitel von Allgemeinen Rechtslebre und Mar-
xismus erginzt Paschukanis den Funktionszusammenhang kapitalisti-
scher Produktion um das »moralische Subjekt«, das er als »gleichwertige
Personlichkeit« charakterisiert.’>* » Alle drei nicht weiter aufeinander
reduzierbaren [...] Bestimmungen driicken die Gesamtheit der zur
Realisierung des Wertverbiltnisses notwendigen Bedingungen aus«***
bzw. sie sind »die drei wichtigsten Charaktermasken, unter denen der
Mensch in der warenproduzierenden Gesellschaft auftritt.«*3 Dabei
steht Paschukanis implizit dagegen, die Moral als Prinzip, das heift un-
abhingig von den konkreten historischen Bestimmungen zu entwickeln
und stellt sich auch hier in die Tradition Marx’, Recht und Moral als
zwei Seiten einer Medaille zu betrachten. **+ Dagegen steht etwa eine an
Kant anknupfende Rechtstheorie, die das Rechtsverhaltnis aus dem mo-
ralischen Verhiltnis herleitet.'*s

Aus der »Hartnackigkeit«, mit der »das menschliche Denken im Lau-
fe der Jahrhunderte [...] zum Satz von der Gleichheit der Menschen zu-
rickgekehrt ist« schliefSt Paschukanis darauf, dass die Moral als die

120 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, 158 [139].

121 Paschukanis, Allgemeine Rechitslebre, S. 151 [S. 132].

122 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 151 [S. 132f.].

123 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 151 [S. 134]. Was den Begriff
der »Charaktermaske« angeht, so konnte die Menschenfreundlichkeit
dieses Ausdruckes in Zweifel gezogen und daher womaoglich besser mit
einem alternativen Ausdruck, etwa der »Rolle« ersetzt werden. Nun
scheint mir gerade die »Rolle« der menschenunfreundliche Ausdruck zu
sein, denn die »Rolle« will gespielt werden, verlagert also das Gewicht
auf die subjektive Seite, den Menschen selbst. Demgegeniiber betont die
»Charaktermaske« die unabwendbare Notwendigkeit der Form, in der
sich Menschen innerhalb der warenproduzierenden Gesellschaft begeg-
nen und die gerade nicht — wie die Rolle - so einfach abgelegt werden
kann. Die » Charaktermaske« sollte daher nicht als Urteil iber den Men-
schen, sondern als Urteil iiber die Verhiltnisse, in denen er sich befin-
det, gelesen werden; diese sind menschenunfreundlich, nicht aber der
Begriff.

124 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 151 [S. 133]. So auch Wolfgang F.
Haug, »Marx, Ethik und ideologische Formbestimmtheit von Moral«, in:
Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 41f.

125 Vgl. dazu Somek, The Legal Relation, S. 121, der davon spricht, dass die
»legal relation« mit Notwendigkeit aus der »moral relation« emergiert.

219

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Lehre dieser gleichwertigen Personlichkeit Ausdruck eines objektiven
gesellschaftlichen Verhiltnisses sein muss.'*¢ Dieses Verhiltnis liegt in
der Reduktion der konkreten menschlichen Arbeit auf abstrakt mensch-
liche Arbeit iiberhaupt. Ahnlich wie Alfred Sohn-Rethel das »abstrak-
te Denken« auf die Wertform zurtickfuhrt,™*” will, so scheint es, Paschu-
kanis den »Universalismus der ethischen Form« aus der »Indifferenz«
des Kapitals, das heifSt aus der Gleichgiiltigkeit des Kapitals gegeniiber
der Bestimmtheit menschlicher Arbeit herleiten.»® Daher bezeichnet er
auch die Kantische Ethik als die »reinste und vollendetste Gestalt der
Ethik tiberhaupt«,'* die im Verallgemeinerungsanspruch des Katego-
rischen Imperativs kulminiert. Die Universalitit des Universalitdtsan-
spruchs selbst unterzieht Paschukanis einer kritischen Betrachtung. Der
Kategorische Imperativ sei kein »gesellschaftlicher [hier im Sinne von
natirlicher; L.L.O.] Instinkt, denn die wichtigste Bestimmung dieses Im-
perativs ist, dort wirksam zu sein, wo keinerlei natiirliche, organische,
uberindividuelle Motivierung moglich ist«.'3* Nur dort also, wo die In-
dividuen zu ihrem Egoismus gezwungen sind, bedarf es tiberhaupt der
Fiktion eines solchen korrigierenden Instrumentariums, tiber das sie mit
dem Allgemeininteresse als dem Allgemeinwohl in Beziehung treten. Wie
zuvor gezeigt wurde, bedarf es dazu jedoch nicht der moralischen Ver-
pflichtung, denn die egoistisch wirtschaftenden Subjekte sind zugleich
als burgerliche Individuen — in der Gestalt des citoyen — auf die Sphire
des Allgemeinen als ihre Reproduktionsbedingung verwiesen. Das ego-
istische Interesse steht notwendig mit dem Allgemeininteresse in Bezie-
hung, emergiert aus ihm.""

So hat auch, wie Paschukanis Kautsky paraphrasiert, die Selbst-
zweckformel des Kategorischen Imperativs nur dort einen Sinn, »wo
der Mensch praktisch zum Mittel fiir einen anderen Menschen gemacht
werden kann« und gemacht werden muss.’>* Biirgerliche Moral ist in

126 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 153 [S. 1341.].

127 Siehe Alfred Sohn-Rethel, »Warenform und Denkform. Versuch tiber den
gesellschaftlichen Ursprung des »reinen Verstandes««, in: ders., Warenform
und Denkform. Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1971, S. 101-128.

128 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 156 [S. 138]. Siehe zum Begriff der
Indifferenz Lohmann, Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Ausein-
andersetzung mit Marx, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1991.

129 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 154 [S. 136]. Die Kantische Ethik
als die burgerliche Ethik par excellence darzustellen, ist zumindest in dieser
Pauschalisierung ein gewisses marxistisches Vorurteil, das eine tiefergehen-
de Untersuchung der Kantischen Philosophie unter dem Aspekt der »Biir-
gerlichkeit« nicht ersetzen kann.

130 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 155 [S. 136].

131 Siehe auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souverins«, S. 16.

132 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 157 [S. 139].

220

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

diesem Sinne stets Heuchelei, weil sie eine Handlung verlangt, die der
gesellschaftlichen Wirklichkeit radikal widerspricht: »Das sittliche Pa-
thos ist mit der Unsittlichkeit der gesellschaftlichen Praxis unlosbar ver-
bunden und nihrt sich von ihr.«*33 Mit dieser durchaus frappierenden
These steht Paschukanis jedoch nicht alleine da, im Gegenteilt miindet
der Entwicklungsgang der Moralitit sowohl in Hegels Grundlinien der
Philosophie des Rechts als auch in seiner Phanomenologie des Geistes
in Heuchelei; und dies mit einer unumginglichen Notwendigkeit. Die
Selbstverkehrung der Moralitdt in Heuchelei wird bei Hegel noch als
Bewegung der Selbstauthebung gedacht, die jedoch wiederum dem Be-
griff der Moralitdt zutiefst entspricht. In der Heuchelei bricht eine Ten-
denz der Moralitit, zulasten des Objektiven in die reine Verinnerlichung
zu kippen, endgltig durch.+

Die eine Seite der Moral besteht fiir Paschukanis demzufolge darin,
die Korrektur burgerlicher Verhiltnisse, das heifst aber auch die Verant-
wortung fur das allfillige Scheitern an den buirgerlichen Verhiltnissen,
ins Innere zu verlagern — in dieser Funktion gleicht die Moral der bur-
gerlichen Psychologie —,**5 womit er im Ansatz bereits eine Kritik am
neoliberalen Ideologem der »Selbstverwirklichung« andenkt.’3¢ Resch
und Steinert fassen die biirgerliche Moral auf ganz dhnliche Weise als
die ideologische Verkehrung der buirgerlichen Konkurrenzgesellschaft:

Daher miissen Tugenden der Miigung und der Selbstbeherrschung ge-
pflegt werden, auch der gegenseitigen Anerkennung, obwohl man sich
wirtschaftlich an die Kehle geht oder das zumindest mochte. ™7

Damit eroffnet sich auch die Auseinandersetzung mit der Frage danach,
welche Produktionsweise »welche >Arbeitsmoral< (wer warum wie und ge-
gen welche — nicht nur finanzielle — Entlohnung arbeiten soll) [...] braucht,
wie die[se] hergestellt wird und wie sich die Betroffenen dazu verhalten«.™*
Die kapitalistische Produktionsweise fuf$t dabei wesentlich auf Disziplin.

133 Ebd.

134 Ich behandle den Begriff der Moralitat und die Bewegung der Selbstaufhe-
bung in die Heuchelei detailliert in meinem Beitrag in Linda Lilith Ober-
mayr/Alexander Somek (Hg.), Hegel in Wien. Eine Ringvorlesung zu Hegels
Rechtsphilosophie am Wiener Juridicum, Wien: Verlag Osterreich (erscheint
Ende 2022).

135 Vgl. hierzu Albert Krolls, Kritik der Psychologie. Das moderne Opium des
Volkes, Hamburg: VSA 2016.

136 Vgl. auch Held, Die Psychologie des biirgerlichen Individuums, Miinchen:
Gegenstandpunkt 2002, S. 12, wo die Moral als die »Form« begriffen wird,
in der sich »die Individuen an der biirgerlichen Herrschaft abarbeiten, um
sie auszuhalten«.

137 Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 173.

138 Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 104.

221

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Wenn die Mehrwertproduktion als »Zeitverhiltnis« zu fassen ist,'** dann
erfordert die rechtliche oder sozialgesetzgeberische Begrenzung der Zeit auf
ein bestimmtes Maf$ einen straffen, das heifst disziplinierten Zeitplan. Es
sei nur, um dem Mythos der humanisierenden Wirkung des Kapitalismus
auch an dieser Stelle entgegenzutreten, darauf hingewiesen, dass diese Dis-
ziplin nicht blof§ einer zwar ideologisch bestimmten, jedoch freien Haltung
entspringt, sondern auch systematisch gewaltformig eingefordert wird.

An diesem Punkt tritt die zweite Seite der Moral in Erscheinung, die
darin besteht, dass das moralische Subjekt dasjenige als selbstbestimm-
te Handlung aus innerer Uberzeugung setzt, wozu es in der objektiven
Wirklichkeit immer schon gezwungen ist.™#* Das Problem am biuirgerli-
chen als moralisches Subjekt ist nicht, wie Bayer im Anschluss an Menke
und Hannah Arendt schreibt, dass in ihm eine innere Spaltung zwischen
einem herrschenden (handelnden) Teil und einem diesem unterworfe-
nen Teil besteht, gegeniiber welcher die biirgerliche Subjektivitat als fik-
tive, ideologische, blofSe Einheit zu bestimmen ware.** Vielmehr sind es
die gufleren Herrschaftsverhiltnisse, die als inneres Herrschaftsverhalt-
nis vorgestellt und verzerrt werden, bzw. es ist die aufSere Dynamik der
Interessengegensatzlichkeit, die zum inneren moralischen Konflikt stili-
siert wird. Dies bezieht sich wiederum einerseits auf die 6konomischen
Zwiange der kapitalistischen Produktionsweise — das heifSt den Egois-
mus des privat wirtschaftenden Subjekts —, andererseits auf die konkre-
ten Vorschriften des positiven Rechts, denen das moralische Subjekt als
Rechtssubjekt zwangsweise unterworfen ist.

Paschukanis verweist darauf, dass sich die Beispiele fiir den Katego-
rischen Imperativ bei Kant (»du sollst nicht liigen«, »du sollst nicht t6-
ten«, »du sollst nicht stehlen« etc.) »restlos auf Auflerungen biirgerli-
cher Wohlanstandigkeit [reduzieren]«.™# Nun ist es gerade die Pointe der
Hegel’schen Kritik am Kategorischen Imperativ, diesen als rein formales
Prinzip auszuweisen, der daher jeglichen Inhalt zum moralischen Gebot
erheben kann.*#+ Denn damit der Kategorische Imperativ iiberhaupt ein

139 Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 60.

140 Vgl. Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 48; Gerstenberger, Markt und
Gewalt, S. 17.

141 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 155 [S. 137].

142 Bayer, Tragidie des Rechts, S. 153.

143 Paschukanis, Allgemeine Rechislebre,S. 155 [S. 137]. So auch Kelsen, Was ist
Gerechtigkeit?, Stuttgart: Reclam 2000, S. 41f.: »Wenn man die konkreten
Beispiele untersucht, mit denen Kant die Anwendung seines kategorischen Im-
perativs zu illustrieren versucht, muf§ man feststellen, daf§ es durchwegs Vor-
schriften der traditionellen Moral und des positiven Rechts seiner Zeit sind.«

144 Hegel, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, sei-
ne Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verbiltnis zu den positi-
ven Rechtswissenschaften, in: Werke Bd. 2, S. 435-530.

222

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Gesetz aussprechen kann, muss er etwas setzen, das den Inhalt dieses
Gesetzes ausmacht; dabei ist die Form, die im Kategorischen Imperativ
dieser gesetzten Bestimmtheit tibergestiilpt wird, die Allgemeinheit.+s
Nur aus dieser gesetzten Bestimmtheit erwichst dann die innere Wider-
spriichlichkeit eines Gesetzes, die seine Verallgemeinerungsfahigkeit un-
terlduft, bzw. das Paradox, dass »ein solches Prinzip als Gesetz sich selbst
vernichten wiirde«.'4¢ Dieses Setzen einer Bestimmtheit als unhinterfrag-
te Voraussetzung manifestiert sich etwa im Beispiel des erlogenen Darle-
hens, das Kant fir den Kategorischen Imperativ anfiihrt:

Denn die Allgemeinheit eines Gesetzes, dafs jeder, nachdem er in Not zu
sein glaubt, versprechen konne, was ihm einfillt, mit dem Vorsatz, es
nicht zu halten, wirde das Versprechen und den Zweck, den man damit
haben mag, selbst unmoglich machen, indem niemand glauben wiirde,
daf3 ihm was versprochen sei, sondern iiber alle solche AufSerungen als
eitles Vorgeben lachen wiirde.™

Die Selbstaufhebung dieses Prinzips als allgemeines praktisches Gesetz
ist an die Existenz eben des Darlehens gebunden, die dessen gesetzte Be-
stimmtheit ist, sodass das Wirken der praktischen Vernunft auf die Pro-
duktion von Tautologien beschrinkt ist.™#* Denn ob nun die Existenz
oder die Nichtexistenz des Darlehens oder des Eigentums gesetzt wird,
»dies ist vollig unbestimmt und frei« und bezieht sich auf das Aufler-
halb der reinen praktischen Vernunft.™# Die Entscheidung aber, welche
der beiden entgegengesetzten Bestimmtheiten — Eigentum oder Nichtei-
gentum, Darlehen oder Nichtdarlehen — als Ausgangspunkt der Formu-
lierung des Kategorischen Imperativs genommen wird, ist immer »schon
vorher geschehen«,*s° sodass die Priifung einer Maxime am vorweg ge-
setzten MafSstab als tautologisch zu qualifizieren ist. Gerade weil aber
jede handlungsleitende Bestimmung bzw. inhaltliche Konkretion des Ka-
tegorischen Imperativs ein »von aufSen« hereingenommener Stoff ist, ist

145 Hegel, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts,
S. 461.

146 Hegel, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts,
S. 462.

147 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Stuttgart: Reclam 2016,
S. 55f.

148 Hegel, Uber die wissenschaftlichen Bebhandlungsarten des Naturrechts, S.
463; entweder ist Moralitdt daher »Redundanz« oder, wie Comay in An-
lehnung an Hegel schreibt, »Unmoglichkeit«, denn »[m]oralisch zu sein be-
deutet, genau die Pramissen von Moralitit als solcher zu untergraben« (Co-
may, Die Geburt der Trauer, S. 185).

149 Hegel, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts,
S. 462f.

150 Ebd.

223

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

die Bestimmung der Pflicht heteronom.'s* Von diesem Standpunkt aus
ist, so Hegel in Ubereinstimmung mit der im ersten Kapitel entwickel-
ten immanenten Kritik, »keine immanente Pflichtenlehre« moglich.'s*

Die Kritik an Kant lasst sich jedoch noch allgemeiner ansetzen: Weil
Kants praktische Philosophie immer Ethik ist, sein Begriff des Prakti-
schen daher auf den Bereich des Moralischen reduziert ist, vollzieht sich
fir Kant der » Ausgang aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit« stets
als »Revolution in dem Inneren des Menschen«.*s3 Mit Andreas Gel-
hard stellt sich daher die Frage, ob es sich angesichts der Verlagerung
der praktischen Befreiung »in die individuelle Lebensfithrung [...] tiber-
haupt noch um ein politisches Programm handeln kann«.'s+

In diesem Sinne ist auch Paschukanis’ Kritik an der Kantischen Mo-
ralphilosophie zu verstehen: »Die ethischen Lehren erheben fur sich
den Anspruch, die Welt zu dndern und zu verbessern, wihrend sie tat-
sachlich nur ein verzerrtes Spiegelbild eines Aspekts dieser wirklichen
Welt waren«.'ss In der Selbstzweckformel komme nur der Egoismus des
privat wirtschaftenden Subjekts zum Ausdruck, allerdings in verdreh-
ter Form. Diese »Zweideutigkeit der ethischen Form« fiihre dazu, dass
»[e]ine Handlung, die die wirkliche und einzig reale Verkorperung des
ethischen Prinzips ist, [...] zugleich auch die Verneinung dieses Prinzips
[enthadlt]«.'s¢ Ausbeutung ist der legitime Ausdruck der widerspriich-
lichen Lehre vom Menschen als Selbstzweck, denn in der Mehrwert-
produktion ist sich der doppelt freie Lohnarbeiter nur selbst Zweck,
und gleichzeitig ist er in radikaler Weise nur das Mittel fiir den frem-
den Zweck der Mehrwertproduktion. Zugleich muss er sich auch die-
sen fremden Zweck aneignen, da dieser genauso — in der Dialektik von
bourgeois und citoyen — die Voraussetzungen fiir den Zweck des eigenen
Fortkommens ist: So ist die doppelt freie Lohnarbeit in doppelter Wei-
se als Selbstzweck titig.

151 Menke, Autonomie und Befreiung, S. 27. So schreibt auch Hegel, Grundli-
nien der Philosophie des Rechts, S. 251, § 134: »Weil das Handeln fiir sich
einen besondern Inhalt und bestimmten Zweck erfordert, das Abstraktum
der Pflicht aber noch keinen solchen enthilt, so entsteht die Frage: was ist
Pflicht?«.

152 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 252, § 135 Anmerkung.
Zur Bedeutung der Immanenz firr Hegels Kantkritik sieche auch Menke, Au-
tonomie und Befreiung, S. 30.

153 Kant, Der Streit der Fakultiten, in: Akademieausgabe. Gesammelte Schrif-
ten Bd. VII, Hg. v. der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Berlin: De Gruyter 1902, S. 229; Gelhard, Skeptische Bildung, S. 114f.

154 Gelhard, Skeptische Bildung, S. 115.

155 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 158 [S. 139].

156 Ebd.

224

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM
3.3.1.2 Verinnerlichung von Herrschaft: Der Moralfetisch

Dem dreieinigen Subjekt entspricht nun ein dreifacher Fetischcharakter
oder eine dreifaltige Ideologie. So lasst sich im Anschluss an den Begriff
des Rechtsfetischismus von einem Moralfetisch oder einem ethischen Fe-
tisch sprechen,’s” denn in der Moral als falsches Bewusstsein erscheinen
die realen Widerspriiche zwischen »Individuellem und Sozialem, zwi-
schen Privatem und Allgemeinem« als universelle Widerspriiche der Spe-
zies Mensch, »die ihre privaten Bestrebungen nur in der absurden und
mystifizierenden Form des Warenwertes als soziale Bestrebungen [das
heifdt als moralische Handlung; L.L.O.] betrachten [kann]«.'s® Diese Ver-
innerlichung von Herrschaft oder die Verwandlung dufSerer Zwinge in
den inneren Akt der Freiheit fasst schon Hegel deutlich, wenn er von
der »teilweise[n] Knechtschaft unter einem innerlichen Gesetze, de[m]|
Selbstzwang der Kantischen Tugend« spricht.’s> Moral als Selbstgesetz-
gebung ist daher immer auch Selbstknechtung,*® Selbstzwang, Internali-
sierung von Herrschaft, deren Herrschaftscharakter auch nicht durch die
Identitat von Herrscher und Beherrschtem aufgehoben wird.*s" Auch bei
Lukdcs finden wir diesen Gedanken: »Alle Gegensitze und Widerspri-
che in der biirgerlichen Gesellschaft der Wirklichkeit reduzieren sich nun
auf den Gegensatz des sinnlichen und des moralischen Menschen«,*¢* er-
scheinen als Konflikt zwischen Neigung und Pflicht, Egoismus und Al-
truismus, zwischen Einzelnem und Allgemeinem.'®> Dabei entsprechen

157 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 158 [S. 140]; sieche auch Comay,
Die Geburt der Trauer, S. 183, die den Begriff des (Moral-) Fetisches fol-
gendermaflen fasst: »Moralitit stiitzt ihre eigene abgrundtiefe Leere durch
ein imagindres System von ergidnzenden Postulaten, die so funktionieren,
wie es alle Fetische tun — sie verbergen den Riss, den sie heimlich anerken-
nen«. Der Riss ist die Selbstknechtung, die asketisch anerkannt und genos-
sen wird (Comay, Die Geburt der Trauer, S. 181f., S. 185f., S. 193) und in
der Stilisierung in einen Akt absoluter Freiheit verkehrt wird.

158 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 166 [S. 1471.].

159 Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, S. 3 59; vgl. auch Gru-
ber/Ofenbauer, »Der Wert des Souverins«, S. 16.

160 Siehe auch Menke, Autonomie und Befreiung, S. 54; Gelhard, Skeptische
Bildung, S. 284.

161 Unter diesem Aspekt verlangt auch die unhinterfragte Geltung der Demo-
kratie als ideale Staatsform eine kritische Betrachtung, denn sie ist genau
darin Ideal, dass Herrscher und Beherrschte identisch sind, das Herrschafts-
verhiltnis an sich jedoch nicht reflektiert wird.

162 Lukdcs, Der junge Hegel Bd. I, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973, S. 247.

163 Siehe auch Bayer, Tragidie des Rechts, S. 74, die die Moral genauso wie den
Staat zur Sphire des offentlichen Rechts zihlt. Im Sinne einer Sphire des
Allgemeinen gegen das Einzelne ist dieser Zuordnung zuzustimmen.

225

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

die zwei Parameter der Moralitit, das Handeln zum Zwecke des Allge-
meinwohls wie auch die wechselseitige Anerkennung als Freie und Glei-
che, den Anforderungen und Gesetzen der warenproduzierenden Ge-
sellschaft,*+ ohne jedoch reduktionistisch damit zusammenzufallen. In
diesem Sinne ist die Moralitit eben selbstindiges Moment in der Totali-
tat des dreieinigen Subjekts.

3.3.1.3 Von Limmern und Raubvogeln: Exkurs zu Nietzsche

Auf welche Weise sich diese ideologische Verkehrung dufSeren Zwangs
in einen Akt der Selbstbestimmung in der »Psychologie des buirgerli-
chen Individuums«*¢s vollzieht, wird in der Betrachtung eines Aspekts
von Friedrich Nietzsches Moralkritik noch klarer. Soweit Nietzsche
in Zur Genealogie der Moral die »Desillusionierung tiberlieferter 1l-
lusionen« betreibt bzw. den »Nachweis eines falschen BewufStseins«
fiihrt,**¢ kann er im Hinblick auf unsere Moralkritik erganzend he-
rangezogen werden."” Soweit er hingegen eine universelle psychische
Qualitat des Menschen unterstellt, das heifdt die Moral nicht auf die
gesellschaftlichen Verhiltnisse zurtckfuhrt und folglich stets im mora-
lischen Diskurs verharrt — Otfried Hoffe schreibt, Nietzsches Moral-
kritik sei nicht »rundum destruktiv«, sondern selbst moralisch moti-
viert —*¢* musste umgekehrt Nietzsche um einen Materialismus erganzt
werden. Fir unsere Zwecke soll Nietzsches Ansatz daher als ein ideo-
logiekritischer, nicht aber als ein selbst moralischer Ansatz fruchtbar
gemacht werden, der naturliche psychologische Muster als Prinzipi-
en postuliert.

In Zur Genealogie der Moral schreibt Nietzsche, dass das (morali-
sche) Subjekt immer schon »jene sublime Selbstbetriigerei [der Schwa-
chen und Niedergedriickten jeder Art; L.L.O.] ermoglichte, die Schwiche

164 Vgl. auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souverins«, S. 16.

165 Vgl. zu diesem Ausdruck das gleichnamige Werk Held, Die Psycholo-
gie des biirgerlichen Individuums, wo es weniger — wie bei Nietzsche
urspriinglich intendiert — um die Psychologie als solche, sondern mehr
um die Bewusstseins- und Gedankenwelt, ja um das stets die objekti-
ve Wirklichkeit rechtfertigende Weltbild des buirgerlichen Individuums
geht.

166 Otfried Hoffe, » Einfihrung in Nietzsches »Genealogie der Moral««, in: ders.
(Hg.), Zur Genealogie der Moral. Klassiker Auslegen Bd. 29, Berlin: Akade-
mie 2004, S. 9, S. 4.

167 Auch Comay setzt Nietzsches »Sklavenmoral« unmittelbar mit Hegels Kri-
tik an der Kantischen Moral in Verbindung, siche dazu Comay, Die Geburt
der Trauer, S. 179.

168 Hoffe, »Einfithrung in Nietzsches Genealogie der Moral«, S. 9.

226

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

selbst als Freiheit, ihr So- und So-sein als Verdienst auszulegen«.™ Das
ist, so Nietzsche, die wesentliche Bestimmung der gegenwirtigen Mo-
ral, die aus dem »Sklavenaufstand in der Moral« hervorgegangen ist und
sich in Abhebung zu bzw. in Uberwindung der » Herrenmoral« als »Skla-
ven-Moral« entwickelt hat.'7° In einer etymologischen Bestimmung des
»Guten« tliber Begriffe wie »edel«, »vornehm«, »privilegiert« kommt
bereits jene Unterscheidung zum Ausdruck, die den »Sklavenaufstand«
evoziert; denn die Bedeutung des » Guten« entwickelte sich stets paral-
lel zu jener des »Schlechten«, welches aus dem »Niedrigen«, » Gemei-
nen«, »Pébelhaften« hervorgeht. Diese stindische Moral konstituierte
sich in dem Sinne spontan aus sich heraus, dass sich »der politische Vor-
rangs-Begriff [...] in einen seelischen Vorrangs-Begriff auslost«,'7* ihr
Begriff des »Guten«, ihre seelische Uberlegenheit also aus ihrer Uber-
legenheit an Macht oder Besitz abgeleitet ist.'7> Das »Schlechte« hinge-
gen ist stets nur als ibr Gegenteil, ibr negatives Pendant, ihr Abglanz, ibr
»nachgebornes blasses Contrastbild« bestimmt.'”> Gegen diese »aristo-
kratische Werthgleichung« richtet sich nun der »Sklavenaufstand in der
Moral«, in dem »das Ressentiment selbst schopferisch wird und Werthe
gebiert«,'74

Die »Sklaven-Moral « konstituiert sich negativ tiber eine Abhebung zu
ihrem Anderen, zum »bdsen Feind«, zum »Schlechten«, von dem aus sie
»sich als Nachbild und Gegenstiick nun auch noch einen >Guten« aus-
denkt — sich selbst!«'75s Die »Sklaven-Moral« ist daher im wahrsten Sin-
ne des Begriffes sklavisch, das heifSt abhdngig von einem » Anderen«,
durch dessen Negation sie sich bestimmit; sie ist die Verkorperung der
Hegel’schen bestimmten Negation im Bereich des Moralischen. Sie ist
aber zugleich darin sklavisch par excellence, dass sie in dieser Form der

169 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: Samtliche Werke. Kri-
tische Studienausgabe in 15 Bdnden Bd. 5, Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino
Montinari, Miinchen: dtv 2012, S. 281; in Folge mit GM zitiert.

170 Nietzsche, GM, S. 268, S. 270.

171 Nietzsche, GM, S. 264.

172 Weil Nietzsche den moralischen Diskurs selbst nicht verldsst, sieht er an die-
sem Punkt nicht, dass auch die Spontaneitit der Bildung der »Herren-Mo-
ral« in Wahrheit vermittelt ist. Denn die Macht- und Herrschaftsposition,
aus der die »Herren-Moral« unmittelbar hervorgehen soll, ist selbst in Ab-
hebung zum Sklaven bestimmt, das heifSt letztlich in ihrer Selbstindigkeit
durch die sklavische Unselbstandigkeit unterminiert. Diesen Gedanken fin-
den wir in Hegels Herr-Knecht-Dialektik: »Die Wahrheit des selbstindigen
BewufStseins ist demnach das knechtische BewufStsein.« (Hegel, Phanome-
nologie des Geistes, S. 152).

173 Nietzsche, GM, S. 271.

174 Nietzsche, GM, S. 267, S. 270.

175 Nietzsche, GM, S. 274.

227

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Selbstbestimmung die unendliche Affirmation der eigenen Unterlegen-
heit und Schwiche ist. Aus der Einsicht in die Schwiche folgt nun aber
die Hinzudichtung eines freiheitlichen Bekenntnisses zur Schwiche, die
»unvermeidliche, unablosbare Wirklichkeit« wird in dieser sklavischen
Wertgleichung als »freiwillige Leistung, etwas Gewolltes, Gewahltes,
eine That, ein Verdient« ausgedriickt.'7¢ Die »Sklaven-Moral« verleiht
der radikalen Wirklichkeit der eigenen Unterdriickung eine moralische
Wertigkeit, sie rechtfertigt sie in diesem ihrem Sinnordnungsbediirfnis.
Das konkretisiert Nietzsche in der Umkehrung der Werte, in der » Ohn-
macht« zur »Gite«, »dngstliche Niedrigkeit zur >Demuth««, »Unter-
werfung vor Denen, die man hasst, zum >Gehorsam««, »das Sich-nicht-
rachen-Konnen« zum »Sich-nicht-rachen-Wollen«, zur »Verzeihung«
wird."”7 So kann auch fir die biirgerliche Moral formuliert werden: Der
zwanglose Zwang zur Lohnarbeit wird umgedichtet in Fleifs, die Be-
sitzlosigkeit in Bescheidenheit, die Weisungsgebundenheit und Fremd-
bestimmtheit in Gehorsam usf.*7

3.3.1.4 Die Abschaffung der ethischen Form

Moral ist in diesem Sinne kein Instrument einer die Verhaltnisse transzen-
dierenden Kritik, sondern ein Modus der Bejahung und Legitimierung
des status guo von Unterdriickung,'7 den sich selbst die » Opfer« oder
die »negative GrofSe« dieser Produktionsweise, das heifdt die eigentums-
lose Klasse, angeeignet haben.**

Die Moral als Ideologie zu begreifen, heifSt mit Paschukanis in erster
Linie, die Einsicht in den »historischen Ursprung dieser Formen« zu er-
moglichen,® nicht aber die Nietzscheanische Umkehrung der Werte zu
vollziehen. Die Kritik des moralisch Guten ist nicht die Affirmation des
moralisch Schlechten,'®* sondern die Sprengung des moralischen Dis-

176 Nietzsche, GM, S. 280.

177 Nietzsche, GM, S. 281.

178 Siehe hierzu auch die beiden Vortrige Decker, Moral, https://www.youtube.
com/watch?v=GmT]-MMrdsM (Zugriff: 16.04.22), und Rolf Rohrig, Moral
II, https://www.youtube.com/watch?v=fo]8ErfKiJo (Zugriff: 17.04.2022).

179 So lesen wir auch bei Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148: »Die Kanti-
sche und Fichtesche Philosophie gibt als den hochsten Punkt der Auflésung
der Widerspriiche der Vernunft das Sollen an, was aber vielmehr nur der
Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit und damit im Widerspruche
ist.« Zur Hegel’schen Kritik an der Sein-Sollen-Dichotomie siehe schon 1.4.

180 Vgl. auch Steinert/Resch, Kapitalismus, S. 1o1f., S. 104.

181 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 161 [S. 143].

182 So auch Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 147, der polemisch schreibt:
»Diejenigen, welche das Sollen der Moral so hoch halten und darin, daf$

228

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

kurses iiberhaupt,'® sohin insbesondere die Verabschiedung der mora-
lisierenden Kritik und der kritisierenden Moral.** Amoralismus ist kein
Immoralismus, antimoralischer Marxismus ist kein Stalinismus.™s In-
wieweit moralisches Handeln und Urteilen aber als anthropologische
Konstante zu begreifen oder gar inwieweit moralisches Handeln selbst
moralisch zu beurteilen ist, wird durch Paschukanis nicht beriihrt. Gera-
de weil die Moral aber in einem solch engen Verhiltnis zu den Fetischen
und Formen von Recht, Staat und Wert steht,"®¢ muss es zur » Abschaf-
fung der ethischen Form tiberhaupt« kommen.7

Interessant ist, dass Paschukanis im Hinblick auf die Moral bzw. die
ethische Form nicht beim Absterben verharrt, sondern explizit vom ak-
tiven Prozess der Abschaffung spricht. Im zweiten Kapitel wurde gezeigt,
dass selbst die geschichtsdeterministische Konnotation des Absterbens
Paschukanis’ Theorie zuwiderlauft und im Sinne eines Befreiungsprozes-
ses zu interpretieren ist. Gleichwohl springt die terminologische Abwei-
chung in diesem Zusammenhang ins Auge, sodass die Frage zu stellen ist,
ob die Abschaffung der Moral vom Absterben des Rechts verschieden ist.
Die Betonung des aktiven Moments in der Ubergangsphase zum Kom-
munismus ruhrt wohl aus einer Kritik an den Implikationen einer »pro-
letarischen Moral« bei Lenin.**® Gegen den Leninistischen Instrumenta-
lismus einer »proletarischen Moral«, die ganz wie im Austromarxismus
einen » Neuen Menschen« (Max Adler) und eine proletarische Leitkultur

das Sollen nicht als Letztes und Wahrhaftes anerkannt wird, meinen, dafd
die Moralitit zerstort werden solle«; vgl. auch Paul Boghossian, Angst vor
der Wabrbeit. Ein Plidoyer gegen Relativismus und Konstruktivismus, Ber-
lin: Suhrkamp 2013, S. 54; Decker, Moral und Rohrig, Moral II. Vgl. hin-
gegen Loick, Juridismus, S. 185: »Seine eigene [Nietzsches] Rechtskritik
ist vielmehr an Idealen orientiert, die mit denjenigen von Hegel und Marx
nicht nur nicht tibereinstimmen, sondern ihnen sogar direkt zu widerspre-
chen scheinen: Begriffe wie Trennung, Absonderung, Entfremdung oder Ent-
zweiung haben fiir Nietzsche ihren skandalésen Charakter vollkommen ver-
loren«.

183 Dagegen offenbar Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souverins«, S. 17,
Fn. 7, die mit Ulrich Kohlmanns Begriff der »Dialektik der Moral«, die sich
auf Adornos Moralkritik bezieht, die Moralkritik so verstanden wissen wol-
len, dass diese die Moral nicht gianzlich aufgibt, sondern die Frage nach der
Moralitat der Moral selbst stellt.

184 Vergleich MEW 4, S. 331-359.

185 So auch Allen W. Wood, »Marx’ Immoralismus«, in: Emil Angehrn/Georg
Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 33, wenngleich der Titel des Aufsatzes
den gegenteiligen Schluss nahelegt.

186 Paschukanis, Allgemeine Rechislebre, S. 161 [S. 142].

187 Paschukanis, Allgemeine Rechislebre, S. 158 [S. 140].

188 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 142].

229

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

definieren sollte,™® argumentiert Paschukanis zunichst formkritisch: Mit
der Uberwindung der ethischen Form entzieht sich die Moral iiberhaupt
der Funktion eines alternativen Ordnungssystems, sodass die Moglich-
keit eines Bestehens der Moral in der Form einer proletarischen Moral
ausgeschlossen ist. Wenn die ethische Form als solche ideologisch ist,
dann kann auch »[d]er Klasseninhalt der Ethik [...] an sich nicht ihre
Form [vernichten]«,"° das heifSt selbst die proletarische Moral — deren
einseitige Bestimmung jedenfalls autoritire Ziige hitte — wire als Mo-
ral noch Form und Rest der biirgerlichen Gesellschaft.

So beharrt Paschukanis darauf, dass auch eine proletarische Moral
nicht von den biirgerlichen Fetischen befreit ist,** dies schon gar nicht,
wenn ihr die banale Formel »Moralisch verpflichtend ist, was fur die
Klasse niitzlich ist« zugrunde liegt,”> die Paschukanis als Pendant zum
Kategorischen Imperativ formuliert:

Die Regel »handle so, daf du deiner Klasse den grofStmoglichen Nutzen
bringst«, wird der Formel Kants ganz gleichklingen: »handle so, daf§ die
Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung gelten konne. «™3

Darin, so paraphrasiert Paschukanis die Verfechter einer proletarischen
Moral - etwa Lenin und Trotzki —, scheint zunachst »nichts Mystisches
und Ubernatiirliches [zu sein|, da das Niitzlichkeitsprinzip einfach und
vernunftig ist«.*+ Auffillig ist, dass sowohl Harms™s als auch Arndt*¢
wie auch Bloch®” und im Anschluss an diesen Neupert*® diese kritische

189 Siehe hierzu etwa Lenin, Uber kommunistische Moral, Berlin: Dietz 1965,
S. 39, S. 96ff., S. 150, wo in arbeitsfetischistischer Manier Werte wie Fleif3,
Disziplin, Mut fiir moralisch gut, weil fir die Errichtung einer kommunis-
tischen Gesellschaft forderlich, befunden werden.

190 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 141].

191 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 140].

192 Ebd.

193 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 141].

194 Ebd.

195 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 1535.

196 Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.

197 Bloch, Recht, Moral, Staat, Pfullingen: Neske 1971, S. 38.

198 Neupert, Staatsfetischismus, S. 12 5ff. Hieran kann die Bedeutung korrekter
Zitation abgelesen werden, denn Neupert zitiert Paschukanis »Die Klassen-
moral des Proletariats befreit sich ja schon jetzt von allen Fetischen« und
setzt, ohne dies zu markieren, das D als GrofSbuchstaben. Im Original hin-
gegen ist der zitierte Satz grammatisch ein Nebensatz der folgendermafSen
eingeleitet wird: » Aber, wird man mir erwidern, die Klassenmoral...«. Pa-
schukanis paraphrasiert hier explizit die »Moral seiner [des Proletariats]
Avantgarde«, das heifSt die durch eine Parteienelite bestimmte Niitzlichkeit
im Hinblick auf sich als Vertreterin des Proletariats.

230

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Paraphrase eines klassenmafSigen Utilitarismus falschlicherweise als Vor-
schlag fir ein alternatives Ordnungssystem verstehen. Daran ankniipfend
vermissen die Autoren nicht nur eine moralphilosophische Abwigung
der Zweck-Mittel-Frage in der Uberwindung der kapitalistischen oder
Durchsetzung der kommunistischen Gesellschaft, sondern sehen in
diesem Punkt einen »einseitigen Kollektivismus«'#?, das Auflésen der
Individualitdt im »Saurebad des Kollektivs«*°° oder gar die »Streichung
der Moral durch Klassenidentitat«>°*.

Tatsachlich schreibt Paschukanis davon, »dafS die Grenzen des Ichs
sozusagen verwischt werden«,** und vom »sozialen Menschen der Zu-
kunft, der sein Ich im Kollektiv aufgehen lafSt und darin die grofite Ge-
nugtuung und den Sinn des Lebens findet«.>*3 Isoliert betrachtet scheinen
die Formulierungen unter das Urteil vom radikalen Kollektivismus zu
fallen.>>+ Unter Beruicksichtigung ihrer kontextuellen Einbettung und des
sonstigen, oftmals metaphorischen und pathetischen Schreibstils kann
dies nicht mehr ohne weiteres behauptet werden. Es sei nur daran erin-
nert, wie das metaphorische Bild des »in den Himmel versetzten Waren-
besitzers« zu einer Reihe von Fehlinterpretationen in der Rezeptionsge-
schichte geftihrt hat. Die Formulierung des »im Kollektiv aufgehenden
Ichs« muss ebenso beurteilt werden: Es ist vollig unbegrundet, genau
jene Formulierung negativ hervorzuheben, die eine Parallele zu realhis-
torischen Griueltaten zulisst, und jene Formulierung, die im Gegenteil
den Charakter des Marx’schen » Vereins freier Menschen« nahelegen,*°s
aufleracht zu lassen.>*¢ So schreibt Paschukanis unmittelbar vor der ent-
sprechenden Formulierung von der » Entwicklung einer neuen, hoheren,
harmonischeren Form der Beziehung zwischen Personlichkeit und Kol-
lektiv«.>*” Eine Beziehung bedarf aber zweier selbstindiger Momente
und nicht die Reduktion des einen auf das andere. Als Bolschewik be-
zieht sich Paschukanis selbstkritisch auf das moralische Sollen inner-
halb des »klassenmifSige[n] Kollektivs« des Proletariats — in das sich laut
Arndts Interpretation alle Ichs auflésen sollen —, welches als realpoliti-
sches Instrument zur Durchsetzung der Parteiinteressen fungiert.>°® Das

199 Neupert, Staatsfetischismus, S. 126.

200 Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.

201 Bloch, Recht, Moral, Staat, S. 38.

202 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 141].

203 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 142].

204 So auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 155.

205 MEW 23,S. 92.

206 So auch Bung, » Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen««, S. 1.

207 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 142]. Siehe auch S. 161
[S. 143], Fn. 5, wo von »anderen, hoheren Formen der Beziehung zwischen
Individuum und Kollektiv« die Rede ist.

208 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 141].

231

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Ich kann sich nicht in das Kollektiv auflosen, weil das Kollektiv selbst,
diese Allgemeinheit, Gegenstand seiner Kritik am Moralfetisch ist: »Es
versteht sich von selbst, daf§ eine klassenlose Ethik in einer von Klas-
senkdmpfen zerrissenen Gesellschaft nur in der Einbildung, nicht aber
in der Praxis existieren kann.«** Es sei nur nebenbei darauf hingewie-
sen, dass Arndts Kritik an an Paschukanis’ kollektivistischen Formu-
lierungen — und es ist eine Kritik an einzelnen Formulierungen — eben-
so gegen Hegel gerichtet sein misste, wenn wir etwa eine Passage aus
dem Selbstbewusstseins-Kapitel der Phdnomenologie des Geistes iso-
liert betrachten:

Hiermit ist schon der Begriff des Geistes fur uns vorhanden. Was fiir
das BewufStsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, die-
se absolute Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selb-
stindigkeit ihres Gegensatzes, namlich verschiedener fiir sich seiender
SelbstbewufStsein[e], die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir,
das Ich ist.>™

Mir geht es hier nicht darum, Paschukanis als Vordenker einer Aner-
kennungstheorie zu stilisieren oder ihn diesbeziiglich in eine Tradition
zu Hegel zu stellen. Es geht lediglich darum zu zeigen, dass eine Einheit
von Ich und Wir nicht implizit totalitir ist, sondern die »Einheit seiner
selbst in seinem Anderssein« moglich wird.>'

Paschukanis sollte hier jedoch auch nicht in dem Sinne missverstanden
werden, dass er in der Gegeniiberstellung eine Gleichstellung mit der phi-
losophischen Autoritit Kant zu erreichen oder das eigene theoretische
Schaffen vermittels einer Analogie zu Kants Imperativ zu legitimieren
versucht, wie Arndt filschlicherweise annimmt.>** Es sollte demgegen-
tiber der Tatsache mehr Beachtung geschenkt werden, dass Paschukanis
in der Gegentiberstellung ausgerechnet die Universalisierungsformel he-
ranzieht, also jene Spielart des Kategorischen Imperativs, die sich einer
explizit juristischen Terminologie bedient. Es geht Paschukanis also ganz
im Gegenteil nicht um eine Gleichstellung mit Kant oder die Errichtung
einer utilitaristischen Regel, sondern um eine Abhebung von Kant. Die
Gegeniiberstellung der eigenen Person mit Kant setzt Paschukanis daher
ironisch, um einen Punkt der eigenen Theorie deutlich zu machen: Im So-
zialismus existieren weder Gesetzgebung noch Gesetze.

Die Formulierung, dass in der biirgerlichen Gesellschaft wie auch
in der sozialistischen Ubergangsgesellschaft »noch nicht alles auf den

209 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159f. [S. 141f.], Fn. 4.

210 Hegel, Phinomenologie des Geistes, S. 145.

211 Ebd.

212 Dies vertritt wohl Arndt, wenn er sich dartiber emport, dass Paschukanis
seinen Imperativ »allen Ernstes als im Gleichklang mit Kants Formulierung
stehend hilt« (Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49).

232

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Menschen selbst reduziert ist«,*'3 ist auch nicht, wie Arndt schreibt, die
» Abstraktion von der Individualitiat, dem Ich, der Personlichkeit, zu-
gunsten eines sozial funktionierenden Wesens«,*'+ sondern bezieht sich
auf die Entmystifizierung der gesellschaftlichen Formen Ware, Recht,
Staat, Moral durch ihre Uberwindung. Aus diesem Grund ist Paschu-
kanis ein vehementer Kritiker nicht nur eines »proletarischen Rechts«,
sondern auch einer »proletarischen Moral«, da damit die ideologischen
Formen nicht iiberwunden, eine »vom ideologischen Nebel befreite Vor-
stellung vom historischen Ursprung dieser Formen« nicht moglich ist.>*s
Genau darin liegt aber das Ziel seiner Rechtstheorie, namlich den Men-
schen die Charaktermaske der Rechtssubjektivitit abzunehmen und ih-
nen ihre allseitigen sozialen Beziehungen als solche begreifbar zu ma-
chen. Die Verschmelzung des Individuums mit der Klasse kann im Sinne
eines Bewusstwerdungsprozesses als die Konstitution der Klasse fiir
sich gedeutet werden. Dass der eigene Vorteil mit dem Vorteil der Klas-
se identisch wird, bezieht sich dartiber hinaus auf das egoistische Pri-
vatinteresse, dass sich ja tatsichlich in der Uberwindung der kapitalisti-
schen Produktionsweise auflost. Jedoch setzt Paschukanis das egoistische
Privatinteresse gerade nicht identisch mit der Individualitiat des Men-
schen,*¢ es ist im Gegenteil die biirgerliche Gesellschaft, die diese Iden-
tifikation duflerlich erzwingt. Mit dem Begriff eines allgemeinen Zwecks
hiangt auch das Konzept der technischen Regel zusammen, das weiter
unten behandelt wird.

Was die utilitaristische Zweck-Mittel-Abwigung anbelangt, so sieht
darin etwa Harms »die Gefahr, ganz andere als von Paschukanis ins
Auge gefasste MafSnahmen legitimieren zu missen«.*"” Unabhingig da-
von, dass dies — ich wiederhole mich — nicht Paschukanis’ Position ist,
sondern Paschukanis’ Kritik an einer solchen Position, ist ein solcher
Einwand ein rhetorischer Kunstgriff im Schopenhauerschen Sinne der
Kunst, recht zu behalten. So besteht ein Standardeinwand gegen den
Marxismus nicht nur in der selbst utopischen Forderung der Darstellung
einer alternativen Gesellschaftsordnung, sondern insbesondere in der
Frage, ob die Umwilzung der Gesellschaft mit allen Mitteln, das heift
insbesondere gewaltsam erfolgen diirfe. Die Notwendigkeit der Gewalt
wirde dieser Logik zufolge die Legitimitat des Marxismus iiberhaupt in
Frage stellen. Doch die Frage, ob der Zweck die Mittel heilige, stellt sich
fiir die bestehende Ordnung nie, denn sie wickelt ibre Zweck-Mittel-Ab-
wigung tagespolitisch ab und setzt folglich taglich die Legitimation der

213 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 141].
214 Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 48f.

215 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 160 [S. 143].
216 So aber Harms, Warenform und Rechtsform, S. 156.
217 Ebd.

233

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Mittel fiir ihre, als geltend vorausgesetzte Zwecke durch. Die Gewalt
und die Opfer — von der Ausbeutung der Arbeitskraft bis hin zur Aus-
beutung der sogenannten »Dritten Welt«, die Rechtfertigung militdri-
scher Interventionen und erzwungener regime changes als Kampf um
die Demokratie und die nukleare Aufriistung entgegen volkerrechtlichen
Abristungsvertragen usw. — die zur Aufrechterhaltung der kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung und der geopolitischen Interessen des Wes-
tens erforderlich sind bzw. fiir welche sie Mittel sind, entziehen sich in
der Sekunde der Fragestellung jedem Angriff. Die Zweck-Mittel-Abwi-
gung wird im Diskurs der etablierten Ordnung durch einen Notwendig-
keitsverweis ersetzt. So kann das Stellen der Gretchenfrage nur aus der
Machtposition der etablierten Ordnung heraus erfolgen, welche die Be-
antwortung sogleich ihren eigenen MafSstiben unterwirft und dann ver-
wirft. Das Stellen der Frage ist wie eine Beweislastumkehr, in der sich
die Seite, die die Frage stellt, un0 actu immunisiert bzw. der Gegenfrage
oder der Erforderlichkeit eines Gegenbeweises entzieht.

Letztlich erfiillt die Moral und das heifSt auch die abschliefSende Be-
antwortung einer solchen Zweck-Mittel-Abwigung in diesem Fall wie-
der nur die ideologische Funktion einer Rechtfertigung des status quo.
Vielleicht kann mit Trotzki dieser Punkt verdeutlicht werden: »Die Pro-
bleme der revolutionidren Moral sind mit den Problemen der revolutio-
ndren Strategie und Taktik verbunden. Die korrekte Antwort auf diese
Frage gibt die lebendige Erfahrung der Bewegung im Licht der Theo-
rie.«**® Im Grunde liegt darin auch ein wesentliches Moment der He-
gel’schen Kritik an Kant, dass die Moral genuin mangelhaft bleibt, so sie
sich nicht als moralische Praxis verduf8ert und in dieser ihrer VeraufSe-
rung dann freilich nicht mehr Moral ist.>" Folgende Metapher Hegels,
in der dieser die Kantische Transzendentalphilosophie kritisiert, veran-
schaulicht den Gedanken: »Erkennen wollen aber, ehe man erkenne, ist
ebenso ungereimt als der weise Vorsatz jenes Scholastikus, schwimmen
zu lernen, ebe er sich ins Wasser wage.«**

Die klassenmifige Logik in einem solchen »Urtilitarismus der Arbei-
terklasse« geht nun,*** so Paschukanis, aus zweierlei Griinden nicht auf:
Zum einen miisste sich die ethische Form, insofern sie sich die klas-
senmiflige Logik einverleibt, aufheben, denn die Rede von moralischen
Pflichten, von Moral iiberhaupt, wird tiberfallig, wenn der Kommunis-
mus tatsichlich erreicht ist, wenn der » Vorteil der Klasse tatsachlich mit

218 Leo Trotzki, Ihre Moral und unsere, 16. Februar 1938, https://www.marxists.
org/deutsch/archiv/trotzki/1938/moral/moral.htm (Zugriff: 17.04.2022).

219 Somek, »Liberalism and the Reason of Law«, Modern Law Review 2021/84
(2), S. 408f.; Comay, Die Geburt der Trauer, S. 185.

220 Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften 1, S. 54, § 10 An-
merkung.

221 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 155.

234

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

dem personlichen Vorteil identisch wird«.>** Der zweite Grund betrifft
Paschukanis’ durchaus ambivalentes Verhiltnis zur Leninistischen Vor-
stellung einer proletarischen Moral in der Ubergangsperiode. Aus stra-
tegischen Uberlegungen heraus wird sich, so raumt Paschukanis ein, das
Proletariat in der Ubergangsperiode der Moralform im eigenen Klas-
seninteresse bedienen miissen,*** womit jedoch keine inhaltliche Anpas-
sung der Moral im Sinne einer proletarischen oder gar eigenstandigen
revolutiondren Moral — wie bei Trotzki — im Kommunismus gemeint ist.
Die Formen Moral, Recht und Staat sind nicht in der Lage, »sich in der
Richtung ihrer Durchdringung mit sozialistischem Inhalt weiter [zu] ent-
wickeln«.>*

Trotz seiner Kritik an der proletarischen Moral spricht Paschukanis
vom »sozialen Menschen der Zukunft« und »einer neueren, hoheren,
harmonischeren Form der Beziehung zwischen Personlichkeit und Kol-
lektiv«, einer »Sittlichkeit im weiteren Sinne als die Entwicklung hohe-
rer Formen der Menschlichkeit, als die Umwandlung des Menschen in
ein Gattungsgeschopf«, deren Entfaltung er ausdriicklich als keine »rein
ideologische oder piadagogische« Aufgabe fasst.>*s Inwieweit Paschuka-
nis damit dem eigenen Anspruch, eine fundamentale Kritik der Moral-
form zu liefern, gerecht wird oder gar die Amoralitit »nur ein Synonym
fur eine hohere menschliche Moral ist«,*** muss an dieser Stelle fraglich
bleiben. Wesentlich ist jedoch, dass die Moral in Form moralischer Kri-
tik oder kritischer Moral in der Erkenntnis der politischen Okonomie
und des biirgerlichen Rechts schnell an ihre Grenzen stofSt.>*”

Weil sein Fokus nicht auf der Skizzierung des zukunftigen »Vereins
freier Menschen« liegt, konnte man meinen, Paschukanis verharre in
den wenigen einschlidgigen Formulierungen in einer Sprache, die durch
Marx und Engels durchaus selbstkritisch als »Religiose Tandelei« be-
zeichnet wird.>*® Schlagworte wie Gattung, Humanitit, Menschheit
weisen sie als »religios-liberschwengliche[], allen Sinn umnebelnde[]
Bilder[]«, als »pomphafte Etiketten« aus und markieren daher ihre
praktische Bedeutung im rhetorischen Spiel.>*® Gleichwohl referiert
Paschukanis auf den Begriff des Gattungswesen, der in Marx’ frithen

222 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 141].

223 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 161 [S. 1421.].

224 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 161 [S. 143].

225 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 142],S. 161 [S. 143], Fn. 5.

226 Trotzki, Ihre Moral und unsere.

227 Fur den Versuch, Momente einer Marxschen Ethik aus seiner Entfrem-
dungstheorie und der Uberwindung der Lohnarbeit zu gewinnen, sei auf
Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 197—247, insbesondere S. 220, S. 234ff.
verwiesen.

228 MEW 4, S. 12.

229 MEW 4,S. 14.

235

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Schriften von zentraler Bedeutung ist. Dabei beginnt er mit einer Para-
phrase kunftiger Kritiker:

Bedeutet dies etwa [das Absterben der ethischen Form], daf§ es »in der
Zukunftsgesellschaft keine Sittlichkeit geben wird?« Mitnichten, wenn
man die Sittlichkeit im weiteren Sinne als die Entwicklung hoherer For-
men der Menschlichkeit, als die Umwandlung des Menschen in ein Gat-
tungsgeschopf auffafst.>s°

Das Gattungswesen ist bei Marx keine essentialistische Festlegung ei-
nes Menschen an sich, sondern das Gegenstiick zum entfremdeten
biirgerlichen Individuum,»"

der Mensch, wie er durch die ganze Organisation unserer Gesellschaft
verdorben, sich selbst verloren, veriufSert, unter die Herrschaft un-
menschlicher Verhiltnisse und Elemente gegeben ist, mit einem Wort,
der Mensch, der noch kein wirkliches Gattungswesen ist.**

Ich denke, es ist entscheidend, die Pradikation der Verhiltnisse als »un-
menschliche« nicht im obigen Sinne religioser Tandelei, sondern wort-
wortlich als un-menschlich, das heifSt als dingliche, ideologisch verkehr-
te zu verstehen.*33

Paschukanis ist kein Denker der Utopie oder des Ideals, seine Rechts-
theorie beschrankt sich im Wesentlichen auf die kritische Analyse von
»spezifischen Formen moralischen BewufStseins und moralischen Verhal-
tens«,*+ sodass er auch nicht die Formulierung einer Alternative schul-
dig bleibt.>ss Der Kommunismus als Ideal ist weder Maf$ einer Kritik
der Wirklichkeit noch telos einer schicksalhaften Entwicklung der Ge-
schichte; seine einzige Bestimmung ist die des » Vereins freier Menschen «
oder, wie Paschukanis es formuliert, eine » Form gesellschaftlicher Ver-
hiltnisse, wo [...] alles auf den Menschen selbst reduziert ist«,*¢ wo also
keinerlei ideologische Formen die soziale und 6konomische Interaktion
der Menschen vermitteln. Die Ausgestaltung dieses Zustandes bzw. sei-
ner konkreten »Sittlichkeit« obliegt den Menschen, die ihn errichten,

230 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 181 [S. 143], Fn. 5.

231 Vgl. auch MEW 1, S. 366.

232 MEW 1, §S. 360.

233 Dieser Ansicht miisste auch Allen Wood sein, der in seinem Aufsatz »Marx’
Immoralismus« schreibt, »daf$ sowohl Marx Emporung tiber die Unmensch-
lichkeit der kapitalistischen Unterdriickung wie auch seine Bewunderung fiir
proletarische Revolutionire sich am besten als vollstandig nichtmoralische
Einstellungen begreifen lassen.« (Wood, »Marx’ Immoralismus«, S. 27).

234 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 161 [S. 143], Fn. 5.

235 So kritisiert etwa Harms, Warenform und Rechtsform, S. 156, dass Paschu-
kanis dem »Individualismus der Warengesellschaft nur die Alternative eines
abstrakten Kollektivismus an[bietet]«.

236 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 159 [S. 141].

236

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

selbst und kann nicht aus dem Absterbens-Theorem deduktiv abgeleitet
werden.>7 Jenseits der realpolitischen und paternalistischen Implikati-
onen der Lehre vom »Neuen Menschen« im Austromarxismus scheint
mir Adler diesen Gedanken einer »Reform des BewufStseins« prizise zu
formulieren:>3®

Ganz anders der Mensch, der zum Selbstbewuf$tsein erwacht ist. Er
kann gewif$ nicht mit einem Male all das Alte aufheben und die Fesseln
zerbrechen, die ihn in das Traditionelle, Mechanische, »ewig Geistige«
verstrickt halten. [...] Im Geiste die Schranken niederzureifsen, die
den Menschen zu einem apathischen Opfer tiberlebter Gewalten ma-
chen, ist der erste und unerlifSliche Schritt, um diese Schranken auch im
dufleren Leben, in Staat und Gesellschaft wegzufegen. Und dazu
fithrt kein anderer Weg als dieses SelbstbewufStsein in sich hervorzuru-
fen und stark zu erhalten.>s°

Von einer Deduktion konkreter Prinzipien des Zusammenlebens aus
dem Absterbens-Theorem geht allerdings Kelsen aus, der die Marx’sche
Gesellschaftstheorie als moralische qualifiziert und gerade in ihrem Ver-
werfen der Moral die Proklamation letzter sozialer, nimlich kommunis-
tischer Ideale erkennt.>+

3.3.2 Von der Verflochtenheit zum Dualismus von Recht und Moral

3.3.2.1 Die Ideologie der Revolution als sozialistische Ethik

Eine kritische Ergdanzung erfiahrt die Vorstellung einer proletarischen
Moral tiberdies durch Kelsen, der in der Ideologie der Revolution einen
Riickfall in die moralische Rechtfertigung des Rechts entdeckt:

Gewif, die Theoretiker dieses proletarischen Rechts geben es nicht fiir
ein natiirliches oder gottliches Recht, sie geben es nicht oder doch nicht
direkt fur die Gerechtigkeit aus. Aber sie bedienen sich einer neuen Ideo-
logie, die der alten an rechtfertigender Kraft nichts nachgibt. Es ist die
Ideologie der Revolution.*#

Erneut wird deutlich, dass Kelsen den Begriff der Ideologie in engem
Zusammenhang mit einer (ethischen) Legitimation des Rechts denkt,

237 So auch Bung, » Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen«, S. 1.

238 MEW 1, S. 345; nach diesem Max Adler, Neue Menschen. Gedanken iiber
sozialistische Erziehung, Berlin: E. Laub 1926, S. 206.

239 Adler, Neue Menschen, S. 208f.

240 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 42.

241 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 95.

237

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

anhand derer er auch die proletarische Ersatzideologie entspinnt. Die
Revolution sei im postkapitalistischen System bzw. im postkapitalisti-
schen real existierenden Sozialismus der Sowjetunion »nichts anderes
als ein hochster sozialer Wert«,*#* damit bestehe aber wiederum eine im-
manente Parallele zur naturrechtlichen Legitimierung tiber den Gerech-
tigkeitsbegriff. In dieser namlich gilt zwar die Gesellschaftsordnung nur
dann als Rechtsordnung, wenn sie den MafSstaben der Fiktion einer uni-
versell und absolut giiltigen Gerechtigkeitsnorm entspricht, aber »dafs
die eigene staatliche Zwangsordnung Recht sei, wird als selbstverstand-
lich vorausgesetzt«.*#3 Denn eine derartige Rechtstheorie artikuliert sich
ja bereits als Theorie des Rechts der eigenen Rechtsordnung, die als ihre
selbst gesetzte Voraussetzung uneingeholt bleibt. Der Umkehrschluss ist
dann freilich ebenso giiltig: »Da aber die eigene Zwangsordnung Recht
ist, muf$ sie, der These zufolge, auch moralisch sein.«*# Ebenso operie-
re, so Kelsen, die proletarische Rechtstheorie mit dem Begriff der Revo-
lution: Die eigene Zwangsordnung ist aus der revolutiondren Umstur-
zung der vorhergehenden Verhiltnisse erwachsen und damit im Sinne
der Ideologie der Revolution als legitim vorausgesetzt. Jede nachfolgen-
de Revolution gegen diese neue Ordnung wird »als Gegenrevolution aus
dem Wertbereich gestofsen«,*# die eigene Ordnung damit immunisiert.
Die rein formale Bedeutung der Revolution als Diskontinuitat oder Um-
bruch erhilt auf diese Weise einen ethisch-politischen Wert. Kelsen kriti-
siert damit genau die mangelhafte Selbstreflexion in der blinden Anwen-
dung proletarischer oder revolutiondrer Moral, die auch Paschukanis
vor Augen hat. Allerdings muss Kelsens Gedanke um den umgekehrten
Fall erweitert werden, namlich die Frage nach der Legitimitit des status
quo der bestehenden Ordnung, der jede gegen sie gerichtete Revolution
als korrumpiert gilt.

3.3.2.2 Moral und radikale Normativitit

Auch Kelsen geht es in der Reinen Rechtslebre nicht um die Bestimmung
des Wesens der Moral bzw. des moralischen Urteilens und auch nicht
um die Diskussion konkreter moralischer Inhalte, das heif$t bestimmter
Werte oder Tugenden. Fiir seine weitere Argumentation behandelt Kel-
sen die Moral schlicht als Konglomerat sozialer Normen,*+¢ welche auf

242 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 96.

243 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 71.

244 Ebd.

245 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 96.

246 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 60.

238

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

das gegenseitige Verhalten der Menschen gerichtet und — im Gegensatz
zum Recht — nicht mittels staatlich organisierten Zwangs durchsetzbar
sind.>#” Die Moral nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer konkreten in-
haltlichen Ausgestaltung, sondern als soziale Norm zu begreifen, heifst
auch bei Kelsen, die Moral als Form zu analysieren:

Das, was allen moglichen Moralsystemen notwendigerweise gemein-
sam ist, ist nichts anderes, als dafS sie soziale Normen, das heifst Nor-
men sind, die ein bestimmtes Verhalten von Menschen [...] gegeniiber
anderen Menschen statuieren, das heifdt als gesollt setzen. Was allen
moglichen Moralsystemen gemeinsam ist, ist ihre Form, das Sollen, der
Normcharakter.>#

Im Anschluss an folgende Formulierung Kelsens, die an den Kantischen
Moralitatsbegriff ankntipft, mochte ich eine recht spekulative Interpre-
tation anstellen, aus der auch aus Kelsens Theorie so etwas wie ein Mo-
ralfetisch ableitbar wird:

Nur ein Verhalten vorzuschreiben, das allen Neigungen oder egoisti-
schen Interessen der Normunterworfenen entspricht, wire tiberfliissig,
da die Menschen ihren Neigungen folgen oder ihre egoistischen Inter-
essen zu verwirklichen suchen, auch ohne dazu verpflichtet zu sein.>+

Was auf den ersten Blick wie eine Binsenweisheit klingt, mochte ich als
eine ganz entscheidende Erkenntnis fir die Herrschaftsfunktionalitit der
Moral rekonstruieren, die im Grunde bereits im Begriff des Sollens selbst
liegt.>s° Denn was sein soll, ist noch nicht und widerspricht daher dem
Ist-Zustand. Die Radikalitdt dieses Widerspruches geht allerdings in der
Versohnung des moralischen Urteils als Handeln aus Pflicht verloren.
Die Moral aus einer Pflicht gegen sich selbst abzuleiten, ist, wie Kelsen
schreibt, eigentlich » psychologisch unmoglich «,>5* weil jedem moralischen
Urteil schon aus seinem Handlungscharakter heraus die Entscheidung fiir
die Moral zugrunde liegt.>s* Das moralische Urteil bzw. die Freiheit, mora-
lisch zu urteilen, ist fur den Pflichtcharakter die unhintergehbare Schranke.
Moral als radikales Sollen zu verstehen, das sich nicht im moralischen Ur-
teil aufhebt, muss daher in Bezug auf eine entgegengesetzte duflere Wirk-
lichkeit verstanden werden, die sich explizit gegen das egoistische Interesse

247 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 64.

248 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 67.

249 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 62.

250 Fiir die Hegel’sche Kritik am Begriff des Sollens siehe erneut 1.4.

251 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 63.

252 Inwieweit Kelsen hier Kant in dem Sinne missversteht, dass ein Handeln
aus Pflicht durch ein gleichzeitiges Handeln aus Neigung bzw. inwieweit die
primire Handlungsmotivation der Pflicht durch eine unterschwellige, aber
nicht handlungswirksame Motivation aus Neigung korrumpiert wiirde, ist
eine andere Frage.

239

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

richtet. In der gewohnlichen Vorstellung der Moral als eine natirliche Ei-
genschaft des Menschen,*s? die dem innersten Wesenskern des Menschen,
der Allgemeinheit des allgemein Menschlichen entspringt, geht diese Ra-
dikalitdt des Sollens ebenfalls verloren, denn der Widerspruch zwischen
Sollen und Sein besteht nicht, wenn die Moral immer schon in uns walten
wiirde. Anders formuliert begreift die gewohnliche Vorstellung die Moral
eben nur vom Standpunkt der Innerlichkeit aus und blendet die dufere
Wirklichkeit, auf die sich das Sollen negativ bezieht, aus.

Interessant ist, dass Kelsen »egoistische Interessen« mit »Neigung«
synonym setzt, denn es verrit, dass auch Kelsens Auseinandersetzung
mit der Moral vor dem Hintergrund der burgerlichen Gesellschaft statt-
findet. Die Moral, so sie im Sinne einer solchen radikalen Normativitit
verstanden wird, postuliert daher ein Verhalten, das nicht blofs mit den
personlichen Neigungen konfligiert, sondern im Widerspruch zu den In-
teressen der gesellschaftlichen Ordnung insgesamt steht. Anders formu-
liert bildet die Moral dann nicht nur einen inneren Konflikt, sondern
den dufSeren Interessenkonflikt der biirgerlichen Gesellschaft ab. Nur in
diesem aufSeren Widerspruch kann sich die Radikalitit des Sollens, die
Radikalitat einer entgegengesetzten Wirklichkeit erhalten. Allerdings auf
eine Weise, die diese soziale Ordnung gleichzeitig stiitzt, weil sie, so Kel-
sen, auch der Ubereinstimmung mit einem dufleren, als giiltig vorausge-
setzten moralischen Gesetz bedarf.>s#

Was Kelsen hier beildufig als Kant-Interpretation abhandelt, kann im
Wesentlichen als alternative Formulierung des Moralfetisches rekon-
struiert werden: Die Reduktion auf die Innerlichkeit der Moral ist schon
ideologisch, weil sie die Dimension des dufseren Bezugs zur etablierten
sozialen Ordnung, das heifst ihre historisch und gesellschaftlich kontin-
gente Einbettung verschleiert. Und dies auch noch auf eine Weise, in der
die dufseren Zwinge und Widerspriiche als innere Pflicht, das heifst aber
als Akt der Freiheit stilisiert werden. Dieser Fetisch ist realer Schein,
denn die moralische Urteilsfreiheit ist die unhintergehbare Schranke,
uber die keine innere Pflicht hinweggehen kann. Weil Kelsen daher die
Kantische Trennung von Moralitit und Legalitdt bzw. von Moral und
Recht entlang der Grenze einer Regelung des inneren und des dufSeren

253 Selbstverstindlich nihrt sich das allgemeine Verstindnis von Moral aus dem
Kantischen Moralititsbegriff, insofern spiele ich mit der Moral als natiirli-
che Eigenschaft des Menschen auf die praktische Vernunftfihigkeit an. Al-
lerdings bediirfte dieser Punkt einer viel weitgehenderen Beschiftigung, die
an dieser Stelle nicht geleistet werden kann.

254 An diesem Punkt fallen bei Kelsen die Kantischen Begriffe von Moralitit
und Legalitat eigentlich zusammen (siehe auch Kelsen, Reine Rechtslehre,
S. 63, Fn **), weil er die Beurteilung der moralischen Qualitidt aus dem Mo-
tiv der Handlung fur einen falschen Reduktionismus halt, der um eine dufle-
re Entsprechung mit anderen Moralnormen zu erweitern ist.

240

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Verhaltens aufhebt,>s muss er die Differenz iiber das Element des Zwan-
ges, genauer des gesellschaftlich organisierten Zwanges spielen.

Kelsen behandelt nun die Moral in zweifacher Hinsicht: Einerseits in
ihrem geltungstechnischen Verhiltnis zum Recht, andererseits in ihrem
methodischen Verhiltnis zur Rechtswissenschaft. Die erste Hinsicht be-
trifft die klassische Geltungsfrage des Rechts, die in einem Werterelati-
vismus endet: daraus mochte ich 1. die regressive Konsequenz einer Auf-
bewahrung der Moral ziehen. Die zweite Hinsicht betrifft die Frage, ob
die Wirklichkeit eines Gegenstandes oder aber sein Gesolltsein der wis-
senschaftlichen Betrachtung zugrunde gelegt wird. Sie endet im unmit-
telbaren Wirklichkeitsbezug des Positivismus, woraus ich 2. die progres-
sive Konsequenz einer Behandlung der Wirklichkeit gegen das Postulat
eines Sollens ziehen mochte.

3.3.2.3 Die klassische Interpretation des Werterelativismus
und die Aufbewahrung der Moral

Die sogenannte Trennungsthese ist Dreh- und Angelpunkt des sich ge-
gen naturrechtliche Rechtfertigungsstrukturen wendenden Positivismus
Kelsens:

Die Forderung einer Trennung von Recht und Moral, Recht und Ge-
rechtigkeit bedeutet, daf$ die Geltung einer positiven Rechtsordnung von
der Geltung dieser einen, allein giltigen, absoluten Moral »der« Moral,
der Moral par excellence, unabhingig ist.>s¢

Kelsen argumentiert dabei auf zwei Ebenen: Zum einen hilt er den mo-
ralischen Relativismus fiir die notwendige Konsequenz einer sakulari-
sierten Weltanschauung, denn die Annahme absoluter Werte konne »nur
auf Grundlage eines religiosen Glaubens an die absolute und transzen-
dente Autoritat einer Gottheit angenommen werden«.>7 Inwieweit mit
der Gleichsetzung von Absolutem und Gottlichkeit die Erkenntnis des
Absoluten aus der philosophischen Wissenschaft ausgeschlossen wird
bzw. inwieweit damit die Erkenntnis von Wahrheit insgesamt verwor-
fen wird,>s® betrifft die andersgelagerte, schon im ersten Kapitel gestreifte
Diskussion um Kelsens Neukantianismus. Letztlich entspringt der (mo-
ralische) Relativismus einer narzisstischen Skepsis gegentiber der gesam-

255 Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 63. Erneut: Hier kann es nicht darum gehen,
den Kantianismus von Kelsen einer kritischen Prifung zu unterziehen.

256 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 68.

257 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 65.

258 Vgl. Hegel, Phianomenologie des Geistes, S. 68ff.; vgl. auch Arndt, Geschich-
te und Freiheitsbewusstsein, S. 145, der Hegels Absolutheitsbegriff gegen
den Vorwurf »bodenlose[r] metaphysische[r] Spekulation« verteidigt.

241

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

ten Welt und der scheinbare Radikalismus eines Zweifels gegeniiber der
Universalitdt bzw. dem Absoluten entpuppt sich als Konservatismus.>s®
Es ist abermals Hegel, der diese praktische Lihmung durch den skep-
tischen Zweifel des Relativismus offenbart, wenn er schreibt, dass der
Skeptizismus »seine Negation nicht als etwas Positives aus[driickt]«.2%
Vielmehr endet dieser Relativismus in der leeren Gleichgiiltigkeit, in der
» Abstraktion des Nichts«** oder der »narzisstischen Suspendierung des
Objekts«2¢2,

Viel interessanter ist die zweite, ideologiekritische Argumentationse-
bene, auf der Kelsen die These vom moralischen Wesen des Rechts des-
wegen ablehnt, weil mit ihr notwendigerweise eine Rechtfertigung der
etablierten Zwangsordnung einhergeht. Die Funktion des Postulats ei-
nes moralischen Wesens des Rechts lauft in ihrer tatsachlichen Anwen-
dung darauf hinaus, die eigene Zwangsordnung als Rechtsordnung im-
mer schon vorauszusetzen, das heifst auch immer schon zu setzen, dass
sie moralisch sei. Demgegenuber dient das Postulat in Bezug auf alle an-
deren Zwangsordnungen der Delegitimierung am MafSstab der eigenen
Zwangsordnung.>$3 Kelsen ist damit ein Vorldufer der relativ jungen De-
batte um den Kulturrelativismus oder Eurozentrismus, die sich in den
Cultural Studies institutionalisiert hat und etwa in Gadamers »Horizont-
verschmelzung« anschaulich wird. Gleichwohl ist Kelsens Werterelati-
vismus nicht primar auf einer kulturellen Ebene angesiedelt, sondern er
zwingt zu einer radikalen Selbstkritik im umfassenden Sinne: Mit Pri-
vateigentum, Demokratie, Liberalismus, Rechtsstaatlichkeit etc. ist nicht
das letzte Wort gesprochen.>** Auch dieser Gedanke mag banal anmuten,
doch ist er im Hinblick auf gegenwirtige Diskurse in der Sozialphiloso-
phie, die die Demokratie als Maf$ der Dinge setzen, entscheidend.>® Der

259 Comay, Die Geburt der Trauer, S. 230.

260 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie II, in: Werke Bd.
19, S. 40T1.

261 Hegel, Phinomenologie des Geistes, S. 74.

262 Comay, Die Geburt der Trauer, S. 230.

263 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 71.

264 Ebd. So schreibt Kelsen: »Nur auf die Zwangsordnungen fremder Staaten
wird der problematische Maf$stab der absoluten Moral angelegt; nur diese
werden, wenn sie gewissen Anforderungen nicht entsprechen, denen die ei-
gene geniige tut, z.B. wenn sie Privateigentum anerkennen oder nicht aner-
kennen, demokratischen oder nicht-demokratischen Charakter haben, als
unmoralisch und daher als Nicht-Recht disqualifiziert.«

265 Diese Setzung geschieht sehr hdufig beildufig, indem Verhaltnisse als »antide-
mokratisch« kritisiert werden, »mehr Demokratie« gefordert wird oder gar
ein philosophisches Theorem im Hinblick auf seine »demokratischen Ten-
denzen« als progressiv gewertet wird. Die dominanten Diskurse in der po-
litischen Philosophie drehen sich etwa um die Radikale Demokratietheorie,

242

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Fokus ist fur unsere Zwecke daher weniger auf den moralischen Rela-
tivismus als philosophisches Programm,*% sondern mehr auf die ideolo-
giekritische Verabschiedung einer absoluten Moral zu legen, die in ihrem
praktischen Vollzug politisches Rechtfertigungsinstrument ist.

Weil Kelsen jedoch das Verhaltnis von Recht und Moral ausschlieflich
unter dem Gesichtspunkt der Rechtsgeltung behandelt und ihre Trennung
am formalen Kriterium des Zwanges festmacht, ist ihm die Einsicht in
ein Wechselverhiltnis zwischen Recht und Moral, in das sich hierin ver-
mittelnde Herrschaftsverhaltnis nicht moglich. Mit der Position des mo-
ralischen Relativismus bricht zudem Kelsens formtheoretischer Ansatz,
weil darin der vollstindige Einbruch inhaltlicher Kontingenz zugelas-
sen ist und also eine Analyse der Moral als Herrschaftsform, des morali-
schen Subjekts als gleichwertiges vereitelt. Mit der Trennungsthese ist die
Herrschaftsfunktionalitit der Moral auf den Bereich des Politischen be-
schrankt und damit fiir Kelsen aus dem Recht immer schon ausgeschie-
den. Damit bleibt jedoch die Moral im Sinne der je konkreten »Moral-
systeme« als Jenseits des Rechts bestehen und die Forderung, »dafs das
Recht moralisch, und das heifst: gerecht sein soll«, kann noch sinnvoll er-
hoben werden.>*” Insofern ist die Moral in Kelsens Trennungsthese auch
in dem doppelten Sinn »aufgehoben«, dass sie einerseits aus dem Gel-
tungsverhaltnis des Rechts ausgeschlossen, das heif$t negiert ist, dass sie
jedoch andererseits als positives Mafs einer aufserlichen Kritik am Recht
aufbewahrt ist. Kurz gesagt hebt Kelsen nicht die moralische Kritik an
sich auf, sondern blof§ ihre Funktion in der Geltungsbegriindung des
Rechts. Auch bleibt von der Trennungsthese die prinzipielle Funktion der
Moral als Ordnungssystem unberiihrt. Mit Paul Boghossian ldsst sich zu-
dem ergidnzen, dass sich »lokale Relativismen « wie insbesondere der Wer-
terelativismus immer auf die Existenz absoluter Wahrheiten verpflichten,
also nicht in den infiniten Regress des globalen Relativismus miinden.>¢*

Dementsprechend verwundert es auch nicht, dass Kelsen sich nicht
ausfithrlich zu Paschukanis Moralkritik dufSert, ja sie im Grunde iiber-
geht. Kelsen weist blofs auf die mangelhafte Abhebung des Begriffes der

die stark an den Dissens bei Chantal Mouffe und Ernesto Laclau ankniipft,
oder aber die Anerkennungstheorien, die prominent in der Auseinander-
setzung um Umverteilung oder Anerkennung zwischen Axel Honneth und
Nancy Fraser gefiihrt wurde.

266 Ausfiihrlicher widmet sich Kelsens Aufsatz Was ist Gerechtigkeit? der Her-
leitung des moralischen Relativismus.

267 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 70, S. 65.

268 Boghossian, Angst vor der Wahrheit, S. 62; siche zum infiniten Regress von
Tatsachen hoherer Ordnung Boghossian, Angst vor der Wabrbeit, S. 61f:
»Gemif einer Theorie, die wir befiirworten, gibt es eine Theorie, die wir be-
furworten, und dieser zweiten Theorie zufolge gibt es eine Theorie, die wir
befiirworten, und ... gab es Dinosaurier. «

243

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

Sittlichkeit vom Begriff der Moral hin. Die Sittlichkeit sei, weil in vol-
liger Unbestimmtheit belassen, »eben die Ideologie[] der sozialistischen
Gesellschaft«.>® Weil Kelsen die Idee des Kommunismus als »expression
of a social ideal, the result of a definite idea of justice« begreift und da-
mit stellvertretend fiir einen dominanten Irrtum in der Marx-Rezeption
steht, muss er auch bei Paschukanis die Ausgestaltung eines Sittlichkeit-
sideals vermissen.>”° An dieser Stelle interessiert jedoch weniger die be-
reits oben behandelte Frage, inwieweit Paschukanis es verabsaumt, eine
alternative Gesellschaftsordnung zu skizzieren oder, allgemeiner formu-
liert, inwieweit die Legitimitit jeglicher Gesellschaftskritik an die Dar-
stellung einer Alternative gebunden ist. Vielmehr ist interessant, dass Kel-
sen offenbar ein Zusammenspiel von Sittlichkeit und technischer Regel
in der Zukunftsgesellschaft erkennt, welches die ideologische Verket-
tung von Moral und Recht in der burgerlichen Rechtswissenschaft bzw.
Naturrechtslehre reproduziert. Uber die Unbestimmtheit der »Sittlich-
keit« in der kommunistischen Gesellschaft und die rechtstheoretische
Frage der Zweckeinheit in der technischen Regel hinaus, behandelt Kel-
sen in Bezug auf Marx und Engels die Frage, inwieweit der Amoralismus
des Marxismus mit einer eigenen moralischen Motivation, die Kelsen
falschlicherweise aus der polemischen Stilistik herleitet, in Widerspruch
steht.>”* Fraglich bleibt bei Kelsen allerdings, inwieweit eine vermeint-
lich moralisch motivierte Kritik an moralischer Kritik sich selbst tber-
haupt unterminieren wirde.

3.3.2.4 Auch eine Interpretation des moralischen Relativismus:
zum Verhiltnis von Moral und wissenschaftlicher Erkenntnis

Aus dem Verstiandnis der Moral als Ordnung sozialer Normen, die vom
Recht als Ordnung von Zwangsnormen unterschieden ist, erwichst die
Frage nach dem Verhiltnis von Recht und Moral. Dabei unterscheidet
Kelsen die Frage danach, »welches das tatsichliche Verhiltnis von Recht
und Moral ist; aber auch: welches das Verhiltnis zwischen beiden sein
soll.«*7* Auf der filschlichen Vermengung dieser beiden Fragen ruht auch
der Vorwurf des Immoralismus gegen Nietzsche, Marx und Paschuka-
nis (der konsequent auch gegen Hegel als einer der prominentesten Mo-
ralitits-Kritiker ertonen miisste): Weil sie die Defizienz der moralischen
Kritik aufzeigen, dessen also, wie das Verhiltnis von Kritik und Moral

269 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 103.

270 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 42.

271 Wood, »Marx’ Immoralismus«, S. 19ff; Kelsen, The Communist Theory of
Law, S. 42f.

272 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 65.

244

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

beschaffen isz, wird ihnen vorgeworfen, diese Defizienz auch normativ
zu setzen. Das heifst, zu behaupten, dass die moralische Kritik defizitar
sein soll. Dasselbe gilt fur die Moralkritik bei Paschukanis: Dass er die
wechselseitige Bedingtheit von Moral und kapitalistischer, durch Recht
vermittelte Ausbeutung statuiert, heifst nicht, dass er diese wechselseiti-
ge Bedingtheit selbst wieder als moralischen Wert versteht. Das Postu-
lat, Recht soll moralisch sein oder Ausbeutung soll als unmoralisch ver-
standen werden, sind genau jene Ausgangspunkte, die der Marxismus
fiir sich ausschliefst und die auch Kelsen, so wir seinen moralischen Re-
lativismus atypisch interpretieren, verwirft.

Schon dem Vorwort zu ersten Auflage ist zu entnehmen, dass die Rei-
ne Rechtslebre in erster Linie eine Wissenschaftstheorie sein will.>73 Aller-
dings kann ihr Leitmotiv, namlich »ihre nicht auf Gestaltung, sondern aus-
schliefSlich auf Erkenntnis des Rechts gerichteten Tendenzen zu entfalten«
und das heifst rein deskriptiv vorzugehen, auch als eine implizite Kritik an
moralischer Kritik oder an einem rechtfertigenden Zugang zum Gegen-
stand verstanden werden.>”*+ Wenn das Recht daher ausschliefSlich in sei-
ner Wirklichkeit als positiv gesetztes Recht untersucht wird, hingegen die
Frage danach, wie das Recht beschaffen sein soll, wie es zu rechtfertigen
und zukiinftiges Recht inhaltlich zu gestalten sei, aus der Rechtswissen-
schaft ausgeschieden wird, so bezeichnet die Trennungsthese auch das Ver-
haltnis von Moral und Wissenschaft. Vielleicht liegt darin, das Sollen radi-
kal aus der wissenschaftlichen Betrachtung der Wirklichkeit zu verbannen,
die engste Schnittstelle zwischen Positivismus und Materialismus. Dabei
geht der Materialismus jedoch, wie im ersten Kapitel besprochen, nie blofs
deskriptiv, sondern in der Einheit von Kritik und Darstellung stets auch
(de-)konstruktiv vor, sodass sich der Rechtspositivismus mit seiner prak-
tischen Bedeutung konfrontieren muss.>”s Wenngleich die Aufbewahrung
der Moral aus der Trennungsthese als regressive Konsequenz folgt, so folgt
aus ihr zugleich implizit das Postulat einer internen Rechtskritik aus dem
Geist der Methodenreinheit. Denn obgleich Kelsen die moralische Kritik
am Recht weiterhin sinnvoll behaupten kann,>”¢ so schwingt darin doch
immerzu mit, dass sie eine blofS aufere Kritik ist, die dem, was das Recht
ist, nie gerecht wird.>”7

273 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 11

274 Ebd.; Ott, Die Vielfalt des Rechtspositivismus, S. 30.

275 Ebd.

276 Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, S. 255 Anm. 62. Zitiert nach Wal-
ter, »Nachwort«, in: Hans Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 71.

277 Siehe auch Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 146, wo Kelsen die
Reine Rechtslehre als »eine Lehre vom positiven, und das heifst, vom wirk-
lichen, nicht von einem idealen Recht« begreift.

245

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE
3.3.3 Was ist Gerechtigkeit?

In seinem Aufsatz Was ist Gerechtigkeit? entwickelt Kelsen seinen mora-
lischen Relativismus entlang einer Kritik an unterschiedlichen Gerechtig-
keitskonzeptionen der Philosophiegeschichte. Punkt 24 behandelt »das
kommunistische Gerechtigkeitsprinzip«, nimlich »der gleichen Arbeits-
leistung einen gleichen Anteil an dem Arbeitsprodukt zu gewdhren«,>*
dessen Existenz Kelsen offenbar daraus ableitet, dass die durch Marx
kritisierte Gerechtigkeit der warenproduzierenden Gesellschaft inner-
halb der kommunistischen Gesellschaft »angewendet werden [soll]«.>7
Offenbar sieht er diese Behauptung durch die im Zusammenhang mit
dem »Verein freier Menschen« stehende Phrase »Jeder nach seinen Fa-
higkeiten, jeder nach seinen Bediirfnissen« gerechtfertigt.>* Eben die-
ses Prinzip, aus welchem er die Existenz der Idee kommunistischer Ge-
rechtigkeit allererst ableitet, sei nun selbst problematisch, denn es setze
»die Beantwortung der fiir seine Anwendung entscheidenden Fragen
durch eine positive Gesellschaftsordnung voraus«.>®* Konkret geht es
Kelsen dabei um die Frage, welche Fihigkeiten und welche Bedurfnisse
gesellschaftlich anerkannt werden, welches Maf§ an Arbeit und welche
Art von Arbeit den Einzelnen zuzumuten sind. Dass Kelsen zum Schluss
kommt, die Beantwortung dieser Frage komme nicht darum herum, von
einem »Organ der Gemeinschaft nach generellen, von der gesellschaft-
lichen Autoritit gesetzten Normen entschieden [zu] werden« riihrt aus
zwei Missverstandnissen.>®* Erstens ist dieses Prinzip keine Schablone
der kommunistischen Zukunftsgesellschaft, daher auch im engen Sinne
nicht als Prinzip, sondern aus dem Kontext der exoterischen Schrift Kri-
tik des Gothaer Programms als politische Parole zu verstehen,**s welche
auch ganz bewusst in dieser relativen Unbestimmtheit gelassen wird und
gelassen werden muss.*** Dies gibt Kelsen implizit zu, wenn er die Kri-
tik am kommunistischen Gerechtigkeitsprinzip davon abhingig macht,
dass »es tiberhaupt als solches zu gelten beansprucht«.>*s Das weitver-
breitete Missverstandnis, Marx fithre den Kommunismus als Losung des

278 Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 36.

279 Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 37.

280 MEW 19, S. 21.

281 Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 37.

282 Ebd.

283 Allerdings auch nicht als blofSe Plattitiide. Im Kern muss es, wie Reitter, Pro-
zesse der Befreiung, S. 205 formuliert, darum gehen, »das Reich der Not-
wendigkeit quantitativ so zu verkleinern, dass neue Qualitdten der Freiheit
moglich sind«.

284 Zur Frage einer autoritativen Setzung der Prinzipien des Kommunismus sie-
he schon oben.

285 Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 38.

246

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

Gerechtigkeitsproblems ein, geht auf Cornelius Castoriadis zurtick.>%
Zweitens liegt der Kelsen’schen Kritik eine stark verteilungstheoretische
Interpretation zugrunde,*” die das Marx’sche Anliegen von Grund auf
missdeutet. Sehen wir uns daher die Kritik der Gerechtigkeit bei Marx
und Paschukanis niher an.

Im dquivalenten Tausch ist die Gerechtigkeit als Gleichheit der Quanta
abstrakter Arbeit verwirklicht,>*® ebenso verhalt es sich mit dem Tausch
zwischen Arbeitslohn und Arbeitskraft.>®* Wie oben gezeigt, schligt je-
doch der dquivalente und d.h. gerechte Tausch zwischen Kapital und
Lohnarbeit in der Produktionssphire um, indem sich das Kapital unbe-
zahlte Mehrarbeit der besonderen Ware Arbeitskraft aneignet.>° Inso-
fern »hebt das Kapitalverhiltnis den Aquivalententausch auf«,>* wenn
wir den Tausch zwischen Kapital und Lohnarbeit nicht als individuellen
Tauschakt, sondern gesamtgesellschaftlich als Tausch zwischen Klassen
betrachten. Gerechtigkeit ist fiir Marx daher die sich im Tausch reali-
sierende Gleichheit, die, aber das entzieht sich dem Blick der Gerechtig-
keit, im dialektischen Verhaltnis zur Ungleichheit in der Produktions-
sphire steht. Ob damit, wie Lohmann das tut,** ein engerer, auf den
Warentausch bezogener Gerechtigkeitsbegriff von einem weiteren, auf

286 Siehe Cornelius Castoriadis, » Wert, Gleichheit, Gerechtigkeit, Politik. Von
Marx zu Aristoteles und von Aristoteles zu uns«, in: ders., Durchs Laby-
rinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1983,
S. 265; Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 201; Lohmann, » Zwei Konzep-
tionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskritik«, in: Emil Angehrn/
Georg Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 174.

287 Letztlich sieht Kelsen in diesem Prinzip nur eine Spielart des »Jedem das Sei-
ne«; eine Gleichsetzung, die schon Forst dafiir verantwortlich macht, das
Gerechtigkeitsproblem primar distributionszentriert zu deuten (Forst, » Ge-
rechtigkeit nach Marx«, S. 108).

288 So auch Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 2025 Lohmann, » Zwei Konzep-
tionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskritik«, S. 175.

289 Dagegen insbesondere Negt, »Thesen zur marxistischen Rechtstheorie«,
S. 10, der die Gerechtigkeit fiir bloflen Schein der biirgerlichen Gesellschaft
hilt. So schreibt er auch, dass es »der in der Produktion auf einer je spezi-
fischen geschichtlichen Entwicklungsstufe enthaltene Inbalt des materiellen
Lebensprozesses [ist], aus dem formalisierte, schliefSlich durch die Theorie
als methodisch organisierte Erfahrung von Interessen abgelste MafSstibe
zur Beurteilung von gerecht und ungerecht [...] hervorgehen« (Negt, » The-
sen zur marxistischen Rechtstheorie«, S. 11). Gerechtigkeit ist fiir Negt da-
her falsches Bewusstsein und keine real wirkmichtige Konstante im Repro-
duktionsprozess der Gesellschaft.

290 Niher hierzu schon unter 2.3.2.4.

291 Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 198.

292 Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-
kritik«, S. 178.

247

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

die ganze kapitalistische Gesellschaft bezogenen Gerechtigkeitsbegriff
zu unterscheiden sei, ist im Hinblick auf folgende Uberlegung zu vernei-
nen: Marx spricht davon, dass die Gerechtigkeit der dquivalenten Tau-
schakte darauf beruht, »daf$ diese Transaktionen aus den Produktions-
verhiltnissen als natirliche Konsequenz entspringen«.>3 Er fahrt fort:

Die juristischen Formen, worin diese 6konomischen Transaktionen als
Willenshandlungen der Beteiligten, als Auflerungen ihres gemeinsamen
Willens [...] erscheinen, kénnen als blofSe Formen diesen Inhalt selbst
nicht bestimmen. Sie driicken ihn nur aus. Dieser Inhalt ist gerecht, so-
bald er der Produktionsweise entspricht, ihr adiaquat ist. Er ist unge-
recht, sobald er ihr widerspricht.>4

Gerechtigkeit ist daher ein Verhiltnis der » Addquanz«, der »Entspre-
chung« und damit, wie Reitter treffend feststellt, ein Mafs, das »Ver-
hiltnisse nicht transzendiert, sondern umgekehrt diesen entspricht«.>s
Ich sehe darin, anders als Lohmann,*¢ auch keine Unbestimmtheit des
Begriffes »addquat«, sondern die konsequente Umsetzung einer expli-
zit nicht-idealistischen Kritik, die keinen idealen, ahistorischen Begriff
der Gerechtigkeit konstruiert und duflerlich an die Wirklichkeit her-
antriagt.>” Darin besteht auch Marx’ Kritik an Proudhons Gerechtig-
keitsideal: »Was wiirde man von einem Chemiker denken, der, statt die
wirklichen Gesetze des Stoffwechsels zu studieren [...], den Stoffwech-
sel durch ewige Ideen«[...] ummodeln wollte? «**® Dabei gewinnt Marx
den wirklichen Gerechtigkeitsbegriff, das heif$t diejenige Gerechtigkeit,
die in den gesellschaftlichen Verhiltnissen tatsidchlich wirkt, nicht aus
einer isolierten Betrachtung der Zirkulationssphire, wie dies Lohmanns
Einwand nahelegt. Es ist gerade die Marx’sche Pointe, dass der Begriff
der Gerechtigkeit selbst die einseitige Darstellung des Kapitalverhaltnis-
ses in der Zirkulationssphare ist. Das ist der der »kapitalistischen Pro-
duktionsweise [...] wirklich angemessene|| Gerechtigkeitsbegriff«, weil
er tatsachlich »aus einer Analyse der ganzen Gesellschaft [hergeleitet
wird]«.?*® Dabei werden keine »wesentlichen Aspekte der Gerechtigkeit

293 MEW 25,S. 352.

294 Ebd.

295 Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205.

296 Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-
kritik«, S. 178.

297 So auch Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 66, die treffend die Kritik an ei-
nem solchen idealistischen Gerechtigkeitsbegriff als Maf$ der gesellschaft-
lichen Verhiltnisse an Marx’ Kritik an der »natiirlichen Gerechtigkeit« in
MEW 19, S. 351f. festmacht.

298 MEW 23, S. 99f., Fn. 38.

299 Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-
kritik«, S. 178.

248

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

verdeckt«,3*° sondern es zeigt sich umgekehrt, dass die Gerechtigkeit als
Begriff der Zirkulation selbst die Dimension der Produktion verschlei-
ert. So lesen wir bei Marx auch: »Behaupten die Bourgeois nicht, dafs
die heutige Verteilung >gerecht« ist? Und ist sie in der Tat nicht die einzig
sgerechte« Verteilung auf Grundlage der heutigen Produktionsweise? «3°!

Selbstverstandlich ist der Gerechtigkeitsdiskurs, wie Rainer Forst fest-
stellt, von einer »primdr giiter- und distributionszentrierte[n], empfan-
gerorientierte[n] Sichtweise« dominiert,°* jedoch liegt das nicht an ei-
nem Mangel dieses Diskurs, der den »Begriff der Gerechtigkeit selbst«
verfehlt — es sei gemafS Forst erst Marx, der diesen » Widerspruch zwi-
schen demselben und seiner konkreten Gestalt« aufzeige —, sondern eben
an diesem »Begriff der Gerechtigkeit selbst« in seiner historischen Be-
stimmtheit.’>> Reitter weist darauf hin, dass der Begriff der Gerechtig-
keit etwas sehr »Starres, Unbewegliches« an sich hat.3*4 So sind sowohl
die ausgleichende Gerechtigkeit wie auch die distributive Gerechtigkeit
nicht in der Lage, die Verhaltnisse zu transzendieren, denn »[d]ie ausglei-
chende Gerechtigkeit stellt das wieder her, was war«, und »[d]ie distri-
butive Gerechtigkeit verteilt nach Maf§gabe des Bezugssystems«.3°s Da-
her ist die Gerechtigkeitstheorie nicht um die Dimension, »wie die zu
verteilenden Giiter iberhaupt >in die Welt< kommen, also um Fragen der
Produktion und ihrer gerechten Organisation« zu erweitern,>® sondern
der Gerechtigkeitsdiskurs ist ebenso wie der Moraldiskurs tiberhaupt
untauglich, eine radikale Gesellschaftskritik zu formulieren. Gerechtig-
keit ist schon ihrem Begriff nach eine durch und durch »strukturkon-
servative Forderung«,3°7 weil sie darauf abzielt, »dass niemand Normen
oder Verhiltnissen unterworfen werden soll, die ihm oder ihr gegeniiber
nicht angemessen gerechtfertigt werden konnen«.3°® Was Forst hier da-
her in Kantianischer Tradition als diskursives Gerechtigkeitsideal formu-
liert, ist ihr wesentliches Defizit, denn die Rechtfertigung der Wirklich-
keit ist der absolute Gegensatz zu ihrer Uberwindung. Uberdies ist die
Sinnhaftigkeit jener Verdopplung fraglich, die Forst setzt, wenn er die

300 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108.

301 MEW 19, S. 18.

302 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108.

303 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 110; vgl. auch Maihofer, Das Recht
bei Marx, S. 73ff., die die Vergeschichtlichung des Gerechtigkeitsbegriffes
bei Marx stark betont.

304 Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205f.

305 Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 206.

306 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108. So wohl auch Bayer, Tragidie des
Rechis, S. 116, die schreibt, dass es in der technischen Regel um die »gerech-
te Verteilung von Gemeinschaftsgiitern« geht.

307 Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205.

308 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 121.

249

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

»Kritik der Rechtfertigungsverhaltnisse« als Springpunkt emanzipatori-
scher Theorie und Praxis propagiert.3*®

Bei Paschukanis, der hier im Wesentlichen die Marx’sche Position
fragmentarisch wiedergibt, kann die Gerechtigkeit ebenfalls nicht als sol-
ches dufleres Ideal an den rechtlich vermittelten 6konomischen Tausch
angelegt werden, weil der Begriff der Gerechtigkeit selbst »dem Tausch-
verhdltnis entnommen« ist.3*° Obgleich die Gerechtigkeit gemeinhin aus
der Position moralischer Entriistung reklamiert wird, so ist sie doch we-
sentlich von der Moral verschieden, denn wihrend die Moral immer als
freier Urteilsakt gedacht werden muss, kann die Gerechtigkeit erzwun-
gen sein. Paschukanis schreibt daher treffend: »[Dl]ie Gerechtigkeit [ist]
die Stufe, tiber die die Ethik zum Recht hinabsteigt.«3** Darauf, dass Ge-
rechtigkeit nicht auf ihre moralische Dimension zu reduzieren ist, son-
dern eminent politisch ist, weist jedoch auch Forst richtig hin: in der Ge-
rechtigkeit geht es darum, »wer bestimmt, wer was erhilt«.3™* So wird,
um mit Maihofer abzuschlieflen,

auch der Diskurs der Gerechtigkeit einmal historisch tiberholt sein; aber
nicht, weil die Gerechtigkeit dann Wirklichkeit geworden wire, sondern
weil die neuen Gesellschaftsverhdltnisse in anderen gesellschaftlichen
BewufStseinsformen gelebt werden.3™

3.4 Die technische Regel

3.4.1 Totalitarismus der Zweckeinbeit?

Nachdem sowohl das 6ffentliche Recht wie auch die Moral als alterna-
tive Ordnungssysteme gescheitert sind, bleibt noch die technische Regel,
die von Paschukanis explizit als Alternative zum biirgerlichen Recht an-
gedacht wird: »Eine grundlegende Voraussetzung der rechtlichen Rege-
lung ist somit die Gegensatzlichkeit privater Interessen. [...] Dem gegen-
uber ist die Voraussetzung der technischen Regelungen die Einbeit des

309 Ebd.

310 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 161 [S. 143].

311 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 162 [S. 143].

312 Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 111. Forst verharrt hier zwar in vertei-
lungslogischer Terminologie, hebt diesen Begriff der Gerechtigkeit allerdings
dezidiert von der blofSen Giiterverteilung ab. Nach Forst soll Gerechtigkeit
hingegen in gegenseitigen Anerkennungsbeziehungen bestehen, sodass es
nicht darum gehen kann, wem Giiter fehlen, sondern wer tiberhaupt »bei
der Herstellung und Verteilung der Giiter nicht »zdhlt«« (ebd.).

313 Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 89.

250

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TECHNISCHE REGEL

Zwecks« (Hervorhebung L.L.O.).>™+ Beispielhaft weist Paschukanis auf
die Verschiedenartigkeit zwischen der Regelung tiber die Haftbarkeit
des Eisenbahnbetriebs und der Regelung des Eisenbahnfahrplans hin:
Die erste Regelung setzt voneinander unterschiedene und gegensatz-
liche Privatinteressen voraus, wohingegen letztere »den einheitlichen
Zweck, sagen wir, einer maximalen Betriebsfihigkeit« voraussetzt.3*s
Rund fiunf Jahre nach dem Erscheinen von Allgemeine Rechtslehre
und Marxismus zieht auch Carl Schmitt in Uber die drei Arten des
rechtswissenschaftlichen Denkens das Beispiel des »fahrplanmifiigen
Eisenbahnverkehrs« heran. Fir den Eisenbahnverkehr

kann man sagen, daf$ hier nicht die personliche Willkiir von Menschen,
sondern die unpersonliche Sachlichkeit des Fahrplans sherrsche<, und
daf$ diese FahrplanmifSigkeit »>Ordnunge ist. [...] Hier scheint auch der
letzte Rest von menschlicher Herrschaft und Willkiir, den der Verkehrs-
schutzmann noch darstellen konnte, durch prizise funktionierende au-
tomatische Farbensignale ersetzt.>*¢

Wihrend Schmitt von der »unpersonliche[n] Sachlichkeit« des Gegen-
standes spricht, kniipft Paschukanis’ technische Regel an den dem Ge-
genstand selbst innewohnenden »Zweck« an.>”” Obwohl Paschuka-
nis eine Vielzahl an Beispielen zur Demonstration dieser »Sachlogik«
anfuhrt — neben dem Eisenbahnbetrieb die Krankenbehandlung oder
Kindererziehung —, mochte ich weiter unten dafiir argumentieren, die
technische Regel und ihre »Zweckeinheit« nur im Hinblick auf eine so-
zialistische Produktionsweise und deren Zweck, die Bediirfnisbefriedi-
gung, zu verstehen. Dennoch soll an dieser Stelle vorweg die Idee der
Sachlogik im Allgemeinen kritisch reflektiert werden, die durchaus be-
rechtig als ideologisch, das heif$t als Verschleierungsinstrument betrach-
tet werden kann.

Im sogenannten »Sachlichkeitsgebot« oder der »Sachgerechtigkeit« des
verfassungsrechtlichen Gleichheitssatzes (Art. 7 B-VG oder Art. 3 GG)
treffen sich rechtsphilosophische und rechtsdogmatische Fragestellun-
gen. Der Gleichheitssatz gebietet, wesentlich Gleiches gleich (Verbot un-
sachlicher Differenzierung) und wesentlich Ungleiches ungleich zu behan-
deln (Gebot sachlicher Differenzierung), wobei in der Rechtsprechung des
Osterreichischen Verfassungsgerichtshofes in durchaus unterschiedlicher
Art und Weise auf das Sachlichkeitsgebot Bezug genommen wird.>*® Was

314 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 79 [S. 55].

315 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 8o [S. 55].

316 Carl Schmitt, Uber die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens,
Berlin: Duncker & Humblot 2006, S. 16.

317 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 77].

318 Siehe dazu Magdalena Poschl, Gleichbheit vor dem Gesetz, Wien: Springer
2008, S. 213.

251

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

jedoch »wesentlich gleich« ist, ist nicht nur eine » Wertungsfrage«,3* die
der Gesetzgeber trifft, sondern hingt entscheidend vom »Regelungskon-
text« ab,’*° sodass die Frage einer sachlichen Differenzierung nicht aus-
schliefSlich mit Blick auf die Sache zu entscheiden ist und schon gar nicht
aus der Sache selbst — sozusagen automatisch — emergiert. Die Frage, was
genau die Sache gebietet, ist also von politischem Interesse und wire erst
noch, insbesondere auch kontextrelativ, zu bestimmen. Verstehen wir Pa-
schukanis’ Konzept der Zweckeinheit auf diese Weise, so muss ihm ent-
gegengehalten werden, dass er einen allzu naiven oder unschuldigen Be-
griff der Sachlogik vertritt, der nicht nur die politische Dimension einer
genaueren Bestimmung dieser scheinbar in der Sache schlummernden Lo-
gik, sondern auch die Gefahr einer missbrauchlichen Instrumentalisierung
der Sachlogik unbeachtet ldsst. Dies gilt insbesondere fiir den Bereich des
Strafrechts, der unter einem allgemeinen Praventionsgedanken durch die
technische Regel ersetzt werden konnte, wenn der »Zwang als Schutz-
mafSnahme« im Sinne eines »reine[n] Zweckmafligkeitsakt[es]« verstan-
den wird.3** Diese Bewertung gilt jedoch dann nicht, wenn sich die Sach-
logik nicht auf die Mannigfaltigkeit verschiedener Materien, das heifst des
Zivil-, Straf-, Verwaltungs- und Verfassungsrechts bezieht, sondern aus-
schliefflich mit der Produktionsweise einer Gesellschaft, mit deren imma-
nenter Logik, verbunden wird.

Nun schreibt schon Elbe, dass die technische Regel bei Paschukanis
»eine vorab koordinierte Einheit des Zwecks oder die (repressive) Un-
terordnung unter einen einzigen Willen unterstellt«.3** Dabei lasst Elbe
offen, ob »oder« inklusiv oder exklusiv zu verstehen ist, wogegen insbe-
sondere Kelsen die Zweckeinheit mit der autoritiren Setzung eines Ein-
heitswillens identifiziert. So zieht Kelsen eine Parallele zwischen den na-
turrechtlichen Gesellschaftsvertragstheorien und der technischen Regel:

And if bourgeois writers pretend that the state is the expression of the
unity of a collective will or a collective interest, they produce the same
ideology as do the Marxists who assert that there will be a complete
solidarity of interests within a communist society.>*

Die der technischen Regel zugrundeliegende Zweckeinheit ist damit fiir
Kelsen »an obvious fiction« und tatsichlich ist die Annahme eines ein-
heitlichen Gesamtwillens, die Annahme eines homogenen Ganzen eine
Ideologie, die sich wohl im Nationalismus am wirkmachtigsten manifes-
tiert.3** Die Frage ist daher, ob eine Interpretation der technischen Regel

319 Poschl, Gleichheit vor dem Gesetz, S. 221, Fn. 76.
320 Poschl, Gleichheit vor dem Gesetz, S. 189.

321 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 189 [S. 172].
322 Elbe, Marx im Westen, S. 384.

323 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.

324 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 104.

252

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TECHNISCHE REGEL

moglich ist, in der dieselbe nicht die repressive Unterordnung unter ei-
nen autoritiren Einheitswillen bedeutet bzw. in der die Zweckeinheit als
wirkliche Zweckeinheit begreifbar ist.

Einer solchen Interpretation, die der technischen Regel autoritire
Zuge zuschreibt,?*s muss zunichst die Beharrlichkeit entgegengehalten
werden, mit welcher Paschukanis die Idee eines proletarischen Rechts
und Staates ablehnt. Schon die kategorische Weigerung, die gesellschaft-
lichen Formen Recht und Staat mit sozialistischem Inhalt zu befiillen,
entzieht der Zweckeinheit im Grunde bereits jene totalitiare Tendenz, die
sich in der Instanziierung in einem politisch durchsetzbaren Einheitswil-
len allererst zu manifestieren hatte. Insbesondere mit dem Absterben des
Staates fehlt ein politisches Gewaltmonopol, das den Einheitszweck, wel-
chen Inhaltes auch immer, als solchen setzz. Es sei nur nebenbei bemerkt,
dass jene Stimmen, die hier im Geiste des Humanismus einen Totalitaris-
mus der Zweckeinheit in der technischen Regel entdecken, jene mit der
allgemeinen Eigentumsfreiheit gesetzte und zwangsweise durchgesetzte
Zweckeinheit der Mehrwertproduktion unberiihrt lassen. Der Schluss
liegt nahe, dass es jenen daher nicht um die Zweckeinheit als solche, das
heifSt als Form, sondern um ihre konkrete inhaltliche Ausgestaltung geht.
Wesentlich ist jedoch, dass die Zweckeinheit ohne eine mit Gewalt aus-
gestattete Instanz auch ihre totalitire Tendenz verliert.

Wie kann nun aber diese Zweckeinheit gedacht werden, sodass sie kei-
ne Fiktion ist und gleichzeitig auch keiner solchen Durchsetzungsinstanz
bedarf? Die Zweckeinheit muss unmittelbar aus der Produktionsweise
bzw. der Umwilzung der Produktionsweise entspringen, sodass sich der
Zweck der Mehrwertproduktion hin zum allgemeinen Zwecke der Be-
diirfnisbefriedigung wandelt.’** Dabei reproduziert Kelsen nur das biirger-
liche Ideologem, wenn er einwendet, »[b]oth liberals and socialists agree
with respect to the ultimate purpose of a social order: to achieve the grea-
test possible satisfaction of the economic needs of all«.3>” Wihrend die Be-
dirfnisbefriedigung als Zweck des Wirtschaftens oder der »social order«
von liberaler Seite nur behauptet wird, so ist dieser Zweck notwendig mit
der Uberwindung der Form der Lohnarbeit gesetzt. Das heif3t es bedarf ei-
ner Produktionsweise, deren Ziel die Produktion von Gebrauchswerten
bzw. Gebrauchsguitern ist; die technische Regel ist die blofSe Verwaltung
dieser Produktionsweise.’*® Daher trigt die technische Regel auch keinen

325 Darunter fillt auch Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.

326 Auch Elbe, Marx im Westen, S. 384 spricht von der technischen Regel als
»Regelung von Produktionsprozessen«.

327 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.

328 Paschukanis schreibt vom Verwaltungsrecht: »Sein juristischer Inhalt um-
fafSt lediglich die Sicherstellung der Rechte der Bevolkerung einerseits und
der Vertreter der bureaukratischen Hierarchie andererseits. Dartiber hinaus
stellt das Verwaltungsrecht oder, wie es frither genannt wurde, Polizeirecht

253

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

auflerlichen — und das heifdt hier auch autoritir gesetzten — Zweck an die
Materie heran, sondern manifestiert deren Selbstzweck: Die kommunisti-
sche Produktionsweise schliefSt den Zweck der Gebrauchsgiiterprodukti-
on bzw. der Bediirfnisbefriedigung bereits in sich,3* sodass es auch keiner
»legislativen« Instanz bediirfte, die als »Regelgeber« fungiert.’s> An die-
ser Stelle liefSe sich einwenden, dass sich die Diskussion um eine Definiti-
on der Bediirfnisse und eine Grenzziehung zwischen gerechtfertigten und
nicht gerechtfertigten Bediirfnissen aufdrangt, worin erneut die Grenzen
der »Sachlogik« gesprengt bzw. die »Sachlogik « als Ideologie entlarvt wa-
ren. Das stimmt, doch sprengt diese Diskussion zugleich den Gegenstand
und das Anliegen von Paschukanis, den ich — ich wiederhole mich — nicht
als Denker der sozialistischen Zukunft, sondern als Kritiker der Gegenwart
vorstellen mochte. Weil der Zweck der Gebrauchsgiiterproduktion unmit-
telbar in der kommunistischen Produktionsweise liegt, ist er auch unmittel-
bar einsehbar fir die Produzenten.’3* In diesem Sinne erkennt auch Harms
ganz richtig, dass es sich bei der technischen Regel eigentlich nicht um Sol-
lens-Satze handelt, sondern um »Wissen um Gesetzmafigkeiten, die sich
aus der Struktur technischer und sozialer Institutionen ergeben«.33*

Die technische Regel bedarf daher, und darin liegt der Springpunkt,
keines Rechtssubjektes, dem gegeniiber es Normativitit verwirklichen
wirde; sie ist die blofSe Abbildung der Struktur des materiellen Seins.333
Jedoch ist auch Harms im Irrtum, wenn er meint, die technische Regel
sei »offentliches Recht par excellence« bzw. »das Offentliche Recht des
Citoyen« und daher der Vorwurf des Zivilrechtsreduktionismus gegen
Paschukanis gerechtfertigt.3+ Die technische Regel ist ein Jenseits des
Rechts,’ss weil ihr die differentia specifica — die Rechtssubjektivitat —

ein buntes Gemisch technischer Regeln, politischer Rezepte usw. dar.« (Pa-
schukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 104f. [S. 81f.], Fn. 10.

329 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 100 [S. 77].

330 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 146.

331 Daher bedarf es auch nicht eines Mehrheitsprozesses, der die technische Re-
gel als »wahrhaft demokratischer« Ausdruck des Volkswillens hervorbringt
(so aber Bayer, Tragodie des Rechts, S. 116).

332 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 146.

333 Vgl. auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 147.

334 Harms, Warenform und Rechtsform, S. 149.

335 Anders Bayer, Tragidie des Rechts, S. 115, wo sie dafiir argumentiert, den
Fokus der Untersuchung darauf zu lenken, »welche Arten von Regelungen
im gegenwartigen Recht existieren, die bereits eine starkere Priorisierung
des gemeinschaftlichen Zwecks enthalten«. Hierin stimmt sie mit Paschu-
kanis iiberein, der ebenfalls die technische Regel bereits teilweise im Verwal-
tungsrecht verwirklicht sieht, wenngleich Bayers Begriff des »gemeinschaft-
lichen Zwecks«, wie im FliefStext argumentiert, nicht gleichzusetzen ist mit
der »Zweckeinheit« des Produktionsprozesses.

254

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TECHNISCHE REGEL

nicht zukommt und daher auch keine fetischisierte Form der Verhailt-
nisse ist; sie verhiillt, verkehrt nichts, sondern bildet den Produzen-

ten ihren dem Produktionsprozess immer schon immanenten Zweck
ab.33¢

3.4.2 Zwang und die Vorstellung des Rechts als Ordnungsinstrument

Unklar und weitgehend unvereinbar mit dem obigen Interpretations-
vorschlag wird der Begriff der technischen Regel jedoch unter Beriick-
sichtigung zweier, gegenwirtig hochst aktueller zusitzlicher Beispiele,
die Paschukanis zur Veranschaulichung der Zweckeinheit anftihrt und
in welchen die technische Regel um das Element des Zwanges erganzt
wird.33” Dies ist zum einen die (moglicherweise) zwangsweise Heilung
eines Kranken unter dem einheitlichen Zweck der Wiederherstellung der
Gesundheit und zum anderen der Zwang als Schutzmafinahme unter
dem einheitlichen Zweck der allgemeinen Sicherheit.>3® Es ist zu beob-
achten, dass, was Paschukanis besonders am ersten Beispiel von liberaler
Seite vorgeworfen wird — namlich die Opferung individueller Freiheits-
rechte zum Schutze der allgemeinen Gesundheit — mit der Corona-Krise
seit Anfang 2020 Realitat in simtlichen westlichen liberalen Demokra-
tien ist, was ironischerweise wiederum zum Vorwurf des » Gesundheits-
kommunismus« von rechter Seite gefiihrt hat.

Im Heilungs-Beispiel will Paschukanis die Allgemeinheit des in der
technischen Regel zum Ausdruck kommenden Zwecks demonstrieren,
fallt damit jedoch hinter das Reflexionsniveau seiner vorherigen Uberle-
gungen zuriick, da er in diesem Punkt offenbar wirklich davon ausgeht,
dass jeglicher — nicht nur der 6konomische — Interessenkonflikt in der
Zukunftsgesellschaft getilgt ist und die Gesundheit ein verallgemeine-
rungsfihiger Zweck an sich wire. Paschukanis musste reflektieren, dass
mit der Setzung einer technischen Regel zur Durchsetzung eines allge-
meinen Zweckes, wie der Gesundheit, der biirgerliche Grundrechtsdis-
kurs um die Verhiltnismifigkeit eines Grundrechtseingriffes, das heifSt
die Verhaltnismaigkeit der Mafsnahmen zur Wiederherstellung der Ge-
sundheit und den damit einhergehenden Beschrankungen der Kranken,
reproduziert wird. Es fragt sich zudem, ob ein Riickfall in den gesunden
Menschenverstand vorliegt, wenn Paschukanis davon spricht, dass der
Zwang eine »technisch zweckmifSige Handlung« ist, solange er »vom
Standpunkt eines fur den Zwang Austibenden wie fiir den Gezwungenen

336 Vgl. auch Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 189 [S. 172].

337 So auch Elbe, »Warenform, Rechtsform, Staatsform«, S. so0; Harms, Waren-
form und Rechtsform, S. 148.

338 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 8o [S. 56],S. 189 [S. 172].

255

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

einheitlichen Zwecks betrachtet wird« (Hervorhebung L.L.O.).33* Auch
Probleme wie die Reduktion des menschlichen Lebens auf das nackte
Uberleben (Giorgio Agamben) und der Biopolitik als Herrschaftsform
behandelt Paschukanis nicht. Was das zweite Beispiel des Zwanges als
Schutzmafinahme vor potenziellen Gewalttaten — andere Straftatbestin-
de wie Vermogensdelikte, Delikte gegen die Sitten oder Delikte gegen
die Staatsgewalt konnen schon begrifflich keine Anwendung mehr fin-
den — betrifft, so befinden wir uns damit bereits in der Diskussion einer
konkreten Utopie, die Paschukanis® Gegenstand tiberschreitet. Anderer-
seits fallt dieses Beispiel hinter die kritische Erkenntnis zuriick, dass das
Strafrecht nicht in erster Linie eine Reaktion oder Gegengewalt gegen die
Gewalt, sondern selbst unmittelbar ein Gewaltverhiltnis zum Ausdruck
bringt, das mit spezifischen Subjektivierungsmechanismen den Verbre-
cher allererst erzeugt.

Der gegen die fundamentale Rechtskritik erhobene Einwand, ohne
Recht wiirde der bellum omnium contra omnes wiiten, ist jedoch als
rhetorische Spitzfindigkeit zu kritisieren. Mit der Uberwindung von
Privateigentum und Mehrwertproduktion sowie mit der Uberwindung
der politischen Gewalt des Staates, das heifSt auch des Konstruktes Na-
tionalstaat, konnte die Mehrheit an Delikten nicht nur ihre Grundlage,
sondern auch ihr Motiv verlieren. Das heifdt nicht, dass im Kommunis-
mus die »heile Welt« herrscht, wie Kelsen es missversteht,3+° es heifst
nur, dass insbesondere die Begehung von Vermogensdelikten schlicht
unmotiviert ist.>#* Einerseits ist daher die Hobbes’sche Fiktion einer
egoistischen Menschennatur als biirgerliche Ideologie zu entlarven, an-
dererseits gilt es auch, nicht in den »schlechten Romantizismus« zu
verfallen, »in dem das Individuelle und das Allgemeine unmittelbar
zusammenfallen«.3#* In beide Richtungen geht aber Kelsens Vorwurf
gegen die (potenziell) zwangsweise durchzusetzende technische Regel:
»It is one of the many fictions by which one tries to veil the undesi-
rable fact that no human society is possible without coercion exercised

339 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 8o [S. 56].

340 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 102: »That in a communist so-
ciety there will be no crimes [...] is a utopian view which has no basis in so-
cial experience«.

341 Bis zu einem gewissen Grad wird dies aber auch fiir Gewaltdelikte gelten,
die entscheidend durch die Konsequenzen der Lohnarbeit, das heifst preka-
re finanzielle Situation, enger Wohnraum, Uberforderung mit unbezahlter
Reproduktionsarbeit, aber auch durch die Zwinge der burgerlichen Vor-
stellung der heteronormativen Partnerschaft motiviert sind. In dem Sinne
ist auch Kelsen zu entgegnen, dass das »motive of sex and ambition« (Kel-
sen, The Communist Theory of Law, S. 102) sehr wohl mit den 6konomi-
schen Verhiltnissen verflochten ist, wenn auch nicht endgiiltig.

342 Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 47.

256

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TECHNISCHE REGEL

by one man against the other.«34 Paschukanis argumentiert aber aus-
driicklich gegen beides: dagegen, dass die kommunistische Zukunfts-
gesellschaft durch und durch harmonisch sei — daher existieren auch
dort in gewissem MafSe Zwang und Gewalt, wenn auch ohne Gewalt-
monopol und daher in anderer Form —, und dagegen, dass die Men-
schen durch und durch schlecht seien — daher spielt der Zwang keine
prominente Rolle in der technischen Regel bzw. ist nicht notwendig
mit ihr verknuipft.3+4

Inwieweit jedoch der Zwang in der Zukunftsgesellschaft begrifflich
mit einer Durchsetzungsinstanz, die das Gewaltmonopol innehat, ver-
kniipft ist, und in welcher Hinsicht Zwang tiberhaupt einer fundamen-
talen Kritik zu unterziehen wire, bleibt bei Paschukanis weitgehend of-
fen. Fur die biirgerliche Gesellschaft ist hingegen klar, dass der Zwang
in der die Bewegungsgesetze der kapitalistischen Produktionsweise si-
cherstellenden Staatsgewalt zu verorten ist.>*s In diesem Punkt lauft auch
Kelsens weiterer Einwand ins Leere, der lautet, Paschukanis vernachlis-
sige das Moment des Zwanges.3+¢ Diese Reduktion des Rechtsbegrif-
fes durch Ausklammerung des Zwanges ermogliche es Paschukanis erst,
die technische Regel als Nicht-Recht zu fassen, obgleich die potentielle
zwangsweise Durchsetzung auch der technischen Regel zugegeben ist;
diese sei aber eben kein wesentliches Charakteristikum des Rechts tiber-
haupt und daher sei auch die technische Regel kein Recht. Dieser Vor-
wurf ist nur sinnvoll vor dem Hintergrund des eigenen Verstandnisses
des Rechts als Ordnung von Zwangsnormen. Interessanterweise kntipft
Kelsen den Zwang, der bei ihm in diesem Sinne die differentia specifi-
ca des Rechts bezeichnet, nicht notwendig an den Staat, sondern fordert
lediglich, dass er »gesellschaftlich organisiert« ist.347 Gegen eine solche
Repressionstheorie des Rechts fithrt Paschukanis bekanntlich das Pri-
mat des Rechtsverhiltnisses ins Feld,?#* doch kann vielleicht gerade in
Kelsens Repressionstheorie eine implizite Rechtskritik erkannt werden,
die auch Paschukanis’ Rechtskritik bereichert. Denn, so stellt Klein fest,

[d]as unschone Wort Zwang spielt in der politischen Sphire kaum noch
eine Rolle, sein Betitigungsfeld ist ganz tiberwiegend die Individualpsy-

343 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105; siehe auch Kelsen, » Allge-
meine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauffassung«, S. 85.

344 So auch Bayer, Tragodie des Rechts, S. 117f.

345 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre,S. 124 [S. 103],S. 139 [S. 120],S. 143
[S. 1231.].

346 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 84.

347 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 64.

348 Vgl. auch Elbe, Marx im Westen, S. 383; Bung, »Geheimnisse der gesell-
schaftlichen Formen«, S. 5o.

257

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DER UTOPIE

chologie geworden, wo es als das Problem des zwanghaften Charakters
und der Zwangsneurose in Erscheinung tritt.>+

Vor dem Hintergrund dieser Internalisierung des Zwanges ins Innere des
biirgerlichen Individuums bei gleichzeitiger Tabuisierung des Wortchens
Zwang erscheint gerade eine Repressionstheorie des Rechts, die weder
die freiheitsgewahrende Funktion noch die Genealogie des Rechts aus der
Moral hochhilt, sondern ganz im Gegenteil seinen Zwangscharakter zum
Charakteristikum rechtlicher Normativitit erhebt, erfrischend progressiv.
Nun missversteht Kelsen aber die Funktion des Staats und das heifSt
auch der staatlichen Zwangsgewalt als allgemeines Aquivalent des Rechts-
verhaltnisses, wenn er lediglich jene Stelle zitiert, in welcher Paschuka-
nis schreibt, dass »die aufSere zwangsweise Regelung der Beziehungen der
Warenbesitzer zueinander nur einen unbedeutenden Teil der sozialen Re-
gelung tberhaupt bildet«.35° Denn der staatliche Zwang als Garant des
Warentausches ist notwendige Bedingung des Rechtsverhaltnisses, wenn-
gleich das Rechtsverhiltnis nicht aus ihm entspringt. Dies meint Paschu-
kanis, wenn er die dufSere zwangsweise Regelung mit dem Rechtsverhalt-
nis als wirkliches soziales Verhaltnis konterkariert. Die Repressionstheorie
des Rechts, das bildet sich hier ab, lduft schliefSlich Gefahr, in die biirger-
liche und naturrechtliche Ideologie zu verfallen, die das Recht fiir ein blo-
8es Ordnungsinstrument praexistenter Konflikte nimmt. Eben so, als ein
an sich neutrales Mittel bzw. Instrument zur Bereinigung sozialer Konflik-
te, betrachtet Kelsen den Gegenstand der Rechtswissenschaft: »Nicht als
Zweck, sondern als ein spezifisches Mittel ist das Recht charakterisiert,
[...] dem an und fir sich kein politischer oder ethischer Wert zukommt,
dessen Wert vielmehr von dem dem Recht [...] transzendenten Zweck ab-
hiangt.«35" Daher sei auch die Unterscheidung zwischen Recht und tech-
nischer Regel bei Paschukanis hinfillig, »because law [...] is by ist very
nature a technique, a specific social technique«.35* Kelsen bleibt auch an
dieser Stelle keine andere Moglichkeit, als die Rechtskritik in Form einer
Kritik an den das Recht gestaltenden oder anwendenden Einzelpersonen
oder Gruppen zu artikulieren. Da er zudem den Nachweis der spezifisch
herrschaftsvermittelnden Funktion des Rechts nur als Zuschreibung eines
politischen oder ethischen Wertes versteht, kann ihm in Konsequenz sei-
nes Werterelativismus der Zusammenhang von Warenform und Rechts-
form bzw. von Waren-, Staats-, Rechts- und Moralform nur als Rehabili-
tation naturrechtlicher Ideologie in sozialistischem Gewande erscheinen.

349 Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 83.

350 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 37 [S. 11].

351 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 83.

352 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.

258

hittps://del.org10.5771/9783748917250-193 - am 18.01.2026, 20:42:05. O



https://doi.org/10.5771/9783748917250-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1 Zur Verabschiedung der utopischen Alternative als Bedingung der Kritik
	3.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre II: Identifikation von Recht und Privatrecht
	3.2.1 Die Trennung von privatem und öffentlichem Recht als Schein der Rechtsform
	3.2.1.1 Die Dichotomie von privatem und öffentlichem Recht als bürgerliche Ideologie bei Kelsen
	3.2.1.2 Der Doppelcharakter des Rechts und der eigene Schein der Rechtsform bei Paschukanis
	3.2.1.3 Die Einheit des Widerspruches zwischen privatem und öffentlichem Recht

	3.2.2 Sozialrecht und Rechtsform
	3.2.3 Äquivalenzprinzip der Strafe

	3.3 Ethische Form und Rechtsform
	3.3.1 Moral als Kategorie des Warentausches bei Paschukanis
	3.3.1.1 Das »dreieinige Subjekt«
	3.3.1.2 Verinnerlichung von Herrschaft: Der Moralfetisch
	3.3.1.3 Von Lämmern und Raubvögeln: Exkurs zu Nietzsche
	3.3.1.4 Die Abschaffung der ethischen Form

	3.3.2 Von der Verflochtenheit zum Dualismus von Recht und Moral
	3.3.2.1 Die Ideologie der Revolution als sozialistische Ethik
	3.3.2.2 Moral und radikale Normativität
	3.3.2.3 Die klassische Interpretation des Werterelativismus und die Aufbewahrung der Moral
	3.3.2.4 Auch eine Interpretation des moralischen Relativismus: zum Verhältnis von Moral und wissenschaftlicher Erkenntnis

	3.3.3 Was ist Gerechtigkeit?

	3.4 Die technische Regel
	3.4.1 Totalitarismus der Zweckeinheit?
	3.4.2 Zwang und die Vorstellung des Rechts als Ordnungsinstrument


