Julia Masurkewitz-Moller

FORMEN DER
SOLIDARITAT

Eine Begriffssystematik

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Julia Masurkewitz-Moller
Formen der Solidaritit

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne prisentiert die moderne Philosophie in zwei-
erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem Ende des
Hegel'schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel’schen Erbes den ersten philo-
sophischen Begriff der Moderne mit sich fithrt; zum anderen als Form des Philoso-
phierens, in dem die Modernitit der Zeit selbst immer starker in den Vordergrund
der philosophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten riickt — bis hin zu
ihrer »postmodernen« Uberbietung.

Julia Masurkewitz-Moller, geb. 1986, promovierte an der Freien Universitit Berlin.
Sie studierte Politische Theorie an der Goethe-Universitit Frankfurt am Main und
an der Technischen Universitit Darmstadt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Julia Masurkewitz-Moller

Formen der Solidaritat

Eine Begriffssystematik

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedruckt mit Unterstiitzung der Ernst-Reuter-Gesellschaft der Freunde, Férderer
und Ehemaligen der Freien Universitit Berlin e.V.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dissertation am Fachbereich fir Philosophie und Geisteswissenschaften der
Freien Universitit Berlin.
Gutachter: Prof. Dr. Robin Celikates und Prof. Dr. Stefan Gosepath

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfaltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium
fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Julia Masurkewitz-Méller

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Lektorat: Moritz Siegel

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6895-7

PDF-ISBN 978-3-8394-6895-1
https://doi.org/10.14361/9783839468951
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951

Inhalt

Abkiirzungsverzeichnis ...............cooiiiiiiiii e 9
Abbildungsverzeichnis ...............ooiiiiiiii i n
DanKSAQUNG . ... e 13
1o EINlGIUNG. ... e 15
TT Fragestellung. ... e 18
1.2 MOtIVALION .ot e 22
1.3 Solidaritat: Ein Begriff und seine Verwendungsformen .............ccooeviieiinenn.e. 25
1.3.1  Solidaritat als allgemeine Geschwisterlichkeit ..., 33
1.3.2 Solidaritat als sozialintegratives Moment ............coooeiiiiiiiiiiieinnenn. 34
1.3.3 Instrumentelle Solidaritat in Anwendung als Legitimation des Sozialstaates .... 36
1.3.4  Politische Solidaritdt .........cooeeiiiiiii 37
1.3.5  Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform .......................e. 38
LT =TT 4 P 39
2. Die Eigentiimlichkeiten der Solidaritat..........................ooiiii, 4
2.1 Einfiihrung in eine europdische Begriffsgeschichte der Solidaritat .................... 42
28/ AN 1 1] 0 1111 49
2.3 NAChSEENNEDE . \eeee e 62
2.4 FreundsChaft ... .o 70
2.5 VEITFAUBN .ottt et e 71
2.6 ZusammENFaSSUNG .. ..cuuteeneeet ettt et e e 90
3. Die Verwendungsformen der Solidaritat ............................oL 97
3.1 Einfihrung in erste Differenzierungskriterien der Solidaritat......................... 103
3.1.1  Beispiel: Hypothesen zum Verhaltnis von Solidaritat und Gerechtigkeit ......... 106
3.1.2 Primat der Solidaritat........coooeiiniiiii 106
3.1.3  Gegenseitigkeit von Solidaritat und Gerechtigkeit...............ccooeiiea.t. 107

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3.2

3.3

3.4

3.5

3.1.4  Gerechtigkeit als Ziel der Solidaritat.............ooeiiiiiii i, 109

3.1.5  Solidaritat als GerechtigkeitSprinzip.........ccovvevieiiiiei e, 109
Sozialintegrative Solidaritdt ...........ooiiiiiiii e m
3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidaritat ..................ccooiiiiii 15
3.2.2  Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln ................c.ooceieinntt n7
3.2.3 Hintergrundinformationen iber Situationen fiir solidarisches Handeln.......... 120
3.2.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritdt?...........c.ooiiiiiiiiii i 21
3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes .............ccovvvvininennns 124
3.2.6  Aktive oder passive Solidaritdt ...........coeiiiiiii e 127
3.2.7 Bezug zur Gerechtigheit .........oeeiiii e 128
3.2.8 Ré&umliche DIMenSiOn . ......eeueiet e 130
3.2.9 Grenzen der Solidaritat .........ceovnniiiiii e 132
3.2.10 Transformationspotenzial..........c..vveeiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 134
3.2 ZusammENfasSUNG ....oeeneteee ettt et et e e e e 135
Instrumentelle Solidaritat .........coveeereei e 136
3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidaritat................coooiiieiiiiiii, 147
3.3.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln ................c.ooceiieinnte 150
3.3.3 Hintergrundinformationen iber Situationen fiir solidarisches Handeln.......... 158
3.3.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritdt?...........c.ooiiiiiiiiii i, 161
3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritdtskonzeptes..........coceviieiiieinnennnn. 165
3.3.6  Aktive oder passive Solidaritdt ...........ooiiiiiiii e 167
3.3.7 Bezug zur Gerechtigheit .........ooeeeiii e 169
3.3.8 Ré&umliche DImenSion . ......uerutee et 175
3.3.9 Grenzen der Solidaritat ........o.eerniiiiiii e 177
3.3.10 Transformationspotenzial..........c..vveeeiiiiiiiiiiiiiiiiii e 184
3.3.01 ZusammENfasSUNG ....evenereeeette e et e et e e e e 187
Politische Solidaritat .........cooniiit i 189
3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidaritat ............ccoooiiii i, 194
3.4.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln ................c.ooceiieinntt 197
3.4.3 Hintergrundinformationen iber Situationen fiir solidarisches Handeln.......... 201
3.4.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritdt? ..., 203
3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritdtskonzeptes..........ocevveineinnninns 205
3.4.6  Aktive oder passive Solidaritdt ...........cooiiiiiiii 207
3.4.77 Bezug zur Gerechtigkeit ........oooeiiiii e 208
3.4.8 Réumliche DIMenSion . ......uererii e 213
3.4.9 Grenzen der Solidaritat ........o.eviniiiiii i 214
3.4.10 Transformationspotenzial..........c..vveeeiiiiiiiiiiiiiiii e 216
34N ZusammENfassSUNG ....oevnerieeie e e e 27
Universale Solidaritat ........o.eereiereee i 218
3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidaritat.............ccoooiieiiiiiiiiii, 221
3.5.2  Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln ...............cc..coieiint 222

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3.5.3 Hintergrundinformationen dber Situationen fir solidarisches Handeln......... 224

3.5.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritdt?...........ccocevieiiiiiiieinean... 225
3.5.5  Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes.............ccooevveennn... 225
3.5.6  Aktive oder passive Solidaritat .........ccevviiiiiiiiiii 227
3.5.7 Bezug zur Gerechtigheit ........cooueeiviie i 228
3.5.8 Réaumliche DIMenSion ........oouuirniii e 230
3.5.9 Grenzen der Solidaritat ..........oeiiiii e 231
3.5.10 Transformationspotenzial............ccovviiiieiiiiieiiiiii e 232
3.5 ZusammeNfassUuNG .....evereieeie e 232
4. Die Besonderheit der Solidaritat ... 235
4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien ............ccoeviiiiiiiiiieeinn... 243
4.2 Ein Prototyp der Solidaritat ..........oeieiii 247
4.3 Unterschiede der Verwendungsformen ..........ooviuiiiviiiieeniiie e, 252
4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur ....... ..o, 253
4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes: deskriptiv vs. appellativ ..... 254
4.3.3  Aktiv vs. passiv - reziprok vs. asymmetrisch ...........ccooiiiiiiiiiiniin, 255
4.3.4 Bezug zur Gerechtigheit .........oovriiiiiii i 256
4.3.5 Raumliche Dimension: partikular vs. universell ..............ccooevveeeenn.. 257
4.3.6 Grenzen der Solidaritat: Solidaritat vs. Nicht-Solidaritat....................... 258
4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verandern .......................... 262
5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat ......................... 263
5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidaritat ...............ccooieiiiiiieiin... 267
5.2 Instrumentelle und politische Solidaritat ..o, 270
5.3 Sozialintegrative und politische Solidaritat ..............cooevviiiiiiiiiiiainen.s il
5.4 Sozialintegrative und universale Solidaritat ..............ccooiiiiiiiiiiiiie ... 273
5.5 Instrumentelle und universale Solidaritat .......... ... 274
5.6 Politische und universale Solidaritat .............cooeiviiiiiiii e 275
B. SChlUSSWOIT ...... oo 271
T Nachwort ... 279
Literaturverzeichnis ........ ... .o i 283

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Abkiirzungsverzeichnis

AEUV  Vertrag iiber die Arbeitsweise der Europdischen Union
AKP Staaten Afrikas, der Karibik und des Pazifiks

BLM Black Lives Matter

EGV Vertrag iiber die Europiische Gemeinschaft

EU Europiische Union

EuGH  Europdischer Gerichtshof

GASP  Gemeinsame Auflen- und Sicherheitspolitik

GJN Global Justice Network

ICEM International Federation of Chemical, Energy Mine and General Workers
NGO Non-Governmental Organization

UN United Nations

UNICEF United Nations Children’s Fund

WTO  World Trade Organization

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: sozialintegrative Solidaritit, S. 244

Abbildung 2: instrumentelle Solidaritit, S. 245

Abbildung 3: politische Solidaritit, S. 246

Abbildung 4: universale Solidaritit, S. 247

Abbildung 5: Verhiltnisse der Solidarititsformen zueinander, S. 266
Abbildung 6: Transformationspotenzial der Solidarititsformen, S. 276

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Danksagung

Dasvorliegende Werk ist ein nur leicht modifizierter Text meiner Doktorarbeit. Die
Verteidigung hat im November 2022 stattgefunden. Bis zu dem Tag haben mich vie-
le Personen unterstiitzt, begleitet, beraten und immer wieder motiviert. Als Erstes
méchte ich mich an dieser Stelle bei meinen Professoren Robin Celikates, Axel Hon-
neth und Stefan Gosepath bedanken fiir die Betreuung, die Riicksprachen, Kom-
mentierungen und Unterstittzung ohne die diese Arbeit nicht abgeschlossen wor-
den wire. Auch mochte ich mich bei Professor Martin Nonhoft in Bremen und sei-
nem ganzes Kolloquium fiir die Aufnahme ins Kolloquium und die Méglichkeit, die
einzelnen Kapitel der Arbeit mit Euch zu diskutieren, bedanken. Bedanken mochte
ich mich auch bei Mathias Uslar und meinen lieben Mathematikerinnen und In-
formatiker:innen vom OFFIS fiir die internen Promotionsvorbereitungstreffen, die
Geduld fiir meine Fragen zu Euren Themen und die tolle Bereitschaft, sich mit mei-
nem Thema vertraut zu machen, bedanken. Ganz besonders mochte ich mich auch
bei Thomas Gebben bedanken fiir die vielen gemeinsamen Schreibabende. Abschlie-
Rend méchte ich mich auch bei meiner ganzen Familie (Ingeborg, Kurt, Dana und
Barbara) bedanken! Ich weif, es war nicht immer einfach. Benno und Tammo gilt
natiirlich mein ganz besonderer Dank. Ohne euch beide hitte ich es nicht geschafft.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Aufrufe zu solidarischen Handlungen werden gerade in Zeiten von Krisen sowie an-
gesichts von Ungerechtigkeiten, Missstinden und Benachteiligungen lanciert. Bei
Naturkatastrophen wird zu Solidaritit mit den Opfern durch Spendensammlungen
aufgefordert. In politischen oder sozialen Auseinandersetzungen, wie etwa im Rah-
men der »Black Lives Matter«-Bewegung (BLM), wird zu Solidaritit in Form eines
Fiireinander-Einstehens aufgerufen. Solidarische Handlungen konnen sich in sol-
chen Fillen beispielsweise als Protestaktionen, Demonstrationen oder Boykotte nie-
derschlagen. Auch in der Covid-19-Pandemie wird Solidaritit gefordert. Diese For-
derungen beziehen sich unter anderem auf die Frage der globalen Verteilung der
Impfstoffe, insbesondere in die sogenannten Dritten Welt. Solidaritit wird zudem
als relevant fiir den Zusammenbhalt von modernen Gesellschaften und Institutionen
oder Organisationen oder Staatenbiinden wie der EU gesehen. An letzterem Bei-
spiel mochte ich zum Einstieg in die Thematik und die Vielfalt der Verwendungs-
formen des Solidarititsbegriffs veranschaulichen:

In der vertraglichen Rahmung der EU spielte der Begriff der Solidaritit schon
in den Vorginger-Vertragen des Lissabon-Vertrages eine wichtige Rolle. So wird im
EGV, im Maastricht-Vertrag und in der Charta der Grundrechte der EU mehrfach
— auch an zentralen Stellen — auf Solidaritit verwiesen. Dabei werden Bedeutung
und Stellenwert von Solidaritit unterschiedlich interpretiert bzw. wird der Begrift
unterschiedlich verwendet: Solidaritit wird als Appell, als Programmsatz, als Auf-
gabe, als Ziel, als Wunsch, als Gestaltungsprinzip und als Vertragspflicht in Stellung
gebracht.! Die Verwendungsformen sind dabei ebenso vielfiltig wie die damit ver-
bundenen Themen (Sozialpolitik, Verteilungsfragen, Auffen- und Sicherheitspolitik
etc.). Kennzeichnend fiir die Verwendung des Solidarititsbegriffs in den EU-Ver-
tragen ist jedoch die Differenzierung zwischen Solidaritat als Leitprinzip, also als
normatives oder juristisches Prinzip, letzteres wird durch andere Rechtsprinzipien
konkretisiert.” Das Prinzip der Solidaritit und des solidarischen Handelns ist auch
im Lissabon-Vertrag weiterhin ein zentrales Moment der Vergesellschaftung und

1 Piazolo 2004, S. 261f.
2 Piazolo 2004, S. 327ff. und Hieronymi 2003, S. 162.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

europiischen Integration; Handeln im »Geiste der Solidaritit« und eine generelle
Férderung von solidarischem Verhalten werden in den Kernartikeln gefordert.’

Die Vorfille oder Situationen, die Solidaritit zwischen den Mitgliedsstaaten
erfordern, fallen dabei, wie schon im EGYV, in verschiedene Themenbereiche.* In
den fritheren Vertrigen umfassen die Solidarititsanspriiche der Union verschie-
dene Verwendungen und Formen des Solidarititsbegriffs: Solidaritit als Basis von
gemeinsamen Handlungen, politische Solidaritit zwischen allen Mitgliedsstaaten,
Solidaritit zwischen kollektiven Gebilden, Solidaritit zwischen Generationen —
also sozialen Einheiten, die nicht der konstitutiven Form der Nationalstaaten
entsprechen — und letztlich Solidaritit als erstrebenswerter eigenstindiger Wert.
Die im Vertrag von Lissabon vorzufindenden Formen der Solidaritit beziehen
sich sowohl auf den zu stiftenden Zusammenhalt und die soziale Integration der
einzelnen Mitgliedsstaaten als auch auf interpersonelle Beziehungen und auf
Verteilungsfragen. Anders gefasst kann einmal von Solidaritit im Sinne einer
gerechten Verteilung der Lasten und Pflichten gesprochen werden (des Gebens/
Nehmens/Austausches) und ein anderes Mal von Solidaritit als Moment der so-
zialen Integration, das den Zusammenhalt der sozialen Einheit sicherstellt. Als
eine vereinfachende Minimaldefinition wiirde ich Solidaritit als ein Einstehen
fiir andere oder ein gemeinsames Ziel zusammenfassen, welches zugleich den
Zusammenbhalt der solidarischen Gruppe o.4. untereinander erneuert. Dabei fehlt
es in den verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen® (nicht nur iibergreifend,
sondern auch innerhalb der Disziplinen) nicht nur an einer gemeinsamen Defi-
nition, sondern insgesamt an einem gemeinsamen Verstindnis von Solidaritit.
Dies ldsst sich am Beispiel der Analysen von europiischen Vertrigen hinsichtlich
der politischen Relevanz des Solidarititsbegriffes verdeutlichen: »Doch obwohl der
Begriff der Solidaritit in den primirrechtlichen Vertrigen deutlich an Bedeutung
gewonnen hat — gab es im Vertrag von Maastricht nur funf Erwihnungen, rekur-
rierte der Vertrag von Lissabon ganze 20 Mal auf diesen Wert —, fehlt nach wie vor
eine eindeutige Definition.« (Kleger und Mehlhausen 2014, S. 83)

Die unterschiedliche politische Relevanz des Solidarititsverstindnisses mochte
ich im Folgenden an zwei konkreten Fillen (6konomische Krise in Griechenland und
Ukraine-Konflikt 2014 und Russland-Ukraine Krieg 2022) weiter ausfithren:

Die Europiische Union ist seit Beginn des 21. Jahrhunderts einer Vielzahl von
Konflikten ausgesetzt gewesen. Betrachtet man die Entwicklung der EU aus der

3 In den Artikeln 2 und 3 Gber die zentralen Werte und Ziele der Union sowie innerhalb der
Bestimmungen ber das auswartige Handeln in den Artikeln 21, 24, 31 und auch in Abschnitt
VII der Solidaritatsklausel.

4 Siehe Vertrag von Lissabon, Praambel, Artikel 2, 3, 24, 222 und EGV.

5 Damit sind unter anderem die Rechtswissenschaften, Sozialwissenschaften, Politikwissen-
schaften, Philosophie etc. gemeint.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Perspektive solidarischer Gemeinschaftsbildung, so stellt sich nach der 2008 einset-
zenden okonomischen Krise hiufig die Frage, ob es iiberhaupt einen solidarischen
Zusammenbhalt der europiischen Gesellschaften gibt. Gerade zu Beginn der Krise
wurden das fehlende europiische Krisenmanagement und das Fehlen einer klaren
gemeinsamen Strategie bemingelt, welche erst im weiteren Verlauf der Krise erar-
beitet wurden.® Auch wurde innerhalb der EU offen dariiber diskutiert, ob ein Fiir-
einander-Einstehen itberhaupt angestrebt werden sollte, oder ob zu unterstiitzende
Mitglieder die EU nicht zu verlassen haben.” Diese Diskussion wurde insbesondere
im Hinblick auf Griechenland gefithrt; hier wurde unter anderem darauf verwie-
sen, dass die EU als ein dauerhaftes Gebilde angelegt sei und deshalb ein Austritt
Griechenlands nicht infrage komme.® Es gibt aber auch die Auffassung, dass die EU
in erster Linie eine Zweckgemeinschaft ist und sich die frither zwischen den heuti-
gen Mitgliedsstaaten bestehende Rivalitit und Feindschaft mittlerweile zwar in eine
(wirtschaftliche und geopolitische) Abhingigkeit gewandelt hat, aber nichtsdesto-
weniger weiterhin tiefe kulturelle und historische Unterschiede bestehen.

Bevor der sogenannte Brexit beschlossen wurde bzw. die diesbeziigliche Diskus-
sion begann, wurde die Zukunft der europiischen Solidaritit teilweise noch sehr
positiv betrachtet:

Mit dem ungewohnt ruppigen Ton in der Krise [Griechenland-Krise von 2013]° hat-
te sich daher auch eine Hoffnung verbunden: dass er im Grunde einen Fortschritt
bedeuten kdnnte, ein Durchgangsstadium zu einer Art europdischer Innenpoli-
tik, Ausdruck einer alltagserprobten Vertrautheit, die auf formelle Hoflichkeit ver-
zichten kann, weil die Grundsolidaritat aufler Frage steht. Wie in einer Familie.
(Rof3, 07.03.13,S.3)

Betrachtet man die Diskussion um den Ukraine-Konflikt von 2014 bevor 2022 der
Krieg ausbrach, so wird der Zusammenhalt und das Einstehen der EU fiir ein po-
tenzielles Mitglied nicht infrage gestellt, sondern lediglich tiber die Wahl der Mittel
diskutiert — d.h. @iber die Frage, ob Sanktionen gegen Russland verhingt werden
sollten, welcher Art diese sein sollten oder gar, ob ein militirischer Eingriff in Erwi-
gung gezogen werden sollte. Im laufenden Ukraine-Krieg von 2022 ergibt sich ein
anderes Bild: Die EU hat Sanktionen gegen Russland verhingt und sich gegen die
kriegerischen Handlungen von Russland positioniert. Aber die Unterstiitzung der

Bieling 2011, S.161f.

Vgl. Zeit Online, dpa, aba, 04.01.15 und Endres, Alexandra und Philip Faigle, 18.07.11.

Wiese 2012.

Alle Einschiibe in den direkten Zitaten, die mit eckigen Klammern gekennzeichnet sind,

O 0 N o

stammen von Julia Masurkewitz-Mdller. Einschiibe, Auszeichnungen oder Hervorhebungen,
die nicht in eckigen Klammern stehen, stammen aus dem Original.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

17


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

Ukraine beliuft sich Stand Juni 2022 auf die Lieferung von Waffen. Ein aktiver Ein-
griff in das Kriegsgeschehen zugunsten eines potenziellen Mitgliedes findet nicht
statt.

Diese Beispiele verdeutlichen jedoch nicht nur die Reichweite, die solidarische
Handlungen innerhalb der EU einnehmen konnen, sondern verweisen auch auf
Kernfragen des solidarischen Handelns: Was veranlasst die beteiligten Akteur:in-
nen', solidarisch zu handeln? Kann man die Handlungen der Mitgliedsstaaten
iberhaupt als Handlungen aus Solidaritit verstehen? Was genau beschreibt der
Begriff der Solidaritit? Mit Bezug auf die Finanzkrise stellt sich die Frage, wie sich
der Solidarititsdiskurs auf die faktische Entsolidarisierung verhilt. Andrea San-
giovanni identifiziert in der aktuellen akademischen Debatte iiber eine europdische
Solidaritit zwei zentrale Fragen — die Frage nach dem Demokratiedefizit der EU
und die nach der europiischen Identitit —, aber er findet keine fiir ihn hilfreiche
konzeptionelle Analyse des Begriffs und seiner Verwendungen."

Diese Liste von Fragen konnte man weiter fortsetzen, doch fiir diesen Moment
geniigt es, dass das Fallbeispiel EU™* gezeigt hat, dass der Begriff der Solidaritit eine
zentrale Rolle spielt im Diskurs und Selbstverstindnis der EU und dass er dennoch
nicht einheitlich definiert ist. Dem Begriff werden unterschiedliche Eigenschaften
und Wirkungsweisen zugeschrieben. Ebenso werden den solidarisch Handelnden
unterschiedliche Charaktereigenschaften bzw. Tugenden unterstellt und verschie-
denste Annahmen iiber die der Solidaritit zugrunde liegende Motivation fir die
Handelnden verbreitet. Nicht einmal iiber die Akteur:innen der Solidaritit herrscht
Einigkeit: Mal sind es Einzelpersonen, mal Gruppen, mal Nationalstaaten und wie-
der ein anderes Mal transnationale Institutionen und Organisationen. Solidaritat
ist ein schwierig zu fassender Begriff und wirft zahlreiche Fragen auf. Auf welche
davon sich meine Arbeit fokussieren wird, soll im folgenden Unterkapitel dargelegt
werden.

1.1 Fragestellung

Die vorliegende Arbeit hat zum Ausgangspunkt, dass der Begriff der Solidaritit
sowohl in unterschiedlichen Formen als auch mit unterschiedlicher Reichweite

10 Im Sinne des Versuchs einer moglichst geschlechtergerechten (und —solidarischen) Spra-
che wird in dieser Arbeit — sofern nicht geschlechtneutral méglich oder sachlich notwen-
dig—durch die Verwendung eines Binnendoppelpunktes auf die Inklusion von nicht-binéren,
weiblichen und ménnlichen Geschlechtsidentititen hingewiesen.

hi Sangiovanni 2013, S. 3.

12 Das Fallbeispiel der EU wird im Folgenden nur an einigen wenigen Stellen wieder aufgegrif-
fen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

verwendet wird. Eine eingehende Analyse des Begriffs der Solidaritit in seinen Ver-
wendungsformen wird zeigen, dass dem Begriff erstens bisher keine einheitliche
Bedeutung zugrunde liegt; dass er zweitens auf Gemeinschaften, Gruppen, Staaten
(Gesellschaften), Individuen oder supranationale Institutionen angewendet wird
(unterschiedliche Subjekte der Solidaritit); dass er drittens je nach Verwendungs-
form einen unterschiedlichen Grad an Wissen iiber Situationen voraussetzt und
viertens unterschiedliche Beziige zur Gerechtigkeit hat. Solidaritit kann sowohl als
notwendig fiir den Zusammenbhalt einer Gesellschaft, Gemeinschaft oder Gruppe
angesehen werden als auch als Legitimititsquelle, Motivation oder Verpflichtung
fiir Handlungen von Gruppen, Gesellschaften, Individuen oder Gemeinschaf-
ten dienen. Die unterschiedlichen Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs
konnen sowohl das Allgemeinwohl als auch individuelle oder gruppenspezifische
Interessen betreffen.

Solidaritat wird in gesellschaftlichen und politischen Diskursen besonders in
Krisen- oder Umbruchzeiten eingefordert. Dennoch sind Aufforderungen zur So-
lidaritit — sei es durch Arbeiterbewegungen, bei Katastrophen oder allgemein an-
gesichts von Ungerechtigkeiten und Missstinden — nahezu an der Tagesordnung.
Der Solidarititsbegriff hat somit nicht nur eine normative, sondern auch eine ap-
pellative Dimension, indem er die Menschen zu Handlungen auffordert.”

Fiir meine Arbeit ist die These zentral, dass nicht generell von Solidaritit, son-
dernvon unterschiedlichen Solidarititsformen zu sprechen ist, die sich anhand von
differenzierbaren Kriterien nachweisen lassen. AnschlieRend an die Vorarbeiten
von Scholz 2008 und Bayertz 1998b sind dies fiir meine Arbeit vier Formen der
Solidaritit: 1. die sozialintegrative Solidaritit, 2. die instrumentelle Solidaritit,
3. die politische Solidaritit und 4. die universale Solidaritit."* Diese voneinander
unterscheidbaren Solidarititen treten in unterschiedlichen praktischen Kontexten
auf und werden in dieser Arbeit als Solidarititsformen oder Verwendungsformen
des Solidarititsbegriffs betrachtet. Eine Verwendungsform stellt einen abstrakten,
aber dennoch klar bestimmbaren Anwendungsbereich des Begriffs der Solidaritit
dar. Der Begriff der Solidaritat lisst sich dabei anhand des Prototyps Solidaritit
definieren.”

Die Solidarititsformen haben Gemeinsamkeiten, die eine Zuordnung zum Pro-
totyp der Solidaritit begriinden. Die Hauptthese meiner Arbeit ist folglich, dass die
Solidarititsformen trotz ihrer Unterschiede einen gemeinsamen Kern (Prototyp)
und eine Beziehung (einseitig oder wechselseitig) zueinander haben. Die Beziehung
zueinander kann z.B. zur Erneuerung der einzelnen Solidarititsformen beitragen
oder in einer Transformation von einer Solidarititsform in eine andere bestehen.

13 Bedorf 2011, S.107f.
14 Eine erste vorlaufige Ausarbeitung der Solidaritatsformen ist in Kapitel 1.3 zu finden.
15 Beim methodischen Vorgehen der Prototypenanalyse orientiere ich mich an Hartmann 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20

Formen der Solidaritat

Damit schlief3e ich neben Martin Hartmann an Sally Scholz an, die zwischen den
gleichzeitig verwendeten Formen der Solidaritit einen geteilten begrifflichen Kern
annimmt, der sich aus unterschiedlichen Merkmalen zusammensetzt, damit die
einzelnen Formen der Solidaritit dem Begriff zugerechnet werden kénnen. Bei-
spiele fiir mogliche Kriterien zur Differenzierung des Solidarititsbegriffs sind,
wie an Anfang des Anschnitts ausgefithrt, unterschiedliche Subjekte der Solidari-
tit oder ein unterschiedlicher Bezug zur Gerechtigkeit. Diese werden im dritten
Kapitel ausgearbeitet. Die Hauptaufgabe meiner Arbeit wird es somit sein, die
verschiedenen Formen der Solidaritit systematisch zu rekonstruieren. Ich werde
allerdings nicht eigens dafiir argumentieren, dass verschiedene Formen itberhaupt
fiir den Diskurs der praktischen Philosophie existieren, da dies meines Erachtens
von Autor:innen wie Scholz und Bayertz bereits hinreichend geleistet wurde.

In der Arbeit wird ein Fokus darauf gelegt, in welchem Zusammenhang die un-
terschiedlichen Formen der Solidaritit in ihren differenzierbaren Anwendungsfil-
len miteinander stehen. Ich werde die These entwickeln, dass sich die Solidaritits-
formen nicht in ein hierarchisches Stufenmodell fassen lassen, sondern die Soli-
darititsbegriffe in verschiedenen Anwendungsfillen sich hinreichend unterschei-
den lassen, um sie als unterschiedliche Formen zu erfassen (Solidarititsformen),
die sich gegenseitig beeinflussen konnen. Diese Beeinflussung kann so verstanden
werden, dass spezifische Solidarititsformen einander gegenseitig einen Nihrboden
zur Erneuerung oder Stirkung bereitstellen.

Ein solches Verstindnis der unterschiedlichen Solidarititsformen soll eine Er-
klirungsmoglichkeit fiir ein wechselseitiges Erneuerungspotenzial der Formen von
Solidaritat bieten. Ein Beispiel dafirist, dass der Mangel an einer sozialintegrativen
Solidaritit durch politische Solidaritit itberwunden werden kann. Politische Solida-
ritat" kann im Unterschied zur sozialintegrativen Solidaritit”” beispielsweise durch
die geteilte Erfahrung von Unterdriickung entstehen und zu einem gemeinsamen
Handeln gegen diese Unterdriickung anleiten. Durch diese Handlungen kénnen ge-
teilte Wertvorstellungen entstehen, die wiederum eine sozialintegrative Solidaritit
benétigen, um ihre positive Wirkung auf den Zusammenbhalt einer Gesellschaft zu
entfalten.

Diese Betrachtung ist relevant vor dem Hintergrund, dass etwa Durkheim die
sozialintegrative Wirkung der Solidaritit, die moderne Gesellschaften fir ihren
Zusammenhalt benétigen, geschwicht sieht. Durkheims Begriff der Solidaritit hat
immer noch Relevanz fiir die heutigen Gesellschaften und die aktuellen Herausfor-
derungen, vor denen sie stehen. Dies sehe ich darin begriindet, dass Durkheims
Fragestellung nach den Bedingungen einer gelingenden sozialen Integration nach
wie vor von Bedeutung ist. Im Anschluss an seine Arbeit stellt sich die Frage, wie die

16  Siehe3.4.
17 Siehe3.2.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

sozialintegrative Solidaritit erneuert oder gestirkt werden kann. Durch die Analyse
verschiedener Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs soll untersucht wer-
den, ob die Moglichkeit einer wechselseitigen Erneuerung der Solidarititsformen
untereinander besteht. Dies lisst sich, der These meiner Arbeit folgend, durch die
Analyse von Solidarititsformen mit ihren je eigenen Bedingungen und Wirkungen
untersuchen. Der Versuch, diese Begriffe zu systematisieren und ihre jeweilige
Beziehung zueinander auf Ebene der Solidarititsformen und nicht auf Ebene der
konkreten Ausgestaltung von einzelnen Solidarititspraktiken zu rekonstruieren,
soll die Frage beantworten, wie sich die Solidarititsformen erneuern kénnen. Da-
mit diesen Uberlegungen weiter nachgegangen werden kann, miissen jedoch die
unterschiedlichen Solidarititsformen zunichst herausgearbeitet werden.

Die hier verfolgte Systematisierung des Begriffs soll zudem die Frage kliren,
was die Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs von anderen Begriffen unter-
scheidet, die in dhnlichen Situationen verwendet werden, bzw. was den Begriff der
Solidaritat charakterisiert und welche Merkmale dem Begriff trotz seiner vielfilti-
gen Verwendung eigentiimlich sind. Nach der anfinglichen Herausarbeitung sei-
ner spezifischen Merkmale soll der Begriff der Solidaritit sodann auch dahingehend
untersucht werden, welche unterschiedlichen Eigenschaften die einzelnen Verwen-
dungsformen des Solidarititsbegriffs in eine allgemeine Beschreibung des Begriffs
jeweils mit einbringen und welche Elemente die Solidarititsformen gemeinsamen
haben.

Hierbei soll auch der Frage nachgegangen werden, wie sich unterschiedliche
Verwendungsformen des Begriffs der Solidaritit voneinander unterscheiden und
zueinander verhalten. Fir diese Unterscheidung sollen entsprechende Kriteri-
en und Differenzierungen aus der Analyse der Verwendungsformen gewonnen
werden. Die Herausarbeitung eines Prototyps™® der Solidaritit ist eine zentrale
Aufgabe meiner Arbeit. Dieser Prototyp wird anhand der zuvor erarbeiteten Dif-
ferenzierungskriterien der Solidaritit und der unterschiedlichen Ausprigungen
der einzelnen Formen der Solidaritit gewonnen. Meine Arbeit verfolgt somit zwei
zusammenhingende Aufgaben:

1) Herausarbeitung eines Prototyps der Solidaritit — dazu muss der Begriff ent-
lang seiner verschiedenen Formen systematisiert und von dhnlichen Begriffen
differenziert werden

2) Ableitung des Transformationspotenzials, das unterschiedliche Solidarititsfor-
men fiireinander beinhalten, aus dem Verhiltnis der Solidarititsformen zuein-
ander

18  Die Prototypenanalyse basiert darauf, zentrale Charakteristika des Begriffs zu identifizieren.
In der Praxis jedoch miissen nicht alle Charakteristika zugleich erfiillt sein. Hartmann 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

2


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

22

Formen der Solidaritat

1.2 Motivation

Eine Untersuchung und Differenzierung der Solidarititsformen bietet fiir die
Analysen der Sozialphilosophie einen weiteren Blickwinkel auf die aktuellen gesell-
schaftlichen und sozialen Herausforderungen sowie auf die Transformationen von
Gesellschaften.” Das Verstindnis von Sozialphilosophie orientiert sich dabei an
dem von Jaeggi und Celikates herausgearbeiteten:

(2) Die Sozialphilosophie ist durch eine spezifische Verbindung von normativen
und deskriptiven Momenten charakterisiert. Sie umfasst immer Momente der
Analyse und solche der Evaluierung bzw. Kritik, und ihrer Grundbegriffe wie
»Pathologie«, »Entfremdung«, »Anerkennung« und »Solidaritat« sind daher nie
rein deskriptiv, sondern immer auch evaluativ. Die von der Sozialphilosophie
in Anspruch genommenen Normen werden dabei immanent aus der sozialen
Wirklichkeit, deren Problemlagen und Reflexionsformen heraus entwickelt und
nicht in unabhingiger (moral-)philosophischer Begriindungsarbeit etabliert.
(Jaeggi und Celikates 2017, S. 24f)

Die sozialphilosophische Forschung zur Solidaritit kann im Zusammenhang der
Debatten um die normative Ordnung von Gesellschaften und die Bedeutung von
normativen Phinomenen, Werten oder eben Solidaritit fiir den Zusammenhalt von
Gesellschaften verortet werden.* Der in dieser Arbeit entwickelte Prototyp der So-
lidaritit kann dabei als Grundlage fiir die Analyse des Begriffs verstanden werden
und nicht als eine abgeschlossene Analyse einer konkreten Verwendungsform der
Solidaritat.

In meiner Arbeit nehme ich u.a. Bezug auf das Werk Uber soziale Arbeitsteilung
von Durkheim, das ich als einen wichtigen Ausgangspunkt fiir die Frage nach der
Bedeutung von Solidaritit und dem Zusammenhalt der Gesellschaft betrachte.
Durkheim untersucht die funktionale Differenzierung in Gesellschaften und ih-
re daraus resultierenden Anomien durch die Ausdifferenzierung der Werte. Als
Versuch der Synthese zwischen den diesbeziiglichen Debatten in Soziologie und
Philosophie ist fiir meine Arbeit der durch Habermas und spiter Honneth gepragte
Diskussionsstrang relevant. Beide befassen sich, allgemein gesprochen, in un-
terschiedlicher Ausprigung mit der Entstehung und Transformation normativer

19  Die Frage nach der Bedeutung von Solidaritat wird von Andreas Busen in seiner Dissertati-
on Solidaritdt und die Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit erhellend aufgegriffen. Seine
Zielsetzung ist es, aufzuzeigen, dass fiir ein modernes Projekt der Realisierung von Freiheit
und Gleichheit eine spezifische Form der Solidaritit notwendig sein muss. Dabei versteht er
Solidaritat als eine (kritische) Praxis, die die Voraussetzung fiir die Realisierung von Freiheit
und Cleichheit ist. Busen 2016.

20 Vgl.Bayertz1996, Honneth 2011, Scholz 2008, Ziircher 1998, Busen 2016, Brunkhorst 2002 etc.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

gesellschaftlicher Phinomene.* Gerade die Rekonstruktion der normativen Bedin-
gungen der Gesellschaft und der Kimpfe um die Deutungshobheit stellt fir meine
Arbeit einen wesentlichen Ansatz dar.

Interessant an der Auseinandersetzung mit Solidarititsformen ist, dass diese
auf ganz unterschiedlichen Ebenen operieren. Dies wird spiter deutlich, wenn das
Verhiltnis von Solidaritit und Gerechtigkeit diskutiert wird: Auf der einen Seite tritt
die Solidaritit durch ihre Manifestation als Rechtsbegriff (Zwang zur Solidaritit in
der instrumentellen Solidaritit) auf, der dem Begriff der Gerechtigkeit fast gleich-
gewichtig ist und der als moralischer Begriff verstanden werden kénnte. Auf der
anderen Seite tritt die Solidaritit im Bereich der ethischen und emotionalen Ebene
auf, wenn z.B. die politische Solidaritit betrachtet wird. Bei dieser stehen Individu-
en durch erfahrene Ungerechtigkeit mit gemeinsamen solidarischen Handlungen
fiireinander und fiir eine gerechtere Gesellschaft ein. Die politische Solidaritit tritt
oft mit partikularen und somit exklusiven Vorstellungen auf. Eine Auseinanderset-
zung mit den Formen der Solidaritit kann einen Ansatz dafiir bieten, die hier in
aller Kiirze und plakativ dargestellten Verwendungsweisen des Solidarititsbegriffs
zusammenzubringen und damit eine neue Kategorie zur Analyse gesellschaftlicher
Transformationsprozesse herauszuarbeiten.”” Diese Transformationen lassen sich
kurz zusammengefasst wie folgt verstehen: Die politische Solidaritit kann als Grad-
messer fiir die Herausforderungen der Gesellschaft gesehen werden. Das Auftreten
von politischer Solidaritit ist zum einen eine Erklirung fiir die Verinderungen im
Bereich der sozialintegrativen Solidaritit und zum anderen, sofern im Bereich der
sozialintegrativen Solidaritit keine Verinderungen entstehen, auch ein Indikator
fiir das Auftreten von Anomien in der Gesellschaft, dieletztlich den Grad des Zusam-
menbhaltes der Gesellschaft beeinflussen. An dieser Stelle muss ich mich mit diesem
kurzen Ausblick auf die Relevanz des Begriffes begniigen.

Ganz konkret lisst sich dieses Verstindnis an dem Ansatz des Berliner For-
schungsprojektes »Transforming Solidarities. Praktiken und Infrastrukturen in der
Migrationsgesellschaft« verdeutlichen. Das Forschungsprojekt »untersucht in den
Feldern von Arbeit, Wohnen und Gesundheit die Bedingungen der Erméglichung
von Solidaritit sowie die Praktiken und Infrastrukturen, in denen sie ausgehandelt
wird« (Bojadzijev und Celikates 2020). Dabei geht das Forschungsprojekt davon
aus, dass in seinen Forschungsfeldern iiber die Bedeutung und Ausgestaltung von
Solidaritit verhandelt wird und sich somit auch das Verstindnis von Solidaritit

21 Joas und Knobl 2011, Neunte Vorlesung.

22 Die Bereiche, in denen Solidaritit fir eine Erklarung herangezogen werden kann, lassen sich
aus den Solidaritdtsformen und deren Verhiltnis zueinander ableiten (siehe fiinftes Kapitel).
Dieswird z.B. dann deutlich, wennim Recht oderim Kollektivbewusstsein verfestigte geteilte
Vorstellungen nicht mehr aktuellen Vorstellungen entsprechen und eine Erneuerung statt-
findet.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

23


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24

Formen der Solidaritat

verandert. Untersucht wird, wie Solidaritit sich insbesondere auch wihrend der
Corona-Pandemie gezeigt hat. Diese Debatten iiber die Solidaritit einer Migra-
tionsgesellschaft bieten fiir mich auf theoretischer Ebene den Anschlusspunkt,
dass Solidaritit bestindig im Wandel ist und es spezifische Kontexte gibt, die zu
definierbaren Formen der Solidaritit fithren.?

Bevor ich mit der Herausarbeitung der Eigentimlichkeiten der Solidaritit
im Unterschied zu Teilsynonymen beginne, moéchte ich zunichst kurz darauf
eingehen, warum ich eine eingehende Beschiftigung mit den verschiedenen
Differenzierungskategorien der Solidaritit als relevant erachte: Neben den wie-
derkehrenden aktuellen Anlissen sprechen meines Erachtens unterschiedliche
Griinde fir eine Beschiftigung mit diesen Differenzierungskriterien unterschied-
licher Verwendungsformen des Solidaritatsbegriffs (z.B. Akteur:innen, Motivation,
Verhiltnis zur Gerechtigkeit). Dies mochte ich im Folgenden exemplarisch fiir das
Verhiltnis von Solidaritit und Gerechtigkeit vorstellen: Erstens wird im Kontext
einer politischen Solidaritit hiufig direkt auf die Verwirklichung sozialer Gerech-
tigkeit verwiesen. Das macht es notwendig, zu kliren, welche Auswirkungen und
Wechselwirkungen (fehlende) solidarische Beziehungen auf und mit gerechten
Situationen haben. Zweitens nehmen die aktuellen Theorien der Gerechtigkeit
in handlungs- und verteilungsrelevanten Fragen eine zentrale Stellung ein. Da
Solidaritit sowohl in Fragen der Verteilung (etwa im Vokabular des Sozialstaats) als
auch zur Rechtfertigung von und Aufforderung zu Handlungen (z.B. Widerstand,
Unterstiitzung etc.) genutzt wird, sollte deren Beziehung zueinander eingehender
untersucht werden. Drittens wiirde ein besseres Verstindnis des Verhiltnisses von
Solidaritit und Gerechtigkeit zur Schaffung eines begrifflichen Rahmens beitragen,
der sich fir fundierte Auseinandersetzungen mit den deklarierten Grundwerten
der westlichen Moderne eignet.

Mit Bezug auf das Differenzierungskriterium des »Bezugs zur Gerechtigkeit«
argumentiere ich, dass sich innerhalb der verschiedenen Verwendungsformen von
Solidaritat unterschiedliche Beziige zur Gerechtigkeit nachweisen lassen, die in ih-
rer Gesamtheit eine Spannung zwischen den Begriffen »Gerechtigkeit« und »Soli-
daritit« aufdecken, welche eine Bedeutung fiir das Transformationspotenzial der
Solidarititsformen untereinander haben kann, was wiederum Auswirkungen auf
die Transformationen der Gesellschaft haben kénnte, die durch solidarische Prak-
tiken oder Solidarititsgruppen ausgelst werden. Die begriffliche Differenzierung
und Systematisierung, welche in dieser Arbeit vorgenommen werden soll, kann da-
zu dienen, einzelne Verhiltnisse von Gerechtigkeit und Solidaritit, wie etwa im Ver-
trag von Lissabon, zu analysieren. Eine solche Analyse kénnte Riickschliisse darauf

23 Obdie Solidaritat einer Migrationsgesellschaft eine weitere eigene Form der Solidaritat ist,
kann nach derzeitiger Lage der Veroffentlichungen des Forschungskollegs noch nicht beant-
wortet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

zulassen, dass Solidarititin der EU moglicherweise aufgrund der unterschiedlichen
Verstindnisse, die die Beteiligten von Solidaritit und deren Relation zur Gerech-
tigkeit haben, schwierig umzusetzen ist. Doch bevor dies niher untersucht werden
kann, sind ein paar grundlegende Erliuterungen und methodische Annahmen fiir
diese Arbeit auszufithren.

1.3 Solidaritat: Ein Begriff und seine Verwendungsformen

Die methodische Entscheidung, den Solidarititsbegriff anhand seiner Verwen-
dungsformen zu untersuchen, bedarf einer ausfithrlicheren Begriindung, die
in diesem Unterkapitel erfolgt. Zusammenfassend lassen sich meine methodi-
schen Grundannahmen wie folgt darstellen: Im Hinblick auf die herangezogene
Literatur zur Solidaritit ist eine Unterscheidung zwischen der direkten Bezug-
nahme auf Solidaritit durch Alltagsakteur:innen und den durch wissenschaftliche
Kommentierende nachtriglich zugeschriebenen Formen der Solidaritit relevant
(Erstere als quellengebundene Begriffe und Letztere als wissenschaftliche Er-
kenntniskategorien).** Diese Unterscheidung soll dabei helfen, die stattfindende
Bedeutungstransformation des Begriffs zu erfassen und mit der Differenz zwi-
schen wissenschaftlicher Aufarbeitung und direkten Berichten umzugehen. In
meiner Arbeit wird vorrangig Bezug auf Autor:innen aus Sozialwissenschaften,
Philosophie und Politikwissenschaft genommen.

Von besonderer Bedeutung fiir meine Arbeit ist die Betrachtung der Teilsynony-
me® des Solidarititsbegriffs, d.h. die Analyse der Begriffe, die in einem engen Zu-
sammenhang mit oder im Kontext von Solidaritit verwendet werden und wurden
und deren Gegenstandsbereich sich mit dem der Solidaritat itberschneidet. Die Auf-
nahme dieser Begriffe in meine Untersuchung griindet sich auf die Annahme, dass

24  Hierbei stiitze ich mich auf Koselleck 1979, S. 349ff. Zur Untersuchung schldgt er die Kate-
gorien »Erfahrungsraum« und »Erwartungshorizont« vor. Der Begriff des Erfahrungsraums
beschreibt dasjenige, was »sich jederzeit aus allem zusammensetzt, was aus der Erinnerung
des eigenen und aus dem Wissen um anderes Leben abrufbar ist« (Koselleck 1979, S. 356).
Der Erwartungshorizont beschreibt hingegen das, was nicht ist, sondern erst in der Zukunft
eintreten konnte. Die Erwartungen lassen sich dabei zum Teil aus den Erfahrungen ableiten,
ebenso aber auch aus Wiinschen, Hoffnungen, Sorgen oder Angsten. Erwartungen werden
dabei nicht direkt in Erfahrungen tiberfiihrt, denn diese betreffen das Zukiinftige und jene
das Vergangene. Dabei kann die Erfahrung aber auch nachtriaglich verindert werden, z.B.
durch neue Perspektiven.

25  In meiner Arbeit betrachte ich die Teilsynonyme Sympathie, Néchstenliebe, Freundschaft
und Vertrauen. Zu den Akteur:innen zihlen fiir mich auch die wissenschaftlichen Autor:in-
nen, welche Positionen und Handlungen von Alltagsakteur:innen systematisieren.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

25


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26

Formen der Solidaritat

Begriffe iiber die Zeit durch das Handeln und die Interpretation der Akteur:innen,
die sie verwenden, geschaffen und auch verindert werden.?®

Nach Koselleck” erscheint es zunichst sinnvoll, Begriffe und die Abschnitte
ihrer Entwicklung anhand ihrer inhirenten Dynamik zu unterscheiden (erstens
Traditionsbegriffe; zweitens Begriffe, deren Bedeutung sich so stark gewandelt
hat, dass sie mit der urspriinglichen Bedeutung nichts mehr gemein haben; drit-
tens Neologismen). Die Begriffsgeschichte analysiert die Begriffe im Kontext ihres
Entstehens bzw. ihrer Anwendung. Eine Begriffsgeschichte ergibt sich aber erst
dadurch, dass die einzelnen Etappen der Begriffsentwicklung zusammengesetzt
werden und auf die Dauer, den Wandel und die Neuheit des Begriffs reflektiert
wird. Begriffe, die nicht erst just geschaffen wurden, nehmen nach Koselleck all die
unterschiedlichen Facetten der mit ihnen in Zusammenhang stehenden theoreti-
schen und praktischen Beziige in sich auf. Dabei bezieht sich die Begriffsgeschichte
nicht nur auf die Bedeutung des Begriffs und dessen Wandel, sondern auch aufeine
Untersuchung der Begriffe, die in dhnlichen bzw. identischen Kontexten und Situa-
tionen verwendet werden. Die Begriffsgeschichte soll dariiber aufkliren, »wie etwas
auf seinen Begriff gebracht wurde« (Koselleck 1979, S. 121). Koselleck weist darauf
hin, dass die spezifische Verwendung eines Ausdrucks nicht impliziert, dass dessen
Bedeutung bzw. der mit ihm bezeichnete Begriff mit dieser Verwendung identisch
ist. Diese theoretischen Voraussetzungen des Kosseleck’schen Programms einer
Begriffsgeschichte werden meine Arbeit bis zu einem gewissen Grad anleiten.

In meiner Arbeit sollen die Teilsynonyme sowie wissenschaftliche Abhandlun-
gen in threm Zusammenspiel dariiber Auskunft geben, in welchen unterscheidba-
ren Verwendungsformen der Begriff der Solidaritit auftaucht und welche unter-
schiedlichen Verhiltnisse der Begriff beispielsweise zur Gerechtigkeit in den jewei-
ligen historischen Kontexten aufweist. Dies ist fiir meine Analyse insbesondere zur
Darstellung der Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs relevant. Dabei ge-
he ich davon aus, dass die Anzahl der Verwendungsformen nicht begrenzt ist und
weitere entstehen konnen. Die Definition der Teilsynonyme (siehe zweites Kapitel)
nimmt es sich zum Ausgangpunkt, Begriffe zu betrachten, die in dhnlichen Kontex-
ten bzw. zur Erklirung dhnlicher Phinomene eingesetzt werden. Durch diese Ana-
lyse mochte ich folgendes erreichen: Ich werde den Begrift der Solidaritit bzw. der
Solidarititsformen von seinen Teilsynonymen differenzieren und dabei gleichzeitig
aufzeigen, auf welche spezifischen Anwendungsbereiche sich das jeweilige Teilsyn-
onym richtet. Im Anschluss an Quentin Skinner muss hierbei auch beriicksichtigt
werden, dass bestimmte Definitionen und Verwendungen der Teilsynonyme einer
der identifizierten Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs entsprechen kon-
nen, ohne dass die jeweiligen Akteur:innen selbst den Begriff der Solidaritit ver-

26 Tully 2009, S. 33.
27  Koselleck 1979.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

wenden.*® In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass manche ver-
wendete Autoren wie Durkheim und Luhmann von einem bestindigen Fortschritt
ausgehen. Die Kritik an Modernisierungstheorien® soll im Rahmen meiner Arbeit
nicht zentral aufgegriffen werden, da es um die tatsichlichen Verwendungsformen
der verschiedenen Autor:innen geht.

Die Untersuchung der dynamischen Entwicklung von Begriffen wird dabei hel-
fen, die Entwicklungen und Briiche des Solidarititsbegriffs erfassen und deuten
zu konnen. Ich nehme grundsitzlich an, dass die soziale Realitit und die spezifi-
schen Verwendungsformen des Solidaritatsbegriffs von den Akteur:innen geschaf-
fen und verindert werden. Den Akteur:innen werden dabei grundsitzlich reflexi-
ve Eigenschaften und die Fihigkeit zugesprochen, situativ rationale Begriindungen
und Uberzeugungen zu duflern, auch wenn diese Begriindungen und Uberzeugun-
gen in anderen (historischen) Situationen rational ungerechtfertigt erscheinen mo-
gen. Fiir meine Arbeit ist mit Anschluss an Boltanski*® relevant, dass die Akteur:in-
nen selbst durch Kritik die jeweiligen Rechtfertigungsregime bewusst infrage stel-
len, um diese zu aktualisieren. Dies gilt insbesondere auch fiir Alltagsakteur:innen,
die sich bewusst mit den fiir sie geltenden gesellschaftlichen Normen auseinan-
dersetzen und diese aus unterschiedlichen Griinden verindern und aktualisieren
wollen. Dabei steht nicht nur im Vordergrund, dass die jeweiligen Akteur:innen die
gesellschaftlichen Normen bzw. Rechtfertigungsregime kritisieren, sondern auch,
dass sie versuchen, diese zudem mit Blick auf ihre eigene Identititsbildung kohi-
rent und wahrhaftig zu halten.** Dies ist ein Aspekt, der vor allem bei der politi-
schen Solidaritit relevant wird, wenn Solidarititsgruppen sich gegen die hegemo-
nialen Vorstellungen wenden. Tully merkt in diesem Zusammenhang an, dass die
Wissenschaftler:innen selbst, wenn sie beispielsweise die wissenschaftliche Analyse
eines politischen Diskurs vornehmen oder sich personlich in einen politischen Dis-
kurs aktiv einbringen, beim Argumentieren und beim Kliren von Begriffen letztlich
nichts anderes vollbringen als die Alltagsakteur:innen auch.?* »It [political philoso-
phyl is therefore an engaged >public« philosophy and every engaged and thoughtful
citizen is also a public philosopher.« (Tully 2008, S. 29)

Dementsprechend umfasst das Material, auf das meine Arbeit zur Darstellung
der unterschiedlichen Solidarititsformen Bezug nimmt, sowohl wissenschaftliche
als auch nicht-wissenschaftliche Quellen, wobei die wissenschaftlichen Quellen aus

28  Skinner 2002.

29  Pollack 2016.

30 Boltanski 2006.

31 Als Vorgriff: Nach meiner Interpretation stellen die einzelnen Auspragungen der sozial-
integrativen Solidaritit und der instrumentellen Solidaritit auch eine Art Rechtferti-
gungsregime dar, das durch die Akteur:innen jeweils infrage gestellt wird. Das Infragestel-
len erfolgt dabei durch Praktiken, die der politischen Solidaritat entspringen kdnnen.

32 Tully 2008, S. 28.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

27


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

28

Formen der Solidaritat

der Soziologie, Politikwissenschaft und Philosophie die zentrale Literatur meiner
Arbeit darstellen. Den Akteur:innen schreibe ich ein intrinsisches Interesse daran
zu, ihr Glaubens- und Uberzeugungssystem konsistent und kohirent zu halten so-
wie dieses gegeniiber anderen rechtfertigen zu kénnen.

[Die] Geschichten der Gegenwart liefern uns die ndtigen Werkzeuge zur Kritik
und Bewertung der Praktiken und der Denkweisen, denen wir unterworfen sind,
indem diese mit ihren Alternativen verglichen werden. Damit verorten sie die
Auseinandersetzungen der Gegenwart in einem Feld moglicher Reaktionen,
so dass die Teilnehmer feststellen kénnen, ob ihre Unterdriickung von einem
konstitutiven Merkmal herriihrt. Das ist keine Kritik, die von einem transzen-
dentalen Mafistab oder Urteilsvermdgen ausgehend argumentiert, denn wie
wir gesehen haben, stehen solche Mafistibe in einem inneren Zusammenhang
mit den Sprachspielen, die sie zu transzendieren behaupten. Es handelt sich
vielmehr um eine nicht transzendentale, sondern transzendierende Kritik des
Horizonts unserer Praktiken und Denkweisen, in deren Verlauf sie mit anderen
Moglichkeiten des In-der-Welt-Seins verglichen werden. (Tully 2009, S. 41)

Wissenschaftler:innen sind mit identischen Fihigkeiten ausgestattet und kénnen
keinen von ihrer eigenen Lebenswelt losgeldsten objektiven oder externen Stand-
punkt einnehmen. Dies bedeutet fiir die Bezugnahme auf wissenschaftliche Arbei-
ten zur Solidaritit, dass auf die Motivationen und Beweggriinde der jeweiligen Au-
tor:innen geachtet werden sollte. Bei der Analyse des Materials von Alltagsakteur:in-
nen muss beachtet werden, dass diese jeweils ihre eigenen Klassifikationsmerkmale
und -schemata anwenden und die Ubertragung von einem in ein anderes Klassifi-
kationsschema bis zu einem gewissen Grad der Ungenauigkeit der unterschiedli-
chen Interpretationen unterliegt. Dies bezieht sich auf alle sozial konstruierten

33 Die Notwendigkeit der Anwendung von Klassifikationsmerkmalen und -schemata bedeutet

unter anderem, dass gewisse empirische Fakten bzw. beobachtbare Gegebenheiten durch
die Ubertragung in Klassifikationsschemata bis zu einem gewissen Grad Interpretationen
unterliegen. Dies ist der Fall, zumal die durch die Akteur:innen verwendeten Merkmale, Kon-
zepte, Begriffe etc. ihnen nicht einfach gegeben sind, sondern sozial konstruiert und durch
die Akteur:innen kontextabhangig verwendet werden, um die Welt sich selbst und anderen
zu erklaren.
Fiir mich sind Skinners Positionen zu den Klassifikationsschemata und -merkmalen dahin-
gehend relevant, dass in den folgenden Kapiteln der Begriff der Solidaritit aus den Diffe-
renzierungskriterien abgeleitet wird. Bei diesem Vorgehen werde ich mich auf die Pramisse
stlitzen, dass abgesehen von akademischen Beitragen, die es sich zum Ziel gesetzt haben,
Solidaritat zu analysieren und zu erforschen, auch die (Alltags-)Akteur:innen ihre Fahigkei-
ten zur systematischen ErschlieRung und Klassifikation (bzw. zur Differenzierung und/oder
Bestimmung) des Begriffs der Solidaritit nutzen. Diese auf die unterschiedlichen Verwen-
dungsformen angewandten Unterscheidungen und Bestimmungen des Begriffs sollen die
Datengrundlage fiir meine Rekonstruktion des Begriffs darstellen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Elemente der Betrachtung, die zur ErschlieRung und Erklirung der Welt von den
Akteur:innen herangezogen werden.>

Fir mein methodisches Vorgehen bedeutet dies, dass eine Analyse des Soli-
darititsbegriffs anhand seiner Verwendungsformen moglich ist, da nicht davon
auszugehen ist, dass sich die eine kontinuierliche Begriffsgeschichte der Solidaritit
schreiben lisst. Die gezielte Untersuchung der Verwendungsformen des Solidari-
titsbegriffs gibt Aufschluss dariiber, weshalb er so vielfiltig eingesetzt wird.* Eine
Rekonstruktion dieser Griinde kann aber nur erfolgen, indem ich die spezifischen
Griinde, Ambitionen und Motive der solidarischen Gruppen in den Fokus meiner
Arbeit riicke. Ich gehe davon aus, dass sich die Solidaritit durch ihre jeweilige
Verwendungsform und die Ausprigung der Differenzierungskriterien bestimmen
lasst. Die spiter erfolgende Klassifikation der Differenzierungskriterien von Soli-
daritit soll dazu dienen, die unterschiedlichen Verwendungsformen des Begriffs
aufzeigen zu kénnen.

Zur Identifizierung von Gemeinsamkeiten der Verwendungsformen des Solida-
ritatsbegriffs untereinander bietet es sich, wie erwihnt, an, sich nach Hartmann an
dem Vorgehen der Prototypenanalyse zu orientieren. Die identifizierten Gemein-
samkeiten beziehen sich auf den generellen Anwendungsrahmen des Solidaritits-
begriffs, nicht auf seinen spezifischen Inhalt. Solidaritit kann als ein dynamisches
Ideal fir das gemeinsame Erreichen oder Bewahren von auszuhandelnden Zielen
gesehen werden. Die sozialen Akteur:innen und ihre Interaktion stehen damit in
der jeweiligen Ausformulierung des Begriffs im Vordergrund - auch wenn ich sie
vermittelt iiber die sozialwissenschaftliche, politikwissenschaftliche und philoso-
phische Literatur in meine Arbeit aufnehme. Eine Rekonstruktion von Solidaritit
ist folglich abhingig von den Solidaritit praktizierenden sozialen Akteur:innen oder
Gruppen. Dies ist auch der Grund dafiir, dass eine Wandelbarkeit des Begriffs ange-
nommen werden muss. Da es mein Ziel ist, einen Prototyp der Solidaritit nachzu-
weisen, sehe ich die Verwendung von wissenschaftlicher Literatur als hinreichend,
dain ihr bereits ein notwendiger Schritt der Abstraktion von der Akteursperspekti-
ve erfolgt ist. Meine Arbeit selbst kann nicht den Anspruch verfolgen, die Verwen-
dungsformen des Solidarititsbegriffs aus Primirquellen und Zeitzeugenberichten
abzuleiten, dafiir wiren umfangreiche empirische Studien notwendig. Dennoch ge-
be ich an einigen Stellen durch populirwissenschaftliche Literatur und Zeitungen

34  Celikates 2009 und Boltanski 2010.

35  Hiermit schliefie ich mich James Tullys Verstandnis von »Politischer Theorie« an: Tully zu-
folge betrachtet politische Theorie die Entwicklungs- und Entstehungsgeschichte von in der
Theorie beschriebenen Losungsansitzen lber die Zeit als wechselnd, da die Lésungen sich
immer auf eine spezifische historische Situation beziehen. Dementsprechend befinden sich
die Begriffe der »Poltischen Theorie« selbst in einem bestandigen Wandel durch die Kritik
Uber die Anwendung und Ldsungsinhalte des Begriffes. Tully 2009.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

29


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30

Formen der Solidaritat

einen Einblick in die jeweiligen Verwendungsformen, um die Beschreibung der Ver-
wendungsformen nicht von oben herab, sondern aus tatsichlichen Beispielen zu
entwickeln.

Solidaritit soll in dieser Arbeit nicht als ein Begriff mit einer definitiven Be-
deutung rekonstruiert werden, sondern es sollen insbesondere die Unterschiede
seiner Verwendungsformen betrachtet werden. Im Zentrum der Arbeit stehen
somit nicht die Kontinuitit des Solidarititsbegriffs,*® sondern die daraus resul-
tierenden solidarischen Handlungen, Praktiken, Institutionen und Ordnungen.
Im dritten Kapitel erfolgt eine Rekonstruktion der Gemeinsamkeiten, die an den
verschiedenen Verwendungsweisen des Solidarititsbegriffs identifiziert werden
koénnen. Dies kann als die Herausarbeitung von grundlegenden Uberschneidun-
gen der Solidarititsformen in ihren einzelnen Verwendungsformen verstanden
werden, diese Gemeinsamkeiten prigen jedoch nicht durchgingig den Begriff der
Solidaritit, sondern bilden zusammen vielmehr einen Prototyp der Solidaritit.
Die Verwendungsformen konnen in Anschluss an Hartmanns Prototypenanalyse
so verstanden werden, dass nicht jedes einzelne Merkmal des Prototyps bei einer
tatsichlichen Verwendungsform des Solidarititsbegriffs vorliegen muss.*”

Hartmanns Anliegen in Die Praxis des Vertrauens ist es, eine Analyse des Vertrau-
ensbegriffs vorzulegen, die dessen interner Komplexitit Rechnung trigt.*® Um die-
ses Vorhaben durchfithren zu kénnen, zieht er zwei methodische Vorgehenswei-
sen in Betracht: die Begriffsgeschichte und die Prototypenanalyse. Wie bereits dar-
gestellt, betrachtet die Begriffsgeschichte die semantische (und grammatikalische)
Entwicklung eines Begriffs tiber die Zeit. Dabei steht im Vordergrund, die Verwen-
dung des Begriffs zu kliren (auch, wenn hier erginzt werden muss, dass die Ak-
teur:innen den Begriff nicht zwangsliufig in den konkreten Situationen selbst be-

36  Hier sei kurz erlauternd auf Skinner verwiesen: Dieser halt eine lineare Analyse von zentra-
len Begriffen der politischen Ideengeschichte, z.B. des Begriffs der Gerechtigkeit, fiir nicht
angemessen, weil diese Begriffe sogar innerhalb einer Epoche unterschiedliche Bedeutun-
gen annehmen konnen und bei der Analyse der Quellen nicht direkt erschlossen werden
kann, welche Bedeutungen des Begriffs der Autor verwendet (Skinner 2002, S.79ff.). Er
schreibt zu seiner Analyse von zentralen Begriffen der politischen Ideengeschichte, z.B. der
Gerechtigkeit: »My example is obviously over simplified, but it is still sufficient, | believe, to
bring out two weaknesses inherent in the project of writing histories of >unit ideas«. First, if
we wish to understand a given idea, even within a given culture at a given time, we cannot
simply concentrate 4 la Lovejoy on studying the terms in which it was expressed. For they
are likely to have been used, as my example suggests, with varying and incompatible inten-
sions. We cannot even hope that a sense of the context of utterance will necessarily resolve
the difficulty, for the context itself may be ambiguous. Rather we shall have to study all the
various contexts in which the words were used —all the functions they served, all the various
things that could be done with them.« (Skinner 2002, S. 84).

37 Hartmann 2011.

38  Siehe Kapitel 2.5.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

nutzen miissen), die sich mit der Zeit verindern kann. Hartmann sieht die Begriffs-
geschichte nicht als ein geeignetes Vorgehen zur Analyse des Begriffs des Vertrau-
ens, da bei der Begriffsgeschichte immer versucht wird, eine stringente Geschichte
und eindeutige Entwicklung des Begriffs herauszuarbeiten, und Begriffe, die eher
vage und vielseitig verwendet werden, konnen mit der Methodik der Begriffsge-
schichte daher nicht angemessen erfasst werden.*® Das Ergebnis einer Begriffsge-
schichte des Vertrauens wiirde nach Hartmann in einer Definition des Begriffes be-
stehen, die alle mit dem Begriff in Verwendung gebrachten Aspekte aufzunehmen
versucht.*® Einzelne Charakteristika des Vertrauens wiren somit keiner klaren Be-
stimmung unterworfen, da alles GeiufRerte mit einbezogen werden kénnte. Hart-
mann wendet sich gegen eine solche unterbestimmte Definition von Begriffen, da
diese nicht zur Klirung und Bestimmung des Begrifts beitragen. Hartmanns Ver-
stindnis niitzlicher Definitionen geht davon aus, dass eine empirisch-deskriptive
Beschreibung des Begriffes in all seinen erdenklichen Formen nicht zu einem bes-
seren Verstindnis des Begriffs und seiner (gesellschaftlichen) Bedeutung fithrt.

Um zu einem konkreteren Verstindnis des Begriffs zu gelangen, schligt Hart-
mann eine Prototypenanalyse vor. Die Prototypenanalyse basiert darauf, zentrale
Charakteristika des Begriffs zu identifizieren. »Grundlage dieser Bezugnahme [auf
den Prototyp] wire wiederum, dass die nichtprototypischen Fille des Phinomens
den prototypischen Fillen hinreichend dhnlich sind, also zwar nicht alle Eigenschaf-
ten mit dem Prototyp teilen, aber doch hinreichend viele, um den gleichen Begrift
anzuwenden.« (Hartmann 2011, S. 44) Die Erstellung eines Prototyps unterscheidet
sich nach Hartmann nicht grundsitzlich von der begrifflichen Analyse des Vertrau-
ens, da auch im Falle einer Prototypenanalyse eine semantische Analyse vorgenom-
men wird. Ein Vorteil der Prototypenanalyse gegeniiber der Begriffsgeschichte ist,
dass sie eine grofiere Flexibilitit erlaubt und zugleich den Begriff hinreichend kon-
kretisieren kann. Durch die Herausarbeitung der prototypischen Charakteristika,
die den zu analysierenden Begriff kennzeichnen, wird dieser moglichst exakt be-
stimmt. In den nicht prototypischen Fillen jedoch miissen nicht alle diese Charak-
teristika zugleich erfillt sein.

Entscheidend fiir das Vorgehen der Prototypenanalyse ist, unter Anwendung
welcher Verfahren der Prototyp konstruiert wird. Die Fragen, die dabei betrachtet
werden miissen, betreffen die Auswahl der Situationen, aus denen die Eigenschaf-
ten des Prototyps gewonnen werden, die Auswahl der Eigenschaften des Prototyps
und deren Definition. Da konkrete Situationen und Anwendungen des Begriffs

39  Hartmann 2011, S. 41ff.

40 Beispielhaft kann angefiigt werden, dass dies in Bezug auf den Gegenstand des Vertrauens
bedeuten wiirde, dass im eigentlichen Sinn keine Grenze gezogen werden kann, wem oder
auf was vertraut wird.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

3


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

32

Formen der Solidaritat

betrachtet werden, bezieht sich die Prototypenanalyse auf die sozial-konstruk-
tivistische Bedeutungskonstitution des Begriffs. Mit dieser Methode wird die
soziale Konstruktion des Begriffs beriicksichtigt und den durch die Akteur:innen
selbst vorgenommenen historischen und situativen Bedeutungsverinderungen
Rechnung getragen. Fille von Bedeutungswandel oder -differenzierung (histo-
rische Prozesse der Ausdifferenzierung unterschiedlicher Verwendungsformen
des Solidarititsbegriffs) bieten dabei einen Ansatzpunkt, um Verwendungsweisen
eindeutig voneinander zu unterscheiden, die Charakteristika des Prototyps auf
diese anzuwenden und die Besonderheiten der Verwendungsform zu analysie-
ren. Andersherum betrachtet bieten bereits die konkreten Verwendungsformen
den Ausgangspunkt fiir die Erstellung eines Prototyps. Eine einzelne konkrete
Form kann dabei allerdings nicht alleine zur Bildung des Prototyps herangezogen
werden, da ihre Eigenschaften noch nicht verallgemeinerbar sind.* Hartmann
erldutert sein Vorgehen fiir die Analyse des Vertrauens wie folgt:

Die Vertrauensanalyse tut deswegen zundchst gut daran, ausgehend von einzel-
nen Fillen wesentliche Elemente des Vertrauens auszubuchstabieren, ohne zu
suggerieren, dass diese Elemente in prototypische oder paradigmatische Bezie-
hungsform gegossen werden kénnen. Wenn es so etwas wie einen semantischen
Kern des Vertrauens gibt, und davon wird hier ausgegangen, dann muss die-
ser fallibergreifend (nicht fallunabhingig) erarbeitet werden. Ausgehend von
diesen eher allgemeinen und abstrakten Uberlegungen sollen dann nicht Proto-
typen des Vertrauens, sondern typisierbare Praktiken des Vertrauens gefunden
werden, die in einem dritten Schritt, soweit es im Rahmen einer philosophischen
Arbeit iberhaupt moglich ist, in ihren geschichtlichen und sozialen Kontexten
angesiedelt werden. (Hartmann 2011, S. 48)

Das Vorgehen der Prototypenanalyse, die ich fiir den Begriff der Solidaritit vor-
schlage, lasst sich daran anschlieflend wie folgt zusammenfassen: Ausgehend von
Einzelfillen, die aus der Literatur gewonnen werden, werde ich anhand von vorab
definierten Kategorien die wesentlichen Elemente des Begriffs ableiten. Auf dieser
Basis kann der semantische Kern des Begriffs identifiziert werden. Dieser seman-
tische Kern wird aus mehreren Komponenten bestehen, die in den konkreten his-
torischen Ausprigungen der Solidaritit unterschiedlich ausgeformt sein konnen.
Diese Vorarbeiten dienen dazu, typisierbare Praktiken der Solidaritit abzuleiten,
die in ihrem geschichtlichen und sozialen Kontext betrachtet werden sollen. Die so
gewonnene abstrakte Kernbedeutung des Begriffs soll fiir alle Verwendungen zu-
treffend sein, daher muss von konkreten Aspekten abstrahiert werden. Diese ge-
wonnene abstrakte Beschreibung des Begriffs muss dem Vorgehen entsprechend
nicht auf eine tatsichliche Form der Solidaritit in vollem Umfang zutreffen und

41 Hartmann 2011, S. 47.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

kann auch auf Sachverhalte zutreffen, die normalerweise nicht mit dem Solidari-
titsbegriff bezeichnet werden. Der gewonnene Prototyp wird aufgrund seiner Abs-
traktheit und seiner nur partiellen Ansiedlung in konkreten Verwendungsformen
des Solidarititsbegriffs umstritten sein, da keine Deckungsgleichheit mit alltigli-
chen Verwendungen des Solidarititsbegriffs besteht.

Fir eine Prototypenanalyse von Solidaritit bietet es sich aufgrund der bisheri-
gen Aufarbeitung des Begriffs in der Forschungsliteratur an, sich nicht in erster Li-
nie auf unmittelbar empirische Fille zu beziehen, sondern vor allem auch auf bereits
abstraktere Auffassungen des Begriffs.** Diese abstrakteren Verwendungsformen,
wie sie etwa bei Scholz oder Bayertz entwickelt werden, fithren unterschiedliche
konkrete Praktiken der Solidaritit bereits zu Verwendungsformen zusammen und
minimieren als Arbeitsgegenstand daher die Gefahr, einen Prototyp des Begriffs auf
Basis von tatsichlich seltenen Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs aufzu-
bauen. Uberdies erméglichen sie einen fruchtbaren Anschluss an die bestehende
philosophische Diskussion um Solidaritit.

Im Folgenden méchte ich skizzenhaft vier zentrale, bereits abstrakte Ver-
wendungsformen des Solidarititsbegriffs vorstellen (Solidaritit als allgemeine
Geschwisterlichkeit, Solidaritit als sozialintegratives Moment, instrumentelle
Solidaritit als Legitimation des Sozialstaates und politische Solidaritit). Diese
basieren auf der Differenzierung von Bayertz* und bilden einen ersten Rahmen
fiir meine Untersuchung. Eine nihere Auseinandersetzung mit den von Bayertz
identifizierten Verwendungsformen wird im dritten Kapitel erfolgen.

1.3.1 Solidaritat als allgemeine Geschwisterlichkeit

Die Verwendungsform des Solidarititsbegrifts als Ausdruck fir Geschwisterlichkeit
hat ihren Ursprung in vorgesellschaftlichen Gemeinschaften, in denen der Begriff
Briiderlichkeit auf die in der Gemeinschaft vorhandenen blutsverwandtschaftlichen
Bande verweist. Innerhalb der Sippe schulden sich die Mitglieder solidarisches Ver-
halten, um das Uberleben der Gemeinschaft sicherzustellen. Aus dieser Notwen-
digkeit leiten sich konkrete, verpflichtende Handlungsnormen ab. Die Handlungen
konnen dabei moralisch richtig oder auch moralisch falsch sein.

Erst durch die Ausweitung der Gemeinschaften auf Nicht-Mitglieder der eige-
nen Sippe wurde eine Erweiterung und Verinderung des Begriffes, die sich auch in
der stoischen Philosophie findet, vorgenommen.* Die Verwendung verschob sich
dahingehend, dass ausgehend von den Verhaltensnormen gegeniiber der eigenen

42 Meine Rekonstruktion fokussiert sich dabei auf die européische und nordamerikanische
Forschungsliteratur.

43  Bayertz1998a, S.17.

44  Bayertz 1998a, S.15.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34

Formen der Solidaritat

Familie und den Verwandten nun universelle moralische Normen fiir eine offene,
alle Menschen umfassende Gemeinschaft formuliert wurden. Besonders im Chris-
tentum wurde die Idee der moralisch verpflichtenden solidarischen Handlungsnor-
men gegeniiber allen Geschwistern durch die gemeinsame Gotteskindschaft auf-
gegriffen. Hierin zeigt sich jedoch direkt, welche Auslegungsschwierigkeiten diese
universalistische Idee mit sich brachte. Was genau ist ein universeller Geltungsbe-
reich? — Es stellte sich die Frage, ob alle Menschen Geschwister sind oder nur jene
Menschen, die derselben Vorstellung bzw. demselben Glauben folgen. Dariiber hin-
aus haben auch nicht-religiése Moralphilosophien die Idee einer allgemeinen Ge-
schwisterlichkeit aufgegriffen — so etwa der Utilitarismus John Stuart Mills,* »des-
sen grundlegendes Prinzip nur vor dem Hintergrund der Annahme verstindlich ist,
dass alle Menschen eine grof3e Gemeinschaft bilden« (Bayertz 1998a, S. 16), oder die
Moralphilosophien von Max Scheler und Nicolai Hartmann.

Die sittliche Verantwortung, die ihm [dem einzelnen] daraus [aus dem Verstiand-
nis der eigenen Kurzlebigkeit im Verhiltnis zur Generationsfolge] erwichst, be-
deutet eine Solidaritiat neuer und grofierer Art als die Solidaritit der Gerechtig-
keit, der Nachstenliebe und des Glaubens. Sie ist wie diese eine Bindung, ein Zu-
sammenstehen, ein Einstehen und Mitverantwortlichsein der Person fiir Perso-
nen. (Hartmann 1962, S. 489)

Kurzum, Solidaritit bezieht sich in ihrer Form als allgemeine Geschwisterlichkeit
aufdas soziale und wesensmifiige Band zwischen allen Menschen. Dieses bestimmt
in Form universeller Handlungsnormen die grundlegenden Regeln des Zusammen-
lebens. Solidaritit wird hier als Wesensbestimmung des Menschen verstanden und
damit ins Metaphysische verschoben. In universalistischen Konzepten bedeutet So-
lidaritit mehr als ein Einstehen fiir den anderen, denn die Solidaritit im Sinne ei-
ner gemeinsamen Gotteskindschaft kann als konsequente Fortsetzung der blutsver-
wandtschaftlichen Verpflichtungen interpretiert werden. Dabei erscheint die Soli-
daritit als Fundament jeder ethischen und moralischen Beziehung und somit als
anderen Prinzipien vorgelagert.*®

1.3.2  Solidaritat als sozialintegratives Moment

Solidaritit als sozialintegratives Moment versteht als Vorbedingung solidarischen
Handelns eine gefiihlte gemeinschaftliche Verbundenheit, die auf gemeinsamen
Normen, Werten, Zielen oder Ahnlichem aufbaut. Diese Verwendungsweise des
Begriffes der Solidaritit findet sich in den Griindungsschriften der Soziologie,

45  Mill 2006, S. 95.
46  Brunkhorst 2002, S. 41.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

wobei diese den Wirkungsbereich der Solidaritit beschrinken, sodass sie nicht fiir
die gesamte Menschheit gilt, sondern lediglich fir die Mitglieder einer Gesellschaft
oder Gruppe. Die Idee einer Solidargemeinschaft beruht hier auf einer gemein-
samen Geschichte und gemeinsamen Schicksalen, Werten und Zielen, welche die
in Gesellschaften lebenden Individuen aneinander binden und ein gemeinsames
Verantwortungsbewusstsein entstehen lassen.

Wo in vormodernen Gemeinschaften, etwa in der Polis, noch Freundschaft eine
entscheidende Wirkung auf die Gemeinschaftsbildung und -erhaltung hatte,* stellt
sich nunmehr die Frage, wie und wodurch moderne Gesellschaften zusammenge-
halten werden. Durkheim 16st die Frage nach der Moglichkeit der gesellschaftlichen
Einheit durch ein Verstindnis von Solidaritit auf, welches auf innergesellschaftli-
cher Arbeitsteilung und der wechselseitigen Abhingigkeit sowohl der Individuen
voneinander als auch der Gesellschaft von den Individuen aufbaut.*® Eine substan-
zielle Homogenitit der Individuen wird von ihm nicht mehr vorausgesetzt.

In Erginzung zum Durkhein’schen Solidarititsverstindnis ldsst sich im Sinne
der von Honneth vorgenommenen normativen Rekonstruktion der Freiheit anfii-
gen, dass in der Blittezeit der Nationalstaaten durchaus eine republikanische oder
auch staatsbiirgerliche Idee der Solidaritit nachgewiesen werden kann, die durch
eine kulturelle Hegemonie innerhalb der jeweiligen Staaten und durch das Entste-
hen eines gemeinsam geteilten Hintergrundkonsenses vermittelt wird.*’ Diese von
Durkheim geprigte Vorstellung der Solidaritit gelangt durch die zunehmende Mo-
bilitit und Migrationvon auflen in den europiischen Raum und innerhalb desselben
an ihre Belastungsgrenze. Die von Solidaritit als sozialintegrativem Moment bis-
her erbrachte Integrationsleistung bleibt, wenn Durkheims Diagnose gefolgt wird,
unzureichend und es stellt sich die Frage, wodurch soziale Integration gewihrleis-
tet werden kann, wenn die Nationalkultur nicht mehr ausreicht und der gemein-

t.SO

same Hintergrundkonsens in Aufldsung begriffen ist.*® Die Idee einer Schicksals-

47  Bei Aristoteles wird erlautert, dass »Freundschaft die Polisgemeinden zusammenhélt und
die Gesetzgeber sich mehr um sie als um die Gerechtigkeit bemiihen, denn die Eintracht
hat offenbar eine gewisse Ahnlichkeit mit der Freundschaft. [..]. Sind die Biirger einander
freund, so ist kein Rechtsschutz nétig, sind sie aber gerecht, so brauchen sie noch aufSerdem
die Freundschaft, und der hochste Grad gerechten Wesens tragt die sichtbaren Merkmale der
Freundschaft.« (Aristoteles 2003, S.1155a 22—25).

48  Durkheim 1992, S. 337. Durkheims prominente Unterscheidung zwischen der mechanischen
und der organischen Solidaritit beriicksichtige ich an dieser Stelle noch nicht. Hier bezie-
he ich mich jedoch insbesondere auf die organische Solidaritit. Auf die Debatte um Forde-
rungen nach dem Wiederaufbau einer mechanischen Solidaritat und Fragen bezlglich der
pathologischen Momente wird im Hauptteil der Arbeit (Kapitel 3.2) eingegangen.

49  Honneth 2011, S. 494 und 537. Im weiteren Verlauf der vorliegenden Arbeit sollen auch die
von Honneth herausgearbeiteten Gefahren einer staatsburgerlichen Solidaritat betrachtet
werden. Vgl. Honneth 2011, S. 491-497 und S. 537.

50 Honneth 2011, S.537.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

35


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

36

Formen der Solidaritat

gemeinschaft oder einer republikanischen Solidaritit, durch die sich die Individuen
gemeinsam auf patriotische Ideale besinnen, bildet in der Debatte um die Quelle des
Zusammenhalts moderner Gesellschaften einen méglichen Losungsweg.” Viele An-
sitze einer sozialintegrativen Solidaritit bleiben allerdings nicht bei einer solchen
Riickbesinnung stehen, sondern haben ein erweiterbares Gesellschaftsverstindnis,
das Integration nicht als Einbahnstrafe sieht.

1.3.3 Instrumentelle Solidaritat in Anwendung als Legitimation
des Sozialstaates

Eine dritte Verwendungsweise des Begriffs der Solidaritit findet sich in den Argu-
menten fir einen Sozialstaat moderner Auspriagung. Grundlegend wird hierbei an
die im letzten Abschnitt thematisierte Solidargemeinschaft angeschlossen, d.h. an
die ExKklusivitit der Biirgerschaft eines Nationalstaates auf Basis geteilter Werte,
Ziele und Normen.*” Der Sozialstaat in seiner modernen Form kann das Ideal einer
gemeinsamen Vor- und Fiirsorge, also solidarischer Verpflichtungen im Sinne ei-
nes materiellen Ausgleichs bzw. einer gegenseitigen materiellen Grundsicherung,
nur durch das Recht und durch staatliche Institutionen garantieren, die die effek-
tive Verteilung vornehmen.*® Hierbei wird das Erreichen von sozialer Gerechtigkeit
als Ziel des kollektiven Handelns gesehen. Solidaritit ist dabei das zur Handlung
verpflichtende Prinzip und die Legitimititsquelle fiir die Verteilungsgerechtigkeit
betreffende Formen politischen Handelns.**

Dabei ist anzumerken, dass der Wohlfahrtsstaat nur eine historische Auspri-
gung instrumenteller Solidaritit ist. In den Bereich der instrumentellen Solidaritit
kénnen auch andere Formen der institutionellen Zusammenarbeit oder der Koope-
ration von Individuen fallen. Ein Beispiel ist die Entstehung von Gilden, die nicht
unter staatliche Aufsicht fallen, oder andere Fille, in denen sich Personen in einem
institutionellen Rahmen freiwillig zusammenfinden, um einen gemeinsamen Vor-
teil zu erwirtschaften oder ein Ziel zu erreichen, das sie alleine nicht erreichen kén-
nen. Diese Beispiele beinhalten die Kernmerkmale der instrumentellen Solidaritit
- namlich, dass sich einzelne Individuen in einen institutionellen Zusammenhang
begeben, den sie zum Teil selbst griinden, um ein gemeinsames Ziel zu erreichen.
Zugleich minimieren sie durch die Griindung einer Institution oder Organisation
das personliche Risiko bei diesem gemeinsamen Unterfangen, da die Institution
oder Organisation als Garant fiir die Zweckerfilllung und Einhaltung der gesetzten
Spielregeln auftritt (Kollektivierung des Risikos). Dabei konnen die Korperschaften

51 Taylor199s, S.132ff.

52 Scholz 2008, S. 27.

53  Vgl. Honneth 2011.

54  Solidaritatist aber nicht die einzige Norm, auf die sich der Sozialstaat beruft. Kersting 2000.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

mit Kontroll- und Sanktionsfunktionen ausgestattet werden, deren Umfang variiert
und die unterschiedliche Grade der Legitimierung aufweisen. Instrumentelle Soli-
daritit kann sich auch aufinter- oder transnationaler Ebene herausbilden, wie etwa
die Beispiele von Institutionen der Europiischen Union oder der Vereinten Natio-
nen zeigen.

1.3.4 Politische Solidaritat

Politische Solidaritit ist eine vierte Verwendungsform des Solidarititsbegriffs; die-
se hebt das individuelle oder kollektive Bewusstsein solidarischer Personen, das in-
dividuelle und kollektive Eintreten fiir gruppenspezifisches und kollektives Han-
deln und eine hierdurch entstehende Verantwortung fiireinander hervor.>® Anlass
einer politischen — meist partikularen — Solidaritit konnen von einzelnen erlebte
und in der Gruppe geteilte negative Erfahrungen der Unterdriickung und ungerech-
ten Behandlung sein.*® Dies kann sich z.B. auf die Exklusivitit von instrumentellen
oder auch anderen politischen Solidarititsgruppen beziehen und auf eine inklusi-
vere Solidaritit abzielen. Ein direkter Kontakt zu der Gruppe mit Unterdriickungs-
erfahrungen ist nicht zwingend notwendig, um sich mit ihr politisch zu solidarisie-
ren, weil ein negativer oder positiver Bezugspunkt als Verbindungselement hinrei-
chend sein kann. Politische Solidaritit kann somit verstanden werden als eine auf
einem gemeinsamen Interesse, gemeinsamen Idealen und/oder einem gemeinsa-
men Feindbild aufbauende Solidaritit. Sie bezieht sich auf solidarisches Handeln
gegen spezifische Strukturen und Verhiltnisse und/oder fiir gewisse Strukturen und
Verhiltnisse.

Eine solche Definition wirft vielfiltige Fragen auf: Sind Individuen, die 4hn-
liche negative Erfahrungen teilen, bereits aufgrund dieser Erfahrungen einander
verpflichtet oder miissen sie erginzend eine bestimmte Bewusstseinshaltung ein-
nehmen? Scholz argumentiert in Political Solidarity,” dass durch die Zugehérigkeit
zu einer gesellschaftlichen Gruppe und durch den positiven oder negativen Be-
zugspunkt Gruppenmitgliedern bestimmte Pflichten fiireinander auferlegt sind.
Die Wahrnehmung dieser Pflichten ldsst sich weder durch einen altruistischen
noch durch einen rein interessengeleiteten Motivator erkliren, sondern eher durch
familiendhnliche Bande. Dementsprechend werden Handlungen entgegen der
Pflicht zur Solidaritit oder das Verweigern von solidarischen Handlungen mit
Missbilligung oder Ausschluss geahndet.

Ein besonderes Merkmal der politischen Solidaritit ist, dass sie entgegen den
bisher vorgestellten Formen der Solidaritit von den Individuen dennoch meist be-

55  Scholz 2008, S.33.
56  Scholz 2008, S. 34.
57  Scholz 2008.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

37


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38

Formen der Solidaritat

wusst und freiwillig praktiziert wird. Die Individuen organisieren sich entlang ih-
rer Interessen, Erfahrungen und Positionen, um gemeinsam gesellschaftliche Ziele
zu erreichen und Werte zu vertreten oder zu dndern, wofur sie alleine keine Mog-
lichkeit hitten. Zudem sind gerade diese Gemeinschaften politischer Solidaritit be-
deutsam fiir die Herausbildung und Kohirenz individueller Identititen.

Dabei kann politische Solidaritit nicht nur auf lokaler und nationaler Ebene
auftreten, sondern auch auf internationaler. Eine besondere Eigenschaft der politi-
schen Solidaritit ist, dass sie nicht an Institutionen oder Gesellschaften gebunden
ist und somit durch das Mittel der Abstraktion ihren Bezugs- und Einzugsrahmen
erweitern kann.

1.3.5 Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform

In meiner Arbeit nimmt die Differenzierung des Solidarititsbegriffs in seine Ver-
wendungsformen einen zentralen Stellenwert ein. Im Folgenden méchte ich mei-
ne bisherigen Ausfithrungen zu diesen Verwendungsformen kurz zusammenfassen
und darlegen, was ich unter dem Begriff der Verwendungsformen verstehe.

Eine Verwendungsform des Solidarititsbegriffs ist ein abstrakter, aber dennoch
klar bestimmbarer Anwendungsbereich des Begriffs der Solidaritit. In dieser Arbeit
wird davon ausgegangen, dass sich ein Prototyp der Solidaritit bestimmen lisst,
der verschiedene Formen der Solidaritit miteinander verbindet. Es wurde bereits
darauf verwiesen, dass der Begriff der Solidaritit sich auf Gemeinschaften, Grup-
pen, Staaten (Gesellschaften), Individuen oder supranationale Institutionen bezie-
hen kann, einen unterschiedlichen Grad (bewusst oder unbewusst) an Kenntnissen
tiber Situationen voraussetzt und auf das Allgemeinwohl, individuelle oder grup-
penspezifische Interessen etc. bezogen werden kann. Es wird somit davon ausge-
gangen, dass die Solidaritit in untereinander differenzierbaren Verwendungsfor-
men auftritt. Ein Beispiel fiir eine Verwendungsform des Solidarititsbegriffs ist So-
lidaritat als ein Begriff des politischen Kampfes. Die politische Solidaritit wire so-
mit die abstrakte Verwendungsform des Solidarititsbegriffs, der verschiedene kon-
krete historische Situationen zugeordnet werden kénnen, in denen der Begrift der
Solidaritit in seiner politischen Form verwendet wurde. Einer dieser konkreten his-
torischen Fille, in denen diese Form der Solidaritit Verwendung gefunden hat, be-
stiinde etwa in der Namensgebung der Arbeiterbewegung und Gewerkschaft Soli-
darnosc¢.

Der analytische Zweck der Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs ist so-
mit, die in konkreten historischen Situationen angewandten Begriffe der Solidari-
tit zusammengenommen zu verallgemeinern. Diese historischen Situationen ha-
ben einen dhnlichen, aber wahrscheinlich nicht vollumfinglich deckungsgleichen
Begriff der Solidaritit aufzuweisen. In Zusammenhang mit der von mir verfolg-
ten Prototypenanalyse bedeutet dies einerseits, dass die gemeinsamen Merkmale

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

der Verwendungsformen nicht in jeder einzelnen Form vollstindig anzutreffen sein
miissen und andererseits, dass auch in den konkreten Praxen nicht alle Merkma-
le der spezifischen Verwendungsform notwendigerweise anzutreffen sein miissen,
da die Akteur:innen nicht zu allen Merkmalen/Aspekten Aussagen getroffen haben.
Dass die Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs bereits von der konkreten all-
taglichen Praxis abstrahieren, minimiert zugleich die Gefahr, dass der spiter zu de-
finierende Prototyp der Solidaritit allein oder zu nah an einer konkreten histori-
schen Situation ausgerichtet sein wird. Allerdings sollte darauf hingewiesen wer-
den, dass nicht alle Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs sich aus seiner all-
tiglichen Verwendung ableiten lassen, sondern sich auch Verwendungsformen ent-
lang von akademischen Diskursen identifizieren lassen — z.B. Solidarititsverstind-
nisse, die sich auf einen nationalstaatlichen Rahmen beziehen.

Eswird davon ausgegangen, dass es kein hierarchisches Stufenmodell zwischen
den Verwendungsformen der Solidaritit gibt, sondern, dass sie als zu differenzie-
rende Phinomene zu verstehen sind, die sich gegenseitig beeinflussen kénnen. Die
Anzahl der Verwendungsformen ist dabei nicht limitiert, da durch eine zukiinfti-
ge Entwicklung des Diskurses und der alltiglichen Praxis noch weitere entstehen
konnen.

1.4 Vorgehen

Gemifd dem dargelegten methodischen Ansatz ergibt sich folgendes Vorgehen fir
meine Arbeit:

Im zweiten Kapitel werden die Eigentiimlichkeiten des Solidarititsbegriffes her-
ausgearbeitet. Daftir wird eine kurze Einfithrung in die Begriftsgeschichte gegeben.
Daran anschlieffend werden die Teilsynonyme der Solidaritit — Sympathie, Nichs-
tenliebe, Freundschaft, und Vertrauen — analysiert und von ihr differenziert. Dabei
wird ein besonderer Fokus darauf gelegt, ob und wie die sozialen Relationen, die mit
einem der vier Teilsynonyme bezeichnet werden, auch mit dem Begriff der Solida-
ritit gefasst werden konnten.

Im dritten Kapitel werden zunichst die Kriterien entwickelt, nach denen unter-
schiedliche Formen des Solidarititsbegriffs zu differenzieren sind, und anhand von
vier Formen der Solidaritit ausformuliert. In diesem Zusammenhang werden so-
wohllokale und nationale als auch transnationale Ebenen der einzelnen Formen be-
ricksichtigt.

Im vierten Kapitel werden die Differenzierungskriterien mit ihren unterschied-
lichen Auspragungen dargestellt. Daraus wird dann der Prototyp der Solidaritit
abgeleitet, also die den Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs weitgehend
gemeinsamen Kernelemente herausgearbeitet. Im Unterkapitel 4.3 wird gesondert
auf besondere Unterschiede zwischen den Verwendungsformen eingegangen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

39


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

40

Formen der Solidaritat

Im fiinften Kapitel werden die Zusammenhinge der verschiedenen Verwen-
dungsformen der Solidaritit niher dargelegt und es wird das Transformati-
onspotenzial herausgearbeitet, das sie fireinander enthalten. Dabei wird jede
Verwendungsform der Solidaritit mit jeder anderen in Beziehung gesetzt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentiimlichkeiten der Solidaritat

Neben der Solidaritit werden in den Debatten um sozialen Zusammenhalt, sozia-
le Integration, zwischenmenschliche Beziehungen und Wertschitzung auch andere
Begriffe wie Nachstenliebe verwendet. Um den Begriff der Solidaritit und seine Ver-
wendungsformen prizise fassen zu konnen, muss er zunichst von diesen anderen
Begriffen unterschieden werden. Dieser Schritt ist nétig, weil dem Begrift der So-
lidaritit in seinen unterschiedlichen Verwendungskontexten keine einheitliche Be-
deutung zukommt und die Verwendung des Begriffs durchaus synonym zu anderen
Begriffen erfolgt. In diesem Kapitel soll also den Teilsynonymen Aufmerksambkeit
geschenkt werden.

Zielsetzung dieser Begriffsbestimmung ist zum einen, die Eigentimlichkeiten
des Begriffs hervorzuheben und zum anderen, zu priifen, ob es Eigenschaften des
Solidaritatsbegriffs gibt, die seine unterschiedlichen Verwendungsformen mitein-
ander teilen. Diese Eigenschaften sollen dann dazu genutzt werden, einen Proto-
typ von Solidaritit herauszuarbeiten. Im Unterschied zu einer Begriffsdefinition,
welche notwendige und hinreichende Bedingungen dafiir formulieren wiirde, dass
etwas unter den Solidaritatsbegriff fillt, soll dieser Prototyp in erster Linie dazu bei-
tragen, das Anwendungsfeld und mégliche Charakteristika des Solidarititsbegriffs
zu identifizieren.

Als Einstieg soll hier erstens ein kurzer Einblick in die Begriftsgeschichte der
Solidaritit gegeben werden, wie sie von verschiedenen Autor:innen aufgearbeitet
wurde. Dabei wird, wie bereits im Abschnitt zur Methodik' dargestellt, nicht da-
von ausgegangen, dass der Begriff der Solidaritit sich kontinuierlich und linear ent-
wickelt hat, sondern davon, dass seine spezifische Ausgestaltung und Entwicklung
nur entlang seiner konkreten Verwendungsformen zu erschlief3en ist. Zweitens sol-
len Begriffe, die auf dhnliche oder gleiche Sachverhalte angewandt werden wie der
Solidaritatsbegriff, vorgestellt und vom Solidarititsbegriff unterschieden werden.
Dabei ist nicht davon auszugehen, dass sich alle Anwendungsfille dieser Begriffe
klar und eindeutig vom Begriff der Solidaritit differenzieren lassen, sondern da-
von, dass Akteur:innen mit diesen Begriffen auch solche Handlungen bezeichnen,

1 Siehe Motivation Kapitel 1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42

Formen der Solidaritat

die andere unter den Begriff der Solidaritit gefasst haben. Dies gilt es zu analysie-
ren. Damit die Teilsynonyme vom Solidarititsbegriff abgegrenzt werden konnen,
werden in diesem Kapitel verschiedene Definitionen des Solidarititsbegriffs vor-
gestellt, aus denen ein vorliufiges Verstindnis des Solidarititsbegriffs gewonnen
wird. Erginzend zu dieser vorliufigen Darstellung des Solidarititsbegriffs sollen
die in der Einleitung exemplarisch angefithrten Verwendungsformen des Solidari-
titsbegriffs zur Differenzierung des Solidarititsbegriffs von seinen Teilsynonymen
dienen.

2.1 Einfiihrung in eine europaische Begriffsgeschichte der Solidaritat

In diesem Unterkapitel soll ein kurzer Uberblick iiber die europiische Entwicklung
des Begriffs der Solidaritit unter Beriicksichtigung seiner Disziplin-spezifischen
Ausformungen gegeben werden. Die Begriffsgeschichte soll im Folgenden dazu die-
nen, diein der Einleitung skizzenhaft vorgestellten Verwendungsformen naher aus-
zufithren, d.h. die Vielfalt der Bereiche aufzuzeigen, in denen der Solidarititsbegrift
verwendet wird, um eine Differenzierung von seinen Teilsynonymen zu ermogli-
chen.

Der Begriff der Solidaritit geht auf das neulateinische Wort »solidaritas« zu-
riick, hat jedoch noch dltere Wurzeln im rémischen Recht, in dem der Ausdruck »in
solidum« (fiirs Ganze) eine rein juristische Bedeutung hat, nimlich als Einstehen fiir
eine Gesamtschuld.” Die Entwicklung des Begriffs unterscheidet sich dabei sowohl
linderspezifisch als auch in seiner Verwendung in unterschiedlichen Einzelwissen-
schaften. In Frankreich fand eine zunehmende Politisierung des Begriffs im Zuge
der Revolution von 1848 statt. Dadurch riickt die Bedeutung der Solidaritat ndher an
den Begriff der »fraternité«, auch wenn beide nicht vollkommen itbereinstimmen.>
Auch in Deutschland ist die Verwendung des Solidarititsbegriffs politisch geprigt,
wobei angemerkt werden muss, dass die Begriffsgeschichte in Deutschland nicht
hinreichend erforscht ist.* Die Verwendung des Begriffs der Solidaritit ist haupt-
sichlich in den Arbeiterbewegungen anzutreffen — hier in einer Ausformulierung,
die an die Idee der sozialen Gleichheit gebunden ist, d.h., Solidaritit wird hier nicht
mehr als juristischer Begriff verwendet, sondern als normativer und politisch moti-
vierender Begriff.* Doch nicht nur in der Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung ist

2 Wildt 1995, S.1004.

3 Wildt 1995, S.1005f.

4 Erst ab dem Ende der 1990er Jahre ist eine zunehmende Auseinandersetzung mit dem Be-
griff festzustellen. Wildt 1995, S.1006.

5 Wildt 1995, S.1007.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

der Begriff der Solidaritit nahezu inflationir zu finden, sondern auch in anderen
Grassroot-Bewegungen.®

Dariiber hinaus fand der Solidarititsbegriff in verschiedenen wissenschaftli-
chen Disziplinen Verwendung - so in der Philosophie, den Sozialwissenschaften,
den Rechtswissenschaften, der Psychologie und der Theologie. Beispiele fir die ju-
ristische Verwendung des Solidarititsbegriffs wurden bereits anhand des Lissabon-
Vertrags vorgestellt.”

In die deutschsprachige Philosophie findet der Begriff zunichst durch die Wert-
ethik Max Schelers und die (Fundamental-)Ontologie Nicolai Hartmanns Einzug.?
In der zeitgendssischen Philosophie greift Habermas die Solidaritit als »das Ande-
re der Gerechtigkeit«® auf, wobei Solidaritit hier als zweckmifSig und zielgerichtet
verstanden wird. Aus dem Bereich der Weiterentwicklung des Liberalismus ist be-
sonders Richard Rortys Beitrag hervorzuheben, der Solidaritit auf der Ebene der
Gefiihle eines empfundenen »Wir« verortet.'® Busen weist darauf hin, dass in der
zeitgendssischen politischen Theorie Solidaritit durchaus thematisiert wird, aber
lediglich als empirisches Phinomen. Fiir die normative politische Theorie hingegen
sprichtervon einer »Nicht-Thematisierung«." Dies lisst sich auch mit Miinkler wei-
ter ausfithren:

Begriffund Idee der Solidaritat sind das Stiefkind der Moralphilosophie, aberauch
der Gesellschaftstheorie: Wahrend iiber Freiheit, Gleichheit und Cerechtigkeit in
jliingster Zeit buchstédblich ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, finden
sich zu Solidaritat nur ein paar Biicher und Aufsatze. Offenbar ist Solidaritat nicht
sonderlich theoriefihig, jedenfalls kann von einer Theorie der Solidaritat, die mit
den Theorien (iber Freiheit und Gleichheit vergleichbar wire, nicht die Rede sein:
Zwar wird immer wieder versichert, Solidaritit sei die Voraussetzung fiir die Ver-
wirklichung von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit, aber wie diese Vorausset-
zung zu denken ist und wie sie gepflegt werden kann, bleibt weitgehend im Dun-
keln. (Minkler 2004, S. 15)

Inder Soziologie wird Solidaritit als eine Form der sozialen Integration gefasst, wo-
bei unterschiedliche Ansitze fiir die Erklirung der Solidaritit angeboten werden.
Dabei geht es in der Soziologie weniger darum, Solidaritit zu rechtfertigen oder zu

Wildt 1995, S. 1007f.

Siehe erstes Kapitel Einleitung.

Wildt 1995, S.1004-1006 und Hartmann 1962.

Habermas 1991, S. 70.

10 Rorty 1992, S.305. Eine differenzierte Betrachtung erfolgt in Kapitel 3.5.
1 Busen 2016, S. 45—48.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

43


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

44

Formen der Solidaritat

legitimieren, sondern darum, Solidaritit als empirisches Phinomen deskriptiv zu
erfassen.”

In der Theologie hingegen wird der Begriff vor allem in der katholischen Moral-
theorie sowie in der protestantischen Sozialethik verwendet, mit einem universel-
len Anspruch gemif der universellen Gotteskindschaft.” Neben der Interpretation
einer universalen Solidaritit findet sich der Begriff auch in der katholischen Sozi-
allehre und in der katholischen Sozialverkiindung wieder.”* Auch wenn Solidaritit
kein Begriffist, der in der Bibel gefunden werden kann, wird er doch zur zeitgends-
sischen Interpretation der Bibel genutzt.” GrofRe Kracht arbeitet die sich dndernde
Bedeutung der sozialen Solidaritit fiir die katholische Lehre heraus: Eine tiefgehen-
de Verdnderung tritt nach dem Zweiten Weltkrieg ein durch die Schriften Oswalds
von Nell-Breuning und Johannes Pauls I1.'

Dennoch ist unlbersehbar, dass die urspriingliche »soziologische Grundierung«
der Solidaritatssemantik heute deutlich in den Hintergrund geraten ist und
mittlerweile ganz aus dem Blickfeld der sozialkatholischen Theoriebemiihun-
gen zu geraten droht. Insbesondere unter dem Pontifikat von Papst Benedikt
XVI. (2005—2013) sind die solidaristischen Traditionen vollstindig aufgegeben
worden; und es bleibt abzuwarten, ob sie sich unter Papst Franziskus wieder zu
erneuern vermogen. (Grofle Kracht 2014, S. 50)

Ob und mit welcher Bedeutung der Begriff der Solidaritit in der katholischen Theo-
logie verwendet wird, hingt dabei u.a. vom jeweiligen Papst und dessen Lehren ab.
Somit wird auch im Bereich der katholischen Theologie deutlich, dass der Solidari-
tit keine einheitliche Bedeutung und Relevanz zugeschrieben wird.

Durkheims Arbeiten zur organischen und mechanischen Solidaritit” sind nach
wie vor prigend fiir die Verwendung des Begriffs in den Sozialwissenschaften,
auch wenn Sozialtheoretiker wie Luhmann den Solidarititsbegriff als soziologi-
schen Analysebegriff aufgrund seiner ideologischen Implikationen ablehnen.™®
Durkheims Werk hat jedoch nicht nur in den Sozialwissenschaften eine Auseinan-
dersetzung um den und mit dem Solidarititsbegriff eingeleitet, sondern auch in
der Psychologie, etwa bei Fragen der Moralentwicklung und des Zusammenseins.
Neben der Soziologie und Psychologie findet der Begriff der Solidaritit zunehmend
auch in den Politikwissenschaften Beachtung. Sally Scholz arbeitet beispielsweise

12 Busen 2016, S. 21.

13 Bayertz1998a, S. 16.

14 Grofde Kracht 2005.

15 Ebner2005.

16  Grofde Kracht 2014, S. 48ff.
17 Durkheim1992.

18  Wildt199s5, S.1010.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

einen politischen Begriff der Solidaritit heraus.” An diese theoretische Darstel-
lung der politischen Solidaritit lassen sich dann Uberlegungen wie diejenigen von
Routledge und Cumbers anfiigen, die sich mit transnationalen solidarischen Akti-
vistennetzwerken auseinandersetzen.”® Wildt fasst fiir die von ihm differenzierten
unterschiedlichen umgangssprachlichen Anwendungen des Solidarititsbegriffs
dahingehend zusammen, dass mit dem Ausdruck Solidaritit meist das Verhalten
von Personen bezeichnet wird, deren Motivation zumindest zum Teil altruistisch
ist und die kooperativ sowie in einem gewissen Mafd wechselseitig handeln. Vom
umgangssprachlichen Begriff der Solidaritit unterscheidet er den Strukturbegrift
der Solidaritit, wie er im romischen Recht oder auch im Wohlfahrtsstaat zur An-
wendung kommt.* Mogliche Verwendungsformen des Solidarititsbegriffs reichen
somit von seiner Verwendung als Handlungsbegrift bis zu seiner Verwendung als
Strukturbegriff — dies wird im dritten Kapitel noch weiter herausgearbeitet.

Aus der Begriffsgeschichte und der Verwendung in unterschiedlichen For-
schungsdisziplinen ergibt sich bis hierhin nur ein erstes Raster der Verwendungs-
formen des Solidarititsbegriffs. Dieses enthilt unter anderem: Solidaritit im
politischen Kontext, Solidaritit als Geschwisterlichkeit, Solidaritit im Kampf der
Arbeiterbewegung fiir soziale Gerechtigkeit, Solidaritit in der Moraltheorie und
Solidaritit im Zusammenhang mit gesellschaftlicher Integration und Solidaritit
als katholischer Grundbegriff.

Fir eine weitere Ausarbeitung der Verwendungsformen des Solidarititsbegrifts
sollen diese zuerst von ihren Teilsynonymen differenziert werden. Dafiir ist es aber
unerlisslich, mit einer vorliufigen Definition von Solidaritit zu beginnen. Hierfir
bieten sich drei exemplarische Definitionen an, die unterschiedliche Merkmale der
Solidaritit betonen und so zugleich die Unterschiedlichkeit der Definitionen von
Solidaritat hervorheben. Dabei ist die erste Definition eine sehr vage und die zweite
eine besonders ausfithrliche und konkrete und die dritte hebt den integrativen An-
spruch der Solidaritit hervor. Dies soll die verschiedenen Bedeutungsumfinge des
Solidaritatsbegriffs verdeutlichen.

Die erste dieser beiden Definitionen stammt von Richard Rorty und bezieht
sich eher auf das Solidarititsgefiihl: »Im traditionellen philosophischen Verstind-
nis bedeutet >menschliche Solidaritit¢, dass in uns allen etwas ist — das eigentlich
Menschliche -, das mitschwingt, wenn es Entsprechendes in anderen Menschen
wahrnimmt.« (Rorty 1992, S. 305) Die zweite Definition stammt von Andreas Wildt:

19 Scholz 2008, S. 51-112.

20 Routledge und Cumbers 2016.

21 Der Strukturbegriff der Solidaritit bezieht sich dabei auf die Bewertung von politischen und
sozialen Strukturen und nicht auf die Handlungen von Personen. Wildt 2007, S. 40f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

45


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46

Formen der Solidaritat

Solidaritdt bezeichnet eine engagierte Handlung oder Handlungsbereitschaft ei-
nes Akteurs gegeniiber einem Rezipienten genau dann, wenn giltl. Beziiglich der
unmittelbaren Intention des Akteurs:(1) Akteur und Rezipient sind durch Gefiihle
der Zusammengehorigkeit oder Mitgefiihl miteinander verbunden. (2) Die Moti-
vation des Akteurs ist mindestens teilweise altruistisch. (3) Der Akteur versteht
seine Handlung als Hilfe in einer Art Notlage des Rezipienten. (4) Diese Notla-
ge wird vom Akteur als moralisches Problem verstanden, und zwar als Ursprung
einer Verpflichtung (meist auch als Unrecht an dem Rezipienten). (5) Der Akteur
glaubt, dass er selbst moralisch verpflichtet ist, entsprechend zu handeln. (6) Der
Akteur glaubt nicht, dass der Rezipient seiner Hilfe ein—juridisches oder auch nur
moralisches —Recht auf diese hat. II. Bezlglich der Annahme des Akteurs iiber die
Intentionen des Rezipienten: (7) Der Akteur unterstellt, dass der Rezipient seine
Notlage dhnlich beurteilt wie er selbst. (8) Der Akteur unterstellt, dass der Rezi-
pient motiviert ist und, soweit moglich, ernsthaft versucht, seine Notlage zu be-
kimpfen. (9) Der Akteur unterstellt mindestens die Moglichkeit, dass es analo-
ge Situationen gibt, in denen der Rezipient sich (aus dhnlicher Motivation) ihm
oder einem Dritten gegeniiber analog verhilt oder verhalten wird. (Wildt 1998,
S. 212f)?**

Die dritte Definition stammt von Jaeggi und Celikates: »Zusammenfassend lisst
sich daher sagen, dass Solidaritit eine symmetrisch-reziproke und nicht-instru-
mentelle Beziehung des Fiireinander-Einstehens auf der Grundlage geteilter Her-
ausforderungen, Erfahrungen oder Projekte ist und mit dem Anspruch der Legiti-
mitit verbunden ist.« (Jaeggi und Celikates 2017, S. 39)

Neben diesen beiden Definitionen méchte ich noch einen Ausschnitt aus der
Definition eines interdiszipliniren Autor:innenkollektivs einbeziehen, das sich mit
verschiedenen Anwendungsbereichen des Solidaritatsbegriffs auseinandergesetzt
hat. Interessant ist, dass dieses Kollektiv nicht von solidarischen Handlungen
spricht, sondern von einer umfassenden solidarischen Lebensweise, die grundsitz-
lich alle Lebensbereiche des Menschen einschliefien kann.

22 Sangiovannis Definition setzt ebenfalls bei der bewussten Intention der Akteur:innen an. Er
setzt aber nicht mehr den direkten Kontakt zwischen Akteur:innen und Rezipierenden vor-
aus, sondern gemeinsame Ziele, die die solidarischen Handlungen priagen.»l actin solidarity
with youwhen: 1. You and | each (a) share a goal (b) to overcome some significant adversity;
2. You and | each individually intend to do our part in achieving the shared goal in ways
that mesh; 3. You and | are each individually committed (a) to the realisation of the shared
goal and (b) to not bypassing each other’s will in the achievement of the goal; 4. You and |
are disposed (a) to incur significant costs to realise our goal; and (b) to share one another’s
fates in ways relevant to the shared goal. 5. Facts 1.—4. need not be common knowledge.«
(Sangiovanni 2015, S. 343).

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

Solidarische Alternativen setzen auf Zusammengehorigkeit, Kooperation, Ge-
rechtigkeit und Okologie. [..] Die solidarische Lebensweise entspricht nicht dem
einen politischen oder wirtschaftlichen System, es gibt auch kein Rezept fiir
das solidarische Leben. Jenseits von Ausbeutung und Diskriminierung fillen die
Menschen den Begriff des solidarischen Lebens vielfaltig. (I.L.A. Kollektiv und
Gesellschaft fiir Okologische Kommunikation mbH 2019)

Gerade der Ansatz, dass es eine umfassende solidarische Lebensweise geben kann,
die alle Lebensbereiche umfasst, kann an verschiedenen Stellen zur Veranschauli-
chung der Bedeutungsvielfalt des Solidarititsbegriffs und seiner unterschiedlichen
Verwendungsweisen dienen.>

Die Definition von Rorty hebt beim Begrift der Solidaritit hervor, dass Solida-
ritat ein grundsitzlich menschliches Gefiihl ist, das zwischen Personen entstehen
kann. Wildt versucht die Solidaritit hingegen als ein moralisches Phinomen zu ver-
stehen, das auf einem gemeinschaftlichen Gefithl aufbaut und sich angesichts der
Notlage einer Person unter bestimmten Bedingungen einstellen kann, indem soli-
darische Akteur:innen engagiert in diese Notsituation eingreifen.** Mit diesen Defi-
nitionen, die zwei Merkmale der Solidaritit hervorheben, und unter Hinzuziehung
der bereits in der Einleitung beschriebenen Solidarititsverstindnisse soll nun ei-
ne Betrachtung der Teilsynonyme des Solidarititsbegriffs erfolgen. Wenn unter So-
lidaritit gemiR der Begriffsgeschichte ein Einstehen fir andere oder fir gemein-
same Ziele verstanden werden kann und sie somit als Handlungsprinzip fungiert,
dann konnten die folgenden Begriffe als eine erste Auswahl an Teilsynonymen her-
angezogen werden: Sympathie®®, Nichstenliebe, Freundschaft und Vertrauen. Im Fol-
genden soll kurz angedeutet werden, aus welchen Griinden die Auswahl auf diese
Begriffe fillt: Den Begriff der Sympathie habe ich stellvertretend fiir die Begriffe des
Wohlwollen und des Mitgefiihls gewihlt. Allen drei Begriffen ist gemein, dass eine
Reflektion zwischen den eigenen Einstellungen und den Einstellungen oder Hand-
lungen eines Dritten erfolgt. So tritt der Begriff des Wohlwollens schon bei Aristote-
les auf: »Der Wohlwollende aber ist noch keineswegs ein Freund, denn er beschrinkt

23 Einige Beispiele zur Verdeutlichung: Eine umfassende solidarische Lebensweise hinterfragt
u.a. die Auslagerung von Kosten auf andere (in der Zeit oder auch im Raum) und versucht,
alternative Losungen zu finden. Gemeinsame Wohnprojekte, die auch eine autarke Versor-
gung beinhalten, werden in diesem Kontext gelebt. Neben dem Bereich des Wohnens um-
fasst eine solidarische Lebensweise auch die Bereiche der Sorge/Pflege, Mobilitit, Ernah-
rung, Gebrauchsgiiter, Energie, Institutionen etc. Weitere Beispiele sind den einzelnen Ka-
piteln zu den Solidarititsformen vorangestellt. I.L.A. Kollektiv und Gesellschaft fiir Okologi-
sche Kommunikation mbH 2019.

24  Trotz der Verwendung des Begriffs der Solidaritét in verschiedenen Disziplinen entstand in
keiner der Disziplinen eine Theorie der Solidaritat; vielmehr wurde der Begriff der Solidaritat
oft nur am Rande untersucht.

25  Die Begriffe der Sympathie und des Wohlwollens werde ich synonym verwenden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

47


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48

Formen der Solidaritat

sich darauf, dem anderen, dem er sein Wohlwollen schenkt, das Gute zu wiinschen,
aber mit ihm ans Werk gehen oder fiir ihn sich anstrengen, das maochte er nicht.«
(Aristoteles 2003, 1167a 2—23, S. 254) Seitdem bildet das Wohlwollen einen zentra-
len Begriff der Ethik vor allem im 16. und 17. Jahrhundert.* Bei der Sympathie nach
Smith steht die Bewegung des Sich-Hineinversetzten im Vordergrund. Die Verbin-
dung zur Solidaritit sehe ich in eben dieser Bewegung.

Bei der Niichstenliebe lisst sich die Uberschneidung mit Solidaritit wie folgt skiz-
zieren: Die Nichstenliebe tritt u.a. als handlungsleitendes Moment in Situationen
von materieller Not und/oder sozialer Ungerechtigkeit auf und soll Menschen da-
zu veranlassen, fiireinander einzustehen. Auch die Freundschaft beinhaltet das Ele-
ment des Fiireinander-Einstehens. Aristoteles’ Unterteilung der Freundschaft - in
die vollkommene Freundschaft, die Freundschaften, die aus Griinden der Lust oder
des Nutzens eingegangen werden und die politische Freundschaft — ergibt ein diffe-
renziertes Verstindnis der Form und der Grenzen des Fiireinander-Einstehens, das
es erlaubt, Freundschaft und Solidaritit praziser zu unterscheiden. Vertrauen wird
in der Theorie von Hartmann® als handlungsanleitendes Prinzip verstanden, das
Kooperationen zwischen Menschen erméglicht und auf diese Weise einen Zusam-
menhalt zwischen Menschen schafft.

Die in diesem Kapitel zu untersuchenden Begriffe sind demnach: Sympathie,
Nichstenliebe, Freundschaft und Vertrauen. Neben diesen Begriffen gibt es weite-
re, die fiir eine solche Untersuchung infrage kommen — etwa die Begriffe der Brii-
derlichkeit und der Loyalitit. Der Begriff der Briiderlichkeit wird im dritten Kapitel
im Zuge der Diskussion um universale Solidaritit diskutiert, weshalb ich von ei-
ner Einfithrung des Begriffs bereits in diesem Kapitel absehe. Auf den Begriff der
Loyalitit soll am Ende des Kapitels zumindest ein Ausblick gegeben werden. Von
einer umfassenderen Betrachtung dieses Begriffs wird aber abgesehen, weil durch
die vier betrachteten Teilsynonyme bereits hinreichend deutlich werden sollte, dass
die Formen der Solidaritit Ahnlichkeiten — und sogar Uberschneidungen - zu an-
deren Begriffen aufweisen, bei jedem Begriff aber auch bedeutende Unterschiede
zum Solidarititsbegriff gefunden werden konnen, die eine Trennung der Begriffe
rechtfertigen. Eine erschipfende Auseinandersetzung mit allen moglichen Teilsyn-
onymen ist im Rahmen dieser Arbeit weder moglich noch erforderlich.

26  Wildt1995.
27  Hartmann 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

2.2 Sympathie

Fir eine vorliufige Abgrenzung der Sympathie von der Solidaritit kénnen viele ver-
schiedene Bezugspunkte und Autor:innen gewihlt werden.?® Fiir diese Skizze wer-
de ich mich auf Adam Smiths Abhandlung iiber die Sympathiefihigkeit der Men-
schen beschrinken, da er eine einflussreiche Analyse der Sympathie vorgelegt hat,
anhand welcher sich aufzeigen lisst, dass der Begriff der Sympathie sich mit dem
der Solidaritit auf eine bestimmte Weise tiberschneidet. Erginzend werde ich Jiir-
gen Richters Dissertation zur Theorie der Sympathie heranziehen, die einen Uber-
blick iiber die Verwendung und Entwicklung des Begriffs gibt. Neben dem oben
dargestellten allgemeinen Verstindnis von Sympathie als Mitgefiihl durch ein Sich-
Hineinversetzen in den anderen werde ich zwei weitere Facetten des Begriffs bei
Smith aufzeigen: erstens Sympathie als Haltung zu Gesellschaft und Staat im Un-
terschied zur rein zwischenmenschlichen Sympathie und zweitens Sympathie als
universelle Sympathie. Die Sympathie, die sich auf den Staat oder die Gesellschaft
bezieht, kann auch als Solidaritit verstanden werden. Dies soll im Folgenden dar-
gelegt werden.

Sympathie als Sich-Hineinversetzen in den anderen: Bevor Smith sein Werk The
Wealth of Nations schrieb, befasste er sich mit moralphilosophischen Fragen, die in
seinem spiteren Werk nicht mehr umfassend thematisiert werden. Nach Fleisch-
acker schlief3t Smith in seinen moralphilosophischen Uberlegungen an David Hu-
me an, wenn er die moralischen Handlungen anhand der Handlungsmotivationen
der Akteur:innen bewertet.” Die Bewertungen der Handlungen der Akteur:innen
und deren eigene Handlungsmotivation griinden sich dabei auf die Imagination
von konkreten Situationen, welche zur Sympathie (positive moralische Bewertung)
mit anderen Akteur:innen fithrt.>® Charakeeristisch fiir die Sympathie bei Smith ist
die dem Menschen innewohnende Veranlagung zur Anteilnahme am Schicksal an-
derer.®" Dabei kann sich die Anteilnahme gleichermafen auf verwerfliche wie auf
lobenswerte Verhaltensweisen beziehen. Dies legt Smith wie folgt dar:

Das Wort Sympathie kann [..] dazu verwendet werden, um unser Mitgefiihl mit
jeder Art von Affekten zu bezeichnen. In manchen Fillen mag es den Anschein

28  Richter1996.

29  Fleischacker 2004, S. 46.

30  Grundsatzlich weist Smith darauf hin, dass tiber die Angemessenheit der Gefiihle eines Men-
schen zweifach geurteilt werden kann: erstens ohne Berlicksichtigung einer emotionale Be-
ziehung zur urteilenden Person und zweitens gerade mit Beriicksichtigung eines personli-
chen Bezugs zur Person. Nur im zweiten Fall kann Sympathie entstehen. Smith 2004, S. 19ff.

31 Smith 2004, S.1.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

49


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50

Formen der Solidaritat

haben, dafR Sympathie aus dem blofRen Anblick einer bestimmten Gemiitsbewe-
gung an einer anderen Person entstehe. [...] Kummer und Freude z.B. bewirken,
wenn sie in Blick und Cebérden eines Menschen stark zum Ausdruck kommen,
auch im Zuschauer sofort eine gleiche, schmerzliche oder freudige Gemiitsbewe-
gung eines gewissen Grades. Ein lachelndes Cesicht wirkt auf jeden, der es sieht,
aufheiternd, eine sorgenvolle Miene andererseits erweckt Traurigkeit. (Smith
2004, S.5)

Die Anteilnahme an den Gemiitsbewegungen erfolgt nach Smith auf Grundlage des
menschlichen Vermogens des Sich-Hineinversetzens in andere, da tiber die Gefith-
le von anderen keine unmittelbare Erfahrung gewonnen werden kann.>* Smith ver-
wendet nicht ausschliefilich den Begriff der Sympathie, der das Mitgefiihl mit allen
Affekten zum Ausdruck bringt, insbesondere auch mit positiven wie etwa Gliick,
sondern auch explizit das Mitgefithl im Unterschied zur Sympathie. Das Mitgefiihl
bezieht sich dabei auf eine projizierte Vorstellung von Schmerzen, Leid und Ungliick
— somit also ausschliefilich aufleidvolle Ereignisse — und wird demnach durch eine
Untermenge der Affekte ausgeldst, die Sympathie hervorrufen.® Ebenso kann Sym-
pathie zu Personen entstehen, mit denen wir nicht gut vertraut sind. Aus diesen un-
terschiedlichen Griinden zur Sympathie, leite ich fiir meine weitere Arbeit ab, dass
auch bei der Solidaritit die Handlungsmotivatoren als Differenzierungskriterium
betrachtet werden sollten.

We should remind ourselves, first, that according to Smith any moral judgment
can be made only by projecting ourselves into the standpoint of the person we are
judging. However class, race, gender, or faction narrows the scope of »us, it will
nonetheless be the case that a moral judgment rendered of someone [..] will be
of the form —»any of us would (should) be moved or feel in such-and-such a way
were we in that person’s shoes.« (Darwall 1999, S.161)

Nach Smith gibt es allerdings auch Affekte, die keine Sympathie hervorrufen, son-
dern Abneigung. Ausprigung und Intensitit der Sympathie hingen insgesamt von
der Kenntnis der Beweggriinde der handelnden oder reagierenden Person ab und
nicht blofd von der Beobachtung der Affekte.** Ein Sich-Hineinversetzen in den an-
deren kann nicht gleichgesetzt werden mit der blof3en sinnlichen Wahrnehmung

32 Hartmann 2011, S. 496f.

33 Smith2004,S. 4. Dieser Sprachgebrauch soll im Rahmen des vorliegenden Kapitels beibehal-
ten werden. Richter fithrtin seiner begriffsgeschichtlichen Betrachtung eine Differenzierung
der beiden Begriffe voneinander ein—auf diesem Aspekt soll jedoch erst spiter eingegangen
werden.

34 Smith 2004, S.5.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

der Affekte von auflen, da die Sympathie die Gefithlswelt des Menschen und sei-
ne Handlungsgriinde beriihrt. Als MaRstab wird auf die eigene Urteilskraft und die
eigenen Bewertungsmafistibe zuriickgegriffen. Anlass fir die Bewertung der An-
gemessenheit oder Unangemessenheit®® einer Handlung kann sowohl ihre Ursache
sein als auch der Zweck, auf den sie abzielt.*® Die Sympathie zur handelnden Person
oder zur Person, die Gegenstand der Sympathie wird, beschreibt Smith wie folgt:

Damit eine gewisse Ubereinstimmung der Empfindungen zwischen dem Zu-
schauer und dem zunichst Betroffenen zustande komme, muss der Zuschauer
in allen derartigen Fillen vor allem sich bemiihen, so sehr er kann, sich in die
Lage des anderen zu versetzen und jeden noch so geringfiigigen Umstand des
Ungliicks nachzufithlen, der moglicherweise jenem begegnen kann. Er muss die
ganze Angelegenheit seines Gefihrten mit allen ihren noch so unbedeutenden
Zwischenfillen gleichsam zu seiner eigenen machen und trachten, jenen in der
Phantasie vollzogenen Wechsel der Situation, auf welchen sich seine Sympathie
griindet, so vollstindig als moglich zu gestalten. (Smith 2004, S. 23)

Wichtig ist, dass die Fihigkeit zur Sympathie nicht zur Erfillung von egoistischen
Interessen des Menschen dient, sondern in der menschlichen Natur veranlagt und
ein uneigenniitziges Bediirfnis des Menschen ist.*” Sympathie ist dabei immer
eine Beziehung zwischen Menschen, die zumindest vonseiten einer Person ei-
ne Auseinandersetzung mit den Gefithlen und Handlungen der anderen Person
bedarf. Ursachen dafiir, Sympathie zu empfinden, sind vielfiltig; es kann dabei
sowohl um Gefiihlsregungen wie Dankbarkeit, Wohltitigkeit oder Liebe gehen als
auch um Hass oder einen Vergeltungswunsch.?® Gegenstand der Sympathie sind
Gefiihle eines anderen, die in konkreten Situationen auftreten und die sich das
Individuum, das itber Sympathie abwigt, als seine eigenen vorstellt. Hartmann
fasst zusammen, dass sich Gefithle kausal von anderen erschliefSen lassen, einen
Urteilscharakter haben und handlungsmotivierend sind.* Die bei der Sympathie
vorliegende Freiwilligkeit, mochte ich als ein Differenzierungskriterium fiir den
Begrift der Solidaritit nutzen.

Sympathie zu Gesellschaften oder Staaten: Neben der zwischenmenschlichen
Sympathie geht Smith in The Theory of Moral Sentiments auch auf die gefiihlsmif3ige
Beziehung ein, die die Menschen zu Gesellschaften, Gruppen und Staaten hegen.

35  Fleischacker 2004, S.157.

36  Dies gilt sowohl fiir Fille, in denen die Person direkt involviert ist, als auch fiir Fille, in denen
ein:e Akteur:in als Dritte:r beteiligt ist. Smith 2004, S.17.

37  Smith 2004, S.1undS. of.

38  Smith 2004, S. 97.

39  Hartmann 2011, S. 498ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

51


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52

Formen der Solidaritat

Hierbei sollte zunichst darauf hingewiesen werden, dass die Sympathie, die bisher
betrachtet wurde, immer zwischen menschlichen Personen besteht, die miteinan-
der mehr oder weniger bekannt sind und den Hauptfokus von Smith ausmachen.
Die folgenden Uberlegungen zu einer anderen Art von Sympathie nehmen ihren
Ausgangspunkt hingegen in den grundlegenden menschlichen Eigenschaften und
den positiven und negativen Affekten bzw. Tugenden. Die Moglichkeit, gegeniiber
gesellschaftlichen oder institutionellen Handlungen Sympathie zu empfinden,
grindet sich auf der bereits dargelegten Differenzierung zwischen Dankbarkeit
und Gerechtigkeit, welche im weiteren Verlauf der Arbeit auch fir die Differenzie-
rung zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit genutzt werden soll. Vorausgesetzt
wird, dass den Individuen ihre Abhingigkeit von der Gesellschaft zumindest in
Teilen bewusst ist und sie den Erhalt der Gesellschaft unterstiitzen.*

Die menschlichen Eigenschaften, einander beizustehen und in der Selbsterhal-
tung zu unterstiitzen, sind die Merkmale, die nach Smith Gesellschaft erméglichen
und die Bestindigkeit der Gesellschaft sichern. Eine Verletzung der Pflichten der
Gerechtigkeit, die in einer gegenseitigen Schidigung oder dem Entzug von Mitteln
zur Selbsterhaltung miinden, kann keine Gesellschaft hervorbringen, sondern wire
fiir das Fortbestehen der Gesellschaft schidlich: »Eine Gesellschaft kann ohne Wohl-
tatigkeit weiter bestehen, wenn auch freilich nicht in einem besonders guten und
erfreulichen Zustande, das Uberhandnehmen der Ungerechtigkeit dagegen miiss-
te sie ganz und gar zerstoren.« (Smith 2004, S. 128) Dies bedeutet, dass die zuvor
eingefithrte Kategorie der nicht verpflichtenden freiwilligen Handlung, etwa einer
wohltitigen Handlung, nicht direke fiir den Bestand der Gesellschaft notwendig ist,
sondern zu einer guten oder besseren Gesellschaft beitragen kann. Fehlende Ge-
rechtigkeit hingegen fithrt zu einem Zerfall der Gesellschaft. Der Grund dafiir liegt
nach Smith darin, dass das Unrecht und der dem Menschen zugefiigte Schaden,
wenn er nicht geahndet wird (geduflerte Missbilligung oder Strafe) und vermehrt
in einer Gesellschaft auftritt, einen »sicheren« Verkehr zwischen den Mitgliedern
der Gesellschaft verunméglicht. Eine Grundlage der Gesellschaft ist die Anerken-
nung der »Gesetze der Gerechtigkeit«*, d.h. auch, dass eine entsprechende Hand-
lung fir alle Menschen gleichermafien als verabscheuungswiirdig und strafbar an-
erkannt wird.**

Der Erhalt der Gesellschaft durch Einhaltung der Pflichten der Gerechtigkeit
und durch Bestrafung von Unrecht speist sich aus dem menschlichen Trieb zur
Selbsterhaltung. Zudem verpflichtet nach Smith die Gerechtigkeit dazu, von der

40  Smith 2004, S.131 und Huber 1990, S. 300f.

41 Smith 2004, S.131. Winch weist darauf hin, dass sich mittels der »prizisen Regeln der kom-
mutativen Gerechtigkeit« Formen der Ungerechtigkeit aufzeigen lassen fiir die die Institu-
tionen eine Abhilfe schaffen konnen. Winch 1984, S.103f.

42 Smith 2004, S.131.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

natiirlichen Veranlagung zur Sympathie auch Gebrauch zu machen.” Durch die
vollkommene Ubereinstimmung der Individuen in der Bestrebung, die Gesell-
schaft als ihre Daseinsgrundlage zu erhalten, beftirworten sie vielfiltige Formen
von Strafe und Gewalt, da diese auch zur Abschreckung dienen sollen.*

Die Menschen streben nach der Einhaltung der Gerechtigkeit — aber nicht we-
gen der Gerechtigkeit an sich, sondern wegen der jeweils konkret betroffenen an-
deren Person, die ein Unrecht erlitten hat und in die sie sich hineinversetzen kén-
nen. Die individuelle Verurteilung der Handlung und die Verurteilung des handeln-
den Individuums erfolgen — ebenso wie die Anerkennung von positiven Handlun-
gen —nicht aus Griinden des Erhalts oder der Beférderung der Gesellschaft, sondern
wegen der Anteilnahme oder der Sympathie der Menschen. Das Mitgefithl mit den
Opfern spielt somit eine entscheidende Rolle bei den Forderungen nach Strafe und
der Anerkennung von deren Rechtmifigkeit. Die Wahrung der Gerechtigkeit kann
nach Smith also nur anhand des Mitgefiihls der Individuen erfolgen, die durch ihre
Fihigkeit, sich in das Leid anderer hineinzuversetzen, Unrecht erkennen und ahn-
den.®

Dies muss jedoch im Hinblick auf besondere Fille eingeschrinkt werden: Es
gibt auch Situationen, in denen das Interesse am Erhalt der Gesellschaft den ersten
Grund fiir die Ahndung von Unrecht darstellt.* Smith erliutert dies niher in sei-
ner Rekonstruktion der Rangordnung der Personengruppen, zu denen Akteur:in-
nen Zuneigung haben (nahe Familie, entfernte Familie etc.). Smith bezieht sich bei
der Erliuterung dieser Rangordnung nicht nur auf menschliche Akteur:innen un-
tereinander, sondern auch auf abstrakte Gruppen: Auch in diesen haben Akteur:in-
nen eine grofiere Anteilnahme, je niher und relevanter die Gruppe ist.*” Die Abhin-
gigkeiten zwischen der Gesellschaft, den Stinden und den Akteur:innen beschreibt
Smith wie folgt:

All jene verschiedenen Stinde und Gemeinschaften sind vom Staate abhingig,
dem sie ihre Sicherheit und ihren Schutz verdanken. Dass sie alle dem Staate un-
tergeordnet sind, und dass sie nur darum eingesetzt wurden, um sein Gedeihen
und seine Erhaltung zu férdern, das ist eine Wahrheit, die auch von den partei-
ischsten Mitgliedern eines jeden dieser Stande anerkannt wird. Es mag indessen
oft schwer sein, einen solchen Menschen davon zu Uberzeugen, dass das Gedei-
hen und die Erhaltung des Staates eine Verminderung der Befugnisse, Vorrechte

43 Dieser Aspekt soll im spateren Teil zu Durkheims Analyse der Arbeitsteilung und der Be-
deutung der Solidaritat fir die Gesellschaft und ihren Erhalt wieder aufgegriffen werden.

44 Einsicht und Reue des Taters konnen dieses Urteil jedoch abschwéchen. Smith 2004, S.132.

45  Smith 2004, S.134f.

46  Smith 2004, S.135.

47  Smith 2004, S. 386f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

53


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Formen der Solidaritat

und Freiheiten gerade seines Standes oder seiner Gemeinschaft erfordere. (Smith
2004, S. 391f)

Die Einsicht in die Abhingigkeit des eigenen Standes vom Staat und die sich dar-
aus ergebende Verminderung der eigenen Befugnisse ist nach meiner Lesart durch
Sympathie moglich — also durch das Sich-Hineinversetzen in spezifische Funktio-
nen*® der abstrakten Gemeinschaft und deren Handlungsgrundlagen.

Sympathie wird bei Smith aber nicht nur auf soziale Gruppen, sondern auch auf
ganze Gesellschaften bezogen - diese Sympathie verhilt sich analog zur Sympathie
der Akteur:innen zueinander, hierdurch ergibt sich fiir mich, dass eine Betrachtung
der Akteur:innen und Subjekte auch beim Begriff der Solidaritit erfolgen sollte (Dif-
ferenzierungskriterium Subjekte der Solidaritit): Der Staat, in dem die Handelnden
leben und unter dessen Schutz sie stehen,* erfihrt in erster Linie ihre Sympathie.
Dies bedeutet, dass Personen die Handlungen von Staaten und Gesellschaften durch
die Bewegung des Sich-Hineinversetzens bewerten und zugunsten des Staates oder
der Gesellschaft ggf. von eigenen egoistischen Handlungen absehen. Hieraus folgt,
dass der Erhalt der Gesellschaft einen zentralen Grund fiir die Handlungen der Per-
sonen darstellt und persénliche Griinde iibertrumpfen kann. Smith folgt der Argu-
mentation, dass Eifersucht oder Neid gegeniiber anderen Staaten durch das Fehlen
einer staateniibergreifenden Institution entstehen, welche im Falle von Konflikten
eingreifen und die jeweiligen Vélker schiitzen kénnte.*® Fiir ihn sind auch hier vor
allem Sicherheitsfragen fiir das Verhalten der Personen und Staaten entscheidend.
Allerdings gibt es auch Handlungen von Gesellschaften, die nach seiner Auslegung
nicht von anderen Gesellschaften missbilligt werden sollten — z.B. in Bereichen wie
Handel, Wissenschaft etc. »In solchen Fortschritten sollte nicht nur jede Nation sich
auszuzeichnen trachten, sondern aus Liebe zur Menschheit sollte sie sich bemiihen,
hervorragende Leistungen ihrer Nachbarn auf diesem Gebiete zu fordern, anstatt
ihnen entgegenzuarbeiten.« (Smith 2004, S. 389)

Universelle Sympathie: Uber den Ausdruck »Liebe zur Menschheit« versucht
Smith eine weitere Dimension der Sympathie zu erliutern, nimlich die universelle
Sympathie. Insgesamt stellt sich damit fir den Bereich der Sympathie, der iiber
die personlichen Beziehungen hinausgeht, das Bild wie folgt dar: Die Akteur:in-
nen gehoren unterschiedlichen Stinden oder Gemeinschaften an, zu denen sie
sich verbunden fithlen und deren Vorrechte und Freiheiten sie zu schiitzen und

48  Als spezifische Funktionen maéchte ich die Rollen der einzelnen Individuen in den Staatsor-
ganen verstanden wissen. Das Sichhineinversetzen bezieht sich somit auf eine Person, die
eine spezifische Funktion und Rolle innehat.

49  Fleischacker 2004, S. 257.

50 Smith 2004, S. 388.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

zu erweitern versuchen. Grundsitzlich betrachtet Smith diese entstehende »jea-
lousy« zwischen den Staaten kritisch.”* Fiir die Sicherheit der unterschiedlichen
Stinde und Gemeinschaften zu sorgen, obliegt dem Staat, dem sie untergeordnet
sind — deshalb muss eines ihrer gemeinsamen Anliegen darin bestehen, den Staat
zu erhalten.* Daher folgt in Smiths Abhandlung auf die Zugehérigkeit zu einer
Gemeinschaft die Zugehorigkeit zu einem Staat:

Die Liebe zu unserem Land scheint in der Regel zwei verschiedene Prinzipien
in sich zu schlieflen: erstens eine gewisse Achtung und Verehrung fiir jene Ver-
fassungs- oder Regierungsform, welche augenblicklich tatsichlich besteht, und
zweitens den ernsten Wunsch, die Lebensbedingungen unserer Mitbiirger so
sicher, ertraglich und gliicklich zu machen, als wir kdnnen. (Smith 2004, S.392)

In sozial stabilen Zeiten harmonieren diese beiden Prinzipien, in Zeiten von so-
zialer Unzufriedenheit fallen die beiden Prinzipien nicht mehr zusammen - d.h.,
sowohl die Reformierung des Staates als auch die Aufrechterhaltung der Ordnung
konnen mit dem zweiten Prinzip in Konflikt stehen und die Mitbiirger:innen in ih-
ren Ansichten und Entscheidungen letztlich spalten. Bei internationalen Konflikten
hingegen werden die von der Biirgerschaft eines Staates geteilten Uberzeugungen
(bei Smith der Gemeinsinn) gestirkt. Die scheinbar permanente Konflikthaftigkeit
der zwischenstaatlichen Beziehungen wird jedoch laut Smith durch das universelle
Wohlwollen als Wirkung der Sympathie abgeschwicht. Die universelle Sympathie
beruht bei Smith auf dem guten Willen:

Unsere guten Dienste kdnnen sich zwar in wirksamer Weise nur sehr selten auf ei-
nen gréfleren Kreis von Menschen erstrecken als auf denjenigen unseres eigenen
Landes, unser guter Wille jedoch ist durch keine Grenze eingeschriankt, sondern
kann die Unendlichkeit des Universums umfassen. Wir kénnen uns nicht die Vor-
stellung von einem schuldlosen und fithlenden Wesen bilden, dessen Glickselig-
keit wir nicht wiinschen wiirden, oder gegen dessen Ungliick wir, wenn wir uns
dasselbe ganz deutlich vorstellen, nicht einen gewissen Widerwillen empfinden
wiirden. (Smith 2004, S.397).

Ein umfassendes Verstindnis der Zusammenhinge der gesamten Welt spricht
Smith dem Menschen jedoch ab und Gott zu — der Mensch soll sein Streben dem-
nach auf die seine lokalen Bereiche beschrinken. Dennoch kann der Mensch aus
einer universellen Sympathie, d.h. aus Mitgefihl fiir die gesamte Menschheit,
Handlungen anstreben, die allen fithlenden Wesen zugutekommen sollen — wie

51 Fleischacker 2004, S. 251.
52 Smith 2004, S, 391.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

55


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Formen der Solidaritat

z.B. Handlungen zur Verhinderung von Kriegen. Smith versteht die unterschiedli-
chen Zugehorigkeiten des Menschen als hierarchisch geordnet: Das Privatinteresse
muss bei Bedarf dem Gemeinschaftsinteresse weichen, das Gemeinschaftsinter-
esse dem Staatsinteresse und das Staatsinteresse dem universellen Interesse der
Menschheit.”

Insgesamt kann die Sympathie bei Smith in drei verschiedene Subkategorien
unterteilt werden. Erstens gibt es die Sympathie und das Mitleid, das nur in zwi-
schenmenschlichen Beziehungen zum Tragen kommt. Voraussetzung fiir diese
Form der Sympathie ist das Sich-Hineinversetzen in andere und ein gewisses Maf}
an Kenntnissen iiber die Situation, die Beweggriinde der anderen. Diese Sympathie
sichert dem Akteur/der Akteurin selbst die Akzeptanz und das Wohlwollen der
anderen, mit denen er/sie (bestindige) Beziehungen aufrechterhilt. Das Sich-Hin-
einversetzen in andere dient auch dazu, die Konsequenzen des eigenen Handelns
aus der nachempfundenen Perspektive Dritter zu betrachten. Der Perspektiv-
wechsel fihrt generell dazu, dass rein egoistische Handlungen weniger praktiziert
werden, da Akteur:innen die zu erwartende ablehnende Bewertung durch ande-
re selbststindig vorwegnehmen und ihrem Handeln damit mehr Akzeptabilitit
verleihen koénnen. Durch die Mifligung der egoistischen Interessen kommt der
Sympathie eine gesellschaftliche Relevanz zu, indem sie letztlich zum Erhalt und
zur Stabilitit der Gesellschaft beitrigt. In der Ausarbeitung von Smiths Thesen
habe ich jedoch zu zeigen versucht, dass auch eine Sympathie identifiziert werden
kann, die nicht nur einen positiven Effekt fiir die Gesellschaft hat, sondern selbige
auch zum Gegenstand hat.

Zweitens kann die Sympathie der Akteur:innen zur Gesellschaft und zum Staat
von der rein zwischenmenschlichen Sympathie differenziert werden. Gegenstand
der Sympathie sind hier nicht mehr einzelne Akteur:innen, sondern Handlungen
von sozialen und politischen Institutionen. Smith geht es hierbei in erster Linie dar-
um, die Rangordnung zu erliutern, in der die Menschen zu Gesellschaften und Staa-
ten Sympathie haben: Ahnlich wie bei der Sympathie gegeniiber einzelnen Personen
und Gruppen wird der eigenen Gesellschaft der Vorzug vor fremden Gesellschaften
gegeben, da Erstere fiir die eigene Sicherheit und Lebensgrundlage verantwortlich
ist.”*

53 Smith 2004, S.398.

54  Es sollte angemerkt werden, dass Smith die internationale Politik selbstverstandlich aus
seiner Zeit heraus betrachtet und heutige globale Verflechtungen von Wirtschaft, Fi-
nanzmarkten und Technologien ihm fremd sind. Daher argumentiert er, dass Personen ih-
rem eigenen Volk wohlgesonnen sind und in vielen Fillen aus Sicherheitsbedenken eine Ab-
neigung gegen die direkten Nachbarvolker haben. Gegeniiber Nationen, die territorial wei-
ter entfernt sind kdnnen sich aus seiner Perspektive iberhaupt kein ernsthafter Neid oder
wirksames Wohlwollen bilden. Dieser Argumentation kann in einer zeitgendssischen Be-
trachtung nicht gefolgt werden. Fir den Kontext dieser Arbeit ldsst sich aus der Argumenta-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

Drittens versucht Smith, iiber die allen Menschen gemeinsame Leidensfihig-
keit und Schmerzempfindlichkeit* eine Form der Liebe zwischen den Menschen zu
identifizieren, die die Idee eines universellen Wohlwollens als Wirkung der Sympa-
thie nahelegt. Diese Liebe zu allen Fithlenden griindet sich auf dem Mitleid, das wir
generell fiir Schmerzen bei anderen empfinden. Der Unterschied zur rein zwischen-
menschlichen Sympathie liegt hier darin, dass Smith diesen Bereich nur Gott zu-
schreibt: Der Mensch kénne den Umfang und die Tragweite dieser Sympathie nicht
erfassen.

Diejenige Sympathie, die sich auf Gruppen oder einzelne Individuen bezieht,
scheint fiir Smith der eigentliche Kern dessen zu sein, was Sympathie bedeutet. Die-
jenige Sympathie, die sich auf ganze Gesellschaften oder Staaten bezieht, scheint
sich bei Smith von dieser grundlegend zu unterscheiden: einerseits darin, dass kei-
ne Interaktion und kein wechselseitiger Bezug bestehen, und andererseits darin,
dass der Gegenstand der Sympathie selbst nicht zur Sympathie fihig ist und so-
mit die fiir die zwischenmenschliche Sympathie charakterisierende Beziehung zwi-
schen Sender:in, Empfinger:in und moglicherweise auch Dritten nicht entsteht.
Dennoch kann meines Erachtens auch hier von Sympathie gesprochen werden, da
das Sich-Hineinversetzen in konkrete handelnde Akteur:innen erfolgen kann, der
eine spezifische Funktion einnimmt und in dieser die Handlungen z.B. von staatli-
chen Organen ausfiihrt.

Die zwischenmenschliche Sympathie dient u.a. dazu, dass die Akteur:innen sich
der Unterstittzung durch andere vergewissern oder eine Bestitigung durch sie er-
fahren, die es ihnen auf lange Sicht erlaubt, kooperative Beziehungen aufzubauen
und zu erhalten. Sympathie kann Dankbarkeit hervorrufen und Handlungen, die
keine Sympathie bei anderen hervorrufen, konnen zu sozialen Sanktionen durch die
Gemeinschaft fithren. Eine einfache Ubertragung dieser Argumentation auf Staa-
ten und Gesellschaften ist nicht ohne weiteres moglich, da diese selbst keine in die-
sen Prozess einbezogenen Akteur:innen sind. Ebenso ist die eigentiimliche Bewe-
gung des Selbst in die Perspektive des anderen — in diesem Fall in die Perspektive
der Gesellschaft oder des Staates — mittels des ihn reprasentierenden Akteurs nicht
in derselben Weise moglich, da der Erfahrungshorizont und die eigenen Tugenden
hier iber den fiir das Individuum gewohnten Rahmen hinausgehen und eine Trans-
ferleistung zu einem Kollektiv vorgenommen werden miisste.

Ich schlage vor, die von Smith konzeptualisierte staatliche/gesellschaftliche
Sympathie als eine Form der sozialintegrativen Solidaritit zu verstehen. Hierfur

tion Smiths nur ilbernehmen, dass Akteur:innen gegeniiber der eigenen Institution, Nation
oder Gesellschaft ein starkeres Sympathieempfinden haben als zu anderen und auch eher zu
Neid oder Abneigung gegentiber den anderen bereit sind, wenn diese die eigene Institution,
Nation oder Cesellschaft bedrohen.

55  Fleischacker 2004, S. 155f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

57


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Formen der Solidaritat

spricht, dass die Solidaritit mit der eigenen Gesellschaft oder dem eigenen Staat
nicht wie die personliche Sympathie auf einer gegenseitigen Beziehung aufbauen
muss. Eine solche Interpretation ist moglich, wenn als sozialintegrative Solidaritat
eine solche Solidaritit verstanden wird, die mafgeblich zwischen dem Staat oder
der Gesellschaft und dem Individuum besteht. Sally Scholz fasst civic solidarity als
Solidaritat mit positiven Verpflichtungen, die hauptsichlich den Schutz vor Willkiir
betreffen, damit die Individuen am zivilen Leben teilnehmen koénnen. Zwischen
den Biirger:innen kénnen Bindungen bestehen — bei der civic solidarity stehen aber
nicht diese im Vordergrund, sondern die Beziehung des Individuums zum Staat.*®

Zur niheren Erliuterung, weshalb die gesellschaftliche Sympathie auch als So-
lidaritit verstanden werden kann, muss ein kurzer Blick auf die Begriffsgeschich-
te der Sympathie geworfen werden, denn diese ist ebenso wie die Solidaritit ge-
priagtvonverschiedenen gesellschaftlichen Stromungen und unterschiedlichen Zie-
len, denen der Begriff dienen soll.”” Nach Lobsien bezieht sich der Sympathiebegriff
erstseit dem18. Jahrhundert auf den zwischenmenschlichen Bereich und steht auch
erst seit dieser Zeit in engem Zusammenhang mit dem Begriff des Mitleids.*® Rich-
ter argumentiert, dass das griechische Wort sympatheia nicht aus politisch-gesell-
schaftlichen Verhiltnissen entstanden ist, sondern seinen Ursprung in der griechi-
schen Naturphilosophie hat. Oft werden mit dem Begriff physiologische Phinome-
ne bezeichnet.” Dennoch kommt dem politisch-gesellschaftlichen Denken fiir die
Entwicklung des Begriffs eine bedeutende Rolle zu. Ausschlaggebend hierfiir war
die griechische Polis, die Richter als gekennzeichnet durch ein »solidarisches Mit-
einander« beschreibt.®® Um die Sympathie aus der griechischen Polis abzuleiten,
ist es fiir Richter notwendig, ihre solidarischen Eigenschaften hervorzuheben. Dies
ist fiir meine Arbeit wiederum hilfreich, um das Verhiltnis der beiden Begriffe zu-
einander und mégliche Uberschneidungen zu identifizieren. »Die relative Enge des
Zusammenlebens beforderte bei den Bewohnern der Poleis das Bewuf3tsein, Schick-
salsgemeinschaftin einem fremden Land zu sein. Hierdurch entstand ein spezifisch
neuer sozialer Instinkt, der der Gemeinschaft den Charakter einer Solidargemeinschaft
gab.« (Richter 1996, S. 19) Der gegenseitige Schutz und das Aufeinander-angewie-
sen-Sein fithrte bei den Griechen zur Einsicht in die fir sie absolute Notwendigkeit
menschlicher Solidaritit. Weiter fithrt Richter aus, dass zur Begriindung des so-
lidarischen Miteinanders, d.h. des Vorrangs des Gemeinwohls, aufgrund der grie-
chischen Werteordnung nicht auf das emotionale Mitleid als Motivator zuriickge-
griffen werden konnte — selbst wenn es argumentativ betrachtet diesen Zweck er-

56  Scholz 2008, S. 27-33.
57  Lobsien 2022, S.1.
58  Lobsien 2022, S.3.
59  Lobsien 2022, S.3.
60 Richter1996,S.10.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

fiillt hitte. Das Idealbild der heroischen Ehre musste einem anderen menschlichen
Idealbild weichen, um die entstehende Gemeinschaftsform zu unterstiitzen. Nach
Richter wurde bereits im 8. vorchristlichen Jahrhundert das Mitleid »als eine Vor-
stufe bzw. Frithform von Sympathie im modernen Sinne in das Instrumentarium
des politischen Denkens aufgenommen und politisch funktionalisiert« (Richter 1996,
S. 84).° Das eigentlich als Affekt geltende Mitleid wurde bei den Griechen somit der
politischen Abwigung unterstellt und fiir die gesamte Gemeinschaft der Polis funk-
tionalisiert. »Sympathie, die sublimere rationalere, weil durch die Einsicht in den
prinzipiellen Sinn von rationaler Gemeinschaft gegangene, Variante des Mitleids,
istin Unterscheidung zum dunkeln affektuésen Mitleid dagegen eine intellektualis-
tische Tugend.« (Richter 1996, S. 85) Halten wir bis hierhin fest, dass es nach Richter
eine rationalisierte Form des Mitleids in einem politischen Kontext gibt, die immer
auch eine Rolle fiir die Gemeinschaft spielt. Dabei ging es insbesondere darum, die
Notwendigkeit des Miteinanders im politischen Denken zu fixieren. Erstin der Epo-
che des Hellenismus ist nach Richter ein direkter Zusammenhang zwischen sym-
patheia und dem politischen Denken festzustellen: Sympathie wird dort verstanden
als eine Kraft, welche zwei physisch getrennte Entititen einer gemeinschaftlichen
Ordnung miteinander verbindet.®

Meiner eigenen Argumentation folgend konnte dieses rationale bzw. abwigen-
de Mitleid durchaus als eine Form der Solidaritit verstanden werden, die sich als
solche noch nicht in spiteren Konzepten der Solidaritit wiederfindet, aber doch be-
reits einige ihrer Grundziige teilt. Diese rationale Einsicht in die Notwenigkeit zum
gemeinsamen Handeln und die daraus entstehenden Vorteile ist ein Element, das
sich auch in der sozialintegrativen Solidaritit wiederfinden lisst, wo es in Form der
Idee einer Solidargemeinschaft ausgedriickt wird, die auf einer gemeinsamen Ge-
schichte sowie gemeinsamen Schicksalen, Werten und Zielen beruht, welche die in
dieser Gesellschaft lebenden Individuen aneinanderbinden und ein gemeinsames
Verantwortungsbewusstsein entstehen lassen.

Richter geht in seiner Analyse dann vom Fokus auf die Polis als Gemeinschaft zu
einer Untersuchung von Fundstellen der griechischen sympatheia iiber. Sympatheia
beschreibt bei Platon und bei Aristoteles eine unwillkiirliche gefithlte Teilnahme an
Zustinden anderer. Bedingungen fiir sympatheia sind in den Texten der klassischen
griechischen Antike eine riumliche Nihe und gemeinsame Natur.®® Im Unterschied
zum solidarischen Miteinander der Polis muss als Voraussetzung fiir sympatheia kei-
ne Gemeinschaft oder geteilte Uberzeugung oder Verbundenheit bestehen, da sym-

61  Richters Untersuchungen zeigen, dass bei den frithen Verwendungsformen von sympatheia,
anders als bei den Formen des Mitleids, kein direkter Bezug zum politischen Denken nach-
gewiesen werden kann. Dieser tritt erst zu einem spateren Zeitpunkt auf.

62  Richter1996, S.199.

63  Richter1996,S.124.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

59


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

Formen der Solidaritat

patheia als Affekt zu verstehen ist und das Moment des Abwigens und Wertens ver-
missen ldsst.

Selbst die Ubersetzung des Neuen Testaments ins Deutsche durch Luther ba-
siert noch auf einem Verstindnis von Sympathie, welches dem griechischen Ver-
stindnis nahekommt. Erwihnt werden sollte jedoch, dass insbesondere durch Lu-
thers Ubersetzung die Begriffe der Sympathie und des Mitleids im Deutschen mit-
einander verschmelzen: Nach Richter wurden der Begriff sympatheia und die zuge-
hérigen Verbformen mit »Mitleid« iibersetzt,®* wohingegen die Begriffe eleos und
oiktos® beide als »Barmherzigkeit«iibersetzt wurden. Scheler weist daraufhin, dass
beim Protestantismus Sympathie nicht mehr als »Einsfithlung« verstanden wurde,
sondern die »Humanitit« an deren Stelle trat.*

Fir meine Untersuchung ist relevant, dass sich bei der Betrachtung des Sym-
pathiebegriffs Elemente dieses Begriffs rekonstruieren lassen, die auch durch den
Begriff der Solidaritit ausgedriickt werden konnten. Fiir andere Begriffselemente
wiederum gilt das nicht. Somit ist fiir das Anliegen der Arbeit gewonnen, dass zwi-
schen dem Begriff der Sympathie und dem der Solidaritit eine Uberschneidung und
auch eine Differenzierung aufgezeigt werden konnen.

Ahnlich wie beim Sympathieverstindnis von Smith lassen sich durch die Dar-
stellungen Richters einzelne Verwendungsformen des Begriffs der Sympathie
identifizieren, die mit einem Verstindnis der Solidaritit zusammengebracht wer-
den kénnen. Dabei muss natiirlich darauthin hingewiesen werden, dass Sympathie
und Solidaritit nicht gleichzusetzen sind. Diejenigen Aspekte des Sympathiebe-
griffs, die auch unter den Solidarititsbegriff fallen kénnen, beziehen sich vor allem
auf dessen 6ffentlich-politische Ausprigungen. Gemeinsam ist beiden Begriffen,
dass sie vor allem den Bezug des Individuums zum jeweiligen Gemeinwesen in
den Vordergrund riicken und den Aufbau einer bestindigen Verbindung zwischen
diesen betonen. Andere Formen der Sympathie hingegen beziehen sich u.a. auf
die zwischen den Personen bestehende wohlwollende oder nachempfindende Ver-
bindung. Eine Differenzierung zwischen Solidaritit und Sympathie wiirde sich
daher im Kontext der erbrachten Vorarbeiten entlang der Dimensionen des Zwi-
schenmenschlichen und des Gesellschaftlichen anbieten. Sympathie wiirde sich
demnach auf die Interaktion zwischen Individuen beziehen.

Die Sympathie, die von Individuen ausgehend sich auf eine Institution, Nation
oder Gesellschaft richtet, wiirde nach meiner Interpretation auch als sozialintegra-
tive Solidaritit beschrieben werden konnen, weil die Individuen sich mit oder zu

64  Lobsien 2022, S.32.

65  Eleos und oiktos stehen bei den Griechen fiir das, was wir heute unter Mitleid verstehen —
wobei eleos dhnlich wie sympatheia als Affekt verstanden wurde. Lobsien 2022, S. 35.

66 Scheler1985,S.104.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

der Institution, Nation oder Gesellschaft solidarisch bzw. sympathisierend verhal-
ten. Entscheidend ist fiir diese Art der Solidaritit, dass ihre Motivation auf Geteil-
tem (auf Normen, Werten, Uberzeugungen etc.) basiert und dass Erhalt und Siche-
rung dieses Gemeinsamen im Vordergrund stehen. Hieran schlief3t sich eine weite-
re mogliche Differenzierung der Solidaritit von der Sympathie an, namlich, dass
durch die Sympathie in erster Linie Verbundenheit entsteht, wie sich an der Be-
wegung des Sich-in-den-anderen-Hineinversetzens gezeigt hat. Zwischenmensch-
liche Sympathie als grundsitzlich menschliche Veranlagung dient neben der Ein-
dimmung von eigenen egoistischen Interessen dazu, sich reziprok itber die Ange-
messenheit und Unangemessenheit von sozialen Handlungen zu informieren und
zu vergewissern. Solidaritit hingegen ist auf etwas gerichtet — seien es Ziele, die
gemeinsam erreicht werden sollen oder die grundsitzliche Ubereinstimmung von
Uberzeugungen zum Erhalt der Gesellschaft. Das Hauptcharakteristikum der Sym-
pathie, welches sich nicht bei der Solidaritit wiederfindet — und meiner Interpreta-
tion nach auch nicht bei der von den diskutierten Autor:innen beschriebenen Sym-
pathie zu Nationen, Gesellschaften etc. — besteht in der Bewegung des Sich-Hinein-
versetzens in andere.

Gemeinsam ist den Begriffen, dass Sympathie und Solidaritit freiwillig erbracht
werden.® Ein weiterer Aspekt, der den beiden Begriffen gemein ist, besteht in der
Annahme, dass der Empfinger der Sympathie oder die Person, mit der Solidaritit
besteht, sich in einer dhnlichen Situation identisch verhalten wiirde und dass eine
Gemeinsamkeit in der Bewertung ihres Objekts besteht, wenn angenommen wird,
dass sich die Personen in der gleichen Situation wie man selbst befinden wiirde. In-
teressant ist, dass hierin ein weiteres gemeinsames, aber auch leicht divergierendes
Moment der beiden Begriffe zutage tritt: Solidaritit geht ebenso wie die Sympa-
thie meist von Einzelpersonen aus. Bei der Solidaritit gibt es jedoch auch Formen
(wie die politische Solidaritit), die man nur in einer aktiven Gruppe ausiiben kann,
was bei der Sympathie wegen der erforderlichen Bewegung des Selbst nicht mog-
lich. Sympathie von Einzelpersonen kann sich jedoch aufsummieren und bei der
Bewertung von sozialen Handlungen ausschlaggebend sein — d.h., wenn viele Ein-
zelpersonen mit der Handlung oder Uberzeugung einer Person iibereinstimmen,
kann dies mittels Sympathie bereits antizipiert werden und somit auch Handlun-
gen vor deren Durchfithrung beeinflussen.

Zusammengefasst besteht diese Differenzierung darin, dass durch die Entste-
hung und Entwicklung der griechischen Polis eine Verinderung im politischen Den-
ken stattgefunden hat, die auch die Interpretation des griechischen Begriffs sym-
patheia gepragt hat. Fiir die Griechen der Polis hat sich das Verstindnis der per-
sonlichen oder heroischen Ehre aus den historischen Umstinden heraus zu einer

67  Aufdie Diskussion, ob Solidaritdt erzwingbar sein kann, wird an spaterer Stelle (Kapitel 3.2.4,
3.3.4, 3.4.4 und 3.5.4) noch eingegangen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

61


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Formen der Solidaritat

die Politik prigenden Einsicht in die notwendige Beziehung der Biirger:innen zu-
einander mit Ausrichtung auf das Gemeinwohl ergeben. Dieses abwigende Mitleid
kann, da es sich auf die von Richter beschriebene Solidargemeinschaft der Grie-
chen richtet, nach meiner Interpretation auch als eine Form des solidarischen Han-
delns verstanden werden — weniger das Mitleid betonend als die rationale Einsicht
in die Vorteile des gemeinsamen, auf ein Ziel hin ausgerichteten Handelns. Lobsien
beschreibt dies als »Wirken sympathetischer Krifte«.®® Zudem hat sich durch die
Untersuchung des Begriffs der Sympathie ergeben, dass als Differenzierungskrite-
rien fiir den Begriff der Solidaritit die unterschiedlichen Akteur:innen, die Hand-
lungsmotivationen und die Frage nach der Freiwilligkeit solidarische Handlungen
genutzt werden konnen.

2.3 Nachstenliebe

Im Folgenden soll die Nachstenliebe als Teilsynonym vorgestellt werden. Dabei be-
ziehe ich mich mafgeblich auf die Ausarbeitungen von Hartmann und Tafferner.
Nichstenliebe, Mildtatigkeit, Wohltatigkeit und Altruismus werden sowohl in der
Sozialethik als auch in der Theologie als Griinde fiir Handlungen zum Wohle ande-
rer genannt. Dabei stehen nicht die Interessen des Handelnden im Vordergrund,
sondern gerade die Not und die Bediirfnisse der Anderen. Oft entstehen »Kosten«
fiir den aus Nichstenliebe Handelnden - Zeit, Geld, Kraft oder im Extremfall das ei-
gene Leben. Charakteristisch fiir solche Handlungen ist, dass Handelnde diese ohne
die Erwartung an eine Belohnung ausfithren.® Hartmann definiert Nichstenliebe
wie folgt:

Nichstenliebe ist priméar die Richtung auf den Nachsten, den Anderen, und zwar
die positive, bejahende Richtung, die Gewichtsverlagerung vom Ich auf das Du.
Das Wort »Liebe« ist hierbei insofern irrefiihrend, als es viel zu sehr die Cefiihls-
seite betont, wiahrend der Kern der Sache in der Gesinnung, der Intention [..] in
der Handlung liegt. Auf die innere Nahstellung zum anderen kommt es an; die
aber tritt im Bedachtsein auf ihn als Person, im Eintreten fiir ihn mit der eigenen
Person wie fiir sich selbst, zutage. (Hartmann 1962, S. 450)

Diese Zuwendung zu Anderen und das damit einhergehende Einstehen oder die Hil-
fe, die fiir den Anderen erbracht werden, sind Aspekte, die einen Bezug zum Begriff

68  Lobsien 2022, S.17.

69  Huntund Beister 1992, S. 11ff. Arendt bezieht die Position, dass die Giite nurim Verborgenen
verwirklicht werden kdnne, da sie nur unter der Bedingung der Abwesenheit der Erwartung
einer Belohnung zum Tragen kommt. Vgl. Arendt 2007, S. 91.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

der Solidaritit erst nahelegen und eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der
Nichstenliebe zur Differenzierung von der Solidaritit erlauben.

Besonders in der Theologie nimmt das Gebot, den Nichsten zu lieben einen
wichtigen Stellenwert ein. »Das Gebot der Nichstenliebe fordert die >Vorleistungen
erbringende Zuwendung« zu anderen.« (Tafferner 1992, S. 283) Sie ist zu verste-
hen als positive Handlung, also mehr als ein bloRes Unterlassen des Verbotenen,
sondern gerade das Erbringen sichert hier auch ein Uberkommen von rachsiich-
tigen oder verbotenen Handlungen.” Mit der Benevolenz von Kohlberg lisst sich
erginzen, dass neben der Bereitschaft, Gutes fir den Nichsten zu tun auch der
Gemeinsinn in der Benevolenz integriert ist. Dieser wird jedoch nur durch eine
vom Subjekt vorgenommene Abstraktion vom anderen erlangt. Habermas kriti-
siert an dem Begriff und der Begriindung von Benevolenz, dass die Sorge um das
individuelle Wohl des Nichsten begriindet werden kann, eine Betrachtung fir das
Allgemeinwohl und einen dafiir ausgebildeten Gemeinsinn nicht erfolgt.”

Nichstenliebe und Wohlwollen lassen sich nach dieser kurzen Vorstellung als
Handlungsmotivatoren und Handlungsorientierung fiir das Individuum verstehen,
anderen selbstlos zu helfen. Folgt man jedoch der Kritik von Habermas, wird da-
bei das Allgemeinwohl einer Gemeinschaft oder Gesellschaft nicht ausreichend mit
in Betracht gezogen. Nach Habermas bietet der Solidarititsbegriff gegeniiber dem
der Benevolenz den Zusatz, dass »einerseits die Sorge fir das Wohlergehen kon-
kreter anderer und andererseits Solidaritit im Sinne der Mitverantwortung fir das
gemeinschaftliche Lebensgefiige« (Schnabl 2005, S. 322) als zwei Dimensionen des
Begriffs betont werden.

In dem kurzen anfinglichen Abriss iiber eine universale Solidaritit wurde be-
reits darauf hingewiesen, dass gerade in der christlichen Tradition aus dem Ge-
danken der Gleichheit aller Menschen vor Gott eine universale Solidaritit abgeleitet
werden kann. Damit steht das christliche Gebot der Nichstenliebe in Zusammen-
hang, welches im Folgenden im Hinblick auf zwei Ausprigungen beleuchtet wer-
den soll: Erstens werden zwei Rekonstruktionen von Nichstenliebe vorgestellt, die
nicht den Nichsten, sondern die Gottesliebe in den Vordergrund stellen, und zwei-
tens wird eine auf das Praktische ausgerichtete Nachstenliebe dargelegt. Fiir die
beiden Interpretationen der Nichstenliebe, die die Gottesliebe betonen, werde ich
mich auf die Ausfithrungen von Andrea Tafferner aus ihrem Werk Gottes- und Niichs-
tenliebe in der deutschsprachigen Theologie des 20. Jahrhunderts fokussieren, in dem sie
anhand ausgewihlter Autor:innen aufzuzeigen versucht, wie sich das Verstindnis

70  Tafferner1992, S. 285f.
71 Habermas 1991, S. 62—68.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

63


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64

Formen der Solidaritat

von Gottes- und Nichstenliebe unter Beriicksichtigung des historischen Kontextes
gewandelt hat.”

Beginnen méchte ich mit der von Tafferner nachgezeichneten Position von Karl
Barth, dessen Liebesverstindnis auf einem grundlegenden Unterschied zwischen
Gott und dem Menschen beruht. Barth wendet sich in seinen Schriften vor allem
gegen ein Glaubensverstindnis, bei dem Gott in den Menschen Einzug erhilt und
die Divergenz zwischen Gott und Mensch zugunsten von selbst gesetzten Idealen
aufgeweicht ist. Nach Barth ist »[d]er Mitmensch selbst nur wichtig, weil er der An-
laR zur Gotteserkenntnis ist« (Tafferner 1992, S. 31). Direkte Nichstenliebe zu ande-
ren Menschen ist es nicht, worauf es Barth ankommt — d.h., es geht ihm nicht um
inhaltliches oder praktisches christliches Handeln an dem Nichsten, sondern um
die blof3e Erkenntnis Gottes und dessen Anbetung. Der Mensch ist demnach nicht
vollkommen von anderen Menschen entfernt, aber auch nicht durch Handlungen
aus Nichstenliebe mit ihnen verbunden. Nach Barth ist der Nachste nicht die Per-
son, der geholfen oder die gerettet wird, sondern die Person, die hilft.” »Als Stell-
vertreter Christi hat der »elende Mitmensch« die Aufgabe [...], uns auf unsere Siin-
den und zugleich auf die Barmherzigkeit Gottes aufmerksam zu machen.« (Taffer-
ner 1992, S. 37) Die Ausrichtung der Nichstenliebe ist nicht vorrangig, Anderen zu
helfen, sondern Gottes Stellenwert zu erkennen. Die Nichstenliebe hat nach dieser
Auslegung einen grof3en Teil ihres praktischen Bezugs zum Nichsten und zur eige-
nen Aufopferung bzw. das Einstehen fiir den Nichsten als Notleidendem verloren.™
»Der Nichste«ist hier nicht ein:e jede:r und die Nachstenliebe bezieht sich nicht auf
alle Menschen, sondern auf die Menschen des christlichen historischen Kontextes
der Kirche, wobei Barth anerkennt, dass sich die Zusammensetzung der konkreten
Glaubigen bestindig dndern kann und daher eine offene Haltung vorauszusetzen
ist.

Nach Tafferner beschreibt auch Friedrich Gogarten die Gotteserkenntnis in ei-
nem festen Zusammenhang zum Nachsten —jedoch nicht wie Barth als reine Vereh-
rung Gottes ohne Einbeziehung des Nichsten. »Die Wirklichkeit kann nicht vom Ich
aus erkannt werden — wie der Subjektivismus meint —, sie kann nur anerkannt wer-
den [...], indem ich mich »von einem Du« (vom Nichsten, sagt das Neue Testament)

72 Die Zusammenfassung des Diskurs und der Primérliteratur durch Tafferner bietet fir mei-
nen Zweck den Vorteil, dass zentrale Autoren aus der deutschsprachigen Theologie bereits
im Hinblick auf den Begriff der Nachstenliebe aufbereitet wurden. Fiir die praktische Nachs-
tenliebe werde ich mich auf die Ausarbeitung Nicolai Hartmanns beziehen. Neben den theo-
logischen Positionen soll die Darstellung der Nachstenliebe damit um eine philosophische
Position erweitert werden.

73 Tafferner1992, S. 36.

74 Dennoch sollte angemerkt werden, dass Barth einen Begriff der Humanitat ausarbeitet, der
das Zusammenleben der Menschen anerkennt — diese trennt er jedoch strikt von der christ-
lichen Liebe.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

srufenclasse [...].« (Tafferner 1992, S. 69) Gott driickt sich somit durch den Nichsten
aus, daher muss diesem eine bedingungslose Liebe gelten. Gogarten weist darauf
hin, dass die Beziehung zum Du immer ungesichert ist und auch so sein muss, an-
sonsten habe man sich schon gegen den Nichsten gewandt. Diese Ungesichertheit
ist nach seiner Interpretation eine zentrale Kategorie des Glaubens.” Eine Liebe zu
Gott ist fiir ihn nur durch die Liebe zum Nichsten méglich.”® Damit geht Gogarten
von einer Einheit der Gottes- und Nichstenliebe aus, die jedoch ihrem Konstrukt
und ihrer Gerichtetheit nach keine Gegenseitigkeit in sich birgt: Im Unterschied zu
Barth bezieht sich der Mensch hier auf seinen Nichsten — aber nur deshalb, weil
die Liebe zu ihm zugleich die Liebe zu Gott darstellt. Beziiglich Barth wurde bereits
darauf hingewiesen, dass die Nichstenliebe nach seinem Verstindnis nicht in Ers-
ter Linie dazu fithren soll, dass das Leid der Notleidenden eingeschrinkt und beho-
ben wird. Dieser Gedanke war gerade vor dem Hintergrund eines alltiglichen Ver-
stindnisses der Nichstenliebe bemerkenswert, findet sich aber auch bei anderen
christlichen Autor:innen: Maria Fuerths Untersuchung der Caritas zeigt auf, dass
der Grundgedanke der Caritas im Mittelalter nicht mit Mitleid zu verwechseln ist,
da die Caritas dem Menschen gegeben ist und der Zweck der Caritas nicht darin be-
steht, die Notsituationen der Menschen zu lindern. Als Gegensatz hierzu betrachtet
sie Vinzenz von Paul, der einen titigen Begriff der Nichstenliebe vertritt, welcher
durch das Mitleid zum Menschen in seiner Not geprigtist. Fiir Fuerth ist diesjedoch
unvereinbar mit der christlichen Caritas, da diese »Nichstenliebe [...] entweder Got-
tesliebe, also>Gottes agape selbst«[...] [ist], dann muss sie ihren auf3erweltlichen, ob-
jektlosen Charakter vorweisen, oder sie ist eine >Liebes, die sich dem Nichsten hel-
fend zuwendet, dann ist sie aber schon keine christliche caritas im Sinne des Evan-
geliums mehr.« (Tafferner 1992, S. 162) Tafferner stellt heraus, dass Fuerths Begriff
von Nichstenliebe ebenso wie jener von Gogarten von der konkreten Handlung ge-
16st ist und die Nichstenliebe jeweils nur um ihrer selbst willen erfolgt, ohne damit
einen ethischen Charakter der Handlung einzuschliefien. Auch hier steht nicht der
Nichste im Fokus der Nichstenliebe, sondern die Nichstenliebe selbst als christli-
ches Ideal.

Bei den beiden von Tafferner rekonstruierten Autor:innen wird erkenntlich,
wie die Nichstenliebe in der christlichen Theologie hinsichtlich der Beziehung zur
Gottesliebe und der Positionierung Gottes gegeniiber dem Menschen beschrieben
wird. Eine letztliche Ausrichtung auf Gott und die Gottesliebe ist in beiden Ansitzen
zu finden, wobei dem Nichsten jeweils blof3 die Rolle eines Mittels zukommt, um
sich Gott zuzuwenden bzw. ihm zu huldigen. Die Hilfe fiir Notleidende um ihrer
selbst willen steht bei diesen Betrachtungen nicht im Zentrum. Auch in der Bibel

75  Tafferner1992, S. 69.
76  Gogarten unterscheidetverschiedene Formen der Liebe, die hier aber nicht weiter Beachtung
finden sollen. Vgl. Tafferner1992, S. 77.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

65


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66

Formen der Solidaritat

finden sich Stellen, die auf eine praktische Nichstenliebe verweisen — beispielswei-
se das Gleichnis des »Barmherzigen Samariters«: Hier wird hervorgehoben, dass
die Unterstiitzung eines Notleidenden die Gebote der Gottes- und der Nichsten-
liebe erfillt. Die Feindesliebe wird in der christlichen Tradition verstanden als eine
Erweiterung der Nichstenliebe, die nicht nur die Forderung nach wohlwollenden
Taten, sondern zudem auch den Verzicht auf Rache umfasst. Den Gebotscharak-
ter der Nichstenliebe nehme ich als Anlass das Differenzierungskriterium der
Freiwilligkeit um den Aspekt des Zwangs zu erginzen.

Die Verwendung des Begriffs der Nichstenliebe hitte nach meiner bisherigen
Darstellung auch durch den Begriff der Solidaritit ersetzt werden konnen, wenn
eine Einheit von Gottes- und Nichstenliebe angenommen wird und eine ethisch-
praktische Ausrichtung auf Notleidende erfolgt. Ausschlaggebend fiir diese Gleich-
setzung ist, dass die Nichstenliebe, wie sie mit Barth beschrieben wurde, nicht auf
den Menschen, sondern immer auf Gott gerichtet ist und deshalb auch die fir die
Solidaritit charakteristische Beziehung zwischen den Menschen und das gegensei-
tige Fiireinandereinstehen nicht ausschlaggebende Motivation fiir die Handlungen
aus Nichstenliebe sein miissen.

Leroux formuliert in seinem Werk De "'Humanité. De son Principe, et de son avenir”’
dhnlich. Gegen die christliche Moral- und Soziallehre bzw. gegen die christliche
Nichstenliebe bringt er vor, dass diese die Entfremdung des Menschen fordere,
weil der Mensch im Akt der Nichstenliebe nicht auf ein konkretes Gegeniiber, son-
dern auf einen Gott ausgerichtet, ist. Hierdurch werde die Bindung zwischen den
Menschen geschwicht. An der christlichen Nichstenliebe kritisiert Leroux, dass
diese die wechselseitige Abhingigkeit und Verbundenheit der Menschen ausblen-
de. Eine wirkliche Nichstenliebe bzw. Solidaritit bedeutet fiir Leroux »ein Gefiihl
wechselseitiger Verbundenheit und Verantwortlichkeit, das sowohl die Liebe zu
den Mitmenschen wie auch die Liebe zu sich selbst und letztlich auch die Liebe zu
Gott umfasst« (Ziircher 1998, S. 61). Im Gegensatz zur christlichen Charité ist Soli-
daritit fir thn auf das Diesseits ausgerichtet und schafft eine direkte Verbindung
zwischen den Menschen. Leroux’ Ansatz ist es, die christliche Charité durch Solida-
ritit zu ersetzen.” Solidaritit meint fiir ihn die wechselseitige Verantwortlichkeit
grundsitzlich Gleicher, welche von ihm anthropologisch begriindet wird. Aufgrund
der Zugehorigkeit zur Humanité muss der Mensch als gemeinschaftliches Wesen
behandelt werden.

Ein Verstindnis der Nichstenliebe, das sich nicht auf eine Gottesliebe bezieht,
findet sich u.a. bei Kant und Hartmann” und soll fiir meine Auseinandersetzung

77  Leroux2o010.

78  Ziircher1998, S. 56f.

79  Kantals Vertreter der Aufklarung wurde hier bewusst als Gegenposition zu den christlichen
Verstindnissen der Nichstenliebe gewdhlt — Hartmann hingegen deshalb, weil er sich so-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

mit der Nichstenliebe als eine zweite Auspragung gelten. Kant setzt sich in seiner
Tugendlehre mit dem Begriff der Liebe in Zusammenhang mit den Pflichten gegen-
iiber anderen auseinander. Als eine spezielle Auspragung der Liebe benennt er die
Pflicht zur Nichstenliebe:

Die Pflicht der Nachstenliebe kann also auch so ausgedriickt werden: sie ist die
Pflicht, andererihre Zwecke (sofern diese nur nicht unsittlich sind) zu den meinen
zumachen; die Pflicht der Achtung meines Nachsten istin der Maxime enthalten,
keinen anderen Menschen blofd als Mittel zu meinem Zweck abzuwiirdigen (nicht
zu verlangen, der andere solle sich selbst wegwerfen, um meinem Zwecke zu fro-
nen. (Kant197s5, S. 586)

Entgegen der beiden christlichen Positionen stellt Kants Verstindnis der Nichsten-
liebe den Nichsten in den Mittelpunkt, ohne dass dabei das Individuum den eigenen
Vorteil kalkulieren oder einen spiteren Ausgleich erwarten soll. Die Unterstittzung
des Nichsten soll gerade nicht den eigenen Zielen dienen, sondern allein fiir den
Néchsten erfolgen.

Ein weiterer Vertreter einer praktischen Nichstenliebe ist Hartmann, dessen
Verstandnis hinsichtlich der Gerichtetheit auf den Nachsten ohne Erwartung ei-
nes Gegenwertes dem von Kant dhnelt. Hartmann hebt in seinem Kapitel iiber die
Nichstenliebe hervor, dass diese sich durch das Gerichtetsein auf den Nichsten aus-
zeichnet, wobei »der Kern der Sache in der Gesinnung, der Intention, ja schlieR-
lich — und nicht an letzter Stelle — in der Handlung liegt« (Hartmann 1962, S. 450).
Ein universeller Anspruch wohnt der Nichstenliebe inne, wenn sie auf alle Personen
ausgedehnt wird und dabei kein Bezug auf Anspriiche, Verdienste etc. genommen,
sondern sie jeder Person ungeachtet ihres eigenen Zutuns entgegengebracht wird.
Die mit der Nichstenliebe vollzogene Bewegung hat ihren Ursprung im Individu-
um und geht von ihm aus zum Nichsten, ohne eine Bewegung zuriick vom Nachs-
ten zum Ich zu erwarten. Die Nichstenliebe ist fiir Hartmann in ihrer Grundten-
denz positiv — im Unterschied zur Gerechtigkeit, welche negativ ist, weil sie sich in
Verboten ausdriickt. Hartmann kritisiert die christliche Nichstenliebe, die letztlich
Gottesliebe ist. Fiir ihn ist die Nachstenliebe ein Gesinnungswert, der aber zugleich
materiellist, da sie sich hiufig als eine Zuwendung von (Hilfs-)Giitern an Notleiden-
de manifestiert.®° »[Dlie Grofie und Echtheit der Liebe adelt das Gut, das sie dar-
bringt; es geht etwas vom Wert der Gesinnung auf die leblosen Dinge tiber und er-
scheint an ihnen als ein hoherer Glanz. [...] Noch deutlicher wird die Selbststindig-
keit ihres Wertes, wenn man hinzunimmt, dafl auch die Nichstenliebe eine Art Soli-

wohl mitdem Zusammenhang zwischen Nachsten- und Gottesliebe als auch mit dem Begriff
der Solidaritat befasst.
80 Hartmann1962,S. 459.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

67


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68

Formen der Solidaritat

daritit schafft [...] entsprechend der anderen Art der Bindung zwischen Person und
Person.« (Hartmann 1962, S. 459) Die Solidaritit, von der Hartmann hier spricht, be-
zieht er allerdings nicht nur auf den Nichsten, sondern er versteht sie als universal
auf Basis des Mitdaseins in der Welt. Die unterschiedliche Ausrichtung der prakti-
schen und christlichen Nichstenliebe auf den konkreten Nichsten, den abstrakten
Nichsten oder in der Beziehung zu Gott deutet auf ein weiteres Differenzierungs-
kriterium in Gestalt der riumlichen Dimension von Solidaritit hin.

Auch wenn der Begriff der Solidaritit nicht direkt der Bibel entstammt, nimmt
er durch seinen engen Bezug zur Nichstenliebe in der christlichen Theologie doch
einen wichtigen Platz ein.® Diejenige Nichstenliebe, die auch mit dem Begriff der
Solidaritit ausgedriickt werden konnte, bezieht sich allerdings auf den an der Pra-
xis ausgerichteten Begriff der Nachstenliebe und nicht auf die zuvor beschriebene
Nichstenliebe im engen Verhiltnis zur Gottesliebe. Denn der Unterschied zwischen
den Verstindnissen der Nichstenliebe liegt darin, dass bei den zuvor mit Tafferner
dargestellten Autor:innen der Fokus auf der Zuwendung zu Gott und auf der Got-
tesliebe liegt. Die eher praxisbezogene Auslegung der Nichstenliebe als selbstlose
Handlung zum Wohle des Nichsten stellt hingegen eine Auslegung der Nichsten-
liebe dar, die mit dem Begriff der Solidaritit zusammen gedacht werden kann.

Eine Differenzierung der Nichstenliebe zur Solidaritit wiirde sich gemif}
der obigen Darlegung entlang der praktisch orientierten Nichstenliebe auf der
einen Seite und der Nichstenliebe mit Bezug zur Gottesliebe auf der anderen Seite
darstellen lassen. Die praktisch orientierte Nichstenliebe ist als eine selbstlose,
wohlwollende Tat gegeniiber den Notleidenden zu verstehen. Hiermit kommt sie
dem Verstindnis einer Solidaritit als allgemeiner Geschwisterlichkeit® nahe, die
ein Einstehen fiireinander auf der Grundlage des gemeinsamen Menschseins be-
griindet. Im vorherigen Abschnitt zur Sympathie wurde darauf verwiesen, dass
Solidaritit auf ein Ziel gerichtet ist unter der Annahme, dass die anderen in einer
dhnlichen Situation ebenso handeln wiirden — womit eine Gegenseitigkeit besteht.
Im Hinblick auf die christlich-praktische Nichstenliebe wird jedoch die Selbstlosig-
keit der Handlung als reines Gebot der Nichstenliebe betont. Mit einer allgemeinen
Definition von Solidaritit kénnte hier eine Spannung vermutet werden, die sich
jedoch auflost, wenn das spezifischere Verstindnis der Solidaritit als allgemeine
Geschwisterlichkeit oder universale Solidaritit angenommen wird, weil bei beiden
Begriffen nicht von einer direkten Gegenleistung des Empfingers ausgegangen
wird, sondern davon, dass jede:r diese solidarische Leistung erbringen wiirde. Ge-
meinsam ist der Solidaritit und der praktisch orientierten Nichstenliebe dariiber
hinaus, dass ein geteiltes Band zwischen den Menschen angenommen wird, das auf

81  Klein 2005, S. 211.
82  Siehe Kapitel 1.3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

dem blofRen Menschsein beruht. Unterschiede zwischen den Begriffen der Nichs-
tenliebe und der Solidaritit ergeben sich allerdings, wenn diejenige Nichstenliebe
fokussiert wird, die auf die Gottesliebe und Gotteserkenntnis gerichtet ist.

An dieser Stelle der Argumentation kann zunichst angenommen werden,
dass eine praktisch orientierte Nichstenliebe und eine Solidaritit als allgemeine
Geschwisterlichkeit nahezu identisch sind. Dies muss jedoch in den folgenden
Unterkapiteln, wenn die Solidaritit als allgemeine Geschwisterlichkeit betrachtet
wird, noch niher untersucht werden, da gerade der Aspekt der Selbstlosigkeit in
Bezug auf die Solidaritit weiter untersucht werden muss. Dies beinhaltet auch,
dass die praktisch orientierte Nachstenliebe als ein christliches Gebot verstanden
wird und um ihrer selbst willen erbracht wird. Solidaritit hingegen wird nicht um
ihrer selbst willen, sondern wegen etwas anderem erbracht.

Die Hauptdifferenz besteht in dem auflerweltlichen Bezug dieser Nichstenlie-
be, die immer auf die Gottesliebe gerichtet ist und durch den Gliubigen auch ohne
einen direkten Bezug zu Anderen erbracht wird. Die fiir die Solidaritit bedeutsa-
men Merkmale des geteilten Gefiihls der Zugehérigkeit, der gemeinsamen Iden-
tifikation und des gemeinsamen Miteinanders sind fiir diese Nichstenliebe nicht
ausschlaggebend. Mit der Arbeitsdefinition von Wildt wire der Hauptunterschied
eben in diesem Bezug zu Aanderen zu sehen. Beziiglich der Nichstenliebe, die auf
die Gotteserkenntnis gerichtet ist, betonen Gogarten und Fuerth zwar, dass die Lie-
be zum Nichsten auch hier ein unabdingbarer Bestandteil ist, aber das Gerichtet-
sein auf die auflerweltliche Gottesliebe begriindet den Unterschied zur Solidaritit,
die — wenngleich auch auf Ideale bezogen — doch immer auf das Innerweltliche ge-
richtet bleibt. Die Innerweltlichkeit der Solidaritit ergibt sich, wenn man der Argu-
mentation von Rorty folgt, durch die menschliche Fihigkeit, Leid und Schmerzen
zu empfinden.

Die Betrachtungsweise, die ich hier vorstelle, besagt, dass es tatsichlich etwas wie
moralischen Fortschritt gibt und dass dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf
mehr Solidaritat geht. Aber diese Solidaritit soll man sich nicht als Wiedererken-
nen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Menschen, vorstel-
len. Sie ist zu denken als die Fahigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionel-
le Unterschiede [..] vernachlissigbar sind im Vergleich zu den Ahnlichkeiten im
Hinblick auf Schmerz und Demiitigung — es ist die Fahigkeit, auch Menschen, die
himmelweitverschieden von unssind, doch zu»uns«zu zdhlen. (Rorty 1992, S. 310)

Rortys Figur der liberalen Ironikerin betrachtet als einziges soziales Band, das die
Menschen teilen und das fiir eine Solidaritit notwendig ist, die Verletzbarkeit. Die-
se bezieht sich nicht nur auf physische Schmerzen oder den Tod, sondern umfasst
auch Demiitigungen. Wenn dieser immerwahrende innerweltliche Bezug der Soli-
daritit ernstgenommen wird, wird die Differenz zu einer auflerweltlichen Nachs-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

69


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70

Formen der Solidaritat

tenliebe deutlicher. Diese Nichstenliebe ist nicht primar auf den Nichsten gerich-
tet und griindet sich auch nicht auf innerweltliche Bedingungen, ihr Fokus ist und
bleibt auflerweltlich.

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass eine praktisch orientierte Nichs-
tenliebe und eine Solidaritit als allgemeine Geschwisterlichkeit nahezu identisch
sind. Im Hinblick auf die Differenzierungskriterien fiir den Begrift der Solidaritit
nehme ich aus der Untersuchung der Nichstenliebe mit, dass ein méglicher Zwang
zur Solidaritit und die raiumliche Verortung betrachtet werden sollten.

2.4 Freundschaft

Neben der Betrachtung der Sympathie und der Nichstenliebe sollte insbesondere
auch ein kurzer Ausblick auf die Freundschaft gegeben werden, da sowohl Freund-
schaft als auch Solidaritit als Handlungsmotivator betrachtet werden kénnen, die
auf das Wohlergehen anderer bzw. auf das Erreichen oder Umsetzen von gemein-
samen Zielen ausgerichtet sind. Exemplarisch lasst sich fiir eine Betrachtung der
Freundschaft Aristoteles® heranziehen, weil Freundschaft hier eine doppelte Be-
deutung hat, namlich als zwischenmenschliche und als (staats-)biirgerschaftliche
Freundschaft. Schon bei Aristoteles lisst sich also eine Ausprigung der Freund-
schaft finden, die in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft zwischen unbekannten
Individuen auftritt. Diese Ausprigung der Freundschaft konnte auch als Solidaritit
bezeichnet werden. Neben Aristoteles sollen aber auch Schwarzenbach und Ténnies
betrachtet werden: Schwarzenbach als eine gegenwirtige Autorin, die sich auf den
Freundschaftsbegriff von Aristoteles bezieht und - wie ich auch bei ihm zeigen wer-
de - eine Auspragung der Freundschaft vertritt, die auch als Solidaritit bezeichnet
werden konnte. Toénnies wird im Anschluss an Schwarzenbach kurz eingefithrt, um
fir den Begrift der Freundschaft auch einen Autor zu benennen, der sich zumindest
nicht explizit auf den aristotelischen Freundschaftsbegriff bezieht. Dennoch lasst
sich auch bei ihm eine Ausprigung der Freundschaft finden, die als Solidaritit
verstanden werden kann.

Aristoteles betrachtet die Freundschaft als dasjenige, was die Polis-Gemein-
schaft zusammenhalt. Dabei bezieht sich Freundschaft immer auf den zwischen-
menschlichen Bereich - eine Freundschaft zu Objekten, die keine Gegenliebe
erbringen konnen, wird von ihm ausgeschlossen.®* Aristoteles unterscheidet die
Freundschaft von der Sympathie, dadurch, dass man beim Wohlwollen dem An-

83  Aristoteles wurde wegen seiner systematischen Analyse der Freundschaft und deren Bedeu-
tung fiir nachfolgende Betrachtungen zur Freundschaft hier ausgewahlt.
84  Aristoteles 2003, 1155aff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

deren unerwidert Gutes wiinscht, wohingegen Freundschaft durch gegenseitiges
Wohlwollen charakterisiert wird.

Aristoteles unterscheidet drei Arten von Freundschaft: Die erste und hochste
Form der Freundschaft ist die vollkommene Freundschaft, welche nur unter Glei-
chen moglich ist. Diese Freundschaft wird nur wegen des Anderen selbst einge-
gangen.® Davon unterscheidet er Freundschaften, die aus Lust oder zum Nutzen
eingegangenen werden. Jene haben oft nur kurzen Bestand, wohingegen vollkom-
mene Freundschaften durch Zeit und Vertrauen aufgebaut werden. Fir den Auf-
bau und den Erhalt einer Freundschaft ist eine charakterliche Grundhaltung von-
néten,® die es mit sich bringt, dass innerhalb der Freundschaft das Erbringen einer
Leistung mehr gilt als das Annehmen einer solchen.® Diese Unterscheidung der un-
terschiedlichen Formen der Freundschaft sind fir mich Anlass, sich bei dem Begrift
der Solidaritit mit den Griinden zur Solidaritit auseinanderzusetzen (Differenzie-
rungskriterium der Handlunsgmotivatoren).

Auch fir Epikur wird eine Freundschaft zwischen den Menschen freiwillig ein-
gegangen und um ihrer selbst willen von den Beteiligten gepflegt. Damit bezieht er
sich mehr auf das, was Aristoteles die reine oder vollkommene Freundschaft nennt,
als auf dessen andere Formen von Freundschaft. Dabei ist darauf hinzuweisen, dass
Epikur sympatheia als einen Affekt betrachtet, der Freundschaft ermdglicht, weil
durch sympatheia bereits Individuen benannt sind, mit denen eine freundschaftliche
Bindung aufgebaut werden kann.* Ein Aspekt, der fiir die spitere Klassifizierung
der Verwendungsweisen des Begriffs der Solidaritit zentral werden kann, ist,
dass die auf Nutzen ausgerichtete Freundschaft Gemeinschaften hervorbringen
kann. Gerade die Polis-Gemeinschaft ist fiir Aristoteles ein Beispiel fiir eine auf
Nutzen ausgerichtete Freundschaft. Zugleich setzt er aber eine Gemeinschaft jeder
Form von Freundschaft bereits voraus. Somit erméglichen Ahnlichkeit und Uber-
einstimmung Freundschaften, welche wiederum Gemeinschaften hervorbringen
konnen.*® Das scheinbare wechselseitige Sich-Beeinflussen von Gemeinsamkeiten,
Gemeinschaften und Freundschaften kann in meiner spiteren Arbeit einen Ein-
fluss auf die Analyse der Frage haben, wie sich Solidaritit und Gerechtigkeit in den
verschiedenen méglichen Verwendungsweisen zueinander verhalten.

85  Aristoteles 2003, 1155b 13—24.

86  Aristoteles 1987, 1155a 20—b 8. Aristoteles fithrt weiter aus, dass letztlich nur treffliche Men-
schen eine vollkommene Freundschaft miteinander eingehen kdnnen und ein Mensch nur
eine bis wenige vollkommene Freundschaften aufrechterhalten kann. Die anderen Arten der
Freundschaft stehen den »Minderwertigen« offen. Aristoteles 1987, 1157a17-b 2.

87  Aristoteles 2003, 1157b 23-1158a 9.

88  Aristoteles 2003, 11592 18-b 5.

89  Richter1996, S.162.

90 Aristoteles 2003, 1159b 29—-1160a 16.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72

Formen der Solidaritat

Fiir die Betrachtung der Solidaritit und deren Abgrenzung zur Freundschaft ist
der Freundschaftsbegriff von Aristoteles sehr aufschlussreich, denn durch die von
Aristoteles eingefithrte Scheidung des Begriffs in drei Arten zeigt sich, dass Freund-
schaften und somit auch Handlungen aus Freundschaft unterschiedliche Voraus-
setzungen und Bedingungen haben. Insbesondere die Polis-Freundschaft, die ei-
nen gegenseitigen Nutzen generiert, scheint der Solidaritit nahezukommen, weil
hier das gemeinsame Ideal im Vordergrund steht. Ein weiterer Aspekt resultiert
aus dieser Betrachtung der Freundschaft, der fiir eine Charakterisierung der ver-
schiedenen Verwendungsweisen des Solidaritits-Begriffs relevant werden wird -
namlich das zeitliche und riumliche Moment der unterschiedlichen Formen von
Freundschaft: Vollkommene Freundschaften kénnen sich nur durch das Vertraut-
Werden im direkten Kontakt und Austausch aufbauen. Dies bedarf Zeit und raum-
liche Nihe. Die anderen Arten der Freundschaft (die auf den Nutzen ausgerichteten
Freundschaften) konnen hingegen auch von kiirzerer Dauer sein und miissen nicht
dieselbe Qualitit des gegenseitigen Bezuges aufweisen; hier miissen also nicht die-
selben Ausgangsvoraussetzungen erfillt sein. Diese Form der Freundschaft kann
auch tiber riumliche Grenzen hinweg aufrechterhalten werden, da der Kontakt hier
iiber gemeinsame Ziele aktiviert werden kann.

Fir die Solidaritit wird diese Differenzierung der Formen der Freundschaft
dann relevant, wenn analog dazu die politische von der instrumentellen Solida-
ritit unterschieden wird. Ein kurzer Vorgriff sei an dieser Stelle erlaubt: In der
instrumentellen Solidaritit wird die Beziehung zwischen Akteur:in und Institution
abgebildet. Die Institutionen stellen dabei das verbindende Element zwischen den
Akteur:innen dar, zwischen denen fiir solidarische Handlungen gar kein direkter
Kontakt und auch kein Wissen umeinander notwendig ist. Was in Aristoteles’
Zweckfreundschaften noch zwischen Personen stattfindet, wird im Rahmen der
Solidaritit zur Erfullung der Zwecke entpersonalisiert. Auf der anderen Seite
besteht in einigen Ausprigungen der politischen Solidaritit ein direkter und ver-
trauter Kontakt zwischen den solidarischen Akteur:innen. Die unterschiedlichen
raumlichen und zeitlichen Ausprigungen der aristotelischen Formen der Freund-
schaft finden sich somit in abgewandelter Form auch bei der Differenzierung der
verschiedenen Formen der Solidaritit wieder.”

91  Aristoteles’ differenzierte Formen der Freundschaft stellen fiir viele spatere Autoren die Aus-
gangsbasis flr eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freundschaft dar. So finden
sich in Ciceros Werk Laelius. Uber die Freundschaft starke Anlehnungen an den aristotelischen
Freundschaftsbegriff. Vgl. Cicero 1970. Wahrhaftige Freundschaft kann nach Cicero nur zwi-
schen Guten méglich sein und auch nur zwischen wenigen Personen. Ahnlich wie Aristoteles
bezieht sich auch Cicero in seiner Abhandlung ber die vollkommene Freundschaft auf die
Freundschaft zwischen Madnnern. Freundschaft stellt fir Cicero den héchsten Bund dar, den
Menschen miteinander eingehen konnen, und tibertrifft demnach auch familidre Verbin-
dungen. Auch Montaigne bezieht sich in seinem Essai Von der Freundschaft nicht nur auf die

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

Der aristotelische Freundschaftsbegriff ist auch im gegenwirtigen Diskurs
noch aktuell. Beginnend mit diesem versucht Sibyl Schwarzenbach, einen mo-
dernen Begriff der politischen Freundschaft zu erarbeiten, der die Geschlechter
beriicksichtigt. Sie bezieht sich dabei nicht auf die moglichen Ausgangspunkte
des Kiitmmerns/Sorgens oder der philia, sondern entwickelt einen Begriff der po-
litischen Freundschaft in Differenzierung zur mannlich geprigten Briiderlichkeit.
Hierbei konzentriert sie sich auf die nutzenbasierte Freundschaft von Aristoteles.
»Whereas individual friendship entails personal liking, intimate knowledge and
close emotional ties, by contrast the civic form necessarily operates by way of the
intelligent and orderly construction of political institutions, rights and social prac-
tices« (Schwarzenbach 2005, S. 234). Ihr Anliegen ist es nicht, die vollkommene
Freundschaft zwischen Individuen zu beschreiben, sondern sie fokussiert sich auf
das Entstehen der 6ffentlichen bzw. politischen Freundschaft. Andere Autor:innen
fokussieren sich in ihren Ausarbeitungen auf eine andere Ebene der aristotelischen
Freundschaft: Smith beschreibt die Freundschaft in Referenz zur Familie und zur
Nachbarschaft. Die hochste Form der Freundschaft ist fiir ihn eine »nicht aus
einer gezwungenen Sympathie, die man aus Griinden der Bequemlichkeit und
der Anpassung angenommen und sich zur Gewohnheit gemacht hat, sondern aus
einer natiirlichen Sympathie, aus einem unwillkiirlichen Gefiihl davon, dass die
Personen, an die wir uns anschlief}en, durchaus unserer Achtung und Billigung
wert sind, solche Freundschaften kénnen nur unter tugendhaften Menschen be-
stehen« (Smith 2004, S. 381). Damit ist das Freundschaftsverstindnis Smiths sehr
nahe an der vollkommenen Freundschaft von Aristoteles und unterscheidet sich
nicht nur von der Beschreibung Ténnies’, welcher sich nicht auf das tugendhafte,
sondern auf das Gemeinsame fokussiert, sondern auch von der politischen Freund-
schaft Schwarzenbachs. Die von dieser hervorgehobene Freundschaft zwischen
den Biirger:innen einer Gesellschaft oder Gemeinschaft ist fiir sie dabei qualitativ
hochwertiger als die Beziehung, die zwischen Akteur:innen entstehen, welche eine
Geschiftsbeziehung zueinander pflegen. Der Grund dafiir ist, dass sie zentrale

reine Freundschaft, sondern auch auf andere (niedere) Formen der Freundschaft. Vgl. Mon-
taigne 2008. Zentrales Charakteristikum der Freundschaftist fiirihn eine gleichmaRige, aber
innige Regung zu dem anderen Individuum, welche sich nur tiber eine Dauer und durch re-
gelmiflige Erneuerungen aufrechterhalten ldsst. Die reine oder vollkommene Freundschaft
richtet sich wie bei Aristoteles auch bei Montaigne auf den anderen an sich und die Freund-
schaft besteht um der Freundschaft willen und nicht aus anderen Criinden. Die Ausfithrun-
gen Ciceros und Montaignes zum Begriff der Freundschaft zeigen, dass die bereits von Aris-
toteles vorgenommene Differenzierung zwischen einer reinen und einer niederen Formen
der Freundschaft zentral fiir das Begriffsverstindnis ist. Die reine Freundschaft kann dabei
jeweils eindeutig von der Solidaritit differenziert werden, wohingegen bei den niederen For-
men eine Auspragung aufgezeigt werden kann, die auch als Solidaritit aufgefasst werden
koénnte.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

13


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Formen der Solidaritat

Ubereinkiinfte und Gemeinsamkeiten zwischen den Individuen annimmt.** Diese
Beziehungen zwischen den Biirger:innen sind nach ihrer Auslegung an sich in-
trinsisch wertvoll und die Beziehung wird nicht nur durch Eigeninteresse oder
aus instrumentellen Griinden eingegangen — aber dennoch zihlen sie zu den
niitzlichen Freundschaften von Aristoteles. Sie anerkennt, dass Neid zwischen
den Akteur:innen und fehlendes Vertrauen die gesetzgebenden Institutionen dazu
anhilt, Gerechtigkeit durch Gesetze zwangsmifig herzustellen und damit die Ver-
bindung der Biirger:innen untereinander zu stirken.”® Dabei geht Schwarzenbach
davon aus, dass die Wahrnehmung von Gerechtigkeit bei den Individuen immer aus
deren Perspektive heraus erfolgt und daher nicht neutral sein kann sowie zudem die
nahestehenden Menschen dabei bevorzugt werden. Daher ist die Biirgerfreund-
schaft ein fur sie wichtiger Bestandteil, um Gerechtigkeit in Gesellschaften zu
erlangen, da dies nicht den privaten Freundschaften iiberlassen werden kann.**

Das Problem der Eintracht beleuchtet auch Brunkhorst in seiner Betrachtung
der Polis-Freundschaft niher. Er geht dabei der Frage nach, durch was Gemein-
schaften zusammengehalten werden, wenn dies nicht familiire Bande sind, denn
Letztere konnen durch Fehden und familidres Eigeninteresse den Gesamtzu-
sammenhalt von Gemeinschaften auch schwichen.”” Der Zusammenhalt von
Gemeinschaften kann somit nicht durch familiendhnliche generalisierte Struktu-
ren sichergestellt werden. Die Losung, die Schwarzenbach mit Aristoteles auf diese
Frage anbietet, ist die »civic friendship«. Fitr mich ist interessant, dass Schwarzen-
bach den aristotelischen politischen Freundschaftsbegriff hier auch auf moderne
Gesellschaften tibertrigt. Denn wie oben bereits erliutert wurde, basiert die po-
litische Freundschaft in Gesellschaften nicht mehr auf der direkten, emotionalen
Beziehung, sondern:

Rather, such liking and doing works via public standards of behaviour, standards
which ultimately do rest on the goodwill and the friendly dispositions of its in-
dividual citizens. Thus, the ideal of my liking each citizen [..] entalil, first, that |
am informed (or try to be) about the nature of that city’s population, its citizens’
general standard of living, their history, and so forth. In addition, | am concerned
about their welfare [...], and | am willing to help to whatever degree. (Schwarzen-
bach 1996, S.109)

Die politische Freundschaft ist nach ihrer Interpretation keine exklusive Bruder-
schaft von ausgewihlten Personen innerhalb einer Gesellschaft, sondern kann nach

92 Schwarzenbach 2005, S. 236.
93 Schwarzenbach 1996, S. 106f.
94  Schwarzenbach 1996, S. 107f.
95  Brunkhorst 2002, S. 26f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

ihrer Lesart als ein grundlegendes Wohlwollen zwischen den Individuen einer Ge-
sellschaft verstanden werden, das auf einer geteilten Geschichte o. 4. beruht und in
Handlungen fiireinander resultiert.”® Diese Handlungen sollen insgesamt zu einer
gerechten Gesellschaft fithren, die u.a. Verteilungsfragen und das Zusammenleben
umfasst. Diese politische Freundschaft verstehe ich als eine Ausprigung der instru-
mentellen Solidaritit, wenn man die Aufgaben und Ausrichtung des Gesetzgebers
inder Schilderung Schwarzenbachs beriicksichtigt. Grundlegend dafiir ist, dass das
Wohlwollen, dass sich durch die Freundschaft ausdriickt, nicht privat und subjektiv
sein muss, sondern auch in einem 6ffentlichen Rahmen mit einander unbekann-
ten Teilnehmenden gegenseitiges Wohlwollen und Fiireinander-Einstehen moglich
sind. Der Staat mit seinen Institutionen kann einen Beitrag zur Wohlfahrt der Biir-
ger:innen leisten. Wie auch schon bei der Nachstenliebe zeigt sich eine grofie Be-
deutung der riumlichen Dimension. Daher soll diese als Differenzierungskriterium
herangezogen werden.

Ein anderer Ansatz, der die 6ffentliche Freundschaft nicht auf die staatliche
Ebene, sondern auf eine lokalere (Gemeinschaft) bezieht, findet sich bei Ténnies.
Dieser Ansatz kann zu einem Verstindnis von Solidaritit und Freundschaft bei-
tragen, nach dem beide auf einer gleichen Grundlage beruhen: Ferdinand Ténnies
behandelt das Thema der Freundschaft im Kontext seiner Differenzierung von
Gemeinschaft und Gesellschaft in seinem gleichnamigen Werk nur sehr kurz, aber
mit einer Konnotation, die es erlaubt, die bei Aristoteles angesprochene Polis-
Freundschaft (Freundschaften in der politisch-6ffentlichen Sphire) neu zu in-
terpretieren. Tonnies unterscheidet drei Arten der Gemeinschaft: die des Blutes,
die des Ortes und die des Geistes. Die Gemeinschaft des Geistes stellt fir ihn die
Freundschaft dar:®” »Freundschaft wird von Verwandtschaft und Nachbarschaft un-
abhingig als Bedingung und Wirkung einmiitiger Arbeit und Denkungsart; daher
durch Gleichheit und Ahnlichkeit des Berufs oder der Kunst am ehesten gegeben.«
(Ténnies 1991, S. 13) Die Besonderheit der Freundschaft ist es, nicht auf den Bluts-
oder Nachbarschaftsbeziehungen aufbauen zu miissen; sie entsteht vielmehr als
ein geistiges Band und ist nach Ténnies auch innerhalb der Stadt zu finden, wo
Familie und Nachbarschaft einen geringeren Einfluss haben als auf dem Land.
Fir das Entstehen dieses geistigen Bandes ist ein wiederkehrender Austausch der
Personen notwendig. Freundschaft findet sich nach Ténnies aber auch zwischen
Personen mit einer Gemeinsambkeit (in Stellung, Funktion etc.) oder solchen, die
auf ein gemeinsames Ziel hinarbeiten. »So bildet [..] die geistige Freundschaft

96  |hr Verstindnis vom Staat geht dabei tiber ein enges hinaus und umfasst u.a. auch ethische
und moralische Praktiken. Ein weiterer Aspekt, der fiir den Kontext meiner Arbeit nicht rele-
vantist, die Werke Schwarzenbachs aber pragt, ist die in dieser Argumentationslinie beriick-
sichtigte Rolle der reproduktiven Arbeit von Frauen. Schwarzenbach 2005, S.114.

97  Tonnies1991, S.12.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

75


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Formen der Solidaritat

eine Art von unsichtbarer Ortschaft, eine mystische Stadt und Versammlung, die
gleichsam durch eine kiinstlerische Intuition, einen schopferischen Willen lebendig
ist.« (Ténnies 1991, S. 13) Freundschaften entstehen durch eine freie Wahl oder auch
durch einen Zufall, jedoch nicht in erster Linie durch Gewohnheit oder Instinkt.
Durch die freie Wahl und die Notwendigkeit des wiederholten Austausches sind
Freundschaften ebenso wie Blutsverwandtschaft und Nachbarschaft anfillig fiir
Stérungen und Streit. In diesem Zusammenhang bezeichnet Tonnies diese Art
der Verbindung zwischen Menschen auch »rein geistige Briiderschaften« (Ténnies
1991, S. 14). Die Freiwilligkeit der Freundschaft soll, wie schon bei der Sympathie
angemerkt, ein Differenzierungskriterium fiir den Begriff der Solidaritit werden.

Mit Tonnies lasst sich zeigen, dass Freundschaft und Solidaritit auf dieselbe
Grundlage verweisen, nimlich auf Geteiltes, das die Akteur:innen zu freundschaft-
lichen oder solidarischen Handlungen anleitet. Nach der bisherigen Definition von
Solidaritit entsteht auch diese durch Geteiltes, und durch das Geteilte entstehen
solidarische Handlungen. Auch die von Aristoteles angedeutete Polis-Freundschaft
konnte auf der Basis der geteilten Zugehérigkeit zum Biirgertum und der Verpflich-
tung, dem Wohle der Polis zu dienen als eine Form der (in diesem Fall) politischen
Solidaritit angesehen werden. Im Vordergrund dieser Freundschaften scheint nicht
das andere Individuum zu stehen, sondern das, was man teilt. So werden nach Tén-
nies Freundschaften in der Ferne nicht in erster Linie aufgrund der Sympathie zur
Person, sondern durch die Verfolgung derselben Kunst oder desselben Berufs ein-
gegangen.

Insgesamt ergibt sich damit das Verstindnis, dass verschiedene Grade oder
Formen von Freundschaft nebeneinander existieren, die sich jeweils auf unter-
schiedlich stark ausgeprigte Bindungen zwischen Menschen beziehen. Eine dieser
Formen von Freundschaft kommt dabei der Solidaritit nahe, wie es von Schwar-
zenbach und Ténnies gezeigt wurde, die sich beide auf Aristoteles beziehen. Diese
Freundschaft besteht, wie bei der Solidaritit vorausgesetzt, in der Existenz von
Geteiltem (Werte, Gruppen, Ziele etc.). Andere Autor:innen wie Smith fokussieren
sich eher auf diejenigen Freundschaften, die direkt personlich zwischen den Men-
schen stattfinden. Insbesondere die reinen Formen der Freundschaft beziehen sich
auf die Achtung oder Tugendhaftigkeit des Anderen — Zentrum oder Beweggrund
fiir die Freundschaft ist dabei der Andere an sich und nicht etwas AufSeres.

Fiir den Kontext meiner Arbeit ist relevant, dass es neben privaten, rein zwi-
schenmenschlichen Freundschaften zwischen einander direkt bekannten und ver-
trauten Personen eine weitere Art der Freundschaft gibt, die auch zwischen ein-
ander nicht bekannten, aber dennoch durch etwas Geteiltes miteinander verbun-
denen Personen besteht, wobei das Geteilte ausreicht, um einander grundlegend
wohlwollend gesinnt zu sein.”® Diese zuletzt beschriebene Form der Freundschaft

98 Hartmann 2011, S. 436.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

stellt fiir mich eine Ausprigung der Freundschaft dar, die auch unter dem Begriff
der Solidaritit hitte gefasst werden konnen. Dies sehe ich darin begriindet, dass
diese Freundschaft, wie die bisherige Arbeitsdefinition von Solidaritit, auf etwas
Gemeinsamem aufbaut und sich die Beteiligten nicht zwangsliufig kennen miis-
sen, aber doch ein gemeinsames Ziel erreichen wollen, das sie alleine nicht erreichen
konnen (die gemeinsame Wohlfahrt).

So how does a civic friendship differ from reigning notions of solidarity? | have
been asked this question over and again — particularly in Europe where the notion
of solidarity has gained great currency and is closely tied to the development of
the European Union welfare standards. My answer here must be: when analysed
carefully enough —and once a new normative notion of solidarity is constructed —
perhaps the difference is not that great; the notion of solidarity and that of civic
friendship begin to converge or at least overlap. (Schwarzenbach 2015, S.13)

Dabei ist hier relevant zu differenzieren, zu welcher Form der Solidaritit die politi-
sche Freundschaft eine Verbindung aufweist. Nach Schwarzenbachs Verstindnis —
und diesem mochte ich mich anschliefSen - ist es die instrumentelle Solidaritit, wie
sie im Wohlfahrtsstaat zur Anwendung kommt. Der Grund dafiir liegt darin, dass
diese Form der Solidaritit die gemeinsame und geteilte Sicherstellung der grund-
legenden Bediirfnisse in den Mittelpunkt stellt und nicht — wie die politische So-
lidaritit — den Kampf gegen Ungerechtigkeit verfolgt oder auf der Grundlage von
negativen Erfahrungen etabliert wird. Fiir die Differenzierungskriterien ergibt sich
aus diesem Unterkapitel, dass die riumlichen Unterschiede, die Handlungsmotiva-
toren und die Freiwilligkeit betrachtet werden sollten.

2.5 Vertrauen

Im Folgenden soll anhand von Martin Hartmann und Niklas Luhmann eine Kern-
bedeutung des Begriffs des Vertrauens herausgearbeitet werden, weil dieser Begriff
einen Ausgangspunkt fiir die zwischenmenschliche Kooperation beschreibt. Auch
der Solidaritit wird ein solcher Effekt zugeschrieben, wenn sich Individuen z.B. zu-
gunsten eines gemeinsamen Ziels zusammenschlieRen.”” Die Auswahl ist deshalb
auf diese beiden Autoren gefallen, weil sie unterschiedliche Fragestellungen bear-
beiten und den Begriff des Vertrauens aus unterschiedlichen Perspektiven beleuch-
ten: Luhmann argumentiert, dass das Vertrauen ein Mechanismus sei, um soziale

99  Hiermit soll nicht ausgesagt werden, dass entweder Vertrauen oder Solidaritat Kooperatio-
nen ermoglichen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

71


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Formen der Solidaritat

Komplexitit zu reduzieren; Hartmann hingegen befasst sich mit der dem Vertrau-
en selbst innewohnenden Komplexitit. Bei Luhmann steht die Frage im Fokus, wie
Vertrauen dazu beitragt, die den Akteur:innen im alltiglichen Sozialen begegnende
Komplexitit zu bewiltigen und handlungsfihig zu bleiben, statt einer Uberforde-
rung anheimzufallen.’®®

Dieses Charakteristikum des Vertrauens, den Akteur:innen Handlungsoptionen
durch Komplexititsreduktion zu erméglichen, ist ein Aspekt, der auch der Solida-
ritdt zugesprochen wird: Bei der politischen Solidaritit wird dem Individuum mit
der festen Verortung in einer Gruppe ein Kontext geboten, an dem es sich selbst
und seine Handlungen ausrichten kann. Und bei der sozialintegrativen Solidaritit —
oder, um das Beispiel zu prizisieren, bei der organischen Solidaritit nach Durkheim
— ist das Individuum durch die spezifische Form der Solidaritit in einen sozialen
Kontext eingebunden, welcher ihm zugleich eine grundlegende Ausrichtung seines
Handelns ermdglicht (durch die Erwartungshaltung anderer Individuen etc.).

Hartmanns Untersuchung des Vertrauens wurde zur Erginzung des Vertrau-
ensbegriffs hinzugenommen, um die dem Begriff selbst innewohnenden Mechanis-
men betrachten zu kénnen. Hartmann und Luhmann gehen davon aus, dass Ver-
trauen eine Grundlage fiir den Zusammenhalt von Gesellschaften und fiir koope-
ratives Handeln ist. Es muss an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass ei-
ne einfache Zusammenfithrung der beiden Positionen weder angestrebt noch ohne
weiteres moglich ist, da Luhmann vor dem Hintergrund seiner Systemtheorie ar-
gumentiert und sich auf die Funktionen des Vertrauens konzentriert — Hartmann
hingegen strebt an, eine systematische Theorie des Vertrauens zu erarbeiten. Daher
sollen mit der Bezugnahme auf diese beiden Ausarbeitungen zum Begriff des Ver-
trauens nur zwei Facetten des Begriffs des Vertrauens dargestellt und fiir die weitere
Abgrenzung zum Begriff der Solidaritit genutzt werden.

Wie bereits erliutert, konzentriert Hartmann sich nicht auf die komplexitats-
reduzierende Wirkung des Vertrauens, sondern auf die dem Vertrauen selbst inne-
wohnende Komplexitit. Dabei geht er davon aus, dass Vertrauen nicht nur in ega-
litiren Beziehungen auftritt, sondern auch in asymmetrischen Machtbeziehungen,
und dass sie selbst sogar Macht iiber andere erzeugen kann. Obwohl Hartmann in
seinem Werk die Griinde fiir und gegen das Vertrauen alleinstehend analysieren
will, geht er nicht davon aus, dass es reine Vertrauensbeziehungen gibt, sondern be-
trachtet Vertrauen als Bestandteil anderer Beziehungsformen wie z.B. der Freund-
schaft.”" In solchen Beziehungen dient Vertrauen dazu, Ziele gemeinsam zu ver-

100 Luhmann 1973, S. 4ff.

101 Hartmann 2011, S.14. Zum Zusammenhang von Freundschaft und Vertrauen siehe Kapitel
2.4. Da das methodische Vorgehen Hartmanns bereits im methodischen Teil dieser Arbeit
beschrieben wurde, soll dies hier nicht weiter erlautert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

wirklichen, die einer der Beteiligten alleine nicht bzw. nur auf anderem Weg errei-
chen konnte. Hartmanns Arbeitsdefinition von Vertrauen ist:

Vertrauen ist eine relationale, praktisch-rationale Einstellung, die uns in koopera-
tiver Orientierung und bei gleichzeitiger Akzeptanz der durch Vertrauen entste-
henden Verletzbarkeiten davon ausgehen lasst, dass ein fiir uns wichtiges Ereignis
oder eine fiir uns wichtige Handlung in Ubereinstimmung mit unseren Wiinschen
und Absichten eintritt, ohne dass wir das Eintreten oder Ausfiihren dieses Ereig-
nisses oder dieser Handlung mit Gewissheit vorhersagen oder intentional herbei-
fihren kénnen und auf eine Weise, dass sich das durch Vertrauen ermoglichte
Handeln unter eine Beschreibung bringen lasst, die wesentlich einen Bezug auf
das Vorliegen verschiedener Handlungsoptionen enthélt. (Hartmann 2011, S. 56)

Vertrauen versteht Hartmann grundlegend als immer mit einer Praxis verbunden.
Fir die Aussprache von Vertrauen gibt es angemessene oder unangemessene Griin-
de, die sich nicht durch reines Beobachten einer Situation erkennen lassen.

In dem Mafie, in dem wir Vertrauen als Bestandteil einer Vertrauenspraxis be-
greifen, die immer auch von Selbstverstandnissen der daran beteiligten Subjekte
getragen wird, entscheidet sich die Frage der Angemessenheit oder der Unange-
messenheit des Vertrauens daran, ob das Vertrauen den normativen Gehalt die-
ser Selbstverstandnisse noch in tibereinstimmender Weise artikuliert. (Hartmann
2011, S. 24)

Ein geteiltes Verstindnis der Situation (dies bezeichnet Hartmann als Praxis-
verstindnis, das dem Vertrauen vorausgeht) muss jedoch nicht gegeben sein.
Das eigene Verstindnis von der Angemessenheit der eigenen Interpretation der
Situation (Selbstverstindnis) hat allerdings einen Einfluss auf die eigene Vertrau-
enswitrdigkeit bzw. das Selbstverstindnis des Vertrauenden und steht in jedem Akt
des Vertrauens auf dem Spiel. Eine unterschiedliche Einschitzung von Kontexten
zwischen Vertrauenden und denjenigen, denen vertraut wird, oder auch gegeniiber
Dritten, verringert die Vertrauenswitrdigkeit durch die unangemessene Einschit-
zung.'®* Unangemessene Einschitzungen kénnen dazu fithren, dass Zweifel oder
sogar Misstrauen entstehen. Bei Zweifeln an der Vertrauenswiirdigkeit kann un-
ter Bezugnahmen auf Griinde des Vertrauens iiberpriift werden, ob ein geteiltes
Verstindnis (Praxisverstindnis) vorliegt.

Diese Verletzbarkeit des Vertrauenden ist fiir Hartmann und Luhmann ein
Grundcharakteristikum von Vertrauen. Neben dem Risiko, dass das Vertrauen im
Nachhinein nicht bestitigt wird, ist fiir beide Autoren ein weiteres Grundcharakte-
ristikum, dass die vertrauende Person eine Wahlmoglichkeit fir ihr Handeln hat.

102 Hartmann 2011, S. 25f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

79


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Formen der Solidaritat

Wenn diese beiden Grundvoraussetzungen nicht vorliegen, kann man nach Hart-
mann auch nicht von Vertrauen sprechen.’® Vertrauen ist somit sowohl durch die
Akzeptanz als auch durch die Wahlmaglichkeiten als freiwillig zu kennzeichnen.
Zum Entstehen von Vertrauen gehért — wie auch bei Luhmann gezeigt wird - ein
Prozess des gemeinsamen Aufbaus von vertrauensvollen Beziehungen.

Im Laufe seiner Analyse unterscheidet Hartmann verschiedene Formen des
Vertrauens: praktisches und kommunikatives Vertrauen. Erginzend differenziert
er zudem Formen des Grundvertrauens: Urvertrauen, primitives Vertrauen und
Weltvertrauen.'** Diese Differenzierungen dienen Hartmann unter anderem dazu,
seine Arbeitsdefinition des Grundvertrauens zu priifen.

1% wendet Hart-

Im Anschluss an die theoretische Ausarbeitung des Begriffs
mann sich den Gegenstandsbereichen des Vertrauens zu. Diese betrachtet Hart-
mann anhand von drei Dimensionen niher: Selbstvertrauen oder Vertrauen zu
sich selbst, Vertrauen zu Technik und Institutionen und abschliefiend Vertrauen
zu Tieren.’®® In Bezug auf das Vertrauen in Institutionen differenziert Hartmann
zwischen gesichtslosen und gesichtsabhingigen Institutionen. Interessant ist hier,
wie Vertrauen in gesichtslose Institutionen zu verstehen ist: Die Herausforderung
fiir das Aussprechen von Vertrauen besteht hier darin, dass zu keiner konkreten
Person als reprisentierende Person der Institution eine Beziehung aufgebaut wer-
den kann und somit die @iblichen Kriterien der Vertrauenswiirdigkeit nicht zum
Tragen kommen. Ein Vertrauen in solche Institutionen ist nur dann méglich, wenn
den unbekannten Akteur:innen unterstellt wird, dass sie im Rahmen der anerkann-
ten Regeln und Standards zum Wohle der Allgemeinheit handeln. Dies macht das
Handeln der unbekannten Akteur:innen in den Institutionen berechenbar. Eine
Erschiitterung dieser Form des Vertrauens ist aufgrund der Gesichtslosigkeit nicht

103 Hartmann 2011, S.107.

104 Eine kurze Einfihrung in die generelle Entwicklung des Begriffs des Vertrauens in der sozio-
logischen, philosophischen und politikwissenschaftlichen Tradition findetsich in: Hartmann
2001.

105 Die erste Differenzierung zwischen kommunikativem und praktischem Vertrauen weist auf
zwei Funktionsweisen des Vertrauens hin: Praktisches Vertrauen verwirklicht sich in Hand-
lungen, welche nur durch das Vertrauen verwirklicht werden kénnen. Kommunikatives Ver-
trauen hingegen bezieht sich auf ehrliche und wahrhaftige Darlegung der Meinungen von
anderen, was sich durchaus in praktischen Konsequenzen niederschlagen kann. Hartmann
20m, S. 55f. Die Akteur:innen werden fiir ihre Behauptungen und ihr Vertrauen selbst ver-
antwortlich gemacht und von anderen dafiir auch zur Rechenschaft gezogen. Das Vertrauen
erfolgt somit nicht mechanisch, sondern wird ausgesprochen, weil die Autoritit des anderen
anerkannt wird. Vertrauen und Vertrauenswiirdigkeit entstehen in einem Prozess und kon-
nen von den Akteur:innen durch Entscheidungen und Handlungen erworben werden. Hart-
mann 2011, S.133ff.

106 Da es fiir meine Arbeit nicht vordergriindig relevant ist, wie Hartmann die praktischen Aus-
pragungen des Vertrauens einordnet, werde ich nicht im Detail auf diese eingehen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

an das einzelne Fehlverhalten von Personen gebunden (aufier in schwerwiegenden
Fillen), sondern die Erwartung an die Handlungen der Institutionen wird dann
korrigiert, wenn viele Akteur:innen aus der Institution nicht gemif den Regeln
handeln.’”

In Erginzung zu Hartmann machte ich an dieser Stelle einen Aspekt von Offe
zum institutionalisierten Vertrauen einbringen. Offe setzt sich mit der Frage aus-
einander, ob das Vertrauen in Institutionen als Ersatz fiir das personliche Vertrauen
gesehen werden kann.'® Er relativiert dabei die Position, dass Vertrauen in Institu-
tionen »personliches Vertrauen gleichzeitig unméglich und iiberfliissig [macht]. Wor-
auf man sich verlassen kann, dem muss man nicht vertrauen« (Offe 2001, S. 275).
Er weist darauf hin, dass Institutionen erschaffene Gebilde und somit umstritten,
fehlerhaft und umgehbar sind. Akteur:innen kénnen versuchen, die institutionellen
Regelungen zu »iiberlisten« — somit kann man Institutionen nur so weit vertrauen,
wie man den Akteur:innen, die die Institutionen reprisentieren (Kontrolle der Ein-
haltung und korrekte Durchsetzung der Regeln) vertraut. Beim Vertrauen in Insti-
tutionen geht es nach Offe im Kern darum, dass man darin vertraut, dass sie alle Ak-
teur:innen gleichsam zum regelkonformen Handeln, der selbst gemachten Regeln
verpflichten.'® Ein Grund fiir das Vertrauen in Institutionen kann in deren Straf-
und Sanktionspotenzial bestehen, das sie zur Durchsetzung der Regeln anwenden
konnen. Dies bedeutet nach Offe aber auch, dass je stirker dieses besteht, desto
weniger wird Vertrauen in Institutionen benétigt, da Erwartungsstabilitit besteht.
»Institutionen, die sich als Katalysatoren von generalisiertem [...] Vertrauen bewih-
ren konnen, sind solche, die nicht irgendwelche Werte oder Lebensformen normie-
ren, sondern die beiden Bezugswerte Wahrheit und Gerechtigkeit.« (Offe 2001, S. 280)
Der in diesem Zusammenhang fiir meine Arbeit wichtige Aspekt ist, dass Offe auch
die zwischen den Akteur:innen ausgleichende Funktion der Institutionen betrach-
tet, welche er selbst — ohne dies niher auszufithren — als Solidaritit bezeichnet."®
Fiir das gesichtslose Vertrauen werde ich spiter argumentieren, dass auch dieses als
Solidaritathitte bezeichnet werden konnen, weil es sich auf dem gemeinsamen Ver-
standnis dieser Institutionen und deren Ausrichtung auf das Gemeinwohl griindet.
Diesen Aspekt werde ich spiter wieder aufgreifen.

Im zweiten Teil seines Werkes wendet Hartmann sich konkreten Vertrauens-
praktiken zu, die seiner Kerndefinition von Vertrauen entsprechen. Ein Anliegen
dieser Betrachtung der Praktiken ist es, die Kontextualitit von Vertrauen zu ver-
deutlichen. Hierbei méchte ich nur zwei Kontexte (Vertrauen zwischen Personen

107 Hartmann 2011, S. 285.
108 Offe 2001.

109 Offe 2001, S. 276f.

110 Offe 2001, S. 283.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

81


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Formen der Solidaritat

und Vertrauen in Institutionen) hervorheben: Der eine wird fiir die spitere Betrach-
tung der Verwendungsformen der Solidaritit relevant und der andere fiir die Ab-
grenzung von Solidaritit, Vertrauen, Freundschaft und Sympathie.

Firr das zwischenmenschliche Vertrauen lassen sich Vertrauensbeziehungen
nicht nur zwischen Freund:innen aufzeigen, die ein enges und andauerndes Bezie-
hungsgeflecht haben, sondern auch zwischen Akteur:innen, die durch ein weniger
dichtes Beziehungsgeflecht verbunden sind. Im Gegensatz zu Aristoteles’ Beschrei-
bung der vollkommenen Freundschaft als einer Verschmelzung des Freundes und
des Selbst geht Hartmann beim Vertrauen davon aus, dass eine solche Verschmel-
zung nicht mit Vertrauen einhergehen kann, da fiir ihn zum Vertrauen auch das
Eingehen eines Risikos gehért.”” Freundschaft ist fiir Hartmann eine Praxis des
Vertrauens neben anderen.” Im Hinblick auf das Vertrauen in (politische) Insti-
tutionen bezieht sich Hartmann noch einmal auf Aristoteles; insbesondere auf die
Form der politischen Freundschaft. Diese Form setzt keine direkte Kenntnis der
anderen Personen voraus, wie bereits beim gesichtslosen Vertrauen beschrieben
wurde, sondern basiert auf einer Grundannahme zu den Einstellungen und Zielen
aller beteiligten Akteur:innen, nimlich der, sich wohlwollend oder riicksichtsvoll zu
begegnen.

Die Untersuchung des Vertrauens in (gesichtslose) Institutionen stellt einen
Versuch Hartmanns dar, Vertrauen aus der zwischenmenschlichen Dimension
herauszuheben. Dabei unterscheidet sich die Herangehensweise und Zielsetzung
jedoch von derjenigen Luhmanns. Luhmanns Systemvertrauen zielt darauf ab,
eine das personliche Vertrauen erginzende Moglichkeit zur Reduktion der so-
zialen Komplexitit zu bieten und so die Handlungsfihigkeit der Akteur:innen
sicherzustellen. Hartmanns Anliegen hingegen ist es, Merkmale des Prototyps zu
identifizieren und verschiedene Anwendungsbereiche aufzuzeigen. Da die beiden
Autoren insgesamt unterschiedliche Zielsetzungen verfolgen, soll im Folgenden
auch nicht darauf eingegangen werden, wie und ob die beiden Lesarten zusam-
mengebracht werden konnen. Aus dem bisher Dargestellten wird ersichtlich, dass
einige Uberschneidungen zwischen den Autoren bestehen (wie z.B. das Einge-
hen eines Risikos als Kriterium fiir Vertrauen), aber auch Unterschiede (wie z.B.
Systemvertrauen mittels Selektionscodes).

Luhmann setzt sich vor allem mit der Fragestellung auseinander, wie Hand-
lungssysteme sich erhalten. Die Komplexitit der Welt, d.h. »die Zahl der Moglich-
keiten, die durch Systembildung erméglicht werden« (Luhmann 1973, S. 4), kann fir
die Systeme zu einer elementaren Verunsicherung fithren. Durch unterschiedliche
Zuginge der Menschen zur Welt kann die aus dem eigenen Weltverstindnis ent-
standene Identitit infrage gestellt werden. Im Vertrauen sieht Luhmann eine Mog-

111 Hartmann 2011, S. 432.
112 Hartmann 2011, S. 434.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

lichkeit, wie der Komplexitit begegnet werden kann. Dabei kommt der zeitlichen
Dimension in Bezug zum Vertrauen ein besonderer Stellenwert zu, denn im vertrau-
ensvollen Handeln wird eine bestimmte mogliche Zukunft als sicher angenommen,
weswegen das Vertrauen ausgesprochen wird. Zum Aussprechen von Vertrauen ist
die Vertrautheit der Welt eine Ausgangsbasis. Die Vertrautheit bezieht sich dabei
auf die Vergangenheit, also auf Erlebtes, und reduziert in dieser Hinsicht die Erwar-
tungen an die Zukunft, auf die sich das Vertrauen beziehen kann. Vertrauen kann
somit nur vor dem Hintergrund von Erfahrungen entstehen, die die Annahme einer
Moglichkeit als die zukiinftige Gegenwart begriinden. Jedoch lisst sich das Vertrau-
en nicht direkt aus der Vergangenheit ableiten, denn Vertrauen bezieht sich auf die
Handlungen anderer Menschen, auf die Vertrauenschenkende keinen unmittelba-
ren Einfluss haben, von denen sie aber eine bestimmte Ausformung annehmen (die
zukiinfrige Gegenwart) und nicht nur auf ein gewiinschtes Ergebnis hoffen. Wenn
Vertrauen besteht, kann dies zu kooperativen Handlungen anleiten. Die Funktion
des Vertrauens beschreibt Luhmann wie folgt: »Sie stirkt die Gegenwart in ihrem
Potential, Komplexitit zu erfassen und zu reduzieren; sie stirkt die Bestinde ge-
geniiber den Ereignissen und ermoglicht es daher, mit grofRerer Komplexitit in Be-
zug auf Ereignisse zu leben und zu handeln.« (Luhmann 1973, S. 16) Nach Luhmann
wird eine immer komplexer werdende Sozialordnung als weniger selbstverstindlich
wahrgenommen, weswegen ein grofderer Bedarf an Vertrauen benétigt wird, der
aber durch die verringerte Selbstverstindlichkeit nicht mehr auf einer allgemeinen
Vertrautheit aufbauen kann. Fiir Luhmann bietet die Struktur sozialer Systeme ei-
ne alternative Vertrauensgrundlage, die er als Systemvertrauen bezeichnet. Auf das
Systemvertrauen werde ich spiter zuriickkommen. Ein Risiko des Vertrauens be-
steht in dem Vorschuss, das den Akteur:innen, Systemen oder Strukturen gewihrt
wird: Vertrauen bewihrt sich immer erst im Nachhinein. Ein weiteres Risiko beim
Vertrauen bestehtin den Erfahrungen und erginzenden Informationen, die von den
Akteur:innen herangezogen werden, um Vertrauen auszusprechen. Denn die Infor-
mationen oder die Erfahrungen, die der oder die Vertrauenschenkende fiir die Ver-
gabe des Vertrauens nutzt, werden auf immer neue oder verinderte Bereiche und
Gegenstinde angewandt und somit in einer gewissen Weise generalisiert. Dem-
entsprechend miissen die Ereignisse aus der Vergangenheit in der Zukunft nicht zu-
treffend sein, auch wenn Kontinuititserwartungen bei den Akteur:innen ein maf3-
geblicher Grund fiir Vertrauen sind. Hieraus mdochte ich ein weiteres Differenzie-
rungskriterium fir den Begriff der Solidaritit ableiten. Beim Vertrauen sind Hin-
tergrundinformationen fiir den Vertrauensgebenden notwendig, ob dies auch fur
die Solidaritit zutrifft, soll mit dem Differenzierungskriterium der bewussten oder
unbewussten Hintergrundinformationen untersucht werden.

Eine sich treu bleibende Selbstdarstellung kann dazu beitragen, dass einer Per-
son eher vertraut wird, weil eine Erwartungsstabilitit vorliegt. Die eigene Selbst-
darstellung bindet zugleich die Person und kann als eine Einschrinkung der Hand-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

83


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Formen der Solidaritat

lungsoptionen verstanden werden. Zugleich aber bleibt die Selbstdarstellung in ei-
nem gewissen Maf} flexibel, da in vertrauensvollen Beziehungen immer auch auf
den Anderen, dessen Interessen und Erwartungen eingegangen wird und diese in
die eigene Selbstdarstellung mit einbezogen werden kénnen. Im Hinblick auf die
Informationenvon anderen ist zunichst anzufiigen, dass Vertrauen immer beinhal-
tet, dass dem Vertrauenden nicht alle Informationen tiber den Gegenstand des Ver-
trauens vorliegen, denn wenn alle Informationen zur Beurteilung der Situation vor-
liegen wiirden, wire Vertrauen gar nicht notwendig. Ein weiteres Merkmal von Ver-
trauen ist, dass die Griinde fiir Vertrauen oder fiir den Entzug von Vertrauen von
den Akteur:innen nicht angegeben werden und die Bereitschaft der Akteur:innen,
Vertrauen auszusprechen kann durch unterschiedliche Bedingungen geférdert wer-
den. In diesem Zusammenhang sei auf das Recht als eine in differenzierten Sozial-
systemen auftretende Sanktionsmafinahme verwiesen. Hardin weist in diesem Zu-
sammenhang richtig darauf hin, dass die Vertrauenswiirdigkeit eine zentrale Rolle
beim Vertrauen nach Luhmann spielt — und dies nicht nur fir die eigene Vertrauens-
wiirdigkeit, sondern auch fiir die Bewertung der Vertrauenswiirdigkeit von anderen
Personen.'™ Im Nachhinein gerechtfertigtes Vertrauen in sich selbst oder in ande-
re wird bei der unbewussten Bewertung, ob einer Person vertraut werden kann, mit
einbezogen - ebenso wie die Selbstdarstellung und die Kontinuitit der Handlungen
des anderen.

Dieses bisher beschriebene Vertrauen fillt bei Luhmann unter die Bezeichnung
des personlichen Vertrauens. Ein Hauptcharakteristikum von dieser Form des Ver-
trauens ist, dass jemand, dem vertraut wird, die Moglichkeit hat, das Vertrauen
durch eigenstindige Handlungsentscheidungen zu verletzten. Der/die Vertrauen-
de nimmt zwar eine spezifische zukiinftige Gegenwart an, diese stellt in Bezug auf
den VertrauengeniefRenden aber blof eine Einladung oder Option zu einer zukiinf-
tigen Gegenwart dar, welche nicht zwangslaufig durch Handeln verwirklicht werden
muss, da der/die Vertrauende selbst auch andere Interessen hat, die fiir die Erfiil-
lung des Vertrauens zuriickgestellt werden miissen. Somit stellen das einzugehende
(als bekannt angenommene) Risiko, das gegenseitige Angewiesensein auf die Be-
teiligung anderer bei der Verwirklichung einer zukiinftigen Gegenwart und der da-
mitverbundenen Leistung, die beide Parteien erbringen miissen, Kernelemente des
personlichen Vertrauens dar.

Luhmann unterscheidet vom personlichen Vertrauen das Systemvertrauen, das
im Falle von einfacheren Sozialordnungen durch die als allseits bekannt angenom-
mene Ordnung selbst erzeugt wird. In differenzierten Gesellschaften hingegen wird
eine Reduktion der sozialen Komplexitit nicht schon durch die (dafiir zu komplexe)
Ordnung reduziert, sondern es bedarf erginzender Mechanismen zur Reduktion.

113 Hardin 2001.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

Diese bezeichnet Luhmann als »symbolisch generalisierte Selektionscodes«.”™ Bei-
spiele fiir solche Codes sind Macht, Liebe und Geld. Entlang dieser Selektionscodes
konnen Erwartungshaltungen und Motivationsstrukturen identifiziert und fir die
Vergabe von Vertrauen genutzt werden. Das Vertrauen richtet sich dabei immer zu-
gleich und im eigentlichen Sinn primir auf die Selektionscodes an sich und deren
fortwihrende Giiltigkeit, denn unter Zuhilfenahme dieser wird die soziale Komple-
xitit reduziert. Die Reduktion erfolgt dabei aber auf Basis eines Vertrauens in ein
Gesamtsystem bzw. Funktionen, deren vollkommene Kenntnis sich dem Vertrauen-
den entzieht. Eine eigenstindige Kontrolle, wie sie noch beim personlichen Vertrau-
en moglich war, ist hier nicht mehr gegeben, da immer mehr Detailwissen benétigt
wird. »Das Vertrauen in die Funktionsfihigkeit von Systemen schlief3t Vertrauen
in die Funktionsfihigkeit ihrer immanenten Kontrollen ein.« (Luhmann 1973, S. 65)
Die Handlungsfihigkeit, die beim persénlichen Vertrauen noch auf Basis der nur
gemeinsam zu erreichenden zukiinftigen Gegenwart unter Eingehen von Risiken
und der Erbringung von Leistungen/Kosten ermdglicht wurde, bezieht sich beim
Systemvertrauen auf eine Handlungsfihigkeit, welche charakterisiert werden kann
mit der Stabilitit der Funktionen und deren Kontrollmechanismen, die eine Art ge-
teilten Horizont vorgeben und durch das Angewiesensein auf z.B. verteiltes Fach-
wissen eine Abhingigkeit erzeugen, die sich auch auf die gesamte Funktionsfihig-
keit des Systems erstreckt. Das Entstehen von personlichem Vertrauen beruht auf
einem Wechselspiel von Handlungen und Vertrauen mit geringem Risiko bis hin
zu Handlungen und Vertrauen mit groflem Risiko. Das personliche Vertrauen muss
mitjeder einzelnen Person neu aufgebaut und erlernt werden. Das Systemvertrauen
hingegenist einfacher zu konservieren, da es bei Vertrauensverlust (Vertrauensmin-
derung) nicht ginzlich neu erlernt werden muss. Dies hingt damit zusammen, dass
beim personlichen Vertrauen eine Verletzung des Vertrauens zu einem vollstindi-
gen Vertrauensverlust fithren kann, sodass das Vertrauen zwischen den Beteiligten
ganz neu wieder aufgebaut und erlernt werden muss, sofern dies tiberhaupt ange-
strebt wird. Das Systemvertrauen hingegen wird durch einzelne Enttiuschungen
nicht ganzlich erschiittert, da zugleich immer andere die Funktionsfihigkeit des
Systemvertrauens und dessen Kontrollmechanismen durch Vertrauen in diese sta-
bilisieren. Das Vertrauen beruht somit darauf, dass andere dem System vertrauen
und in eben dieses Vertrauen wird das Vertrauen gesetzt. In diesem Wechselspiel
beruht die Stabilitit des Systemvertrauens.

Zusammengefasst differenziert Luhmann Vertrauen in personliches Vertrau-
en und Systemvertrauen, die je nach Komplexitit der Sozialstruktur zum Tragen
kommen. Das heif3t jedoch nicht, dass es kein personliches Vertrauen in komple-
xen Ordnungen gibt, sondern nur, dass in diesen Ordnungen die Reduktion der

114 Luhmann1973, S.52.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

85


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Formen der Solidaritat

Komplexitit durch personliches Vertrauen nicht ausreichend ist und erginzend an-
dere komplexititsreduzierende Effekte zum Tragen kommen. Beide Ausprigungen
des Vertrauens reduzieren die soziale Komplexitit und beférdern damit die Hand-
lungsfihigkeit der Akteur:innen. Dabei beschrinkt sich das Vertrauen immer auf
Ziele oder Handlungen, die jemand nicht alleine erreichen kann und fiir deren Er-
reichung nicht alle notwendigen Mittel oder Informationen vorliegen.

Um nun auf das eigentliche Anliegen des Kapitels zuriickzukommen: Fiir das
Verhiltnis von Vertrauen und Solidaritit lassen sich hieraus folgende Aspekte ablei-
ten: Vertrauen und Solidaritit verweisen beide auf Handlungsmotivatoren, die ein
Mittel sind, um gemeinsame Handlungsziele zu erreichen; sie werden nicht um ih-
rer selbst willen verfolgt. Vertrauen ist verbunden mit einem Eingehen von Risiken.
Das gewiinschte Handlungsziel wird nicht von beiden Interaktionsteilnehmenden
geteilt, sondern das Verhiltnis basiert darauf, dass jemand, dem vertraut wird, die
eigenen Interessen zugunsten der/des Vertrauengebenden zuriickstellt. Solidaritit
hingegen bezieht sich (aufler in einigen Fillen der politischen Solidaritit) darauf,
dass die Gruppe, die solidarisch zueinander ist, ein gemeinsames Ziel verfolgt. Ob
ein Mitglied der Solidargruppe die eigenen Interessen hinter die Gruppenziele zu-
riickstellt, muss bei der niheren Analyse des Begriffs in seinen Verwendungsfor-
men noch genauer betrachtet werden, doch kann zunichst davon ausgegangen wer-
den, dass es seine Interessen nicht ginzlich zuriickstellen muss, wenn es sich mit
der Gruppe solidarisiert, da deren Ziele auch die eigenen sind. Bei dem Entschluss,
sich mit einer Gruppe zu solidarisieren, kann es hingegen zu intrapersonellen Kon-
flikten zwischen moglichen Zielen kommen, welche eine Abwigung notwendig ma-
chen. Hieran wird allerdings auch eine Gemeinsambkeit von Vertrauen und Solida-
ritit deutlich: Beide beinhalten die Freiwilligkeit der handelnden Akteur:innen, die
einen geteilten Bezug zur und ein zum Teil geteiltes Verstindnis von der Welt ha-
ben.™

Beiden Begriffen ist ferner gemein, dass sie sich auf Handlungsziele beziehen,
die eine Person nicht alleine erreichen kann bzw. die ohne die Freiwilligkeit von
anderen Akteur:innen nicht mit dem jeweiligen Begriff belegt werden. Die Bedeu-
tung dessen unterscheidet sich aber bei den beiden Begriffen: Bei der politischen
Solidaritit in Gruppen sind Bekundungen und Bekriftigungen der Teilnehmenden
zum eigentlichen Ziel der Gruppe gegeben. Ein Eintreten in Form von Handlungen
muss allerdings nicht erfolgen — ebenso wenig wie die Solidarititsbekundungen der
anderen dem handelnden Akteur/der handelnden Akteurin bekannt sein miissen.
Beim Vertrauen stellt sich dies anders dar: Wenn Vertrauenschenkende einen ande-
ren Weg zur Erreichung des Ziels wihlen sollten oder die Person, der vertraut wird,

115 Im Falle der Solidaritdt muss darauf hingewiesen werden, dass in der noch ausstehenden
Analyse auf die besondere Frage eingegangen wird, ob eine Solidaritit, die auf Zwang ba-
siert, rechtfertigbar ist.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

gar keine andere Wahl hat als die Handlung zu vollbringen, dann kann — sowohl
nach Hartmann als auch nach Luhmann - nicht von Vertrauen gesprochen werden.
Vertrauen ist somit immer an die Erbringung der Handlung gebunden und besti-
tigt sich erst im Nachgang, wohingegen Solidaritit nicht an die Erreichung des ge-
wiinschten Ziels, den Vollzug einer spezifischen Handlung oder die Risikobereit-
schaft der vertrauensschenkenden Personen gebunden ist.

Sowohl Luhmann als auch Hartmann gehen davon aus, dass Sympathie als
Grundlage fiir Kooperationen und fiir den Zusammenhalt von Gemeinschaften
und Gesellschaften dient. Oftmals ist Vertrauen dabei zu verstehen als ein fester
Bestandteil der sozialen Interaktion mit Akteur:innen, Institutionen, gesellschaft-
lichen Grundwerten etc., der nicht explizit gemacht und daher den Akteur:innen
auch nicht vollkommen bewusst ist. Hieraus méchte ich ein weiteres Differenzie-
rungskriterium fiir den Begriff der Solidaritit ableiten, nimlich, ob die Handlungen
aktiv und bewusst erfolgen oder nicht. Eine komplexititsreduzierende Wirkung
wird (zumindest von manchen Autor:innen) auch der Solidaritit zugesprochen, wie
Durkheim an der organischen und der mechanischen Solidaritit zeigt:" In vormo-
dernen Gemeinschaften ist die Eingliederung in das Kollektiv noch mechanischer
Natur. Den Akteur:innen sind durch das wirkende starke Kollektivbewusstsein
immer ihre Rolle und auch die Erwartungen an sie selbst nahezu eindeutig vor-
gegeben. Aber auch in differenzierten Gesellschaften unterstiitzt die organische
Solidaritit bei der Reduzierung der sozialen Komplexitit, denn durch die Arbeits-
teilung erhalten die einzelnen Akteur:innen (im Idealfall) ihren Platz sowie ihre
Aufgaben und Pflichten in der Gesellschaft. In der von Durkheim beschriebenen
Solidaritatsform (Solidaritit als sozialintegratives Moment) ist die Solidaritit, wie
manche Momente des Vertrauens, den Akteur:innen nicht vollumfinglich bewusst.
Allerdings gibt es, wie beim Vertrauen, auch bei der Solidaritit Momente, in denen
den Akteur:innen das Vertrauen oder die solidarische Verhiltnis zu einer Gruppe
bewusst ist und rein willentlich erfolgt. Beiden Phinomenen ist es somit eigen,
als eine zweite Natur aufzutreten, aber auch bewusst und willentlich eingegangen
zu werden. Dabei ist anzumerken, dass fur die Solidaritit zunichst davon ausge-
gangen werden soll, dass sie den Akteur:innen trotz ihrer mechanischen Variante
bewusst werden kann.

Ein Unterschied zwischen den beiden Begriffen liegt darin, dass Vertrauen im-
mer erst im Nachgang der Handlung als verdient oder gerechtfertigt beurteilt wer-
denkann. Ausgesprochene Solidaritit hingegen kann nicht in gleicher Weise als ge-
rechtfertigt oder berechtigt beurteilt werden, da sie nicht wie das Vertrauen von der
Handlung einer anderen Person oder Institution anhingig ist. Solidaritit bezieht
sich (insbesondere im Fall der politischen Solidaritit) auf konkrete, abstrakte, ma-
terielle oder ideelle Ziele, die nicht zwingend von der spezifischen Handlung einer

116 Durkheim 1992, S.112—180.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

87


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Formen der Solidaritat

anderen Person abhingen miissen, oder sie bezieht sich auf das Selbstverstindnis
(Werte, Ansichten etc.) einer Gruppe. Die Realisierung der gemeinsamen Ziele ist
dem Selbstverstindnis der Gruppe untergeordnet. Wie bereits beschrieben wurde,
entstehen und festigen sich Vertrauensbeziehungen (fiir Vertrauen in Institutio-
nen gilt dies nur bedingt) durch einen wechselseitigen Prozess des Eingehens von
Risiken und der Nicht-Enttiuschung beziiglich der Risiken. Auch wenn zwischen
den Begriffen der Solidaritit und des Vertrauens einige Gemeinsambkeiten gefun-
den werden kénnen (Reduktion sozialer Komplexitit, Aufrechterhaltung der Gesell-
schaft, Bezug sowohl auf den zwischenmenschlichen Bereich als auch auf soziale
Gefiige etc.) besteht ein Unterschied darin, dass Vertrauen immer auf Erreichung
eines Ziels ausgerichtet und daher erst im Nachhinein evaluierbar ist. Solidaritit
hingegen ist eine Beziehungsform, bei der nicht das Ergebnis der Beziehung an ers-
ter Stelle steht, sondern das Verhiltnis der Akteur:innen zueinander.

Bei den bisher vorgestellten Teilsynonymen konnte deutlicher aufgezeigt wer-
den, fiir welche Ausprigung des jeweiligen Begriffs auch der Begriff der Solidaritat
hitte verwendet werden kénnen. Ein Grund kann darin gesehen werden, dass das
Vertrauen in Personen auch eine Grundlage fiir das Eingehen von solidarischen Be-
ziehungen ist. Vertrauensvolle zwischenmenschliche Beziehungen der Solidaritat
sind gekennzeichnet durch eine Verbundenheit. Auch das Vertrauen kann diese Ver-
bundenheit, zumindest fiir den zwischenmenschlichen Bereich, durch die Praxis
des gegenseitigen Vertrauens aufbauen. Daher bietet sich fiir die lediglich graduel-
le Differenzierung der Begriffe die Erklirung an, dass sie in vielen Aspekten dhnlich
sind und in einigen gemeinsam eine positive Wirkung entfalten kénnen.

Es lisst sich aber auch eine spezifische Form des Vertrauens finden, die einer
Form der Solidaritit dhnelt: Das Vertrauen, das Individuen in Institutionen haben
(das gesichtslose Vertrauen bei Hartmann und das Systemvertrauen bei Luhmann)
griindet sich auf dem gemeinsamen Verstindnis dieser Institutionen und deren
Ausrichtung auf das Gemeinwohl. Dieses Vertrauen ist, wenn keine Stérungen
vorliegen, meist unbewusst; es stellt die Akzeptanz gegeniiber den Institutio-
nen sicher und sichert somit auch den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhalt.
Hier ist ein enger Zusammenhang zur sozialintegrativen Solidaritit zu sehen,
welche die gesellschaftliche Einheit unter anderem durch eine wechselseitige Ab-
hingigkeit sowohl der Individuen voneinander als auch der Gesellschaft und der
Individuen sicherstellt. Die wechselseitige Abhingigkeit von Individuen und Staat
beruht auf der Annahme, dass jedes Teil die ihm spezifische Funktion erfillt. Eben
hierauf bezieht sich auch das gesichtslose Vertrauen Hartmanns. Diese Formen
des Vertrauens und der Solidaritit bauen beide darauf auf, dass die Integration
der Individuen in das soziale Gefiige auf der Grundlage eines unhinterfragten
Hintergrundkonsens beruht und erst dann, wenn die Integrationsleistung nicht
problemlos erfolgt, infrage gestellt wird. Es kann somit angenommen werden, dass
diese besonderen Formen des Vertrauens und der Solidaritit anndhernd identisch

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

sind. Problematisch an dieser Zusammenfithrung ist jedoch, dass beide Begriffe
gleichermafien fir die Beschreibung des Phinomens geeignet erscheinen. Hier
lohnt es sich, die Aussagen Offes noch einmal zu beriicksichtigen: Offe weist darauf
hin, dass beim Zusammenhang von Vertrauen und Institutionen betrachtet werden
muss, ob tatsichlich Vertrauen zu den Institutionen besteht, oder nicht vielmehr
eine gesicherte Erwartungshaltung, welche ein Vertrauen tiberfliissig macht. Dies
ist ein wichtiger Aspekt fir die Abgrenzung von Vertrauen und Solidaritit, denn
wenn fiir Vertrauende kein Risiko mehr besteht, muss nicht mehr zwingend von
Vertrauen gesprochen werden. Selbstverstindlich konnte argumentiert werden,
dass Institutionen, da sie soziale Konstrukte sind, immer der Moglichkeit der
Verinderung unterliegen und fiir die Akteur:innen somit jederzeit ein Risiko beim
Vertrauen in Institutionen besteht. Dennoch ist das Risiko durch das Rechtssys-
tem stark minimiert. Ob dies ausreichend ist, um den Begriff des Vertrauens fiir
diese spezielle Ausprigung nicht mehr anzuwenden, muss nicht in dieser Arbeit
geklirt werden; es reicht aus, dass es plausibel ist, hier auch einen anderen Begriff
verwenden zu konnen — und als diesen schligt Offe denjenigen der Solidaritit
vor."

Am Beispiel der Sympathie konnte gezeigt werden, dass ein Grundmerkmal der
Sympathie im politischen Kontext nicht mehr zum Tragen kommt. Dies scheint fiir
den Fall des Vertrauens nicht zuzutreffen, weil die Grundmerkmale des Vertrauens
sich auch auf das Vertrauen in Institutionen iibertragen lassen. Institutionen, de-
nen Vertrauen geschenkt wird, konnen dieses enttiuschen, und fiir den Vertrauen-
schenkenden besteht somit ein Risiko beim Eingehen dieser Beziehung. Die Freiwil-
ligkeit des Vertrauensempfingers ist allerdings differenziert zu betrachten: Wenn
sich die Freiwilligkeit auf die Erbringung der Handlung bezieht, dann kann auch
hier von Freiwilligkeit gesprochen werden — bezieht sie sich jedoch auf das Einge-
hen der vertrauensvollen Beziehung, dann kann bei Institutionen, die den sozia-
len Rahmen darstellen, nicht von einer Freiwilligkeit gesprochen werden. Ein an-
derer Aspekt, der die Vertrauensbeziehung kennzeichnet, ist die Riicksichtnahme
auf die Interessen der Vertrauenschenkenden. Im Falle von Institutionen stellt sich
dieser Aspekt schwierig dar, weil Institutionen auf das Gemeinwohl ihrer gesam-
ten Mitglieder ausgerichtet sind und nicht auf die Interessen einer Einzelperson.
Eine Riicksichtnahme der Institutionen auf die Interessen von Individuen ist in-
sofern nicht notwendig als sie der ihnen inhirenten Logik der Gemeinwohlmaxi-
mierung folgen. Da sich Freiwilligkeit und Riicksichtnahme somit nicht unmittel-
bar auf das Vertrauen in Institutionen iibertragen lassen, gehe ich davon aus, dassin
diesem Zusammenhang auch der Solidarititsbegriff verwendet werden konnte. Fiir

117 Im weiteren Verlauf der Arbeit wird herausgearbeitet werden, dass diese materiell ausglei-
chende Funktion der Solidaritatin der instrumentellen Solidaritat angesiedelt werden kann.
Siehe Kapitel 3.3.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

89


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Formen der Solidaritat

eine abschlieflende Bewertung muss jedoch im dritten Kapitel die sozialintegrati-
ve Solidaritit niher betrachtet werden. In Hinblick auf die Ableitung von Differen-
zierungskriterien wurden in diesem Unterkapitel die bewussten oder unbewussten
Hintergrundinformationen und ob die Handlungen bewusst oder unbewusst erfol-
gen, identifiziert.

2.6 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde der erste Teil des Versuches dargelegt, den Begrift der So-
lidaritit anhand von Gemeinsamkeiten und in Abgrenzung zu anderen Begriffen zu
fassen. Ein Prototyp von Solidaritit kann beim jetzigen Arbeitsstand noch nicht for-
muliert werden, da die Betrachtung der Verwendungsformen erst im nichsten Ka-
pitel erfolgt. In diese Schlussbetrachtung soll allerdings die Frage mit einbezogen
werden, ob und inwiefern anstelle der betrachteten Begriffe jeweils der Begriff der
Solidaritit hitte verwendet werden konnen. Ziel dabei ist es, Eigentiimlichkeiten
des Solidarititsbegriffs abzuleiten, die den Begrift der Solidaritit anfinglich skiz-
zieren helfen und Aufschluss dariiber geben, welche Situationen durch den Begrift
der Solidaritit beschrieben werden kénnen. Wie am Anfang des Kapitels erlautert
wurde, kdnnten noch weitere Teilsynonyme fiir den Begriff der Solidaritit betrach-
tet werden. Einer davon ist die Loyalitit und eine anderer die Briiderlichkeit, auf die
ich im Folgenden nun zumindest kurz noch eingehen mochte.

Im Hinblick auf den Begriff der Briiderlichkeit wurden Aspekte bereits bei
der Einfithrung in die europiische Begriffsgeschichte dargestellt. Dabei bezog
sich die Briiderlichkeit, im blutsverwandtschaftlichen Verhiltnis, in vormodernen
Zeiten auf die eigene Sippe, die elementar fiir das Uberleben war und bei der die
Gemeinschaft iiber dem Individuum stand. Die Relevanz der Sippe oder des Clans
wurde iiber die Zeit abgeschwacht und diejenigen Gemeinschaften und Gruppen,
die nicht mehr auf einer direkten Verwandtschaft basieren, haben zugenommen.
Die Briiderlichkeit blieb dennoch als Idee erhalten, was sich z.B. in der Franzo-
sischen Revolution gezeigt hat. Allerdings verinderte sich damit auch das Wesen
der Briiderlichkeit. Die fir die Solidaritit wichtige Abgrenzung der Gruppenzu-
gehorigkeit — und somit der Solidarititsgebenden-Solidarititsempfangenden-
Beziehung - war bei der urspriinglichen Briiderlichkeit denkbar einfach: Wer Ver-
wandt war, gehorte erst einmal dazu. Mit der Britderlichkeit im Geiste ist die Frage
nach der Zugehorigkeit nicht mehr so einfach zu beantworten. Bei den christlichen
Gemeinschaften sind der Glaube und ein daran ausgerichtetes Leben die zentrale
Gemeinsamkeit und das Identifikationsmerkmal der Gliubigen. Die Aufnahme in
eine Klostergemeinschaft ist mit gewissen Anforderungen verbunden, die von den
Glaubigen zu erbringen und einzuhalten sind.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

Bei anderen Gruppen ist die Zugehdrigkeit noch schwieriger zu beantworten
— hierfiir bietet es sich an, einmal auf den Begriff der Loyalitit zu schauen. Loya-
litdt tritt wie der Begriff der Solidaritit ebenfalls in unterschiedlichen Kontexten
(in Familienbeziehungen, gewihlten Beziehungen etc.) auf. Die Motivation und der
Grund fiir die Beziehung geben Auskunft dariiber, worauf sich die Loyalitit prak-
tisch beziehen kann; diese ist dementsprechend divers. »Loyal ist eine Person A ge-
geniiber B [...], wenn sie auch in schwierigen Situationen >treu< zu B steht« (Gose-
path, Hinsch und Réssler 2008). Wie die Solidaritit kann sich Loyalitit auf eine in-
nere Einstellung oder praktische Handlungen beziehen. Loyalitit ist dabei immer
an eine spezifische Beziehung gebunden; sie ist daher partikular und mit einer For-
derung nach Unparteilichkeit oder Verallgemeinerungsfihigkeit nicht zu vereinba-
ren. David Miller weist darauf hin, dass alle nationalen Identititen mit Loyalitit ver-
bunden sind, da hier die Interessen der eigenen Gruppe iitber denen der anderen ste-
hen. Nach seinem Verstindnis ist Loyalitit immer partikular und exklusiv."® Eine
trennscharfe Abgrenzung zwischen Loyalitit und Solidaritit ist ohne eine detaillier-
te Untersuchung nicht méglich. Ein Unterschied zwischen Solidaritit und Loyalitit
besteht darin, dass einige der von mir aufgezeigten Formen der Solidaritit passive,
unbewusste oder universale Formen sind, wohingegen Loyalitit stets eine bewusste
innere Einstellung verlangt und nicht auf die gesamte Menschheit ausgedehnt wer-
den kann. »Loyalitit bedeutet, sich pflichtgemif in den Dienst einer fremden Sa-
che zu stellen und dabei im Einzelfall auch eigene Bedenken und Vorstellungen zu-
riickzustellen.« (Piazolo 2004, S. 57) Loyalitit ist im Vergleich zur Solidaritit hierar-
chisch im Verhiltnis von A zu B. Die bewussten und aktiven Formen der Solidaritit,
wie die politische Solidaritit, kénnen mit Loyalitit gegeniiber der eigenen Gruppe
einhergehen. Dies muss aber, wie Miller es darstellt, nicht zwingend mit einem Vor-
zug der eigenen Gruppe gegeniiber allen anderen einhergehen.

Im Folgenden werden nun die Zusammenhinge zwischen Solidaritit und den
Teilsynonymen zusammengefasst:

Im Hinblick auf die Sympathie wurde ein Aspekt identifiziert, der von Smith und
Richter als eine auf den politisch-6ffentlichen Raum bezogene Sympathie ausge-
driickt wurde, welche nach meiner Interpretation auch mit Solidaritit hitte ausge-
driickt werden konnen. Bei Richter bezieht sich dies auf die Verinderung im po-
litischen Denken der Polis. Das abwigende Mitleid, welches eine notwendige Be-
ziehung der Biirger:innen zueinander mit einer Ausrichtung auf das Gemeinwohl
beschreibt, kann als Solidaritit verstanden werden. Ausschlaggebend ist die ratio-
nale Einsicht in die Vorteile des gemeinsamen, auf ein Ziel hin ausgerichteten Han-
delns. Bei Smith bietet sich eine Differenzierung zwischen Solidaritit und Sympa-
thie entlang des Bezugs auf die zwischenmenschliche und die gesellschaftliche Di-
mension. Sympathie wiirde sich demnach auf die Interaktion zwischen Individuen

118 Miller1992, S. 88.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Formen der Solidaritat

beziehen. Die von Smith und Richter beschriebene Sympathie, die von Individuen
ausgehend sich auf eine Institution, Nation oder Gesellschaft richtet, kénnte nach
meiner Interpretation auch als civic solidarity bzw. sozialintegrative Solidaritit ge-
fasst werden, weil die Individuen sich hier zu der Institution, Nation oder Gesell-
schaft solidarisch bzw. sympathisierend verhalten. Das Hauptcharakteristikum der
Sympathie, welches sich nicht bei der Solidaritit wiederfindet — und nach meiner
Interpretation auch nicht bei der von den Autoren beschriebenen Sympathie zu Na-
tionen, Gesellschaften etc. — besteht in der Bewegung des Sich-Hineinversetzens.
Das Sich-Hineinversetzen in andere ist das zentrale Merkmal der zwischenmensch-
lichen Sympathie und dient der Vergewisserung itber Angemessenheit oder Unan-
gemessenheit von sozialen Handlungen. Solidaritit bezieht sich hingegen auf Ge-
meinsames oder Geteiltes zur Erreichung von gemeinsamen Zielen oder auch zum
Erhalt von gemeinsamen Uberzeugungen. Weiterhin wird die Sympathie dadurch
ausgezeichnet, dass sie vom Individuum gerichtet ausgeht, wohingegen das Erbrin-
genvon Solidaritit auch Gruppen zugeordnet wird. Bei den Begriffen der Solidaritit
und der Sympathie kénnen auch Merkmale identifiziert werden, die den Begriffen
gemeinsam sind. Dies sind die Freiwilligkeit und die Annahme, dass sich das ver-
bundene Individuum in der gleichen Situation identisch verhalten witrde.

Fir den Begriff der Nichstenliebe wurde angenommen, dass er sich in seiner
praktisch orientierten Verwendungsweise auch als eine Solidaritit im Sinne einer
allgemeinen Geschwisterlichkeit interpretieren lisst. Zentrales Kriterium war hier-
fur der innerweltliche Bezug im Gegensatz zur Nichstenliebe, welche sich durch
die enge Verzahnung zur Gottesliebe rein auf das Metaphysische richtet. Die Frage,
ob eine Differenzierung zwischen der praktisch orientierten Nichstenliebe und
einer Solidaritit im Sinne allgemeiner Geschwisterlichkeit im Hinblick auf den
Aspekt der Selbstlosigkeit und der Motivation, d.h. in der Frage, ob sie um ihrer
selbst willen erfolgt oder nicht, vorgenommen werden muss, wird an spaterer Stelle
wieder aufgegriffen. Gemeinsam ist diesen beiden Begriffen, dass sie sich auf wohl-
wollende Taten fiir den Nichsten beziehen und auch hier die Annahme besteht,
andere witrden in derselben Situation identisch handeln. Eine bisher aufzeigbare
Differenzierung der Solidaritit von der Nichstenliebe zeigt sich darin, dass die
Nichstenliebe letztlich auf die Gottesliebe gerichtet ist. Zentrale Merkmale der
Solidaritit wie ein Gefiihl der Zugehorigkeit, eine gemeinsame Identifikation oder
das gemeinsame Miteinander sind bei der Nichstenliebe durch die Ausrichtung
auf die aulerweltliche Gottesliebe nicht in erster Linie bedeutsam.

Bei der Ausarbeitung zur Freundschaft wurde auf verschiedene Formen der
Freundschaft verwiesen: Die reine Freundschaft nach Aristoteles ist eine freiwillige
Beziehung zwischen freien Biirger:innen, die die Individuen wegen dem anderen
eingehen. Davon zu differenzieren sind Freundschaften, die eingegangen werden,
weil sie einen Nutzen oder Lust bringen. Eine besondere Form auf einen Nutzen
ausgerichteter Freundschaft ist die Polis-Freundschaft bei Aristoteles oder die

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

»civic friendship« bei Schwarzenbach. Diese Freundschaft unterscheidet sich von
den anderen Formen der Freundschaft, weil sie sich nicht zwischen zwei oder mehr
sich direkt bekannten und vertrauten Personen ereignen muss: Diese politische
Freundschaft kann auf Basis von Geteiltem zur Erreichung einer gemeinsamen
Wohlfahrt auch zwischen Unbekannten eingegangen werden. Dabei sollen nach
Schwarzenbach die Einzelpersonen aber ein Interesse, Kenntnisse oder die Be-
reitschaft, sich zu informieren und ein auf die anderen gerichtetes Wohlwollen
mitbringen. Den Rahmen fiir diese Freundschaft bilden die politischen Organi-
sationen der Gesellschaft. Hierin sehe ich eine Uberschneidung zum Verstindnis
einer instrumentellen Solidaritit, wie sie in der Ausprigung des Wohlfahrtsstaates
gefunden werden kann.

In dem Unterkapitel zum Vertrauen wurden unterschiedliche Auspragungen des
Vertrauens vorgestellt, und beim Vertrauen von Individuen in Institutionen wurde
eine Ahnlichkeit zur sozialintegrativen Solidaritit gefunden. Dabei wurde darauf
verwiesen, dass in beiden Fillen die Integration der Akteur:innen in die Gesellschaft
gewihrleistet wird. Beide beziehen sich auf einen geteilten Hintergrundkonsens
beziiglich der sozialen Welt und sind den Akteur:innen im Regelfall nicht bewusst.
Ein Grund dafiir, dass anstelle des Vertrauensbegriffs auch der Begriff der Solidari-
tat hitte verwendet werden konnen, wurde in der fehlenden Freiwilligkeit und der
Riicksichtnahme der Institutionen gesehen. Gemeinsam ist beiden Phinomenen,
dass sie Handlungsmotivatoren zur Erreichung gemeinsamer Ziele sind, nicht um
ihrer selbst willen verfolgt werden, auf Freiwilligkeit beruhen und ein Verstindnis
der sozialen Welt voraussetzen. In diesem Sinne wird auch die komplexititsredu-
zierende Wirkung der beiden Begriffe aufgefasst. Dabei wurde gezeigt, dass beide
Phinomene unter gewissen Voraussetzungen als eine zweite Natur auftreten, d.h.
nicht vordergriindig bewusst werden, es aber in Fillen von Stérungen oder Briichen
auch werden konnen. Ein Unterschied besteht darin, dass im Akt des Vertrauens
immer ein Risiko fiir die Vertrauenschenkenden besteht, weil jemand, dem vertraut
wird, dem angestrebten Ziel auch zuwiderhandeln kénnen muss. Bei der Solidaritit
von Gruppen kénnen sich einzelne Individuen auch nichtsolidarisch verhalten und
sich dennoch sich iiber die gemeinsame Zieldefinition Solidarititsgruppen heraus-
bilden. Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass Vertrauen sich immer erst im
Nachhinein rechtfertigt, was bei der Solidaritit nichtzutreffend ist, da hier das ge-
meinsame Ziel oder die gemeinsame Handlung im Vordergrund steht.

Allen bisher betrachteten Begriffen ist gemein, dass sie eine spezifische Qua-
litit von zwischenmenschlichen Beziehungen beschreiben. Die Beziehungen,
die durch Freundschaft, Vertrauen oder Sympathie geprigt sind, beziehen sich
auf den direkten und andauernden Kontakt zwischen Individuen. Dabei muss
hervorgehoben werden, dass in den zwischenmenschlichen Fillen meist von der
Beziehung zwischen Individuen ausgegangen wird. Solidaritit besteht zwar eben-
falls zwischen Individuen, aber eines ihrer Merkmale ist, dass sich solidarische

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

93


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Formen der Solidaritat

Beziehungen hauptsichlich auf die Ausbildung von Gruppen beziehen. Bei einigen
Formen der Solidaritit ist besonders die Abgrenzung zu anderen Gruppen ein
spezifisches Merkmal, welches sich so nicht bei den Teilsynonymen finden l4sst.
Selbst wenn die Sympathie betrachtet wird, stellt sich heraus, dass bei ihr nicht
die Abgrenzung zu anderen ein spezifisches Merkmal ist, sondern die Bewertung
der sozialen Interaktion des Anderen. Der Solidaritit kommt es somit eher auf ein
Miteinander an als auf ein Zueinander. Der Begrift der Nichstenliebe schlieRlich
erdffnet mit seinem Bezug zum Metaphysischen eine weitere Dimension, die den
anderen Teilsynonymen nicht innewohnt.

Weitergehend kann ein Unterschied zwischen der Solidaritit und ihren Teilsyn-
onymen darin gefunden werden, dass Freundschaft, Vertrauen, Nichstenliebe und
Sympathie bewusste Gefiithle sind, aus denen Handlungen resultieren kénnen. Die
Freundschaftist dabeiim Idealfallvon den Akteur:innen aktiv geteilt und beiden zu-
gleich bewusst; Vertrauen, Nichstenliebe und Sympathie gehen im Unterschied da-
zuvon einem Akteur/einer Akteurin aus, und ob Empfangende sich dessen bewusst
werden, ist nicht entscheidend fiir die jeweiligen Begriffe. Im Falle der Sympathie
kann sogar der Fall eintreten, dass Sympathie gegeniiber Akteur:innen empfunden
wird, die ein:e Sympathisierende:r kaum kennt. Der Unterschied zur Solidaritit be-
steht darin, dass diese auf der einen Seite unbewusst fiir alle beteiligten Akteur:in-
nen sein kann, und dennoch auf der anderen Seite die Akteur:innen zugleich eine
Gemeinsamkeit teilen bzw. aufbauen.

Die soziale Handlungskoordination ist ein weiterer Aspekt, den die Begriffe ge-
meinsam haben. Das Spezifische der Solidaritit ist hierbei, dass sie immer auf et-
was anderes gerichtet ist und nicht um ihrer selbst willen angestrebt wird. Ein ge-
meinsames Verstindnis von Zielen, Werten und Zwecken etc. ist dabei eine Voraus-
setzung: Die Individuen miissen etwas Gemeinsames haben, um miteinander soli-
darisch sein zu kénnen. Ein gemeinsamer Hintergrundkonsens muss auch bei Ver-
trauen, Sympathie und Freundschaft angenommen werden, doch kommt diesem
eine unterschiedliche Qualitit zu. Bei der Freundschaft ist damit die Gleichheit des
Gemiitszustandes gemeint. Bei der Sympathie wird ein Hintergrundkonsens zwar
angenommen, aber die Bewertung der Angemessenheit einer Situation erfolgt als
Interpretation durch das Individuum und ist abhingig von seinem Kenntnisstand
zur Situation. Beim Vertrauen schliefRlich muss, wie bei der Solidaritit, etwas Ge-
teiltes zwischen den Individuen angenommen werden, auf dessen Basis sie einan-
der Vertrauen schenken.

Im Hinblick auf die Freiwilligkeit besteht zwischen den Begriffen ein Unter-
schied: Beim Geben von Freundschaft, Sympathie und Vertrauen ist Freiwilligkeit
anzunehmen, die christliche Nichstenliebe hingegen hat einen Gebotscharakter. Im
Hinblick auf die Solidaritit in ihren unterschiedlichen Verwendungsformen ist, wie
spiter noch gezeigt werden wird, nur die Ausprigung der instrumentellen Solida-
ritit mit einem rechtlichen Zwang versehen, wobei die anderen Ausprigungen frei-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Die Eigentimlichkeiten der Solidaritat

willig unter Einbeziehung eines sozialen Zwangs sind. Die Annahme von Freund-
schaft und Vertrauen erfolgt ebenso freiwillig, wie sie gegeben werden, die Griinde
fiir die Annahme unterscheiden sich aber bei den beiden Begriffen. Bei Sympathie,
Nichstenliebe und Solidaritit scheint hingegen statt der Annahme durch die andere
Person im Vordergrund zu stehen, dass sie itberhaupt erst einmal erbracht werden.
Im Falle der Sympathie kann sogar kaum wirklich von einer Annahme gesprochen
werden, sondern nurvon einer Dankbarkeit, was aber eine Gegenseitigkeit der Sym-
pathie nicht ausschliefit. Bei der Nichstenliebe, die auf die Gottesliebe gerichtet ist,
braucht nicht von einer Annahme gesprochen werden, da sich die Gottesliebe durch
die Tat auf das Individuum erstrecke.

Damit ist die Frage nach der Eigentiimlichkeit der Solidaritit im Unterschied
zu den Teilsynonymen fiir den Zweck der vorliegenden Arbeit hinreichend beant-
wortet. Somit bleibt noch die Frage nach den Eigenschaften zu stellen, die dem Be-
grift der Solidaritit gemein sind und fiir die folgende Systematisierung verwendet
werden konnen. Diese kann an dieser Stelle noch nicht inhaltlich beantwortet wer-
den, aber es konnen sechs Kriterien benannt werden, die der Systematisierung ihre
Struktur geben: Das Kriterium des Akteurs: Es bezieht sich auf die Frage nach den
moglichen unterschiedlichen Subjekten der Solidaritit, wie sie auch bei dem Teil-
synonym der Sympathie auftritt. Das Kriterium der Handlungsmotivatoren: Dies
umfasst die Frage nach den unterschiedlichen Griinden oder Motiven fiir solidari-
sche Handlungen, wie auch bei der Sympathie und der Freundschaft unterschiedli-
che Griinde identifiziert werden konnten. Das Kriterium der Hintergrundinforma-
tionen: Dies umfasst die Frage, ob dem Subjekt der Solidaritit Hintergrundinfor-
mationen iiber andere Subjekte der Solidaritit oder die Hintergriinde, Ziele etc. der
Solidaritit bekannt sein miissen oder nicht. Das Kriterium wurde durch das Teilsyn-
onym des Vertrauens aufgeworfen. Das Kriterium des Zwangs bzw. der Freiwillig-
keit: Es bezieht sich auf die Frage, durch welche eventuell bestehenden Zwinge die
Subjekte solidarisch handeln. Diese Frage hat sich aus den Teilsynonymen Sympa-
thie, Nichstenliebe und Freundschaft ergeben. Das Kriterium der aktiven oder pas-
siven Solidaritat: Es beinhaltet, ob die Handlungen aktiv und bewusst oder als zweite
Natur (unbewusst) erfolgen. Die Frage hat sich aus der Auseinandersetzung mit dem
Vertrauen ergeben. Das Kriterium der riumlichen Dimension: Das Kriterium be-
inhaltet die Frage nach der riumlichen Ausdehnung der Solidaritit, wie sie auch
bei der Nichstenliebe und dem Vertrauen auftritt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

95


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

In diesem Kapitel werde ich die unterschiedlichen Verwendungsformen der Solida-
ritit im Anschluss an die Arbeiten Kurt Bayertz” und Sally Scholz vertiefend vor-
stellen, um eine hinreichende Grundlage fiir die Systematisierung des Begriffs zu
erhalten. Hierbei werden auch Pluralitit und Diversitat des Begriffs der Solidaritat
herausgestellt, was dazu dient, die je nach Verwendungsform spezifische Solida-
ritaitsform zu bestimmen. Diese unterschiedlichen Solidarititsformen werden als
Arbeitsgrundlage fiir die darauffolgenden Kapitel dienen.

Neben den vier von Bayertz bereits herausgearbeiteten Formen der Solidaritit®
mochte ich eine Kritik von Busen zu der Moglichkeit von unterschiedlichen Formen
der Solidaritit aufgreifen: Busen hatin seiner Auseinandersetzung mit der Begriffs-
geschichte der Solidaritit hervorgehoben, dass die Rekonstruktion des Begriffs und
die Darstellung seiner Entwicklung seiner Meinung nach nicht zielfithrend fiir ei-
ne Definition des Solidarititsbegriffes sind und manche auch inhaltlich falsch.* Er
lehntesab, einen gemeinsamen Begriffskern zu suchen und vertritt vielmehr die Po-
sition, dass Solidaritit eine Antwort auf Probleme anbiete, die gerade in der Moder-
ne auftauchen, und dementsprechend entlang dieser unterschiedlichen Probleme
von den Akteur:innen auch unterschiedlich interpretiert und gelebt werden. Hier-
durch ergeben sich in der Praxis immer wieder neue unterschiedliche Formen der
Solidaritit. Busens Anliegen ist es, die moderne Form der Solidaritit zu identifizie-
ren. Seiner Aussage kann entnommen werden, dass er gleichzeitig existierende For-
men der Solidaritit annimmt, wobei er die Ausprigung und die Anzahl der Formen
der Solidaritit als nicht abgeschlossen betrachtet, sondern einen stetigen Wandel
der Formen der Solidaritit als gegeben sieht.

Aus der Perspektive meiner Arbeit kann ich seinen Uberlegungen soweit folgen
dass eine Transformation der Solidarititsformen durch die Akteur:innen iiber den

1 Bayertz 1998.

2 Scholz 2008.

3 Dies sind: Solidaritatals allgemeine Briiderlichkeit, Solidaritiat und gesellschaftliche Einheit,
Solidaritat und die Legitimation des Sozialstaates und Solidaritat als Kampfbegriff. Bayertz
1998a.

4 Busen 2016, S. 29f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Formen der Solidaritat

Lauf der Zeit vorgenommen wird und sich hierdurch Formen der Solidaritit diffe-
renzieren lassen bzw. grundsitzlich nicht mehr von einer einzigen Form der Solidari-
tit und somit einer Definition der Solidaritit ausgegangen werden kann. Wie Busen
das Entstehen und seiner modernen Auspragung der Solidaritit rekonstruiert, ent-
spricht dem in meiner Arbeit spiter noch aufzuzeigenden, der Solidaritit innewoh-
nenden Transformationspotenzial. Mein Verstindnis von Solidaritit unterscheidet
sich allerdings dahingehend, dass ich einen gemeinsamen Begriffskern der Solida-
rititsformen annehme, aus welchem ein Prototyp ableitbar ist. Daher gilt es in mei-
ner Arbeit zu zeigen, dass sich entlang der verschiedenen Formen der Solidaritit
Differenzierungskriterien finden lassen, welche einerseits den Formen eine indivi-
duelle Ausprigung erlauben, andererseits in manchen Kriterien aber auch Gemein-
samkeiten haben und somit einen Prototyp begriinden. Nur durch diese abstrakten
Gemeinsamkeiten, die nicht zwingend in jeder praktischen Ausprigung gleichar-
tig auftreten miissen, kann noch die Zugehorigkeit zum Begrift der Solidaritit be-
griindet werden. Der Unterschied zu Busen liegt darin, dass ich von einer Transfor-
mation im Sinne einer Erneuerung der Solidarititsformen untereinander ausgehe
und er von einer fast vollstindigen Transformation der Solidaritit in immer neue
Formen. Identisch sind hingegen die Annahmen, dass es unterschiedliche Verwen-
dungsweisen des Begriffs gibt sowie eine permanente Entwicklung der einzelnen
unterschiedlichen Verwendungsweisen:

Diese unterschiedlichen Darstellungen der Entwicklungen des Solidaritatsbe-
griffs sind dabei jeweils durchaus gut belegbar und beziehen sich auf umfang-
reiche und belastbare Quellen. Nichtsdestotrotz scheint in der Moderne in
verschiedenen Kontexten und zu unterschiedlichen Zeitpunkten eine derarti-
ge Vielfalt an Verwendungsweisen des Begriffs Form anzunehmen, dass selbst
solche Darstellungen, die mehr als eine Bedeutungs-Tradition zu rekonstruieren
versuchen, eine koharente Entwicklung der jeweils als zentral identifizierten Li-
nie nur auf Kosten der Vernachlissigung bzw. Unterschlagung zumindest einiger
parallel existierender Verwendungsweisen nachzeichnen kénnen. (Busen 2016,
S.30)

Unterschiedliche Akteur:innen in der europdischen Moderne haben sich auf den
Begriff der Solidaritit bezogen und dies in unterschiedlicher Art und Weise. Dies
ist Grund zu der Annahme, dass Probleme sich verindert haben und auf diese un-
terschiedlichen Probleme jeweils Solidaritit eine Antwort sein kann. Die moderne
Form der Solidaritit zu identifizieren — eine spezifische normativ-politische Soli-
daritit - ist Busens Anliegen. Von Busen wird Solidaritit als eine (kritische) Praxis
verstanden. Solidaritit ist fiir ihn die Voraussetzung fiir die Verfolgung des politi-
schen Projekts der Realisierung von Freiheit und Gleichheit.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Neben Busen geht auch Brunkhorst davon aus, dass es unterschiedliche For-
men der Solidaritit gibt. Auch seine Ausarbeitung stiitzt sich auf die Differenzie-
rung von Solidaritit in gleichzeitig existierende Solidarititsformen. Er rekonstru-
iert zunichst zwei Formen der Solidaritit, welche sich auf Nichstenliebe und Biir-
gerfreundschaft griinden und sich zu einer modernen Solidaritit transformieren.
Den beiden Formen der Solidaritit auf Basis von Freundschaft und Nichstenlie-
be ist gemein, dass sie Freiheit und Gleichheit abstrakt a priori begriindet, aber ei-
nen spezifischen Inhalt oder eine bestimmte Bedeutung vertreten haben. Beide For-
men haben einen bewahrenden Charakter durch ihren dufieren Bezugspunkt (Gott/
Polis). Die politische Realisierung von Freiheit und Gleichheit ist fiir Brunkhorst der
Anlass zur Transformation der alten Solidarititsformen. Dabei geht von den alten
Formen der Solidaritit nicht alles verloren:

Erhalten wird das Freiheitsmoment des alten Burgerbundes, vernichtet wird ihre
ungleiche Verteilung, und von der christlichen Briiderlichkeit bleibt die Cleich-
heit, wihrend ihre Verjenseitigung verschwindet, und so realisiert sich die bri-
derliche Gleichheit auf dem neuen Niveau des Verfassungsstaates als biirgerliche
Freiheit. (Busen 2016, S. 90)

Fiir Brunkhorst ist die moderne Form der Solidaritit die Demokratie.® Die Verin-
derungen, die zu dieser modernen Form der Solidaritit gefithrt haben, sind in der
Aufklirung zu finden. Die konkreten Inhalte sind an dieser Stelle fiir mich noch
nicht relevant, hier geht es zunichst um den von den Akteur:innen durch die Praxis
initiierten Transformationsprozess der Solidaritit. Dieser Transformationsprozess
beinhaltet, dass Solidaritit offen ist und sich bestindig verindern kann. Der moder-
nen Form der politischen Solidaritit kommt jedoch erst in der Moderne Bedeutung
zu; davor waren andere Formen der Solidaritit vorrangig im Sprachgebrauch.®

Die Transformation der Solidaritit ist ein Uberwinden der alten Formen der So-
lidaritit durch eine gesamtgesellschaftliche Transformation, die selbst kein Ende
hat, sondern eine immer fortwihrende Verinderung ist. Nach der Lesart Brunk-
horsts markiert die Differenzierung in das politische und das philosophische Pro-
jekt eine Wegscheide, in der verschiedene Transformation der Solidaritit parallel
sichvollziehen, auch wenn er das philosophische Projekt als gescheitert betrachtet.”
Brunkhorst selbst rekonstruiert unterschiedliche Ausprigungen der Solidaritit:

5 Brunkhorst 2002, S. 7.

6 Busen 2016, S. 149ff.

7 Das philosophische Projekt meint, das Finden einer neuen Weltsicht (objektive natiirliche
Ordnung). Dieses Projekt kann als gescheitert betrachtet werden. Das politische Projekt
meint, die Schaffung der bestméglichen rechtlich-institutionellen Ordnung und die Cestal-
tung des Zusammenlebens (offen, bestindige Entwicklung).

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

99


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Formen der Solidaritat

Das lasst erkennen, dass sich die Semantik unseres Begriffs der Solidaritat neben
der rémisch-rechtlichen aus zwei weiteren Quellen der européischen Geschich-
te speist und frithere Entwicklungsstufen der Solidaritait umformt und fortbildet
(Kap. I). Die eine entspringt aus der heidnisch-republikanischen Eintracht (gr. ho-
monia, lat. concordia) und Biirgerfreundschaft (gr. philia, lat. amicitia) und die an-
dere aus der biblisch-christlichen Briiderlichkeit (fraternitas) und Nachstenliebe
(caritas). (Brunkhorst 2002, S. 11)

In beiden Fillen ist ersichtlich, dass unterschiedliche Phinomene betrachtet wer-
den, diejedoch unter dem gleichen Begriff verortet werden. Wenn nicht ein gemein-
samer Begriffskern angenommen wird, wofiir sich Busen ausspricht, stellt sich die
Frage, warum der Begriff der Solidaritit dennoch in beiden Fillen verwendet wird.
Eine Option wire, eine rein lineare Transformation anzunehmen, die die Briiche des
Begriffs erklirt, aber dies wiirde der bisher aufgezeigten Vielfalt der Verwendung
nicht Rechnung tragen.

Brunkhorsts Beschreibung des Entstehens der demokratischen Solidaritit®
basiert darauf, dass eine Wandlung stattgefunden hat bei gleichzeitiger Ver-
stetigung der Solidaritit im Recht in Form einer Verfassung.” Doch bleibt die
Entwicklung nicht bei der demokratischen Solidaritit in Form der Nationalstaaten
stehen, sondern die Transformation dehnt sich weiter aus. Eine von Brunkhorst
angefithrte Wandlung der Solidaritit findet sich im Ubergang der mechanischen
zur organischen Solidaritit, die im Kern darauf beruht, dass Aufopferung durch
Rechtssicherheit ersetzt wird. »Aber die Evolution der funktional differenzier-
ten Weltgesellschaft gefihrdet nun ihrerseits die organische Solidaritit, die sich
im demokratischen Rechts- und Wohlfahrtsstaat verkérpert.« (Brunkhorst 2002,
S. 144)

Insgesamt sieht Brunkhorst die Solidarititin einem bestindigen Entwicklungs-
prozess, der darauf basiert, dass die Ressource der Solidaritit durch wechselnde
Faktoren verbraucht und reduziert wird, weshalb sie sich bestindig erneuern muss.
Dabei arbeitet Brunkhorst nicht jeweils eine Form der Solidaritit heraus, die sich in
eine andere transformiert, sondern benennt unterschiedliche Elemente, in denen
die Solidaritit auftritt. Diese Elemente verstehe ich als die Formen der Solidaritit,
die Brunkhorst bereits in einem engen Zusammenspiel beschreibt. Dies wird deut-
lich, wenn man sich die von ihm dargestellte Evolution der Solidaritit auf trans-
nationaler Ebene anschaut: Er versteht die auf weltweiter und europiischer Ebe-
ne stattfindenden Rechtsverdnderungen, die nach meiner Beschreibung unter die

8 Nach Brunkhorst wandelt sich die »Freundschaft im Birgerbund« zu einer »demokratisch-
egalitiren Biirgersolidaritat«. Diesen Entwicklungsprozess zu rekonstruieren, ist sein zentra-
les Anliegen. Dabei bezieht er den Begriff der Solidaritit sowohl auf die soziale als auch auf
die systemische Integration durch Solidaritat.

9 Brunkhorst 2002, S. 11-18.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Form der instrumentellen Solidaritit fallen, als Sicherstellung einer minimalen In-
tegration durch Solidaritit. Die so entstehenden Vertragsverfassungen stellen nur
eine systemische Integration sicher und keine Soziale. Brunkhorst merkt an, dass
Demokratie — wir erinnern uns, dass es bei ihm um eine demokratische Solida-
ritit geht — bis heute nur in den Nationalstaaten moglich ist. Soziale Integration
findet noch nicht auf transnationaler Ebene statt, aber er verweist auf eine entste-
hende und bereits aktive globale Protestbewegung, die unter meine Form der politi-
schen Solidaritit fillt, welche sich dafiir einsetzt, dass die Menschenrechte und »das
Volk« global betrachtet werden.™ Fiir mein Argument ist es an dieser Stelle unerheb-
lich, ob die Forderungen der Protestbewegungen meine Form der sozialintegrativen
Solidaritit oder der universalen Solidaritit reprisentieren, da es hier darum geht,
aufzuzeigen, dass Brunkhorst in seiner Beschreibung der Evolution der Solidaritit
unterschiedliche Formen der Solidaritit zuldsst und beriicksichtigt — was fir mich
wiederum bedeutet, dass ein gemeinsamer Begriffskern anzunehmen ist, um eine
Zuschreibung zur Solidaritit zu ermoglichen.

Im Rahmen meiner Arbeit méchte ich die Option anbieten, durch die Annah-
me eines Prototyps der Solidaritit, wie im ersten Kapitel dargelegt, die Diversitit
und das transformative Potenzial des Begriffes gleichermafien zu erschlief}en. Da-
mit kniipfe ich — wie bereits in der Einleitung dargestellt — an die auch von Scholz
vertretene Annahme an, dass es zwischen den gleichzeitig verwendeten Formen der
Solidaritit einen geteilten begrifflichen Kern geben muss, der sich aus unterschied-
lichen Merkmalen zusammensetzt, damit diese Formen dem Begriff der Solidaritit
zugerechnet werden konnen. »These characteristics are necessarily very broad and
general but they help to illustrate what it is we all understand or mean when we hear
or use the term. This brief discussion of the genus or >meta-concept« of solidarity re-
veals what all forms and presentations of solidarity have in common.« (Scholz 2008,
S.17) Zwischen den einzelnen Formen sind Unterschiede und Differenzen maoglich,
aber damit diese dem Begriff der Solidaritit zugerechnet werden kénnen, miissen
sie auch Gemeinsambkeiten haben. Innerhalb dieser ist eine Varianz jedoch maoglich
und oft auch notwendig, um den historisch unterschiedlichen Gegebenheiten einen
angemessenen Raum zu geben. Die Gemeinsambkeiten sollen im weiteren Verlauf
meiner Arbeit durch die Beschreibung der einzelnen Formen der Solidaritit anhand
von Differenzierungskriterien dargelegt werden. Auch Bayertz Vorgehen deckt sich
damit: Zum Ausgangspunkt fiir die Differenzierung der Solidarititsformen nimmt
auch er die Soziologie, die Moralphilosophie und den politischen Kontext. Den Ver-
wendungsformen der Solidaritit unterstellt er jedoch auch einen gemeinsamen de-
skriptiven Kern und das Vorhandensein eines normativen Anspruchs.” Zudem dis-
kutiert er in Bezug auf den Begriff der Solidaritit eher, weshalb dieser in der Theo-

10  Brunkhorst 2002, S.18—20.
1 Bayertz1998a, S. 11f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Formen der Solidaritat

riebildung wenig beachtet wird und was sein Potenzial sein kann, anstatt eine fun-
dierte Begriindung der Differenzierung der einzelnen Formen zu bieten.

Das Vorgehen meiner Arbeit besteht darin, zur theoretischen Reflexion des So-
lidaritatsbegriffs aus verschiedenen Quellen wiederkehrende Merkmale und Aus-
priagungen dieser Merkmale zu extrahieren und zu systematisieren. Diese werden
im vorliegenden Kapitel vorgestellt. Nachdem ich dieses Set an Differenzierungs-
kriterien aus dem zweiten Kapitel gewonnenen habe, habe ich es auf die von mir
betrachteten Arbeiten der unterschiedlichen Autor:innen angewandt. Hieraus hat
sich zunichst eine autorenspezifische Beschreibung der Solidaritit ergeben. Durch
die Eigenverortung der Autor:innen, die Vorarbeiten von Scholz und Bayertz und ei-
ne thematische Clusterung haben sich fiir meine Arbeit vier Formen der Solidaritit
ergeben:

1) die sozialintegrative Solidaritit,
2) die instrumentelle Solidaritit,
3) die politische Solidaritit und

4) die universale Solidaritit.

Die sozialintegrative Solidaritit folgt dabei der soziologischen Tradition und fokus-
siert sich auf die Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft/Gemeinschaft.
Die instrumentelle Solidaritit kann im Zusammenhang mit Rational-Choice-An-
sitzen verstanden werden und hat zum Gegenstand Akteur:innen und Institutio-
nen. Eine inhaltliche Nihe zur sozialintegrativen Solidaritit ist gegeben und wird
in den Unterkapiteln erliutert. Die politische Solidaritit entstammt den revolutio-
nir ausgerichteten Vereinigungen und richtet sich darauf, bestehende Situationen
zuverindern. Die universale Solidaritit befasst sich hingegen mit den fiir alle Men-
schen gilltigen Solidarititsanspriichen. Anhand dieses Versuchs, die Verwendungs-
formen der Solidaritit kurz darzulegen, wird bereits deutlich, dass zur Beschrei-
bung unterschiedliche Kriterien verwendet wurden.

Innerhalb dieser abstrakten Formen der Solidaritit gibt es weitergehende Diffe-
renzierungen, die z.B. die Ebene der Solidaritit (lokal, national, transnational), den
normativen Anspruch etc. betreffen. Dies wird zu jeder einzelnen Verwendungs-
form der Solidaritit genauer rekonstruiert. Diese in meiner Arbeit aufgezeigten vier
Formen der Solidaritit haben dabei nicht den Anspruch, alle fritheren oder gar zu-
kiinftigen Formen der Solidaritit zu beschreiben, sondern sollen einen aktuellen
Ausblick auf die in der Wissenschaft reflektierten Verwendungsformen der Soli-
daritit geben. Es kénnen neue Formen der Solidaritit entstehen bzw. ein anderer
Zuschnitt der Solidarititsformen notwendig erscheinen, ebenso kann die Solidari-
tat auch hinsichtlich weiterer Differenzierungskriterien betrachtet und dies meiner
Untersuchung der Verwendungsformen hinzugefiigt werden. Gerade hierfiir stellt
der methodische Ansatz des Prototyps einen geeigneten Rahmen dar.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

3.1 Einfilhrung in erste Differenzierungskriterien der Solidaritat

Fir eine anfingliche Systematisierung des Begriffs der Solidaritit sollen in diesem
Unterkapitel verschiedene konkrete Verwendungen des Begriffs einzeln vorgestellt
werden. Diese bilden die Verwendungsformen der Solidaritit. Damit die einzelnen
Verwendungen des Begriffs konsistent dargestellt werden kénnen, muss fir die-
se Verwendungsformen jedoch bereits eine semi-systematische Aufbereitung erfol-
gen. Zur semi-systematischen Aufbereitung sollen unterschiedliche Auspragungs-
elemente fiir jede Form herausgearbeitet werden.

Kleger und Mehlhausen haben dies in ihrem Artikel zur europiischen Solida-
ritdt fir unterschiedliche auf europdischer Ebene auftretende Solidarititen durch-
gefiithrt. Sie betrachten dabei die Motivation der solidarisch Handelnden, die Aus-
richtung der Solidarleistung und die Akteursebene.™ Fiir jedes dieser Elemente ha-
ben sie unterschiedliche Ausprigungen festgestellt. So gibt es fiir die Ausrichtung
der Solidaritit eine horizontale und eine vertikale Dimension.” An diesem Vorge-
hen werde ich mich im Folgenden orientieren und zur Beschreibung der Verwen-
dungskontexte jeweils unterschiedliche Dimensionen vorschlagen. Dieses Vorge-
hen, die Verwendungsformen nach einem identischen Muster zu systematisieren,
wird es spiter einfacher gestatten, zur Ableitung des Prototyps die Gemeinsam-
keiten und Unterschiede zwischen den Verwendungsformen zu identifizieren. Die
ausgewihlten Ausprigungen' miissen dabei zur Erfassung und Beschreibung des
Begriffs nicht erschépfend sein und mit dem Auftreten von weiteren Verwendungs-
formen konnen auch andere Ausprigungen des Begriffs zentraler werden. Dies be-
trifft vor allem auch die im vierten Kapitel abgeleiteten gemeinsamen Elemente des
Prototyps. Wenn sich die Verwendung der Solidaritit dndert, dann wird sich dies
also ggf. auch in den Kernelementen des Begriffs widerspiegeln. Dazu aber spiter
mehr.

Ubersicht iiber die Differenzierungskriterien:

Subjekt der Solidaritit
Motivation zur Solidaritit

Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln

12 Kleger und Mehlhausen 2014, S. 84.

13 »Horizontal ist Solidaritdt, wenn sich die solidarisch Handelnden aufgrund ihrer dhnlich
wahrgenommenen Lebensbedingungen zu einem gemeinsamen Zweck verbiinden. [...] Ver-
tikal ausgerichtetist Solidaritit dagegen dann, wenn die wohlhabenderen den notleidenden
Gemeinschaftsmitgliedern aufgrund eines Verbundenheitsgefiihls beistehen.« (Kleger und
Mehlhausen 2014, S. 87).

14  Siehe Kapitel 2.6.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

103


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Formen der Solidaritat

. TFreiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritit?

«  Normativer Anspruch des Solidarititskonzeptes
- Bezug zur Gerechtigkeit

o Aktivvs. passiv

« Rdumliche Dimension

«  Grenzen der Solidaritit

- Transformationspotenzial

Die erste Ausprigung bezieht sich auf das solidarische Subjekt. Dies konnen Einzelperso-
nen, Gruppen, Nationalstaaten, Institutionen oder in einigen Fillen die Menschheit
als abstrakte Akteurin sein. Ein Beispiel kann in der Atomkraftbewegung gefunden
werden. Bei dieser sind die Akteur:innen der Solidaritit in den 1950er/1960er Jah-
ren Individuen, die die einzelnen Proteste organisieren und durchfithren. »Der Pro-
test gegen die Atomkraft wurde das entscheidende Bindeglied zwischen der 68er-
Studentenrevolte und der Umweltbewegung; ohne sie wire auch der Erfolg der Par-
tei der Griinen nicht zu erkliren.« (Radkau 2011) Die Partei Die Griinen als Instituti-
on wurde zu dieser Zeit eine wichtige Akteurin in diesem Solidarititskontext. Das
ndchste Kriterium ist die Motivation zur Solidaritit. Hier wird erfasst, womit eine Iden-
tifikation stattfindet bzw. welche Griinde Anlass zu einem solidarischen Verhalten
geben. Die Griinde konnen dabei Akteurs-spezifische moralische, normative, iden-
tifikationsstiftende und dhnliche Merkmale wie Einstellungen, Absichten, Wiinsche
oder Uberzeugungen sein. Die Motivation zur Solidaritit sind die Griinde der Sub-
jekte fiir das solidarische Handeln. Das Eintreten fiir eine gerechte Behandlung von
Frauen im Berufsleben auf Basis der eigenen Erfahrungen der Unterdriickung kann
als ein Beispiel hierfiir gesehen werden. Ein weiteres Differenzierungskriterium ist, ob
und inwieweit detaillierte Informationen iiber die Situation oder den Umstand, auf den sich
die solidarische Handlung bezieht, solidarischen Akteur:innen bekannt sein miissen oder nicht
(Hintergrundinformationen). Dieses Kriterium bezieht sich darauf, ob Akteur:innen
der Hintergrundkonsens ihrer Solidarititsgruppe bekannt ist oder nicht bzw. un-
ter welchen Bedingungen sie diese Kenntnisse erlangen. Ein weiteres Kriterium ist,
ob die solidarischen Handlungen bzw. die Solidaritdt freiwillig erbracht werden oder diesbe-
ziiglich Zwang auf den Akteur der Solidaritit ausgeiibt wird. Dabei werden unterschied-
liche Zwangsformen betrachtet: auf der einen Seite Zwang, der durch die Andro-
hung von Sanktionen entsteht, und auf der anderen Seite Zwang, der durch die Er-
wartungshaltung der Akteur:innen beziiglich sozialer Konsequenzen entsteht. Als
nichstes Kriterium zur Differenzierung verschiedener Solidarititsformen wird das Gegensatz-
paar aktiv vs. passiv (Aktivitit) gewdhlt. Dieses soll Aufschluss dariiber geben, ob soli-
darische Akteur:innen Handlungen vollziehen miissen, um als solidarisch zu gel-
ten, oder ob allein schon die innere Einstellung ausreichend ist. Hierbei wird not-
wendigerweise auch auf die Frage eingegangen, ob Handlung oder Einstellung den
Akteur:innen bewusst sein miissen. Die letzte Ausprigung bezieht sich auf die vdumliche

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Dimension, d.h., die Solidaritit findet im lokalen, nationalen, internationalen oder globalen
Rahmen oder Maf3stab statt. Um beim Beispiel der Anti-Atomkraft-Bewegung zu blei-
ben: In den 1950er/1960er Jahren wurde lokal begrenzt gegen den Bau von Atom-
kraftwerken oder Endlagern demonstriert. Erst in den 1980er Jahren haben sich die
lokalen Initiativen zu einer nationalen Bewegung zusammengeschlossen, mit der
sich dann immer mehr Menschen solidarisierten.” Als weitere nationale Auspri-
gung kann die Arbeiterbewegung »Solidarno$é« verstanden werden. Die Differen-
zierung erfolgt entlang des riumlichen Einzugsgebiets der jeweiligen Solidaritit.
Eine genauere Begriindung, warum eine Zuordnung der spezifischen Solidaritit
zur entsprechenden riumlichen Ausprigung erfolgt, findet sich in den jeweiligen
Unterkapiteln. Diese rdumliche Achse kann bei der spiteren Differenzierung der
Verwendungsformen moéglicherweise als eines der Hauptkriterien dienen.

Diese bisher betrachteten Ausprigungen des Begriffs wurden aus der Betrach-
tung der Teilsynonyme abgeleitet; sie sollen nun um weitere erginzt werden: Die
Darstellung des normativen Anspruchs des Solidarititskonzeptes ist das nichste Kriterium.
Dabei ist in erster Linie relevant, ob den Solidarititsformen eine oder mehrere nor-
mative Vorstellungen zugrunde liegen. Bei der Betrachtung der Global Justice Net-
works (GJN) durch Routledge und Cumbers™ wird beispielsweise darauf verwiesen,
dass sich diese alle kritisch gegen den Neoliberalismus wenden und im Kleinen oder
im Grof3en Alternativen umzusetzen versuchen. Die einzelnen Gruppierungen ver-
treten dabei unterschiedliche normative Anspriiche, die sie meistim Lokalen zu rea-
lisieren suchen, aber alle G]N zielen daraufab, z.B. die Lebensbedingungen oder die
Verteilung von Ressourcen zu verbessern. In einem weiteren Kriterium wird auf die Fra-
ge eingegangen, ob die Solidaritéitsform einen Bezug zur Gerechtigkeit hat bzw. Forderungen
nach Gerechtigkeit beinhaltet. Diese Betrachtung zielt darauf ab, zu betrachten, wel-
cher Status der Solidaritit selbst zukommt. Dies wird im hier nun folgenden Un-
terkapitel anhand eines Beispiels dargestellt, welches auch zur Verdeutlichung der
unterschiedlichen Ausprigungen dienen soll, die bei der Betrachtung der Solidari-
titsformen auftreten konnen.

Im Anschluss an die bisher vorgestellten Kriterien werden die fir die jeweilige
Solidarititsform durch die Autor:innen aufgezeigten Grenzen der Solidaritit zusam-
mengefasst. Dies dient in erster Linie nicht zur Differenzierung der Solidarititsfor-
men, sondern dazu, die Beschreibung zu vervollstindigen, um nach der Konstruk-
tion des Prototyps eine vorliufige Antwort auf die Abgrenzung der Solidaritit zu an-
deren Begriffen geben zu konnen. Fiir jede Solidarititsform wird zudem kurz her-
ausgearbeitet, ob ein Bezug zu anderen Formen der Solidaritit besteht, und ob, wie
bzw. unter welchen Voraussetzungen sich die Solidaritit in eine andere Form trans-
formiert. Dieses Transformationspotenzial der Solidaritdtsformen wird am Ende der Ar-

15 Radkau z011.
16 Routledge und Cumbers 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

105


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Formen der Solidaritat

beit dazu genutzt, die Verhiltnisse der Solidarititsformen zueinander und das ge-
genseitige Erneuerungspotenzial zu beschreiben. Neben diesen Differenzierungs-
kriterien wird es weitere thematische Besonderheiten geben, die bei den einzelnen
Solidarititsformen auftreten und die ich im vierten Kapitel aufgreifen werde. Die-
se spezifischen Charakteristika haben nicht die Qualitit von Differenzierungskri-
terien, daher werden sie separat betrachtet: Erstens werde ich noch einmal geson-
dert zur Betrachtung Individualismus vs. Kollektivismus Stellung beziehen, wobei
die in der Herausarbeitung der Solidarititsformen untersuchten Aspekte zusam-
mengefasst werden sollen. Die Fragen, ob die Solidarititsformen immer rezipro-
ke Handlungserwartungen beinhalten und wie das Verhiltnis der Solidarititsfor-
men zu moglichen patriotischen oder nationalistischen Ausprigungen der Solida-
ritit ist, wurde in den jeweiligen Darstellungen der Solidarititsformen nicht expli-
zit behandelt, es wurden lediglich an verschiedenen Stellen Hinweise darauf gege-
ben. Diese zuletzt aufgezihlten Charakteristika sollen zusammenhingend im vier-
ten Kapitel dargestellt werden.

In Erginzung zu den skizzierten vier grundlegenden Verwendungsformen der
Solidaritit und den in diesem Unterkapitel beschriebene Differenzierungskriterien
mochte ich im Folgenden beispielhaft eins herausgreifen und exemplarisch vorstel-
len. Fiir das Beispiel habe ich die unterschiedlichen Verhiltnisse von Solidaritit und
Gerechtigkeit gewihlt.”

3.1.1  Beispiel: Hypothesen zum Verhaltnis von Solidaritat und Gerechtigkeit

Wie schon in der Fragestellung erliutert, gehe ich davon aus, dass sich bei den un-
terschiedlichen Verwendungsformen unterschiedliche Auspragungen der Kriterien
nachweisen lassen, aber auch eine hinreichende Gemeinsamkeit, um einen Proto-
typ der Solidaritit herausarbeiten zu konnen. Die bisher identifizierten Verhiltnis-
se der beiden Begriffe zueinander sollen im Folgenden vorgestellt werden.

3.1.2  Primat der Solidaritat

In der ersten Verwendungsweise von Solidaritit als allgemeine Geschwisterlichkeit
zeigt sich, dass Solidaritit als ein grundlegendes Prinzip zu verstehen ist und dem-
nach Gerechtigkeitsurteile nachgelagert sind. Basis dafiir ist die Verwendung des
Solidaritatsbegriffes als christliches oder spiter menschliches Gebot der Nichsten-
liebe, welches diesem Prinzip den Vorrang einrdumt und gleichzeitig die Beziehung
der Menschen zueinander in familiendhnliche, natiirliche Bande setzt. Der Vorrang
ergibt sich, weil alle weiteren Gebote im Grundsatz der Nichstenliebe vereinigt wer-
den kénnen. Jedoch wird eine Vorrangstellung der solidarischen Beziehung nicht

17 Mau 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

nur in theologischen Schriften gefunden. So argumentiert Miinkler, dass Solidari-
tit in moralphilosophischen und sozial-theoretischen Schriften oft als unbegriin-
dete und vorausgesetzte Bedingung fiir Gesellschaften gesetzt wird, in denen Frei-
heit, Gleichheit und Gerechtigkeit als Kernwerte etabliert sind — jedoch ohne dass
er dabei ausfiihrt, welchen Ursprung und welche Bedingungen die notwendige So-
lidaritit selbst hat.”® In Anlehnung an die aus dem Lissabon-Vertrag festgehaltene
Stellung der Solidaritit innerhalb der EU scheint ebendies auch zumindest auf eine
Auslegung der Solidaritit im Vertrag zuzutreffen: Solidaritat wird als ein zentrales
Prinzip der EU gesehen, ohne dabei selbst notwendige Vorbedingungen zu haben.
Brunkhorst kritisiert diese Auslegung der Solidaritit innerhalb der EU gerade des-
wegen, weil in der EU nur eine institutionalisierte Solidaritit in einem technokra-
tischen Konstitutionalisierungsprozess vorherrscht.”

3.1.3 Gegenseitigkeit von Solidaritat und Gerechtigkeit

Die zweite Verwendungsweise von Solidaritit als sozialintegratives Moment zeigt
ein anderes Verhiltnis von Solidaritit und Gerechtigkeit. Ausgehend von der Hypo-
these, dass solidarische Beziehungen die Individuen — vermittelt durch die in der
Arbeitsteilung erfahrene Abhangigkeit - letztlich in die Gesellschaft integrieren und
somit den gesellschaftlichen Zusammenhalt und die Etablierung einer gerechten
Gesellschaft sicherstellen, ist fiir Durkheim eine Grundbedingung einer minimalen
Solidaritit, dass die Mitglieder sich als Gleiche anerkannt fithlen und demnach das
Verhiltnis zwischen der Gesellschaft und ihren Mitgliedern insgesamt als gerecht
beschrieben werden kann.*® Wenn in einer Gesellschaft diese Bedingung nicht an-
zutreffen ist, stellt sich die Frage, wodurch eine gerechte(re) Gesellschaft iiberhaupt
erreicht werden kann, wenn nicht auf einer solidarischen Basis. Das Auftreten von
pathologischen Momenten in einer Gesellschaft stellt fiir den gegenwirtigen und
den zukiinftig zu entwickelnden Zusammenbhalt - und somit fiir die erfolgreiche
Integration der Individuen in die Gesellschaft — eine zentrale Herausforderung dar.
Innerhalb der EU entstehen gerade entlang dieser Bedingungen Spannungen, die
iiberhaupt das Aufkommen einer mehr als niedergeschriebenen Solidaritit behin-
dern. Einigkeit scheint im Allgemeinen darin zu bestehen, dass eine Verwirklichung
der Solidaritit noch nicht in ausreichendem Maf erreicht wurde. Die Schaffung ei-
nes europiischen Aktivvolkes bzw. einer europiischen Nation,* welche sich ihrer
Abhingigkeit voneinander und ihrer geteilten Vorstellungen bewusst ist, wire eine
Losung. Die Frage, die sich hier stellt, ist, wie ein hinreichendes Maf3 an Solidaritit

18 Minkler 2004.

19 Brunkhorst 2002, Davey 2014 und Gabriel und Rendckl 2012.
20  Durkheim 1992, S. 480.

21 Brunkhorst 2002, S. 224ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

107


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Formen der Solidaritat

iiberhaupt etabliert werden kann — insbesondere unter der erschwerenden Bedin-
gung, dass kein europiischer Wertekonsens zu bestehen scheint. Eine solidarisch
zusammengehaltene soziale Einheit braucht einen direkten und aktiv gestalteten
Bezug zur sozialen Gerechtigkeit, welche wiederum schwerlich ohne Solidaritit er-
reicht werden kann. Als eine Arbeitshypothese lisst sich somit festhalten, dass von
einer wechselseitigen Verwiesenheit von Solidaritit und Gerechtigkeit ausgegangen
werden kann.**

Eine Spielart der wechselseitigen Beziehung von Solidaritit und Gerechtigkeit
lasst sich durch die Ausarbeitungen von Habermas darstellen. Er vertritt die An-
sicht, dass Solidaritit das notwendige »Andere der Gerechtigkeit« ist. Habermas’
Beschreibung von Solidaritit als dem anderen der Gerechtigkeit® basiert darauf,
dass eine Gerechtigkeitsethik erginzt werden muss durch eine direkte Anteilnahme
der Individuen am Schicksal anderer, wie sie die in der Lebenswelt ausgebildete so-
lidarische Einfithlung darstellt. Neben dem praktischen Vorrang der Solidaritit zur
Realisierung der Gerechtigkeit in sozialphilosophischer Hinsicht ordnet Habermas
die Solidaritit der Gerechtigkeit aus einem moralphilosophischen Blickwinkel un-
ter.”* Solidaritit konnte somit die in der Lebenswelt verankerte praktische Voraus-
setzung fir Gerechtigkeit sein. Bei Honneth wird, insbesondere in der normativen
Rekonstruktion der Sphire der demokratischen Willensbildung, zusammenfassend
dargestellt, dass ausgehend von einem auf der nationalen Identitit, also die Na-
tion prigenden Ereignisse und Wertevorstellungen aufbauenden Zusammengeho-
rigkeitsgefithl mit der Zeit hinreichend Vertrauen zueinander und somit Solidaritit
untereinander entstehen kann.* Gerade diese im Nationalstaat entstandene Soli-
daritit, welche einer ganzheitlichen Integration in den Nationalstaat dient, umfasst
sowohl den politischen/staatsbiirgerlichen als auch den familiiren und den 6kono-
mischen Lebensbereich. Dabei besteht fiir Honneth scheinbar ein Zusammenhang
zwischen der zur Integration der Subjekte in den demokratischen Willensbildungs-
prozess notwendigen solidarischen Einstellung und den als gerecht geltenden insti-
tutionellen Gegebenheiten einer bestehenden Nation. Letztere sollen dazu beitra-
gen, die solidarischen Einstellungen zu férdern.>®

22 Diese Hypothese scheintjedoch an die Pramisse gebunden zu sein, dass weder ein Minimum
an Solidaritit noch eine stabile Basis fiir Gerechtigkeit in der Gesellschaft verwirklicht ist.

23 Habermas1991, S.70.

24 Schnabl 2005, S. 321.

25  Honneth 2011, S. 619.

26  Honneth 2011, S.77 und S. 610.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

3.1.4  Gerechtigkeit als Ziel der Solidaritat

In der dritten Verwendungsweise von Solidaritit als Legitimititsquelle des Sozial-
staates wird das Erreichen von sozialer Gerechtigkeit als Ziel der kollektiven Hand-
lungen gesehen. Solidaritit ist dabei das zur Handlung verpflichtende Prinzip bzw.
die Legitimitdtsquelle fiir die Argumentation, dass bestimmte Beschliisse umge-
setzt werden miissen. Dementsprechend kann die soziale Gerechtigkeit eine eigen-
stindige Norm sein — zum Erreichen derselben muss jedoch ein gewisses Maf3 an
Solidaritit vorausgesetzt werden. Der besondere Fall der institutionalisierten Soli-
daritit verweist eben darauf, dass Solidaritit vorausgesetzt und nicht niher hinter-
fragt muss. Es konnte davon ausgegangen werden, dass erstens Solidarititin jedem
kollektiven Gebilde angetroffen wird und sich zweitens durch die Steigerung von
sozialer Gerechtigkeit auch die instrumentalisierte Solidaritit bestirkt und riick-
wirkend legitimiert. Es besteht jedoch auch die Méglichkeit, dass die durch die in-
stitutionalisierte Solidaritit zu erreichenden Ziele von den Betroffenen abgelehnt
werden. Eine aktive (gefiithlte) Solidaritit wird in dieser Diskussion nur insofern be-
rithrt als eine Gemeinsamkeit der Werte und Ziele in der Gesellschaft vorausgesetzt
werden, auf deren Basis sich dann eine institutionalisierte Solidaritit rechtfertigt.*”

Fir die politische Solidaritit lisst sich festhalten, dass in diesem Fall die soli-
darischen Beziehungen daraufabzielen, gerechte gesellschaftliche Bedingungen zu
etablieren. Wie schon im vorherigen Abschnitt beschrieben, dient die Solidaritat als
Mittel bzw. Handlungsmotivator dazu, gerechte Ziele zu erreichen, wobei gerade
die geteilte Erfahrung von Ungerechtigkeit als Grundpfeiler von Solidaritit dienen
kann.

3.1.5 Solidaritat als Gerechtigkeitsprinzip

Eine weitere Arbeitshypothese zum Verhiltnis von Gerechtigkeit und Solidaritit,
die einen Bezug zur instrumentellen Solidaritit hat, ist die Frage, ob Solidaritit
nichtauch als ein Teil der Gerechtigkeit bzw. ob Solidaritit als Gerechtigkeitsprinzip
interpretiert werden kann. Steinvorth diskutiert diese Hypothese im Zusammen-
hang mit seiner Untersuchung, ob Solidaritit erzwingbar sein kann.?® Diese Frage
ist fiir den Kontext meiner Arbeit insofern relevant, als durch die Deutung der So-
lidaritat als Rechtsprinzip — bzw. durch die allgemeine Verankerung von solidari-

27  Fureineumfassende Betrachtung dieses Verhiltnisses von Solidaritdt und Gerechtigkeit soll-
te im Weiteren die Bedeutung und Position des Rechts untersucht werden. Denn soziale
Gerechtigkeit wird als eigenes Rechtsprinzip behandelt und durch die Sozialgesetzgebung
verwirklicht. Schon Durkheim kam durch seine Studien zu dem Schluss, dass sich durch die
wachsende Stabilitat von sozialen Gefiigen und die Herausbildung geteilter Werte deren So-
lidaritat intensiveren und letztlich in Rechtsform ausdriicken wird.

28  Steinvorth 1998.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Formen der Solidaritat

schen Leistungen im Recht — auf eine erzwingbare Solidaritit von anderer Qualitit
und anderem Umfang verweist als die im Forschungsstand niher diskutierte So-
lidaritit im Sozialstaat. Lief3e sich beweisen, dass ein erzwingbarer Anspruch auf
Solidaritit aus Griinden der Gerechtigkeit besteht, dann stiinde dies der Interpre-
tation von Solidaritit als einem eigenstindigen Prinzip neben der Gerechtigkeit, wie
sie z.B. im Lissabon-Vertrag vertreten ist, entgegen. Steinvorth geht von der These
aus, dass die Ideen der Solidaritit und der Gerechtigkeit letztlich diejenigen sind,
die kleine Gruppen (freiwillige oder verwandtschaftliche) zusammenzuhalten. »Die
Solidaritit[...], hat die Eigenart, zugleich formal und materiell bestimmt zu sein. Sie
muss eine bestimmte Materie verwirklichen, nimlich das Wohl oder doch die Not-
linderung der Menschen, denen sie gilt, aber muss auch um einer Sache willen erfol-
gen, nimlich weil ein Recht verletzt wird oder zu werden droht.« (Steinvorth 1998,
S. 66) Steinvorths Argumentation baut darauf auf, dass er das Fundament des Li-
beralismus, das Privateigentum, um einen Anspruch auf das natiirliche Gemeinei-
gentum ausdehnt. Erzwingbare Solidaritit als Teil der Gerechtigkeit wire demnach
bei einer Verletzung des Anspruches auf einen Anteil am Gemeinschaftseigentum
oder aber auch bei institutionell abhelfbarem (unverschuldetem) Mangel in Bezug
auf angeborene Naturgiiter gegeben.”

Zusammengefasst lassen sich die Beziehungen der Solidaritit zur Gerechtigkeit
wie folgt differenzieren: Im ersten Fall geht die Solidaritit der Gerechtigkeit vor-
aus. Im zweiten Fall sind sie als gleichwertig zu verstehen, da sie sich gegenseitig
befordern. Der dritte Fall ihnelt zunichst dem ersten, da auch hier die Solidaritit
der Gerechtigkeit vorausgeht, indem Solidaritit zum Erreichen von Gerechtigkeit
benétigt wird. Der Unterschied liegt jedoch darin, dass im ersten Fall Solidaritat
als eine generelle Grundbedingung fiir jegliches menschliche Zusammenleben ge-
sehen wird und Werte wie Gerechtigkeit erst durch diesen grundlegenden Zusam-
menhalt etabliert werden konnen. Wenn man fiir den dritten Fall die politische So-
lidaritit betrachtet, verindert sich die Beziehung der beiden Begriffe dahingehend,
dass konkrete gerechte Situationen/Zustinde als das Ziel der Solidaritit angesehen
werden. Die Motivation zu solidarischen Handlungen erfolgt hierbei im Kontext ei-
ner gerechten Vorstellung von spezifischen Formen des guten Lebens. Im ersten Fall
ist Solidaritit hingegen eine Grundannahme, die nicht zwingend im Kontext von
Handlungen gesehen werden muss. AbschlieRend wird Solidaritit im vierten Fall
selbst als ein Teil der Gerechtigkeit gesehen, da sie hier als ein Gerechtigkeitsprin-
zip betrachtet wird.

Nachdem nun die Kriterien, die ich zur Differenzierung der Solidarititsformen
nutzen mochte, vorgestellt wurden und die Beschreibung der Formen beginnen
kann, sind noch zwei Aspekte anzumerken: Erstens mochte ich betonen, dass
durch die bestindigen Verinderungen der konkreten Solidarititsausprigungen

29  Steinvorth 1998, S. 71.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

auch andere Kriterien relevant und dem Prototyp zugefithrt werden konnen. Und
zweitens mochte ich vorab darauf hinweisen, dass jeder Beschreibung einer Soli-
daritatsform eine kurze allgemeine Einfihrung und ein Beispiel aus der Praxis zur
Hlustration vorangestellt ist. In den nun folgenden Unterkapiteln sollen nun die
vier Solidarititsformen anhand der Differenzierungskriterien analysiert werden.

3.2 Sozialintegrative Solidaritat

Die Handwerkerehre

Beispiele fur die sozialintegrative Solidaritat lassen sich insbesondere dann finden,
wenn die Integrationsleistung der Solidaritat nicht funktioniert und eine Stérung vor-
liegt.

Inder Handwerkerehre verbinden sich der Beruf und eine moralische Vorstellung. Die
Handwerkerehre ist ein Ehrenkodex, der das Verhalten, die Arbeitsqualitit und das
Verhaltnis zwischen den Mitgliedern der Partikulargruppe regelt.

Gerade auf der Tippelei haben Handwerkerehre und Zunftzugehérigkeit eine zen-
trale Bedeutung, denn durch sie wird dem anderen, der sich dem Wandernden, al-
so Fremden gegeniiber durch finanzielle Unterstiitzung oder die Bereitstellung von
Unterkunft oder Verpflegung solidarisch zeigen kann, eine Ehrhaftigkeit bescheinigt.
Die Handwerkerehre wird nicht thematisiert, sofern sie nicht verletzt wird. Der Eh-
renkodex regelt somit die Erwartungshaltung zwischen der Partikularguppe und der
Gesellschaft sowie auch innerhalb der Partikulargruppe.

Eine Verwendungsform der Solidaritit, die man bei zahlreichen Autor:innen wie
Sally Scholz, Emile Durkheim, Simon Derpmann oder Charles Taylor findet, die
entweder diese Verwendungsform explizit herausarbeiten oder aber ihre Vorstel-
lung von Solidaritit von dieser abgrenzen, ist die Solidaritit als sozialintegratives
Moment. Diese Verwendungsform der Solidaritit kann als klassische soziologische
Ausprigung des Solidarititsbegriffes verstanden werden, die ihren Ursprung in den
Werken Emile Durkheims hat, aber sie findet auch immer noch Beriicksichtigung
in jiungeren Diskursen der politischen Theorie bzw. der praktischen Philosophie,
wie bei Axel Honneth oder Charles Taylor. Je nach Autor werden unterschiedliche
Facetten dieser Verwendung der Solidaritt stirker oder schwicher betont. Im
Folgenden sollen diese zentralen Aussagen entlang der in Kapitel 3.1 bereits vorge-
stellten Differenzierungskriterien vorgestellt werden. Beginnen werde ich damit,
einige besondere Merkmal der Verwendungsform hervorzuheben, um dann die
einzelnen Differenzierungskriterien separat auszufithren.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n2

Formen der Solidaritat

Jaeggi und Celikates beschreiben in ihrer Einfithrung in die Sozialphilosophie®
Solidaritit als einen Begriff, der normative (normative Erwartungen) und deskrip-
tive Komponenten (ein faktisches soziales Band) in sich eint. »Zusammenfassend
lasst sich daher sagen, dass Solidaritit eine symmetrisch-reziproke und nicht-in-
strumentelle Beziehung des Fiireinander-Einstehens auf Grundlage geteilter Her-
ausforderungen, Erfahrungen oder Projekte ist und mit dem Anspruch der Legi-
timitit verbunden ist.« (Jaeggi und Celikates 2017, S. 39) Die Reziprozitit, die sie
meinen, ist eine erweiterbare, die nicht auf eine solidarische Gruppe festgelegt ist.
Solidaritat ist nicht einfach gegeben, sondern wird durch die Praxis der Solidari-
tatsgruppe geschaffen. Sie folgen damit Shelby, der Solidaritit auch als aktives Ver-
mogen versteht und nicht als urspriingliche Verbundenheit.

Die sozialintegrative Solidaritit kann als Idee einer Solidargemeinschaft ver-
standen werden, die zwischen den Individuen einer Gesellschaft oder Gemeinschaft
aufgrund einer gemeinsamen Geschichte oder gemeinsamen Schicksalen, Werten
oder Zielen entsteht. Die Individuen werden durch das Geteilte zueinander in Bezug
gesetzt und somit auch zur Gemeinschaft bzw. Gesellschaft, wobei hier ein geteiltes
Verantwortungsbewusstsein eintreten kann.

Damit ist auch schon ein die Verwendungsform prigendes Element angespro-
chen: Diese Form der Solidaritit kann als ein Prinzip verstanden werden, das den
Zusammenhalt von Gemeinschaft und Gesellschaft durch die Integration der Indi-
viduen in dieselbe sicherstellt. Als Beispiel dieser Integration kann die Ausarbeitung
der mechanischen Solidaritit bei Durkheim verstanden werden. Die mechanische
Solidaritit wird von Durkheim auf archaische Gemeinschaften bezogen: Die einzel-
nen weisen hier noch eine viel gréfere kulturelle Ahnlichkeit (Vorstellungen, Wer-
te, Gewohnheiten etc.) zueinander auf als in modernen Gesellschaften, woraus sich
ein Kollektivbewusstsein ergibt, welches fiir eine stabile Gesellschaft notwendig ist
und diese erst konstituieren und erhalten kann. Die Bewegungen der Gesellschaft
werden durch die Ahnlichkeit ihrer Mitglieder harmonischer und die Ahnlichkeit er-
moglicht es auch erst, einen Zusammenschluss im Grof3eren zu sichern. Die Solida-
ritit erwichst demnach aus den Ahnlichkeiten zueinander und der fortdauernden
Bestitigung dieser Gleichartigkeit. Die Solidaritit in archaischen Gemeinschaften
rithrt daher, dass in ithnen keine im modernen Sinn individuellen Persénlichkeiten
existieren, sondern sie sich aus dhnlichen Segmenten zusammensetzen, die einen
festen Platz und eine feste Rolle in der Gemeinschaft haben.** Aber auch in mo-
dernen Gesellschaften hat die Verwendungsform der sozialintegrativen Solidaritit
noch immer eine Bedeutung fiir den Zusammenhalt. Brunkhorst beschreibt dies
wie folgt: »Dialektisch vereint Solidaritit Gegensitze, Widerspriiche, Differenzen.

30 Jaeggiund Celikates 2017.
31 Durkheim 1992, S.155-160.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Die>noch zusammenhaltbare« Verschiedenheit, Heterogenitit und Fragmentierung
ist das >Mafd der Solidaritit«.« (Brunkhorst 2002, S. 14)

Damit steht im Zusammenhang, dass diese Form der Solidaritit kontextabhin-
gig fur die jeweilige Gesellschaft variabel ist. Dies bedeutet, dass das Individuum
immer schon aus einer bestimmten Tradition und einer bestimmten Zivilisation
hervorgeht und sich die Solidaritit genau auf diesen gemeinsamen Hintergrund
bezieht. Taylor bezieht dies auf die Entstehung des modernen Individuums, wel-
ches das Ergebnis einer bestimmten Entwicklung ist. Ohne diese Entwicklung wire
das gemeinsame Selbstverstindnis der Individuen nicht gegeben. Um das Fortbe-
stehen der modernen Gesellschaften zu sichern, ist eine Identifikation mit den da-
mit verbundenen gesellschaftlichen Grundwerten unerlisslich.** Unabhingig von
dem spezifischen gesellschaftstheoretischen Kontext sind die Individuen aber auch
in einen konkreten sozialen und politischen Kontext ihrer Nation oder Gruppe ein-
gebunden, von dem sie sich nicht unmittelbar l6sen konnen. Dieser Kontext lisst
sich durch die Integrationsleistung der Solidaritit erreichen.

Die von Durkheim rekonstruierte mechanische Integration der Einzelnen in die
Gemeinschaft beschreibt dabei zugleich eine unbewusste Abhingigkeit der Einzel-
nenvoneinander und deren Abhingigkeit von der Gemeinschaft. Diese grundlegen-
de Abhingigkeitist auch in der modernen Gesellschaft noch zwischen den Individu-
en und der Gesellschaft zu finden. Dies lisst sich am Beispiel von Durkheims orga-
nischer Solidaritit weiter verdeutlichen. Das Individuum ist erstens mit der Gesell-
schaft verbunden, durch ihre Funktion als Garant fiir jegliche Vertragsabschliisse,
zweitens mit weiterhin bestehenden Kollektivgefiithlen und -praktiken und drittens
mit einem »System von verschiedenen und speziellen Funktionen, die bestimmte
Beziehungen vereinigen« (Durkheim 1992, S. 181). Dabei treten all diese Formen der
Gesellschaft fiir das Individuum als eine zugleich auf. Die Gesellschaft ihrerseits be-
darf grundsitzlich des Individuums fiir ihre Existenz, weswegen sie auch ein Inter-
esse daran hat, die Individuen zusammenzuhalten und gleichzeitig doch weit genug
voneinander zu trennen, um Konflikte zu vermeiden. Die Beziehung basiert dabei
darauf, dass die Gesellschaft die Menschen als Mitgestalter betrachten muss, de-
nen gegeniiber sie auch Pflichten hat. Mit dem Auflgsen der Kollektivgemeinschaft
inden archaischen Gemeinschaften organisieren sich die Individuen zunehmend in
Sekundirgruppen innerhalb einer Gesamtgesellschaft, die wiederum vom Staat zu-
sammengehalten werden. Durch das Heraustreten des modernen Individuums be-
steht eine Aufgabe des Staates darin, die grundlegenden Bedingungen fiir das Indi-
viduum und dessen Konstitution aufrechtzuerhalten, d.h., es vor der Unterwerfung
durch die Gesellschaft oder durch sekundire Gruppen zu beschiitzen. Dabei ist zu

32 Zurcher1998, S.145.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

N4

Formen der Solidaritat

betonen, dass sich das Individuum erst durch den Staat und dessen Gesetzgebung
konstituieren kann.*

Die Integration des Individuums in die bestehende Gesellschaft oder Gemein-
schaft sichert dabei neben deren Fortbestehen auch eine gelungene Selbstverwirk-
lichung des Individuums. Fiir Honneth ist dies die dritte Form der Anerkennung,
namlich die intersubjektive gegenseitige Anerkennung der Individuen mithilfe der
symmetrischen Wertschitzung als soziale Wesen. In dieser symmetrischen Wert-
schitzung vergewissern sich die Individuen in einer Gesellschaft oder einer Gruppe
ihres Verstindnisses als der Person, die sie sind und fiir die sie einstehen.>* Hier-
aus kénnen fiir Honneth Kimpfe um Anerkennung entstehen. Tully weist allerdings
daraufhin, dass diese Kimpfe um Anerkennung sich nicht auf ein Spektrum von de-
finierbaren kulturellen und identititsbedingten Konflikten begrenzen lassen, da sie
auch auf anderen Feldern wie z.B. Ressourcenverteilung ausgetragen werden und
eine eindeutige Trennung nicht moglich ist. Dies betrifft auch die Norm der wech-
selseitigen Anerkennung selbst, die inkl. ihrer Verfahrenspraktiken bestindig selbst
in der Aushandlung befindlich ist.* »Zusammenfassend kann man sagen, dass die
Suche nach einer Losung von Konflikten um Anerkennung die Form eines Dialoges
hat, alle sozialen Bereiche betrifft, nicht von anderen Arten des Konfliktes zu tren-
nen ist und in der Praxis immer wieder von neuem begonnen werden muss.« (Tully
2009 S. 98)

Ein weiteres zentrales Merkmal dieser Verwendungsform ist die Exklusivitit
oder Partikularitit der Solidaritit. Durch dieses Merkmal ist keine Universalisier-
barkeit dieser Solidarititsform gegeben. Dies ldsst sich mit David Heyd, der sich
unter Bezug auf Chantal Mouffe mit der Frage auseinandersetzt, ob eine universale
Motivation fiir Kooperationen gefunden werden kann, zeigen: »Solidarity, I suggest,
is a form of bonding, which is partly given, partly created by a group of people, on
the basis of a shared past, a present interest, hopes for the future, or engagement in
an enterprise directed to the realization of common values.« (Heyd 2007, S. 119) Da-
mit schlief3t er sich dem agonistischen Verstindnis Mouffes an und projiziert dies
auf die Motivation und Dynamik zwischen unterschiedlichen Solidarititsgruppen.
Da das Band der Solidaritit zu einem Teil durch die Gruppe selbst aktiv gestaltet
wird und dies mittels einer Abgrenzung zu anderen Gruppen erfolgen kann, sind
die Exklusivitit und das potenziell agonistische Verhiltnis der Gruppen zueinan-
der nach seinem Verstindnis Merkmale der Solidaritit. Dies hat fiir ihn die Konse-
quenz, dass eine universale Solidaritit nicht moglich ist. Dieser Aspekt wird spiter

33 Durkheim1999, S. 94 und S. 96ff.

34  Honneth 1994. Auf diesen Aspekt werde ich bei der Verwendungsform der politischen Soli-
daritat noch ndher eingehen. Siehe Kapitel 3.4.

35  Tully 2009, S. 96ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

im Zusammenhang mit der Verwendungsform der universalen Solidaritit wieder
aufgegriffen.

Aber in diesem Kontext zeigt sich nicht nur die Exklusivitit, sondern auch die
generelle Kontextabhingigkeit.*® Durch den gemeinsamen Hintergrundkonsens in
der Gesellschaft, der diese zusammenhilt, wird zugleich eine Abgrenzung zu ande-
ren Gesellschaften mit einem unterschiedlichen, aber durchaus dhnlichen Hinter-
grundkonsens etabliert. Je unterschiedlicher die Solidarititsgruppen voneinander
sind, d.h. je eindeutiger sie anhand ihres bewussten Teils des Hintergrundkonsens
voneinander differenziert werden kdnnen, desto grofier ist auch die Bereitschaft der
Akteur:innen, ihren Beitrag zur eigenen Solidarititsgruppe zu leisten, wenn eine
erfolgreiche Integrationsleistung vorliegt. Dies ist ein Aspekt, den Miinkler hervor-
hebt. Er weist im Hinblick auf das Integrationspotenzial der Solidaritit darauf hin,
dass die Solidaritit umso effektiver ist, je klarer die Differenzierung der Gruppen ist
und damit letztlich auch die Exklusionseffekte sind. Zugleich tritt ein zweiter Effekt
zutage: Je ausgepragter die Integrationsleistung der Gruppe ist, desto eher werden
die Gruppe und jedes ihrer Mitglieder grofiere Opfer und Leistungen freiwillig ak-
zeptieren.’” Somit besteht ein direkter Zusammenhang zwischen der Exklusivitit
von Gruppen und der Beitrags- und Opferbereitschaft der Mitglieder. Dies bedeu-
tet auch, dass weniger klar definierte Gruppen bzw. solche Gruppen, die Mitglieder
einfacher aufnehmen und »austreten lassen«, weniger solidarische Leistungen von
ihren Mitgliedern erwarten konnen.

3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidaritat

Die Akteur:innen bei der sozialintegrativen Verwendungsform der Solidaritit
sind fiir die verschiedenen in dieser Arbeit betrachteten Autor:innen kollektivierte
Individuen, die sich in kleinen bis grofien Gruppen zusammentun.*® Der Zusam-
menhang oder die notwendige Abhingigkeit zwischen Kollektiv und Individuum
sind fiir die Akteur:innen dieser Solidarititsform prigend. Die Akteur:innen kén-
nen Partikulargruppen sein, aber auch Nationen oder die Zivilgesellschaft als
abstrakte Formationen — also eine relativ fassbare Gruppe, die sich aus Individuen
zusammensetzt, die sich durch etwas Geteiltes von anderen abgrenzt. Die Grup-
pe kann insofern als aktiv Handelnde verstanden werden, als sie z.B. Forderungen
stellt, welche die Gesamtheit der Interessen oder Positionen der Gruppenmitglieder
betreffen. Einzelne Individuen kénnen dabei als Sprachrohr oder Reprisentant:in-
nen fiir die ganze Gruppe auftreten. Es ist aber nicht notwendig, dass die Gruppe

36  Vgl. Brunkhorst 2002.
37  Minkler 2004, S. 20f.
38  Vgl. Ziircher 1998, Scholz 2008, Honneth 2010 und Durkheim 1992.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

Formen der Solidaritat

ein Gesicht oder eine:n Sprecher:in hat. Einzelne sind in den meisten Fillen den Soli-
darititsmechanismen passiv unterworfen und erfiillen oft unbewusst solidarische
Handlungen, weil diese die gesellschaftlich konformen Handlungen sind. Sie kén-
nen aber auch handelnde Subjekt werden, wenn sie sich z.B. gegen unsolidarische
Handlungen Anderer wenden. Beide Auspriagungen sind moglich, wobei bei einer
funktionierenden sozialintegrativen Solidaritit »der Einzelne« kein:e Akteur:in ist,
sondern es erst dann werden kann, wenn die soziale Integration gestért ist.

Eininteressanter Aspekt in der Diskussion um das Subjekt der Solidarititist die
Frage, ob abstrakte Formationen wie Nationen solidarisch und somit Akteur:innen
der Solidaritit sein kénnen.* Fiir diese Verwendungsform kann die Frage so be-
antwortet werden, dass auch abstrakte Formationen wie die Nation durchaus Ak-
teur:innen der Solidaritit sein kénnen, sofern sie zentraler Bestandteil der Inte-
grationsleistung der Solidaritit sind. Das Geteilte der Gruppe wird zwar durch die
Individuen konstituiert, ist aber in seiner Abstraktheit nur der Gruppe zu schreib-
bar. Daher ist die Gruppe zugleich auch Akteur der Solidaritit. Es geht dabei um
mehr als um die individuelle Vorstellung des Geteilten. In Durkheims Kollektivbe-
wusstsein wird dies beispielhaft ausgedriickt, wenn es sich als die Gesamtheit der
geteilten Vorstellungen einer Gruppe durchaus iiber Generationen hinweg beschrei-
ben lisst.*® Gerade bei der Betrachtung der sozialintegrativen Solidaritit, die den
Hintergrundkonsens einer Gemeinschaft oder Gesellschaft beschreibt bzw. deren
Zusammengehorigkeitsgefithl hervorbringt, wird von einigen Autor:innen wie z.B.
Bierhoff Solidaritit als ein Gefiihl verstanden.* Im Hinblick auf die Frage, ob Soli-
daritit ein Gefiihl ist, sei an dieser Stelle schon einmal vorweggenommen, dass bei
der Einfithrung der instrumentellen Solidaritit eine Solidaritit zwischen Organisa-
tionen, Institutionen und Staaten herausgearbeitet wird, die nicht auf dieser Ebene
operieren kann, da Individuen hier nur als aggregierte Akteur:innen auftreten.

Die Gruppe als Subjekt der Solidaritit tritt bei dieser Verwendungsform jedoch
nur in ihrem Bezug zum Individuum auf und nicht in Bezug zu anderen abstrakten
Gebilden, z.B. zu anderen Nationen, da der Kern von dieser Verwendungsform die
Integration der Individuen ist. Daher sind die Individuen auch die Subjekte dieser
Form der Solidaritit. Die Autoren unterscheiden unterschiedliche Arten von Grup-
pen, die sich herausbilden konnen. Fiir Durkheim sind dies die Berufsgruppen bzw.
Sekundirgruppen,** bei Habermas ist es die Kommunikationsgemeinschaft.

Zusammengefasst kann das Subjekt der Solidaritit fiir diese Solidarititsform
kollektivierte Individuen und Gruppen sein.

39  Heyd 20072007, S.126.
40  Durkheim 1992, S.130.

41 Bierhoff1998.

42 Durkheim 1992, S.183.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

3.2.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln

Eine grundsitzliche Unterscheidung, die bei der sozialintegrativen Verwendungs-
form gemacht werden muss und die sie auch von anderen Verwendungsformen un-
terscheidet, ist, ob das solidarische Handeln bewusst ist oder nicht. Bei dieser Ver-
wendungsform wire dies auf die soziale Integration mittels Solidaritit zu beziehen.
Sozialintegrative Solidaritit kann auf der einen Seite bewusst sein, auf der anderen
Seite aber auch als zweite Natur und somit unbewusst auftreten.

Fiir die sozialintegrative Solidaritit als zweite Natur kann die mechanische Soli-
daritit Durkheims als Beispiel angefiihrt werden: Die Individuen sind hier so stark
in die Gemeinschaft integriert, dass sie nahezu vollstindig mit dem Kollektivbe-
wusstsein iibereinstimmen. Die solidarischen Handlungen - z.B. Rechtsbefolgung
ohne das Bewusstsein, dass sie geltendes Recht befolgen — kénnen als habitualisier-
te Praktiken verstanden werden. Dies bezieht sich darauf, dass die Individuen hier
mit dem gelten Recht in einem hohen Maf3e in ihrer Wertevorstellung tibereinstim-
men und nicht durch Sanktionen zu normenkonformem Verhalten bewegt werden.
Die Erwartungsstabilitit sollte bei der sozialintegrativen Solidaritit zu einem Grof3-
teil auf den Gemeinsamkeiten des Kollektivs und deren Normen basieren. Wenn die
Erwartungsstabilitit nur noch durch das Recht und Sanktionsmafinahmen sicher-
gestellt werden wiirde, dann wiren die im Recht festgeschriebenen Normen nicht
mehr konform zur Gemeinschaft. Auf diesen Aspekt werde ich an spiterer Stelle zu
den Transformationspotenzialen der instrumentellen Solidaritit noch weiter ein-
gehen. Wie wir eingangs beim Vertrauen Hartmanns gesehen haben, kommt eine
solche Form der sozialintegrativen Solidaritit dem Grundvertrauen in die soziale
Welt nahe. Ein Hinterfragen der sozialen Welt und des Geteilten vonseiten der In-
dividuen findet dabei nicht statt. Auch Luhmann beschreibt diesen Aspekt dahinge-
hend, dass die Akteur:innen in ihren sozialen Interaktionen von gesellschaftlichen
Grundwerten ausgehen und auf diese vertrauen, ohne dass es ihnen in diesem Mo-
ment oder generell bewusst sei muss.

In diesem Zusammenhang sei auf das Recht als eine in differenzierten Sozi-
alsystemen auftretende Sanktionsmafinahme verwiesen. Luhmann unterscheidet
das Verhiltnis von Recht und Vertrauen in einfachen und differenzierten Sozialsys-
temen dahingehend, dass in Sozialsystemen, die auf einer direkten Bekanntheit der
Beteiligten aufbauen, Recht und Vertrauen kongruent zueinander sind, wihrend sie
in differenzierten Systemen stirker auseinandertreten. »Die Differenzierung erfor-
dert, dass Vertrauen und Recht weitgehend unabhingig voneinander operieren und
nur noch durch mehr allgemeine Bedingungen ihrer Moglichkeit verkniipft und dann
nach Bedarf in wichtigen Einzelfragen koordiniert werden.« (Luhmann 1973, S. 37)
Vertrauen darfjedoch nicht auf die Moglichkeit der Sanktion durch das Recht redu-
ziert werden, da auch andere Faktoren beim Vertrauen relevant sind, die eine nicht
auf Sanktionen setzende Risikominimierung darstellen. Die Griinde und die Moti-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

n7


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n8

Formen der Solidaritat

vation fiir solidarisches Handeln liegen hier somit in der quasi-natiirlichen Uber-
einstimmung der Handlungen der Individuen mit den geteilten Vorstellungen und
Handlungsnormen.

Bei der sozialintegrativen Solidaritit als bewusste Form der Solidaritit gestaltet
sich dies anders — z.B. dann, wenn Werte verletzt werden: Hier sind sich die Indivi-
duen des Geteilten bewusst, was bedeutet, dass sie gewisse Ziele, Ideen, Werte etc.
teilen und sie bewusst stirken oder erhalten wollen. Daher richten sie ihre Hand-
lungen auch an diesem Geteilten bzw. auf dieses Geteilte aus. Ein aufgeklirtes Ei-
geninteresse, das nicht mit einem reinen Egoismus verwechselt werden darf, kann
von den Individuen hierbei als Entscheidungsgrundlage angefiihrt werden.®

Sofern Solidaritit damit auf die Fahigkeit verweist, sich aktiv und positiv auf so-
ziale Beziehungen und Interdependenzen zu beziehen, in die man wohl oder tibel
immer schon eingelassen ist, bedeutet Solidaritit, zu verstehen, dass man asso-
ziiertist. [...] Dabei ist das Assoziiertsein nicht immer eine offen zu Tage liegende
Verbindung. Es ist meist weder willkirlich herstellbar noch folgenlos zu ignorie-
ren. Solidaritatist insofern immer gleichzeitig gegeben und gemacht. Jaeggi und
Celikates 2017, S. 40)

Dieses Bewusstsein fiir die wechselseitige Abhingigkeit der Individuen voneinan-
der und von der Gemeinschaft, Gesellschaft oder Gruppe ist dabei ein Grund da-
fur, dass die Individuen ihre Handlungen an den Normen oder Anforderungen der
Gruppe ausrichten: Ohne die Gruppe oder Gesellschaft wiren sie nicht in der Lage,
das gemeinsame Ziel zu erreichen bzw. den Schutz, der von der Gesellschaft aus-
geht, zu genieflen. Im vorausgehenden Kapitel wurde bereits aufgezeigt, dass Hart-
mann dies als ein gesichtsloses Vertrauen in die Institutionen herausarbeitet. Die-
ses Vertrauen richtet sich gerade auf den gemeinsamen Hintergrundkonsens und
seine Bestindigkeit, welche nach meinem Verstindnis auch als Solidaritit hitte de-
finiert werden kénnen.

Dabei ist ein weiterer Aspekt bei der sozialintegrativen Solidaritit entschei-
dend, nimlich das mégliche Sanktionspotenzial der Gesellschaft oder Gruppe. In
Gesellschaften sind das Recht und die damit in Zusammenhang stehenden Bestra-
fungen Sicherungen des normenkonformen Handelns, in Gruppen oder Gemein-
schaften erfillt diese Funktion der potenzielle Ausschluss aus der Gruppe. Sofern
die sozialintegrative Solidaritit unbewusst erfolgreich eine soziale Integration und
damit solidarisches Handeln sicherstellt, sind Sanktionen und das Eigeninteresse
der Individuen bei der Motivation nicht von Bedeutung. Wenn aber eine Stérung
der sozialintegrativen Solidaritit vorliegt, dann sind die Angst vor Sanktionen und

43 Hechter1987,S.33. Auf die Argumentation Hechters werde ich an spéterer Stelle noch weiter
eingehen. Siehe Kapitel 3.3.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

das Eigeninteresse Mittel der Gesellschaft, um Individuen langfristig zu einem
normenkonformen und damit solidarischen Handeln zu bringen.*

Hiermitist zugleich die Frage aufgegriffen, ob sozialintegrative Solidaritit nicht
ein reines Gefiihl ist. Die bewusste und aktive Ausprigung der sozialintegrativen
Solidaritit kann nicht als reines Gefiihl betrachtet werden, da bei den Akteur:innen
eine reflektierende Komponente vorliegt, die es ihnen erlaubt, Fehlverhalten zu er-
kennen oder auch bewusst zu begehen (Verst6e gegen das Kollektivbewusstsein).
Heyd wendet sich gegen dieses das Verstindnis, dass Solidaritit ohne ein aktives
Commitment bestehen kann.* Fiir ihn muss Solidaritit bewusst eingegangen wer-
den oder auf natiirlichen Bindungen aufbauen. In beiden Fillen bedarf es des Com-
mitments des Individuums und eines gemeinsamen Zieles. Dies widerspricht mei-
nem bisherigen Verstindnis der sozialintegrativen Solidaritit als Hintergrundkon-
sens zunichst. Dennoch ist Heyds Argumentation auch relevant fiir meine Position,
da die sozialintegrative Solidaritit (unbewusst oder bewusst) nicht als reines Gefiihl
verstanden werden soll — denn wenn sozialintegrative Solidaritat nur als Hinter-
grundkonsens verstanden wiirde, dann wiren die Individuen immer konform und
immer integriert: Es gibe dann keine Option, sich gegen die gingigen Praktiken zu
wenden und diese zu hinterfragen. Daher sollte auch bei der sozialintegrativen So-
lidaritit angenommen werden, dass es méglich ist, sich bewusst gegen die solidari-
schen Handlungen zu entscheiden. Dies wird am ehesten ersichtlich, wenn diejeni-
gen Fille betrachtet werden, in denen kein konformes Handeln vorliegt und gegen
das geteilte Verstindnis verstoflen wird. In diesen Fillen wandelt sich die passive
sozialintegrative Solidaritit, verstanden als Zugehorigkeitsgefiihl, in eine aktive so-
zialintegrative Solidaritit, die ein klareres Verstindnis des Geteilten hervorbringt.

Neben Eigeninteresse und Sanktionen gibt es noch ein weiteres Element, das
dazu beitrigt, dass solidarische Handlungen erfolgen. Dieses leitet sich ab aus der
Bedeutung der Solidarititsgruppe fiir die Identititsbildung des Individuums: Das
Individuum identifiziert sich zu einem Teil tiber die geteilten Einstellungen, wel-
che somit einen Teil seiner Personlichkeit und seines Selbstverstindnisses ausma-
chen.* Auch damit das eigene Selbstverstindnis konsistent bleibt, erfolgen solida-
rische Handlungen. Derpmann versteht solche solidarischen Handlungen als mo-
ralisch bindend, weil das Individuum fir die eigene Beschreibung auf die Gemein-
schaft verweisen muss, wobei eine sprachliche Gemeinschaft vorausgesetzt ist und
die Selbstbeschreibung nur in Relation zu anderen Bestandteilen der Gemeinschaft

44  Beide Motivatoren unterstiitzen dabei, dass das normenkonforme Handeln in einer Gesell-
schaft fortbesteht. Damit ist nicht gemeint, dass Sanktionen und Eigeninteresse alleine be-
reits solidarische Handlungen hervorbringen.

45  Heyd 2007, S. 118ff.

46  Derpmann 2013, S. 37.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

g


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Formen der Solidaritat

erfolgen kann.*” Sangiovanni vertritt dementgegen die Position, dass nur durch ge-
teilte Handlungen eine Solidaritit zwischen den Akteur:innen entstehen kann, die
eine moralische Verpflichtung ist.*® Er differenziert drei Grundlagen fiir Solidari-
tit: geteilte Erfahrungen, geteilte Aktivititen und geteilte Identititen, wobei geteil-
te Erfahrungen fiir ihn nicht ausreichen, um eine Verpflichtung zu solidarischem
Handeln abzuleiten.” Auch geteilte Identititen sind fiir ihn keine hinreichenden
Griinde, sondern nur durch geteilte Handlungen entsteht Solidaritit zwischen den
Akteur:innen als eine moralische Verpflichtung. Diese bezieht er auf zwei Bereiche:
Einmal auf das Verlassen des Naturzustandes sowie auf die Entstehung und das
Aufrechterhalten von gerechten Institutionen. »Most agree that, among such natu-
ral duties, we have a duty to establish just institutions where none exist, at least, as
Rawls puts it, swhere this can be done at little cost to ourselves<.« (Sangiovanni 2015,
S. 353) Geteilte Identititen konnen jedoch als Motivator fiir solidarische Handlun-
gen verstanden werden, weil in der Identifikation starke Wertungen zum Ausdruck
kommen, die sozial konstruiert sind und aus denen sich Griinde fiir solidarische
Handlungen gegeniiber der Gemeinschaft ableiten lassen. Die geteilte Identifikati-
on bzw. der Gemeinschaftsbezug kann eine Handlungsverpflichtung der Person ge-
geniiber der Gemeinschaft ergeben. Die Integritit der eigenen Beschreibung kann
dabei ebenfalls ein Aspekt der Motivation fiir solidarische Handlungen sein.*®

3.2.3 Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln

An dieser Stelle wird noch einmal die Differenzierung der sozialintegrativen So-
lidaritdt als zweite Natur und als bewusste Form der Solidaritit entscheidend.
Wenn sozialintegrative Solidaritit als zweite Natur auftritt, dann ist davon aus-
zugehen, dass das Individuum unbewusste Hintergrundinformationen hat. Die
Hintergrundinformationen stellt die unbewusst geteilte Welt des Individuums
dar, auf deren Grundlage es seine Handlungsentscheidungen trifft. Deshalb kann
argumentiert werden, dass hier im eigentlichen Sinne nur bedingt von solidari-
schen Handlungen gesprochen werden kann, wenn man Handlungen eine bewusste
Entscheidung zugrunde legt. Bei Kollektiven, die auf einer stark ausgeprigten Ahn-
lichkeit aufbauen, sind nahezu alle Handlungen mit dem kollektiven Verstindnis
konform. Ich mdchte dafiir argumentieren, dass sie dennoch als solidarische Hand-
lungen verstanden werden konnen, weil sie das kollektive Verstindnis bestirken
und aktualisieren. Erst VerstofRe gegen das Kollektivbewusstsein werden auffillig
und bewusst als nicht-solidarisch wahrgenommen.

47  Derpmann 2013, S. 53.
48  Sangiovanni 2015.

49  Sangiovanni 2015, S. 349.
50 Derpmann 2013, S. 73.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Wenn aber die sozialintegrative Solidaritit nicht als zweite Natur auftritt, son-
dern die solidarischen Handlungen bewusst erfolgen, dann ist auch der gemein-
same Hintergrundkonsens bzw. die geteilte Lebenswelt den Agierenden bewusst.
Dies meint aber nicht, dass den Individuen der gesamte Hintergrundkonsens zur
gleichen Zeit bewusst sein muss; es kann auch nur partiell der Fall sein. Anders als
bei der Sympathie miissen die Individuen sich nicht direkt bekannt sein und damit
muss auch keine Informationen iiber individuelle Positionen bestehen, das zu so-
lidarischen Handlungen fithren kénnte.”* Ein solches kann zwar bestehen, ist aber
keine notwendige Voraussetzung, da der Bezugspunkt immer die Gesellschaft, Ge-
meinschaft oder Gruppe betrifft und die auf diese bezogenen geteilten Vorstellun-
gen.

Fir beide Varianten ist bedeutsam, dass sozialintegrative Solidaritit kontext-
bzw. situationsabhingig ist>® — ganz gleich, ob dieses dem Individuum bewusst ist
oder nicht. Die sozialintegrative Solidaritit kann somit nicht als ein universelles
Prinzip verstanden werden, weil sie eines konkreten Rahmens und spezifischer ge-
teilter Vorstellungen bedarf. Dennoch kann sie in unterschiedlicher Ausprigung in
allen Gruppen wirksam sein.

3.2.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritat?

Wie beim vorhergehenden Differenzierungskriterium wird auch an dieser Stelle die
Unterscheidung zwischen bewussten und unbewussten solidarischen Handlungen
relevant. Die unbewussten solidarischen Handlungen im Kollektiv, die auf einer
starken Ahnlichkeit aufbauen, erfolgen nicht aufgrund eines ausgeiibten Zwanges,
da die kollektiven Vorstellungen exakt mit denen der Akteur:innen iibereinstim-
men. Die Handlungen werden von den Akteur:innen freiwillig erbracht, und selbst
wenn sie sich der solidarischen Komponente der Handlung nicht bewusst sind,
stimmen ihre Wiinsche doch mit denen des Kollektivs tiberein und somit auch die
Handlungen. Handlungen hingegen, die sich gegen das Kollektiv richten und gegen
die geteilten Uberzeugungen, fallen auf und werden vom Kollektiv und von den
anderen Akteur:innen sanktioniert; somit wird nicht-konformes Verhalten durch
Sanktionen und sozialen Zwang unterbunden.

Wenn eine bewusste Zugehorigkeit zu einer Partikulargruppe eingegangen
wird, besteht zugleich ein gréferes Moment der Freiwilligkeit in den solidarischen
Handlungen. Dies unterscheidet sich jedoch zu Gesellschaften bzw. Nationen,
in die das Individuum hineingeboren ist. Die Zugehorigkeit ist in diesen Fillen
originar und nicht freiwillig. In beiden Fillen kann das Individuum sich, wenn ein
Teil des gemeinsamen Hintergrundkonsenses bewusst ist, gegen solidarische und

51 Derpmann 2013, S. 97.
52 Derpmann 2013, S.121.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Formen der Solidaritat

somit konforme Handlungen entscheiden. Es kann sich auch bewusst fir diese
Handlungen entscheiden; die Griinde dafiir wurden im zweiten Unterpunkt dieses
Kapitels (Kapitel 3.2.2) bereits behandelt.

Gruppen jeglicher Art kénnen immer unterschiedliche Arten von Zwang auf
die Individuen ausiiben. Der Zwang, der von der Gruppe ausgeht, besteht aus
den beiden Komponenten »rechtliche Sanktionen« und »soziale Stigmatisierung
bzw. soziale Konsequenzen«. Die Handlungsentscheidung des Individuums wird
beeinflusst von den geltenden sozialen Zwingen und den moglichen sozialen
Konsequenzen bei nicht normenkonformem Handeln. Das Recht als Quelle der
Sanktionen zum Schutze des Hintergrundkonsensus ist ein zentraler Bestandteil
der instrumentellen Solidaritit,” die im nichsten Unterkapitel (Kapitel 3.3) behan-
delt wird. Das Recht kann verstanden werden als verfestigte geteilte Vorstellungen
der Gesellschaften, die mit einer zentralen Sanktionskraft versehen wurden. Nach
Habermas iibernimmt zunehmend das Recht die Funktion der Solidaritit, wenn
Solidaritit im Recht institutionalisiert wurde und dadurch die sozialintegrative
Funktion der Solidaritit mittels des Rechts erfiillt werden kann.>* Verst6fe gegen
rechtlich verfestigte geteilte Vorstellungen werden vom Kollektiv zentralistisch
sanktioniert. Von diesen Vorstellungen geht eine starke Erwartung an die Hand-
lungskonformitit der Individuen aus. Durkheim verdeutlicht, dass die Intensitit
der Sanktionen von der Allgemeinheit der Regeln abhingt: Ein Verstof3 gegen eine
der Berufsmoralen hat nach ihm nur geringes Sanktionspotenzial, wohingegen ein
Verstof$ gegen das 6ffentliche Bewusstsein starke Sanktionen nach sich zieht.” In
Erginzung zum Zwang und den Sanktionen durch das Recht gibt es einen Zwang
auf Basis von rein sozialen Konsequenzen fiir das Individuum, wenn es sich nicht
konform zu den kollektiven Vorstellungen verhilt. Neben den unterschiedlichen
Zwingen zur Einhaltung, gibt es auch eine begriindete und von Durkheim als
legitim anerkannte Ablehnung der gesellschaftlichen Regeln:

Grund zur individuellen Ablehnung von bestehenden Regeln hat die Personlich-
keit daher nur, wenn die geltende Moral hinter den Méglichkeiten zuriickbleibt,
welche die strukturelle Entwicklung der Gesellschaft eréffnet. In diesem Fall be-
deutet die individuelle Rebellion jedoch keine Ablehnung der Gesellschaft, son-
dern den Versuch, sie weiterzuentwickeln. (Miiller 1986, S. 90)

Dabei ist anzumerken, dass bei der Gesellschaft bzw. Nation kein Ausschluss von
der Gruppe vorgenommen werden kann — aufler in Ausnahmefillen, die aber durch

53 Vgl. Brunkhorst 2002.
54  Zlrcher1998, S.135f.
55  Durkheim 1999, S.15.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

das Recht vorgegeben werden (z.B. durch die Todesstrafe). Partikulargruppen hin-
gegen konnen die Sanktionsmafinahme des Ausschlusses aus der Gruppe nutzen.
Dies kann eintreten, wenn sich ein Individuum nicht an die zentralen Werte der
Gruppe hilt oder seinen Beitrag fiir die Gruppe nicht leistet.

Nun muss an dieser Stelle noch auf einen Aspekt hingewiesen werden, der in
dieser Arbeit aber nicht in vollem Umfang thematisiert werden kann: die Verfesti-
gung von Hegemonien durch Solidaritit. Bisher wurde in dieser Arbeit zumeist die
Perspektive aus der Gruppe heraus eingenommen, die die Normen und Werte der
Gemeinschaft erhalten mdochte. Bei der sozialintegrativen Solidaritit gibt es aber
zwei mogliche ausgeschlossene Gruppen: auf der einen Seite die Externen, die nicht
zur Gemeinschaft gehoren, und auf der anderen Seite jene Internen, die den Prak-
tiken der Gruppe nicht (mehr) zustimmen. Ein solcher Ausschluss kann ebenfalls
zur Stabilisierung von Ungerechtigkeit, Unterdriickung etc. beitragen. Es kommt
dabei immer auf die Praktiken und Prozesse an, die eine Verinderung der Normen
und geteilten Vorstellungen von Solidaritit mehr oder weniger erlauben. Durkheim
nutzt den Begriff des Zwangs gerade zur Beschreibung derjenigen Fille, in denen
die Reglementierungen nur noch mit Gewalt aufrechterhalten werden kénnen, da
sie nicht mehr zu den Normen der Gemeinschaft passen, und ein Kampf gegen die-
se »nicht gestattet ist«.*® Dies beschreibt eine weitere Dimension von Zwang, die
nur durch erhebliche Risiken der Akteur:innen iiberwunden werden kann. Auf die-
se Moglichkeiten der Verinderung bzw. Transformationen der Solidarititsformen
wird im Zusammenhang mit der politischen Solidaritit noch weiter eingegangen.

Zuriickkommend auf die kurze Einfithrung in die sozialintegrative Solidaritit
bleibt zu sagen: Die Individuen werden hier in eine bestehende Gesellschaft oder
Gemeinschaft hineingeboren und mit den kollektiven Vorstellungen sozialisiert.
Dies betrifft nicht nur die konkreten Normen und Traditionen sowie die Geschich-
te, sondern auch die gesamte Denktradition. Habermas’ Argumentation besagt,
dass die Annahme einer idealen Kommunikationsgemeinschaft eine unkiindbare
Solidaritat mit sich bringt. Dies meint, dass sich die Individuen nicht ginzlich aus
der Gesellschaft oder Gemeinschaft herausziehen kénnen. Ob eine ideale Kom-
munikationsgemeinschaft anzunehmen ist, ist fiir meine Argumentation nicht
vordergriindig relevant, sehr wohl jedoch der Aspekt der Unkiindbarkeit. Eben dies
trifft ndmlich auch auf die sozialintegrative Solidaritit zu: Durch seine Sozialisie-
rung und die gemeinsame Lebenswelt kann das Individuum sich nicht ginzlich
der Gesellschaft entziehen. Diese Verwendungsform ist fiir das Individuum somit
zumindest teilweise alternativlos.

Zusammengefasst lisst sich sagen, dass die solidarischen Handlungen freiwil-
lig erfolgen, aber gleichzeitig durch die (evtl. unausgesprochene) Androhung von
Sanktionen auch Zwang ausgeiibt wird, um die Handlungskonformitit zu sichern.

56 Durkheim 1992, S. 446.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

123


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

Formen der Solidaritat

In Gesellschaften liegen aufderhalb des Rechts aber auch verschiedene Vorstellungen
vor, die in den unterschiedlichen Gruppen innerhalb der Gesellschaft gleichzeitig
wirksam sind. Dieser Aspekt wird im folgenden Unterkapitel weiter ausgefiihrt.

3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes

Die erfolgreiche Integration des Individuums in die Gruppe ist als iibergreifendes
Ziel der sozialintegrativen Solidaritit zu verstehen, und darin liegt auch ihr nor-
mativer Anspruch begriindet, der das fortdauernde Bestehen der Gruppe zum Ziel
hat.”” Die spezifischen normativen Anforderungen leiten sich dabei aus den Werten
der jeweiligen Gruppe ab, in welche die Individuen integriert werden. Durkheim
fasst dies als einen moralsoziologischen Relativismus auf, d.h., die Moral wird von der
Gesellschaft erarbeitet und kann sich auch verindern, wenn sich die Gesellschaft
indert oder die Strukturen derselben nicht mehr mit der Moral iibereinstimmen.®
Das Geteilte der Gruppe ist demnach durch ihre Akteur:innen iiber die Zeit wandel-
bar. »Social Solidarity marks the unity and the unity necessitates morality, morality
takes shape at least in part in response to the changing needs of the community.«
(Scholz 2008, S. 24) Unabhingig von der inhaltlichen Ausprigung besteht der nor-
mative Anspruch der sozialintegrativen Solidaritit in einer Bewahrung des Status
quo.

Durch die Partikularitit und Exklusivitit der sozialintegrativen Solidaritit er-
geben sich fiir den normativen Anspruch Grenzen. Mit der Frage nach diesen Gren-
zen der Solidaritit ist die Frage beriihrt, ob die sozialintegrative Solidaritit dem
Bereich der Moral oder dem der Ethik zuzuordnen ist, weil die Solidaritit als ver-
pflichtend gelten kann, sofern sie der Moral zugeordnet wird, und durch moralische
Prinzipien tibertrumpft werden kann, sofern sie der Ethik zugeordnet wird. Dem-
entsprechend wiirde sich auch die mégliche Wirkung der Solidaritit unterscheiden.
Derpmann argumentiert mit Williams und Habermas, dass sich ethische und mo-
ralische Uberzeugungen dahingehend unterscheiden lassen, dass moralische Uber-
zeugungen universal sind und ethische partikular.” Vor diesem Hintergrund liegt
es nahe, die Frage nach der Zuordnung der Solidaritit zugunsten eines ethischen
Verstindnisses zu beantworten, da diese Form der Solidaritit partikular und exklu-
sivist und die durch sie vertretenen Normen etc. sowohl partikular als auch tempo-
rar sind.

Wiirde Solidaritit jedoch allein dem Bereich der Ethik zugeordnet, dann wiir-
den sie selbst und die aus ihr abgeleiteten Forderungen und Anspriiche immer hin-
ter den moralischen Forderungen und Verpflichtungen zuriickbleiben. Damit wire

57  Vgl. Ziircher1998.
58  Durkheim 1986, S. 76.
59 Derpmann 2013, S. 71.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

der Solidaritit nicht der Stellenwert zugewiesen, den sie angesichts ihrer Relevanz
fur die soziale Integration des Individuums in die Gesellschaft, den Zusammen-
halt der Gesellschaft und die Identititsbildung des Individuums einnimmt. Dieser
Stellenwert ist nur zu erreichen, wenn Solidaritit sich demjenigen eines morali-
schen Prinzips anndhert. Habermas und Derpmann versuchen dementsprechend,
den Begriff der Solidaritit »stirker« zu machen, indem sie ihn zum Teil in den Be-
reich des Moralischen verschieben: Habermas fasst Solidaritit als ein ethisches Sol-
len auf und versucht in seiner Diskurstheorie, den Begriff der Solidaritit mit einer
moralischen Achtung auszustatten und ihn somit in den Bereich des Moralischen zu
verschieben.® Durch die Deutung des Solidarititsbegriffs als moralisch bedeutsam
versucht er, die gemeinschaftliche und kontextgebundene Dimension in die Dis-
kurstheorie zu integrieren.® Derpmann versucht ebenfalls, den Begriff der Solida-
ritit eher einem moralischen denn einem ethischen Prinzip anzunihern. Sein Ver-
stindnis von Solidaritit ist, dass Solidaritit eine besondere moralische Verpflich-
tung sei, die von Angehorigen einer Gemeinschaft erbracht werden muss, welche
eine gemeinsame Identifikation teilen.

Wenn dargelegt werden kann, inwiefern Solidaritit moralische Griinde fun-
diert, bedarf es schliefilich der Angabe von Bedingungen, die aufzeigen, welche
Gemeinschaften, die vermeintlich als Solidargemeinschaften auftreten, keine
moralische Bedeutsamkeit beanspruchen kénnen und in welchen Féllen andere
moralische Erwagungen schwerer wiegen als Griinde der Solidaritat. (Derpmann
2013, S. 99)

Solidaritit kann somit keine universale Giiltigkeit beanspruchen, sondern bleibt
weiterhin auf die Gemeinschaft beschrinkt. Sie kann einer Person in Bezug auf
ihre jeweilige Gemeinschaft besondere moralische Griinde verleihen, die diese
bei Handlungsoptionen beriicksichtigt — diese Griinde kénnen aber durch an-
dere Griinde iibertrumpft werden.®* Hierdurch kommt der Solidaritit auch ein
eigener inhdrenter normativer Anspruch zu, den sie in sozialwissenschaftlichen
Ausarbeitungen bisher nicht hat. Dieser besondere normative Anspruch liegt in
den normativen Erwartungen der Gruppenmitglieder an die Handlungen der
Akteur:innen begriindet, welche sie gegenseitig aneinander adressieren.® Damit

60 Der Crund liegt fiir ihn darin, dass er den Begriff der Solidaritdt braucht, um zwei Einwan-
den gegen seine Diskurstheorie zu entgehen: auf der einen Seite der kommunitaristischen
Kritik, die eine mangelnde Einbettung des Individuums in eine Gemeinschaft in Bezug auf
die moralische Rechtfertigung hervorhebt und auf der anderen Seite der Kritik, dass die Dis-
kurstheorie nicht auf kontextgebundene Momente des moralischen Urteilens eingeht.

61  Derpmann 2013, S. 71.

62  Derpmann 2013, S. 201f.

63 Derpmann 2013, S.19.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

125


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Formen der Solidaritat

wiren sowohl Parteilichkeit als auch eine Neutralitit Bestandteil der moralischen
Rechtfertigung, was zunichst im Konflikt mit Nagels Neutralititsanforderung
steht, die besagt, dass akteursrelative Griinde nicht Bestandteil der Moral sein
konnen, da die Neutralitit und Objektivitit von Griinden Bedingungen der Nor-
mativitit seien.®* Bei Derpmann findet sich eine treffende Antwort auf Nagels
Neutralititsanforderung, die darin besteht, dass akteursrelative Griinde als eigen-
stindig bedeutsam verstanden werden — somit liegen die Griinde der Solidaritit
nicht auBerhalb der Moral. Voraussetzung dafiir ist, dass nicht alle moralischen
Griinde zugleich neutrale Griinde sind.®

In den akteursrelativen Griinden ist kein Urteil iiber einen geringeren morali-
schen Status von Auenstehenden enthalten. Die Solidaritit mit Anderen zielt dabei
nicht darauf ab, Anderen aufgrund von objektiven Merkmalen einen héheren mora-
lischen Status zuzuschreiben, sondern ergibt sich daraus, dass die Gemeinsamkeit
bedeutender Identifikationen relevant ist, weil der Andere erst hierdurch fiir den
Akteur Bedeutung gewinnt.® Die relativen Griinde kénnen somit von anderen an-
erkannt werden, aber sie sind nur fiir bestimmte Personen bindend. Die Parteilich-
keit der Solidaritit ist nicht unkritisierbar, denn die Parteilichkeit fiir eine Gruppe
muss gegeniiber anderen gerechtfertigt werden kénnen. Somit wird relativen Griin-
den eine normative Bedeutsamkeit zugesprochen. Dies geht einher mit der Frage,
welche Griinde der Solidaritit eine Gruppe oder Gemeinschaft fundieren kénnen.
Diesbeziiglich lisst sich mit Derpmann argumentieren, dass es bindende akteurs-
relative Griinde gibt, die bestimmte Personengruppen zu Handlungen anleiten und
verpflichten, womit diese Griinde fiir diese Gruppe einen dhnlichen Status wie mo-
ralische Griinde einnehmen, wihrend dies fiir Personen auflerhalb dieser Gruppe
jedoch nicht gilt. Durch diesen verbindlichen, aber dennoch partikularen Charakter
der Griinde ist die Position von Solidaritit im Gefiige der normativen Argumenta-
tionen gestirkt und die Solidaritat fillt nicht zwangsliufig hinter die moralischen
Anforderungen zuriick.*’

Zusammengefasst lisst sich festhalten, dass dieser Verwendungsform ein eige-
ner normativer Anspruch zukommt, der sich — wie Habermas und Derpmann ge-
zeigt haben — auch als ein ethisches Sollen verstehen lisst, das zugleich der Partiku-
laritit und eines itbergeordneten Anspruchs Rechnung trigt. Die sozialintegrative

64  Nach Derpmann verwirft Nagel diese strikte Position aus The Possibility of Altruism in spateren
Schriften. Siehe Derpmann 2013 Kapitel 5.

65 Derpmann 2013, S.195.

66 Derpmann 2013, S.197.

67  Andere Autoren versuchen, spezifische ibergreifende normative Anspriiche der sozialinte-
grativen Solidaritit abzuleiten. Fiir Bourgeois ist dies die Forderung, soziale Ungleichheit zu
beseitigen. Er argumentiert dafiir, dass Solidaritit der Freiheit ontologisch vorausgeht und
das Individuum erst durch den Zusammenhalt zwischen Individuen in der Lage sei, seine
Freiheit zu verwirklichen. Ziircher 1998, S. 68.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Solidaritit kann insgesamt aber eher als deskriptiv verstanden werden, da bei ihr
das Normenkonforme und die Bedingungen der gesellschaftlichen Integration im
Vordergrund stehen.

3.2.6 Aktive oder passive Solidaritat

Die bisher schon mehrfach thematisierte Differenzierung in bewusst und unbe-
wusst ausgefithrte solidarische Handlungen muss hier noch einmal aufgegriffen
werden. Bei den unbewussten, aber konformen Handlungen konnen die Individuen
zwar aktive Handlungen vollziehen, diese miissen jedoch, da sie unbewusst und
eher mechanisch erfolgen, qualitativ von den bewussten unterschieden werden.
Es besteht hier kein aktiver Entschluss dazu, eine solidarische Handlung als solche
auszufithren, und die bewusste Identifizierung mit der Gesellschaft, Gemeinschaft
oder Gruppe ist hier nicht Grundlage fiir die Handlung. Demgegeniiber kann z.B.
bei der organischen Solidaritit Durkheims von aktiven solidarischen Handlun-
gen gesprochen werden, da hier ein Bewusstsein der Normenkonformitit der
Handlungen vorherrscht.

Sozialintegrative Solidaritit kann in vielen Fillen aber auch als passiv verstan-
den werden. Dies betrifft diejenigen Handlungen, welche die Individuen mecha-
nisch oder unbewusst durchfithren und die insofern ihrer zweiten Natur entsprin-
gen. Somit konnen bei der sozialintegrativen Solidaritit beide Formen vorliegen.
Wie aber oben bereits angefiithrt wurde, ist bei der sozialintegrativen Solidaritit den
Individuen nicht der gesamte Hintergrundkonsens bewusst und daher ist anzuneh-
men, dass viele Handlungen unbewusst erfolgen. Dies meint, dass diese Handlun-
gen zwar bewusst ausgefithrt werden, aber nicht bewusst als solche Handlungen,
die einen sozialintegrativen Beitrag leisten.

Die Differenzierung zwischen aktiv und passiv muss jedoch nicht nur auf den
Bewusstseinsstatus der Akteur:innen referieren, sondern bezieht sich auch auf den
Status der Handlungen selbst. Dabei ist es schwer, eine einheitliche Definition von
aktiven und passiven Handlungen fiir alle Verwendungsformen der Solidaritit zu
finden, da bei den anderen Verwendungsformen die Méglichkeit einer unbewuss-
ten Ausitbung der Solidaritit geringer ist. Das meint, dass es bei der sozialintegra-
tiven Solidaritit moglich ist, die Solidaritit bestirkende Handlungen zu vollfithren,
ohne es zu wissen (passive solidarische Handlungen); demgegentiber sind aktive
Handlungen solche, bei denen den Akteur:innen bewusst ist, welche Bedeutung die
Handlungen fiir den Zusammenbhalt der Gesellschaft haben. Die bewusste gefiihlte
Zugehorigkeit zu der Partikulargruppe kann eine solidarische Handlung sein, die
zunichst passivist, sich aber in aktiven solidarischen Handlungen dufdern kann. Zu
den aktiven Handlungen zahlt auch das bewusste Unterlassen von Handlugen. So-
mit ist diese Form der Solidaritit eher als passiv zu verstehen, kann aber auch aktiv
auftreten.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

127


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128

Formen der Solidaritat

3.2.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Bei vielen Autor:innen lisst sich nachweisen, dass sie einen Zusammenhang bzw.
einen Bezug zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit implizieren. Dabei wird oft die
Frage nach der Rangordnung zwischen Gerechtigkeit und Solidaritit diskutiert. Im
Hinblick auf die Differenzierung in ethische und moralische Standpunkte kénnte
das Verstindnis entstehen, dass die Gerechtigkeit einen Vorrang habe. Da diese aber
einen Bezug zu konkreten Situationen und Gesellschaften benétigt, ist hier richti-
ger von einer gegenseitigen Verwiesenheit zu sprechen. Dies lasst sich entlang der
Positionen von Habermas, Derpmann und Durkheim zeigen.

Gerechtigkeit verstehen Autor:innen wie Ziircher, der sich u.a. auf Habermas
bezieht, als abstraktes, universales und unpersénliches Prinzip — Ziircher differen-
ziert es kategorial von der Solidaritit, die eine spezifische kontextgebundene Hal-
tung bzw. Verbindung ist. Ziel der Gerechtigkeit ist es, die Chancen fiir eine ge-
lingende Selbstverwirklichung egalitir zu verteilen. »Solidaritit tragt dazu bei, die
angestrebten Ziele in der Welt des Sozialen tatsichlich zu verwirklichen. In dieser
Hinsicht erweisen sich Gerechtigkeit und Solidaritit als komplementire Prinzipi-
en.« (Ziircher 1998, S. 176) Diese Differenzierung fufdt auf der Trennung zwischen
einer Zuordnung zu moralischen oder ethischen Griinden.®® Korff und Baumgart-
ner weisen darauf hin, dass ein grundsitzlicher Zusammenhang zwischen Solidari-
tat und Gerechtigkeit zweifach verstanden werden kann: Gerechtigkeit kann einer-
seits als universales Prinzip verstanden werden und andererseits als abhingig von
einer konkreten sozialen Struktur, aus der die konkrete Definition der Gerechtigkeit
entstammt. »Gerechtigkeit steht einerseits tiber der Solidaritit, andererseits kann
sie erstaus dem gemeinschaftlichen Kontext definiert werden.« (Ziircher 1998, S. 86)
Die konkrete Gerechtigkeitin einer Gesellschaft oder Gemeinschaft muss an dem je-
weiligen konkreten Kontext der sozialen Struktur ausgerichtet, zugleich aber auch
einer universalen Gerechtigkeit unterworfen sein. Den konkreten Bezugsrahmen
der Solidaritit fiir die jeweilige Gemeinschaft sehen Korff und Baumgartner dabei
sowohl in immateriellen als auch in materiellen Ausprigungen.® Dieses von ihnen
rekonstruierte Verhiltnis von Solidaritit und Gerechtigkeit macht eine Zuordnung
zu den Formen der Solidaritit, die in dieser Arbeit entwickelt wurden, schwierig.
Thr Ansatzpunkt kann aber dhnlich verstanden werden wie derjenige von Haber-
mas, der die Solidaritit als das Andere der Gerechtigkeit versteht — und zwar vor
dem Hintergrund, dass die Gerechtigkeit notwendigerweise durch eine Solidaritit
erginzt werden muss, um die universale Gerechtigkeit mit der konkreten Lebens-
welt zu verbinden. Ohne diese Verbindung wiirde dem Habermas’schen Konzept ei-
ne entscheidende Dimension fehlen.

68  Siehe Kapitel 3.2.5.
69  Korff und Baumgartner1990.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Solidaritédt erfasst seiner [Habermas’] Konzeption nach die moralische Bedeut-
samkeit des gemeinschaftlich Guten neben der Theorie des Gerechten. Neben
der Gerechtigkeit, mit der die blofle Anerkennung der Rechtsanspriiche morali-
scher Subjekte gesichert wird, soll Solidarititihre Einbindung in Gemeinschaften
als Merkmal moralischer Subjekte erfassen: »Gerechtigkeit bezieht sich auf die
subjektive Freiheit unvertretbarer Individuen; hingegen bezieht sich Solidaritat
auf das Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten
Genossen. (Derpmann 2013, S. 89)

Dieser Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Solidaritit lisst sich in diesem
Fall auch auf die sozialintegrative Solidaritit beziehen, da diese Solidaritit die Ein-
bindung der Individuen in die intersubjektiv geteilte Lebensform sicherstellen soll.
Das intersubjektiv Geteilte bezieht sich dabei auf die Gemeinsamkeiten zwischen
den Individuen, anhand derer die Gemeinschaft sich konstituiert. Derpmann weist
korrekt darauf hin, dass die Anforderungen, die sich fiir die Individuen aus der
Solidaritit ergeben, aber in einem Konflikt zu den universalen Anforderungen
der Gerechtigkeit stehen konnen. Seinem Verstindnis nach steht allerdings weder
die Geltung der Gerechtigkeit noch die der Solidaritit zur Disposition.” Solida-
ritat und Gerechtigkeit bedingen sich in diesem Fall gegenseitig, auch wenn dem
Prinzip der Gerechtigkeit ein Vorrang eingerdumt wird. Durkheim erfasst dieses
Verhiltnis ebenso in Bezug auf seine Forderungen der Moral, die beinhalten, dass
ein gerechter Lohn fir die Erfillung von Funktionen gesichert sein soll und jeder
die Funktion ausfiihren soll, die ihm am besten liegt, was gleiche Bildungschancen
impliziert, die jedoch je nach Begabung unterschiedliche Wege erfordern. Insge-
samt soll eine »Gleichheit in den dufleren Bedingungen« die Individuen an ihre
Funktion binden und diese wiederum untereinander verkniipfen. Als dritte Forde-
rung betont Durkheim, dass jeder seinen Nichsten lieben und gerecht sein soll.”
Fir Durkheim ist elementar, dass organisierte Gesellschaften sich »nur erhalten
[kénnen], wenn alle sie bildenden Teile solidarisch sind, und die Solidaritit ist nur
unter diesen Bedingungen méglich« (Durkheim 1992, S. 449f.). Aus dem Verhiltnis
zwischen der Gerechtigkeit (als Voraussetzung fiir ein solidarisches Gefiihl) und der
Solidaritit (in Form von gemeinsamen Uberzeugungen, um eine gerechte Gesell-
schaft errichten zu kénnen) ergibt sich eine Schliisselstelle seines sozialintegrativen
Ansatzes.

Aufgrund der Differenzierung von Gerechtigkeit und Solidaritit entlang des
Diskurses zwischen ethischen und moralischen Standpunkten ergibt sich zunachst
das Verstindnis, dass Gerechtigkeit einen Vorrang hat, aber zum Zusammenbhalt
der Gesellschaft bzw. Gemeinschaft durch einen Bezug auf konkrete Situationen

70  Derpmann 2013, S. 22.
71 Durkheim 1992, S. 478.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

129


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130

Formen der Solidaritat

und Praktiken nicht ohne Solidaritit auskommen kann. Somit kann gesagt wer-
den, dass zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit eine gegenseitige Verwiesenheit
besteht. Bei Habermas wird dies durch die Einfithrung der Solidaritit als Korrek-
tiv bzw. als das Andere der Gerechtigkeit verdeutlicht. Und fur die Wirksamkeit
von Durkheims organischer Solidaritit spielen gerechte Verhiltnisse und gleiche
Chancen eine bedeutende Rolle, was zugleich darauf verweist, dass Solidaritit ohne
Gerechtigkeit zu pathologischen Momenten fithrt. Bisher wurde die Gerechtigkeit
in dieser Betrachtung des Zusammenhangs zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit
als eine universale Gerechtigkeit verstanden. Bei den anderen Verwendungsfor-
men der Solidaritit beziehe ich mich im Gegensatz dazu auf andere Formen der
Gerechtigkeit — so wird z.B. die Verteilungsgerechtigkeit im Vordergrund stehen.

3.2.8 Raumliche Dimension

Die sozialintegrative Solidaritit bezieht sich auf den Nationalstaat und die Gesell-
schaft. Dabei muss gesagt werden, dass diese Verwendungsform nicht zwingend
mit dem Nationalstaat korreliert, sondern, die zentralen Merkmale dieser Solida-
ritit mit dem Aufkommen und Erstarken der Nationalstaaten sich mit diesen ver-
bunden haben. Die gemeinsame Geschichte, die gemeinsame Sprache sowie geteil-
te Werte und Vorstellungen werden auf den Nationalstaat bezogen, selbst wenn sich
die rein geografischen Zuschnitte itber die Zeit verindert haben.

Scholz fithrt als eine Unterkategorie der sozialintegrativen Solidaritit eine kul-
turelle Solidaritit ein, die sich dadurch auszeichnet, dass der Zusammenhalt auf
gemeinsamen Traditionen, Praktiken und Sprachen basiert. Dies wire eine Form
einer kulturellen Solidaritit, die dieselbe Grundstruktur wie die sozialintegrative
Solidaritit aufweist. Individuen werden durch Geburt in einen spezifischen sozia-
len Kontext geboren und in diesem sozialisiert. Erst eine erfolgreiche Integration
der Individuen kann ein Fortbestehen der Gruppe auf Dauer sicherstellen. Von die-
sem Standpunkt aus betrachtet Scholz die kulturelle Solidaritit als eine Ausdiffe-
renzierung der sozialintegrativen Solidaritit, deren Unterschied darin liegt, dass
nicht der Nationalstaat die riumliche Grenze ist, sondern eine Gruppe, welche sich
auch in unterschiedlichen Nationalstaaten befinden kann.

Die rdumliche Grenze ist ein Merkmal, das die sozialintegrative Solidaritit nicht
definiert, und die Adressatengruppe dieser Solidaritit muss auch mit den Grenzen
einer politischen Verfasstheit nicht iibereinstimmen. Dies kann in beide Richtun-
gen gelesen werden: einmal so, dass sich eine sozialintegrative Solidaritit zwischen
Individuen etabliert, die sich in einer Gruppe befinden, welche nicht derselben po-
litischen Verfasstheit angehort — aber auch so, dass es eine politische Verfasstheit
ohne sozialintegrative Solidaritit geben kann. Im letzteren Fall kann allerdings von
einem pathologischen Zustand gesprochen werden, da fiir den Zusammenbhalt ein

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

gewisses Maf an erfolgreicher sozialintegrativer Solidaritit gegeben sein muss. Die
EU ist hierfiir ein erhellendes Beispiel.

Daran anschliefend lasst sich anmerken, dass die sozialintegrative Solidaritit
durch ihre enge Verbindung mit dem Nationalstaat zunichst schwieriger mit ei-
ner post-nationalstaatlichen Welt zusammenzubringen ist. »Habermas conceives
the idea of solidarity among strangers as a situation arising out of the gradual de-
velopment of democratic societies, overcoming bitter class and religious divisions
and eventually learning to deal with their social complexity.« (Wilde 2013, S. 81) Im
Nationalen ist das Band der Kommunikationsgemeinschaft stirker als auf interna-
tionaler Ebene. Habermas macht hier eine wichtige Differenzierung: Es kann von
einem nationalen Bewusstsein gesprochen werden, wenn die Idee der Nation zum
Hauptmerkmal der Identitit wird. Das nationale Bewusstsein hat in diesem Sinne
nach und nach die alten (vormodernen) Formen der Solidaritit ersetzt. Habermas
geht davon aus, dass sich die soziale Solidaritit in Richtung einer Solidaritit zwi-
schen den Biirger:innen eines Staates entwickeln wird. Konsequenterweise miisse
sich die Solidaritit in der modernen Zeit nicht mehr allein auf den Nationalstaat
beziehen, sondern kénne sich auch auf die EU ausdehnen.” In Europa fehle zwar
noch ein Zusammengehorigkeitsgefiihl, aber dieses konne durch gemeinsame Er-
fahrungen langsam entstehen. Fiir Habermas soll eine europiische Identitit dabei
nicht die einzelnen nationalen Identititen ablosen, sondern nur deren chauvinis-
tische Tendenzen abschwichen.” Bei der Betrachtung von Habermas’ Position zu
Europa gibtesallerdings noch einen zweiten Aspekt, der beriicksichtigt werden soll-
te: Innerhalb der EU gibt es Stromungen, die den Ausbau der EU fordern, und sol-
che, die die nationalstaatliche Souverinitit befiirworten. Seiner Einschitzung nach
wird die europafreundliche Koalition aus Technokraten, Eurodemokraten und ei-
nigen Wirtschaftsliberalen bald zerbrechen, wenn die aktuellen Probleme Europas
die Politik dazu dringen, einen erweiterten zeitlichen Horizont fiir ihre Lésungen
langfristig zu planen. Er bezeichnet das Projekt Europa als ein Projekt der Eliten und
nicht der Biirger:innen: Die Bildung der Europiischen Union ist nicht davon beglei-
tet, dass sich ein europiisches Volk und damit ein gemeinsam geteiltes europiisches
Verstindnis herausbilden.” Damit sich ein europiisches Volk als rein politische Ka-
tegorie herausbildet, miissen die EU-Biirger:innen nach Hauke Brunkhorst

[..] 1. sich alle dazu nétigen Rechte zuschreiben, 2. eine Kommunikationsgemein-
schaft [..] bilden [..], 3. eine Rechtsgenossenschaft [..] errichten und auch fortfiih-
ren wollen und diese 4. auch in ihrem tatsachlichen Handeln [...] umsetzen [...] und

72 Wilde 2013, S. 85.
73 Habermas 2013, S.111.
74  Habermas 2013, S. 83ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Formen der Solidaritat

schliefdlich dirfen sie 5. niemanden, der von moglichen Zwangsmafinahmen ih-
rer Rechtsgenossenschaft betroffen ist, aus der Genossenschaft gleichberechtigter
Biirger ausschliefien. (Brunkhorst 2002, S. 227f.)

Die Ausweitung einer sozialintegrativen Solidaritit, wie sie hier kurz am Beispiel
Europas dargelegt wurde, muss sich allerdings nicht unbedingt auf einen staatli-
chen Rahmen beziehen. Scholz betrachtet die Erweiterung der Solidaritit vor dem
Hintergrund einer universalen Solidaritit.” Als eine gemeinsam geteilte Basis fiir
eine solche Solidaritit sieht sie die Menschenrechte. Auf diesen Aspekt komme ich
spater noch zuriick.

Insgesamt zeigt sich, dass die sozialintegrative Solidaritit nicht an eine be-
stimmte rdumliche Dimension zu fixieren ist und sich von einem Bezug zum Na-
tionalstaat auch auf umfassendere Gebilde erweitern kann. Staaten oder Unionen
bediirfen hingegen einer sozialintegrativen Solidaritit, die wiederum unterschied-
liche Partikulargruppen enthalten kénnen.

3.2.9 Grenzen der Solidaritat

Folgend sollen auf ausgewahlte Grenzen der sozialintegrativen Solidaritit einge-
gangen werden: Im letzten Unterkapitel wurde die Gleichsetzung der sozialinte-
grativen Solidaritit mit dem Nationalstaat angesprochen. Wenn die Solidaritit be-
wusst ist und stark mit den geteilten nationalen Vorstellungen korrespondiert, kann
sie in eine nationale Solidaritit umschlagen, die zunichst einmal auf starke patrio-
tische Gefiihle aufbaut. Hier besteht die Gefahr, dass eine faschistische Ausprigung
entsteht. Bei einer solchen nationalen Solidaritit steht jedoch nicht mehr die Inte-
gration in die Gesellschaft im Vordergrund, sondern die Nation und die nationale
Einheit. »[...] if we adopt a purely descriptive meaning of solidarity to denote any
form of strong group alliance, then it is possible to speak in terms of a fascist model
of solidarity, based on the subordination of all individuals to the state.« (Wilde 2013,
S. 43) Eine Grenze besteht somit bei patriotischen Gefithlen, die in einen Faschismus
umschlagen, da dies den grundsitzlichen Anspruch der Solidaritit von der Integra-
tion in die Gesellschaft zur reinen Bewahrung der nationalen Einheit verindert.
Eine andere Grenze der sozialintegrativen Solidaritit besteht darin, dass sozi-
alintegrative Solidaritit von moralischen Anspriichen itbertrumpft werden kann.
Dies basiert auf der Annahme, dass Solidaritit eine Erginzung der Gerechtigkeit
ist, wie Habermas sie vertritt. Habermas muss, um den Akteur:innen gerecht zu
werden, neben der Gerechtigkeit die Solidaritit einfiihren, da sie bei moralischen
Uberlegungen, die immer verallgemeinerbar sein miissen — und diesem Bereich ist
auch die Gerechtigkeit zuzuordnen — von jeglichen partikularen Einstellungen und

75  Scholz 2008, S. 240f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Zugehorigkeiten absehen miissten. Die Akteur:innen diirften sich ansonsten nicht
als Teil einer Gemeinschaft oder Gesellschaft verstehen. Daher fithrt Habermas zur
Erginzung die Solidaritit ein, um das Partikulare und die Zugehérigkeit der Indi-
viduen zu einer Gesellschaft oder Gemeinschaft erfassen zu konnen. Hieraus ergibt
sich in seinem Konzept aber auch eine Hierarchie der Griinde: Moralische Griin-
de konnen demnach Griinde fiir solidarisches Handeln zugunsten der eigenen Ge-
meinschaft tbertrumpfen. Derpmann argumentiert zur Erweiterung von Haber-
mas’ Position fiir eine Stirkung der Griinde der Solidaritit. Er versteht diese als ge-
meinschaftsbezogene parteiliche Verpflichtung, die die Beschreibung moralischen
Sollens erginzt.”

Ein weiterer Aspekt ist, dass sozialintegrative Solidaritit in ihrer Wirksambkeit
durch eine zunehmende Individualisierung eingeschrinkt wird. Durkheim zeigt in
seinem Werk” die Grenzen der sozialintegrativen Solidaritit auf, indem er unter-
sucht, wie es zu einer Schwichung der sozialintegrativen Solidaritit gekommen ist.
Ausschlaggebend fiir diesen Verfall ist das Aufkommen des Individuums und damit
einhergehende Besinnung des Menschen auf das Selbst, denn der Gruppenzusam-
menhalt riickt dabei immer mehr in den Hintergrund. Ein Grund dafiir ist, dass
die Gruppe nicht mehr denselben Stellenwert zur Lebenssicherung des Einzelnen
einnimmt wie vor der Individualisierung und insbesondere der Urbanisierung. Die
Absicherungen des Individuums gegen Armut und Unfille — anfangs durch Gilden,
spater durch den Staat und Versicherungen — versuchen, die Aufgaben und Fiirsor-
gepflichten der Gruppe gegeniiber dem Individuum neu zu verteilen. Dies fithrt u.a.
dazu, dass die Gruppe nicht mehr denselben Stellenwert bzw. dieselbe Rolle zurii-
ckerlangen kann. Zum Erhalt der sozialintegrativen Solidaritit, die eine Gemein-
schaft oder Gesellschaft zusammenhalten kann, bedarfes geteilter Uberzeugungen,
Vorstellungen etc. — und eine Vereinzelung der Vorstellungen fiihrt zu ihrem Ver-
fall. Zur Erneuerung einer bereits zerfallenen sozialintegrativen Solidaritat bedarf
es der anderen Verwendungsformen der Solidaritit — dies wird im weiteren Ver-
lauf dieser Arbeit noch erliutert. Erginzend zum Aspekt des Verfalls der Solidaritit
ist noch anzumerken, dass Brunkhorst darauf hinweist, dass Solidaritit auch ver-
braucht werden kann: Eine Ausdifferenzierung von Systemen wie Recht oder Markt
hat die hierarchische Solidaritit zerstort.

Das rasante Wachstum komplexer Systeme fiihrt deshalb zwangslaufig zu sozia-
len Strukturproblemen, die die Systeme mit eigenen Mitteln nicht |6sen kénnen,
die aber ihre Funktionsfahigkeit gefihrden. (Brunkhorst 2002, S.124)

76  Derpmann 2013, S. 201.
77 Durkheim1992.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Formen der Solidaritat

Durch die Ausdifferenzierung der Systeme verstirken diese ihre Eigenlogik und
universalisieren sich damit zunehmend, wobei sie die in ihnen giiltigen Informa-
tionen selbst hervorbringen miissen. Um funktionsfihig zu bleiben, benétigen sie
aber nach Brunkhorst eine Energiezufuhr von auflen.

Die Systeme verbrauchen die humane Substanz, ohne sie zu erneuern. Fiir die
Schaden, die sie in ihrer Umwelt anrichten, sind sie ebenso blind wie fiir die nor-
mative Verddung der sozialen Lebenswelt und das Schicksal der menschlichen In-
dividuen auflerhalb der systemspezifischen Kommunikationen: die »Kulturkata-
strophen« des modernen Kapitalismus. (Brunkhorst 2002, S.114)

Hierdurch treten zwei Inklusionsprobleme (Desozialisierung der Individuen und
Proletarisierung der Gesellschaft) auf sowie ein Exklusionseffekt (Ausschluss von
Individuen aus dem System).”® Beziiglich dieser Probleme sind verschiedene Stra-
tegien oder Losungen denkbar, die darauf basieren, z.B. plurale Weltbilder zu ver-
einigen, um wieder eine Basis fiir sozialintegrative Solidaritit zu schaffen.

Insgesamt lassen sich somit fir die sozialintegrative Solidaritit Grenzen in
Bezug auf die Gefahr einer zu starken Fokussierung auf den reinen Erhalt der
eigenen Partikulargruppe inkl. eines begrenzten riumlichen Charakters angeben
— der Nationalstaat ist dafiir eine mdgliche Ausprigung. Diese Gefahr wichst
mit einer strengeren riumlichen Begrenzung und einer starken Tradition, die
Fremdes strikt ablehnt. Des Weiteren besteht die Moglichkeit, dass Solidaritit von
anderen Anspriichen tbertrumpft werden kann und, dass eine zu starke Indivi-
dualisierung die sozialintegrative Solidaritit schwicht bis auflést. Inwiefern diese
Verwendungsform der Solidaritit auch erweitert werden kann, wird im nichsten
Abschnitt aufgegriffen.

3.2.10 Transformationspotenzial

Die sozialintegrative Solidaritit ist eine bewahrende Solidaritit, die in erster Linie
versucht, den Status quo zu erhalten, da dieser die geteilten Uberzeugungen, Wer-
te, Geschichten etc. beinhaltet. Sie stiitzt sich auf »lange« Traditionen, die die Nor-
men, Werte etc. zu ihrerjetzigen Gilltigkeit gebracht haben. Dabei ist sie, wie zuletzt
mit Brunkhorst und Durkheim gezeigt wurde, jedoch nicht vollkommen starr, son-
dern erlaubt iiber die Zeit auch Anpassungen. Der Grad und die Schnelligkeit der
Veranderungen kann aber auch zu einer Reduzierung der Wirksambkeit der sozial-
integrativen Solidaritit fithren — nimlich dann, wenn die Individuen nicht mehr
einen geteilten Hintergrundkonsens haben und sich als von der Gesellschaft oder
Gemeinschaft entfremdet erfahren. Damit die sozialintegrative Solidaritit stabil

78  Brunkhorst 2002, S. 126ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

bleibt, miissen die Verinderungen in einer Geschwindigkeit erfolgen, die zu den in
ihrlebenden Individuen passt. Dies zeigt, dass diese Verwendungsform der Solida-
ritat immer zugleich auch auf eine zukiinftige Gegenwart gerichtet ist, da es dieser
Solidaritit um die Idee der Gemeinschaft, Gesellschaft oder Gruppe geht.

3.2.11 Zusammenfassung

Die Subjekte der sozialintegrativen Solidaritit sind kollektivierte Individuen, die in
Partikulargruppen und/oder Gesellschaften zu verorten sind. Dabei kénnen sowohl
Partikulargruppen als auch Gesellschaften (oder Nationen) als eigenstindige Ak-
teur:innen der sozialintegrativen Solidaritit auftreten. Die Subjekte der Solidaritit
sind dabei nicht alleinstehend zu betrachten, sondern in ihrer Beziehung zu ande-
ren Subjekten (anderen Individuen, Partikulargruppen, Gesellschaften oder Natio-
nen). Die Motivation der Subjekte ist divers: Solidarische Handlungen kénnen einer-
seits als zweite Natur im Sinn einer habitualisierten Praxis erfolgen und anderer-
seits durch ein aufgeklirtes Eigeninteresse oder das Bewusstsein einer gegensei-
tigen Abhingigkeit hervorgerufen werden. Das Eigen- oder Gemeininteresse kann
jeweils im Vordergrund stehen. Fiir die solidarischen Handlungen sind dabei kei-
ne bewussten Hintergrundinformationen notwendig. Die Hintergrundinformationen
bleiben zumeist unbewusst. Generell sind die solidarischen Handlungen freiwillig,
aber durch die Moglichkeit der Gruppensanktionen besteht fiir die Subjekte ein so-
zialer Zwang, der eine Normenkonformitit fordert. Der normative Anspruch der so-
zialintegrativen Solidaritit besteht in dem Erreichen einer gesellschaftlichen In-
tegration der Subjekte mittels normenkonformen Handelns. Dabei wird der Ge-
sellschaftliche Ist-Zustand gewahrt. Die solidarischen Handlungen erfolgen grund-
sitzlich unbewusst, kénnen aber zu bewussten Handlungen werden, wenn z.B. Ver-
stofe gegen die vom Kollektivbewusstsein geduldeten Handlungen vorliegen. Da-
her sind sie als passiv zu klassifizieren. Das Verhaltnis der sozialintegrativen Soli-
daritit zur Gerechtigkeit ist eine gegenseitige Verwiesenheit, wobei die Solidaritit
als Grundlage fiir die Gerechtigkeit dient, aber selbst ohne Gerechtigkeit auch nicht
dauerhaft bestehen kann. Die sozialintegrative Solidaritit ist jeweils in einer Gesell-
schaft zu verorten. Diese muss fiir die sozialintegrative Solidaritit allerdings nicht
mit einem Nationalstaat oder einer politischen Verfasstheit zusammenfallen. Die
Grenzen der sozialintegrativen Solidaritit liegen in erster Linie darin, dass sich ih-
re Wirksambkeit durch eine zu starke Individualisierung einschrinkt, was bis zum
ginzlichen Verfall dieser Solidarititsform fithren kann. Durch einen Wegfall der so-
zialintegrativen Leistung dieser Solidarititsform wird der gesellschaftliche Zusam-
menbhalt reduziert. Eine eingeschrinkte Wirksamkeit kann neben der Individuali-
sierung auch durch den Vorrang anderer Prinzipien entstehen. Das Transformations-
potenzial ist als bewahrend und Traditionen fordernd zu klassifizieren.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Formen der Solidaritat

3.3 Instrumentelle Solidaritat

Die Krankenversicherung

Innerhalb des deutschen Rechtsstaates gibt es verschiedene Versicherungen bzw.
vom Staat initiierte und geregelte Arrangements, die eine soziale Absicherung des
Individuums sicherstellen. Dies kann die Zahlung von Geldern, aber auch die Inan-
spruchnahme von Leistungen umfassen. Neben der Krankenversicherung wire auch
die Arbeitslosenversicherung ein geeignetes Beispiel.

Der Staat (ibernimmt gegeniiber jedem einzelnen seiner Biirger:innen und ggf. wei-
teren definierten Personengruppen die Pflicht, eine arztliche Versorgung sicherzu-
stellen und dem Individuum damit ein selbstbestimmtes Leben zu erméglichen. Oh-
ne die staatlich eingerichtete Krankenversicherung oblage es jedem einzelnen Indi-
viduum selbst, die Kosten einer medizinischen Behandlung zu tragen oder anderwei-
tigvorzusorgen. Der Hauptgrund dafir, dass Kranken- oderauch andere Versicherun-
gen als solidarisch beschrieben werden kénnen, ist, dass die Teilnehmenden auch bei
ungleichen Beitragen, die im Falle der Krankenkassen am Einkommen der Personen
festgemacht werden, die gleiche Leistung erhalten. Diese Form der Umverteilung ist
das solidarische Moment.

Am Beispiel der Einfithrung der Krankenversicherung in den USA lésst sich zeigen,
dass nicht alle sich Behandlungen leisten oder eine entsprechende Vorsorge betrei-
ben kdnnen, solange jeder einzelne fiir diese Aufgabe verantwortlich ist. Wenn der
Staatdiese Aufgabe zentral gesteuert tibernimmt, wird zu einem bestimmten Zweck
eine Nutzengemeinschaft gegriindet, zu derjeder einen (finanziellen) Beitrag leisten
muss, woflr er auch ein bestimmtes Maf$ an Unterstiitzung erwarten kann.

Im Falle von Krankenversicherungen kann sich der einzelne zusammen mit anderen
Individuen (meist organisiert durch Institutionen) zu weiteren Nutzengemeinschaf-
ten zusammenschliefRen, um sich gegen etwas noch nicht Abgedecktes abzusichern
(z.B. mit einer Zahnzusatzversicherung). Der einzelne leistet auch hier einen regel-
mafligen Beitrag und kann im definierten Fall Unterstiitzung erwarten.

Im Folgenden mdochte ich eine Verwendungsform der Solidaritit vorstellen, die
in einer engen Verbindung zur sozialintegrativen Solidaritit steht, nimlich die
instrumentelle Solidaritit. Bei der sozialintegrativen Solidaritit wurden bereits
einige Aspekte ihres Bezugs zum Staat und zum Recht aufgezeigt — bei der instru-
mentellen Solidaritit werden diese Verhiltnisse nun noch einmal bedeutsamer.
Wihrend bei der sozialintegrativen Solidaritit noch dafiir argumentiert wurde,
dass diese durchaus iiber die Grenzen eines Staates hinausgehen kann, da sie sich
durch ihre Konstitution aus Geteiltem zwischen den Menschen auf einen nor-
mativ-ethischen Bereich fokussiert, ist die instrumentelle Solidaritit fest an ein
Rechtssystem gebunden und daher nicht so flexibel erweiterbar. Die Verbindung

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

der instrumentellen Solidaritit zum Recht und zum Staat »[...] is the idea that
society has an obligation to protect its members through programs that ensure
that adequate basic needs are met« (Scholz 2008, S. 29). Ein Beispiel hierfiir ist
der Sozialstaat in seiner modernen Form. In ihm ist die Idee einer gemeinsamen
Vor- und Fiirsorge verwirklicht, also solidarischer Verpflichtungen im Sinne eines
materiellen Ausgleichs bzw. einer materiellen Grundsicherung, welche durch das
Recht und durch staatliche Institutionen, die die effektive Verteilung wahrnehmen,
realisiert werden. Diese Realisierung ist durch das Recht als eine hoheitliche Aufga-
be des Staates oder der Staatengemeinschaft festgeschrieben und basiert auf dem
Konsens der Recht schaffenden Institutionen.”

Der Biirger bekommt einerseits einen Anspruch auf solidarische Leistungen des
Staates, ein Recht auf Verteilung von bestimmten Giitern. Andererseits gehort es
zu den wesentlichen Aufgaben der Verfassung, zu bestimmen, wie die Einstands-
pflichten bzw. Solidarhaftung der Blrger sich als staatsethische Grundlage fiir das
soziale Staatsziel aktualisiert. Die staatliche Einflussnahme auf Solidaritdt bildet
also seit einiger Zeit schon keine Ausnahme mehr, sondern ist zu einer zentralen
staatlichen Aufgabe geworden. (Piazolo 2004, S.157f.)

Instrumentelle Solidaritit enthilt positive Verpflichtungen, wie den Schutz vor
Willkiir, damit die Biirger:innen des Rechtsraumes am zivilen Leben teilnehmen
konnen. Zwischen den Biirger:innen kénnen Bindungen bestehen, diese stehen
aber nicht im Vordergrund, da die Beziehung, die sich in der instrumentellen
Solidaritat ausdriickt, diejenige des Individuums zum Staat und des Staates zu all
seinen Individuen ist. Damit ist auch schon auf ein Kennzeichen dieser Verwen-
dungsform der Solidaritit verwiesen, nimlich auf die Exklusivitit: Der Anwen-
dungsbereich dieser Solidaritit erstreckt sich in erster Linie ausschlief3lich auf die
Mitglieder eines Rechtsraums — es kann allerdings sein, dass durch das Recht auch
solche Individuen mit einbezogen werden, die nicht Mitglieder des Staates sind,
wie es z.B. im Zusammenhang mit Asyl oder Hilfsleistungen in Krisensituationen
vorkommt.

Sie [die Solidaritat] duRertsich (a) in feierlichen Aufrufen zur wechselseitigen Hil-
fe und Unterstiitzung, deren Sitz vorzugsweise die Praambeln sind, (b) in Verfas-
sungsauftragen bzw. Staatszielen, die sich an die 6ffentlichen Gewalten adressie-
ren, sovorallemim Sozialstaatsprinzip, und (c) in sozialen (Grund-)Rechten unter-
schiedlicher normativer Kraft wie etwa dem Recht auf Bildung, Arbeit oder Woh-
nung. (Frankenberg 1997, S.154)

79  Piazolo 2004, S. 156ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

137


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138

Formen der Solidaritat

Die materielle Grundsicherung bzw. der materielle Ausgleich als Gegenstand der
instrumentellen Solidaritit basiert dabei darauf, dass die Gesellschaft gemeinsam
offentliche Giiter produziert, die unter allen Mitgliedern verteilt werden: »After all,
solidarity underlies the stability of institutions as important as markets and sta-
tes. It increases both the likelihood of the optimal provision of public goods and of
collective action.« (Hechter 1987, S. 168) Hechter versucht in seiner Argumentation
zu zeigen, dass der Rational-Choice-Ansatz einen Beitrag zum Verstindnis der So-
lidaritit leisten kann. Den Rational-Choice-Ansatz nutzt er dabei als eine Erklirung
dafiir, dass »public goods« und auch andere Formen der Giliter produziert werden.
Der Staat nimmt dabei immer die Rolle des Garanten fiir die Wahrung der Vertrige
wahr. Der Grad der Solidaritit erhoht sich nach Hechters Verstindnis mit dem Grad
der Abhingigkeit der Mitglieder und mit der Kontrollfunktion der Gruppe. »Solida-
rity can be achieved only by the combined effects of dependence and control.« (Hech-
ter 1987, S. 53)%°

Ein weiteres Kennzeichen dieser Verwendungsform der Solidaritit ist ihre In-
stitutionalisierung bzw. Verstetigung durch das Recht. Um die Bedeutung dessen
zu erldutern, ist es lohnend, sich noch einmal Durkheims organischer Solidaritit
zuzuwenden. Die Solidaritit in den modernen Gesellschaften wiirde fir einen Zu-
sammenbhalt derselben nicht ausreichen, wenn die einzige Funktion der solidari-
tatsstiftenden Arbeitsteilung darauf beruhen wiirde, die Einzelnen voneinander ab-
hingig zu machen, da ein Einhalten der grundlegenden Vertrige und Abkommen
sowie ein Vertrauen in die Beziehungsformen davon abhingen, dass diese nicht nur
durch Zwang umgesetzt werden oder verinnerlicht sind, sondern die einzelnen die
Formen des Umgangs und die Behandlung anderer durch die moralische und legi-
timierende Kraft der Gesellschaft selbst als allgemein bindend betrachten. Die Ein-
haltung von Vertrigen stellt gerade fiir die arbeitsteilige Form der Solidaritit ein
zentrales Moment dar, von dem ihre Funktionsweise abhingt.®

Wenn wir annehmen, dass sie [die Gesellschaft] die vertraglichen Pflichten nicht
sanktionieren wirde, dann wéren sie nur einfache Versprechen, die keine mora-
lische Autoritdt mehr haben. Jeder Vertrag setzt also voraus, dass hinter den ver-
tragschlieRenden Parteien die Gesellschaft steht, die einzugreifen bereit ist, um
den von diesen Parteien eingegangenen Verpflichtungen Respekt zu verschaffen.
(Durkheim 1992, S. 165)

Die gesellschaftlichen Strukturen tragen nach Durkheim Sorge dafiir, dass fiir die
Dauer der Beziehungen unter den Individuen Bedingungen festgeschrieben sind,

80 Aufdie durch die solidarische Gruppe produzierten Giiter werde ich an spaterer Stelle noch
eingehen.
81 Durkheim 1992, S.175f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

die nicht willkiirlich verindert werden konnen. Erst durch die Sicherheit, die von
der Gesellschaft ausgeht, kénnen dauerhafte Beziehungen Bestand haben. Er argu-
mentiert dabei dafiir, dass die Individuen durch die dauerhaften Arbeitsbeziehun-
gen zueinander die Arbeit als ein ihnen eigenes Bediirfnis verstehen werden, wenn
die Zusammenarbeit der Individuen, vermittelt durch die bestindigen Vertrige, zu-
nimmt.%

»Die Solidaritit, die notig ist, um auch moderne Gesellschaften sozial zu inte-
grieren, soll nicht aus der Quelle der moralischen oder religiésen Tradition, son-
dern der 6konomischen Wirklichkeit flieRen.« (Honneth 2014, S. 338) Die Arbeits-
teilung macht die Individuen also nicht nur voneinander abhingig und somit letz-
ten Endes solidarisch, sie veranlasst die Menschen zudem auch dazu, die Arbeit,
wenn sie diese durch deren Gewohnlichkeit als Bediirfnis wahrnehmen, nicht nur
als bloRes Mittel zur Lebenserhaltung zu verstehen, sondern auch als Quelle der Per-
sonlichkeitsbildung. Hier kommen keine Sanktionen gegen Verstofle zum Tragen,
wie bei der mechanischen Solidaritit, sondern rein restitutive (wiederherstellen-
de) Sanktionen. Dabei ist jedoch zu beachten, dass Durkheim zwischen einer nega-
tiven und einer positiven Solidaritit unterscheidet. Die negative zeichnet sich da-
durch aus, dass sie nicht versucht, die Elemente zusammenzubringen, sondern sie
im Gegenteil eher auseinanderzuhalten sucht, indem sie sich ausschlieflich darauf
beschrinkt, angerichteten Schaden wiedergutzumachen, um somit stabile Bezie-
hungen zu ermoglichen. Allerdings kann diese negative Form der Solidaritit nach
Durkheim nicht fiir sich allein existieren, denn sie ist eigentlich nur eine Seite der
Solidaritit. Die andere Seite — die positive Solidaritit — ist dafiir verantwortlich,
dass jene Beziehungen zwischen den Parteien in Form einer Zusammenarbeit, die
die negative Form auseinanderzuhalten versucht, itberhaupt erst entstehen konnen,
indem sie entstehende Spannungen reguliert.®* Die positive und die negative Soli-
daritit bedingen sich dabei gegenseitig.

[W]ollen wir nun zwei Arten von positiver Solidaritat anerkennen, die durch fol-
gende Eigenschaften unterschieden werden: 1. Die erste bindet das Individuum
direkt an die Gesellschaft ohne irgendeinen Vermittler. Bei der zweiten hingt es
von der Gesellschaft ab, weil das Individuum von den Teilen abhingt, die sie bil-
den. (Durkheim 1992, S.180f.)

Die Solidaritit der Arbeitsteilung rithrt daher, dass sie im Gegensatz zur mecha-
nischen Solidaritit aus verschiedenen Aggregaten besteht, die viele verschiedene
Funktionen erfiillen und deswegen voneinander abhingig sind. Das Individuum ist

82  Durkheim1992, S. 465.
83  Durkheim1992, S.170f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

139


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Formen der Solidaritat

mit der Gesellschaft erstens durch ihre Funktion als Garantin jeglicher Vertrige ver-
einigt, zweitens iiber weiterhin bestehende Kollektivgefiihle und -praktiken sowie
drittens iiber sie als »System von verschiedenen und speziellen Funktionen« (Durk-
heim 1992, S. 181).

Das Strafrecht bildet ein wichtiges Instrument einer Gemeinschaft oder Gesell-
schaft, in der Gewohnheitsrecht und allgemeine Regeln fixiert werden, um krimina-
lisierte Handlungen zu unterbinden — was bedeutet, dass bestimmte Handlungen
von der Gesellschaft als sozial schlecht eingestuft und deshalb als Ganzes von ihr
zuriickgewiesen werden. Das entscheidende Moment, das Handlungen als Verbre-
chen charakterisiert, ist die Verletzung des Kollektivbewusstseins, welches Durk-
heim als »die Gesamtheit der gemeinsamen religiésen Uberzeugungen und Gefiih-
le im Durchschnitt einer bestimmten Gesellschaft« definiert; als »ein umgrenztes
System, das sein eigenes Leben hat« (Durkheim 1992, S. 128). Das Recht stellt fiir
Durkheim auch insgesamt jene sichtbare und beobachtbare Ausprigung dar, an-
hand derer er die Solidaritit untersuchen kann.

Durkheim beschreibt zwei zentrale Kennzeichen fiir die instrumentelle Solida-
ritdt: zum einen den Schutz vor Willkiir im Sinne einer Fiirsorgepflicht fir das In-
dividuum durch die Bezogenheit des Individuums zum Staat, der in diesem Sinne
auch als Garant fiir Vertrige auftritt, und zum anderen die Verfestigung des Kollek-
tivwillens im Recht (z.B. in Bezug auf die Eigentumsrechte). Der Aspekt des Schut-
zes vor Willkiir durch den Staat ist aber zugleich auch ein Ansatzpunket fiir eine Kri-
tik an der instrumentellen Solidaritit, worauf Scholz verweist®*, denn durch die-
sen Schutz wird zugleich die Autonomie des Individuums eingeschrinkt: Auf der
einen Seite sichert der Staat die grundlegende Freiheit des Individuums und ermég-
licht eine Vertragssicherheit, auf der anderen Seite schrinkt er hiermit aber mit den
durch das Recht giiltigen Bestimmungen zugleich auch die Autonomie des Indivi-
duums ein.

Der Nationalstaat und die biirgerliche Familie waren deshalb wihrend des 19.
Jahrhunderts und bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts hinein die bei-
den erfolgreichsten Institutionen bei der Beschaffung von Solidaritidt — und die
individualisierte [..] Familie der Gegenwart scheint es, in einer richtig dosier-
ten Arbeitsteilung mit den Leistungen des Sozialstaates, mehr oder weniger
geblieben zu sein. (Habermas 2004, S. 227)

Von Durkheim mochte ich fir die Bestimmung der instrumentellen Solidaritit mit-
nehmen, dass sich fiir die Gesellschaft oder Gemeinschaft bedeutsame Verhaltens-
regeln und Freiheiten im Recht festschreiben lassen und so fir die Individuen eine
Erwartungssicherheit entsteht. Zudem iibernimmt der Staat die Organisation von

84 Scholz 2008, S. 207.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

festgelegten Vorsorgeleistungen fiir alle Mitglieder der Gesellschaft und tritt auch
hier als durchsetzungsbefihigte Instanz auf. Dabei schrinkt er die Autonomie der
Individuen ein, was zu Konflikten fithren kann, wenn die erwarteten Verhaltensre-
geln sich dndern oder der Staat die Rolle des Garanten weiter ausdehnt und dabei
paternalistische Ziige annimmt. Gerade die méglichen Kimpfe um die Deutungs-
hoheit und die Anpassung des Rechts bleiben bei Durkheim in weiten Teilen noch
unterbelichtet.

Bisher habe ich die instrumentelle Solidaritit lediglich im Kontext des Wohl-
fahrtsstaates und im Rahmen von nationalen Organisationen und Institutionen
herausgearbeitet. Dies umfasst jedoch nicht alle Anwendungsbereiche der instru-
mentellen Solidaritit, da sich diese zunehmend auch im internationalen Kontext
ausdehnt. Daher werde ich im Folgenden auch ihre internationale Erweiterung,
also die Bezugnahmen von nationalen Organisationen und Institutionen auf die-
jenigen anderer Staaten vorstellen. Sangiovanni weist in seiner Betrachtung der
europdischen Solidaritit darauf hin, dass diese in drei Dimensionen betrachtet
werden sollte:

If we are to develop an internationalist account of the EU, we need at least three
different sets of principles, one for each dimension of intra-European social coop-
eration. In short, we need principles governing the joint production of collective
goods within member states (national solidarity) and principles governing the
joint production of collective goods at the European level. The latter requirement
has two parts, corresponding to the way in which the EU affects the social, legal
and political situation of all residents on European territory. The first part de-
fines principles for relations between member states (member state solidarity),
and the second part principles governing our relations qua European citizens and
residents (transnational solidarity). The three sets of principles together form the
core of our conception of solidarity for the EU. (Sangiovanni 2013, S. 9)

Die internationale Erweiterung der instrumentellen Solidaritit kann somit nicht
als eine eigenstindige Verwendungsform der Solidaritit verstanden werden, da
zentrale Elemente hier identisch sind. So bildet die soziale Absicherung der Mitglie-
der weiterhin ein zentrales Merkmal, aber mit dem besonderen Aspekt, dass hier
iiber den Rahmen des Nationalstaates hinausgegangen wird und internationale
oder globale Vereinigungen in den Blick kommen. Dies kann z.B. in einer stirker
institutionalisierten Form die EU sein oder in einer etwas schwicheren Ausprigung
die UN. Instrumentelle Solidaritit im Rahmen des Verfassungskontextes kann sich
nach Frankenberg auf folgende Merkmale beziehen:

(a) eine Anerkennung anderer, insbesondere ihres Existenzrechts, der (b) eine
positive Verpflichtung (zu helfen oder zu teilen) korrespondiert, die sich nicht
den Regeln der Grammatik von Freiheit und Gleichheit fligt. Zu diesen Elementen

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142

Formen der Solidaritat

von Solidaritat tritt (c) eine nicht kognitive Bindung hinzu, die sich als Empathie
(oder Gefiihl der Firsorglichkeit) umschreiben lasst und zumeist unausgespro-
chen bleibt. (Frankenberg 1997, S. 155)

Die soziale Absicherung oder positive Verpflichtung der Mitglieder bedeutet im in-
ternationalen Kontext, dass die internationale Gemeinschaft verpflichtet ist, sich
um das Wohlergehen der Schwichsten unter ithnen zu kiimmern. Dabei kénnen in-
ternationale Institutionen, Verfahren, Strukturen oder Vorgehensweisen adressiert
werden. Autor:innen wie Scholz gehen diesbeziiglich davon aus, dass die wohlha-
benden Staaten in der Verantwortung sind, die weniger entwickelten zu unterstiit-
zen.® Diese Form der Solidaritit basiert auf der Selbstverpflichtung, z.B. von Na-
tionen, zur sozialen Gerechtigkeit — durch diese und gemeinsame Handlungen wird
eine kollektive Verbindung aufgebaut. Fiir mich besteht hier hinsichtlich einer Dif-
ferenzierung zur politischen Solidaritit noch die Frage, ob in dieser Verwendungs-
form auch die Biirger:innen in der Verantwortung stehen oder ob diese sich auf In-
stitutionen als Akteur:innen beschrinkt. Oftmals wird in diesem Zusammenhang
von einem gleichzeitigen Niedergang des Nationalstaates gesprochen, da dessen
Kompetenzen durch die Ausweitung eingeschrinkt werden. Kaufmann weistjedoch
auch auf eine andere Lesart hin:

Esistweniger ein Solidaritatsverlust als vielmehr eine Vervielfaltigung der Solida-
rititshorizonte, welche dem herkdmmlichen Staatsverhiltnis zu schaffen macht
und den Einwohnern die Bezugnahme auf unterschiedliche Identititen und da-
mit Legitimationen flr unterschiedliche Handlungsstrategien erméglicht. (Kauf-
mann 2004, S. 67)

Die Auspragungen der Solidaritit sind im Licht des historischen Kontextes, in dem
sie auftreten, zu sehen. Somit ist auch diese Solidaritit dynamisch in ihrer Aus-
pragung der Motive und Ziele — d.h., diese sind historisch kontingent und entspre-
chend wandelbar. Dabei muss hervorgehoben werden, dass diese Solidaritit nicht
auf affektive Bindungen angewiesen ist, sondern auch rein funktional sein kann.
Aktuell lasst sich in Europa eine Denationalisierung wahrnahmen, die sich durch
die Ausbildung von iibergreifenden Rechtskontexten auf europiischer Ebene zeigt
- auch wenn gerade in einzelnen Nationalstaaten starke Gegenbewegungen entste-
hen (Polen, GroRbritannien, Italien, Osterreich etc.).®® Die neuen technischen Még-
lichkeiten, die gesteigerte Mobilitit und die zunehmende funktionale Differenzie-
rung der Weltgemeinschaft sind dafiir Ausléser, denn diese auf globaler Ebene auf-

85  Scholz 2008.
86  Durch den laufenden Ukraine-Russland Krieg verstarkt sich die Tendenz, wobei hier eindeu-
tig sicherheitspolitische Griinde ausschlaggebend sind.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

tretenden Herausforderungen oder Anspriiche gefihrden die bestehende (organi-
sche) Solidaritit der einzelnen Staaten, die vor dem Hintergrund der globalen Ent-
wicklungen immer mehr ihrer Handlungsfihigkeit einbtiRen. Brunkhorst fasst dies
in folgender These zusammen:

Immer noch gilt, dass die Evolution der Funktionssysteme die Solidaritit, derersie
zuihrer Selbstproduktion (Autopoieses) bedarf, verbraucht, ohne sie zu erneuern.
Was einst die hierarchischen Machte von Stand und Status zerstorte, bedrohtjetzt
den modernen Status der egalitiren Republik: den demokratischen Staat. (Brunk-
horst 2002, S. 144)

Die funktionale Differenzierung auf globaler Ebene fithrt zum Ausbilden eines Zen-
trums mit Peripherien, wodurch bekannte Inklusionsprobleme wieder auftreten:
Dadie Lebensmdoglichkeiten von individuellen Marktchancen und Bildungsstinden
abhingig sind, gibt es — wie auch im Nationalstaat — Individuen bzw. Akteur:innen,
die sich als Ausgegrenzte und Verliererende dieser neuen Entwicklungen verstehen
oder es sind. Diese Desozialisation auf europdischer Ebene kann sich auch in Form
von Fundamentalismus und Fanatismus duflern, was sich an den immer schneller
auftretenden Krisenzyklen des Kapitalismus beobachten lisst, oder auch in Form ei-
nes voranschreitenden Zerfalls von unterschiedlichen nationalen Solidarititen mit
dem Aufkiindigen von Solidarititsbanden innerhalb von Nationalstaaten (z.B. zwi-
schen Siiden und Norden in Italien).%”

Dader Prozess der handels- und auenpolitischen Transnationalisierung offenbar
irreversibel ist, diirfte sich die legitimationsspendende Ressource demokratischer
Solidaritit dann weiter verknappen, wenn keine stransnationalen Aquivalente« fiir
die —von oben, durch die deregulierte Weltwirtschaft und von unten, durch sek-
torale und regionale Segregation — bedrohten, >nationalstaatlichen Prozeduren
der Sicherung von Legitimitat und Effektivitit der Politik entstehen«. (Brunkhorst
2002, S.161)

Eine weitere Folge der zunehmenden funktionalen Differenzierung ist die soziale
Exklusion auf globaler Ebene. Wenn man die Weltgesellschaft betrachtet, sind na-
hezu alle Akteur:innen in die Funktionssysteme (Wirtschaft, Verkehr, Technologie,
Recht, Militdr, Bildung) integriert bzw. von diesen abhingig, aber der nutzenbrin-
gende Zugang zu diesen liegt bei einer Minoritit. Hierdurch entsteht eine negative
Integration in die Weltgesellschaft. Brunkhorst vertritt auf diesen Aspekt bezogen
die These, je stirker die funktionale, systemische Integration der Weltgesellschaft
sei, desto schwicher werde die soziale Integration ihrer Bestandteile.®® Da das Recht

87  Brunkhorst 2002, S.155-160.
88  Brunkhorst 2002, S.164.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

143


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

m

Formen der Solidaritat

aufeuropiischer bzw. globaler Ebene noch nicht die entsprechende Durchsetzungs-
kraft und die gleichen, von allen Nationalstaaten getrennten Sanktions- und Kon-
trollmoglichkeiten hat, besteht die Méglichkeit des Scheiterns von internationalem
Recht. Hierdurch kann dann auch kaum mehr Erwartungssicherheit erzeugt wer-
den - insbesondere dann nicht, wenn das Funktionssystem Recht durch Macht und
Geld kolonialisiert wird. Eine Losung sieht Brunkhorst nur darin, ein globales oder
regionales Aquivalent des demokratischen Rechtsstaates zu etablieren. Dafiir wi-
ren aber nicht nur erhebliche institutionelle Anderungen erforderlich, sondern die-
se wiirden zudem alleine nicht gentigen, da auch multinationale Unternehmen die
Zustindigkeit der Staaten herausfordern.®

Damit ist die Frage beriihrt, inwiefern tiberhaupt von einer die Nationalstaaten
tibergreifenden Solidaritit gesprochen werden kann - die Entstehungsgeschichte
der EU und von deren Institutionen kann dafiir als ein Beispiel dienen. Preufd weist
in diesem Zusammenhang darauf hin, dass ein Solidarititskonzept in diesem Zu-
sammenhang zwei Elemente aufweisen muss: erstens eine Sorgepflicht, basierend
z.B. auf personlicher Sympathie, und zweitens eine Pflicht gegen einen unpersénli-
chen Empfinger (denn Solidaritit verlangt Briiderlichkeit gegen Fremde).*® In der
EU wire dies im Prinzip der Direktwirkung zu finden, d.h. darin, dass die Staaten
das EU-Recht anerkennen und umsetzen miissen, indem das Gemeinschaftsrecht
Vorrang vor dem Nationalrecht hat. Somit besteht eine direkte Verbindung der Biir-
ger:innen der Mitgliedsstaaten zur Gemeinschaft.

Hierin stimmt Preufd mit Brunkhorst iiberein, der ebenfalls die Position ver-
tritt, dass sich neue tibergreifende Institutionen herausbilden miissen, um Recht
aufinternationaler Ebene durchsetzungsfihig zu machen. Zu diesem Recht wiirden
dann auch diejenigen Elemente zihlen, die sich schon heute in einigen National-
staaten als solidarische Handlungen verstetigt haben und als einforderbare Rech-
te und Pflichten zu verstehen sind. Brunkhorst erliutert weiter, dass die aktuellen
europiischen Institutionen nicht den Willen des europiischen Volkes ausdriicken,
sondern den Willen der Volker der einzelnen Mitgliedsstaaten, da es keinen euro-
paischen demos gibt, denn die EU ist eine Gemeinschaft der europdischen Staaten
und nicht der Biirger:innen. Hieraus ergibt sich fiir ihn die Frage, ob die Biirger:in-
nen der Mitgliedsstaaten Solidarititspflichten nur gegeniiber ihren eigenen Mit-
gliedsbiirger:innen oder gegeniiber allen Biirger:innen der Mitgliedsstaaten haben.

89  Die Konzerne haben zwar einen Standort in einem Staat, aber dennoch kdnnen sie ein er-
hebliches Drohpotenzial aufbauen. Sie bilden eine autonome Rechtsordnung aus, die nur
noch lose in die Rechtsauslegung der Staaten eingebunden ist, da die Konzerne oft in sich
widerstreitenden Rechtskontexten zwischen verschiedenen Lindern eingebunden sind. Da-
her werden sie auch zu Tragern einer autonomen Jurisdiktion. Brunkhorst 2002, S.179.

90 Preuf’1998, S. 404ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Im Vertrag von Maastricht wurden die gesetzlichen Institutionen einer Unionsbiir-
gerschaft festgelegt. Trotz der eingeschrinkten Bedeutung der Unionsbiirgerschaft
kann man davon ausgehen, dass die Pflichten, da sie in Form von Rechten ausge-
driickt werden, auch gegeniiber allen Biirger:innen der Mitgliedsstaaten bestehen.
Dieser Status bringt jedoch noch kein Zusammengehorigkeitsgefithl hervor — da-
fiir ist eine bestindige Weiterentwicklung der Institutionen vonnéten, damit sich
eine Sphire von nationalstaateniibergreifender Solidaritit entwickeln kann. »Dem-
zufolge ist supranationale Solidaritit eher ein Resultat als eine unerlidfiliche Vorbe-
dingung des supranationalen Charakters eines entstehenden europiischen politi-
schen Gemeinwesens.« (Preuf 1998, S. 407)

Eine den Nationalstaat iitbergreifende Solidaritit kann dabei grundsitzlich zwei
Ausprigungen annehmen: erstens die einer Reihe von Pflichten zur transnationa-
len Unterstiitzung und zweitens die von gegenseitigen Rechten und Pflichten, wie
sie in souverdnen Staaten vorkommt. Die auf internationaler Ebene auftretenden
Akteur:innen sind Staaten, Organisationen und Institutionen, deren Beziehungen
zueinander durch das Recht geregelt sind. Sie sind Teil des Systems und nicht der
Lebenswelt. Preuf’ gesteht der Ethik zu, auch in den internationalen Beziehungen
eine Rolle zu spielen, und duflert dementsprechend die These, dass die Globalisie-
rung auch eine Globalisierung der Normen der moralischen Rechtfertigung mit sich
bringe. Dies meint aber, partikulare Werte auf die gesamte Menschheit anzuwen-
den, und hieraus entsteht ein Paradox: Staaten wiirden damit dieselbe Verantwor-
tung fiir alle Menschen iibernehmen wie fiir ihre eigenen Staatsbiirger.” Preuf? pla-
diert nach diesen Uberlegungen dafiir, die Staaten nicht zu {iberfordern, sondern
internationale Solidaritit als eine Zusammenarbeit und Kommunikation zwischen
Gemeinwesen mit unterschiedlichen moralischen Prinzipien zu verstehen. Hierfiir
ist das Recht zwar das geeignetste Mittel, aber das internationale Recht muss die
Vorrangstellung der Staaten aufgeben. »Hierdurch wiirde das internationale Recht
in eine grundlegende Institution internationaler Biirgerschaft und Solidaritit ver-
wandelt.« (Preuf 1998, S. 409)

Zuriickkommend auf die instrumentelle Solidaritit des Wohlfahrtsstaats ist
festzuhalten, dass diese der Sicherung und Herbeifithrung der Marktfihigkeit
dient - und somit auch der Selbststindigkeit der Biirger:innen.®* Der Protagonist
ist das freie Individuum, das die Ressourcen fiir die Befriedigung seiner Bediirf-
nisse und Interessen selbst erarbeitet. Dieses Menschenbild driickt sich darin aus,
dass die Gesellschaft das Individuum mit rechtlichen Schutz-, Beteiligungs- und
Erméglichungsanspriichen ausstattet. Die soziale Gerechtigkeit ist dabei nur eine
abgeleitete Form der Gerechtigkeit und der Sozialstaat nur ein Subsidium. Die
Einrichtung des Wohlfahrtsstaates ist Ausdruck davon, dass die dem Individuum

91 PreuRR1998, S. 408.
92 Kersting 1998.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

145


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146

Formen der Solidaritat

zugesprochenen Rechte von kontingenten Umstinden abhingig sind — d.h., dass
die vollstindige Wahrnehmung dieser Rechte von giinstigen Umstinden abhingig
ist. Und der Wohlfahrtsstaat soll ungiinstige Umstinde mindern.

Kerstings Anliegen ist es, den Verdacht zu widerlegen, dass das Konzept der in-
ternationalen Solidaritit ein »moralisches Oxymoron«* sei, das zwei unvereinbare
normative Orientierungen miteinander verbinde. Er versucht, der dem Wohlfahrts-
staat zugrundeliegenden Solidaritit eine politische Bedeutung und damit einer in-
ternationalen Solidaritit einen Sinn zu geben. Diese Argumentation nutzt er so-
dann dafiir, ein Programm fir die internationale Solidaritit vorzustellen und zu-
gleich den Nationalstaat zu verteidigen: Der Nationalstaat bietet fiir ihn weiterhin
den Rahmen der politischen, rechtlichen und sozialen Grundordnung sowie einen
Bezugspunkt fir die politischen Sorgen der Biirger:innen, da er fir diesen in di-
rekter Identifikationsreichweite liegt. Die Rolle des Nationalstaates als agierendes
Subjekt sei es zudem, nach aufden hin die Interessen der Biirger:innen zu vertreten.
Das Programm der sich ausdehnenden instrumentellen Solidaritit beschreibt Kers-
ting als ein Programm der wechselseitigen biirgerpolitischen Unterstiitzung und
zivilpolitischen Entwicklungshilfe. Ausgangspunkt bildet die Annahme einer allge-
meingiltigen birgerlichen Existenzform. Ziel sei es nicht, einen demokratischen
Weltstaat herzustellen oder eine globale Verteilungsstruktur aufzubauen: »Interna-
tionale Solidaritit ist eine Solidaritit zwischen biirgerorientierten politischen Ge-
meinschaften; sie dient der institutionellen Festigung und weltweiten Verbreitung
der biirgerethisch ausgerichteten politischen Organisationsform gesellschaftlichen
Lebens.« (Kersting 1998, S. 42.8)

Diese Solidaritit zwischen den biirgerorientierten Gesellschaften griindet sich
in der geteilten Wertevorstellung der politisch-ethischen Verfassung des gemein-
schaftlichen Zusammenlebens. Gemeinschafts-intern zeichnet sie sich durch eine
aktive Unterstiitzung von demokratisch-liberalen Reformbestrebungen (vor allem
in ehemals totalitiren Staaten) aus und Gemeinschafts-extern durch eine offensi-
ve Haltung gegen biirgerfeindliche Gemeinschaftsformen. Hierin kann ein Unter-
schied zu dem bisher gezeichneten Bild einer instrumentellen Solidaritit auf inter-
nationaler Ebene gesehen werden, denn Kersting betont die Rolle der Nationalstaa-
ten und sieht diese auch in Zukunft als gefestigt an, wohingegen Preuf} und Brunk-
horst die Entwicklung in Richtung einer Abnahme der nationalen Souveranitit se-
hen bei gleichzeitigem Bedeutungszuwachs der EU und evtl. auch der UN.

Hierzu ist anzumerken, dass die bisherige Beschreibung sehr spezifisch auf
westliche Demokratien ausgelegtist. Instrumentelle Solidaritit kann jedoch auch in
sozialistisch verfassten oder anderen Staaten auftreten. Der Unterschied wird dann
darin bestehen, dass die vertretenen Wertevorstellungen divergieren. Eine Antwort
darauf bietet Kleger, der eine weitergehende Ausdifferenzierung der europiischen

93 Kersting 1998, S. 411.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Solidaritit vornimmt. Er arbeitet erstens die internationale Akteursebene heraus,
die durch eine Konvergenz der Wohlfahrtssysteme zu einer sukzessiven Homogeni-
sierung der europaweiten Sozialstaatlichkeit fithrt. Zweitens rekonstruiert er eine
transnationale Solidaritit, die eine grenziiberschreitende Kooperation von nicht-
kommerziellen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen umfasst, und drittens eine su-
pranationale Solidaritit, die im Zentrum der Debatte um die Wiinschbarkeit eines
sozialen Europas steht und auf eine Angleichung der innereuropiischen Lebensbe-
dingungen zielt. Viertens beschreibt er eine intergouvernementale Solidaritit, die
von den Regierungen im europiischen Kontext ausgeht.*

Auf die einzelnen innereuropiischen Differenzierungen von Solidaritit mochte
ich an dieser Stelle nicht weiter eingehen. Entscheidend ist, dass die Differenzie-
rung Klegers zeigt, dass sich eine instrumentelle Solidaritit an der zwischen Kers-
ting und Brunkhorst/Preuf} auftretenden Spannung gar nicht scheiden muss, son-
dern - bedingt durch die Themen- und Ebenenvielfalt — beiden in ihren jeweiligen
Anwendungsbereichen Geltung zukommen kann. Dies wird in den folgenden Un-
terkapiteln noch weiter prizisiert.

3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidaritat

Bei der instrumentellen Verwendungsform der Solidaritit sind Individuen und
Staaten die Akteur:innen der Solidaritit. Solidarische Handlungen, die diese
Subjekte vollfithren, sind z.B. vonseiten des Individuums das Zahlen von Mit-
gliedsbeitrigen oder das Erbringen von Leistungen fiir den Verein (gemeinsames
Renovieren, Spendenaktionen etc.). Die solidarischen Handlungen des Indivi-
duums sind somit solche, die fiir eine exklusive Gruppe einen Wert oder Nutzen
schaffen; dies konnen materielle Leistungen oder aktive Unterstiitzungsleistungen
sein. Die solidarischen Handlungen von Staaten bestehen hier beispielsweise in
der Errichtung und Aufrechterhaltung von Versicherungen. Eine gewichtige Rolle
kommt dabei denjenigen Handlungen zu, in denen der Staat als Schlichter und
Vermittler auftritt oder als letzte Instanz, um die zugesicherten Rechte zu wahren.
Dies ist dann der Fall, wenn vom Individuum Anspriiche geltend gemacht oder
zuriickgewiesen werden und zwischen dem Individuum und der Organisation
keine Einigung erzielt werden kann. In diesen Fillen konnen staatliche Stellen zur
Klirung angerufen werden.

Wie schon bei der sozialintegrativen Solidaritit sind die Individuen hier Subjek-
te der Solidaritit. Die Subjekte der Solidaritit sind somit zunichst identisch, aber
die solidarischen Handlungen der Akteur:innen und die Rahmenbedingungen fir
diese solidarischen Handlungen weisen einen qualitativen Unterschied auf, der eine
Abgrenzung der unterschiedlichen solidarischen Gruppen erlaubt. Dies sind auf der

94  Kleger und Mehlhausen 2014, S. 90.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

147


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148

Formen der Solidaritat

einen Seite die Biirger:innen und auf der anderen Seite die dazugehérigen Rechts-
gebilde wie Nationalstaaten.

Die Beziehung der Biirger:innen zueinander ist relevant, steht bei dieser Ver-
wendungsform aber nicht im Fokus, da es um den gemeinsamen Kooperationszu-
sammenhang geht, der durch den Staat vermitteltist. Die Solidarititsgruppe ist da-
mit auch eindeutig umrissen, da die Mitgliedschaft zum Staat das Hauptkriterium
ist. Dabei muss beriicksichtigt werden, dass der Staat, und somit die definierba-
re Menge der Biirger:innen, nur den Gesamtrahmen darstellt und sich innerhalb
des Staates andere instrumentelle Solidaritatsgruppen (z.B. in Vereinigung wie den
Krankenkassen) herausbilden kénnen, deren Legitimation sich aus der des Staa-
tes speist. Das Grundkonzept, das die Individuen mit dem Staat verbindet, ist das
des exklusiven Biirgerrechts, d.h. der rechtlichen Bindung an den Nationalstaat, der
dem Biirger:innen Rechte gewihrt und Pflichten auferlegt. Die Biirgerschaft ist da-
beiim Gegensatz zu einer Mitgliedschaft in einer pripolitischen Gemeinschaft (z.B.
Volksgemeinschaft) »der wesentliche institutionelle Ort der Solidaritats-Rechte und
-Pflichten des Individuums gegeniiber der politischen Gemeinschaft des modernen
Nationalstaates« (Preufs 1998, S. 404).

Durch diese Definition des Akteurs kann an einigen Stellen eine starke Nihe die-
ser Verwendungsform zu jener der politischen Solidaritit entstehen. Eine politische
Solidaritatsgruppe kann sich aktiv mit der Ausgestaltung der instrumentellen Soli-
daritit auseinandersetzen und versuchen, diese zu beeinflussen bzw. zu gestalten.
Ein Beispiel wire, dass eine politische Solidarititsgruppe sich mit Fragen einer fai-
ren Umverteilung auseinandersetzt, den Staat in dieser Sache kritisiert und fordert,
dass die Regeln der Umverteilung angepasst werden. Der Aspekt der instrumentel-
len Solidaritit ist hierbei, dass die Gruppe das Gut gemeinschaftlich produziert; der
Aspektder politischen Solidarititist die Auseinandersetzung dariiber, ob die Vertei-
lung gerecht bzw. fair erfolgt. Auf diese Verwiesenheit werde ich spiter noch weiter
eingehen.

Aufinternationaler Ebene konnen zwei mogliche Akteur:innen in Betracht kom-
men: auf der einen Seite der Nationalstaat, Institutionen und Organisationen® und
auf der anderen Seite die Biirger:innen, die tiber den Nationalstaat hinausgehende
Aspekte adressieren. Wenn man der Beschreibung der instrumentellen Solidaritit
folgt, dann interagieren mehrere Nationalstaaten auf transnationaler Ebene. Ein
hervorzuhebendes Merkmal ist, dass diese gemeinsam legislative Gewalt ausiiben
und so geltendes Recht schaffen. Dabei kann es vorkommen, dass die Exekutive auf
transnationaler Ebene aufgrund der weiterhin bestehenden Souverdnitit der Na-
tionalstaaten eingeschriankt ist und die Judikative Einschrinkungen bei der Durch-
setzung der Vertrige erfihrt. Dies wird spiter noch am Beispiel der EU verdeutlicht
werden, denn im Vertrag von Lissabon gibt es beispielsweise Solidarititsklauseln,

95  Mau und Lessenich 2005, S. 258.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

die die Umsetzung jedoch nicht anleiten. In den meisten Fillen bezieht sich die in
der EU angesprochene Solidaritit auf die Mitgliedsstaaten (Solidaritit als Orientie-
rungs- und Kontrollmafistab) und nicht auf die Solidaritit zu anderen Staaten oder
zwischen den Biirger:innen.*®

Bei Institutionen, die mit den Nationalstaaten in konsultierender oder kritisie-
render Funktion agieren, muss darauf hingewiesen werden, dass hier ein flieRen-
der Ubergang zur politischen Solidaritit zu vermerken ist, da dieselben Gruppen
betroffen sein konnen, bei der politischen Solidaritit aber das Verhiltnis der Indi-
viduen zur Gruppe im Fokus steht und bei der instrumentellen Solidaritit das Ver-
haltnis der Gruppe zu anderen Gruppen bzw. zum Nationalstaat.”’

Die Frage, ob Biirger:innen als Akteur:innen bei einer auf den internationalen
Raum erweiterten instrumentellen Solidaritit eine Rolle spielen, lisst sich an einem
Beispiel beantworten: Die International Federation of Chemical, Energy Mine and
General Workers (ICEM) ist eine auf globaler Ebene agierende Gewerkschaft, wel-
che praktische Formen der Solidaritit verwirklicht, die mit den materiellen Interes-
sen ihrer Mitglieder zusammenfallen. Die ICEM reprisentiert dabei ca. 20 Millio-
nen Arbeiter:innen aus 355 Vereinigungen in 115 Lindern.”® Die ICEM weist insge-
samt sehr hierarchische Strukturen mit professionellen (Vollzeit-)Delegierten auf.
Diese kénnen als zunehmend distanziert zu normalen Arbeiter:innen (also zu ihrer
Basis) gesehen werden, die sie eigentlich reprisentieren sollen. Die Kommunikati-
on innerhalb der ICEM und die gemeinschaftsstiftenden Prozesse verlaufen verti-
kal von der Spitzenorganisation zu den einzelnen in ihr vereinten Unionen, aber
nicht horizontal zwischen den Unionen. Ein Vorteil von horizontalen Strukturen
wire eine grofiere Effektivitat im Hinblick auf die Vereinheitlichung und gemein-
same Ausrichtung - allerdings zum Preis von biirokratischen (vertikalen) Organi-
sationsstrukturen, die erschwert ein Solidarititsgefiihl zwischen den Teilnehmern
der nationalen Unionen aufbauen konnten, weil die Beziehung der einzelnen immer
nur zur Dachorganisation besteht.” Die ICEM ist finanziell stark auf ihre zugehori-
gen nationalen Organisationen angewiesen, deren Interessenfokus sich aber wegen
der fehlenden Nihe der Dachorganisation zur Basis auf konkrete nationale Belan-
ge konzentriert und zum Teil wenig Verstindnis fiir transnationale Aktionen auf-
bringt. Anders als einige andere transnationale Akteur:innen werden von der ICEM
durchaus Sanktionen (im Rahmen ihrer Moglichkeiten) verhingt, wenn einzelne
Mitglieder sich gegen die gemeinsame Position wenden.'® Die ICEM setzt somit

96  Bast 2014, S.144f.

97  Routledge und Cumbers 2016.

98  Eine Ubersicht iiber die Mitgliederkann unter folgendem Link gefunden werden: https://ww
w.building-power.org/about-icem [letzter Zugriff: 01.05.2018]

99  Routledge und Cumbers 2016, S.142.

100 Routledge und Cumbers 2016, S.150.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

149


http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem

150

Formen der Solidaritat

aufeine starke kollektive Identitit (mit weniger Raum fiir Diversitit und Meinungs-
austausch) und kann in der Schaffung von gegenseitiger Solidaritit durchaus Er-
folge nachweisen, aber bei ihren ausgehandelten Ubereinkiinften fehlt die gefiihlte
Autor:innenschaft der Mitglieder.” Daraus resultierend haben sich Abspaltungen
verselbststindigt, die wahrscheinlich mehr gegenseitige Solidaritit zwischen den
einzelnen Organisationen bilden kénnen, da die Mitglieder direkt und aktiv einge-
bunden sind. Vertikale Organisationsstrukturen kénnen ein gegenseitiges Solidari-
titsgefithl hervorbringen, dies baut aber auf einer starr formulierten und in man-
chen Fillen vorgegebenen Identitit bzw. einem entsprechenden Selbstverstindnis
auf. Horizontale Organisationsformen bzw. eine starke Beteiligung von Grassroot-
Bewegungen betrachten Routledge und Cumbers als effektiver zur Bildung von So-
lidaritde.'*

Diese Ausfithrungen sollen insgesamt gezeigt haben, dass eine instrumentelle
Solidaritit auch zwischen Institutionen bestehen kann; die Institutionen sind dabei
die handelnden Akteur:innen der Solidaritit. Diese Entpersonalisierung hat aber
Auswirkungen auf die Solidaritit, da sie die Verbindung zwischen der Institution
und ihren Mitgliedern schwicht. Wenn die Mitglieder nicht mehr das Gefiihl ha-
ben, in die Institution eingebunden zu sein — z.B. fir die Ziele und Belange der In-
stitution einzutreten —, dann kénnen sie sich von dieser abwenden. Die Subjekte der
instrumentellen Solidaritit sind somit einerseits Individuen in ihrem Auftreten als
Biirger:innen einer rechtlich fixierten Organisationsform und andererseits die ver-
rechtlichten Organisationsformen selbst. Letztere sind vorrangig Nationalstaaten,
die Recht schaffen und dadurch Recht abtreten kénnen an itbergeordnete Organisa-
tionsformen wie die EU oder an Organisationsformen wie Institutionen und Clubs,
die sich unterhalb des sichernden Deckmantels des Nationalstaates befinden und
diesen fiir ihre eigenen Rahmenbedingungen und die letztliche Erwartungssiche-
rung bendtigen.

3.3.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln

Bei der Diskussion der Motive und Griinde fiir eine instrumentelle Solidaritit miis-
sen insgesamt drei Aspekte betrachtet werden: Erstens die Griinde, die zum Entste-
hen von dieser Verwendungsform gefithrt haben — hier kann als ein Beispiel die Ent-
stehung des Wohlfahrtsstaates und der in ihm stattfindenden solidarischen Prak-
tiken des Ausgleichs genannt werden. Ein anderes Beispiel sind die aus dem Kol-
lektivbewusstsein institutionalisierten Praktiken oder Verbote im Recht. Zweitens
miissen die nach dem Entstehen vorgebrachten Griinde und Motivationen der Indi-
viduen betrachtet werden, da die Individuen in vielen Fillen in diese hineingeboren

101 Routledge und Cumbers 2016, S.162.
102 Routledge und Cumbers 2016, S.171.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

werden: Welche Griinde und Motivationen der Individuen tragen zum Erhalt der in-
strumentellen Solidaritit bei? Drittens milssen noch diejenigen Formen der instru-
mentellen Solidaritit betrachtet werden, die nicht zwischen Staat und Individuum
stattfinden, sondern zwischen Individuum und nicht-staatlicher Institution.

Im Hinblick auf die Griinde, die zum Entstehen dieser Verwendungsform ge-
fithrt haben, mochte ich auf die Legitimationsgriinde fiir den Wohlfahrtsstaat und
auf Rawls’ Verteilungsgerechtigkeit eingehen, da diese beiden Elemente zentral fiir
diese Verwendungsform sind. Dazu ist ein kurzer Riickblick in die Entwicklung des
Solidaritatsbegriffs nétig: Wie bei der Einfithrung in den Begriff der Solidaritit er-
lautert wurde, stammt der Begriff aus dem rémischen Recht und bezieht sich auf
das Einstehen fiir eine Gesamtschuld. Busche weist in seinem Aufsatz darauf hin,
dass der Begriff der Solidaritit im Kontext des Rechts zweifach zu verstehen sei:
»eine freiwillig iibernommene Verpflichtung, die aus Vertrigen resultiert, und ei-
ne Verpflichtung, die auch ohne vorherige Einwilligung erzwungen werden kann«
(Busche 2011, S. 80). Durch die urspriingliche Verortung des Begriffs der Solidaritit
im Recht ist die Verbindung zwischen den Anspriichen des Einzelnen und dem Ein-
stehen Aller fiir die Gemeinschaft gelegt.'®® Der Wohlfahrtsstaat kann als eine Wei-
terentwicklung der familidren Wohlfahrtssicherung gesehen werden. Letztere kann
in der Beschreibung der mechanischen Solidaritit bei Durkheim gefunden werden,
der die Bedeutung der Familie bzw. des Clans fiir den einzelnen hervorhebt. Diese
besteht darin, die gilltigen Reziprozititsnormen und damit zugleich den Zusam-
menhalt der Gemeinschaft auch durch eine Verteilung der Pflichten mit einer ge-
genseitigen Erwartungssicherheit zu sichern.'**

Die schon bei den Stammesgesellschaften existenten Hilfssysteme basieren auf
Verpflichtungsgefithlen gegeniiber dem eigenen Stamm. Im Zeitalter der Indus-
trialisierung haben diese Organisationsformen an Bedeutung verloren und dieser
Raum wurde von den entstehenden Arbeitergruppierungen bzw. Ziinften iibernom-
men. Auch bei diesen basiert die Sicherung der Wohlfahrt auf den Reziprozitits-
normen. Diese Zusammenschliisse basieren jedoch auf einer freiwilligen Beteili-
gung und auf der normativen Erwartung der Gegenseitigkeit. Mit dem Aufkommen
der Nationalstaaten und der modernen Gesellschaften wurde das stindische soziale
Vertrauen durch den Wohlfahrtsstaatin ein rationales Systemvertrauen zu iiberfith-
ren versucht.'® Nicht mehr die Freiwilligkeit und die unmittelbare Verbundenheit
stehen hier im Mittelpunkt, sondern die gesellschaftlichen universalen Umvertei-
lungs- und Sicherungspflichten. Die Sicherung der Wohlfahrt der Gruppenmitglie-
der ist somit bis hierhin immer ein Bestandteil der Solidaritit gewesen, deren Aus-

103 Wildt 1995, S.1004.

104 Mau und Lessenich 2005, S. 257.

105 Die Pflichten fiir das Wohlergehen wurden somit auf die nachsthéhere gesellschaftliche In-
stanz verlagert. Mau und Lessenich 2005, S. 258f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152

Formen der Solidaritat

priagung sich iiber die Zeit nur gewandelt hat: von der zufilligen, aber verpflichten-
den Familienzugehorigkeit iiber den freiwilligen Zusammenschluss in Ziinften bis
hin zur verpflichtenden Teilhabe an der Gesellschaft. Ein zentrales Moment in den
verschiedenen Ausformungen der Wohlstands(ab)sicherung ist die Mitgliedschaft
zu einem Ganzen. Diese hat sich iiber die Zeit verindert. Im Folgenden sollen eini-
ge zeitgendssische Uberlegungen zum Thema Mitgliedschaft aufgegriffen werden.
Dabei sollen die Mitgliedschaften im Staat und in Vereinen im Vordergrund stehen.

Wenn als konstitutives Element der politischen Gemeinschaft nicht nur die Frie-
denssicherung verstanden wird, wie bei Hobbes, sondern auch eine wechselseitige
Versorgung, die sich sowohl auf die Aufgaben der Gemeinschaft (also die Befriedi-
gung der Bediirfnisse der Mitglieder) bezieht als auch auf die Pflichten der Mit-
glieder (also die Bereitschaft, gemeinsam die Lasten zu tragen),’®® dann beinhal-
tet ein solches Verstindnis Aufgaben und Pflichten fiir die Gemeinschaft und den
Einzelnen, die zusammengenommen Sicherheit und Wohlfahrt hervorbringen.'’
Mitgliedschaft beschreibt Walzer als ein soziales Gut, das von der Gemeinschaft an
Fremde vergeben wird — hiervon differenziert er die gegenseitige Hilfe, die er als ein
moralisches Gebot betrachtet, das unabhingig von der Mitgliedschaft derjeweiligen
Person gilt."*® Aufnahme und Einbiirgerung sind an die konomischen und politi-
schen Verhiltnisse des Staates gekniipft, ein Recht auf die Mitgliedschaft besteht
nicht. Anders ist es bei Nachbarschaften, die in der Regel nicht institutionell organi-
siert sind und keine rechtlich durchsetzbare Aufnahmeoption haben: Hier entschei-
detinerster Linie die geografische Zugehorigkeit, weswegen Nachbarschaft als eine
zufillige Vereinigung von Menschen zu sehen ist. Vereine sind hingegen wie Natio-
nalstaaten zu betrachten: Sie erschaffen gemeinsam ein Gut, und dieses wollen die
Mitglieder bewahren, indem sie den Zugang zu ihrem Verein und damit zu dem Gut
beschrinken.'®

»Soziale Rechte sichern dementsprechend den Zugang zu einem gesellschaft-
lich definierten Mafy an 6konomischer Wohlfahrt, welches den Biirgern allein
aufgrund ihrer Mitgliedschaftsrolle zugestanden wird.« (Mau und Lessenich 2005,
S. 259) Hiermit entfillt auch die durch altruistische Hilfe entstehende Asymmetrie
mit Dankbarkeit und Unterordnung. Die Aufgabe des Wohlfahrtsstaates besteht
darin, fiir alle seine Mitglieder gleichermafien ein von der Gesellschaft selbst defi-
niertes Mindestmafd an sozialer Sicherung zu gewihrleisten. Dies entspricht der
Herstellung eines spezifischen 6ffentlichen Gutes, das nur durch die Beteiligung
aller Mitglieder entstehen kann.

106 Walzer 2006.

107 Walzer 2006, S.113.
108 Walzer 2006, S. 67f.
109 Walzer 2006, S. 72—78.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

In diesem Zusammenhang ist es sinnvoll, einen Blick auf die unterschiedlichen
Giiter zu werfen, die in einer modernen Gesellschaft produziert werden kénnen. Ra-
tional-Choice-Vertreter konnen dazu einen Ansatzpunkt bieten, um zu verdeutli-
chen, unter welchen Voraussetzungen sich Individuen zu einer gemeinsamen Pro-
duktion von Giitern in Gruppen freiwillig zusammenfinden. Nach Hechter finden
sich Individuen in Gruppen zusammen, um unterschiedliche Giiter zu produzieren.
Das erste Gut sind joint goods (hierzu zihlen 6ffentliche Giiter), also Giiter, die ein
Individuum alleine nicht bzw. nicht zu angemessenen Kosten produzieren kann.
Diese Giiter sind vor allem von dem Problem der Trittbrettfahrer betroffen, d.h.,
Hechter geht davon aus, dass Individuen die Méglichkeit nutzen werden, von einem
Gut zu profitieren, ohne dabei selbst einen Beitrag zu leisten. Dies schlief3t selbst-
verstindlich nichtalle ein. Die Einhaltung der Verpflichtungen gegeniiber der Grup-
pe hingt dabei von den Kontroll- und Sanktionsmechanismen der Gruppe ab."® Ei-
ne weitere Artvon Giitern ist fiir Hechter die »immanent joint goods« und Marketgii-
ter." Hechter geht dabei von einem Menschenverstindnis aus, das auf dem Ratio-
nal-Choice-Ansatz basiert — d.h., sofern die Méglichkeit besteht, ein Gut ohne ei-
ne Gegenleistung zu erhalten, werden Individuen dies aus berechnendem Eigenin-
teresse tun. Die Individuen wiirden dementsprechend auch maégliche Konsequen-
zen abwigen und ihren Beitrag leisten, falls die Sanktions- oder Kontrollmafinah-
men zu stark sind. Hierbei gilt es zu bedenken, dass dieses Verstindnis beziiglich
der menschlichen Motivationen nicht geteilt werden muss: Menschen kénnen ih-
ren Beitrag auch aus der Uberzeugung heraus leisten, dass der geforderte Beitrag
fir das Gut gerechtfertigt ist und jedes Individuum seinen Beitrag leisten soll. Eine
Betrachtung solcher Motivationen fehlt in der Argumentation Hechters.

Um das offentliche Gut der sozialen Sicherung dauerhaft herstellen zu kénnen,
ist eine gewisse Motivation der Individuen vonnéten. Diese Motivation lasst sich
mit den Argumenten, die Rawls zur Verteilungsgerechtigkeit vorbringt, erkli-
ren: Mit dem angenommenen Schleier des Nichtwissens wiirden die Individuen
den Gerechtigkeitsgrundsitzen und dem Differenzprinzip zustimmen. Auf die
instrumentelle Solidaritit bezogen bedeutet dies, dass die Individuen den Grund-
prinzipien des Wohlfahrtsstaates zustimmen wiirden, weil sie selbst nicht wissen,

110 Hechter1987, S. 50.

111 Die Differenzierung der unterschiedlichen Formen von Giitern l3sst sich auch bei Taylor fin-
den. Er betrachtet konvergente Giiter (z.B. Sicherheit, die kollektiv organisiert werden kann,
aber nur einen individuellen Wert hat), mittelbar gemeinsame Gter (z.B. beim gemeinsa-
men Genuss von Musik, wo das Gut individuell als wertvoll betrachtet wird, durch den ge-
meinsamen Genuss aber einen zusitzlichen Wert erhilt), unmittelbare gemeinsame Glter
(z.B. Freundschaft als Gut, das nur gemeinsam genossen werden und auch nur in Gemein-
schaft entstehen kann). Wichtig ist dabei zu betonen, dass Taylor Gesetze als unmittelbares
gemeinsames Gut ansieht. Nur dadurch haben die Biirger ein Interesse daran, diese einzu-
halten. Taylor 2001, S. 11-29.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Formen der Solidaritat

ob und wann sie dessen Sicherung bediirfen. »Das Verallgemeinerungsprinzip
verbietet, dass man die Kosten fiir gemeinsam erstrebte Giiter nur den anderen
aufzubiirden versucht. Ein solidarisches Handeln nach diesem Prinzip ist ein
solidarisches Handeln aus FairnefS.« (Baurmann 1998, S. 349) Da alle Individuen ein
Interesse daran haben, dass das Gut produziert wird, und da sie auch darum wis-
sen, dass die Gefahr von Trittbrettfahrern besteht, ist eine Institutionalisierung mit
einem Zwang zum solidarischen Beitrag die Sicherung, dass das Gut iiberhaupt von
allen gemeinsam produziert wird. Mit der Argumentation von Rawls lisst sich eine
Begrindung dafiir finden, wie eine instrumentelle Solidaritit legitimiert werden
kann.

Im Hinblick auf den zweiten Aspekt — die Griinde und Motivationen der In-
dividuen, die in den Staat hineingeboren werden — lisst sich bereits viel aus dem
eben Gesagten wieder anfithren. Allerdings bedarf es durch den Rechtsstatus der
Verpflichtungen im eigentlichen Sinn keiner Motivation zu dieser Verwendungs-
form der Solidaritit. Dennoch ist es auch fiir diese Verwendungsform der Solida-
ritit wichtig, dass die Individuen die Praktiken der materiellen Umverteilung an-
erkennen. Ein Zeichen der Nichtanerkennung und der fehlenden Bereitschaft sind
z.B. das Unterschlagen von Einkiinften, um den eigenen Beitrag fir die gemein-
schaftliche Vorsorge zu vermindern, oder der Versuch, Leistungen zu erhalten, ohne
die notwendigen Voraussetzungen dafiir zu haben.™

Zuriickkommend auf die Position Hechters lisst sich darauf verweisen, dass
joint goods sich dadurch auszeichnen, dass der individuelle Beitrag zu diesem Gut
nicht gekoppelt ist an die Ertrige aus diesem Gut und daher eine Motivation aus
Eigeninteresse nicht ausreicht. Baurmann differenziert in seinem Aufsatz zur So-
lidaritit insgesamt drei unterschiedliche Motivationen fiir die Produktion von 6f-
fentlichen Giitern. Erstens: Wenn die individuellen und die kollektiven Interessen
tibereinstimmen, geniigt fir die Motivation des Individuums ein Eigeninteresse,
da das Individuum das gleiche Ziel verfolgt wie das Kollektiv. Zweitens: Wenn die
individuellen Interessen die kollektiven dominieren, wiachst der Anreiz fiir ein Tritt-
brettfahrertum, da das Gut nicht vom spezifischen individuellen Beitrag abhingt.
Dabher ist es notig, dass das Individuum neben dem eigenen Nutzen noch eine zu-
sdtzliche Motivation hat. Drittens: Wenn die kollektiven Interessen die individuel-
len dominieren,™ besteht der Nutzen dieser Giiter fiir die gesamte Gruppe, was eine
gewisse Opferbereitschaft der Individuen voraussetzt. Der Beitrag zu diesen 6ffent-
lichen Giitern ist im letzteren Fall freiwillig."* Bei vielen der durch die instrumentel-
le Solidaritit gemeinsam erzeugten Giiter itberwiegt das individuelle Interesse das

112 Sicherlich gibt es noch viele andere Auspragungen, die eine mangelnde Solidarititsbereit-
schaft aufzeigen konnen.

113 Baurmann1998.

114 Baurmann 1998, S. 350f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

kollektive. Zusammengefasst sind somit ein aufgeklirtes Eigeninteresse (Hechter)
und rationale Uberlegungen (Rawls) mégliche Griinde fiir die Individuen, sich an
der (gleichwohl erzwungenen) Herstellung dieser Giiter zu beteiligen."

Wenden wir uns nun drittens einer Betrachtung der Gruppen zu, die zwischen
Individuen gebildet werden, ohne dass der Staat dabei Steuerungsorgan ist. Diese
Gruppen haben zum Ziel, bestimmte immanente Giiter hervorzubringen. Die im-
manenten Giiter stehen nur den Mitgliedern der Gruppe zu Verfiigung, die sich nach
Hechters Ansicht nur dann an deren Produktion beteiligen werden, wenn die Ver-
pflichtungen angemessen sowie die Qualitit des Gutes und die Verlisslichkeit der
Produktion sichergestellt sind. Um von dieser Art von Giitern zu profitieren, ge-
hen Individuen Abhingigkeitsverhiltnisse ein.”® Ein Beispiel fiir eine solche Grup-
pe kénnen Golfclubs sein: Diese exklusiven Clubs bieten den Teilnehmenden Kon-
takte, Status, Vergniigen etc. gegen einen Mitgliedsbeitrag und weitere Aufnahme-
kriterien. Ohne diese Zugangsbeschrinkungen wire diese Art von Clubs nichtin der
Lage, das gemeinsame Gut zu produzieren.

Groups that are able to realize control economies should have enhanced
prospects of attaining solidarity. In general, monitoring costs are minimized
by arrangements that promote visibility, give members an incentive to monitor
each other, allow for minimal errors of interpretation, and provide positive
sanctioning. Sanctioning costs are lowered to the degree that groups employ
both symbolic and public sanctioning, institute high exist costs, and limit group
size. (Hechter1987, S.162)

Die Individuen, von denen Hechter spricht, sind dabei durch ein rationales Eigen-
interesse geprigt und treffen von diesem geleitet ihre Entscheidungen fiir die Aus-
wahl der Gruppe, an der sie sich beteiligen. Dies erfolgt freiwillig, aber die Betei-
ligung an der Produktion der Kollektivgiiter ist zwingend, und aus diesem Aspekt
erwachsen gerade fiir die Kollektivgiiter Schwierigkeiten hinsichtlich des Problems

115 In seinem Zeitungsartikel Das Mdrchen von der Gerechtigkeit betrachtet Heuser aktuelle Po-
sitionen zur sozialen Ungerechtigkeit. Dabei verweist er auf Studien in Kindergarten und
Schulen, die gezeigt haben, dass eine monetare Belohnungs- oder Bestrafungsstruktur da-
zu fithrt, dass andere Motivatoren wie etwa, dem gesellschaftlich erwarteten Verhalten zu
entsprechen, vermindert oder gar nicht mehr zum Tragen kommen. Dies ldsst sich auch im
Wirtschaftsbereich feststellen: »Menschen, handeln eben nicht blof, weil sie nach mehr Celd
streben und im Wettbewerb gegeneinander gewinnen wollen. Sie werden auch aktiv, weil sie
etwas flirs Ganze leisten und anderen helfen wollen.« (Heuser, 22.11.16, S. 21) Gerade solche
Motivatoren sind es, die fiir das Handeln nach einer instrumentellen Solidaritit den bei den
anderen Solidaritatsformen stirker akzentuierten Gemeinschaftscharakter ersetzen.

116 Hechter geht davon aus, dass diese Solidaritit nur in Gruppen gefunden werden kann, die
gruppenimmanente Giiter erzeugen, und nicht in Gruppen, die Kollektivgiiter herstellen.
Letztere benétigen weitere Motivatoren. Hechter 1987, S. 45.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156

Formen der Solidaritat

der Trittbrettfahrer:innen und der Einhaltung der Regelungen. Die Sanktions- und
Kontrollmechanismen der Gruppen basieren dabei auf quasi-institutionellen Me-
chanismen, die fiir das Bestehen der Gruppe — neben einem geteilten Bewusstsein
und geteilten Uberzeugungen - relevant sind."” Die Bedeutung von sozialen Sank-
tionen wurde schon im Kontext der sozialintegrativen Solidaritit erwdhnt, aber de-
ren Stellenwert fiir das Bestehen der Gruppe und die Zielerfilllung ist bei diesen auf
die Produktion eines Gutes gerichteten Gruppen noch ausgeprigter. Dennoch gilt
auch bei diesen Gruppen, dass Gruppenmitglieder nicht kontrolliert werden miis-
sen, wenn ein Commitment besteht, da sie ihre Pflichten dann freiwillig erbringen.
Das Selbstinteresse der Individuen ist somit bei diesen Gruppen ein entscheiden-
des Motivationskriterium. Im Hinblick auf die anderen Verwendungsformen, ins-
besondere die der sozialintegrativen Solidaritit, bei der das Gemeinwohl vor dem
Eigeninteresse steht, zeigt sich, dass zwischen dem Eigeninteresse und dem Ge-
meinwohl eine Spannung auftreten kann. Kleger fithrt dazu an:

Das scheinbare Paradox zwischen Eigennutzorientierung und dem Solidaritatsbe-
griffinnewohnender Gemeinwohlorientierung kann mit dem Hinweis darauf auf-
gelost werden, dass bestimmte Giiter in arbeitsteilig organisierten Gesellschaf-
ten aufgrund einer funktionalen Interdependenz nur in Kooperation produziert
werden konnen und mangels Handlungsalternativen so eine »Eigennutzsolida-
ritit« oder »instrumentelle« Solidaritit seitens der Gesellschaftsmitglieder ent-
steht. (Kleger und Mehlhausen 2014, S. 87)

Gerade diese Art des auf Interdependenz basierenden Eigennutzes hat Hechter als
eigentliche Basis fiir die instrumentelle Solidaritit herauszuarbeiten versucht. Die-
se steht somit nicht im Gegensatz zum Gemeinwohl, da sich das Gemeinwohl und
die individuellen Ziele nur in Zusammenarbeit realisieren lassen.

Auch bei einer Erweiterung der instrumentellen Solidaritit iiber den National-
staat hinaus kénnen individuelle und gemeinschaftsorientierte Griinde gefunden
werden. Bérner differenziert die Motive zu solidarischem Handeln in »rational-6ko-
nomische Orientierung« und »Kriterien der kollektiven Zugehérigkeit«."® Dabei be-
zieht sie sich auf Solidaritit im Kontext der EU, deren Funktion sie als Bindemittel
in Krisensituationen, aber zunehmend auch in der Sozialpolitik (regulative Sozial-
politik, redistributive Mafnahmen), herausarbeitet. Sie weist darauf hin, dass die
Solidaritit in der EU-Sozialpolitik dadurch gekennzeichnet ist, dass sich die Sozi-
alpolitik hier im Sinne einer Umverteilung nicht an Individuen, sondern an Regio-
nen/Staaten richtet. Die rational-6konomische Motivierung umfasst die rationalen

117 Hechter1987, S.164.
118 Borner 2014, S. 67.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Eigeninteressen der Akteur:innen (Regionen/Staaten) und beschreibt eine Solidari-
tit, die auf gemeinsamen Interessen basiert. Dabei werden von den Nationalstaaten
bei den Abstimmungen und Entscheidungen jeweils ihre eigenen nationalstaatli-
chen Interessen vertreten und nicht zwingend die gesamteuropiischen. Innerhalb
der EU lassen sich in bestimmten Abstimmungsfragen feste Koalitionen erkennen,
die zu Ergebnissen fithren, welche nicht von allen Mitgliedern als gerecht oder fair
verstanden werden. Ein Beispiel dafiir ist die Asylpolitik: In den Dubliner Vertrigen
werden die Lasten im Hinblick auf die Asylpolitik der EU auf die Staaten verteilt.
Dabei werden die Lasten iiberproportional auf die Staaten im Siiden und Siidosten
der EU verlagert.™

Die zweite Motivation, die Bérner als »Kriterien der kollektiven Zugehoérigkeit«
bezeichnet, bezieht sich hingegen auf die Gemeinsamkeiten der Akteur:innen, die
diese symbolisch, historisch kulturell etc. zwischen sich etabliert haben. Diese miis-
sen dabei nicht im Konflikt zu den national geteilten Gemeinsamkeiten stehen, son-
dern konnen diese auch erginzen. Nach Bast sind diese beiden Motivationen als
Enden einer Skala zu verstehen, auf die sich die Akteur:innen in unterschiedlich
starker Ausprigung berufen und zwischen denen sie ihre Entscheidungen verorten
konnten.””® Sangiovanni betont in diesem Zusammenhang, dass es der Zweck der
EU ist, Kollektivgiiter firr die Mitglieder herzustellen. Dabei entsteht aktuell eine
Asymmetrie zwischen dem Gut der Stabilitit in der Nachkriegszeit und jenem der
Sicherstellung von funktionierenden Marktbeziehungen.'*

Bei der europiischen Kohisionspolitik kann die EU nicht in demselben Umfang
wie die Nationalstaaten auf ein positiv besetztes (nationales) Erbe zur Stiftung von
Gemeinsamkeit setzen. Geteilte Werte zwischen allen Mitgliedern der EU kénnen
nicht in derselben Weise vorausgesetzt werden und daher nicht zwangsliufig eine
hinreichende Grundlage fiir eine Solidarititin der EU bilden. Dies birgt fiir die Soli-
daritit in der EU weitere Herausforderungen.'”* Wie bei Borner beschrieben, kann
die Motivation zur Solidaritit zwischen einer Begriindung mit Eigeninteresse und
einer mit Gemeinsamkeiten, d.h. mit einem gemeinsamen Ziel oder Verstindnis,
variieren. Dies bedeutet fiir die Solidaritit, dass Konflikte zwischen der individu-
ellen Nutzenmaximierung der Mitgliedsstaaten und der Ausrichtung am Gemein-
wohl entstehen konnen und gelést werden miissen.

In dieser Lesart ist Solidaritat somit eher ein Prozesselement und Resultat als ei-
ne Vorbedingung des Integrationsprozesses. Das politische und rechtliche Sys-
tem der EU-28 basiert auf dem Grundgedanken der Legitimitat von Solidaritat als

119 Bast2014, S.151.

120 Borner 2014, S.67.

121 Sangiovanni 2013, S. 15f.
122 Hartwig 2014.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

157


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Formen der Solidaritat

Prozess [..]. Solidaritit, die gleichermafien Ergebnis wie auch Voraussetzung des
Integrationsprozesses ist, entsteht demnach bei der Ubernahme und effektiven
Ausiibung von Gemeinwohlverantwortung. (Hartwig 2014, S.169)

Wie bereits dargelegt, konnen auch Organisationen oder Institutionen Akteur:in-
nen einer iitber den Nationalstaat hinausgehenden instrumentellen Solidaritit sein.
Auch bei diesen Akteur:innen kann die Motivation im Eigeninteresse und in einem
am Gemeinwohl ausgerichteten Ziel begriindet sein. So liegen beispielsweise die
Griinde fiir ein solidarisches Handeln bei den von Routledge und Cumbers iden-
tifizierten Global Justice Networks in ihrer gemeinsamen Kritik gegen den Neoli-
beralismus: Die einzelnen Organisationen schlief3en sich aufgrund dieser Gemein-
samkeit zu globalen Netzwerken zusammen. Im Hinblick auf die Individuen in den
einzelnen Netzwerken kann, wie bei der politischen Solidaritit, Betroffenheit (aktiv)
oder ein Mitfiihlen (passiv) als Grundlage dafiir gesehen werden, dass sie Solidari-
titsbekundungen oder Ressourcen bereitstellen.'

Zusammengefasst besteht die Motivation der Subjekte der Solidaritit zu einem
solidarischen Handeln nach der instrumentellen Solidaritit darin, dass Giiter er-
zeugt werden, die ein Subjekt alleine nicht erzeugen kann. Die dahinterliegende
Motivation kann dabei unterschiedlich ausgeprigt sein: reines Eigeninteresse,
Zusammenfallen von individuellen und kollektiven Interessen oder rationale Uber-
legungen (Schleier des Nichtwissens). Gerade bei den 6ffentlichen Giitern reicht ein
reines Eigeninteresse der Individuen nicht aus, es bedarf dariiber hinaus weiterer
Griinde; diese konnen auch im Interesse des Gemeinwohls sein. Ein Interesse
am Bestehen von instrumenteller Solidaritit entsteht dadurch, dass diese Erwar-
tungssicherheit, Existenzsicherheit und einen Schutz vor Willkiir garantiert. Diese
Aspekte betreffen dabei nicht nur die Individuen, sondern auch die Staaten als
Subjekte, die dabei in einer doppelten Rolle auftreten: einmal selbst als Garanten
und einmal als Subjekte in einem internationalen Bund.

3.3.3 Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln

Dasich diese Verwendungsform als Form einer institutionalisierten Solidaritit ver-
stehen lisst und das Verhiltnis des Individuums zum Staat bzw. zur Institution im
Vordergrund steht, die den Zweck des materiellen Ausgleichs vornimmt, wenn man
beim Beispiel des Wohlfahrtsstaates bleibt, und dafiir die giiltigen Regeln erlisst,
sind von dem einzelnen Individuum keine bewussten Hintergrundinformationen
tiber die spezifischen Situationen der Empfinger vorauszusetzen. Das Individuum,
das als Teil der Mitgliedschaft seinen Beitrag leistet, kann nicht alle Empfinger ken-
nen. Der Staat tritt hier als Mittler und Garant auf, daher muss das Individuum sich

123 Routledge und Cumbers 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

nicht einmal mit den Bedingungen der Verteilung vertraut machen, da die entste-
henden Pflichten auf alle Biirger:innen verteilt sind und das Individuum entweder
empfangend oder gebend ist. Hier sei schon angefiigt, dass die Auseinandersetzung
mit den institutionalisierten Praktiken des materiellen Ausgleichs ein Bestandteil
der politischen Solidaritit sein kann — nimlich dann, wenn die Praktiken der Um-
verteilung oder Verteilung der Pflichten den Individuen nicht gerecht erscheinen.
Auch sollte darauf verwiesen werden, auch wenn es nicht zwingend notwendig ist,
dass sich die Individuen mit den solidarischen Handlungen dieser Verwendungs-
form auseinandersetzen, es doch fiir die Akzeptanz entscheidend ist, dass die Indi-
viduen die Praktiken in den Grundziigen kennen und sie befiirworten. Die Regeln
bzw. der Ablauf der den Ausgleich regelt, miissen von der Institution vermittelt wer-
den und je nach Mittbestimmungsrecht und politischem System, kénnen die Indi-
viduen auf die Ausgestaltung Einfluss nehmen. Das Interesse des Individuums ist
hier insgesamt ein zentrales Kriterium. »Solidarity can be achieved only by the com-
bined effects of dependence and control.« (Hechter 1987, S. 53) Dabei muss betont
werden, dass nicht jeder Wohlfahrtsstaat identisch ist und die unterschiedlichen
Wohlfahrtsstaaten unterschiedliche Programme, Reglungen, Erwartungen, Anfor-
derungen und Reziprozititsnormen umfassen. »In diesem Sinn 6ffnet der moder-
ne Wohlfahrtsstaat breiten Raum fiir soziale Interpretationen von instrumentell or-
ganisierten beziehungsweise zu organisierenden Reziprozititsbeziehungen einer-
seits und fur die politische Gestaltung von gesellschaftlichen Reziprozititsmustern
und -erwartungen andererseits.« (Mau und Lessenich 2005, S. 272)

Neben den bisher auf nationaler Ebene diskutierten instrumentellen Solidari-
tatspraktiken gibt es auch solche, die in Partikulargruppen zum Tragen kommen.
Beidiesenistvon dem Individuum, das der Gruppe beitritt, ein Wissen iiber die Zie-
le und Praktiken der Gruppe vorauszusetzen, da der Beitritt bewusst und willentlich
erfolgt.”* Da sich diese Gruppen nur wegen der Produktion eines Gutes zusammen-
schlieRen, das die Individuen alleine nicht produzieren kénnen, werden zur Absi-
cherung der Risiken, die jedes Individuum beim Eintritt eingeht, dem Einzelnen
von der Gruppe Regeln auferlegt; es werden Kontrollen eingefiithrt und unterschied-
liche Sanktionen angedroht, um sicherzustellen, dass die Regeln und Bedingungen
eingehalten werden. Bei der Vorstellung der Griinde fiir instrumentelle Solidaritat
wurde schon mit Hechter auflokale Gruppen verwiesen, die quasi-6ffentliche Giiter
produzieren.

Ahnlich wie bei der instrumentellen Solidaritit im nationalen Rahmen verhilt
es sich mit der riumlichen Erweiterung jenseits des Nationalstaates bei dieser Ver-
wendungsform: Da die Akteur:innen Staaten, Institutionen oder Organisation sind

124 Hechterkritisiert aberan diesen Gruppen, dass die Individuen oft nicht ausreichend Informa-
tionen Uber die unterschiedlichen Gruppen haben und Alternativen oft nicht kennen. Hech-
ter1987, S. 45.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

159


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Formen der Solidaritat

und die Motivation der Akteur:innen zwischen der Verfolgung von Eigeninteressen
und der Erreichung von gemeinsamen Zielen variiert, ist davon auszugehen, dass
bei den Akteur:innen als iiberindividuelle Entititen ein Wissen iiber die Situation,
in der sie sich befinden, vorhanden sein muss, damit ein Abwigen moglich ist. Oft-
mals fehlt den Individuen dieses Wissen und auch die Individuen, die die Organi-
sationen, Institutionen oder Staaten reprasentieren, verfiigen nur tiber Teile.
Bedeutend ist aber, worauf Risse verweist: Er argumentiert dafiir, dass die euro-
paische Identitit zumeist immer neben bzw. zusitzlich zu der nationalen Identitit
verstanden wird. Eine soziale Identitit besteht nach Risse dabei aus den Antwor-
ten auf Fragen wie »Wer sind wir?«, »Was macht uns aus?« oder »Wer gehért nicht
dazu? Die Menschen kénnen dabei multiple Identititen ohne Problem miteinander

vereinen:

Niemand braucht seine deutsche, franzdsische oder polnische Identitit aufzuge-
ben, um »Europaer«zu werden. Es ist in diesem Kontext bemerkenswert, dass eu-
ropaische Identititssymbole in der Offentlichkeit fast immer neben nationalen
oder anderen Symbolen auftreten. Die deutschen, franzésischen oder polnischen
Flaggen wehen fast nie fiir sich allein, sondern zusammen mit der europdischen
Flagge (CGrofsbritannienist die grofde Ausnahme). Die Euro-Miinzen sind ein weite-
res Beispiel fiir multiple Identitatskonstruktionen. Wahrend die eine Seite tiberall
in Europa gleich aussieht, haben die Euro-Mitgliedstaaten die Moglichkeit gehabt,
die andere Seite jeweils national zu gestalten. (Risse 2013, S. 7)

Eine Herausforderung fiir Europa besteht darin, dass die EU eine imaginierte Ge-
meinschaft ist — d.h., sie muss fiir ihre Mitglieder erst real werden, um eine sozia-
le Identitit zu bilden."” Die europiische Symbolik ist jedoch schwach ausgeprigt
- und auch dadurch, dass die europiischen Symbole und Praktiken immer in Zu-
sammenhang mit oder neben denen der Nationalstaaten sichtbar werden, ist das
Entstehen einer europdischen Identitit erschwert. Dies bedeutet in diesem Zusam-
menhang, dass die Individuen keine umfassende Kenntnis von der europiischen
Solidaritit haben, sondern durch die nationalen Reprisentationen vielmehr die na-
tional errungenen Vorteile und die eigene Nation vermutlich noch mehr im Vor-
dergrund stehen. Fiir mich bedeutet dies, dass sich bei der Ausweitung auf eine
iiberstaatliche Ebene der instrumentellen Solidaritit auch die bestehenden sozia-
len Identititen erweitern miissen und sich parallel dazu auch noch weitere soziale
Identititen ausbilden kénnen.

Zusammenfassend ldsst sich fiir das Subjekt der Biirger:in festhalten, dass im
Bereich der Wohlfahrt in vielen Fillen keine Hintergrundkenntnisse iiber die ande-

125 Es dabei davon ausgegangen werden, dass dies bei den Nationalstaaten auch der Fall war,
dies nur viel weiter zuriick liegt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

ren Mitglieder vonnéten sind. Es braucht weder Informationen iiber die Gruppe,
die die Leistungen erhilt, noch detaillierte Kenntnisse itber die Konditionen dafir.
Beim Beitritt zu einer lokalen Gruppe (Verein, Club etc.) ist die Situation hingegen
anders, da Aufnahmevoraussetzungen, Verpflichtungen etc. erfiillt werden miissen.
Dennoch miissen auch hier keine Informationen iiber andere Mitglieder vorhanden
sein, da hier wie bei den Wohlfahrtsleistungen eine Mittlerin in Form einer Institu-
tion auftritt.

3.3.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritat?

Aus dem bisher Gezeigten lisst sich fir die Pflichten, die im Rahmen des Wohl-
fahrtsstaates durch das Recht geregelt sind, festhalten, dass diese zwingend zu
erbringen sind. Die daraus entstehenden Anspriiche sind fiir die Individuen des
Rechtsraums einklagbar, sofern ihre Forderungen den geltenden Regelungen ent-
sprechen. Die Akzeptanz des Wohlfahrtsstaates und somit auch dieser Regeln
kann dabei auf dem Eigeninteresse der Individuen (siehe Motivation und Griinde)
gritnden. Man sollte aber auch darauf hinweisen, dass sich diese Akzeptanz als
gemeinsamer Hintergrundkonsens aus der sozialintegrativen Solidaritit speist.
Sollte die sozialintegrative Solidaritit abnehmen, dann kénnen die im Recht ver-
festigten Elemente dazu dienen, diese aufrechtzuerhalten oder auch wieder zu
stirken — der Zwang zu diesen solidarischen Handlungen kann eine sozialintegra-
tive Solidaritdt jedoch nicht ersetzen. Dies wird im fiinften Kapitel dieser Arbeit
wieder aufgegriffen und durch die Beschreibung der Transformationspotenziale
der Solidarititsformen vorbereitet. Die unterschiedlichen Griinde zur Einhaltung
der instrumentellen Solidaritit hingen auch mit deren Reichweite zusammen, da
z.B. die Reichweite einer staatlich erzwungenen solidarischen Handlung im Sinne
einer materiellen Umverteilung sich allein auf den rechtlichen Rahmen der Nation
beschrinkt. Offe weist in diesem Zusammenhang daraufhin, dass trotz des Zwangs
immer auch eine freiwillige Pflichterfiillung besteht:

Im Rahmen von gesetzlich verfiigter »Zwangssolidaritit« besteht ein Element
»freiwilliger« Pflichterfiillung des Birgers immer noch darin, dass er sich diesem
Zwang fiigt und auf Versuche verzichtet, seine politischen Rechte zum Zweck der
»kostenmindernden« Entlastung von diesen Pflichten zu verwenden, um sie—
etwa im Gefolge populistischen Missbrauchs- und Faulenzerdebatten — unter
abwarts gerichteten Revisionsdruck zu setzen. (Offe 2004, S. 41)

Die Motivation zu diesen solidarischen Leistungen lisst sich ihm zufolge entlang
des staatlichen Einflusses differenzieren: Einmal ohne Einfluss und nur auf Basis
von gruppenspezifischen Motivatoren, einmal durch staatliche Férderung und
schlieRlich durch staatlichen Zwang.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Formen der Solidaritat

Gegen die hier vertretene Position einer Zwangssolidaritit wenden sich Au-
tor:innen wie Khushf. Er versucht zu argumentieren, dass die Verpflichtungen des
Individuums gegeniiber der Gemeinschaft, die durch Gesetze erzwungen werden
konnen, und die Annahme, dass die Verpflichtungen in der Gemeinschaft gleich
und fir alle die gleichen sind, im Widerspruch zur multikulturellen, pluralistischen
Wirklichkeit moderner Gesellschaften stehen und dies zu einer Tyrannei der Mehr-
oder Minderheit fithren kdnnte.'*® Der Markt sorgt fiir die Produktion und Vertei-
lung von Giitern, die Gemeinschaften konnen hingegen weitere Beziehungsnetze
etablieren, die tiber den Markt hinausgehen; diese werden von den Gemeinschaften
mittels sozialer Sanktionen funktionsfihig gehalten. Gewalt oder Zwang sind hier
nicht durch den Staat anzuwenden, sondern nur Argumente oder Motivationen
aus Klugheit, Moral oder Tugend." Solidaritit kann somit fiir die Vertreter:innen
dieser Position nicht durch Gesetze erreicht werden. Mit Walzer wurde in einem
vorhergehenden Unterkapitel niher auf das Thema der Mitgliedschaft eingegan-
gen, die Khushf nicht in einer dhnlichen Schirfe betrachtet. Walzer argumentierte
dafiir, dass Mitgliedschaft eines der wichtigsten Giiter der Eigenstindigkeit einer
Gemeinschaft ist und die Vergabe nicht Gerechtigkeitsanspriichen folgt, sondern
politischen, 6konomischen oder sonstigen Logiken. Mitgliedschaft und die Ver-
teilung der Vorziige der Mitgliedschaft (Schutz im Marktgeschehen, Wohlfahrt,
Freiheit, Kultur etc.) sind fiir ihn nur durch die Verrechtlichung méglich: Ohne
diese wiirden Gemeinschaften mit diesen Vorziigen nicht dauerhaft bestehen kon-
nen.”® Gerade die letzte Sicherungsfunktion und Mdglichkeit der Realisierung
auch gegen Widerstinde ist es, die weitere von Khushf genannte Motivationen
ermoglicht, denn z.B. fiir eine Motivation zum solidarischen Handeln aus Klugheit
zihlt im Anwendungsbereich der instrumentellen Solidaritit — hier der Bereich
der umverteilten Giiter —, dass sichergestellt werden kann, dass jedes Mitglied den
ihn zustehenden Teil bekommt und mégliche unerlaubte Zugriffe aufs Gemeingut
geahndet werden kénnen. Fiir die anderen Formen der Solidaritit und deren An-
wendungsbereiche ist dies natiirlich nicht in gleicher Weise giiltig — dort itberzeugt
Khushfs Argumentation fiir die blofde Anwendung von sozialen Sanktionen. Ohne
die Mitgliedschaft, auf der sich der Zwang griindet, witrden die von Kushf ange-
nommen Motivatoren jedoch keine stabilen Erwartungshaltungen hervorbringen
konnen.

126 Khushf1998.

127 Die Motivation aus Klugheit kann mit Rawls verdeutlicht werden, der dafiir argumentiert,
dass jede Person vor dem Hintergrund des Schleiers des Nichtwissens den Gerechtigkeits-
grundsitzen zustimmen wiirde (Vernunftprinzip). Dies fithrt nach Rawls zu einem Konsens,
der innerhalb der Gesellschaft einen dauerhaften Zusammenhalt sicherstellt. Rawls 1975.

128 Walzer1992; Walzer 2006, S. 65—108.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Bei derjenigen instrumentellen Solidaritit, bei der der Staat als Garant fir die
Sicherung der solidarischen Handlungen in kleineren Gruppen auftritt, nimmt der
Zwang in dem Sinne ab, dass eine grundsitzliche Beteiligung nicht mehr einklagbar
ist, sondern nur noch die legalen und vertraglich abgeschlossenen Pflichten. In die-
sen Fillen nimmt die Bedeutung der sozialen Kontrolle und der sozialen Zwinge zu.
Die Beteiligung an diesen Gruppen kann an die Erbringung von gewissen Pflichten
gekniipft sein, die durch die Gruppe selbst kontrolliert werden und bei Nichterfiil-
lung zum Ausschluss fithren kénnen. Hechter verweist darauf, dass die Beteiligung
an solchen Gruppen freiwillig ist und auf dem Eigeninteresse des Individuums be-
ruht. Die Solidarititsgruppen miissen nach Hechter in unterschiedlicher Weise im-
mer Kontroll- und Sanktionsmechanismen beinhalten, um eine Regelkonformitit
der Individuen zu den Regeln der Gruppe sicherzustellen.

Im Folgenden soll diskutiert werden, ob auch eine riumlich erweiterte instru-
mentelle Solidaritit den Anspruch auf eine zwingende Umsetzung stellen kann. Im
internationalen Rahmen nehmen die fundamentalen Menschenrechte mittlerweile
ein bindendes Vélkergewohnheitsrecht ein, und es wurde ein allgemeines Gewalt-
verbot in der UN-Charta niedergeschrieben.” Somit kann argumentiert werden,
dass auch die aus der erweiterten instrumentellen Solidaritit entstehenden soli-
darischen Handlungen sich als moralisch und rechtlich bindend verwirklicht ha-
ben. Auf internationaler Ebene mangelt es jedoch an der Durchsetzungsfihigkeit
der Rechtsordnung, sodass die juristische Einforderung oft ausbleibt. Der UN-Si-
cherheitsrat ist hierfiir ein pridestiniertes Beispiel, da vorgeschlagene solidarische
Handlungen der Mehrheit hier durch das Veto-Recht einer einzelnen Nation ver-
hindert werden kénnen, wie auch im Ukraine-Krieg 2022 wieder deutlich wurde.”®
Die Transformation der intendierten solidarischen Handlungen zu verpflichtenden
Handlungen wird damit in vielen Fillen nicht vollzogen, selbst wenn die allgemei-
nen Menschenrechte die Grundlage bilden. Dies beschreibt auch schon die zweite
Problematik, nimlich die Durchsetzung internationaler Vertrige: Auf internatio-
naler Ebene gibt es noch keine Moglichkeit, die geschlossenen Vertrige verbindlich
und einheitlich durchzusetzen. Dies betrifft insbesondere kleine Staaten, die die
Wirksamkeit zwar einfordern kénnen, bei der Durchsetzung aber oft alleingelassen
werden, da die Kontroll- und Sanktionsmafinahmen hier weniger wirksam sind.

Die im Falle normativer wirksamer Staatsverfassungen >durch Formalisierung in-
stitutionell abgesicherter Differenzierbarkeit von Recht und Moral<wird so unter-
laufen. Weil es keine organisationsrechtlich konstitutionalisierte und deshalb mit den
Verfahren zur Ausgestaltung der Menschenrechte strukturell gekoppelte, starke Offent-
lichkeit gibt, kommt es zu einer hdchst ambivalenten Remoralisierung globalen

129 Brunkhorst 2002, S.192.
130 Holzl, 26.02.22.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

163


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164

Formen der Solidaritat

Rechts. Ambivalentist eine solche Remoralisierung deshalb, weil sie den Komple-
xitatsgewinn funktionaler Differenzierung gefidhrdet, derinsbesondere in der Be-
folgbarkeit des Rechts aus unmoralischen Motiven und seiner normativ kalten Er-
zwingbarkeit besteht. [...] Eine hochst dialektische Tiicke, war doch die Entstaatli-
chung des Rechts einer der wichtigsten Hebel zur Globalisierung menschenrecht-
licher Solidaritit. (Brunkhorst 2002, S.196)

Im kleineren Maf3stab spiegeln sich diese Probleme auch auf der Ebene der EU
wider, wenn rechtsstaatliche Prinzipien mit einer Regel- und Mafstabsfunktion
ausgestattet sind. Solidaritit hingegen ist ein »[...] systemisches Prinzip mit ein-
geschrinkter Maf3stabsfunktion ohne Leitfunktion und ohne Regelcharakter. Es
begriindet weder eigenstindige Verpflichtungen fiir die Mitgliedsstaaten oder die
Unionsorgane, noch wurde es rechtsfortbildend angewendet durch den EuGH«
(Klamert 2014, S.25). Dies meint, dass Solidaritit in den europdischen Schrif-
ten und Dokumenten eine wachsende Beachtung erfihrt und in immer mehr
Zusammenhingen (Asylrecht, Sozialpolitik, Umweltpolitik, Energiepolitik etc.)
Erwdhnung findet, aber selbst zugleich als ein Ziel bestimmt wird. Aus dieser
Zielbestimmung wurden bisher jedoch keine rechtlich verpflichtenden Anspriiche
abgeleitet. Solidaritit wird eingeschrinkt nur in der Funktion als Auslegungs-
mafdstab herangezogen. Gerade im Vertrag von Lissabon findet der Begriff der
Solidaritit Verwendung (in den Bestandspflichten und in der Verteilung der fi-
nanziellen Lasten). Dies geschieht vor dem Hintergrund des Grundsatzes der
Gleichheit in der EU. Der EuGH hat in diesem Zusammenhang entschieden, dass
alle Mitgliedsstaaten einen Anteil an den Kosten fiir die Mafinahmen der asyl- und
einwanderungspolitischen Mafinahmen tragen miissen.

Eine Berufungaufdie Solidaritit per se, auch wenn diese der Verordnung zu Grun-
de liegt, kann keine Vertragsverletzung begriinden. Dies belegt die mangelnde
Regelfunktion der Solidaritat. Die Mafdstabsfunktion wird hier erkennbar durch
das Verstindnis, das der EuGH dem Beihilfenverbot sowie der Vertragsbestim-
mung zu Verordnungswirkungen auf Basis von Solidarititsgesichtspunkten bei-
gemessen hat. (Klamert 2014, S. 30f)

Bei den Institutionen kann Solidaritit verpflichtend werden, ebenso auf interna-
tionaler Ebene durch Abkommen etc., aber auf dieser Ebene sind Kontrollen und
Sanktionen schwieriger umzusetzen. Selbst auf europiischer Ebene wird das in den
Vertrigen festgehaltene solidarische Handeln nicht verpflichtend umgesetzt. Soli-
daritit ist auf internationaler Ebene mehr ein gemeinsames Ziel, an dem sich die
Handlungen der einzelnen Akteur:innen orientieren sollen, denn ein einklagbares
Recht. Dennoch besteht sowohl bei der EU und der UN als auch bei Institutionen
das Potenzial, eine verpflichtende Solidaritit hervorzubringen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Zusammengefasst lisst sich fiir den Biirger als Subjekt festhalten, dass die
durch den Staat geforderten solidarischen Leistungen verpflichtend sind, was
bedeutet, dass eine Leistung vom Mitglied auch eingefordert werden kann. An-
ders sieht es dagegen bei Staaten als Subjekten aus, die auf internationaler Ebene
nur dann verpflichtet werden konnen, wenn sie Macht abtreten oder Vertrige
geschlossen haben. Das Abtreten von Macht erfolgt dabei freiwillig und auf Basis
von rationalen Griinden. Die Beispiele EU und UN zeigen, dass verpflichtende
Mafnahmen aufinternationaler Ebene kaum wirkungsvoll sind.

3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes

Die instrumentelle Verwendungsform der Solidaritit konstituiert eine Sphire der
Solidaritit, die sich aus den geteilten Uberzeugungen der Gesellschaft ableitet bzw.
durch eine Verfestigung derselben im Recht entsteht. Damit bilden die im geteilten
Hintergrundkonsens enthaltenen Werte und Normen die Grundlage der Richtlinie
fiir die konkreten solidarischen Handlungen. Die instrumentelle Solidaritit hat da-
bei zum Zweck, die Grundprinzipien zu bewahren und zu schiitzen. Die sozialin-
tegrative Solidaritit wurde als ein wichtiger Bestandteil der Identititsbildung be-
schrieben, der instrumentellen Solidaritit kommt dabei die Rolle zu, die Voraus-
setzungen dafiir bereitzustellen.™
aber auch durch spezifische Reglungen. »Der freiheitlich-demokratische Rechts-
und Sozialstaat ist dabei nicht eine Solidargemeinschaft unter anderen, sondern er

Dies kann in Form von Grundrechten erfolgen,

nimmt unter diesen insofern eine Vorrangstellung ein, als er sie durch die Schaffung
von Freiriumen erst ermdglicht.« (Ziircher 1998, S. 178) Dabei stellt die Verstaat-
lichung bzw. Institutionalisierung der Hilfsleistungen gleichzeitig eine Verstaatli-
chung der moralischen Pflicht zur Unterstiitzung dar, die ansonsten den Mitbiir-
ger:innen auf freiwilliger Basis obliegen wiirde.”*

Eine Institutionalisierung in internationalen Organisationen findet auch bei
den G]N statt. Viele GJN stimmen darin iiberein, dass sie sich kritisch gegen den

Neoliberalismus positionieren und im Kleinen und im Grofden Alternativen hierzu

131 Auch diese Form der Solidaritit kann an Wirksamkeit und somit auch an Bedeutung fir die
anderen Formen verlieren. Dies ldsst sich mit Kersting zeigen, der zwischen Markt und Recht
einen lebensweltlichen Bereich der Gruppensolidaritit annimmt, der aber schwindet: »Der
Solidaritatsbedarf der Moderne, zumal der kapitalistisch verfassten, ist so grof, dass sei-
ne Deckung nicht mehr den traditionellen Solidargemeinschaften der Tradition iiberlassen
bleiben kann.« (Kersting 1998, S. 421) Der wohlfahrtsstaatliche Nationalstaat stellt die Ant-
wort dar, denn durch die schwindende Gruppensolidaritit werden die Beziehungen gleich-
zeitig anonymer und aus moralischer Perspektive freiwilliger. Der Wohlfahrtsstaat ist »[...]
ein System der verstaatlichten Solidaritat, der zwangsorientierten Hilfsbereitschaft und Mit-
menschlichkeit« (Kersting 1998, S. 422).

132 Mau und Lessenich 2005, S. 260.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

165


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Formen der Solidaritat

entwickeln. Die GJN vertreten dabei unterschiedliche normative Anspriiche, die
sie in ihren Praktiken zu realisieren versuchen. Der Anspruch kann vom Inhalt
her variieren, aber die GJN zielen immer darauf ab, die Lebensbedingungen, die
Verteilung etc. besser zu gestalten als es derzeit der Fall ist. Dabei dient gerade
der internationale Zusammenschluss dazu, iiber die nationalstaatlichen Gren-
zen hinweggehenden Herausforderungen zu begegnen und auch fir die bisher
nicht gehorten Betroffen ein gemeinsames groferes und stirkeres Sprachrohr
darzustellen.

Die Schaffung der Moglichkeit von Teilhabe und Teilnahme auf globaler Ebe-
ne lisst sich von der Teilhabe an der nationalen Gesellschaft ableiten.** Auf na-
tionaler Ebene wiirde sich Teilhabe wie folgt beschreiben lassen: »Civic solidarity
holds that the state ought to utilize social policy to decrease individuals vulnerabili-
ties and justifies this position based on the rights of individuals and the social good.«
(Scholz 2008, S. 242)*° Auf die internationale Ebene bezogen wiirde dies beuteten,
dass die internationale Gemeinschaft verpflichtet ist, sich um das Wohlergehen der
Schwichsten unter ihnen (Staaten der Peripherie) zu kiitmmern. Die Zielsetzung
sollte es dabei sein, eine annihernde Gleichheit der Lebenschancen zu realisieren;
dies wiirde dem Aspekt der Moglichkeit der Teilnahme an der (Staaten-)Gemein-
schaft entsprechen. Hierbei sind die weiterentwickelten Staaten (Staaten des Zen-
trums) in der Verantwortung, die weniger entwickelten zu unterstiitzen. Die Ein-
richtung von globalen Institutionen wie z.B. der Weltbank oder dem Roten Kreuz
ist hierfiir ein Mittel. Die somit iiber die Institutionen und Organisationen hinaus
ausgedehnte Solidaritit bedarf aber nach Scholz mehr als Deklarationen wie der
UN-Menschenrechtscharta, um verwirklicht zu werden. An dieser Stelle wiirde der
Schutz vor der Willkiir anderer Staaten greifen miissen. »Civic solidarity requires
something like an attitude of humility that accepts our global interdependence, mu-
tutality and reciprocity.« (Scholz 2008, S. 252)

Sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene wurde gezeigt, dass
die instrumentelle Solidaritit vordergriindig in der Fixierung und Festschreibung
von Anspriichen und Regelungen besteht. Diese konnen sich in unterschiedlichen
Rechtsmodi widerspiegeln, wobei die Positionierungen in den Priambeln interna-
tionaler Vertrige vage und nicht unmittelbar einklagbar sind. Auf der nationalen
Ebene hingegen bestehen eindeutige und einforderbare Anspriiche der Akteur:in-
nen aneinander, die in der Gesetzgebung des Wohlfahrtsstaates geregelt werden.

133 Routledge und Cumbers 2016.

134 Scholz 2008, S. 27-33.

135 Scholz’ civic solidarity entspricht meinem Verstindnis der instrumentellen Solidaritit. Der
Grund warum ihre civic solidarity dhnlich zu der hier vorgestellten instrumentellen Solidari-
tatist, besteht darin, dass sie die Verwirklichung civic solidarity in dem Schutz des Individu-
ums vor Willktr und der Errichtung eines Wohlfahrtsstaates sieht.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Gerade im Nationalstaat sind die solidarischen Handlungen in Gesetzen, Satzun-
gen und Vertrigen geregelt; eine aktive Auseinandersetzung mit den solidarischen
Handlungen, deren Motiven oder Legitimation steht nicht im Zentrum, sondern
es werden die durch das Recht fixierten und in Mafinahmen tberfithrten Hand-
lungsnormen abgehandelt. Ein Aushandeln der Ausgestaltung der Handlungsnor-
men findet im Nationalen und Internationalen im Rahmen der Novellierung statt.
Auf internationaler Ebene kommt jedoch hinzu, dass hier internationale Zusam-
menschliisse erst im Entstehen sind und somit noch eine Aushandlung der Hand-
lungsnormen stattfindet. In diesen Momenten hat die instrumentelle Solidaritit
noch einen appellativen Charakter, der sich aber auf den Prozess bezieht und nicht
auf die eigentliche solidarische Handlung. Nur dann, wenn zugesicherte Unterstiit-
zungen oder Leistungen eingefordert werden, nimmt die instrumentelle Solidaritit
in beiden riumlichen Dimensionen einen appellativen Charakter an.

Vor diesem Hintergrund lisst sich die Position vertreten, dass auf nationaler
Ebene die Sicherung gesellschaftskonformen Handelns durch das Recht vorgenom-
men wird und Solidaritit vorrangig — unter Beriicksichtigung der beschriebenen
Ausnahmen - deskriptiv ist. Auf internationaler Ebene hingegen, wo die Pflichten
und Beitrige nicht eindeutig geregelt sind, bleibt die Solidaritit mit einem appella-
tiven Charakter ausgestattet.

3.3.6 Aktive oder passive Solidaritat

Durch die bedeutende Rolle des Rechts fiir die instrumentelle Verwendungsform
der Solidaritit ist sie als passiv zu verstehen, da die Individuen durch das Hinein-
geborenwerden in einen bestehenden Rechtsraum und das in ihm geltende Recht
sich nicht mit den Verteilungsfragen auseinandersetzen miissen, um an den solida-
rischen Handlungen z.B. der Umverteilung zu partizipieren; dies erfolgt durch die
institutionalisierten Mechanismen.”® Zur Erfiillung der solidarischen Handlungen
ist somit keine aktive Handlung des Individuums und auch kein Gefiihl der solidari-
schen Zugehorigkeit notwendig. Ein Gefiihl der solidarischen Zugehorigkeit ist nur
fiir die Akzeptanz der durch die Institutionen durchgefithrten solidarischen Hand-
lungen relevant.”’

Insofern kann auch dafiir argumentiert werden, dass es sich bei dieser Verwen-
dungsform um eine unpersonliche Form der Solidaritit handelt, da das Individuum

136 Selbstverstandlich kénnen sich die Individuen mit Fragen der gerechten Verteilung und den
Praktiken des materiellen Ausgleichs auseinandersetzen—dies wiirde aber eher der Verwen-
dungsform der politischen Solidaritat zugerechnet werden kénnen. Auf diese Form der Soli-
daritat wird in Kapitel 3.4 ndher eingegangen.

137  Fiir Bayertz ergibt sich daraus, dass er dies keine »Bedeutungsvariante« der Solidaritat ist.
Bayertz1998a, S. 37.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

167


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168

Formen der Solidaritat

sich nicht bewusst fiir die Solidarititsgruppe entscheiden kann und die solidari-
schen Handlungen auch nicht bewusst ausfithren muss.”® Das Individuum kann
eine gewisse Entscheidungsfreiheit haben wie z.B. die Wahl einer der gesetzlichen
Krankenkassen. Diese Entscheidungen trifft es jedoch nicht aus Griinden der So-
lidaritit, sondern — wie Hechter es im Zusammenhang mit den Giitern darstellt —
aufgrund der gebotenen Leistungen, der anfallenden Kosten oder anderen Griin-
den. Das bereits angesprochene Trittbrettfahrertum ist zwar ein aktives Element
innerhalb dieser Verwendungsform, doch es gefihrdet die Solidaritit und trifft
dementsprechend auch auf aktive Gegenmafinahmen, welche durch die Institution
selbst durchgefithrt werden.

Bei der obigen Darstellung der Teilsynonyme (siehe Kapitel 2.5) wurde auf
Hartmanns Begriff des Vertrauens eingegangen. Sein Verstindnis des gesichtslo-
sen Vertrauens beschreibt einen Mechanismus, fiir den ich darzustellen versucht
habe, dass an seiner statt auch der Begriff der Solidaritit hitte verwendet werden
konnen. Das Vertrauen bezieht sich dabei auf ein Grundvertrauen in den gemein-
samen Hintergrundkonsens, aber auch in Institutionen, die unterstiitzend wirken,
um den Hintergrundkonsens aufrechtzuerhalten. Dies betrifft auch diejenigen
Aspekte die sich durch das Recht verfestigt haben: Gerade bei diesen kann das
Vertrauen in die solidarischen Handlungen oder die Akzeptanz derselben durch
konkrete Fragen der Verteilung im Bereich der Gesundheit oder des Schutzes vor
Arbeitslosigkeit erschiittert werden. Dies kann durch Handlungen Einzelner in-
nerhalb einer Institution oder auch durch Handlungen der Institution als solcher
ausgelost werden.

Wenn fiir diese Verwendungsform allerdings nicht nur die Produktion von 6f-
fentlichen Giitern betrachtet wird, dann nimmt der Grad der Passivitit ab: Die von
Hechter rekonstruierten »joint goods«, die von einer auf die Produktion eines Gu-
tes ausgelegten Gruppe hergestellt werden, setzen eine aktive Beteiligung und Ent-
scheidung der Individuen voraus. Ein Beispiel wire ein Golfclub, dem Individuen,
die die Voraussetzungen erfiillen, beitreten kénnen. Das joint good, das durch den
Club hergestellt wird, reicht dabei von Netzwerkmoglichkeiten bis zur Erholung.
Fiir den Beitritt zu einer Gruppe ist ein bewusstes Commitment des Individuums
notwendig und in der Regel auch eine aktive Beteiligung in der Gruppe, die aber je
nach Gruppe unterschiedlich ausfallen kann.”” Hier ist die Solidaritit als aktiv und
bewusst zu verstehen.

Die Erweiterung der instrumentellen Solidaritit iiber den nationalen Rahmen
hinaus kann hingegen ebenfalls als passiv verstanden werden, da die Solidaritit sich

138 Es sollte allerdings darauf hingewiesen werden, dass dies in dieser Deutlichkeit natiirlich
nur bei stark institutionalisierten Formen dieser Verwendungsform gilt, wie z.B. beim Wohl-
fahrtsstaat.

139 Dies kann ein finanzieller Beitrag sein, eine Arbeitsleistung, ein besonderes Talent etc.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

hier im Rechtverstetigt hat. Aufinternationaler Ebene dndert sich nur, dass Rechts-
kontext hier noch im Entstehen begriffen ist. Es handelt sich also quasi um Griin-
dungsmomente der Rechtsstaatlichkeit auf internationaler Ebene, in welche die In-
dividuen (hier zu verstehen als Staaten, Institutionen oder Organisationen) in die-
sem Prozess aktiv gestaltend eingreifen kénnen. Dies ist aber nur in den Momen-
ten der Griindung und des Entstehens moglich: Wenn erst einmal alle Vertrige ge-
schlossen und alle Umsetzungsentscheidungen ausgestaltet sind, dann werden sich
einige dieser aktiven Momente verschlief}en. Dennoch werden auf internationaler
Ebene mehr aktive Momente der Gestaltung erhalten bleiben, was aber der spezi-
fischen Ausgestaltung der Rechtsstaatlichkeit geschuldet ist. So wird auf europii-
scher Ebene, solange die Nationalstaaten weiterhin ihre Souverinitit fiir sich re-
klamieren, die Auslegung und Umsetzung einiger Vertragselemente durch die Na-
tionalstaaten erfolgen und so den Akteur:innen eine direkte Einflussnahme ermég-
lichen. Dies trifft auch auf den Bereich der unterschiedlichen Solidaritatsklauseln
zu. Einige von diesen miissen durch die Mitglieder selbst ausgel6st und eingefor-
dertwerden, um zu greifen — dies bedarf wiederum einer aktiven Teilnahme, sowohl
aufseiten des Einforderns als aufseiten der Leistungserbringung.

Zusammengefasst ist die instrumentelle Solidaritit auf nationaler Ebene zwi-
schen Staat und Biirger:innen passiv und unpersénlich. Fiir die Mitglieder einer Or-
ganisation gibt es hingegen auch aktive Momente, die von der jeweiligen Organisa-
tion abhingen. Auf internationaler Ebene ist die Verrechtlichung noch im Prozess,
daher sind hier noch aktive Momente zu finden; wenn auch hier die Aushandlun-
gen beendet sind, werden die aktiven Momente auf das Auslésen und Erbringen der
angeforderten Leistungen beschrinkt.

3.3.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Fir den Bezug zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit wurde in Kapitel 3.1 in zwei
unterschiedlichen Zusammenhingen auf die instrumentelle Solidaritit verwiesen:
Einmal wurde die Gerechtigkeit als Ziel der Solidaritit und als deren Verhaltnis be-
schrieben, und ein andermal wurde konstatiert, dass Solidaritit ein Gerechtigkeits-
prinzip ist. Diese beiden Argumentationen sollen hier wieder aufgegriffen und ver-
tieft werden.

Zur sozialintegrativen Solidaritit wurde im Abschnitt »Bezug zur Gerechtig-
keit« darauf verwiesen, dass Autoren wie Habermas die Gerechtigkeit als abstrake,
universal und unpersénlich beschreiben, die Solidaritit hingegen als kontextgebun-
den und personlich. Gerechtigkeit tritt dabei als kodifizierter Allgemeinheitswert
im Recht auf und ist daher auch erzwingbar. Fiir die Verwendungsform der instru-
mentellen Solidaritit stellt sich diese Differenzierung anders dar.

Zuriickkommend auf die Differenzierung der Solidaritit durch Hartmann, ent-
steht Solidaritit aus Gerechtigkeit, Nichstenliebe oder Fernstenliebe.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

169


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Formen der Solidaritat

Cerechtigkeit erzeuge als rechtlich kodifizierter, an der Allheit sich realisierender
Wert Solidaritat unter den Biirgern, Nachstenliebe flihre zu Solidaritat mit allen
Mitmenschen und Fernstenliebe zu Solidaritit mit den nachfolgenden Genera-
tionen. Hierbei handelt es sich indes um grundsatzlich verschiedene Typen der
Solidaritat: die Solidaritdt der Gerechtigkeit richtet sich auf eine bestimmte poli-
tische Gemeinschaft und bildet gleichsam eine Form der Sittlichkeit, die Solidari-
tatder Nachstenliebe gehort dagegen zur persénlichen Moral bzw. in den Bereich
der Moralitiat und sie ist universal. Als ihre Motive kénnen etwa Anteilnahme und
Mitgefithl angefiihrt werden. (Ziircher 1998, S. 74)

Die Solidaritit, die aus der Gerechtigkeit entsteht, bezieht sich auf eine Rechts-
gemeinschaft und nicht, wie die anderen Formen der Solidaritit, auf eine soziale
Gemeinschaft. Dies entspricht der zwischen der sozialintegrativen und der instru-
mentellen Solidaritit vorgenommenen Differenzierung der Akteur:innen in Indi-
viduen/Gruppen und Organisationen/Institutionen, auch wenn dies in der Bliite-
zeit der Nationalstaaten oft deckungsgleich erscheint. Der Unterschied liegt darin,
dass sich aus dem sozialen Gefiige der Gesellschaft eine verrechtlichte Form gebil-
det hat. Die Solidaritit der Gerechtigkeit ist nach Hartmanns Vorstellung dieser je-

4% Dabei muss

doch nicht nachgelagert, sondern als komplementir zu verstehen.
bei Hartmann beachtet werden, dass dieser zwei Formen der Gerechtigkeit diffe-
renziert: einmal die Gerechtigkeit als moralische Tugend und dann die Gerechtig-

keit, die im Recht kodifiziert ist."**

Das Individuum ist fiir Hartmann zugleich Be-
troffener und Geber des Rechts, sodass wegen der dadurch entstehenden Mitver-
antwortung dies »die notwendige Kehrseite seiner Unterwerfung [ist]; sonst wider-
spriache diese seiner personlichen Freiheit, deren Wahrung doch gerade im Sinn
des Rechts liegt. [...] Es [das Bewusstsein der Mitverantwortung] ist die Grundla-
ge seiner rechtlichen und birgerlichen Solidaritit mit der Menge der Gleichgestell-
ten.« (Hartmann 1962, S. 425) Wo Hartmann noch die sich daraus ergeben Pflich-

ten zu Sanktionen fiir das einzelne Individuum beschreibt, treten die Institutionen

140 Zircher1998,S. 75.

141 Fiir Hartmann muss Gerechtigkeit jedoch (iber blofie Minimalanforderungen hinausgehen
und auch soziale Forderungen beinhalten. Ziirchers Einwand besagt, dass Hartmanns for-
maler Begriff der Gerechtigkeit jedoch fiir soziale Forderungen (soziale Gerechtigkeit) nicht
offen sei, da sich diese auf die Handlungen und nicht mehr auf die Gesinnung beziehen, d.h.,
die Handlungen werden beurteilt, wobei der Fall eintreten kann, dass keine moralische Ge-
sinnung vorliegt. Somit wiirde Moralitat durch Legalitat ersetzt werden. Fir Hartmann ist
aber gerade die gerechte sittliche Gesinnung entscheidend. Nach Zircher gerat Hartmann
in einen Widerspruch zwischen dem sittlichen Ideal der zwanglosen Erfiillung der Gerech-
tigkeitsanspriiche und der Pflicht der kodifizierten Gerechtigkeit (diese Forderungen sind
einklagbar), wenn er die Gesinnung der Gemeinschaft durch Solidaritat ergdnzt. Hartmann
1962, S. 419—427.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

des Rechtsstaates als Wahrerinnen und Garantinnen auf. Da die Hilfsleistungen er-
zwingbar sind, entsteht fiir den Sozialstaat ein hoher Rechtfertigungsdruck.

Vor diesem Hintergrund wird verstindlich, dass sich der Rechtsstaat mit der
Entscheidung der Verstaatlichung der Nichstenliebe, mit der Ausdehnung des
zwangsbewdhrten staatlichen Handelns auf den Bereich der Solidaritit und
der Verbeamtung des Samariters eine zusatzliche Legitimationslast aufbiirdet;
der Sozialstaat bendtigt ein solides gerechtigkeitstheoretisches Fundament, um
die Verwaltung der Solidaritit durch ein staatliches Abgaben- und Verteilungs-
system zu rechtfertigen. [..] Im sozialstaatlichen Legitimationsdiskurs wird die
typologische Grenze zwischen Gerechtigkeit und Solidaritat fiir den Bereich der
nationalstaatlichen Gemeinschaft aufgehoben. (Kersting 1998, S. 422)

Die Solidaritit erhilt somit Einzug in den Bereich der Gerechtigkeit und tritt
zum Teil auch als soziale Gerechtigkeit in Erscheinung (Solidaritit als Gerechtig-
keitsprinzip). Exklusivitit und Partikularitit bleiben dabei jedoch bestehen, im
Unterschied zu sonstigen Gerechtigkeitsprinzipien, die allumfassend sind. Aller-
dings fithrt das Sozialversicherungssystem u.a. auch dazu, dass der Missbrauch
der Leistung wichst, da marktwirtschaftliche Verhaltensstandards der Nutzenma-
ximierung zum Einsatz kommen."* Der Missbrauch fithrt zu delegitimierenden
Effekten, weswegen Verstofie gegen die soziale Gerechtigkeit mit Exklusion ge-
ahndet werden. Neben dem Missbrauch der solidarischen Leistungen kann auch
die Einbeziehung von Vielen (Zuwanderung) die Versorgungsleistung der Mitglie-
der bedrohen. Kersting mochte in diesem Punkt betonen, dass die Moglichkeit
der Inklusion von weiteren Mitgliedern in Solidargemeinschaften gegeben ist, aber
nicht unendlich auf alle Menschen umfassend ausgeweitet werden kann. Der Wohl-
fahrtsstaat bleibt somit das Versorgungssystem einer bestimmten und begrenzten
Gemeinschaft.

Eine weitere Argumentationslinie fiir die Position, dass Solidaritit als Gerech-
tigkeitsprinzip zu verstehen ist, bietet Rawls vor dem Hintergrund der Argumen-
tation fiir seine beiden Gerechtigkeitsprinzipien, indem er zeigt, dass durch die
angenommene Ubereinkunft der Menschen im Schleier des Nichtwissens, Solidari-

3 »Briiderlichkeit fungiert

titund Gerechtigkeit aufeinander zuriickzufiithren sind.
dabei als eine den Forderungen der Gerechtigkeit entsprechende moralische Ein-
stellung bzw. Gesinnung, die weitgehend aus einem aufgeklirten Eigeninteresse
abgeleitet werden kann.« (Ziircher 1998, S. 111) Gerechtigkeit und Briiderlichkeit
scheinen erstens unterschiedliche Funktionen zu haben und zweitens auf unter-

schiedlichen Ebenen situiert zu sein: Briiderlichkeit kann als Prinzip der sozialen

142 Kersting 1998, S. 423.
143  Es sollte allerdings darauf hingewiesen werden, dass Rawls von Briiderlichkeit spricht und
nicht von Solidaritat.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Formen der Solidaritat

Integration und als moralisches Prinzip gesehen werden, Gerechtigkeit hingegen
als Rechtsforderung zum Schutze des Individuums. Hierbei muss darauf hinge-
wiesen werden, dass Ziircher fiir eine strenge Trennung zwischen Gerechtigkeit
und Solidaritit argumentiert, wie ich sie auch fiir die sozialintegrative Solidaritit
annehme, aber er differenziert nicht zwischen verschiedenen Verwendungsfor-
men der Solidaritit in dem Sinne, dass er die Verstetigung der sozialintegrativen
Solidaritit im Recht als eine sich daraus eigenstindig entwickelte Solidaritit be-
trachten wiirde. Fir ihn bleiben die beiden Solidarititsformen eng miteinander
verwoben, ohne dass er die unterschiedlichen Merkmale als hinreichend fiir eine
Differenzierung anerkennt. Wenn man eine Differenzierung annimmt, wie ich sie
hier vorschlage, ergibt sich daraus, dass auch Solidaritit in ihrem Verhiltnis zur
Gerechtigkeit eine unterschiedliche Position einnimmt. Dies erfolgt dadurch, dass
die Solidaritit sich im Recht verstetigt und somit in den Bereich der Gerechtigkeit
eindringt. Solidaritit wird hierdurch zu einem Rechtsprinzip, wie man es bereits
in der EU oder auch im Wohlfahrtsstaat beobachten kann. Wenn bei den einzelnen
Anwendungen der Solidaritit im Recht nachgewiesen werden kénnte, dass ein
erzwingbarer Anspruch auf Solidaritit aus Griinden der Gerechtigkeit besteht,
dann stiinde dies der Interpretation von Solidaritit als einem eigenstindigen Prinzip
neben der Gerechtigkeit entgegen.

Wie bereits in der Einleitung angefiihrt, basiert die Argumentation Steinvorths
darauf, dass er das Fundament des Liberalismus, das Privateigentum, um einen An-
spruch auf das natiirliche Gemeineigentum ausdehnt. Diese Solidaritit als Teil der
Gerechtigkeit kommt bei Verletzungen des Anspruchs auf einen Anteil am Gemein-
schaftseigentum zum Tragen.'* Bisher habe ich die Position Habermas’, der die So-
lidaritit als komplementir zur Gerechtigkeit versteht, dahingehend ausgelegt, dass
dies eine Gegenseitigkeit zwischen Solidaritit und Gerechtigkeit bezeichnet. Durch
die Verstetigung der Solidaritit im Recht und die damit einhergehende Verlagerung
in den Bereich der Gerechtigkeit kann die Solidaritit auch stirker als Erginzung des
Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden, als ich es oben fiir die sozialintegrative
Solidaritit aufgezeigt habe. Walzer weist in seiner Ausarbeitung zur distributiven
Gerechtigkeit noch auf einen weiteren Zusammenhang hin:

Die Theorie der distributiven Gerechtigkeit, die zwei Dinge gleichzeitig leisten
muss — Rechtfertigung des (begrenzten) Rechts auf Abgeschlossenheit und Ex-
klusivitit, ohne welche Gemeinschaft erst gar nicht entstiinde, und Einforderung
der politischen Inklusivitidt in den Gemeinschaften, die bereits bestehen —, sie be-
ginnt deshalb mit einer Beschreibung und Begriindung des Rechts auf Mitglied-
schaft. Denn nur als Mitglieder einer Gemeinschaft knnen Menschen darauf hof-
fen, an all den Sozialgiitern — Sicherheit, Wohlstand, Ehre und Ansehen, Amtern

144  Steinvorth 1998, S. 71.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

und Macht — zu partizipieren, die das gemeinschaftliche Leben hervorzubringen
im Stande ist. (Walzer 2006, S.107)

Die Begriindung der Mitgliedschaft und der Rechte, die im Wohlfahrtsstaaten in
unterschiedlicher Auspragung angetroffen werden und beide durch die distribu-
tive Gerechtigkeit geleistet werden miissen, geht nach seiner Argumentation den
Gemeinschaften voraus, da erst durch die Sicherheit der Mitgliedschaft dauerhafte
Gemeinschaften entstehen konnen. Diese Verrechtlichung und Sicherung im Recht
kann somit als eine benotigte Garantin gesehen werden. Einen Ansatz zur Betrach-
tung des Verhiltnisses von instrumenteller Solidaritit und Gerechtigkeit sowie
deren Ausweitung lisst sich bei Kersting finden."® »[D]er Sozialstaat benétigt ein
solides gerechtigkeitstheoretisches Fundament, um die Verwaltung der Solidaritit
durch ein staatliches Abgaben- und Verteilungssystem zu rechtfertigen. [..] Im
sozialstaatlichen Legitimationsdiskurs wird die typologische Grenze zwischen Ge-
rechtigkeit und Solidaritit fiir den Bereich der nationalstaatlichen Gemeinschaft
aufgehoben.« (Kersting 1998, S. 422)

Die Begriindung der Solidaritit im nationalstaatlichen Kontext muss mit dem
Paradigma der Zwangslegitimation der Gerechtigkeit angepasst werden. Nach
Kersting wurde die Solidaritit in die Gerechtigkeit integriert und tritt nun als
soziale Gerechtigkeit in Erscheinung; die Partikularitit der Solidaritit bleibt dabei
intakt. Allerdings fithrt das Versicherungssystem auch zu Missbrauchsfillen der
Leistung. Die Gerechtigkeit arbeitet er dabei als objektiven Ausdruck individueller
Rechtspflichten heraus.™® Die Rechte und Pflichten eines jeden Akteurs und einer
jeden Akteurin werden dabei in einem egalitaristischen Modell der Gerechtigkeits-
norm formuliert, wobei die Menschenrechte als oberste Gerechtigkeitsnormen

145 Er unterscheidet drei soziale Normen in der Moral: Gerechtigkeit, Hilfeleistung und Solida-
ritdt. Zwischen Markt und Recht gibt es nach ihm einen lebensweltlichen Bereich, den er
der Gruppensolidaritiat zuordnet, und dieser Bereich ist im Schwinden begriffen. »Der So-
lidaritatsbedarf der Moderne, zumal der kapitalistisch verfassten, ist so grof3, dass seine De-
ckung nicht mehr den traditionellen Solidargemeinschaften der Tradition Gberlassen blei-
ben kann.« (Kersting 1998, S. 421) Die Antwort der Modere auf das selbsterzeugte Solida-
ritdtsproblem ist der wohlfahrtsstaatliche Nationalstaat als eine abstrakte Solidargemein-
schaft. Ein Unterschied zu konkreten Solidargemeinschaften ist, dass eine moralische Frei-
willigkeit zwischen den Gruppenmitgliedern besteht, wohingegen in den abstrakten Solidar-
gemeinschaften Anonymitat zwischen den einzelnen Akteur:innen herrscht. Es entsteht ei-
ne entfremdete und entpersonalisierte Solidaritat, deren Anliegen es ist, gemeinschaftliche
Ressourcen abstrakt und situativ zu verteilen. »Es ist ein System der verstaatlichten Solidari-
tat, der zwangsorientierten Hilfsbereitschaft und Mitmenschlichkeit.« (Kersting 1998, S. 422)
Diese Form der Hilfsbereitschaft zwischen den Akteur:innen wird vom Staat erzwungen, was
nach Kersting die Rechtfertigungsnotwendigkeit des Sozialstaates verstarkt. Im Gegensatz
dazu gibt es auch noch die freiwilligen Hilfsleistungen, welche nicht erzwungen sind.

146 Kersting 1998, S. 413.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

173


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Formen der Solidaritat

inklusiv und bedingungslos zu verstehen sind: Das alleinige Kriterium fiir diese
ist das gemeinsame Menschsein. In Bezug auf den zweiten Bereich, den der Hil-
feleistung, beschreibt Kersting diese als grundsitzlich situativ gebunden und auf
konkrete Begegnungen, Situationen oder Umstinde gerichtet. Kersting spricht da-
bei von einer Verpflichtung eines jeden Menschen gegeniiber jedem Menschen als
einem moralischen Anspruch. Dies bezieht sich jedoch in erster Linie auf diejenigen
Menschen, die in derselben Situation wie der Hilfsbediirftige sind. Die Gerech-
tigkeitsnormen und die Normen der Hilfsleistung konnen nach Kersting einen
universalistischen Anspruch erheben.™” Davon unterscheidet er die Solidaritit, die
nach ihm grundsitzlich eine partikularistische Natur hat und der nur Mitglieder in
einer Gemeinschaft bzw. einem Wirkungszusammenhang unterliegen. Durch die
Partikularitit ergibt es sich auch, dass Akteur:innen mehreren Solidaritatsansprii-
chen unterstehen: denen des Nationalstaats, der lokalen Gemeinschaft, der Familie
etc. »Die Solidarititsmoral ist also in sich mehrfach gestuft; sie kennt folglich nicht
nur den externen Konflikt mit den Regeln der universalistischen Gerechtigkeits-
moral, sie kennt auch den internen Konflikt, den Streit im eigenen Haus, wenn die
einzelnen Gruppenloyalititen kollidieren.« (Kersting 1998, S. 415)

Gerade dieser letzte Aspekt ist charakteristisch fir die instrumentelle Solida-
ritit, denn es tritt, wie in den bisherigen Ausfithrungen beschrieben, gerade bei
der EU der Konflikt zwischen der Souverinitit der Nationalstaaten, der EU und
ggf. noch anderen organisierten Gruppierungen (GJN) zutage. Die Akteur:innen un-
terliegen unterschiedlichen Solidarititsanspriichen, die zum Teil auch miteinander
oder mit anderen Motivationen und Interessen in Konflikt stehen kénnen. Nun be-
steht eine Besonderheit darin, dass bei der instrumentellen Solidaritit die Rechte
und Pflichten der Solidaritit erzwingbar sind, da sie im Recht verstetigt wurden.
Aufinternationaler Ebene findet sich dies innerhalb der EU und den Menschenrech-
ten wieder. Solidaritit wird in Vertrigen eingefordert, aber zum aktuellen Stand
sind die Anwendungsumsetzungen noch nicht hinreichend prizise und die Kon-
troll- und Sanktionsmechanismen nicht so ausgestaltet wie im nationalen Rahmen.
AufBasis dieser Solidarititsanspriiche lisst sich argumentieren, dass Gerechtigkeit
auch als ein Ziel der Solidaritit auftreten kann (z.B. beim gemeinsamen Eintreten
fiir eine faire Verteilung).

Beziiglich der (nationalen) instrumentellen Solidaritit wurde mit Habermas
darauf verwiesen, dass sie durch ihre Verstetigung im Recht und die damit ein-
hergehende Verlagerung in den Bereich der Gerechtigkeit als Erginzung des
Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden kann. Die sich daraus ableitenden
Anspriiche wiirde ich auch fiir das Verhiltnis von Solidaritit und Gerechtigkeit
in der Ausweitung ausmachen — mit dem Unterschied, dass hier auch noch der
Rechtsrahmen kontinuierlich im Entstehen und in Ausdehnung befindlich ist, was

147 Hierauf wird im Kapitel 3.5 weiter eingegangen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

somit auch auf das Anwendungsgebiet der Gerechtigkeitsnormen und der Solida-
ritdt zutrifft. Mit Gould ist in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass
es bei der Ausweitung der instrumentellen Solidaritit auf transnationaler Ebene
Grenzen gibt. Gould merkt an, dass hier eine Verbindung zwischen den Menschen
angenommen wird, weil die instrumentelle Solidaritit im nationalen Kontext mit
einer distributiven Gerechtigkeit in Verbindung gebracht wird. »In this case, then,
justice presupposes solidarity, but both are held to be limited to nation-states and
impossible at the global level.« (Gould 2014, S. 122)

Zusammengefasst l4sst sich fiir den Bezug der instrumentellen Solidaritit zur
Gerechtigkeit festhalten, dass hier ein komplementires Verhiltnis zwischen Soli-
daritit und Gerechtigkeit besteht. Dabei wird durch die Verschiebung der solidari-
schen Rechte und Pflichten in den juristischen Kontext Solidaritit als ein Prinzip der
Gerechtigkeit verstanden, also auch in den Bereich des moralisch Einforderbaren
verschoben. Dass Gerechtigkeit als Ziel der instrumentellen Solidaritit interpretiert
werden kann, ist moglich, wird hier aber nicht als das Verhiltnis charakterisierend
verstanden.

3.3.8 Raumliche Dimension

Die raumliche Ausdehnung der instrumentellen Solidaritit bezieht sich auf einen
geschlossenen Rechtsraum, dem Individuen eindeutig angehéren; im Regelfall ent-
spricht dies dem Nationalstaat. Seit dem 20. Jahrhundert verindern sich im euro-
péischen Raum die Aufgaben der Staaten durch das langsame Entstehen der EU -
das Bestehen von zwei gleichzeitig wirksamen Rechtsriumen, denen unterschied-
liche Gruppierungen von Individuen gleichzeitig angehdoren, ist somit als moglich
zu betrachten. Im letzten Unterkapitel wurde bereits auf eine Position zur Ausdeh-
nung der Solidaritit eingegangen, die sich von derjenigen Bergers abgrenzen lisst.
Berger weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass die Schwichung des Na-
tionalstaates sich nicht negativ auf die Solidarititsbereitschaft auswirkt, da die so-
ziale Sicherung zwar an den Staat, aber nicht an die Nation gebunden ist; eine Aus-
dehnung ist demnach ebenfalls méglich, da hier nicht die Ethnie, sondern andere
Faktoren entscheidend sind. Eine territoriale Begrenzung der sozialen Sicherung
wird fir Berger dennoch immer existieren, das Sicherungssystem kann aber z.B.
um neue Mitglieder erginzt werden.*® Dabei muss darauf verwiesen werden, dass
dies nur dann unproblematisch moglich ist, wenn die beiden Rechtsriume ihren
Einflussbereich klar voneinander abgegrenzt haben.

Die rdumliche Dimension der instrumentellen Solidaritit auf internationaler
Ebene hat sich bereits bei der Betrachtung der Akteur:innen angedeutet. Insgesamt
griindet sie sich im Biirgerrecht, also der rechtlichen Bindung des Individuums an

148 Berger 2004, S. 258ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

175


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176

Formen der Solidaritat

den Nationalstaat, der den Biirger:innen Rechte gewahrt und Pflichten auferlegt.
Diese Verbindung des Individuums zum Staat ist die Grundlage dafiir, dass sich
die Staaten aufinternationaler Ebene verbinden kénnen durch die Legitimationen,
die sie durch das Biirgerrecht erlangen. Preuf weist in diesem Kontext darauf
hin, dass das Biirgerrecht eine exklusive Form ist, und schlief3t daraus, dass das
Solidarititskonzept in seiner Reichweite genauso beschrankt ist wie die Reichweite
des Nationalstaatskonzepts, d.h., dass die Solidarititspflichten der Menschen
nicht in universalen Prinzipien (den Menschenrechten) begriindet werden kénnen.
»[D]ie Geschichte vieler europiischer und auflereuropiischer Nationalstaaten
[liefert uns] gentigend Beweise fir die Auffassung, dass die Idee des Biirgerstatus
vorrangig an politisch-konstitutionelle Konzepte der Nation gebunden ist, nicht
an pripolitische Eigenschaften wie nationale, ethnische, kulturelle oder religiose
Homogenitit.« (Preuf 1998, S. 404) Die Reichweite bezieht sich nach Preufd somit
auf den Bereich Internationalitit und nicht auf eine Globalitit. Doch fiir Preufl
bringt das Konzept auch erhebliche analytische Schwierigkeiten mit sich, denn
die Solidaritit umfasst insgesamt Gefiihle und moralische Verpflichtungen, wobei
sich auf internationaler Ebene Korperschaften und Institutionen begegnen. Deren
Beziehung ist rechtlich geregelt, d.h., sie befinden sich nur im System und nicht
in der Lebenswelt. Preuf’ gesteht der Ethik zu, eine Rolle in den internationalen
Beziehungen zu spielen, deshalb dufert er die These, dass die Globalisierung, der
verschiedenen zwischenstaatlichen Beziehungen, auch eine Globalisierung der
Normen moralischer Rechtfertigung mit sich bringe. Dies wiirde aber bedeuten,
dass partikulare Werte auf die gesamte Menschheit angewendet werden, woraus
nach seiner Lesart ein Paradox entstehen wiirde: Staaten wiirden fiir alle Menschen
dieselbe Verantwortung iibernehmen wie fiir ihre Staatsbiirger:innen.” Preufy
plidiert nach diesen Uberlegungen dafiir, die Staaten nicht zu iiberfordern, son-
dern eine internationale instrumentelle Solidaritit so zu verstehen, dass sie eine
Zusammenarbeit und Kommunikation zwischen Gemeinwesen mit unterschiedli-
chen moralischen Prinzipien bedeutet. Hierfiir ist das Recht das geeignetste Mittel,
aber das internationale Recht muss dabei die Vorrangstellung der Staaten aufge-
ben. »Hierdurch wiirde das internationale Recht in eine grundlegende Institution
internationaler Biirgerschaft und Solidaritit verwandelt.« (Preuf3 1998, S. 409)

Fir die Betrachtung der Reichweite einer erweiterten instrumentellen Solida-
ritit bedeutet dies, dass eine Ausdehnung méglich ist, wenn eine Ausweitung des
Rechts iiber den Nationalstaat auf internationaler Ebene erfolgt und zugleich die
Vorrangstellung der einzelnen Staaten eingeschrinkt wird. Neben der Ausweitung
im staatlichen Bereich kann sich eine instrumentelle transnationale Solidaritit
auch bei nicht-staatlichen Organisationen ausbilden. Dabei kann sich auch bei
nicht-staatlichen Organisationen eine Solidaritit nur allmihlich im Laufe der

149 PreufR1998,S. 408.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

150 Dijese miissen sich nicht

Zeit und auf eingeiibte Praktiken gestiitzt entwickeln.
zwingend im Recht manifestieren; idealerweise werden Unterschiede anerkannt
und Gemeinsamkeiten herausgestellt. Das Entstehen von Solidaritit ist dabei ein
Prozess, der von Antagonismen geprigt ist, da die unterschiedlichen Bewegungen
unterschiedliche Interpretationen, Ziele, kulturelle Hintergriinde etc. haben. Die
Bewegung, die dabei entsteht, hat einen Ursprung in den nationalen Bewegungen,
die sich nach und nach mit anderen Bewegungen ihnlicher Zielsetzung vereint
haben und dann weiterwachsen. Das Entstehen und Bestehen von den National-
staat itbergreifenden Solidarititen ist somit als ein Prozess zu verstehen. Dies zeigt
sich auch an dem Beispiel der Bedeutungszunahme der Solidaritit im Rahmen der
EU'ISI

Fir die riumliche Dimension lisst sich zusammenfassen, dass die vorrangige
Dimension der instrumentellen Solidaritit die des Rechtsraums der Nationalstaa-
ten ist. Ein legitimer Rechtsraum mit der Méglichkeit zur Durchfithrung von Sank-
tions- und Kontrollmafinahmen ist eine zentrale Voraussetzung fiir die instrumen-
telle Solidaritit. Im diesem Rechtsraum kénnen auch untergeordnete Organisatio-
nen entstehen, die sich aber immer auf den Rechtsraum beziehen. Die riumliche
Ausdehnung tiber den Nationalstaat hinaus ist allerdings ebenfalls moglich und be-
steht mafRgeblich darin, dass Rechte von Nationalstaaten auf die internationale En-
titdt iibertragen werden.

3.3.9 Grenzen der Solidaritat

Im Folgenden werden unterschiedliche Grenzen der instrumentellen Solidaritit
vorgestellt. Eine hervorzuhebende Begrenzung dieser Form der Solidaritatist, dass
sie nicht unabhingig von anderen Verwendungsformen der Solidaritit bestehen
kann: Ohne die sozialintegrative Solidaritit ist ein Entstehen der instrumentellen
Solidaritat nicht méglich, da sich deren Inhalt aus den geteilten Vorstellungen etc.
der sozialintegrativen Solidaritit entwickelt. Die instrumentelle Solidaritit kann
aber ohne eine starke Auspragung der sozialintegrativen Solidaritit doch tiberdau-
ern, da sie selbst die Inhalte verstetigt und durch Erzwingbarkeit und Sanktionen
bewahrt. Somit fungiert sie auch als Stabilisator der sozialintegrativen Solidaritit.

Gerade der instrumentellen Solidaritit wird oft vorgeworfen, dass sie gar kei-
ne richtige Solidaritit sei, da fir ihr Bestehen kein Zusammengehorigkeitsgefiihl
oder altruistisches Einstehen fiireinander notig ist, weil dies durch den Staat iiber-
nommen wird. Insgesamt wiirden die Menschen soverlernen, solidarisch zu sein.”>
Dennoch mochte ich dafiir argumentieren, dass die instrumentelle Solidaritit eine

150 Routledge und Cumbers 2016.
151 Knodt und Tews 2014.
152 Sedmak 2010, S. 62 und S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

171


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178

Formen der Solidaritat

Verwendungsform der Solidaritit ist, weil sie sich aus Bestandteilen der sozialinte-
grativen Solidaritit entwickelt und auf diese selbst auch Auswirkungen hat (Siche-
rung der Bestindigkeit und Schutz des Individuums vor Willkiir). Zudem kann auch
diese Verwendungsform beeinflusst werden und ist stets wandelbar. Dabei passt sie
sich (im Idealzustand) den gesellschaftlichen Vorstellungen davon an, was es bedeu-
tet, solidarisch zu handeln (z.B. im Hinblick auf Lebenssicherung und Verteilung)
und fixiert diese Vorstellungen. Hierdurch wird wiederum solidarisches Handeln
erzeugt. Dementsprechend bemerkt auch Dallinger: »Weil der Wohlfahrtsstaat eine
spezifische Organisationsform neben dem Markt bildet, die soziale Risiken abfedert
und Ziele wie Gerechtigkeit oder Gleichheit befordern soll, weil er Daseinsvorsorge
staatlich und nicht privat organisiert, weil Solidargemeinschaften soziale Risiken
auffangen, gilt der Wohlfahrtsstaat generell als solidarisch.« (Dallinger 2009, S. 214)

Eine Herausforderung fiir die instrumentelle Solidaritit ist das bereits ange-
sprochene Phinomen der Trittbrettfahrer — also derjenigen Personen, die versu-
chen, in den Genuss von Leistungen, Giitern etc. zu kommen, ohne dafiir einen Bei-
trag geleistet oder den entsprechenden Anspruch zu haben. Bei den offentlichen
Gilitern muss der Staat deshalb sicherstellen, dass die Beteiligung an der Produk-
tion bzw. die entsprechenden Lasten gerecht verteilt und die diesbeziiglichen Re-
gelungen auch eingehalten werden. Hechter hat zu diesem Aspekt darauf verwie-
sen, dass die Kontroll- und Sanktionsméglichkeiten fiir die Einhaltung der Regeln
und die Beteiligung an den Lasten eine entscheidende Rolle spielen.” Die Kosten,
die fiir die Kontrollmafinahmen entstehen, werden in der Regel auf die Allgemein-
heit umgelegt. Der Staat nimmt seine Rolle als Garant nicht nur in Bezug auf die
offentlichen Giiter wahr, sondern auch in Bezug auf kleinere Gruppen. Hierbei ob-
liegt es dem Staat jedoch nicht, das Trittbrettfahrertum einzudimmen, sondern,
die grundlegenden Rahmenbedingungen zu schaffen, um z.B. die der Gruppe im-
manenten Giiter zu schiitzen.

Eine weitere Herausforderung besteht fiir die soziale Kohision, wenn im betref-
fenden Staat lebende Akteur:innen zwar dem Recht unterworfen sind, aber nicht
Zugang zu allen Rechten und Pflichten der instrumentellen Solidaritit haben, son-
dern nur zu einigen. Die Staatszugehdorigkeit als exkludierender Faktor von Rech-
ten, Pflichten oder politischer Teilhabe stellt die zentrale Herausforderung zur so-
zialen Kohision dar. Neben dieser gibt es auch Weitere: Lukes vertritt die Position,’*
dass fiir einige von ihnen der Status der Mitgliedschaft in einer politischen Gemein-
schaft im Verhaltnis zu ihrem rechtlichen Status ein Problem aufwirft. Dies betrifft
vor allem diejenigen, die fremd erscheinen und oft auch gar nicht dazu gehéren wol-
len, sondern sich abgrenzen.”> Nach Lukes sollten daher erstens die Sozialrechte

153 Kontrolle und Sanktionen mussen nach Hechter dabei im richtigen Ma angewandt werden.
154  Lukes 1998, S.393f.
155  Sutterliity 2010.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

um kulturelle Aspekte erweitert werden (Ermdglichung des Zugangs zu Ressourcen
der eigenen Kultur) und zweitens die Verbindung zwischen Armut, Bildungsman-
gel und ethnischer Zugehorigkeit aufgehoben werden. Aber die Immigrant:innen
wollen vielleicht gar keine Biirger:innen des Staates werden — und hieraus ergibt
sich die Spannung zu ihrem bereits in Teilen realisierten Status: Sie sind der Politik
und der Regierung des Staates bereits durch das Betreten des Hoheitsgebiets unter-
worfen, kommen aber noch nicht in Genuss aller Rechte und Pflichten, sondern nur
einiger. Wenn man sie ausschlief3t, schafft dies eine zusitzliche Klasse von »Biir-
gern«,® was auf lange Sicht die soziale Kohision und somit auch die Solidaritit
negativ beeinflussen kann, denn sie unterstehen rechtlich denselben Pflichten, ge-
niefien aber nicht alle aus dem wohlfahrtsstaatlichen Prinzip entspringenden Vor-
teile.

Eine weitere Herausforderung fiir die instrumentelle Solidaritit und die Recht-
fertigung des Wohlfahrtsstaates ist, dass die Individuen in den gegenwirtigen Ge-
sellschaften eher bereit sind, kurzfristige anstelle von langfristigen Verpflichtungen
zu iibernehmen, was zu einem Legitimations- und Akzeptanzverfall beim Wohl-
fahrtsstaat fithrt. Dies bedeutet nicht, dass jiingere Generationen keine solidari-
schen Verpflichtungen mehr eingehen, sondern dass sie diese nur ohne eine lang-
fristige Bindung ibernehmen wollen. Nach einer Studie von Klages engagieren sich
jingere Generationen oft ehrenamtlich, bleiben aber z.B. durch Wohnortwechsel
nicht mehr einem Verein dauerhaft zugehorig, sondern wechseln hiufiger die Or-
ganisation.”” Nach Miinkler ist die Verstaatlichung von Solidaritit nicht auf Be-
stindigkeit ausgelegt — aufgrund einer méglichen Uberforderung der Subjekte, des
inhirenten Enttiuschungspotenzials und der Hypothese der Unterforderung, die
besagt, dass Solidaritit bestindig praktiziert sein miisse, da sich ansonsten die Fi-

158 Miinkler sieht auch in der Brexit-Diskussion

higkeit zur Solidaritit zuriickbilde.
ein Anzeichen fiir eine Entsolidarisierung auf europdischer Ebene, die er auch darin
begriindet sieht, dass es in der EU eher ethnisch-kulturelle Identifikationen als po-
litische Willensgemeinschaften gibt.”® Die positive Fortsetzung des europiischen
Zusammenbhalts hilt er nur mit einem Wandel in den einzelnen Gesellschaften fur
moglich, wie er in dem gemeinsam mit seiner Frau herausgegebenen Werk Die neu-
en Deutschen fiir Deutschland zeigt.’*® Hier verweist Miinkler unter anderem darauf,

dass es fiir den Nationalstaat Deutschland notwendig ist, Nicht-Staatsbiirger:innen

156 Ein Beispiel sind hier die »Gastarbeiter«, die nicht als »Gaste« behandelt werden sollten, weil
sie keine Gaste sind, sondern ein regularer Teil der Marktwirtschaft —demnach sollten ihnen
auch die gleichen Anspriiche zukommen wie allen Arbeitern. Lukes 1998, S.397.

157  Klages 2000.

158 Minkler 2004, S. 23-25.

159  Soboczynski, 01.09.16.

160 Minkler und Miinkler 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

179


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180

Formen der Solidaritat

aufzunehmen und - dies in zweierlei Hinsicht: einmal fiir die bereits im Land be-
findlichen Gefliichtete und zum anderen, um eine »offene und leistungsorientier-
te Gesellschaft« (Miinkler und Miinkler 2016, S. 289) zu bleiben. Dafiir ist es nicht
ausreichend, die formelle Mitgliedschaft zu verleihen, sondern die neuen Mitglie-
der miissen in die Zivilgesellschaft und die Wirtschaft integriert werden. Entgegen
anderen Theoretiker:innen, die eine Internationalisierung auf europiischer Ebene
forcieren, betont Miinkler die Rolle des Nationalstaates als geeigneten »Solidaritats-
generator«:

Zweifellos kann man die Auffassung vertreten, die Vorstellung der Nation sei in
der Welt des 21. Jahrhunderts antiquiert, und deswegen dafiir optieren, den Nati-
onsbegriff vollig aufzugeben und nur mit dem Begriffspaar von Staat und Gesell-
schaft zu operieren. Das hat aber zwei bedenkenswerte Konsequenzen: Erstens
Gberldsst man dann das stark emotional besetzte Nationskonzept anderen, die
es politisch nutzen; zweitens verzichtet man auf eine politische Kategorie, die wie
kaum eine andere in der Lage ist, Solidaritat und gegenseitige Hilfsbereitischaft
zu mobilisieren. Tatsdchlich ist die Vorstellung von nationaler Zugehorigkeit und
Identitit das Gegenmittel zu einer Gesellschaft, die allein aus Tauschakten unter
gegenseitiger Nutzenerwartung besteht. Dass wir unsin einigen Lebensbereichen
weiter in diese Richtung entwickeln werden, ist absehbar. Umso dringlicher brau-
chen wirjedoch den Solidaritatsgenerator Nation —freilich auch eine Vorstellung
von Nation, die hinreichend modernisiertist, um den Herausforderungen unserer
Cegenwart und Zukunft zu begegnen. (Miinkler und Miinkler 2016, S. 290)

Bei der iiber den nationalen Rahmen erweiterten instrumentellen Solidaritit tre-
ten — insbesondere in der aktuellen Realisierung und Umsetzung im Rahmen der
EU - Herausforderungen zutage, die eine Differenz zwischen der Theoriebildung
und der tatsichlichen Praxis zeigen. Dies lisst sich am Beispiel der Solidaritit in
Bezug auf die »Gemeinsame Aufden- und Sicherheitspolitik« (GASP) verdeutlichen.

In der Aufden- und Sicherheitspolitik laufen zwei unterschiedliche Tendenzen
zusammen: Auf der einen Seite nimmt die Solidaritit einen immer gréfieren Stel-
lenwert bei der europiischen Integration ein und auf der anderen Seite erfihrt die
GASP einen Bedeutungsverlust. Seit Gritndung der EU ist das Prinzip der Solidari-
tit in der Auflen- und Sicherheitspolitik auf europiischer Ebene von Bedeutung,
wie sich an dem Ziel der gemeinsamen Friedenssicherung ablesen lisst. Im Ver-
trag von Lissabon wird Solidaritit nun als Ziel der GASP festgelegt, sowohl nach
innen als auch nach aufien.' Die Beistandsverpflichtungen aus dem Lissabon-Ver-
trag werden jedoch durch andere Artikel (z.B. Artikel 42 Absatz 7) relativiert sowie in
Umfang und Wirksambkeit eingeschrinkt, was direkte Auswirkungen auf die ange-
wandte Solidaritit hat. Wenn man die Solidaritit in diesem Politikfeld betrachtet,

161 Riiger 2014, S. 252.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

lassen sich dort zwei Solidarititsanwendungen finden: erstens die Solidarititim en-
geren Sinne, z.B. als Beistand bei einem Angriff, und zweitens im weiten Sinne, z.B.
zur Konsultation oder Unterlassung schidlicher Handlungen. Solidaritit in Bezug
auf die erste Anwendung, also nach der Beistandsklausel, wurde bisher noch nicht
von einem Mitglied der EU eingefordert und ist somit noch nicht erprobt. Sie bleibt
bisher eine Solidaritit auf dem Papier, die selbst auf diesem nicht niher ausgestaltet
ist. Wie und ob sie umgesetzt werden kann, ist offen.’*> Der andere Anwendungs-
bereich der Solidaritit zeigt bei ndherer Betrachtung, dass Solidaritit nichts Fest-
stehendes ist, sondern von den Mitgliedern je nach Situation ausgelegt wird. Dies
entspricht nicht dem »rhetorischen Uberschwang« aus dem Lissabon-Vertrag, der
ein »Feuerwerk der Solidaritit« vermuten lisst, sondern »bei der Solidaritit in der
GASP [handelt es sich] um ein eher weiche[s], um nicht zu sagen ineffektives Prin-
zip, dessen Durchsetzung keiner supranationalen Kontrollinstanz unterworfen ist.
Solidaritat steht in der weitgehend intergouvernemental organisierten GASP somit
immer im Schatten der einzelstaatlichen Souverinitit.« (Riiger 2014, S. 260)

Die Diskrepanz zwischen der in den europiischen Vertrigen angekiindigten
umfassenden Solidaritit und der tatsichlich wirksam werdenden beschrankt sich
nicht auf dieses Politikfeld. Ein Grund dafiirliegt in der weiterhin bestehenden Sou-
verdnitit der Nationalstaaten und deren Eigeninteressen, wie im Abschnitt iiber
die Motivation und die Griinde des solidarischen Handelns bereits beschrieben
wurde. Bei Solidaritit zwischen unterschiedlichen Organisationen, Institutionen
oder Staaten besteht die Herausforderung, die Gemeininteressen und die Eigenin-
teressen zu harmonisieren. Dies kann mit Tosun verdeutlicht werden, der anhand
der europdischen Umweltpolitik aufzeigt, dass die in Artikel 222 im Vertrag tiber die
Arbeitsweise der Europiischen Union (AEUV) enthaltene Solidarititsklausel, die
bei Umweltkatastrophen aktiviert werden soll, von den Mitgliedern unterschiedlich
ausgelegt und somit auch unterschiedlich angewendet wird. Die solidarischen
Handlungen nehmen hier dann zu, wenn damit keine innenpolitischen Kosten
verbunden sind, und nehmen ab, wenn dies der Fall ist.’®* Knodt und Piefer wei-
sen bei ihrer Betrachtung der Solidaritit im Hinblick auf die Koordinierung von
energiepolitischen Mafinahmen darauf hin, dass jede Solidaritit in der EU die
unterschiedlichen politischen Ebenen in der EU beriicksichtigen muss. Dies meint,
dass sich ihrer Auffassung nach Solidaritit auch dem Subsidiarititsprinzip unter-

164 yDamit wird Solidaritit

ordnen muss, das in der EU meist einen Vorrang hat.
nicht nationalstaatliche Solidaritit ersetzen, sondern nur fiir einen bestimmten

Teil eines Politikfeldes eine erginzende Solidaritit schaffen.« (Knodt und Piefer

162 Riger 2014, S. 257.
163 Tosun 2014, S. 214.
164 Knodt und Piefer 2014, S. 221.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182

Formen der Solidaritat

2014, S. 221) Das Politikfeld der Energie fillt in den Bereich der geteilten Kompe-
tenzen der EU, d.h., die Entscheidungen miissen einstimmig von den Mitgliedern
beschlossen werden. Die Grenze der Solidaritit besteht somit darin, dass die in-
dividuelle Nutzenmaximierung der Mitgliedsstaaten im Vordergrund steht und
weniger gemeinsames solidarisches Handeln erreicht wird.’®® Darauf weist auch
Ondarza in seinem Artikel hin: Die Artikel im Vertrag von Lissabon sind seiner
Meinung nach nicht spezifisch genug im Hinblick auf die Solidarititsklausel und
deren anwendungsorientierte Auslegung. Daher bleibt diese Klausel nur ein rein
symbolischer Vertragsartikel und hat keine Bedeutung fiir die Zusammenarbeit
zwischen den Mitgliedsstaaten. Dies zeigt er am Beispiel des Artikels 222 AEUV,
der Solidarititsklausel fiir die Themen Terrorabwehr und Naturkatastrophen.'*®
Diese Solidarititsklausel, differenziert sich von der Beistandsklausel nach GSVP
(Gemeinsame Sicherheits- und Verteidigungspolitik) Art. 42 (7). Letztere bezieht
sich auf bewaffnete Angriffe und die Solidarititsklausel auf vom Menschen ver-
ursachte Katastrophen bis hin zum Terrorismus, aber schon hier wird deutlich,
dass eine Zuordnung von konkreten Situationen schwierig sein kann, da Szenarien
denkbar sind, in denen Terror mit einem bewaffneten Angriff gleichgesetzt werden
kann. Der Artikel 222 AEUV erlaubt viel Flexibilitit: Die Wahl der Mittel bei der
Unterstiitzung unterliegen der Entscheidung der Nationalstaaten, ebenso kénnen
praventive und reaktive Maflnahmen angewandt werden. Das Haupteinsatzgebiet
bezieht sich auf die Mitgliedsstaaten der EU, aber der Artikel sieht auch die Un-
terstiitzung anderer Staaten vor. Die Auslegungsmacht der Nationalstaaten kann
sich dabei negativ auf die zu erbringende Unterstiitzung auswirken (Uberschnei-
dungen, Liicken, Verzoégerungen etc.). Um diesem Problem Abhilfe zu schaffen,
soll eine Umsetzungsentscheidung zu Art. 222 AEUV entstehen, die regelt, durch
wen, ob und wie Unterstiitzung zu gewihren ist. Wie bereits erwihnt, sind im Ver-
trag von Lissabon konkrete Aspekte nicht hinreichend geregelt und so bleibt auch
dieser Artikel weitestgehend symbolischer Natur; bislang hat sich auch noch kein
Mitgliedsstaat auf ihn berufen.’” Bei der aktuellen Umsetzung von priventiven
Hilfsleistungen beobachtet der Autor, dass diese zunehmend an Gegenleistungen
gekniipft werden und nicht aus altruistischen Griinden erfolgen.

Bisher wurde darauf verwiesen, dass die Wirksamkeit der Reglungen in der EU
eingeschrinkt ist, weil der regulatorische Rahmen noch bestindig entwickelt wird.
Brunkhorst bemingelt in diesem Zusammenhang, dass in diesen Entwicklungs-
prozess die Biirger:innen noch nicht eingebunden sind und damit kein europii-
sches Aktivvolk besteht, sodass die Gefahr einer Technokratie drohen kénnte.'®® Ei-

165 Knodt und Piefer 2014, S. 236.
166 Ondarza 2014, S. 267f.

167 Ondarza 2014, S. 284.

168 Brunkhorst 2002, S. 234.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

ne mangelnde starke Offentlichkeit findet sich jedoch nicht nur in der EU, sondern
auch auf transnationaler Ebene:

Man kann das dialektische Zusammenspiel von entscheidungsschwacher Weltof-
fentlichkeit und juristisch (relativ) starken Grund- und Menschenrechten als GCe-
fahrdung der bestehenden starken Offentlichkeit demokratischer Biirgergesell-
schaften beschreiben. Diese Cefahr ist aber, wie wir gesehen haben, nur solange
akut, wie es keine transnationalen Aquivalente demokratischer Selbstorganisa-
tionen gibt, und da es sie nicht gibt, wohl aber>politische, wirtschaftliche und so-
ziale Interessen und Verfahren, welche demokratische Rechtfertigung scheuen, <
ist die Gefahr akut, und es besteht kein Grund, die negative Dialektik der Globali-
sierung schénzureden. (Brunkhorst 2002, S. 203)

Die derzeit vorherrschende Menschenrechtskultur kann als eine schwache Offent-
lichkeit beschrieben werden, die auf eine Politik des Appells gerichtet ist, aber
Brunkhorst sieht in den Menschenrechten auch die Funktion eines Platzhalters fiir
eine starke Offentlichkeit, die erst noch im Entstehen ist.’®® Damit sie entstehen
kann, muss die kommunikative Macht gesichert und inklusiv umgesetzt werden
kénnen, also ohne einen Ausschluss von Rechtsadressaten.

Insgesamt mochte ich die Position vertreten, dass die instrumentelle Solidaritit
in den unterschiedlichen riumlichen Dimensionen auf unterschiedliche, aber auch
auf wichtige identische Grenzen st6f3t. Fehlende Akzeptanz bzw. Nicht-Befolgung
sind dabei Herausforderungen, die sowohl bei Gruppen innerhalb als auch im Rah-
men des Nationalstaates sowie auch auf internationaler Ebene auftritt. Die fehlen-
de Akzeptanz kann dabei unterschiedliche Griinde haben und, um Hechters Ansatz
wieder aufzugreifen, von einem reinen Eigeninteresse und dem Nutzen der Chan-
ce, in den Genuss eines Gutes zu kommen, ohne eine Gegenleistung zu erbringen
— wobei solch ein Verhalten nicht nur auf den von Hechter untersuchten nationalen
Rahmen zutreffen muss — itber die Ablehnung der im Recht verankerten Handlungs-

normen'’®

bis hin zu einer Ablehnung aus Enttiuschung oder Uberforderung.

Eine weitere Grenze und zugleich Herausforderung fiir die instrumentelle Soli-
daritat ist die Mitgliedschaft: Ohne diese bestehen keine Rechte und Pflichten, wo-
bei die Vergabe der Mitgliedschaft exklusiv ist und die Festlegung der Kriterien will-
kirlich. Eine Verinderung der Zugangsbedingungen kann dabei Auswirkungen auf
die Akzeptanz der instrumentellen Solidaritit haben.

Enttauschungen sowie das Nicht-Durchsetzen-Kénnen von Pflichten kénnen
insgesamt zum langsamen weiteren Verfall der Legitimitit der instrumentellen So-

lidaritit beitragen. Innerhalb des Nationalstaates, in Vereinen o. d. kann dies den

169 Brunkhorst 2002, S. 211.
170  Ein plakatives und extremes Beispiel hierfiir sind die Reichsburger.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

183


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

184

Formen der Solidaritat

Austritt, also die Riickgabe der Mitgliedschaft, nach sich ziehen - auf europiischer
Ebene kann dies auch am Beispiel des Brexit beobachtet werden. Die Mitgliedschaft
im Rechtsraum des Nationalstaates kann hingegen nicht ohne weiteres zuriickge-
geben werden. Zwar gibt im Zusammenhang mit Ein- und Auswanderung Fille, bei
denen dies erfolgen kann, aber auch hier ist ein Ausschluss zunichst an die erfolg-
reiche Aufnahme in einen anderen Rechtsraum gekniipft."”*

Fir die europiische instrumentelle Solidaritit muss hervorgehoben werden,
dass diese hiufig unterbestimmt ist und relativiert wird. Dies liegt am Machtver-
hiltnis zwischen der EU und den Nationalstaaten. Somit ist die Solidaritit hier

noch sehr eingeschrinkt und wird von den Mitgliedern auch nicht eingefordert.

3.3.10 Transformationspotenzial

Noch starker als die sozialintegrative ist die instrumentelle Solidaritit eine bewah-
rende und stetige Form der Solidaritit. Dies rithrt in erster Linie daher, dass sie als
eine Verstetigung der sozialintegrativen Solidaritit verstanden werden kann. Dies
bezieht sich nicht auf alle Elemente, die in der sozialintegrativen Solidaritit an-
getroffen werden, aber doch auf einige, wie mit Durkheim gezeigt wurde. Der Er-
halt des Status quo und somit der grundsitzlichen Ubereinkiinfte einer Gesellschaft
oder Gemeinschaft sind das zentrale Anliegen dieser Solidaritit. Dies beinhaltet auf
der einen Seite, Sanktionen auszusprechen, auf der anderen Seite aber auch, die
vereinbarten Bedingungen bei Aufforderungen durch die Individuen zu garantie-
ren. Als dynamisch kann diese Verwendungsform nicht bezeichnet werden, aber sie
ist dennoch wandelbar. Die Anpassungen kénnen sich dabei durch Forderungen der
Individuen ergeben, durch Verinderungen in den gesellschaftlich geteilten Vorstel-
lungen etc. Entscheidend dabei ist, dass diese Anderungen sich auch im Recht aus-
driicken miissen und somit eine Anpassung nicht schnell erfolgt. Der Wandel erfolgt
jedoch bestindig, sodass diese Form der Solidaritit als bewahrend, aber im perma-

7 Der Bezugsgegenstand die-

nenten Wandel befindlich verstanden werden kann.
ser Verwendungsform istimmer die Gegenwart mit der Ausrichtung, die Gegenwart
und die Zukunft identisch zu gestalten. Durch den Bezug auf einen Rechtsraum ist
diese Solidaritit auch immer partikular und exklusiv. Preuf fasst dies so zusam-

men, dass das Solidarititskonzept in seiner Reichweite genau so beschrinkt ist wie

171 Eine Ausbiirgerung wurde allerdings von einigen Staaten seit dem Beginn des Ersten Welt-
krieges bis zum Zweiten Weltkrieg durchgefiihrt, um ehemaligen Angehdérigen der verfein-
deten Staaten, die in der Zwischenzeit eingeblrgert waren, den Schutz des Staates zu ent-
ziehen. Agamben, 04.07.01.

172 Hartmann1962, S. 427. Diese Argumentation findet sich auch bei Dean, auch wenn diese sich
mit einem universalen Anspruch der Solidaritit auseinandersetzt. Dean 1996, S.105.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

die Reichweite des Nationalstaatskonzepts — d.h. auch, dass die Solidarititspflich-
ten der Menschen nicht in universalen Prinzipien begriindet sind.”” Auf die Optio-
nen zu einer Universalisierung wird in Kapitel 3.5 noch eingegangen.

Im Hinblick auf das Verhiltnis der bisherigen Solidarititsformen zueinander
betont Miinkler, dass kurzfristiges — oftmals politisch motiviertes — Engagement
der Zivilgesellschaft genau diejenigen Orte betrifft, an denen Solidaritit noch nicht
durch eine rechtlich gestirkte Erwartungssicherheit oder die Instrumentalisierung
von Eliten erreicht wurde.'”* Diese kurzfristige Solidaritit wird als politische Soli-
daritat im folgenden Unterkapitel vorgestellt.

Bei der Betrachtung der internationalen instrumentellen Solidaritit lassen
sich insbesondere der Wandel und die Entwicklung innerhalb eines Anwendungs-
bereichs zeigen. Dies bezieht sich einmal auf die Ausdehnung und die Inhalte,
sodann aber auch auf die zukiinftige Dimensionierung, die dieser Solidaritit
zugesprochen wird. Dies lisst sich wieder am Beispiel der EU verdeutlichen, de-
ren raumliche Ausdehnung sich iiber die Jahre verindert hat, wobei immer mehr
Staaten integriert und zu Akteur:innen dieser Solidaritit gemacht wurden, mit
den dazugehorigen Rechten und Pflichten. Aber auch die inhaltliche Ausrichtung
verandert sich in der EU. Den Ursprung hierfiir sieht Riiger bereits im Schuman-
Plan." Uber den Vertrag von Maastricht bis hin zum Vertrag von Lissabon nimmt
der Bezug zur Solidaritit und zu den geregelten Pflichten und Rechten zu. Aber
gerade ab dieser Ausdehnung werden von unterschiedlichen Autor:innen auch die
aktuellen Grenzen der Solidaritit aufgezeigt — nimlich, dass die Regelungen noch
nicht hinreichend verbindlich und prizise sind und dass ein europiisches Aktivvolk
fehlt, welches die Solidaritit weiterentwickeln konnte. Damit zeigt sich zumindest
bei einer theoretischen Reflexion, wohin sich die Solidaritit im institutionalisier-
ten europdischen Kontext entwickeln kann bzw. sollte. Diese Verwendungsform
der Solidaritit verdeutlicht noch einmal, dass die Solidaritatsbeziehungen immer
in ihrem historischen Kontext zu sehen sind — aber auch, dass die Solidaritit
dynamisch ist und sich die Motive und Ziele wandeln kénnen.”

Diese Wandelbarkeit in der spezifischen Bedeutung der Solidaritit lisst sich
entlang der Entwicklung der Anwendungsbereiche in der EU zeigen. Dass der
Begriff der Solidaritit zunehmend in unterschiedlichen Anwendungsgebieten
mit einer unterschiedlichen Bedeutung zum Einsatz kommt, zeigt, wie stark das
Verstindnis des Begriffs abhingig von der Praxis ist. Seit Griindung der EU hat
der Begriff der Solidaritit in der Beziehung der EU zu den Staaten Afrikas, der
Karibik und des Pazifiks (AKP) eine bedeutende Rolle gespielt. In den letzten Jahren

173 PreuR 1998, S. 403.
174 Minkler 2004, S. 26.
175 Riger 2014, S. 243f.
176 Borner, S. 287.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

185


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186

Formen der Solidaritat

hat der Begriff in diesen Anwendungsbereichen seinen Stellenwert eingebifit und
sich dafiir in den Wirtschafts- und Finanzdiskussionen innerhalb der EU etabliert.
Zusammengefasst verschiebt sich die Anwendung der Solidaritit zunehmend von
einem auflereuropiischen Fokus auf einen innereuropiischen.”” »Grundsitzlich
gilt Solidaritit als unabdingbar fir den europiischen Integrationsprozess, da der
Kerngehalt von Solidaritit in der Erkenntnis wurzelt, dass die Verwirklichung
individueller Ziele von der Erfilllung gemeinschaftlicher, insbesondere gemein-
wohlorientierter Ziele abhingig ist.« (Tannous 2014, S. 289)

Binneneuropiische Solidarititist eine Erweiterung der instrumentellen Solida-
ritit: Je mehr man sich einer Aufienperspektive zuwendet, desto niher gelangt man
zur Vorstellung einer universalen Solidaritit. Da diese Form der Solidaritit aber in
den Vertrigen der EU begriindet ist, wie in diesem Unterkapitel bereits rekonstru-
iert wurde, besteht dennoch ein qualitativer Unterschied zur universalen Solida-
ritdt, da jene sich auf die Gemeinsambkeit des Menschseins berufen kénnte. Auch
unterscheidet sich die riumliche Ausdehnung der instrumentellen Solidaritit von
jener der politischen Solidaritit: Letztere findet sich eher in Formationen wie den
GJN. Die Ausrichtung auf die Gestaltung einer gemeinsamen Zukunft findet sich
auch bei der Beschreibung der GJN, die versuchen, eine Solidaritit zu etablieren,
welche auf einer geteilten Vision von einer besseren Zukunft basiert. Da einige GJN
ihre Vorstellung bereits im heutigen Leben umzusetzen versuchen (prifigurative
Politiken) ist aber der Fokus der gemeinsamen solidarischen Handlungen in die-
sen Fillen nicht als Idealzustand in ferner Zukunft, sondern als ein Erproben und

178 Diese Trans-

als kontinuierliche Transformation im Hier und Jetzt zu verstehen.
formation hin zu einer politischen Solidaritat ist ein Aspekt, den auch Frankenberg
verdeutlicht. Er untersucht in seinem Werk Die Verfassung der Republik in Bezug auf
die Solidaritit die Frage, welche unterschiedlichen Antworten die Stromungen der

Politik auf die soziale Frage und das Problem der schwindenden Solidaritit bieten.

Alle Industriegesellschaften institutionalisieren, beginnend am Ausgang des
19. Jahrhunderts, moralisch unterschiedlich anspruchsvolle und 6konomisch
unterschiedlich sichere Formen 6ffentlicher Unterstiitzung und Sozialhilfe. Das
Problem der Solidaritdt scheint auf elegant-etatistische Weise geldst zu sein:
Der Sozialstaat praktiziert sie, gleichsam als Ausfallbiirge, im Wege der Ersatz-
volumen fiir die dazu anscheinend unfihige »Gesellschaft der Individuen«. Die
Aufgabe der sozialen Integration und der gerechten Verteilung wird nunmehr
in unterschiedlichem Ausmafs, aber doch ganz iiberwiegend sozial-wohlfahrts-
staatlichen Institutionen iiberantwortet. (Frankenberg 1997, S.163)

177 Tannous 2014, S. 289.
178 Routledge and Cumbers 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Der Staat erhilt durch die instrumentelle Solidaritit somit die soziale Verantwor-
tung, die er mittels Kontroll- und sozialen Disziplinierungsmafinahmen umsetzt.
Frankenberger zeigt im Weiteren auf, dass dieses Modell des Wohlfahrtsstaates
in die Krise gerit, weil der Wohlfahrtsstaat dieser Ausprigung nur in konjunk-
turstarken Zeiten einen befriedigenden materiellen Ausgleich schafft — sofern
sich die Ausgangslage verindert, entstehen jedoch Verteilungskimpfe, die dazu
fithren, dass der Wohlfahrtsstaat nicht mehr akzeptiert wird und neue Lésungen
gefordert werden."”’ Die Forderungen sind dabei je nach politischem Lager sehr
unterschiedlich und kénnen von einer Ethik des Verzichts iiber ein Grundeinkom-
men bis hin zur Privatisierung und einem Abbau von Sozialleistungen reichen. Aus
diesen aufkommenden Verteilungs- und Deutungskimpfen entspringen politische
Bewegungen, die versuchen, ihre Positionen durchzusetzen.”®° Die Funktionsweise
der politischen Solidaritit und ihrer Gruppen wird im Unterkapitel 3.3 erldutert.

Zusammengefasstist die instrumentelle Solidaritit daraufausgerichtet, die aus
der sozialintegrativen Solidaritit entnommenen Handlungsnormen festzuschrei-
ben und zu bewahren. Sie bleibt dabei verinderbar durch ihren eigenen Rechts-
raum. Am Prozess der Entstehung der EU kann beobachtet werden, wie eine instru-
mentelle Solidaritit entsteht und die Aushandlungsprozesse iiber die festzuschrei-
benden Handlungsnormen erfolgen. Generell schafft sie aber Traditionen, die be-
stindig erhalten werden sollen, und kann damit auch im Konflikt zur politischen
und zur sozialintegrativen Solidaritit stehen, wenn diese Formen der Solidaritit
sich bereits verindert haben oder im Sichverindern begriffen sind. Die instrumen-
telle Solidaritit kann als trige und bewahrend, dabei aber auch verinderbar einge-
stuft werden.

3.3.11 Zusammenfassung

Die instrumentelle Solidaritit ist grundsitzlich nach ihrem Auftreten auf nationa-
ler und auf transnationaler Ebene zu differenzieren. Auf der nationalen Ebene um-
fasst sie einen temporir fixierten und fest definierten Rechtsraum, der meist ein
Nationalstaat ist. Auf der transnationalen Ebene umfasst sie eine Ausdehnung iitber
einen Rechtsraum hinaus, bis hin zum Zusammenschluss mehrerer Rechtsriume.
Ein Beispiel hierfiir sind die geltenden Menschenrechte. Davon ausgehend sind die
Subjekte der instrumentellen Solidaritit auf nationaler Ebene Biirger:innen eines
Rechtsraums oder das Recht schaffende Organisationen (Staat/EU/Verein). Die so-
lidarischen Handlungen finden dabei zwischen Staat/Organisation und Biirger:in-
nen/Individuen statt. Auf der transnationalen Ebene sind die Subjekte Staaten oder
Institutionen und die solidarischen Handlungen finden zwischen diesen Entititen

179 Frankenberg1997,S.188.
180 Frankenberg1997,S.205.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188

Formen der Solidaritat

statt. Die Motivationen zu solidarischen Handlungen auf der nationalen Ebene sind
zumeist solche, die der Absicherung dienen: der Erstellung von Erwartungssicher-
heit, dem Schutz vor Willkiir, der Legitimation des Wohlfahrtsstaats und der Pro-
duktion von gemeinsamen Giitern. Auf der transnationalen Ebene werden solida-
rische Handlungen im Vorfeld durch rational-6konomische Entscheidungsfindung
getroffen oder wegen der kollektiven Zugehorigkeit. Auf der nationalen Ebene miis-
sen bei den Subjekten keine bewussten Hintergrundinformationen vorausgesetzt wer-
den. Spezielles bewusstes Wissen ist nur bei einigen Partikulargruppen z.B. im Hin-
blick auf Aufnahmevoraussetzungen oder besondere Pflichten gewiinscht. Auf der
transnationalen Ebene gibt es zwischen den Entititen ein geteiltes Wissen um die
Partikulargruppe, da die Aufnahme nur mit Einwilligung und der Ubernahme von
Kosten erfolgt. Uber einen bestimmten Zeitraum wird das Geteilte der Partikular-
gruppe in die soziale Identitit der einzelnen Subjekte iiberfithrt. Auf der nationa-
len Ebene konnen manche Pflichten der instrumentellen Solidaritit rechtlich ein-
gefordert werden, sofern diese in der Gesellschaft durch das Recht reglementiert
werden (vechtlicher Zwang). Sofern dies nicht der Fall ist, ist die solidarische Hand-
lung freiwillig und eine Erwartungsstabilitit wird nur durch sozialen Zwang oder
die Androhung von Sanktionen (Ausschluss) sichergestellt. Die instrumentelle So-
lidaritit hat auf nationaler und transnationaler Ebene einen deskriptiven Charakter:
Sie beschreibt gesellschaftskonforme Handlungen (Gesellschaftlicher Ist-Zustand),
die sie dadurch zugleich sichert und erneuert, und fordert deren Einhaltung. Ein
appellatives Element besteht auf transnationaler Ebene in der aktiven Einforderung
der Beitrige der Akteur:innen. Dabei sind die solidarischen Handlungen passiv und
durch die Interaktion mit Institutionen unpersénlich. Auf der transnationalen Ebe-
ne stellt es sich grundsitzlich ebenso dar. Hier besteht in der EU aktuell allerdings
die Herausforderung in der Umsetzung, da ein effektiver rechtlicher Zwang auch
einer Moglichkeit zur Durchsetzung des Rechts bedarf, welche auf transnationaler
Ebene nicht umfinglich gegeben ist. Die solidarischen Handlungen sind auf trans-
nationaler wie auf nationaler Ebene grundsitzlich passiv, aber da auf transnatio-
naler Ebene noch ein Prozess der Entstehung und Erneuerung abliuft, machen die
entsprechenden Verhandlungen die solidarischen Handlungen hier bewusst und ak-
tiv. Das Verhiltnis der instrumentellen Solidaritit zur Gerechtigkeit ist auf nationa-
ler und transnationaler Ebene ein komplementires. Die Solidaritit tritt dabei als
Prinzip der Gerechtigkeit auf. Die Grenzen der instrumentellen Solidaritit sind auf
nationaler Ebene die Ausnutzung durch Trittbrettfahrer, eine sinkende Akzeptanz
und ein anschlieRender Zerfall der Solidarititsgruppe, sofern die Mitglieder aus-
treten konnen. Auf der transnationalen Ebene bestehen die groften Herausforde-
rungen in der Umsetzung und Durchsetzung der instrumentellen Solidaritit sowie
in entsprechenden Kontrollen. Das Transformationspotenzial ist auf beiden Ebenen
dadurch gekennzeichnet, dass Handlungen der instrumentellen Solidaritit einen
bewahrenden Charakter haben, wobei sich das zu Bewahrende mit der Zeit indern

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

kann. Gesellschaftliche Praktiken werden durch sie verstetigt, worin auch ihre Er-
weiterbarkeit begriindet ist.

3.4 Politische Solidaritat

Die Anfiange der europdischen Arbeiterbewegungen

Die industrielle Revolution veranderte die bis dahin gangigen Arbeitsablaufe und die
Abhéangigkeiten der Arbeiter. Handwerksgesellen hatten vor der industriellen Revo-
lution noch die Hoffnung, als Meister selbststandig zu werden, doch in den Manu-
fakturen, in denen die einzelnen Arbeitsschritte bis zu einem fertigen Produkt von-
einander getrennt und damit einfacher zu erlernen wurden, wurde diese Chance ne-
giert. Mehr Menschen konnten diese Tatigkeiten ausfithren, wodurch sich Arbeits-
dauer und Arbeitslohn veranderten. Der Einsatz von Maschinen spielte in diesem Zu-
sammenhang eine bedeutende Rolle, denn erst durch diese wurde eine Umstellung
der Prozesse ermoglicht, und gleichzeitig traten die Maschinen in Konkurrenz zu den
Arbeitern.

Wenn sich Arbeiter bereits im 17. Jahrhundert zusammenschlossen und Maschinen
vernichteten, Petitionen an das englische Parlament richteten oder gemeinsam Mas-
senaktionen durchfiihrten, kann dies als ein Aufkommen der politischen Solidaritat
verstanden werden. Die Arbeiter hatten eine gemeinsame Vorstellung von der Zu-
kunft—von einem Leben, in dem sie Arbeit hatten und von dieser ihr Uberleben und
das ihrer Familie sicherstellen konnten —, und sie wollten diese Zukunft durch ge-
meinsame Aktionen erreichen. Dafiir waren sie auch bereit, Sanktionen in Kauf zu
nehmen.

Im Anschluss an die sozialintegrative und die instrumentelle Solidaritit méchte ich
nun auf eine Verwendungsform der Solidaritit eingehen, welche sich zu den bei-
den zuvor rekonstruierten Verwendungsformen noch deutlicher abgrenzen lasst als
diese beiden voneinander. Diese Verwendungsform der Solidaritit wird im Zusam-
menhang mit konkreten Darstellungen von Solidaritit sehr hiufig zur Veranschau-
lichung angefithrt und durch ihren aktiven, bewussten und aufopfernden Charakter
oft als Solidaritit schlechthin verstanden.

Politische Solidaritit ist eine Verwendungsform der Solidaritit, die das indivi-
duelle Bewusstsein, das individuelle Eintreten fiir gruppenspezifische Ziele und ei-
ne hierdurch entstehende Verantwortung fiireinander hervorhebt.™ Das Individu-
um tritt hier klar als handelnder Akteur auf. Anlass einer politischen — meist parti-
kularen — Solidaritit kénnen vom einzelnen erlebte und in der Gruppe geteilte Er-

181  Scholz 2008, S. 33.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

189


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190  Formen der Solidaritat

fahrungen der Unterdriickung und der ungerechten Behandlung sein.’®> Doch auch
positive Aspekte konnen eine politische Solidarititsgruppe begriinden:

Politische Solidaritat driickt sich demnach in der 6ffentlichen Unterstiitzung von
bzw. einem Position-Beziehen fiir Personen oder Gruppen aus, deren Anliegen,
Probleme, Leidenserfahrungen o.4. aus Sicht der solidarisch Handelnden ein
Resultat der existierenden politischen Ordnung darstellen, das nicht mit Freiheit
und Cleichheit als den beiden zentralen dieser Ordnung zugrundeliegenden
Idealen vereinbar ist. (Busen 2016, S. 150)

Fiir Busen steht dabei im Zentrum, dass solidarisch Handelnde eine kritische Refle-
xivitit sicherstellen wollen und dafiir Sorge tragen, dass Stimmen gehort werden.
Ein direkter Kontakt zu der Gruppe ist fiir eine solidarische Haltung nicht zwingend
notwendig, weil ein negativer oder positiver Bezugspunkt als Verbindungselement
ausreichen kann. Politische Solidaritit kann somit verstanden werden als eine auf
einem gemeinsamen Interesse und/oder Feindbild aufbauende Solidaritit. Sie be-
zieht sich auf solidarische Handlungen gegen spezifische Strukturen/Verhiltnisse
bzw. fiir gewisse Strukturen und Verhiltnisse. Wichtig ist zu betonen, dass diese
Strukturen oder Verhiltnisse menschgemacht sind. Durch das Charakteristikum,
dass diese Verwendungsform der Solidaritit sich hiufig gegen etwas wendet (ge-
gen Unterdriickung oder Ungerechtigkeit) kommt ihr oft auch der Anschein einer
Kampf-Solidaritit zu, wie sie beispielsweise in den Arbeiterbewegungen auftritt.

Ein noch informeller Zusammenschluss der Arbeiter, um gemeinsam fiir die ge-
teilten Interessen einzustehen, kann in GrofRbritannien um 1765 gesehen werden,
als Arbeiter Maschinen zerstorten, von denen sie sich und ihren Lebensunterhalt
bedroht sahen.™ Selbst moderne Gewerkschaften berufen sich immer noch auf das
gemeinsame Einstehen der Arbeiter:innen fiir bessere Arbeitsbedingungen, wenn
sie gemeinsam streiken. Der Begriff der Solidaritit wird in diesem Kontext bis in
die heutige Zeit als ein Schlagwort und als Aufruf der Gleichgesinnten zu gemeinsa-
men Aktionen benutzt. Dabei bleibt dies nicht auf Arbeiterbewegungen und Streiks
beschrinkt, sondern der Begriff wird auch von studentischen Protesten, Gender-
protesten etc. verwendet. Hieran wurde die Kritik angeschlossen, dass der Begriff
der Solidaritit durch seinen inflationiren Gebrauch an Schirfe und Bedeutung ver-
loren habe und nur noch als leeres Schlagwort gebraucht werde.

Aber auch wenn sich die konkreten Formen der politischen Solidaritit durch
die Benennung von Ungerechtigkeiten bilden, bedeutet dies nicht, dass sie nur
einem bestimmten Zweck dienen — sie konnen vielmehr auch andere Ziele haben
und in Vorgriff eine solidarische Weise des Zusammenlebens erproben, sowie in

182 Scholz 2008, S. 34.
183 Abendroth 1968.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

langsamer oder auch schneller Abfolge ihre Zielsetzung verindern und sie aktuellen
Gegebenheiten anpassen. Die Moglichkeit eines solchen Transformationsprozesses
hingt unter anderem von der Gruppengrofle, ihrer Struktur und dem geteilten
Erfahrungshorizont der Mitglieder ab. Hierzu ist anzumerken, dass ein solcher
geteilter Horizont fir die Mitgliedschaft in einer Solidarititsgruppe gar nicht
zwingend notwendig ist: Auch Individuen, die die Ungerechtigkeit o. 4. nicht di-
rekt erfahren haben, kénnen sich der Gruppe anschliefen und die gemeinsame
Zielsetzung unterstiitzen.”®* Dieses Phinomen findet sich unter anderem in der
Diskussion iiber eine »Black Solidarity« wieder.®’

Durch die spezifischen Ziele, die die einzelnen Gruppen verfolgen, kénnen
die Individuen auch mehreren Gruppen angehéren, wobei sie im Hinblick auf
ihre Identititsbildung und der Glaubwiirdigkeit im sozialen Kontext sich nicht
dauerhaft ginzlich gegensitzlichen Interessengruppen anschlieRen kénnen. Das
Verfolgen wechselnder Ziele erlaubt es Individuen, bei einer Verinderung der Ziele
oder der Interessenlage Gruppen zu verlassen und neuen Gruppen beizutreten.
Zwischen den Individuen in der Solidarititsgruppe besteht als Gemeinsames
eine Idee beziiglich eines zukiinftigen Zustandes oder die Uberzeugung, etwas
Bestehendes verindern zu wollen. Die Gruppe ist durch ihre wechselnde Zusam-
mensetzung hier als etwas Abstraktes zu verstehen und nicht zwangsliufig an
bestimmte Individuen gebunden.®

Die Griinde zu politische Solidarititsgruppen sind im Unterschied zu den bisher
vorgestellten Solidarititsgruppen auerhalb der Gruppe zu sehen. Bei der sozialen
und der instrumentellen Solidaritit befassen sich die Gruppen in erster Linie mit
Geteiltem, das sich aus der Gruppe heraus speist (Werte, Uberzeugungen etc.) und
versuchen z.B., dies zu erhalten. Die Solidarititsgruppe bezieht sich somit auf das,
was zwischen ihren Mitgliedern existiert und wodurch sie zusammengehalten wird.
Bei der politischen Solidaritit gestaltet sich dies anders, weil der AnstoR fiir den
Zusammenschluss einer politischen Solidarititsgruppe von aulerhalb der Gruppe
kommyt: Sierichtet sich z.B. gegen die nationalen und globalen Arbeitsbedingungen,
gegen die Ungleichbehandlung eines Geschlechts etc. Die Strukturen, gegen die sich
die politischen Solidarititsgruppen richten kénnen, sind in der Regel nicht von der
Gruppe selbst hervorgebracht worden, sondern durch andere Gruppen oder durch
einen grofReren, z.B. nationalen Kontext.

184 Auf diesen Aspekt werde ich an spiterer Stelle noch weiter eingehen miissen, um mich mit
der Frage auseinanderzusetzen, ob sich an Solidaritatsgruppen auch solche Individuen betei-
ligen kénnen, die z.B. im Falle einer strukturellen Unterdriickung der hegemonialen Gruppe
angehoren.

185 Shelby 2002.

186 Scholz 2008, S. 34.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

192

Formen der Solidaritat

Doch auch die politische Solidaritit hat eine gruppeninterne Dynamik. Grup-
penintern bezieht sich dies auf eine Vermittlung zwischen den Individuen. Hier be-
steht eine reziproke Beziehung zwischen dem Individuum und der solidarischen
Gruppe. Als Akteur:innen der Solidaritit sind hier sowohl die Individuen als auch
die jeweilige Gruppe zu verstehen, wobei die Gruppe und die Zusammensetzung
der Gruppe sich im bestindigen Wandel befinden (Transformation). Nicht alle an
der Gruppe Partizipierenden miissen dabei identische Erfahrungen teilen, aber das
gemeinsame Ziel steht im Fokus.™’ Fiir die hier herauszuarbeitende politische So-
lidaritiat moéchte ich den riumlichen Kontext auf den Nationalstaat bzw. eine Ge-
sellschaft begrenzen, da in diesen Fillen der Bezug zum vorherrschenden politi-
schen Bezugssystem gegeben ist. Selbstverstindlich kénnen sich die politischen So-
lidaritatsgruppen auch tiber den gesellschaftlichen Rahmen hinaus ausdehnen; dies
ist beispielsweise bei einer transnational ausgerichteten politischen Solidaritit der
Fall. Diese Konstellation mochte ich jedoch nur an einzelnen der im Folgenden be-
schriebenen Differenzierungskriterien aufzeigen, um die in der politischen Soli-
daritit hiufig vorkommenden lokalen Gruppenbildungen in einen Zusammenhang
mit der Transnationalisierung der politischen Solidaritit zu stellen.

Das bewusste und willentliche Commitment zur Gruppe und zum gemeinsa-
men Ziel ist entscheidend fiir das Entstehen von politischer Solidaritit. Fiir Scholz
sind dariiber hinaus noch andere Merkmale kennzeichnend. Dies erldutert sie am
Beispiel der Solidarititsaufforderungen nach Naturkatastrophen, die fiir sie keine
Form der politischen Solidaritit darstellen: Solidarische Aktionen nach Naturkata-
strophen sind fiir sie eher der sozialintegrativen oder der instrumentellen Solida-
ritit zuzuordnen. Nach Naturkatastrophen kann direkt keine politische Solidaritit
entstehen — und dies aus drei Griinden: Erstens muss das Individuum sich bei der
politischen Solidaritit bewusst fiir eine Beteiligung entscheiden, zweitens muss die
Gruppe der politischen Solidaritit eine Beziehung zur ganzen Gesellschaft unter-

188) und drittens ist die Un-

halten (die sich auch in Form von Kritik duflern kann
gerechtigkeit, die die politische Solidaritit bekimpft, stets menschgemacht. Den-
noch kann aus Aktionen nach Naturkatastrophen auch politische Solidaritit entste-
hen (wie z.B. nach dem Hurrikan Katrina 2005 in New Orleans in Form von lokalen
Sachspenden und internationalen Solidarititsbekundungen gefolgt von Spenden-
aufrufen). Der Ubergang zwischen den Solidarititsformen findet statt, wenn den
Strukturen bzw. dem politischen System vorgeworfen wird, dass einige der Hilfsbe-

diirftigen systematisch benachteiligt werden (z.B. kein ausreichender Deichschutz

187 Scholz 2008, S. 56f.
188 Eine Auspragung, wie diese Kritik aussehen kann und ein Ubergang in Praktiken des Unge-
horsams moglich ist, kann bei Tully gefunden werden. Tully 2009.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

in den Armengebieten). Somit kann politische Solidaritit auch als Reaktion auf das
Versagen von anderen Formen der Solidaritit entstehen.'®

Die Solidaritit, die nach Naturkatastrophen entsteht, speist sich haufig nicht
nur aus dem nationalen Rahmen, sondern bezieht auch internationale Hilfsorga-
nisationen und internationale Spenden mit ein. Die Unterstiitzung durch andere
Linder, private Personen aus anderen Lindern oder internationalen Organisatio-
nen bezieht sich auch auf die politische Solidaritit selbst. Daher méchte ich nun im
Anschluss an die Darstellung des Kerns der politischen Solidaritit auch auf die Aus-
dehnung der politischen Solidaritit auf die transnationale Ebene eingehen. Grund-
sitzlich ist die politische Solidaritit auch auf transnationaler Ebene identisch — mit
ein paar Unterschieden, die weiter unten bei den jeweiligen Differenzierungskri-
terien hervorgehoben werden sollen. Auch auf transnationaler Ebene befassen sich
die Solidarititsgruppen mit konkreten, fiir sie ungerechten/unfairen Situationen
und versuchen, diese gemeinsam zu verindern. Am Beispiel der Europiisierung
zeigt sich, dass sich politische Solidarititsgruppen iiber den gesellschaftlichen und
nationalen Kontext hinaus entwickeln (G7/8/20-Proteste, ATTAC, Fridays for Future
etc.) und auch globale Vernetzungen stattfinden, die sich dem Uberwinden von un-
gerechten bzw. unfairen Situationen verschrieben haben.

Auf globaler Ebene entstehen neue radikale und soziale Bewegungen, die sich
gegen die Globalisierung und deren negative Auswirkungen richten.® Diese soli-
darischen Netzwerke bilden sich zwischen bereits bestehenden politischen Solida-
ritatsgruppen, wodurch diese ihre Wirkung und ihren Bekanntheitsgrad auf eine
transnationale bzw. globale Ebene ausdehnen konnen. In diesen neu entstehenden
Netzwerken arbeiten unterschiedliche Solidarititsgruppen mit einem gemeinsa-
men Ziel zusammen. Dieses muss jedoch im Detail nicht identisch sein, sondern er-
laubt auch spezifische lokale Interpretationen. Die Motivation ist gekoppelt an eine
individuelle Selbstverpflichtung zu gemeinschaftlichen Aktionen gegen Unterdrii-
ckung etc., die an einem anderen lokalen Ort auerhalb der eigenen Nation stattfin-
den. Politische Solidaritat auf transnationaler Ebene kann als eine kollektive Reakti-
on auf globale Ungerechtigkeiten verstanden werden. Sie basiert auf der bewussten
Zustimmung und auch Beteiligung der Menschen, welche wiederum die Beziehun-
gen der Menschen zueinander und das gegenseitige Verstindnis verbessern. Die
neuen sozialen Bewegungen kénnen auch als Netzwerke verstanden werden, die ein
geeignetes Beispiel fir transnationale politische Solidarititsgruppen bieten:

We have conceptualised GINs as convergence spaces: geographically dispersed
social coalitions that: (i) are comprised of place-based, but not necessarily place-

189 Scholz 2008, S. 201ff.
190 Wilde 2013, S.191ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

193


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

194

Formen der Solidaritat

restricted movements; (ii) articulate collective visions; (iii) involve a practical re-
lational politics of solidarity; (iv) facilitate spatially-extensive political action; (v)
require »networking vectors; (vi) are characterized by horizontal and vertical net-
working logics; and (vii) comprise sites of contested social and power relations.
(Routledge und Cumbers 2016, S.197)

Neben der Frage nach Ausgestaltung und Zusammenhang der transnationalen und
der nationalen Gruppen gilt es auch zu betrachten, wie eine transnationale Solida-

191

ritit iiberhaupt moglich ist. Dies leistet Carol Gould.”" Thre grundlegende Zielset-
zung ist es, vor dem Hintergrund der Globalisierung und der Menschenrechte ei-
ne neue Auslegung der transnationalen Solidaritit vorzuschlagen. Die Solidaritat
soll insgesamt einen Beitrag zum Hervortreten von mehr demokratischen Formen
von transnationalen Interaktionen zwischen Akteur:innen und Organisationen ha-
ben, wobei ihre Solidaritit als ein umfassendes Netzwerk zu verstehen ist und einen
starken Bezug zur Gerechtigkeit hat.”* Die Hierbei gilt grundsitzlich, dass nicht
alle Menschen in den Gruppen involviert sind"* und dass Solidaritit nicht zwin-
gend aus positiven Verpflichtungen besteht, sondern auch aus negativen bestehen
kann.” Im Unterschied zu Routledge und Cumbers betrachtet Gould dabei auch
die Perspektive der Empfinger:innen von Solidaritit.

Zusammengenommen kann eine transnationale politische Solidaritit somit als
raumlich ausgedehnte politische Solidaritit verstanden werden, die es erlaubt, die
einzelnen nationalen Akteur:innen unter einem gemeinsamen Ziel oder mit einem
gemeinsamen Anliegen auf internationaler Ebene zu vereinen.

3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidaritat

Im Vergleich zu den beiden bisher vorgestellten Verwendungsformen der Solida-
ritdt tritt bei der politischen Solidaritit das Individuum als Akteur stirker in den
Mittelpunkt der Betrachtung. Das Individuum vernetzt sich hier mit anderen Indi-
viduen in (meist) lokalen Partikulargruppen, die ein gemeinsames Interesse teilen.
Die so entstehenden Gruppen treten dann als weitere Subjekte der politischen Soli-
daritdt als abgrenzbare Entititen gegen iiber dem Nationalstaat, anderen Gruppen
etc. auf.””

Die Gruppen der politischen Solidaritit kénnen als sehr fluide, aber auch als
sehr starre Gebilde auftreten. Am Beispiel der Arbeiterbewegung lisst sich zeigen,

dass sich aus dieser Partikulargruppe iiber die Zeit ein fest institutionalisiertes und

191 Gould 2007, S.157.
192 Gould 2014, S.100.
193 Gould 2007, S.155.
194 Gould 2014, S.109.
195 Invielen Fillen richtet sich die Partikulargruppe gegen eine hegemoniale Gruppe.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

mit Rechten und Pflichten ausgestattetes Organ in Form der Gewerkschaften oder
Vereine gebildet hat.”®
werden in der heutigen Zeit durch formelle Prozesse bestimmt und sollten dadurch

Ausrichtung und Zielsetzung dieser Solidarititsgruppen

der instrumentellen Solidaritit zugerechnet werden, in ihren Anfingen ist die eu-
ropiische Arbeiterbewegung jedoch der politischen Solidaritit zuzuordnen.”” Dies
liegt darin begriindet, dass die formellen Prozesse anfangs noch nicht existierten,
sondern die Arbeiter sich aufgrund ihrer ungerechten bzw. benachteiligten Situa-
tion verbanden, wobei die Zugehdrigkeit nicht wie heute iiber die Mitgliedschaft in
einer Gewerkschaft geregelt war, sondern durch einen nicht formell organisierten
Zusammenschluss. Fiir den Kontext dieser Arbeit bedeutet dies, dass ein Ubergang
von der politischen zur instrumentellen Solidaritit moéglich ist, was im fiinften
Kapitel noch niher erliutert wird.

Auf'transnationaler Ebene sind die Akteur:innen existierende Solidarititsgrup-
pen der politischen Solidaritit, die sich zu einer erweiterten Bewegung zusammen-
finden. Auch in diesen Zusammenschliissen von Solidarititsgruppen konnen die
einzelnen Individuen als Akteur:innen verstanden werden. Die Zusammenschliisse
oder Netzwerke sind dabei grenziiberschreitend und nicht an Nationalstaaten o. i.
gebunden.”® Die Solidarititsgruppen auf transnationaler Ebene bauen dabei auf
den personlichen Beziehungen der politischen Solidaritit auf und etablieren itber-
greifende neue Beziehungen zwischen einzelnen Akteur:innen, die fir diese Netz-
werke eine Schliisselposition einnehmen. Diese Schliisselakteur:innen bezeichnen
Routledge and Cumbers als Imagineers:"* Sie kénnen stellvertretend fiir die Soli-
darititsgruppe sprechen und somit die sonst gesichtslosen Organisationen mit ei-
ner Vertrauensperson ausstatten. Dies betrifft jedoch nur die Vernetzung der So-
lidarititsgruppen untereinander und kann von der gruppeninternen Organisation
abweichen. Wilde weist darauf hin, dass auch Institutionen sich auf transnationa-
ler Ebene zusammenschliefRen kénnen, um gemeinsam Ungerechtigkeiten zu be-
kimpfen.**® Auch diese Gruppen setzen sich fluide zusammen und kénnen sich
iber die Zeit wieder l6sen oder verfestigen und organisatorische Einheiten begriin-
den (Vereine, Gewerkschaften), die die Ziele der Gruppe weiter fortfithren. Dieser
Punkt markiert den Ubergang von der politischen zur instrumentellen Solidaritit.
Dies ldsst sich am Beispiel von Dachorganisationen beschreiben: Zu den lokalen/na-
tionalen Gruppen bilden sich iibergeordnete Dachverbinde, die die einzelnen Be-
standteile organisieren. Ein Beispiel sind hier die Dachverbinde der Gewerkschaf-

196 Abendroth 1968.

197 Damit dies ausreichend dargelegt werden kann, miissen hier zunichst noch die weiteren
Charakteristika der politischen Solidaritat vorgestellt werden.

198 Gould 2014, S.110.

199 Routledge und Cumbers 2016, S. 64ff.

200 Wilde 2013, S.191f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

195


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

196

Formen der Solidaritat

ten, bei anderen Organisationen kénnen sich aber auch einfach Untergruppen zu ei-
ner national-spezifischen Organisation bilden. Diese formieren sich dann iber ein
Netzwerk, ohne dabei eine eigene Dachorganisation zu griinden.*®* Fir die trans-
nationale Ebene wurde bisher gezeigt, dass ein Zusammenspiel von unterschiedli-
chen Solidarititsgruppen (lokal, national, transnational mit unterschiedlichen Ziel-
setzungen) moglich ist und verwirklicht werden kann. Routledge und Cumbers ge-
hen davon aus, dass sich die Solidaritit zwischen den lokalen oder nationalen Grup-
pierungen dann entwickelt, wenn diese gemeinsame Ziele, Erfahrungen, Kritiken,
Opponenten o. 4. haben. Das Entstehen von Solidarititen ist dabei ein Prozess, der
von Antagonismen geprigt ist, da die unterschiedlichen Bewegungen unterschied-
liche Interpretationen, Ziele, kulturelle Hintergriinde etc. haben; die Imagineers
sind hierbei als Vermittler:innen zwischen den Gruppierungen titig. Idealerweise
werden irgendwann Unterschiede anerkannt und Gemeinsambkeiten herausgestellt.

Die Rollen der Imagineers auf transnationaler Ebene konnen sogar noch stirker
als bisher beschrieben zu einer zunehmenden Professionalisierung fithren, wenn
das Zusammenspiel zwischen NGOs, die iiber die nationale Ebene in Netzwer-
ken ihre Bestrebungen gemeinsam ausweiten, internationalen Organisationen,
transnationalen Firmen und anderen Gruppen als korporatistisch verstanden wird.
Bei den korporatistischen Arrangements bilden sich Netzwerken zwischen unter-
schiedlichen NGOs und anderen Gruppen, wobei der Beitrag der NGOs oftmals in
der Bereitstellung von Expertisen besteht.*** Der Wirkungsgrad der NGOs hingt
meist vom individuellen Engagement und den Kontakten ihrer Mitglieder ab. Der
Austausch zwischen Expert:innen und ehrenamtlich Teilnehmenden hat durch die
Bedeutung des individuellen Engagements auch Auswirkungen auf die Gruppen-
dynamik. Ab einer bestimmten GréfRe wandeln sich Beteiligung und Engagement
zu einer Profession (Moglichkeit, die benétigten zeitlichen und ggf. monetiren
Ressourcen einzubringen), wodurch dann ein Abstand zu den eigentlichen Mitglie-
dern der NGO entstehen kann. Durch die Professionalisierung erwichst aulerdem
das Potenzial, dass ein direkter Ubergang einzelner zentraler Personen in die Po-
litik stattfindet, wodurch die Positionierung der NGO dann wieder geschwicht
werden kann, da diese Beziehungen oft durch Personliches gekennzeichnet sind.
Auf internationaler Ebene haben einzelne Akteur:innen der politischen Solidaritit
eine zunehmend starke Bedeutung, wobei natiirlich auch die Gruppe als Abstraktes
weiterhin relevant bleibt. Als Beispiel kann hier auf NGOs verwiesen werden, die

201 Ein Beispiel wire ATTAC: Gegriindet wurde der Verein 1998 in Paris und erst 2000 wur-
de der deutsche Ableger gegriindet, der selbst wiederum unterteilt ist in regionale Grup-
pen und Ortsgruppen. https://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/ [letz-
ter Zugriff: 06.01.2018].

202 Walk 2004, S.167.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

durch das individuelle Engagement eine politische Beratungsfunktion einneh-
men, z.B. bei inoffiziellen Konsultationen von Gremien der UN. Hierdurch kénnen
NGOs einen direkten Einfluss auf die konkrete Formulierung von Vertragspapieren
erlangen.**

Diese Professionalisierung, wie sie hier fiir transnational agierende NGOs be-
schrieben wurde, findet sich auch auf der nationalen Ebene bei politischen Partei-
en. Als Beispiel sei hier auf die Entstehungsgeschichte der Griinen verwiesen, die
als Protestbewegung begann und sich zunehmend professionalisierte. Grundsitz-
lich kénnen politische Parteien ebenso wie Gewerkschaften und Verbinde als Grup-
pen der politischen Solidaritit gesehen werden, die sich insbesondere durch den
Grad der Professionalisierung und die damit in Zusammenhang stehenden Beru-
fe (von hauptberuflichen Politiker:inen itber Campaigner zu Mitarbeiter:innen der
Geschiftsstellen) von Grassroot-Bewegungen unterscheiden.

Zusammengefasst tritt bei der politischen Solidaritit das Individuum als akti-
ves Subjekt auf. Dieses vernetzt sich mit anderen Individuen in Partikulargruppen
(lokal bis transnational). Die entstehenden Gruppen sind als weitere Subjekte der
politischen Solidaritit zu verstehen.

3.4.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln

Die Griinde fiir das Entstehen von politischen Solidarititsgruppen beruhen auf ge-

*°* und/oder geteilten Erfahrun-

teilten Uberzeugungen (commitment to a cause)
genwie z.B. von Unterdriickung oder ungerechter Behandlung. Diese Erfahrungen,
oft von gemeinsamem Leiden, konnen zu einem Zusammenschluss der Individu-
en fithren mit der Absicht, die Ursachen der negativen Erfahrungen zu verindern
und eine »bessere« Zukunft zu schaffen. Die Handlungen der politischen Solida-
ritdt konnen dabei ganz unterschiedliche Ausformungen annehmen - von friedli-
chen Protesten und Bekundungen bis hin zu Revolten, wie sie Albert Camus be-
schreibt.?®* Scholz weist daraufhin, dass das Gefiihl der Hoffnung, das sie**®

ralisches Gefiithl betrachtet, zu Handlungen der politischen Solidaritit motiviert, da

als mo-

sich die Handlungen, die aus der politischen Solidaritit erwachsen, auf eine bessere
Zukunft richten.

Bei der politischen Solidaritit wird somit die gemeinsam zu gestaltende
Zukunft zusammen mit der Gegenwart in den Fokus genommen. Welchen Auspri-
gungsgrad die Vorstellung der gemeinsamen Zukunft haben kann, unterscheidet

203 Walk 2004, S.168.
204 Scholz 2008.

205 Zircher1998,S. 90.
206 Scholz 2008, S. 79ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

197


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

198

Formen der Solidaritat

sich bei den unterschiedlichen Gruppen jedoch.*” In Shelbys Abhandlung zur
»Black Solidarity« argumentiert er gegen die Vorstellung von Du Bois, dass es nicht
das Ziel der »Black Solidarity« sein sollte, eine spezifische »Black Identity« zu schaf-
fen bzw. diese in den Mittelpunkt zu stellen, sondern die Ungerechtigkeiten zu
bekimpfen, die durch die Zuweisung einer »Black Identity« durch andere Gruppen
entstehen: »A black solidarity that is based on the common experience of antiblack
racism and the joint commitment to bringing it to an end can and should play an
important role in the fight against racial injustice.« (Shelby 2002, S. 236) Bei ihm
basiert Gruppensolidaritit nicht allein darauf, dass sich die Individuen mit einer
schwachen Identitit (physische Stereotypen), einer starken Identitit (Erweiterung
der physischen Merkmale um eine soziale Bedeutung), einer kulturellen Identi-
tit (ethnisch mit verschiedenen Abstufungen) oder einer Identitit, die auf der
»kinship« beruht, identifizieren,**® sondern:

I would urge blacks to identify with each other in the basis of their common opp-
ression and commitment to resiting it; and, from the standpoint of black solidari-
ty, each should be allowed, without molestation, to interpret»blackness« however
she or he sees fit (provided the interpretation does not advocate anything immo-
ral and is consistent with the principles and goals of antiracism). (Shelby 2002,
S.254)

Der Unterschied zu einer auf einer gemeinsamen Identitit beruhenden Gruppenso-
lidaritit, wie sie fir die sozialintegrative Solidaritat prigend ist, besteht darin, dass
eine »Black Solidarity«, die auf Letzterer beruht, die bestehenden Antagonismen
zwischen den Gruppen, innerhalb der Gruppe und zwischen den Geschlechtern ver-
stirken wiirde, was das Erreichen des Ziels, Rassismus und Unterdriickung zu be-
gegnen, erschweren wiirde.”® Aufeinen dhnlichen Punkt weist Anderson hin, wenn
sie die Auswirkungen von gemischten Polizeieinheiten in Amerika untersucht:

The increased diversity of America’s police forces by race and gender has under-
mined the insular culture of police solidarity. Police solidarity went hand in hand
with an »us« vs. »them« attitude toward civilians, especially racial out-groups.
Less solidaristic integrated police forces are more responsive to community con-
cerns. Biracial police teams use less force against civilians than either all-white
or all-black teams. (Anderson 2013, S. 131f.)

Nicht die Bildung von starker Gruppensolidaritit, die auf Gender oder rassiali-
sierenden Merkmalen basieren, fithren zu einer Abnahme der von den Gruppen

207 Beispiele hierfir konnen in Routledge und Cumbers 2016, S. 7-15 gefunden werden.
208 Shelby 2002, S. 239ff.
209 Shelby 2002, S. 249ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

monierten Konflikte und Repressalien sowie zu einer Reduktion von Gewalt,
sondern erst die Offnung fiir »die Anderen«. Die Motivation fiir partikulare So-
lidarititsgruppen basiert immer auf einem gemeinsamen Problem, negativer
Erfahrung oder dhnlichem. Die Motivation des einzelnen kann dabei auch norma-
tiv motiviert sein und muss nicht zwingend auf eine Losung des Problems gerichtet
sein, sondern kann auch auf die reine Adressierung des Problems oder Missstandes
zielen.

Anhand der Beispiele wird deutlich, dass einige Gruppen konkrete Vorstellun-
genvon der Gestaltung der gesellschaftlichen Strukturen haben und die bestehende
Ausprigung fiir die Ungerechtigkeit verantwortlich machen. Andere Gruppen hin-
gegen haben abstraktere Ziele, deren Ausgestaltung erst noch erfolgt und durch die
Mitglieder auch unterschiedlich beantwortet werden kann. Bei Shelby wurde deut-
lich, dass hierfir nicht einmal auf einer gemeinsamen Identitit aufgebaut werden
sollte, sondern auf der gemeinsamen Unterdriickung und dem gemeinsamen Ziel,
dem Rassismus entgegenzutreten®® Dies zeigt fiir die Verwendungsform der politi-
schen Solidaritit insgesamt, dass die Motivationen und die damit einhergehenden
Anliegen der partikularen Solidarititsgruppen divers sein kénnen. Bei jeder Grup-
pe gibt es einen Anreiz dafiir, dass sie sich zusammenschlie3t, und etwas, das sie
verindern mochte.

Im Hinblick auf die Ziele der politischen Solidarititsgruppen lisst sich insge-
samt weder eine Garantie geben, dass diese erreicht werden konnen, noch eine,
dass die Gruppen die bestméglichen Ziele ausgewihlt haben, da die Zielfestlegung
in den unterschiedlichen Aushandlungspraxen der Gruppe stattfindet und daher
von konkreten kleinen Zielen (wie sie z.B. in der Arbeiterbewegung zu finden sind,
wenn beispielsweise eine Reduzierung der Wochenarbeitszeit um X Stunden ge-
fordert wird) bis hin zu universellen/komplexen Zielen (z.B. Abschaffung jeglicher
Formen des Rassismus) reichen kann. Der Umgang einer Gruppe mit dem Verfeh-
len der Zielerreichung kann dabei unterschiedlich ausfallen, in Abhingigkeit von
der Zielformulierung. Manche Gruppen lasst eine Nicht-Erreichung des Ziels iiber

! andere Gruppen verindern mit der Zeit

einen lingeren Zeitraum unbeeinflusst,
ihre Ziele leicht oder geben sich ginzlich neue Ziele, wieder andere Gruppen kon-
2 »At times, the group may waver between a group

united by their commitment to a cause [im Sinne der politischen Solidaritit] and a

nen sich aber auch auflésen.

210 Dieser Aspekt wird vor allem fiir den Zusammenschluss von lokalen Gruppen unter einem
gemeinsamen transnationalen Dach relevant.

211 Dies konnte sich am Beispiel des Marxismus aufzeigen lassen: Als das Ausbleiben der Re-
volution zur kritischen Betrachtung der Zieldefinition des Marxismus fithrte, wurden unter-
schiedliche Griinde fiir das Ausbleiben angefiihrt, bis dahin, dass sich einige Untergruppen
mit einer abweichenden Zielvorstellungen bzw. anderen Wegen zum Ziel bildeten. Umfas-
send kann im Rahmen dieser Arbeit nicht auf diesen Themenkomplex eingegangen werden.

212 Scholz 2008, S. 221ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

199


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200

Formen der Solidaritat

group united in social solidarity based on shared experience.« (Scholz 2008, S. 222)

*3 und dem Commitment des

Da die Zugehorigkeit zur Gruppe auf dem Geteilten
Individuums zum Ziel basiert, kann sich das Individuum eigentlich jederzeit von
einer Gruppe l6sen und sich auch einer anderen Gruppe anschliefien. Soziale Zwin-
ge oder die Sicherstellung der Konsistenz der eigenen Identitit konnen allerdings
Griinde dafiir sein, dass sich ein Individuum erschwert von der Gruppe lossagen
kann. Zu den konkreten Auslésern, die zur Bildung von politischen Solidaritits-
gruppen fithren, lisst sich keine vollstindige Liste erstellen. Wilde betrachtet in sei-
nen Ausarbeitungen verschiedene Ausprigungen der sozialen Spaltung, entlang de-
rer er aufzuzeigen versucht, dass sich diesbeziigliche Solidarititsgruppen bilden.
Dies sind u.a. Klasse, Nation, Rasse, Religion und Gender.*** Aufbauend auf diesen
allgemeinen Kategorien versucht er dann aufzuzeigen, wie sich eine globale Solida-
ritit erreichen lassen wiirde.””

Kommen wir nun zu einem kurzen Ausblick auf die transnationale Ebene; die
Griinde fir die solidarischen Handlungen sollten hier entlang der Akteur:innen
differenziert werden. Die Griinde fiir bestehende lokale politische Solidarititsgrup-
pen, sich zu transnationalen zusammenzuschlief3en, bestehen in ihrer gemeinsa-
men Kritik — z.B. gegen den Neoliberalismus oder die Ungleichbehandlung von
Frauen. Inhaltlich konnen verschiedenste Anlisse zur Bildung solcher Netzwerke
fithren. Bedeutend ist dabei, dass sie kontextgebunden sind und sich tibergreifend
auf ein Ziel beziehen. Gerade bei den transnationalen Zusammenschliissen ist
hervorzuheben, dass die Motivation sich auch durch die mediale Berichterstattung
beeinflussen lasst.”

Im Vergleich zur zuvor rekonstruierten eher lokal ausgerichteten politischen
Solidaritit kann es bei transnationalen Zusammenschliissen vorkommen, dass
das Ziel eher abstrakt formuliert ist, da sich durch die gemeinsame Zieldefinition
bzw. die gemeinsame Kritik Aspekte mit lokalem Bezug gegenseitig aufheben. Die
Grundlage fiir das Handeln des Einzelnen bleibt jedoch weiterhin das Commit-
ment, das sich aus einer direkten oder indirekten Betroffenheit speist. Dariiber
hinaus kann sich in Bezug auf nationale Gruppen eine transnationale Unterstiit-
zung fiir die nationale Gruppe und deren lokalen Kampf gegen Unterdriickung etc.
formieren.

Zusammengefasst sind die konkreten inhaltlichen Motive fiir das Entstehen von
politischen Solidarititsgruppen divers und konnen hier nicht abschlief}end aufge-

213 Eine erschopfende Liste von Griinden, die zur Ausbildung einer politischen Solidaritatsgrup-
pe fiihren, kann hier nicht dargelegt werden.

214 Wilde 2013, S.143-189.

215 Aufdiesen Versuch, die politischen Solidaritidtsgruppen auszuweiten und damit eine globale
Solidaritat zu erzielen, werde ich spater noch ausfiihrlicher eingehen.

216 Gould 2014, S.112.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

zihltwerden. Die Gruppen basieren auf etwas Geteiltem (negative Erfahrungen, ge-
meinsames Ziel, gemeinsame Kritik), das inhaltlich angereichert werden muss und
sich iiber die Zeit auch wandeln kann.

3.4.3 Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln

Im Hinblick auf die zu erwartenden Hintergrundinformationen bei den Mitgliedern
einer politischen Solidarititsgruppe ist entscheidend, auf welcher Ebene (lokal, re-
gional, national, international etc.) die Handlungen stattfinden und somit auch, auf
welcher Ebene sich die Akteur:innen an der Gruppe beteiligen. Bei lokalen Solidari-
tatsgruppen kennen sich die Mitglieder meistens personlich; je grofier der potenzi-
elle Teilnehmendenkreis der Solidarititsgruppe wird, desto weniger ist dies der Fall.
Bei internationalen politischen Solidarititsgruppen ist der personliche Kontakt oft-
mals auf einige Individuen beschrinkt. Es besteht aber eine gemeinsame Kenntnis
iiber den Sachstand, z.B. beziiglich der ungerechten Situation, die den Zusammen-
schluss begriindet, und - falls die Vernetzung zwischen lokalen Gruppen erfolgt -
auch ein Bewusstsein davon, dass andere Individuen in einer anderen Lokalitit das
gleiche oder ein dhnliches Problem haben.*”

Wichtig fir die Charakterisierung der politischen Solidarititsgruppe ist, dass
zwischen der Betroffenheit und den Mitgliedern der Gruppe kein kausales Verhilt-
nis besteht: Betroffene miissen nicht Mitglieder der Solidarititsgruppe sein. Die
Frage, ob man selbst betroffen sein muss, um tiberhaupt Mitglied einer politischen
Solidarititsgruppe sein zu konnen, beantwortet Scholz dahingehend, dass auch die
»Privilegierten« bzw. Nicht-Betroffenen Mitglieder der Gruppe sein kénnen, da es
fiir sie elementar ist, dass eine Vielfalt an Erfahrungen anerkannt wird und sich
in den Handlungen der politischen Solidarititsgruppe widerspiegelt.*® Allerdings
gibt es auch andere Verstindnisse zur Beteiligung von Privilegierten: Scholz’ Ver-
stindnis basiert darauf, dass sie von einem Commitment- bzw. Choice-based-epis-

temologischen Modell ausgeht.*”

To be inclusive of individuals who do not suffer injustice or oppression, political
solidarity mustinclude a renunciation of privilege, a recognition of how social and
material structures create or otherwise contribute to systems of oppression, an
active communication across differences, and a loving/caring perception of others
that has the potential to create affective bonds in addition to the solidariy bond.
(Scholz 2008, S.186)

217 Scholz 2008, S. 63f.

218 Scholz 2008, S.186f.

219 Diese differenziert sie von weiteren Modellen, nimlich dem dichotomen marxistischen
Standpunktmodell, einem Fiirsorgemodell und dem dialogischen Modell.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

201


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202

Formen der Solidaritat

Im Zentrum der Gruppe stehen die gemeinsame Vorstellung von einer Zukunft (ge-
meinsames Ziel) und das damit verbundene Commitment zur Gruppe und zu den
solidarischen Handlungen. Die Beziehung zwischen den Individuen kann somit in-
nerhalb einer Gruppe auch unterschiedliche Ausprigungen annehmen. Am Beginn
stehen ein gemeinsames Bewusstsein bzw. die gemeinsame Bewusstwerdung des
Problems und die daraus resultierenden geteilten Vorstellungen von einer besseren
Zukunft, erst dann entwickelt sich eine Kooperation im Sinne von gemeinsamen so-
lidarischen Handlungen. Das Ziel der Solidarititsgruppe dient den Mitgliedern zur
Rechtfertigung ihrer Handlungen und Uberzeugungen. Im Prozess der Aushand-
lung und der Konkretisierung dient es zudem auch immer als vermittelnde Instanz
zwischen den Individuen, da es den gemeinsamen Kern der Gruppe darstellt. Ein
aktives Wissen — verstanden als geteiltes Ziel — kann bei Gruppen der politischen
Solidaritit vorausgesetzt werden.

Auch auf transnationaler Ebene erfordert die Beteiligung eine bewusste Ent-
scheidung und setzt ein bestimmtes Maf3 an bewussten Hintergrundinformatio-
nen voraus. Ein Grund dafiir liegt darin, dass die politischen Solidarititsgruppen
beim Zusammenschluss bzw. beim Anschluss einzelner Gruppen an ein bestehen-
des Netzwerk sich mit der gemeinsamen Kritik und den gemeinsamen Zielen aus-
einandersetzen miissen. Ob und wie die Diskussionen auf nationaler oder lokaler
Ebene im Hinblick auf einen Zusammenschluss bzw. Anschluss gefithrt werden,
hingt von der inneren Struktur der jeweiligen Gruppe ab. Das Commitment der
Individuen bzw. der politischen Solidarititsgruppen zu dem Ziel und die Identifi-
kation mit dem Anlass bleiben weiterhin zentrale Elemente, dies kann sich bei ein-
zelnen Individuen allerdings auch auf ein rudimentires Verstindnis beziehen.**°
Wilde weist auf ein erginzendes Merkmal hin, das nicht nur fir die transnationale
Ebene, sondern ebenso fiir die lokale politische Solidaritit gilt: Eine kritische Bil-
dung der Akteur:innen ist fir ihn wichtig, damit die entsprechenden Missstinde
(Ungerechtigkeiten, Unterdriickung etc.) aufgedeckt, thematisiert und bearbeitet
werden konnen.

An dieser Stelle soll im Kontext der politischen Solidaritit noch auf die Differen-
zierung zwischen bewusster und unbewusster Solidaritit eingegangen werden. Bei
dieser Form der Solidaritit sind die solidarischen Handlungen durch das Commit-
ment zur Gruppe als bewusst einzustufen, aber auch diese Solidaritat hat eine un-
bewusste Komponente, die sich darin manifestiert, dass Akteur:innen Situationen
oder Umstinde, durch die sie benachteiligt oder unterdriickt werden, noch nicht als
solche erkennen, weil ihnen Informationen oder die benétigten kritisch-reflexiven
Fihigkeiten fehlen.”” Die Vermittlung von kritischen Fihigkeiten im Bildungssys-

220 Vgl. starke und schwache Partizipation in politischen Solidaritatsgruppen.
221 Der Stellenwert kritisch-reflexiver Fahigkeiten und wie diese gefordert werden kénnen, kann
beispielhaft bei Boltanski 2006; Celikates 2009 gefunden werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

tem o. 4. kann somit ein wichtiger Bestandteil fiir die Ausiibung von politischer So-
lidaritit sein. Ohne eine solche Grundlage an Fihigkeiten und ohne die Vorstellung,
dass Anderungen méglich sind, kann politische Solidaritit sich nur erschwert bil-
den. Umso bemerkenswerter sind politische Solidarititsgruppen, die in Diktaturen
oder anderen Regimen auftreten — wohl wissend, dass eine soziale, psychische und
physische Bedrohung der Akteur:innen vorliegt.

Fir die politische Solidaritit lisst sich auf beiden Ebenen festhalten, dass sie
eines bewussten Commitments bedarf und sich die Subjekte meist bekannt sind.
Diese Bekanntheit ist auf der lokalen Ebene als eine personliche zu verstehen, wo-
hingegen sie auf der transnationalen Ebene nur iiber das Gemeinsame besteht, das
die einzelnen Subjekte verbindet

3.4.4  Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritat?

Grundsitzlich ist eine Beteiligung an politischen Solidarititsgruppen freiwillig,
da — wie bereits angesprochen — nicht alle Betroffenen Mitglieder der Gruppen sein
miissen und, wenn man Scholz folgt, auch Nicht-Betroffene Mitglieder der Gruppe
sein kénnen.

Die Mitgliedschaft bringt aber, wie auch bei anderen Partikulargruppen,
Verpflichtungen mit sich. Diese beziehen sich z.B. auf die zu erbringenden so-
lidarischen Handlungen, die gerade bei der politischen Solidaritit im Verzicht
bzw. in der Erbringung von Leistungen oder im Inkaufnehmen von méglichen
Beeintrichtigungen besteht. Dies lisst sich am Beispiel der Arbeiterbewegungen
bzw. den Gewerkschaften verdeutlichen: Entgegen Scholz’ auf dem Commitment
basierender Betrachtungsweise bestand in der Arbeiterbewegung im 19. Jahrhun-
dert ein Verstindnis von Solidaritit, das darauf basierte, dass wegen der gleichen
ungerechte Behandlung doch eigentlich alle Arbeiter an den Kimpfen und Streiks
teilnehmen sollten. Die Vorstellung, dass sich auch die Familien der Fabrikbesitzer
an den Streiks beteiligen sollten, war hingegen nicht geldufig. Die Solidaritits-
gruppe zeichnete sich also durch die erlebte Unterdriickung aus, und daraus wurde
die Teilnahme abgeleitet. Am Beispiel der Streikbrecher lisst sich zeigen, mit wel-
cher Intensitit sozialer Zwang auf die einzelnen Individuen ausgeiibt wurde, um
eine Teilnahme sicherzustellen. So wurden z.B. im 19. Jahrhundert in Frankreich
Auswirtige angeworben, die letztlich als (unwissende) Streikbrecher fungierten,
Werkswohnungen wurden gekiindigt etc.””* Die Teilnahme am Streik oder die
Verweigerung der Teilnahme waren jeweils mit unterschiedlichen Kosten fiir das
Individuum verbunden; diese konnten beispielsweise im Verlust des Arbeitsplatzes
bestehen, in der Nicht-Beteiligung an ausgehandelten besseren Bedingungen, in
sozialem Ausschluss, korperlicher oder psychischer Gewalt etc.

222 Eisenberg 2011, S.172ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

203


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Formen der Solidaritat

Da fiir die Gruppen politischer Solidaritit auch durch die hegemonialen Grup-
pen »Kosten« entstehen konnen, hat fiir diese ein gegenseitiges Vertrauen und ei-
ne starke Loyalitit eine besondere Bedeutung. Diese Bedeutung ist auch darauf zu-
riickzufithren, dass die solidarischen Handlungen der einzelnen Gruppen auch im
direkten Konflikt zu den von der hegemonialen Gruppe geduldeten Vorstellungen
und Praktiken stehen kénnen und die Einhaltung bzw. Geheimhaltung von Hand-
lungen wichtig sein kann.**?

Lawrence Wilde stellt in seinem Werk unterschiedliche politische oder institu-
tionelle Reformen und lokale oder globale Aktionen vor, die seiner Meinung nach da-
zu beitragen, Solidaritit auszubauen. Ein Beispiel, auf das er eingeht, sind die Aus-
einandersetzungen zwischen der Polizei und den Demonstrierenden bei den WTO-
Protesten 1999 in Seattle. Diese haben auf der einen Seite dazu gefiihrt, dass sich
der Zusammenbhalt zwischen den beteiligten Gruppierungen verstirkt hat. Auf der
anderen Seite haben die Ausschreitungen auch zu einer starken medialen Thema-
tisierung der Ereignisse gefiihrt, die nicht nur die Gewalt, sondern auch einige der
Inhalte umfasst.”** Die mediale Aufmerksamkeit hat in diesem Fall zu einer brei-
teren Darstellung der Positionen der Demonstrierenden gefithrt, aber bei spite-
ren Protesten, wie bei den G20-Protesten 2017 in Hamburg, galt die mediale Auf-
merksamkeit weniger den Inhalten der Demonstrierenden als einer Verurteilung
der Gewalt. Beide Proteste wurden von einem grofden Polizeiaufgebot begleitet. Die
direkte Erfahrung von Gewalt und das Scheitern der Botschaftsvermittlung an ein
breites Publikum kénnen Risiken sein, die die Demonstrierenden einzugehen bereit
sein miissen. Die ersten Gerichtsverhandlungen nach den G20-Demonstrationen in
Hamburg zeigen, dass zu diesen Risiken immer auch das Risiko empfindlicher ju-
ristischer Strafen kommen kann.**

Fiir die transnationale politische Solidaritit sei an dieser Stelle nur noch ergin-
zend angefiihrt, dass lokale Akteur:innen der politischen Solidaritit sich nicht di-
rekt auf der transnationalen Ebene beteiligen miissen. Die Individuen kénnen ih-
ren Fokus, sofern dies mit der Selbstorganisation der Gruppe iibereinstimmt, auf
den lokalen und/oder den transnationalen Kontext legen, die Beteiligung ist aber in
beiden Fillen grundsitzlich freiwillig. Fiir die nationale politische Solidaritit lisst
sich ebenfalls festhalten, dass diese freiwillig erbracht wird.

223 Der Faktor, dass solidarische Handlungen Kosten verursachen bzw. Opfer erfordern, kann in
anderer Form auch bei den anderen Verwendungsformen der Solidaritit auftreten.

224 Wilde 2013, S. 237ff.

225 https://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g2o-randalierer-zu-gut-drei-jahren-ha
ft-verurteilt-a-1181842.html [letzter Zugriff: 03.01.2018]; https://www.hamburg.de/g20-gip
fel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g2o-gipfel-hamburg/[letzter
Zugriff: 03.01.2018].

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes

Der normative Anspruch der politischen Solidaritit lisst sich entlang der positiven
Verpflichtungen beschreiben, die sich aus der Zugehorigkeit zur Solidarititsgruppe
ergeben. Dies bezieht sich zum einen auf die Qualitit der solidarischen Aktionen
und zum anderen auf die Identifikation der Zielsetzung, die die Ausgangslage und
die Motivation fiir die Solidarititsgruppe bilden.

Der politischen Solidaritit kommt durch ihre Kontextbezogenheit und ihre Aus-
richtung auf einen zukiinftigen besseren Zustand als Ziel eine ethische Komponente
zu. Durch die Identifikation mit den gemeinsamen Zielen und die Kritik am Status
quo beziehen die Mitglieder der Gruppe immer auch eine ethische Position zur Ge-
genwart. Diese milssen sie natiirlich innerhalb der Gruppe aushandeln bzw. bestim-
men. Dies betrifft sowohl die gemeinsame Beschreibung der Gegenwart — also eine
Verstindigung dariiber, »was« passiert und wie dies einzustufen und zu bewerten
ist — als auch die Frage, wie eine wiinschenswerte Zukunft aussehen kénnte. Damit
enthilt die politische Solidaritit in ihren jeweils spezifischen Ausformungen auch
immer Handlungsanweisungen fiir ihre Mitglieder.

Das Commitment der Individuen zur politischen Solidarititsgruppe trigt, wie
bei den anderen Verwendungsformen der Solidaritit auch, zur Identititsbildung
des Individuums bei. Bei der politischen Solidaritit ist dies allerdings in einen be-
wussteren Prozess eingebunden, da das Commitment zur Gruppe und zu den kri-
tisierten oder vertretenen Prinzipien, Werten etc. hier bewusst erfolgt. Wenn sich
das Individuum in der gesamten Ausrichtung seines Lebens dem Ziel der politi-
schen Solidaritatsgruppe verschrieben hat und all seine Lebensentscheidungen an
den Gruppenprinzipien ausrichtet, wird deutlich, welch starken Einfluss die poli-
tische Solidaritit auf die Identititsbildung des Einzelnen haben kann. Dies trifft
natiirlich nicht auf alle Mitglieder der politischen Solidarititsgruppe zu, sondern
einzelne Figuren bzw. Promotoren der Idee.

Aus der politischen Solidaritit ergeben sich je nach Gruppe auch spezifische
moralische Verpflichtungen, die von den Gruppenmitgliedern erbracht bzw. ein-
gehalten werden miissen. Diese entstehen aus dem gemeinsamen Ziel bzw. dem
gemeinsamen Handlungsgrund (Ungerechtigkeiten etc.). Diesen durch die Gruppe
selbst gesetzten Zielen diirfen die Individuen durch das von ihnen freiwillig gegebe-
ne Commitment nicht widersprechen, und sie miissen ihre Aktionen und Handlun-
gen daran ausrichten, um gruppenkonform zu handeln. Wenn eine Gruppe der po-
litischen Solidaritit sich z.B. gegen eine ungerechte Benachteiligung beim Genuss
von offentlichen Giitern wendet, kénnen deren Mitglieder durch ihre Handlungen
nicht andere (Dritte oder Privilegierte) von eben diesem Genuss ausschlief3en, oh-
ne ihren eigenen Zielen zu widersprechen. Selbstverstindlich kann und wird dies
praktisch auftreten, aber eben angesichts dieser Widerspriiche konnen sich weitere
Gruppen der politischen Solidaritit bilden und um Mitglieder werben. Neben den

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

205


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206

Formen der Solidaritat

konkreten Zielen, die eine Gruppe vertritt, ist auch die Konsistenz der Ziele und de-
ren Umsetzung ein Kriterium, das fir das Bestehen der Gruppe relevant ist.

Ein Unterschied der transnationalen zur lokalen politischen Solidaritatist, dass
dem identititsstiftenden Moment eine andere Intensitit zukommt. Bei der lokalen
politischen Solidaritit sind die Betroffenen bzw. alle diejenigen, die sich der Bewe-
gung anschliefien, in einem raumlich engeren Rahmen zusammengefasst und so-
mit auch eher aus ihren Alltagserfahrungen heraus motiviert, sich an der Bewegung
zu beteiligen. Dies ist grundsitzlich auch auf transnationaler Ebene moglich, nach
Wilde soll politische Solidaritit auf transnationaler Ebene aber eine »bedeutungs-
volle Verallgemeinerung hinsichtlich der menschlichen Natur«**, also eine ethische
Tugendlehre zur Grundlage haben, die den Anspriichen der unterschiedlichen loka-
len Gruppen und Individuen gleichermafen geniigt. Fiir eine solche Tugendlehre
schligt er Rationalitit, Mitgefithl, Produktivsein (Productiveness) und Kooperation
als Kernelemente vor, die er als eine Voraussetzung der transnationalen politischen
Solidaritit sieht.””” Dieser Argumentation Wildes fiir eine bedeutungsvolle Verall-
gemeinerung auf transnationaler Ebene kann hier nur insofern gefolgt werden, als
bei einigen transnationalen Zusammenschliissen nationaler Gruppen eine Verallge-
meinerung erfolgt, um das gemeinsame Anliegen zu formulieren. Eine der Verall-
gemeinerung zugrunde liegende Tugendlehre nach Wilde wird hier allerdings nicht
angenommen, da diese je nach Inhalten der einzelnen Solidarititsgruppen nicht
zwingend notwendig scheint. Gould vertritt in ihrer Ausarbeitung zu einer trans-
nationalen Netzwerksolidaritit das Verstindnis, dass eine transnationale Solidari-
tit immer auch ein Element der Kritik beinhaltet in Bezug auf die institutionellen
Strukturen und sozialen Bedingungen. Hier kommt der Solidaritit ein appellativer

und korrigierender Charakter zu.**®

In this way, we can see a role for the norm of inclusiveness, heretofore primar-
ily theorized as pertaining to a political community or to rights of participation
in political discourses or deliberations. Although the transnational solidarity re-
lations theorized here remain particularistic in scope, they can be normatively
open and inclusive in regard to other individuals and associations within a jus-
tice project or movement. Such transnational solidarity relations thus differ from
the older highly exclusionary forms that characterized identity-based solidarity
groups. (Gould 2007, S.159)

Politische Solidaritit ist somit eher als appellativ zu verstehen, da Ziele formuliert
werden, die gemeinsam erreicht werden sollen. Die Gruppe, die sich zusammen-
schliet, versucht dabei oft, ihre Ansichten bzw. Forderungen gegen die hegemo-

226 Wilde 2013, S.106.
227 Wildt 1998 und Wilde 2013, S.118-133.
228 Gould 2007, S.158.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

niale Meinung in den allgemeinen Kanon aufzunehmen. Scholz unterscheidet zwei
Arten von Zielen der politischen Solidaritit: formative (formgebend: Gerechtigkeit
oder Freiheit als Ziel, wenn die Ungerechtigkeit oder Unterdriickung abgebaut wur-
de) und substanzielle (konkrete Ziele wie z.B. das Uberwinden von Fremdenfeind-
lichkeit).”” Wilde hingegen weist darauf hin, dass die Elemente der Kritik an den
strukturellen Bedingungen als appellativ zu verstehen sind, d.h., dass es einer kri-
tischen Aktivitit oder Handlungen in Solidaritit bedarf, um diese Bedingungen zu
verindern. In beiden Fillen erfolgt eine Auseinandersetzung mit den herrschenden
Strukturen. Zwar kann es auch Ausprigungen der politischen Solidaritit geben, die
rein deskriptiv sind, aber diese kann man als eine Vorstufe des appellativen Stadi-
ums sehen, die dann zum Tragen kommt, wenn die strukturellen Bedingungen von
den Akteur:innen noch untersucht und gepriift werden und sich die Kritik erst her-
ausbildet. Politische Solidaritit bleibt damit vorrangig appellativ.

3.4.6 Aktive oder passive Solidaritat

Die politische Solidaritit ist als eine aktive Form der Solidaritit zu verstehen, da
die Individuen sich dieser Form der Solidaritit bewusst sind und auch durch soli-
darische Handlungen und die geteilte Vorstellung von einer besseren Zukunft ge-
meinsam auf dieses Ziel hinarbeiten. Im Gegensatz zu den bisher vorgestellten Ver-
wendungsformen der Solidaritit ist die politische Solidaritit vorrangig durch akti-
ve Handlungen der Individuen und auch durch ein bewusstes und aktives Commit-
ment der Individuen zur Gruppe gekennzeichnet. Die Handlungen miissen dabei
nicht von der Gruppe als geschlossene Entitit, sondern konnen auch durch einzel-
ne Individuen mit »Einzelaktionen« durchgefithrt werden. Auch kénnen sich Ko-
alitionen zwischen verschiedenen Solidarititsgruppen herausbilden. Welche Aus-
formung die Handlungen der politischen Solidaritit annehmen, kann dabei stark
variieren (Demonstrationen, Streiks (Arbeit, Hunger etc.), 6ffentliches Bekennen,
Boykotte, Sabotagen etc.).

Aufgrund dieser Vielfalt versucht Scholz zwei Grade der politischen Solidaritit
zu differenzieren, nimlich eine schwache und eine starke Ausprigung der politi-
schen Solidaritit. Die schwache politische Solidaritit ist der Sympathie nahe und
unterscheidet sich von dieser in erster Linie dadurch, dass die politische Solidari-
tit mit positiven Verpflichtungen verbunden ist. Die positiven Verpflichtungen, die
sich aus der politischen Solidaritit ergeben, reichen von Kooperationen iiber sozia-
len Aktivismus bis hin zu sozialer Kritik. Inhaltlich hat sich das Individuum zu ei-
ner Gruppe bekannt und bringt sich in diese Gruppe ein, aber weniger als andere
(Zuriickhaltung). Ein Beispiel hierfiir sind Individuen, die sich an Gewerkschaften

229 Scholz 2008.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

207


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Formen der Solidaritat

beteiligen, den Mitgliedsbeitrag leisten und maximal an Veranstaltungen teilneh-
men. Bei der starken politischen Solidaritit richtet das Individuum sein gesamtes
Leben in Ubereinstimmung mit den Zielen der solidarischen Gruppe aus (Konsum,
Freizeitgestaltung) bis hin zur vollkommenen Verschreibung seines Lebens dem ge-
meinsamen Ziel.”*° Durch die Anpassung des eigenen Lebens an die Ziele der Grup-
pe kann eine umfassende Transformation des eigenen Lebens stattfinden. Dies tritt
jedoch eher bei der starken als bei der schwachen politischen Solidaritit ein. Beide
Formen setzen jedoch voraus, dass sich das Individuum reflektiert mit der Situati-
on auseinandergesetzt hat, um ein bewusstes Commitment zu der Gruppe haben zu
konnen. »Personal choices are political - they might contribute to unjust practices or
be the benefit of oppression policies, [...]. But solidarity is also more than merely the
personal choices; it is also engaged political activism in concert with many others.«
(Scholz 2008, S. 62)

Wie die lokale politische Solidaritit ist auch ihre Erweiterung auf die transna-
tionale Ebene grundsitzlich als eine aktive Form der Solidaritit zu verstehen, da
sich hier Gruppen zusammenschliefien, welche unter der Einbindung von Individu-
en Handlungen und Aktionen in einem transnationalen Rahmen organisieren und
durchfithren. Diese gemeinsamen Aktionen basieren auf einer geteilten Vorstellung
von einer besseren Zukunft oder auf der gemeinsamen Kritik an bestehenden Situa-
tionen, die iiberwunden werden sollen. Daher besteht auch hier ein Selbsttransfor-
mationspotenzial fur die einzelnen teilnehmenden Individuen, die sich mit einer
unterschiedlichen Intensitit den Zielen und der Beteiligung an den Aktionen ver-
schrieben haben.

3.4.7 Bezug zur Gerechtigkeit

In den bisherigen Unterkapiteln zur politischen Solidaritit wurde schon auf die-
sen Aspekt eingegangen, da er eine besondere Bedeutung fir diese Verwendungs-
formhat. Das Erreichen eines gerechteren Zustandes bzw. der Abbau von Ungerech-
tigkeiten ist haufig ein Ziel der politischen Solidaritit. Politische Solidaritit richtet
sich meistens gegen einen Zustand, eine Situation etc., die von den Mitgliedern als
ungerecht oder unfair eingestuft wird und nach ihrer Meinung geindert werden
sollte. Entscheidend fiir das Aufkommen politischer Solidaritit ist, dass das Pro-
blem menschgemacht ist und nicht z.B. ein physikalisches Gesetz oder dhnliches
betrifft. Anders gesagt muss es fiir Gruppen der politischen Solidaritit einen Adres-
saten geben - also jemanden, den sie als verantwortlich fiir die Ungerechtigkeit, die
Unterdriickung etc. sehen. Die empfundenen Ungerechtigkeiten kénnen somit als
Ausloser fur die politische Solidaritit dienen. Dieser Aspekt wird spiter bei der Be-
trachtung der Verhiltnisse der unterschiedlichen Verwendungsformen der Solida-

230 Scholz 2008, S. 60ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

ritit zueinander noch relevant werden. Die bisher vorgestellten Verwendungsfor-
men bauen immer auf eine vorhandene Gemeinsamkeit (Werte, Normen etc.) zwi-
schen den Individuen auf. Der solidarische Zusammenbhalt der Gruppe kann somit
beim Wegfall dieser Gemeinsamkeit gefihrdet sein (z.B. Integrationsproblematik),
bei der politischen Solidaritit hingegen kann die notwendige Grundlage fiir die Bil-
dung einer Gruppe jederzeit entstehen bzw. von den Individuen erkannt und ge-
nutzt werden. Diese Gruppen konnen sich spontan und auf ein einziges temporires
Ziel gerichtet bilden. Das temporire Ziel lisst eine Ahnlichkeit zwischen den Indi-
viduen entstehen und kann in der Folge auch eine Grundlage fiir andere Formen der
Solidaritit sein — diese allerdings, falls sie bereits bestehen, auch bedrohen.

Participants in political solidarity are not absolved of the obligations of social sol-
idarity merely because they have elected to serve a particular cause. Maintaining
laws and social mores are evidence of our social solidarity, and while political sol-
idarity movements often aim at changing at least some of the laws and customs,
the formative goals of justice and liberations would argue against excluding or
depriving any group of such things as basic civil liberties or human rights. (Scholz
2008, S. 206)

Die Stirke der politischen Solidaritit liegt eben darin, dass sie iiber ein gemeinsa-
mes Ziel Menschen vereinen kann, die aus unterschiedlichen sozialen und gesell-
schaftlichen Kontexten stammen. Das Ziel, das mit der politischen Solidaritit ver-
folgt wird, muss dabei nicht immer Gerechtigkeit sein, kann es aber durchaus. Im
Rahmen der politischen Solidaritit gibt es nach Scholz zudem substanzielle (kon-
! z.B. Freiheit oder das
Beenden von Ungerechtigkeit. Scholz spricht sich dafiir aus, dass politische Solida-
ritat nur auf eine soziale Gerechtigkeit gerichtet sein kann. Sie fiigt als Gegenbei-
spiel Biirger:innen an, die korrupte Politiker:innen 6ffentlich anklagen: Nach ihrem

krete) z.B gerechte Lohne und formative (gestaltende) Ziele,

Verstindnis kann dies kein Akt der politischen Solidaritit sein, da erstens keine ein-
deutig identifizierbaren Opfer vorhanden sind und diese Ungerechtigkeit zweitens

232 Fiir Scholz sind demnach ei-

nicht der sozialen Ungerechtigkeit zuzuordnen ist.
ne eindeutig zuordenbare Betroffenheit und der Bezug zur sozialen Gerechtigkeit
unverzichtbare Kriterien der politischen Solidaritit.

Fir meine Arbeit mochte ich ein breiteres Verstindnis von Gerechtigkeit als
Ziel der politischen Solidaritit vertreten, da gerade auch Fragen der fairen Vertei-
lung, der politischen Strukturen etc. durch politische Solidaritit adressiert werden

konnen sollten. Fiir mich ist die eindeutige Identifizierbarkeit von Betroffenen

231 Scholz 2008, S. 54f.
232 Scholz 2008, S. 202.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

209


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

kein unverzichtbares Kriterium, da es gerade auch strukturelle Ungerechtigkei-
ten sind, die die gesamten Biirger:innen in Bezug auf den nationalen Rahmen
betreffen und hier folglich auch zu adressieren sind. Da auch Scholz die soziale
Gerechtigkeit spiter um Elemente der 6konomischen Gerechtigkeit erweitert, sehe
ich ihre urspriingliche Begrenzung auf die soziale Gerechtigkeit als nicht tragfihig
an und werde dieser Einschrinkung in meinen weiteren Ausarbeitungen nicht
folgen.”® Neben dem Einsatz fiir mehr Gerechtigkeit kénnen sich Gruppen der
politischen Solidaritit gegen Unterdriickung, Diskriminierung, Pflichtverletzung
(Arzt:innen-Patient:innen, Eltern-Kinder etc.), Ausbeutung, Marginalisierung,
Machtlosigkeit oder kulturellen Imperialismus richten. Diese Aufzihlung ist nicht
erschopfend. All diese Komplexe fallen in den Bereich der Gerechtigkeit — allerdings
nicht zwangslaufig in jenen der sozialen Gerechtigkeit.

Mit Blick auf die transnationale Ebene lisst sich sagen, dass die aus den loka-
len und nationalen Gruppierungen entstehenden Netzwerke oder tibergreifenden
Gruppierungen ihr gemeinsames Streben darauf richten, soziale, 6kologische und
dkonomische Gerechtigkeit zu erreichen bzw. die aktuellen Situationen gerechter
zu gestalten. Elemente der Kritik sind dabei fiir die Herausbildung des gemein-
samen abstrakten Ziels zentral.** Diese Netzwerke stellen dabei den Rahmen dar,
in dem die lokalen oder nationalen Bewegungen zusammenkommen. »Therefore,
GJNs represent the ability of different movements to be able to work together with-
out attempting to develop universalistic and centralising solutions that deny the di-
versity of interests and identities that are confronted with neoliberal globalisation
processes.« (Routledge und Cumbers 2016, S. 19) Zwischen den Gruppen wird iiber
die Zeit eine gemeinsame Vorstellung, die mit einer Kritik einhergehen kann, ent-
wickelt, welche die Zusammenarbeit erlaubt. Gerechtigkeit ist somit ein mogliches
Ziel dieser Netzwerke. »This is shown in the emergence of solidarity movements,
where associations or groups attempt to interact in mutually supportive ways to
achieve greater degrees of justice or related goals.« (Gould 2014, S. 114)

Wilde argumentiert in eine dhnliche Richtung: Er rekonstruiert unterschied-
liche Bewegungen, die auf globaler und nationaler Ebene agieren. Diese globalen
Netzwerke sind nach seiner Beschreibung zwar noch ein relativ junges Phinomen,
aber auch frither schon schon davor gab es Vereinigungen, die mit dhnlichen An-
spritchen und Forderungen auf globaler Ebene aufgetreten sind (z.B. die frithere
Arbeiterbewegung). Die heutigen und damaligen Gruppen sind vorrangig mit dem

233 FirScholz kénnen auch Verletzungen der Menschenrechte Grundlage fir politische Solidari-
tat sein. Scholz 2008, S. 206. Da sie an keiner Stelle eine genaue Differenzierung der von ihr
verwendeten Gerechtigkeitsbegriffe vornimmt, sehe ich fiir meine Erweiterung keine Proble-
me.

234 Routledge und Cumbers 2016, S.180 und Gould 2014, S.110f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Ziel und der Forderung aufgetreten, fiir unterschiedlich definierte Akteursgrup-
pen Gerechtigkeit zu erlangen.”®> Gerechtigkeit ist somit das abstrakte Ziel, das
die Gruppen verfolgen und je nach Gruppe mit einem spezifischen Inhalt fiillen.
An das Verstindnis Wildes und Routledges lisst sich die Argumentation Goulds
anftigen, die eine Begriindung fiir den Zusammenhang zwischen einer globalen
Gerechtigkeit und der politischen Solidaritit bietet:

We can say further that when people orassociations stand in solidarity with others
atadistance, they identify with these others in their efforts to overcome oppressi-
onortoeliminate suffering, and they take action to aid these others or stand ready
to do so if called upon. Clearly such identification with the others does not com-
mit us to an account of solidarity as a matter of identity. We are here focusing on
identification with the lived situation of others and with an appreciation of the in-
justices to which they may be subject. The shared values that characterize these
solidarity relationships consist then in a shared commitment to justice, or per-
haps also, in more consequentialist terms, to the elimination of suffering. Note
that this formulation posits a shared commitment and not necessarily a shared
conception of justice. (Gould 2007, S. 156)

Um diesen Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Solidaritit zu begriinden,
setzt sie sich zunichst mit Argumenten gegen eine globale Solidaritit auseinan-
der. Dabei ist anzufithren, dass Solidaritit nach ihrem Verstindnis nicht die ge-
samte Menschheit umfassen kann. Ein Argument gegen eine globale politische So-
lidaritat ist, dass sie deshalb nicht auf die gesamte Menschheit ausgedehnt werden
kann, weil es fiir die stets erfolgende Abgrenzung der Solidarititsgruppen zu ande-
ren Gruppen auflerhalb der Menschheit niemanden gibt, von dem sie sich abgren-
zen konnten. Dementsprechend kann auch keine globale Gerechtigkeit entstehen,
da die Solidaritit als Voraussetzung fehlt. Gould zeigt auf, dass eine politische So-
lidaritdt auf transnationaler Ebene und globale Gerechtigkeit in einigen Aspekten
dennoch méglich sind: Politische Solidarititsgruppen oder Verbindungen zwischen
unterschiedlichen Organisationen kénnen sich global ausrichten. Der Zusammen-
schluss der Gruppen stellt dabei das transnationale Element dar, welches eine globa-
le Gerechtigkeit ermdglicht, wobei sie darauf hinweist, dass die Gruppen zwar dar-
in iibereinstimmen, mehr Gerechtigkeit zu erlangen, dabei aber nicht das gleiche
Konzept der Gerechtigkeit teilen miissen.?*® Wenn sie von Solidaritit als Vorausset-
zung fir Gerechtigkeit spricht, meint sie damit unterschiedliche Aspekte. Erstens:
»[...] justice presupposes solidarity as a motivation for taking seriously the human
rights of others [...]« (Gould 2014, S. 127). Zweitens: Wenn die Menschen sich verbin-
den, kénnen sie erkennen, dass sie in einer miteinander verbundenen Welt leben,

235 Wilde 2013, S. 239-243.
236 Gould 2014, S.126.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

M


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

und dadurch ein Bewusstsein fiir grundlegende geteilte Bediirfnisse und Interessen
entwickeln, die eine globale Gerechtigkeit erstrebenswert machen. »Solidarity can
potentially express freedom along all three of the basic parameters I laid out earlier,
namely, realization of long-term goals, cultivation of relationships, and the develo-
pment of capacities.« (Gould 2014, S. 130) Gerade diese Eigenschaften sind fir sie
tiber bestehende Gesellschaften und Gemeinschaften hinaus erweiterbar.

Neben der Frage, ob tiberhaupt eine politische Solidaritit auf transnationaler
Ebene moglich ist und welches Verhiltnis sie zur Gerechtigkeit einnimmt, kommt
auch diejenige, welche Funktion die Solidaritit erfillt. Zu diesem Punkt méchte ich
auf die Argumentation Busens eingehen:

Unter politischer Solidaritat |asst sich, so hatte ich vorgeschlagen, die 6ffentliche
Unterstiitzung von bzw. ein Position-Beziehen fiir Personen oder Gruppen verste-
hen, deren Anliegen, Probleme, Leidenserfahrungen o. 4. aus der Sicht der solida-
risch Handelnden ein Resultat der existierenden politischen Ordnung darstellen,
das nicht mit Freiheit und Gleichheit als den beiden zentralen dieser Ordnung zu-
grundeliegenden Idealen vereinbarist. Als Voraussetzung fiir ein solches Handeln
gehoren der vorgeschlagenen Konzeption zufolge zu Solidaritat auflerdem eine
grundlegende Sensibilitat fiir die Mitblrgerinnen und Mitbiirger und deren spe-
zifische Lebenssituation im Rahmen des politisch organisierten Zusammenlebens
sowie die Bereitschaft,immer dann auch tatsachlich in der gerade beschriebenen
Form solidarisch zu handeln, [...]. (Busen 2016, S. 207)

Die Funktion der Solidaritit besteht somit darin, sicherzustellen, dass keine kriti-
schen Einspriiche iibersehen werden. Gerechtigkeit wird als eine kollektive Praxis
verstanden, die keine abgeschlossene Konzeption ist, sondern auf geteilten Inter-
pretationen und andauernden Verstindigungsprozessen aufbaut. Das Aushandeln
und Aufrechterhalten des Konsenses tiber die Gerechtigkeit liegt bei den Biirger:in-
nen, wozu fir ihn auch zihlt, dass andere Biirger:innen in ihren Anliegen unter-
stiitzt werden — und genau hierdurch entsteht die Verbindung zwischen Solidaritit
und Gerechtigkeit. Sein Verstindnis von Gerechtigkeit baut dabei auf demjenigen
Rawls’ auf, welches auf einer kollektiven (Re-)Interpretation geteilter Griinde ba-
siert. Fir die Verwirklichung der Gerechtigkeit ist es wichtig, dass die herrschen-
den Interpretationen in allen Aspekten einer kritischen Reflexion ausgesetzt sind
und alle Biirger:innen an dieser mdglichen Reinterpretation als an einer kollekti-
ven Praxis teilhaben kénnen. Dabei geht er davon aus, dass rechtlich-institutionelle
Mafinahmen keinen hinreichenden Schutz fir die Realisierung von Gerechtigkeit
bieten, sondern diese durch die kollektive Praxis erginzt werden muss.*”

Die von Busen definierte Solidaritit ist somit in Ergdnzung zu den rechtlich-in-
stitutionellen Mafinahmen notwendig, um die Gerechtigkeit verwirklichen zu kén-

237 Busen 2016, S. 206.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

nen. Bisher wurde Gerechtigkeit immer als Ziel der Solidaritit verstanden. Busen
erweitert dies um die Perspektive, dass Gerechtigkeit nicht nur ein Ziel in sich sein
kann, sondern sich immer auch auf etwas anderes bezieht, und die Solidaritit darin
besteht, andere bei ihren Forderungen zu unterstiitzen — wobei die Unterstiitzung
auch bei inhaltlichen Differenzen erfolgen sollte, da die grundlegende Gemeinsam-
keit in der Forderung nach der Moglichkeit der Reformulierung bzw. des Gehort-
werdens besteht.

Zusammengefasst lisst sich fir die politische Solidaritit festhalten, dass sie auf
der nationalen und der transnationalen Ebene Solidaritit als Grundlage fiir das ge-
meinsame Erreichen von gerechten Zustinden ansieht.

3.4.8 Raumliche Dimension

Die politische Solidaritit kann zum einen auf den Rahmen des Nationalstaates be-
schrinkt sein, sofern sich ihre Inhalte auf nationale und lokale Belange fokussie-
ren — dies kann z.B. neue, als ungerecht empfundene Gesetzgebungen betreffen.
Sie kann aber auch auf der transnationalen Ebene auftreten, nimlich dann, wenn
sich eigenstindige Gruppen auf transnationaler Ebene bilden oder sich aus natio-
nalen Gruppen, die auch separat weiter bestehen kénnen, transnationale Gruppen
bilden, um gemeinsame iibergreifende Ziele zu verfolgen. Die politische Solidaritit
auf nationaler Ebene beinhaltet auch Gruppen, die die hegemoniale Ordnung des
Nationalstaates herausfordern. Alle anderen Gruppen, die iiber den Nationalstaat
hinausgehen und sich auf transnationaler Ebene verorten lassen, werden bereits als
eine erste Erweiterung der politischen Solidaritit zu einer umfassenden transnatio-
nalen Solidaritit verstanden. Zunichst soll an dieser Differenzierung festgehalten
werden, weil der Nationalstaat in vielen Belangen (Rechte, Umverteilung, Gesetzge-
bung) hinsichtlich der Infragestellung der giiltigen sozialen Ordnung immer noch
zentraler Bezugspunkt fiir die politischen Solidarititsgruppen ist. Hier kann natiir-
lich eingewendet werden, dass dieser ehemals giiltige Bezugsrahmen durch die Be-
deutung der EU und die kulturelle Fluiditit verschwindet. Diese Bewegungen und
Tendenzen werden jedoch in der transnationalen Solidaritit aufgefangen. Esist da-
von auszugehen, dass die politische Solidarititim Rahmen des Nationalstaates wei-
ter an Bedeutung verlieren wird und sich immer mehr transnationale Solidaritats-
gruppen bilden werden, da die Probleme, die sie fokussieren, nicht mehr an den Na-
tionalstaat gebunden sind. Diese Entwicklung stellt einen Wandel dar, dem die Ver-
wendungsformen der Solidaritit unterliegen. Es wird aber auch weiterhin Solidari-
tatsgruppen geben, die sich auf den lokalen oder nationalen Rahmen beziehen — auf
den Letzteren, solange dieser fiir die Menschen in Form von Geschichte, Traditio-
nen etc. noch Bedeutung hat. Dem lokalen Rahmen wird wahrscheinlich immer eine
Bedeutung fiir den Menschen und seine Lebensgestaltung zukommen, sodass auch
immer das Potenzial da sein wird, lokale Solidarititsgruppen zu griinden. Somit

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

wird die hier skizzierte politische Solidaritit auch weiterhin Bedeutung behalten —
und zwar fir den lokalen Bezug der Individuen zueinander in ihren Gruppen. Die-
se werden nicht verschwinden, sondern Netzwerke bilden, die sich zugleich auch
transnational organisieren konnen. Die Instanz im transnationalen Raum bildet da-
bei den Mittler und Verbinder zwischen den unterschiedlichen lokalen Gruppen mit
ahnlicher Zielsetzung.

3.4.9 Grenzen der Solidaritat

Eine grundlegende Beschriankung der politischen Solidaritit liegt darin begriindet,
dass sie sich immer auf einen bestimmten konkreten Zustand beziehen muss, um
ein ausreichendes Commitment bei den Individuen hervorrufen zu kdnnen und ein
gemeinsames Ziel zu definieren. Politische Solidaritit kann somit nicht generell
und vollkommen abstrakt sein; sie muss sich immer auf Situationen oder Prinzi-
pien aus der Lebenswelt beziehen. Dies bedeutet, dass die Situationen, die durch
die politische Solidaritit verindert werden sollen, auch bewusst als kritisch oder
ungerecht eingestuft werden miissen. Dem bewussten oder willentlichen Moment
kommt bei dieser Verwendungsform somit eine besondere Bedeutung zu, denn es
ist anzunehmen, dass es Strukturen und Praktiken gibt, die den Individuen (noch)
nicht vollstindig bewusst/bekannt sind und somit von ihnen auch (noch) nicht kri-
tisiert werden kénnen. Erst dann, wenn sie bewusst bzw. bekannt sind, konnen sich
die Individuen kritisch mit ihnen auseinandersetzen.?**

Nach Scholz kann eine politische Solidaritit nicht vollstindig universal sein, da
sie sich immer gegen etwas (Menschgemachtes) richten muss und daher auch im-
mer gegen eine andere Gruppe. Somit kann eine politische Solidarititsgruppe un-
ter derzeitigen Bedingungen keinen universalen Anspruch geltend machen, da sie
niemals alle Menschen unter sich vereinen kann. Dennoch kénnen auch bei der po-
litischen Solidaritit Universalisierungstendenzen auftreten.

Ein weiterer Aspekt, der bei der Frage nach den Grenzen der politischen Soli-
daritit beriicksichtigt werden sollte, ist die Frage, ob sich auch Privilegierte an der
solidarischen Gruppe beteiligen konnen. Dieser Aspekt wurde bereits im Kontext
der Frage nach den Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarische
Handlungen angesprochen. Nach Scholz’ Lesart sollten die politischen Solidaritits-
gruppen durch die Bedingung des notwenigen Commitments und die damit in Ver-
bindung stehenden positiven Verpflichtungen offen fiir alle sein, die sich beteiligen
mochten — sie riumt aber ein, dass eine Beteiligung der Privilegierten auch kon-
traproduktiv sein kann, da hier neben den Vorteilen einer Inklusion auch Risiken
bestehen.”” Diese Risiken kénnen in einer Uberidentifikation der nicht betroffe-

238 Celikates 2009, S. 245ff.
239 Scholz 2008, S.162.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

nen Individuen mit den betroffenen Individuen bestehen, auflerdem in einer An-
eignung der Thematik und des Diskurses und somit méoglicherweise einer erneuten
Ausgrenzung der Betroffenen. Die Frage nach der Beteiligung von Privilegierten ist
eng mit der Frage nach Gleichheit verbunden, da fiir eine erfolgreiche Einbeziehung
von Privilegierten**° diese alle als ungerecht betrachteten Privilegien aufgeben miis-
sen.”* Einzelne Formen des Privilegiertseins konnen dazu fithren, dass die solidari-
sche Gruppe exklusiv bleibt, da erst durch die direkte Erfahrung Moglichkeiten der
Kritik oder des Verstindnisses freigeschaltet werden. Es ist nicht abzustreiten, dass
die Opfer von Unterdriickung etc. wahrscheinlich eine besonders starke Motivation
haben, sich dem Kampf gegen die Unterdriickung zu stellen, aber spitestens dann,
wenn iiber eine Ausdehnung der politischen Solidaritit nachgedacht wird und die
Gruppe eine grofiere Ausbreitung anstrebt, muss ein anderes, inklusives Verstind-
nis von Mitgliedschaft angewendet werden. Als Grundlage sollten das Commitment
des Individuums und die Aufgabe seiner Privilegien erste Bedingungen fir die Mit-
gliedschaft sein. »But these formerly privileged solidary actors will have to renounce
not just their social privilege but also any epistemological privilege they might have
enjoyed in the dominant culture. Only then will they be able to sustain genuine fel-
low feeling that would allow the experience of oppression others suffer to become
more understandable.« (Scholz 2008, S. 164)

Wie bereits angedeutet, kann auch die Ausgangslage bestehen, dass die Betrof-
fenen selbst die sie umgebende und sie beeinflussenden Situationen noch nicht er-
kannt haben und deshalb nicht in allen Belangen fiir sich selbst sprechen kénnen.
Hier konnten sie auf die Unterstiitzung Dritter zuriickgreifen, gerade jene von Pri-
vilegierten. Ein Vorteil, der durch die Inklusion von Privilegierten entstehen kann,
ist, dass die Betroffenen Zugang zu Machtstrukturen, Ressourcen etc. und deren
Moglichkeiten erhalten kénnen, den sie vorher nicht hatten. Die Einbringung von
vielen Perspektiven hilft dabei, die Ausiitbung von unbewusster Gewalt zu reduzie-
ren, aber bei einer starken Unterstiitzung durch die Privilegierten besteht auch die

240 Scholz unterscheidet verschiedene Arten von Privilegien. Ein Privileg ist grundsatzlich das
Resultat der Unterdriickung anderer; soziale Privilegien betreffen Position bzw. Status im
Verhiltnis zur Unterdriickung; moralisch privilegiert bedeutet, dass nur diejenigen, die die
Unterdriickung direkt erfahren haben, die Agenda fiir die kollektiven Handlungen bzw. die
Positionierung gegen die Unterdriickung setzen konnen, da diese auf direkten Erfahrungen
beruht; epistemologisch Privilegierte sind diejenigen, die durch die Erfahrung der Unterdrii-
ckung ein besonderes Wissen/Verstandnis erlangt haben. Scholz 2008, S. 158ff.

241 Insgesamt untersucht Scholz fiinf verschiedene Verstindnisse von Gleichheit in Bezug auf
die politische Solidaritat (gleiche Verteilung von Rechten und Pflichten, gleiche Beteiligung
in der Zivilgesellschaft, gleiche Verteilung der Ressourcen und Giiter, Gleichheit bei der Ver-
teilung der Verantwortlichkeiten und Gleichheit in der Differenz). Diese klassischen/tradi-
tionellen Konzepte der Gleichheit haben alle eine Bedeutung fiir die politische Solidaritat,
passen aber gleichzeitig alle auch nicht vollumfanglich zur politischen Solidaritat.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

Gefahr, dass die Unterdriickten zu Objekten reduziert und nicht mehr als selbst-
stindig und bewusst agierende Individuen wahrgenommen werden.

Diese Grenzen sind in ihren Grundziigen auch fir die transnationale Ebene giil-
tig. Insbesondere die Frage nach der Einbindung von Privilegierten in die solida-
rischen Praxen ist weiterhin bedeutsam, falls sie nicht durch den breiteren Teil-
nehmendenkreis und die unterschiedlichen zusammengefiihrten lokalen Gruppie-
rungen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden, konkreten Ausrichtun-
gen etc. sogar noch dringender wird und auch mehr Konfliktpotenzial bietet. Auch
die Frage, ob und bis zu welchem Grad Dritte bzw. Privilegierte die Betroffenen auf
Missstinde aufmerksam machen und ihnen somit dabei helfen kénnen, diese zu
erkennen und ihnen zu begegnen, wird auf transnationaler Ebene durch die Aus-
dehnung und die Vielfalt der Beteiligten noch verschirft.

3.4.10 Transformationspotenzial

Im Unterschied zu den bisher rekonstruierten Verwendungsformen der Solidaritit
istdie politische Solidaritit ausschliefllich auf die Zukunft gerichtet, bei einer (kriti-
schen) Auseinandersetzung mit dem Bestehenden, indem das gemeinsame Ziel, das
aktive und bewusste Commitment der Individuen und die gemeinsamen Handlun-
gen den Kern der Verwendungsform ausmachen. Die Praxen, die dieser Verwen-
dungsform zugeordnet werden kénnen, sind darauf ausgerichtet, diesen zukiinf-
tigen Zustand zu erreichen. Dazu gehort, dass die Gruppenmitglieder an der ge-
genwirtigen Situation einen Mangel identifiziert haben — einen ungerechten, so-
zial kritisierbaren Zustand -, gegen den sie sich gemeinsam wenden wollen. Aus-
formungen der politischen Solidaritit kénnen somit ein Moment der Sozialkritik
enthalten, die sich gegen die gegenwirtigen Bedingungen des Systems, der Nation,
der Umverteilung etc. richtet.

Auch auf transnationaler Ebene ist die politische Solidaritit auf die Zukunft und
die Verwirklichung einer gemeinsamen Idee bzw. eines gemeinsamen Ziels gerich-
tet. Dazu ist eine Betrachtung der Gegenwart und der Vergangenheit notwendig, da
diese den Anlass bzw. das zu Verindernde enthalten. Routledge weist aber darauf
hin, dass es einige Netzwerke gibt, die ihre Vorstellung bereits im Heute umzuset-
zen bzw. zu erproben versuchen. Dies kann einerseits als ein Element einer konti-
nuierlichen Transformation im Hier und Jetzt verstanden werden, andererseits aber
auch als ein kontinuierlicher Weg, um eine Antwort darauf zu finden, wie die ge-
meinsame Zukunft zu gestalten ist.

Gerade die im Rahmen der politischen Solidaritit stattfindenden Aushandlun-
gen {iber Formen, Inhalte und Strukturen von Regierungen konnen eine Auswir-
kung tiber den Bereich der politischen Solidaritit hinaus im Sinne der instrumen-
tellen Solidaritit haben. Ein Beispiel dafiir ist, dass — wie bei der instrumentellen
Solidaritit — auf europiischer Ebene ein europiisches Volk fehlt, das sich als ein

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Gemeinsames versteht. Durch die Aktivititen und Forderungen der politischen Sol-
idarititsgruppen auf europdischer Ebene konnte sich ein Bewusstsein der Gruppe
formen, das tiber die Zeit ein Selbstverstindnis als europiisches Volk hervorbringt.
»Participation in dialogues and negotiations over how and by whom power is exer-
cised over us constitutes our identities as »citizens« and generates bonds of solidar-
ity and a sense of belonging to the political association (the »people«) that comes into
being and is sustained by this (game-like) activity.« (Tully 2008, S. 146)

Die gemeinsame aktive Praktik des Aushandelns und der Kritik kann zur Eta-
blierung des bisher fehlenden europiischen Volkes fithren - dazu ist aber eine
entsprechende Verinderung des europiischen Regierens im Sinne solidarischer
Handlungen der politischen Solidaritit iiber den nationalen Kontext hinaus not-
wendig. Die soziale Praxis des Aushandelns, die durch die Solidarititsgruppen
erfolgt, hat somit auch Auswirkungen auf die wissenschaftliche Beschreibung der
Verwendungsform.

Das Transformationspotenzial der politischen Solidaritit lisst sich somit als
Anstof§ fiir Verinderungen und Anpassungen in der sozialintegrativen und der
instrumentellen Solidaritit beschrieben werden.

3.4.11 Zusammenfassung

Die politische Solidaritit tritt auf nationaler und transnationaler Ebene auf. Sub-
jekt der politischen Solidaritit sind auf der nationalen Ebene Individuen, die sich in
Gruppen organisieren, oder die Gruppen selbst. Auf der transnationalen Ebene sind
Partikulargruppen die Subjekte der politischen Solidaritit. Diese Partikulargrup-
pen setzen sich meist aus unterschiedlichen Gruppen der nationalen Ebene zusam-
men. Die Motive fiir Handlungen der politischen Solidaritit sind auf beiden Ebenen
die Umsetzung von gemeinsamen Zielen, die Behebung von Ungerechtigkeit etc.
Bei der politischen Solidaritit miissen die Subjekte iiber bewusste Hintergrundinfor-
mationen verfiigen. Diese Hintergrundinformationen bezieht sich auf eine bewusste
Kenntnis der geteilten Ziele und Vorstellungen sowie ein daraus entstehendes Com-
mitment. Ein direkter (nicht zwingend persénlicher) Kontakt des Subjekts zur Par-
tikulargruppe oder zu anderen Subjekten der Gruppe ist vorauszusetzen. Die politi-
sche Solidaritit ist generell freiwillig. Sofern ein Individuum einer Partikulargruppe
zugehorig ist, entstehen durch die Gruppenmitglieder und die Gruppenstrukturen
allerdings soziale Verpflichtungen und ein sozialer Zwang. Die politische Solidari-
tit und ihre Handlungen sind aktiv: Die Subjekte arbeiten auf ein gemeinsames Ziel
oder eine gemeinsame Vorstellung hin. Der normative Anspruch der politischen Soli-
daritat ist appellativ und besteht darin, dass normative gesellschaftliche Verpflich-
tungen die gemeinsame Zukunft betreffend durch die Gruppe fiir die Gruppe ent-
stehen und von ihr in die Gesellschaft zu tragen versucht werden. Durch die Aus-
richtung auf eine gemeinsame (bessere) Zukunft kommt der politischen Solidaritit

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

27


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

eine ethische Komponente zu. Bei der politischen Solidaritat tritt Gerechtigkeit als
ein Ziel auf. Die Grenzen der politischen Solidaritit bestehen darin, dass sie exklu-
siv, konkret und damit nicht universell ist. Gesellschaftliche Strukturen, Ungleich-
heiten und bestehende Privilegien kénnen zu unterschiedlichen Méglichkeiten der
Beteiligung von Subjekten an politischen Solidarititsgruppen fithren. Das Transfor-
mationspotenzial besteht auf nationaler Ebene im Schaffen einer gemeinsamen Vor-
stellung von der Zukunft. Dies kann eine Kritik am Bestehenden beinhalten. Auf
der transnationalen Ebene steht eine erste Realisierung eines gemeinsamen Ziels
im Heute im Vordergrund.

3.5 Universale Solidaritat

Spendenaufrufe

Hilfsaufrufe oder Spendenaufrufe kdnnen als klassische Beispiele fiir die universa-
le Solidaritat verstanden werden. Dabei wird eine Vorstellung von einem guten oder
menschenwiirdigen Leben zugrunde gelegt und auf den Mangel daran bei bestimm-
ten Bevolkerungsgruppen verwiesen. Bei Naturkatastrophensind Bevolkerungsgrup-
pen unverschuldet in eine fiir sie bedrohliche Situation geraten, und um zum nor-
malen Lebensstandard zurlickkehren zu kénnen bzw. einen Zeitraum des Mangels
zu Uberbriicken, werden Spenden von anderen gesammelt (Rotes Kreuz). Ein ande-
res Beispiel sind Spendenaufrufe fiir strukturelle Defizite, z.B. Kinder-Bildungspaten-
schaften (UNICEF).

Diese universale Verwendungsform der Solidaritit bezieht sich auf ein soziales und
wesensmaf3iges Band zwischen allen Menschen und kann in einem Zusammenhang
mit der sozialintegrativen Solidaritit gesehen werden. Wihrend sich die sozialin-
tegrative Solidaritit auf geteilte Werte, geteilte Kultur etc. einer Gemeinschaft oder
Gesellschaft bezieht und dort zwischen den Individuen ein soziales Band konstitu-
iert, das den Zusammenbhalt sicherstellt, ist die universale Solidaritit der Versuch,

242 Um dieses Verhiltnis der beiden

die sozialintegrative Solidaritit zu erweitern.
Verwendungsformen zu erfassen, lohnt es sich, einen Blick auf die von Bayertz und
Durkheim nachgezeichnete Verwendung des Begriffs zu werfen.

Je weiter man in der Geschichte zuriickgeht, desto mehr finden sich Verpflich-
tungen des Einzelnen, vor allem gegeniiber seiner Familie bzw. in blutsverwandt-

schaftlichen Verhiltnissen. Deshalb wird Solidaritit lange als gleichbedeutend

242 Damitist allerdings ein weiter gefasstes Konzept gemeint, das nicht zwingend einen direk-
ten Bezug zur sozialintegrativen Solidaritat aufweist und keine unmittelbare konzeptionelle
Erweiterung der bestehenden Konzepte darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

mit Briiderlichkeit verstanden.”* Mit der Zeit bildeten sich aber Gemeinschaften
heraus, die iiber die Sippe hinausgehen. Damit muss die Grenze derer, um die sich
der Einzelne kiitmmert und denen gegeniiber er verpflichtet ist, erweitert werden
- und diese gegenseitigen Verpflichtungen miissen auf einer neuen Begriindung
aufbauen, statt auf der direkten Verwandtschaft. Die stoische Philosophie hat
einen entscheidenden Beitrag dazu geleistet, die Grenzen der Moral iitber die enge
Gemeinschaft hinauszuheben. Das Christentum greift die Idee einer alle Menschen
umfassenden Gemeinschaft auf (Kinder Gottes) und proklamiert so einen ethischen
Universalismus, der alle Menschen in einer Gemeinschaft zusammenfasst.*** Aber
nicht nur das Christentum geht von einem wesensmifigen Band zwischen den
Menschen aus, das als Gemeinsambkeit fiir eine universale Solidaritit genutzt wer-
den kann. Der Utilitarismus basiert auf der Annahme, dass alle Menschen eine
grofle Gemeinschaft bilden, wobei er nicht auf eine theologische Begriindung
zuriickgreift, sondern eine natiirliche gefithlsmifige Grundlage annimmt. Hart-
mann geht bei seiner Differenzierung der Solidarititsformen auf die Solidaritit
der Nichstenliebe ein. Dieser Form basiert auf einer fiktiven Gemeinschaft der
Menschen als Grundlage fiir die Solidaritit. Eben diese Versuche, die ansonsten
exklusive Solidaritit — durchaus mit unterschiedlichen Begriindungen — auf die
gesamte Menschheit auszudehnen, sind das besondere Charakteristikum der
universalen Solidaritit.”*

Damit geht einher, dass einige Merkmale, welche die Solidaritit bisher in allen
Verwendungsformen kennzeichneten, hier nicht mehr auftreten. Eines davon ist,
wie schon erwihnt, die Exklusivitit. Dies meint: Bisher sind Solidarititsgruppen
immer auf eine begrenzte und iiberschaubare Anzahlvon Mitgliedern bezogen, und
im Falle der politischen und transnationalen Solidaritit sind diese zudem auch ant-
agonistisch gepragt. Bei der universalen Solidaritit hingegen kénnen diese beiden
Momente nicht mehr auftreten, da fir diese Solidaritit alle Menschen Mitglieder
sind — und zwar durch ihr reines Menschsein. Dies fithrt zu einem zweiten Aspekt:
Die politische und transnationale Solidaritit sind durch das bewusste Commitment
der Individuen zu der Gruppe gekennzeichnet. Auch dies trifft auf die universale So-
lidaritdt nicht zu, da per definitionem alle Menschen Teil dieser Solidarititsgruppe
sind. Allerdings bedeutet das nicht, dass dies allen Individuen auch bewusst wi-
re und sie ihr Handeln daran ausrichten kénnten. Hier konnte ein dhnliches Mo-
ment wie bei der sozialintegrativen Solidaritit zum Tragen kommen: Die Indivi-
duen konnen solidarisch handeln, ohne sich dessen bewusst zu sein, wenn sie die

243 Bayertz1998a, S.11-51.

244 Bayertz 1998a, S.15f. Die Geschichte des Christentums zeigt jedoch, dass die gelebte Pra-
xis von verschiedenen Ausgrenzungen und Ausschliissen (Angehorige anderer Glaubensge-
meinschaften, Nicht-Claubige, sexuelle Minderheiten etc.) gepragt ist.

245 Bayertz1998a, S. 20.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

219


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Formen der Solidaritat

Handlungsnormen verinnerlicht haben. Ihre Teilnahme an der Solidarititsgruppe
kann ihnen allerdings auch bewusst sein, und sie kénnen ihr Handeln auch bewusst
an den Handlungsanforderungen ausrichten.

Die solidarische Verbundenheit aller Menschen miteinander wird oft mit einer
Kritik an dieser Solidarititsform verbunden, wenn die Solidaritit mit den vergan-
genen und gegenwirtigen historischen Ereignissen zusammengebracht wird. Ein
Einwand gegen eine die Menschheit umfassende Solidaritit ist fiir Bayertz, dass die
zwischenmenschlichen Beziehungen nicht nur durch Sympathie, sondern ebenso
sehr durch Konflikte geprigt sind.**® Diesem Einwand kann damit begegnet wer-
den, dass die universale Solidaritit nicht als etwas Realistisches charakterisiert ist,
sondern als eine Wesensbestimmung des Menschen: Die Solidaritit wird hierdurch

*7 und ist dann die Grundlage fiir alle

in den Raum des Metaphysischen verlagert
moralischen und ethischen Beziehungen zwischen den Menschen. Die wesens-
mifige Verbundenheit zwischen den Menschen ist das Gemeinsame, auf das sich
Griinde, Rechtfertigungen etc. der Menschen beziehen konnen. Dies kann im Rah-
men der eigenen Identititsbildung bedeutsam sein, aber auch bei der Abwigung
von unterschiedlichen Positionen. Es kann argumentiert werden, dass die Men-
schen einen gemeinsamen Kern haben, der ihr Wesen prigt. Auf dieser Grundlage
beginnt dann die Begriindung der Solidaritit. Autoren wie Rorty hingegen lehnen
gerade dieses Gemeinsame, das menschliche Wesen Pragende ab. Dennoch spricht
Rorty dem Menschen die Fihigkeit zu, iiber Unterschiede hinwegzusehen.

Handlungen der universalen Solidaritit unterscheiden sich insofern von den
bisher dargelegten solidarischen Handlungen als sie nicht fiir die eigene »Gruppe«
erbracht werden, sondern sich unterschiedslos auf alle Menschen beziehen kénnen
und es nicht relevant ist, zu welcher Partikulargruppe jemand gehért. Der Einsatz
fiir die Wahrung der Menschenrechte kann hier als ein Beispiel gesehen werden.
Die Handlungen, die Einzelne in diesem Rahmen erbringen konnen, kénnen sehr
unterschiedlich sein: Sie kénnen einer Hilfsorganisation beitreten oder eine solche
griinden; sie konnen versuchen, die Wahrung der Menschenrechte politisch zu stir-
ken etc.

Dass Solidaritit eine spezifisch menschliche Fihigkeit ist, stand bei den ande-
ren Formen der Solidaritit bisher nicht im Vordergrund. Da bei der universalen So-
lidaritit aber argumentativ beantwortet werden muss, wie eine Ausweitung auf die
gesamte Menschheit moglich ist, wird sie hier — wie auch von Rorty — als spezifisch
menschliche Fihigkeit verstanden.?*® Die Fihigkeit zur Solidaritit basiert demnach
darauf, dass wir andere als uns zugehorig zu erkennen, obwohl sie sich von uns

246 Bayertz1998a,S.19.
247 Bayertz1998a, S.19.
248 Rorty 1992, S. 310.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

unterscheiden. Durch die dennoch wahrgenommene Zusammengehorigkeit kon-
nen mit der Zeit einige der Unterschiede iiberwunden werden. Fiir Rorty haben die
Menschen die Gemeinsamkeit, dass sie Demiitigung und Schmerz empfinden kén-
nen. Die gemeinsame Leidensfihigkeit wendet sich bei ihm in den Versuch einer ge-
meinsamen Uberwindung bzw. Minimierung von Leid und Demiitigung als norma-
tives Ziel. Dazu missen die leidvollen und demiitigenden Praktiken der Menschen
erkannt und itberwunden werden. Dies verdeutlicht er anhand der Figur der libera-
len Ironikerin, die im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch niher vorgestellt werden
wird.

Dean hingegen hat das Ziel, eine reflexive Solidaritit zu entwickeln, die eine
Briicke bildet zwischen einer auf Identititen basierenden und einer universalen So-
lidaritat. Dafiir widmet sie sich der Diskussion zwischen Identity Politics und Uni-
versalitit.”* Ausgangspunkt ihrer Entwicklung einer reflexiven Solidaritit ist eine
Analyse der existierenden Solidarititsverstindnisse, die sie differenziert in »affec-
tional solidarity« und »conventional solidarity«.”*° Beide Solidarititen haben nach
ihrer Argumentation eine Begrenzung, die nicht iiberschritten werden und somit
auch nicht zu einer universalen Solidaritat erweitert werden kann.

3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidaritat

Die Akteur:innen der universalen Solidaritit sind grundsitzlich alle Menschen.**
Im theologischen Diskurs lisst sich dies mit Scheler insofern prazisieren als sein
Konzept nicht nur jedes Individuum als Akteur kennzeichnet, sondern er sich
auch auf die Gesellschaft als eine Gesamtperson bezieht, da in der alt-christlichen
Gesellschaft die Gesellschaft und die Person gleichurspriinglich sind.**> Damit be-

249 Dean1996,S.3.

250 Als affectional solidarity fasst sie eine Solidaritat, die auf Gefiihlen und Werten basiert und
einen direkten Kontakt zwischen den menschlichen Akteur:innen benétigt. Motivation zu
dieser Solidaritatist es, dass das Selbstinteresse zugunsten des anderen zuriickgestellt wird.
Die conventional solidarity ist fiir sie Solidaritat, die auf gemeinsamen Interessen der Ak-
teur:innen beruht. Die gemeinschaftlichen Interessen tibertreffen dabei die individuellen
und beinhalten Werte, die von Gemeinschaftsmitgliedern nicht ohne Sanktionen vernach-
lassigt werden konnen. Dean 1996, S. 16ff.

251  Baum weistin seinem Artikel darauf hin, dass die Kirche nichtimmer solidarisch mit den Un-
terdriickten und den Armen gewesen ist, sondern erst insbesondere in den letzten Jahrzehn-
ten eine Ausweitung des Verstandnisses stattgefunden hat. Dies belegt er unter anderem an
einem Beispiel: Das erste fand in den 1960er Jahren statt als der Vatican Council sich mit der
Schuldfrage nach dem Zweiten Weltkrieg auseinandersetzte. Das Ergebnis war, dass die Kir-
che sich durch einen selbstkritischen Akt auch anderen Glaubensrichtungen 6ffnete und ein
neues Verstandnis von Solidaritit entwickelte. Vor diesem Ereignis war die Solidaritat der
Kirche nur auf die eigenen Glaubensmitglieder beschrankt. Baum 2006, S.13.

252 Bayertz1998a, S.17f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Formen der Solidaritat

zieht er sich auf die Einheit selbststindiger, geistiger, individueller Einzelpersonen
in einer selbststindigen, geistigen und individuellen Gesamtperson. Doch auch
ohne den Riickbezug auf das Alt-Christentum kénnen bei dieser Verwendungsform
Gesellschaften, Gemeinschaften, Institutionen etc. als Akteur:innen der Solidaritit
auftreten, da auch Untergruppierungen im Namen der universalen Solidaritit
der Menschheit agieren kénnen. Anders als z.B. bei der politischen Solidaritat
miissen sich die Mitglieder der universalen Solidaritit nicht bewusst zu dieser
Verwendungsform bekennen. Das handelnde Subjekt der universalen Solidaritit
lasst sich dadurch charakterisieren, dass es von partikularen Motiven absieht, da
die »eigene Partikulargruppe« nicht an erster Stelle steht, sondern alle Menschen
gleichermafien. Es kann dabei alleine oder in einer Gruppe aktiv auftreten. Rorty
entwirft die Figur der liberalen Ironikerin, die fir ihn stellvertretend als solidarisch
Handelnde aktiv auftritt und sich nach seinem Verstindnis durch die Fihigkeit
zum solidarischen Handeln auszeichnet. Dieses Handeln vollzieht sich in einer
grundsitzlichen Offenheit und einem Verstindnis der Unabgeschlossenheit.

3.5.2 Motivation und Griinde fiir solidarisches Handeln

Die Griinde fiir eine universale Solidaritit lassen sich in zwei Varianten trennen: ei-
nerseits unter Beriicksichtigung einer theologischen Position und andererseits in
einer humanzentrierten Perspektive. Die theologische Position basiert darauf, dass
die Gemeinsamkeit, die zwischen den Menschen besteht und auf deren Grundlage
sie sich zueinander solidarisch verhalten sollen, die gemeinsame Gotteskindschaft
ist. Durch den gemeinsamen Ursprung und die gottlichen Gesetze besteht zwischen
den Menschen erstens eine ausreichende Gemeinsamkeit und zweitens eine Moti-
vation, die gottlichen Gesetze zu befolgen, deren Einhaltung zu wahren etc. Zwi-
schen den Menschen muss nach Scheler dabei keine direkte Beziehung bestehen,
da die universale Solidaritit nicht aus konkreten sozialen Beziehungen abgeleitet,
sondern metaphysisch begriindet wird (z.B. als Schicksalsgemeinschaft durch die
Erbsiinde).

Ansitze, die einen universalen Anspruch der Solidaritit proklamieren und nicht
einer theologischen Argumentation folgen, kénnen auf unterschiedlichen Kernele-
menten aufbauen, die dann fiir die Menschen insgesamt die Griinde fiir ein soli-
darisches Handeln darstellen. Leroux zielt z.B. auf eine universale Inklusion der
Menschen durch friedliche Mittel: »Leroux conceives solidarity as the humanistic
alternative to the shortcomings of the Christian virtue of charity, so that rather than
helping others out of duty to God, people need to express the love of God through em-
bracing their fellow human beings in mutually supportive relations.« (Wilde 2013,
S. 21) Die von ihm abgeleiteten moralischen Verpflichtungen finden bei ihm ihren
Ausgangspunkt in der Ungleichheit zwischen den Menschen beziiglich des Wohl-
standes. Das Interesse an einer gerechten Verteilung von Wohlstand kann fiir ihn

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

ein verbindendes Element zwischen den Menschen sein und kommt beispielsweise
in den Arbeiterbewegungen zum Ausdruck.

Ein anderer Ansatz™* besteht darin, Solidaritit als Gemeinschaftsgefithl zu ver-
stehen und sie nicht auf metaphysische Begriindungen oder Rechtfertigungen auf-
zubauen. Rorty wendet sich gegen eine Argumentation, die auf einer universalen
menschlichen Natur oder einem gemeinsamen Kern der Menschen basiert. Dem-
entsprechend ist sein Konzept mit einer universalen Argumentation eigentlich un-
vereinbar. Dennoch zeigt er, dass die Emporung iiber Grausamkeit mit einem Ver-
standnis fir die Kontingenz des Selbstseins und der Geschichte verbunden sein und
dies dann doch zu mehr und inklusiverer Solidaritit fithren kann: »Aus meiner Posi-
tion folgt, dass Solidarititsgefiihle davon abhingen, welche Ahnlichkeiten und Un-
dhnlichkeiten uns besonders auffallen, und dass der Grad der Auffilligkeiten wie-
derum davon abhingt, was vom Scheinwerferkegel eines historisch kontingenten
abschlieflenden Vokabulars erfasst wird.« (Rorty 1992, S. 309) Um somit Grausam-
keit zu reduzieren, miissen die Menschen versuchen, in ihr Wir-Verstindnis auch
solche Menschen aufzunehmen, die bisher immer in der dritten Person distanziert
als »sie« betrachtet wurden, und somit ihr bestehendes Vokabular zu hinterfragen
und zu erweitern.

Die Betrachtungsweise, die ich hier vorstelle, besagt, dass es tatsachlich etwas wie
moralischen Fortschritt gibt und dass dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf
mehr Solidaritit geht. Aber diese Solidaritét soll man sich nicht als Wiedererken-
nen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Menschen, vorstel-
len. Sie ist zu denken als die Fahigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionel-
le Unterschiede [..] vernachlissigbar sind im Vergleich zu den Ahnlichkeiten im
Hinblick auf Schmerz und Demiitigung — es ist die Fahigkeit, auch Menschen, die
himmelweitverschieden von unssind, doch zu»uns«zuzihlen. (Rorty1992,S. 310)

Die Idee der menschlichen Solidaritit leistet somit einen grofien Beitrag zur Ge-
genwart und hat hier eine grofe Bedeutung. Die Griinde fiir universale Solidaritit
liegen dabei darin, Demiitigung und Grausambkeit fir die ganze Menschheit zu ver-
meiden. Dies kann nur dann erfolgen, wenn das eigene Verstindnis von der eigenen
Gruppe weitere Menschen mit einschlief3t und andere durch das Handeln der Grup-
pe keine Grausamkeit mehr erfahren. Bei der sozialintegrativen Solidaritit wurde
bereits mit Derpmann erwihnt, dass das parteiliche solidarische Handeln fiir die
eigene Gruppe nicht gleichgesetzt werden darf mit einer Schidigung von anderen.

253 Fur den humanzentrierten Ansatz einer universalen Solidaritat soll hier auf Rorty eingegan-
gen werden, dessen Ansatz zwar insgesamt nicht als universale Solidaritat zu charakterisie-
ren ist, aber ein zentrales Argument fiir eine solche beinhaltet.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

223


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Formen der Solidaritat

3.5.3 Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln

Im Hinblick auf diesen Unterpunkt ist bei der universalen Solidaritit eine grofRe
Ubereinstimmung mit der sozialintegrativen Solidaritit zu vermerken. Der bereits
diskutierte Unterschied der Solidaritit als zweite Natur tritt auch bei der universa-
len Solidaritit zutage: Entweder die Solidaritit ist dem Individuum bewusst, dann
liegen auch Kenntnisse iiber die spezifischen Situationen vor. Oder das Individuum
verhilt sich solidarisch, obgleich es sich der Solidaritit nicht bewusst ist. Dies wiir-
de z.B. bedeuten, dass zwischen den Menschen eine grundsitzliche Empathie auf
Gefiihlsbasis existiert, die das Individuum davon abhilt, gewisse Handlungen ge-
geniiber anderen auszufiihren. Dies kann eine bewusste Entscheidung gegen eine
solche Handlung sein oder aber auch eine unbewusste.

Wenn jedoch die humanzentrierte Position eingenommen wird und die Mo-
mente betrachtet werden, in denen sich die Solidaritit schrittweise von verschiede-
nen Positionen aus auf mehr und mehr Menschen ausdehnt, dann ist in Bezug auf
diesen Prozess von vorhandenen bewussten Hintergrundinformationen und einer
umfangreichen Kenntnis tiber die Situationen auszugehen, da hier immer eine
(kritische) Auseinandersetzung und Neudefinition der sozialen Gegenwart vorge-
nommen wird. Auf eine stetige Ausweitung der Solidaritit bis zu einer universalen
Solidaritit zielt auch Dean mit ihrer »Reflective Solidarity« ab: Die Ausgangssitua-
tion fiir diese Solidaritit entsteht durch einen Dissens zwischen den Akteur:innen
im Hinblick auf das Verstindnis des Wir-Begriffs. Dean bezieht sich in der Ausar-
beitung auf Mead und Habermas, um die Einnahme der Perspektive eines Dritten
und die Sprechbedingungen der Diskursethik zur Erzielung eines Konsenses in ihr
Konzept zu integrieren. »Reflective solidarity conceives the ties connecting us as
communicative and open. This openness creates a space for accountability, enabling
us to grasp the ways this notion of solidarity no longer blocks us from difference, but
instead provides a bridge between identity and universality.« (Dean 1996, S. 30) Der
in Anlehnung an Mead entworfene hypothetische situativ verortete Dritte stellt in
ihrem Konzept das zentrale Element dar, das eine Erweiterung der Solidaritat auf
andere erlaubt. Dabei nimmt der/die Akteur:in — dhnlich wie bei der Sympathie -
die Position eines anderen ein, um dessen Argumente, Positionen und Ansichten
in den Diskurs einzubringen.*** Somit werden auch bei dieser Solidaritit bewusste
Hintergrundinformationen angenommen, die jedoch ein hypothetisch bleiben und
nicht zwingend verifiziert werden.

254 Dabei muss fiir Dean angefiigt werden, dass es bei ihrer Solidaritdt darum geht, die Margi-
nalisierten und insbesondere die Perspektive der Nicht-Mdnner einzubeziehen. Dean 1996,
S.171.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritat?

Die Frage nach dem verpflichtenden Charakter der universalen Solidaritit lisst sich
dahingehend beantworten dass im Falle der theologischen Begriindung eine mo-
ralische Verpflichtung vorliegt, sich diese jedoch nicht notwendigerweise juristisch
abgebildet hat. Dennoch kénnen einzelne Momente auch Eingang in Gesetze gefun-
den haben. Wie schon bei der sozialintegrativen Solidaritit ist hier jedoch auch der
soziale Zwang bzw. die normenkonforme Handlungserwartung an die Individuen
durch die anderen nicht zu vernachlissigen.

Bei einer humanistischen Argumentation muss differenziert werden, ob — wie
bei Rorty — von keiner menschlichen Natur als Grundlage ausgegangen wird oder
nicht. Bei Rortys Argumentation kann nicht von einer moralischen Verpflichtung
gesprochen werden, wohingegen bei anderen Argumentationen - je nach Aufbau -
versucht werden kann, eine moralische Verpflichtung auf Basis der menschlichen
Natur zu begriinden. Bei beiden Optionen kann aber zumindest von einer ethischen
Erwartungshaltung und dem sozialen Zwang ausgegangen werden.

3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes

Wie soeben schon angesprochen wurde, gibt es zwei unterschiedliche Positionen,
die beziiglich der universellen Verwendungsform der Solidaritit vertreten werden
konnen. Fir die theologische Position ist die Solidaritit ein Moralprinzip, das sich
durch das gesellschaftliche Zusammenleben ergibt, das die Einzelnen miteinander
verbindet, und auf das Diesseits gerichtet ist.>* Die universale Solidaritit kann da-
mit als ein universales Sozialprinzip verstanden werden. Fiir Korff bedeutet dies,
dass Solidaritit, die sich auf die menschliche Wiirde bezieht, auch implizite An-
forderungen an die Sozialstruktur der Gesellschaft (Menschenrechte, strukturelle
Vielfalt und Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit) beinhaltet, wie sie sich auch
in einem sich ausdehnenden Rechtsstaat niederschlagen sollen.?*

Die humanzentrierte Position spricht sich hingegen fiir eine ethische Fundie-
rung der Solidaritit aus. Rorty als Pragmatist argumentiert dafiir, anzuerkennen,
dass wir das, woran wir heute rational glauben — also den heutigen Erkenntnisstand
— spater moglicherweise als falsch betrachten miissen und dass jemand ein besseres
Verstindnis oder eine bessere Idee prisentieren kénnte. Er empfiehlt eine ethno-
zentristische pragmatische Position, von der er weif3, dass diese durchaus kritisiert
werden kann, und betont, dass dies lediglich ein Vorschlag von ihm sei.*” Damit,
dass er seine Position explizit als Vorschlag formuliert, versucht er, seinen eigenen

255 Zlrcher1998, S. 53-79.
256 Zircher1998, S. 85f.
257 Rorty 1988, S. 26f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

225


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Formen der Solidaritat

Anspriichen gerecht zu werden. Ethnozentristische Positionen finden sich auch bei
anderen Autor:innen, aber Rortys Umgang mit dieser Position ist ein Aspekt, denich
hier bei Rorty hervorheben mochte. Dean setzt sich in ihrer Argumentation eben-
falls mit Rorty auseinander und kritisiert seinen Ansatz dafiir, dass er Solidaritit als
ein spezifisches Gefiihl versteht, womit sie nach ihrer Lesart nicht universalisierbar
wire: »And, again, he misstates the issue because feelings cannot be communica-
ted abstaractly enough to break out of the isolation of the primary group.« (Dean
1996, S. 21) In dem Bestreben, die Solidaritit immer offen und erweiterbar zu halten,
gibt es dennoch eine grofie Ubereinstimmung zwischen ihnen. Bei Dean wird durch
Sprache ein Raum geschaffen, der zwischen allen Beteiligten eine Beziehung eta-
bliert. Der Dissens, der dabei auftreten kann, soll zu einem inklusiveren Verstindnis
fithren. Das dadurch neu entstehende Wir ist damit nicht abgeschlossen, sondern
bleibt weiterhin offen und kann durch weitere Kritik infrage gestellt und somit wie-

258 ,With reflective solidarity we appeal to others to include

der erweitert werden.
and support us because our communiative engagement allows us to expect another

to take responsibility for our relationship.« (Dean 1996, S. 39) Sie schligt vor:

[..] in order to achieve universality, reflective solidarity transforms the risk of per-
manent disagreement into a type of feeling, an expectation that we will respon-
sibly attend to each other. By anchoring the responsibility in the perspective of
the third, reflective solidarity bridges the gap between identity and universality.
It thus opens up universality internally, as the recognition of the inalienable indi-
viduality of each other, and externally, as the willingness to view all as members
of the conversation of humanity. (Dean 1996, S. 39)

Deans Anspruch ist es dabei aber nicht, eine universale Solidaritit zu entwerfen,
sondern verschiedene Kontexte der Solidaritit, in denen das Verstindnis einer uni-
versalen Solidaritit wirksam werden kann. Die reflexive Solidaritit stellt somit ein
Ideal dar, das in der Anwendung in den einzelnen Kontexten oft verfehlt wird.*’
Dennoch hat diese Solidaritit einen appellativen Anspruch darauf, durch Kritik und
Dialog ein méglichst inklusives Wir in unterschiedlichen Kontexten zu etablieren.
Von den bereits Inkludierten wird dabei gefordert, dass sie die Position des Hypo-
thetischen, situativ Verorteten einnehmen und darauf achten, keinen auszuschlie-
Ren oder zu diskriminieren.?*

In Anschluss an Rorty und mit einem Bezug auf die rechtliche Unterbestimmt-
heit der instrumentellen Solidaritit hebt Denninger die normative Relevanz des Be-
griffes fiir die Sozialethik hervor.*® Fiir ihn reicht der Gedanke der Vermeidung von

258 Dean 1996, S. 31ff.

259 Dean 1996, S. 43.

260 Dean 1996, S.137.

261 Denninger 1998, S.321.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Grausambkeit jedoch nicht aus, denn er beantwortet nicht die Frage nach der spe-
zifischen Weise des Handelns und nach den spezifischen Inhalten: Das Prinzip der
Vermeidung von Grausambkeit wiirde das, was von Rechts wegen bereits geboten ist,
nicht iiberschreiten. Denninger spricht sich fiir eine Solidaritit aus, die mehr als
nur Nichtschidigung bedeutet und deren Motivation nicht allein in der Befolgung
von Rechtspflichten besteht. Dabei kommt sein Verstindnis der Solidaritit wieder
dem christlichen Verstindnis der universellen Nichstenliebe nahe, das er jedoch in
Verfassungstexten fixieren mochte.

Die universale Solidaritat lisst sich im Unterschied zu den anderen Formen der
Solidaritit als vorrangig appellativ beschreiben. Sie baut auf der Einsicht der Men-
schen auf; sich fiir eine fortschreitende Solidaritit einzusetzen. Um dies zu errei-
chen, kann sie an die unterschiedlichen Akteur:innen und vor allem an alle Indivi-
duen nur mit direkten oder implizierten Anforderungen herantreten.

3.5.6 Aktive oder passive Solidaritat

Die Frage nach dem Status der solidarischen Handlungen — d.h., ob sie aktiv oder
passiv ausgefiihrt werden konnen — lasst sich fiir die universale Solidaritit schwer
beantworten, da diese Form der Solidaritit, anders als konkrete Ausformungen der
politischen oder sozialintegrativen Solidaritit, nicht bei allen Autor:innen als be-
reits bestehend dargelegt wird. Durch den metaphysischen Riickgriff in der Argu-
mentation werden eine Begriindung und eine Legitimation fiir ein Verstindnis der
Solidaritit geliefert, das insgesamt mit der Hoffnung einhergeht, dass die Reali-
sierung einer universalen Solidaritit méglich ist und durch einen fortschreitenden
Prozess erreicht werden kann.

Bei der theologischen Position wird der Prozess als einer gefasst, der auf eine
Vollkommenbheit gerichtet ist und an dem auch die Politik zu beteiligen ist. Hart-
mann argumentiert, dass die Solidaritit der alle umfassenden Nichstenliebe ein
moralisches Engagement der Menschen erfordert und somit auch mit aktiven und
passiven Handlungen einhergehen kann; zentral ist bei ihm die bewusste Entschei-
dung fiir oder gegen eine Handlung.

Rortys Figur der liberalen Ironikerin als Bild fiir eine solidarisch Handelnde tritt
dabei als eine aktive Figur auf, die durch drei Merkmale definiert ist:

(1) sie hegt radikale und unaufhérliche Zweifel an dem abschliefRenden Vokabular,
das sie gerade benutzt, weil sie schon durch andere Vokabulare beeindruckt war,
Vokabulare, die Menschen oder Biicher, denen sie begegnet ist, fiir endgiiltig nah-
men; (2) sie erkennt, dass Argumente in ihrem augenblicklichen Vokabular diese
Zweifel weder bestiatigen noch ausraumen kénnen; (3) wenn sie philosophische
Uberlegungen zu ihrer Lage anstellt, meint sie nicht, ihr Vokabular sei der Rea-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

227


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Formen der Solidaritat

litit ndher als andere oder habe Kontakt zu einer Macht aufRerhalb ihrer selbst.
(Rorty 1992, S.127)

Wenn die liberale Ironikerin nach dieser Beschreibung als solidarisch Handelnde
angenommen wird, dann liegt ihr aktives Moment in ihrem Bewusstsein von der
Unabgeschlossenheit ihres Vokabulars, was bedeutet, dass sie weif}, dass ihr aktu-
elles Verstindnis einer Situation nicht allumfassend ist. Auflerdem zeichnet sie sich
durch dieses Wissen insofern aus als sie in ihrer Grundeinstellung davon ausgeht,
dass ihr aktuelles Verstindnis erweitert oder korrigiert werden wird, weshalb sie of-
fener in Situationen eintritt und nach Aktualisierungen wenn nicht direkt sucht, so
doch von diesen ausgeht.

3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Der Begriff der Gerechtigkeit kann, wie auch jener der Solidaritit, grundsitzlich in
unterschiedlichen Formen auftreten: einmal als universales Prinzip und einmal als
einem spezifischen sozialen Kontext zugehorig. Die konkrete Gerechtigkeit einer
Solidargemeinschaft ist dabei durch die spezifische Bindung an eine Gesellschaft
immer kontextgebunden.

Jeder Form der Solidarisierung bleibt in Einlésung und Erfillung der aus ihr er-
wachsenden wechselseitigen Anspriiche der umfassenden Forderung der Gerechtig-
keit unterworfen. [..] Was Menschen einander gerechterweise schulden, kann [...]
nicht unabhingig von dem bestimmt werden, was sie miteinander verbindet. [...]
Insofern kann die Gerechtigkeit, die einer Solidargemeinschaft aufgegeben ist, im-
mer nur kontextuell begriffen werden. Korff und Baumgartner 1990, S. 241f)

Nun soll bei der universalen Solidaritit eine solidarische Bindung zwischen den ge-
samten Menschen gedacht bzw. angestrebt werden. Um dieses Ziel zu erreichen,
kann nicht zu kontextspezifischen Ausformungen der Gerechtigkeit Bezug genom-
men werden, sondern nur zu einem universalen Prinzip der Gerechtigkeit.

Wird die »Solidaritit« als universelles ethisches Prinzip angenommen, miissten
die Solidarstrukturen des freiheitlichen sozialen Rechtsstaates auf die gesamte
Menschheit ausgedehnt werden: nur dann sind die personalen Rechte sowie
soziale Gerechtigkeitsforderungen grundsitzlich fir alle Menschen einklagbar.
(Ziircher1998, S. 87)

Doch stellt sich hier die Frage, warum tiberhaupt ein Bezug zur Gerechtigkeit her-

gestellt werden muss. Diese Frage l4sst sich nur mit einem Riickbezug zu den bis-
her schon getroffenen Aussagen zum Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Solidaritit unter Beriicksichtigung der Zuordnung zur Moral oder zur Ethik beant-
worten.

Eine universale Solidaritit wurde bisher als eine Form der Solidaritit darge-
stellt, die zu den konkreten Ausprigungen der Solidaritit, z.B. zur sozialintegra-
tiven Solidaritit, nicht im Gegensatz stehen muss, sondern auf einer iibergeordne-
ten Ebene auch als Erginzung gesehen werden kann, weil eine universale Solidari-
tit, wie ich sie hier nach Rorty darlege, auf den gemeinsamen Empfindungen von
Schmerz und Demiitigung aufbaut sowie auf eine Reduzierung derselben abzielt.
Dazumuss man anfithren, dass es Rorty um die private Ausformung der Moral geht,
d.h. um die Entwicklung des Charakters. Erginzend dazu gibt es noch den Bereich
der 6ffentlichen Moral, die sich in Maximen darstellt und ein Streben nach Gerech-
tigkeit beinhaltet, das unabhingig ist von Religion, Wissenschaft, Metaphysik und
Psychologie.?** Diese Form der Moral wurde bisher als rational und unabhingig be-
schrieben. Im Hinblick auf die Differenzierung zwischen einer 6ffentlichen Moral
(Vervollkommnung der Gesellschaft im Hinblick auf Prinzipien wie Gerechtigkeit
und Freiheit) und einer privaten (Selbstvervollkommnung) versucht Rorty beiden
Seiten dadurch gerecht zuwerden, dass er als Praimisse annimmt, das Ziel einer frei-
en, gerechten Gesellschaft bestehe darin, »dass sie ihren Bitrgern erlaubt, so priva-
tisierend, »irrationalistisch« und isthetizistisch zu sein, wie sie mégen [...]« (Rorty
1992, S. 13) (unter der Bedingung, dass dies unter den Bedingungen ihrer Zeit er-
folgt) und niemandem Schaden zugefiigt wird (inkl. materiellem Schaden und un-
erlaubter Nutzung von Ressourcen). Fiir die Frage nach dem Zusammenhang zwi-
schen Solidaritit und Gerechtigkeit bedeutet dies, dass Rorty die strikte Dichoto-
mie, die zwischen dem Bereich des Moralischen und dem des Ethischen besteht, zu
verbinden sucht. Die Gerechtigkeit bzw. das Streben nach Gerechtigkeit sieht er im
offentlichen Bereich der Moral und die Solidaritit einer liberalen Ironikerin stellt
fiir ihn das Bindeglied zwischen den beiden Bereichen dar. Somit ist bei Rorty das
Verhiltnis zwischen Gerechtigkeit und Solidaritit als eine Abhingigkeit der Gerech-
tigkeit von der Solidaritit zu verstehen, da seine Pramisse iiber die Ziele der Gesell-
schaft auf die Gerechtigkeit zielt, die aber nicht ohne die Solidaritit zu erreichen
ist.

Aber es gibt keine Méglichkeit, auf theoretischer Ebene Selbsterschaffung und
Cerechtigkeit zusammenzubringen. Das Vokabular der Selbsterschaffung ist
zwangslaufig privat, wird von niemandem geteilt, ist ungeeignet zur Argumenta-
tion. Das Vokabular der Gerechtigkeit ist zwangslaufig 6ffentlich, wird von vielen
geteilt, ist fiir den Austausch von Argumenten. (Rorty 1992, S. 13)

262 Rorty 1988, S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

229


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Formen der Solidaritat

Die von Rorty erschaffene Figur der liberalen Ironikerin dient dazu, einen Weg
aufzuzeigen, wie die inkommensurablen Forderungen zusammengebracht werden
konnen. Nach Rorty sind Liberale davon iiberzeugt, dass das Schlimmste, was wir
Menschen antun kénnen, Grausamkeit ist. Ironikerin nennt Rorty eine Person, die
der Tatsache ins Gesicht sieht, dass ihre zentralen Uberzeugungen und Bediirfnisse
kontingent sind. Liberale Ironiker:innen sind somit Menschen, die ihre Hoffnung,
dass das Leiden geringer wird und die Demiitigung von Menschen durch Men-
schen einmal aufthért, zu denjenigen Bediirfnissen zihlen, die sie nicht auf eine
Letztbegriindung zuriickfithren miissen.*® Das Vokabular der Gerechtigkeit ist
Gegenstand des Austausches und somit auch kontingent — und es kann auf dem
Weg zu einer Gesellschaft, die weniger Grausamkeit und Demiitigung ausiibt,
aktualisiert werden. Solidaritit ist hierbei fiir Rorty die Fahigkeit, »immer mehr zu
sehen, dass traditionelle Unterschiede [..] vernachlissigbar sind im Vergleich zu
den Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiitigung - es ist die Fihigkeit,
auch Menschen die himmelweit verschieden von uns sind, doch zu >uns< zu zihlen«
(Rorty 1992, S. 310). Die von der liberalen Ironikerin erschaffene Utopie versteht
Solidaritit dabei nicht als Faktum, sonders als ein Ziel, das gemeinsam anstreben
werden sollen. Solidaritit und solidarisches Handeln wird also von Menschen
erschaffen. Solidaritit ist somit eine Titigkeit bzw. Fihigkeit des Menschen zu
einem moralischen Fortschritt, die eine Anpassung des 6ffentlichen Vokabulars der
Gerechtigkeit ermoglicht. Die Beschreibung der Solidaritit als eine Fihigkeit ist
in der Untersuchung der Verwendungsformen ein neuer Aspekt. Bei Rorty steht
somit nicht ein Set an Handlungen im Vordergrund seiner Ausarbeitung zur Soli-
daritit, sondern er verweist auf eine grundsitzlich vorhandene Fihigkeit, die bei
den Menschen weiter ausgebildet und trainiert werden kann.

Dies bedeutet fiir meine Untersuchung, dass mit der Fihigkeit, auf eine positi-
vere Zukunft hinzuarbeiten ein grundsitzliches Verbesserungspotenzial angenom-
men wird und die Utopie zwar nie ginzlich, einzelne Elemente der Utopie aber doch
erreicht werden konnen. Zusammengefasst kann das Verhiltnis zwischen Solidari-
tit und Gerechtigkeit als komplementir verstanden werden.

3.5.8 Raumliche Dimension

Im Hinblick auf die rdumliche Dimension lisst sich bei der universalen Solidari-
tit, welche ja die gesamte Menschheit umfassen soll, mindestens die gesamte vom
Menschen bewohnte Welt festhalten. Allerdings muss dabei beachtet werden, dass
in diesem Fall die lokalen Riume nicht an Bedeutung verlieren, sondern ihren Platz
im gesamten Gefiige haben.

263 Rorty 1989, S.14.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritat

Entscheidend fiir ein Verstindnis des Umfangs der Solidaritit ist hier, wer als
Mensch definiert wird und somit zum Kreis der Solidarischen gehort. Gerade dann,
wenn bei der universalen Solidaritit an religiése Interpretationen gedacht wird,
kann dies zu einer Einschrinkung fithren, wenn z.B. Ungliubige ausgeschlossen
werden. In der christlichen Tradition wird ein Ausschluss durch das Prinzip der
Nichstenliebe zumindest erschwert, aber dennoch kann sowohl bei der christlichen
als auch bei der humanistischen Solidaritit ein Ausschluss aufgrund von Merkma-
len wie Hautfarbe, Geschlecht oder korperlicher bzw. geistiger Beeintrichtigung er-
folgen, wie die Geschichte zeigt.

3.5.9 Grenzen der Solidaritat

Eine besondere Herausforderung in der Argumentation fiir eine universale Solida-
ritit ist deren Realisierbarkeit bzw. die Diskussion, ob eine solche Form der Solida-
ritdt immer schon existieren muss oder auch entstehen kann. Fiir die Position, dass
die universale Solidaritit bereits existent sein muss, ist deren Wirksamkeit und Be-
deutungskraft vor dem Hintergrund von unsolidarischen Handlungen zu diskutie-
ren. Dies liuft auf die Frage hinaus, ob eine universale Solidaritit ein empirisches
Phinomen sein kann oder rein metaphysisch bleibt. In Erginzung zu den beiden
Polen kann aber auch eine Begriindung einer universalen Solidaritit vertreten wer-
den, die ins Reich der Metaphysik gehort und die Menschen auf Basis eines gemein-
samen Menschseins®** vereint. Eine Transformation ins Empirische kénnte dann
verstanden werden als ein bestindiger, aber nicht gradliniger Prozess, der zum Ziel
hat, weniger exklusiv zu sein und — um hier Rorty aufzugreifen — Schmerz und De-
miitigung zu reduzieren.

Damit hingt ein zweiter Aspekt zusammen: Wenn eine rein metaphysische uni-
versale Solidaritit angenommen wird, kann durch sie — entgegen der Funktionswei-
se der anderen Verwendungsformen — keine konstituierende Abgrenzung von ande-
ren vorgenommen werden, da alle bereits in die Solidarititsgruppe inkludiert sind.
Dies wiirde diese Verwendungsform grundlegend von den anderen differenzieren
und auch das Grundverstindnis von Solidaritit insgesamt beeinflussen. Wenn nun
aber von einer universalen Solidaritit ausgegangen wird, wie sie am Ende des letz-
ten Absatzes skizziert wurde, dann kann eine Abgrenzung vorgenommen werden -
nimlich zur eigenen Vergangenheit, in der noch mehr Praktiken der Demiitigung
und Ausgrenzung stattgefunden haben. Die Menschen handeln dementsprechend
dann solidarisch, wenn sie durch die Kritik der gegenwirtigen Praktiken, Sprach-
gebrauche etc. gemeinsam eine Zukunft schaffen, in der diese weniger werden und
in die immer mehr Menschen einbezogen sind.

264 Die Definition wirftetliche Fragen und Probleme auf, die in dieser Arbeitaber nicht diskutiert
werden kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

231


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Formen der Solidaritat

3.5.10 Transformationspotenzial

Die Verwendungsform der universalen Solidaritit bezieht sich auf das Hier und
Jetzt mit einer Ausrichtung auf die Zukunft, wenn davon ausgegangen wird, dass
diese Form der Solidaritit empirisch verwirklicht werden kann. Als Referenzpunkt
fir das Verstindnis der Solidarititsgruppe kann die Vergangenheit dienen, in der
weniger Menschen einbezogen waren und die solidarischen Handlungen Schmerz
und Demiitigung weniger zu reduzieren vermochten. Dies lisst sich mit Hartmann
verdeutlichen, derin seinen Ausarbeitungen zwischen der Solidaritit aus Nichsten-
liebe und der Solidaritit aus Fernstenliebe differenziert. Diese beiden Formen ha-
ben eine unterschiedliche zeitliche Ausrichtung: Die Fernstenliebe bezieht sich auf
die ganze Gattung Mensch und richtet sich auf die Zukunft und die Vergangenheit
(Solidaritit zwischen den Generationen), die Solidaritit aus Nichstenliebe hinge-
gen bezieht sich auf eine fiktive Gemeinschaft aller Menschen und ist auf das Jetzt
ausgerichtet.

3.5.11 Zusammenfassung

Die Subjekte der universalen Solidaritit sind alle Menschen. Deswegen steht die
riumliche Ausdehnung bei dieser Solidarititsform nicht im Vordergrund. Die Mo-
tivation zu solidarischen Handlungen im Sinne der universalen Solidaritit kann
theologischer Natur sein (Befolgung des gottlichen Gesetzes mit der Idee des
gemeinsamen Menschseins als Kern) oder in Mitleid oder Sympathie bestehen
- insbesondere dann, wenn Demiitigung oder Leid verringert werden soll. Die
universale Solidaritit kann sowohl aktiv sein als auch passiv, weil sie die gesamte
Menschheit (zugleich oder in einem Erweiterungsprozess) umfasst. Die universale
Solidaritit wird entweder als moralische Verpflichtung (theologische Ausprigung)
oder als ethische Erwartungshaltung (humanistische Ausprigung) verstanden. Bei
der theologischen Ausprigung der universalen Solidaritit miissen keine bewussten
Hintergrundinformationen vorausgesetzt werden, beim humanistischen Verstindnis
hingegen wird ein bewusster Hintergrundkonsens im Allgemeinen angenommen.
Der normative Anspruch ist ein appellativer und besteht darin, dass eine fortschrei-
tende Ausbreitung der Solidaritit erzielt wird, die implizierte Anforderungen an
die Gesellschaft beinhaltet. Zum Verhiltnis dieser Solidaritat zur Gerechtigkeit ist
zu sagen, dass Solidaritit als Ziel der Gerechtigkeit verstanden wird, um das 6f-
fentliche Vokabular der Gerechtigkeit anzupassen (Vorrang der Solidaritit bei der
humanistischen Ausprigung). Die Grenzen der universalen Solidaritit bestehen in
ihrer Realisierbarkeit: Oft wird sie als ideelles metaphysisches Konstrukt beschrie-
ben und nicht als eine praktisch relevante Solidaritit. In einer humanistischen
Ausprigung wird ein bestindiger Erweiterungsprozess angenommen und somit
die Kritik an der mangelnden Umsetzbarkeit entschirft, wenn auch nicht aufgelst.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Verwendungsformen der Solidaritdt 233

Thr Transformationspotenzial besteht darin, dass sie im Hier und Jetzt verortet ist,
mit Blick in die Zukunft, und auf eine kontinuierliche Verbesserung der Gegenwart
abzielt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Besonderheit der Solidaritat

In diesem Kapitel soll die im dritten Kapitel begonnene Betrachtung und Systema-
tisierung des Solidarititsbegriffs fortgesetzt werden. Im ersten Abschnitt wird ein
Resiimee aus dem gesamten vorherigen Kapitel gezogen und die Ergebnisse wer-
den zusammengefasst. Im darauffolgenden Abschnitt soll dann noch einmal darauf
eingegangen werden, welche Gemeinsambkeiten bisher bei den unterschiedlichen
Verwendungsformen festgestellt werden konnten. Diese Gemeinsambkeiten sollen
den Prototyp der Solidaritit bilden. Um die Darstellung des Prototyps abzurunden,
werden im folgenden Abschnitt ausgewihlte Unterschiede zwischen den einzelnen
Verwendungsformen der Solidaritit betrachtet. Diesen Teil abschlief}end soll dann
noch einmal explizit auf die Grenzen der Solidaritit eingegangen werden bzw. auf
jene Ausprigungen der einzelnen Formen, die nicht mehr der Solidaritit zugerech-
net werden konnen (Nicht-Solidaritit oder parasitire Solidaritit).

Zunichst mochte ich nun jedoch ausgewihlte einzelne Diskussionsstringe noch
einmal zusammenfassen und deutlich hervorheben. Diese Aspekte wurden bisher
zu einigen der Verwendungsformen in einzelnen Differenzierungskategorien an-
gesprochen, aber noch nicht zusammenhingend kommentiert. Dies soll nun fiir
die folgenden Aspekte noch nachgeholt werden: Individualismus vs. Kollektivismus,
Patriotismus, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozitit. Die Darstellung dieser Aspekte
dient als Vorbereitung fiir das Kapitel 4.3 in dem dann die Unterschiede der Ver-
wendungsformen zusammengefasst werden.

In Bezug auf die im Zusammenhang mit Solidaritit aufkommenden Fragen
nach der Beriicksichtigung bzw. dem Stellenwert von Individualismus vs. Kollektivis-
mus lisst sich aus den von mir rekonstruierten Formen der Solidaritit festhalten,
dass Solidaritit nicht einfach einem der beiden Stringe zugeschlagen werden kann.
Es wurde gezeigt, dass die Form der sozialintegrativen Solidaritit dem Kollektiv
den Vorzug gibt und die kollektiven Ziele hier tiber denen des Individuums stehen.
Bei der politischen Solidaritit hingegen sind die solidarischen Handlungen der
Akteur:innen auch eindeutig durch die individuellen Motive oder die kollektiv-
partikularen Motive der Untergruppen und Uberzeugungen geprigt und hervor-
gebracht, die im Gegensatz zu den herrschenden kollektiven Vorstellungen stehen.
Die politische Solidaritit fordert die sozialintegrative Solidaritit gerade in denje-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

236

Formen der Solidaritat

nigen Aspekten heraus, in denen die kollektiven Vorstellungen von einigen als nicht
mehr zutreffend gesehen werden. Daher wiirde ich die Frage nach der Zuordnung
der Solidaritit zum Kollektivismus oder Individualismus so beantworten, dass
dies von der jeweiligen Form der Solidaritit abhingt, grundsitzlich aber beide
Momente im System der Solidaritit vorhanden sein miissen, um die Solidaritit
beweglich sowie an Gesellschaft und Individuen ausgerichtet zu halten.!

Ausgehend von der Betrachtung der Loyalitdt> méchte ich noch einmal die
bisher nur an einzelnen Stellen angefiihrte Auseinandersetzung mit einem pa-
triotistischen und nationalistischen Verstindnis der Solidaritdt zusammenfassen. Die
Betrachtung von nationalen Gemeinschaften, auf die sich Solidarititsgruppen
beziehen und die sich von anderen Solidarititsgruppen abgrenzen lassen, welche
ebenfalls in nationalen Gemeinschaften geordnet sind, ist insbesondere bei der
sozialintegrativen und der instrumentellen Solidaritit von Interesse. Dass eine
Nation der Bezugsrahmen einer partikularen Solidarititsgruppe ist und ein patrio-
tischer Zusammenhalt innerhalb der Nation besteht, ist nicht direkt gleichzusetzen
mit einem nationalistischen Zusammengehorigkeitsgefiihl.

Anthony D. Smith weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Nationen
auf zwei unterschiedliche Weisen entstehen konnen: Entweder gibt es eine domi-
nante ethnische Gruppe oder es gibt diese nicht, dann muss erst eine Gruppe her-
gestelltwerden. In beiden Fillen wird die Nation konstruiert bzw. setzt sich aus Nar-
rativen zusammen:

If the nation is to become a »political community« on the Western territorial and
civic model, it must, paradoxically, seek to create those myths of descent, those
historical memories and that common culture which form the missing elements
of their ethnic make-up, along with a mutual solidarity. It must differentiate itself
from its closest neighbours, distinguish its culture from theirs, and emphasize
the historic kinship of its constituent ethnie and their common ties of ideological
affinity. This is done by creating or elaborating an »ideological« myth of origins
and descent. (Smith 1986, S.147)

Die Mythen beziiglich Abstammung und Herkunft kénnen bedeutsam sein fiir
die partikularen Solidarititsgruppen, allerdings besteht hier die Moglichkeit, dass
sie in einem rassistischen Verstindnis ausgelegt werden. In seiner Habilitations-
schrift Solidaritit im Verfassungsstaat® befasst sich Depenheuer mit dem Begriff
der Solidaritit, um diesen aus der Perspektive einer politischen und juristischen

1 Hier sei beispielhaft auf die antagonistischen Politikkonzepte Mouffes oder Laclaus verwie-
sen sowie auch auf das Politikverstandnis Tullys. Laclau und Mouffe 2006.

2 Siehe Kapitel 2.6.

3 Depenheuer 2016. Hierzu sei angemerkt, dass der Autor hinsichtlich seiner politischen Ein-
stellung nicht unumstritten ist. Hofmann, 09.08.07 und Pascal 2010.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Diskussion praziser zu fassen. Die bisher auf den Nationalstaat bezogenen Formen
der Solidaritit weisen dabei die Nation als ein fluides, konstruiertes und durch
den Rechtsstaat begrenztes Gebilde aus. Depenheuer argumentiert mit einem
anderen Begriff der Nation: »Die Nation basiert auf einem ethnischen, durch Fort-
pflanzungsgemeinschaft gekennzeichneten Volksbegriff. Der Genosse ist also der
Bruder, mit dem ich den Vater gemeinsam habe.« (Depenheuer 2016, S. 337) Der
Bezug aufeine Fortpflanzungsgemeinschaft beschrankt das Verstindnis der Nation
dabei auf ein vélkisches und eroffnet die im Nationalsozialismus vorherrschende,
auf eine Rasse 0.4. bezogene Vorrangstellung der eigenen Gruppe unter Ausschluss
und Diskriminierung anderer. Die Schrift Depenheuers zeigt, wie schnell ein natio-
nales Zusammengehorigkeitsgefithl, das auf einer gemeinsamen Geschichte o. .
beruht, durch eine Verinderung im Narrativ in eine rassistische Argumentation
verkehrt werden kann. Gerade dann, wenn die Nation nicht nur als ein formelles
Rechtsgebilde verstanden wird, sondern auch durch Werte und Geschichte definiert
wird, besteht diese Gefahr. Unter anderem bei der sozialintegrativen Solidaritit
wurde gezeigt, dass sich diese Verwendungsform durch geteilte Normen und Wer-
te auszeichnet, wodurch Anspriiche partikularer Solidarititsgruppen mit starken
patriotischen Gefithlen verbunden sein kénnen, welche leicht zu Nationalismus
fithren. Entgegen der von Wildt vertretenen Definition geht es der nationalen
Solidaritit nicht um zunehmende soziale Inklusion, sondern um die nationale
Einheit gemif} den nationalen Vorstellungen. Wildt fithrt an, dass eine Differen-
zierung zwischen Nationalismus und Patriotismus vorgenommen und nicht beide
ginzlich abgelehnt werden sollten. Nationale Identititen sind nicht immer negativ
zu bewerten, da diese fiir mehr Demokratie stehen kénnen und zudem Konflik-
te zwischen kulturellen Subgruppen durch die gemeinsame Identitit verringert
werden konnen. Nationalistische Identititen hingegen zeichnen sich durch die
Beanspruchung einer iiberlegenen moralischen Position aus, die im Konflikt zur
Gleichwertigkeit aller Menschen steht und oft auch rassistische Implikationen
beinhaltet.* Der Ubergang zwischen nationalen und nationalistischen Identititen
kann dabei sehr eng sein.

Busen reflektiert unter Bezug auf MacIntyre die Frage, ob Patriotismus eine Tu-
gend oder eine Untugend sei. Nach Maclntyre miissen Patrioten zumindest einige
Grundsitze der Gemeinschaft, also der nationalen Identitit, von einer kritischen
Reflexion ausnehmen und sich in diesen Aspekten loyal gegeniiber ihrer Gemein-
schaft erweisen. Nur so kénnen die Grundstrukturen der Gemeinschaft auf Dauer
angelegt sein. Dennoch sieht er auch bei Patrioten die Moglichkeit, Kritik an ihrer
Gemeinschaft zu iiben. Fiir MacIntyre ist Patriotismus eine Tugend, da Kritik mog-
lich ist und er an die Bereitschaft der Biirger:innen appelliert, die zentralen Werte

4 Wilde 2013, S. 149.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

237


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

238

Formen der Solidaritat

der Gemeinschaft im Auge zu behalten.” Neben MacIntyre setzt sich auch Taylor
mit der Frage nach dem Stellenwert des Patriotismus und seiner Differenzierung
vom Nationalismus auseinander. Der Patriotismus Taylors ist explizit politisch, wo-
bei er eingesteht, dass Patriotismus und Nationalismus auch zusammenfallen kon-
nen. Universale Werte bieten nach Taylor allerdings keine ausreichende Motivation
der Biirger:innen zu einem patriotischen Verhalten, sondern auch das individuel-
le Interesse an der Absicherung ihrer Freiheit ist hier von Bedeutung — verbunden
mit der Einsicht, dass dies nur im Rahmen einer politischen Ordnung gewihrleistet
werden kann. Die patriotische Identifikation erfolgt bei Taylor iiber das Gesetz als
geteiltes unmittelbares Gut.®

Patriotismus umfasst also zusammengefasst fiir Taylor neben dem bereitwilligen
Zahlen von Steuern, dem Befolgen von Cesetzen und der Achtung der 6ffentlichen
Ordnung auch und insbesondere eine spezifisch praktische Einstellung, namlich
die Bereitschaft zur Verteidigung der demokratischen Verfasstheit des eigenen
Cemeinwesens und der darin verwirklichten Biirgerrechte sowohl gegen dufiere
als auch gegen innere Bedrohungen. (Busen 2016, S. 238)

Bei der Beschreibung des Kollektivbewusstseins der sozialintegrativen Solidaritit
mit Durkheim wurde ein dhnlicher Aspekt dargestellt fir den Fall, dass das Kollektiv
Fehlverhalten gegen seine zentralen Vorstellungen ahndet. Solidaritit, die auf einer
nationalen Identitit aufbaut, birgt somit die Gefahr, dass sich nationalistische Ele-
mente in ihr verbergen, die dann vom Kollektiv verteidigt werden. Eine Kritik ist
zwar moglich, wenn das Kollektivbewusstsein reflektiert wird oder durch eine an-
dere Form der Solidaritit Impulse kommen, aber da nicht alle Elemente des Kollek-
tivbewusstseins bewusst sind, werden einige Aspekte unhinterfragt akzeptiert. Die
Impulse zur Reflexion konnen insbesondere von der politischen Solidaritit stam-
men oder aber auch von der sozialintegrativen Solidaritit selbst — nimlich dann,
wenn die »VerstofRe« gegen Aspekte des Kollektivbewusstseins zunehmen: In sol-
chen Fillen kann eine Aktualisierung des Kollektivbewusstseins erfolgen.

In Bezug auf die Diskussion zu Solidaritit und Patriotismus gibt es noch eine
weitere Facette, die einige Autor:innen hervorheben. Bei Hegel z.B. findet sich ein
expliziter Institutionenpatriotismus:

Die politische Gesinnung, der Patriotismus iiberhaupt, als die in Wahrheit stehen-
de Gewifheit [..] und das zur Gewohnheit gewordene Wollen ist nur Resultat der
im Staate bestehenden Institutionen, als in welchem die Verniinftigkeit wirklich
vorhanden ist, so wie sie durch das ihnen gemafle Handeln ihre Betdtigung erhilt.
(Hegel 1970, S. 413)

5 Busen 2016, S. 226.
6 Busen 2016, S. 236.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Anders als bei dem bisherigen Verstindnis von Patriotismus geht es Hegel nicht
um die Aufopferung und Loyalitit des Einzelnen gegeniiber dem Staat, sondern um
die Institutionen selbst. Nach Ziircher ist dieses Verstindnis eines Institutionen-
patriotismus, der auf einer rationalen Einsicht in die Grundstrukturen des Staates
besteht, in Hartmanns Solidarititsbegriff integriert.” Die Differenzierung erfolgt
dabei so, wie es im dritten Kapitel zur instrumentellen Solidaritit beschrieben wur-
de.

Solidarische Gruppen kénnen durch Gemeinsamkeiten und ein Zusammenge-
horigkeitsgefiihl somit patriotische Einstellungen in Bezug auf die (nationale) Iden-
titit aufweisen. Die Gefahr besteht hierbei darin, dass dies in Rassismus und die
Ablehnung von Kritik am Geteilten miindet.

Ein weiterer Aspekt, der hier noch angesprochen werden sollte, ist eine kurze
Positionierung zum In/Out-Group-Diskurs, die bisher nicht explizit erfolgt ist. Bisher
wurde bei der Vorstellung der unterschiedlichen Solidarititsformen auf den/die
jeweiligen Akteur:in der Solidaritit eingegangen und in diesem Zusammenhang
auch darauf, ob die Solidaritit, die er/sie erbringt, bewusst oder unbewusst ist.
Zudem wurde ausgearbeitet, wodurch sich die Solidarititsgruppen zusammen-
schlieRen und in welcher riumlichen Dimension sie anzusiedeln sind. Grundsitz-
lich lasst sich festhalten, dass soziologische Identitits- und Gruppentheorien fiir
die Betrachtung der Solidarititsformen zentral sind, aber es besteht ein unter-
schiedlicher Bezug der einzelnen Solidarititsformen zu diesen Theorien. Bei der
sozialintegrativen Solidaritit steht das Kollektiv bzw. die Solidarititsgruppe im
Vordergrund der Betrachtung. Die partikularen Solidarititsgruppen koénnen sich
dabei von anderen partikularen Solidarititsgruppen abgrenzen, aber der Fokus
der Solidarititsgruppen besteht darin, sich selbst zu konstituieren — ein Bezug zu
anderen Solidarititsgruppen, von denen sie sich explizit abgrenzen, muss dabei
nicht zwingend gegeben sein. Anders verhilt es sich bei den politischen Solidari-
tatsgruppen: Diese entstehen im Hinblick auf die Erreichung eines gemeinsamen
Ziels oder den Abbau eines Missstandes. Im letzteren Fall gibt es einen negativen
Bezugspunkt, der aulerhalb der Solidarititsgruppe liegt und sich in den meisten
Fillen erst in Abgrenzung zu einer anderen Solidarititsgruppe ergibt. In der Praxis
kann es natiirlich auch Auspriagungen von politischen Solidarititsgruppen geben,
die ohne einen negativen Bezug zu anderen Solidarititsgruppen auskommen. Die
instrumentelle Solidaritit basiert auf der Mitgliedschaft und lisst nur den Mitglie-
dern ihrer Solidarititsgruppe das von ihr hervorgebrachte Gut zukommen; dabei
ist nicht entscheidend, ob es sich um einen Club, eine Krankenversicherung oder
ein europiisches Abkommen handelt. Die Mitgliedschaft ist hier das entscheidende
Merkmal, das zugleich an Bedingungen gebunden ist, die vom Mitglied zu erfiillen
sind. Damit ist zugleich definiert, wer ein Nicht-Mitglied ist sowie ob und unter

7 Zurcher1998, S. 75.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

239


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

240

Formen der Solidaritat

welchen Bedingungen ein Nicht-Mitglied den Status eines Mitgliedes erlangen
kann. Der Mitgliedsstatus muss dabei nicht allen Interessierten gedffnet werden —
gerade das Beispiel von Staatsbiirgerschaften verdeutlicht diesen Punkt. Einzig bei
der universalen Solidaritit soll, wenn der Position Rortys gefolgt wird, die Differenz
zum anderen durch bestindige kritische Reflexion iiber die Zeit abgebaut werden.
Dies bedeutet zugleich, dass es hier noch eine Unterscheidung zwischen »wir« und
»sie« gibt. Das Ziel dieser Form der Solidaritit besteht aber gerade darin, diese Un-
terscheidungsmerkmale aufzudecken und zu hinterfragen, um Stigmatisierungen
abzubauen.

Als letzten Aspekt mochte ich die einzelnen Solidarititsformen noch zu re-
ziproken Handlungserwartungen in Bezug setzen, da Reziprozitit und Solidaritit
in der alltiglichen Verwendung zunichst nahe beieinanderzuliegen scheinen.
Dementsprechend stellt sich die Frage nach dem Unterschied von Solidaritit und
reziprokem Handeln. Brunkhorst weist darauf hin, dass der Begriff der Solidaritit
in der romisch-rechtlichen Verwendung gerade den Anspruch hatte, dass es sym-
metrische Solidarverpflichtungen gab, was einem allgemeinen Verstindnis von
Reziprozitit entspricht.® Unter Reziprozitit kann (vereinfacht) zusammengefasst
verstanden werden, dass die beteiligten Parteien jeweils Rechte und Pflichten in
Bezug aufeinander haben und von diesen wissen.

Die Annahme, dass Reziprozitit grundsitzlich einen symmetrischen Austausch
bezeichnet, ist zuriickzufithren auf Mauss,” der den Gabentausch in archaischen
Gemeinschaften untersucht: »Zunichst einmal sind es nicht Individuen, sondern
Kollektive, die sich gegenseitig verpflichten, die austauschen und kontrahieren; die
am Vertrag beteiligten Personen sind moralische Personen [...].« (Mauss 1990, S. 21)
Der nicht-agonale Gabentausch zwischen den einzelnen Stimmen soll vornehmlich
dauerhafte, friedliche Beziehungen herstellen, die auf den sozialen Beziehungen
untereinander basieren. Die Anerkennung der wechselseitigen Verschuldung zwi-
schen den Kollektiven fungiert dabei als zentrales solidarititsstiftendes Moment.*
Innerhalb der Gemeinschaft werden hergestellte Giiter zumeist in einem gemein-
samen Pool — mit dem Hiuptling als Verwalter — gesammelt und durch Umvertei-
lung auch wieder an alle verteilt. Dabei werden fiir die Gemeinschaft zwei wichtige
Funktionen erfillt, die jedoch nur in einer kollektivistischen Gruppe wirken: »[...]
die praktische, logistische Funktion [..] [und] eine instrumentelle Funktion: Als Ri-
tual der Gemeinschaft und Unterordnung unter die zentrale Autoritit unterstiitzt
sie die Struktur der Gemeinschaft an sich, d.h. in einem sozialen Sinn.« (Sahlin
2005, S. 78) Vor der Herausbildung von modernen industriellen Gesellschaften war
die Wirtschaftsform fest mit der Struktur der Gemeinschaft und deren kollektiven

8 Brunkhorst 2002, S. 86 und Gouldner 2005, S.107.
9 Mauss 1990.
10  Adloff und Mau 2005, S. 13f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Uberzeugungen verbunden; ihre Funktion bestand sowohl innerhalb als auch au-
Rerhalb des »6konomischen Bereichs« darin, dauerhafte Beziehungen und Abhin-
gigkeiten zu schaffen, die zum Wohle der Gemeinschaft und deren Zusammenhalt
beitrugen. Mau und Adloff bezeichnen die moralische Qualitit der Arbeitsteilung
als »makro-sozialen Reziprozititszusammenhang«:

Die fiir moderne Gesellschaften typische organische Solidaritit beruht dabei
nicht nur auf gegenseitigen Abhangigkeiten, die habitualisiert werden, son-
dern diese werden von den Gesellschaftsmitgliedern auch anerkannt. Unter
Bedingungen distributiver Fairness kann eine Reflexion auf die habitualisierten
wechselseitigen Abhidngigkeiten diese fiir die Moderne neue Form der Solida-
ritdt kreieren. Weder blofRes Eigeninteresse noch der gemeinsame Glaube an
Werte und Normen, sondern reziproke Anerkennungsverhiltnisse bilden hier-
fir die Basis, wobei die Anerkennungsverhiltnisse wiederum gabentheoretisch
rekonstruiert werden kénnen. So kommt Mauss [..] auf die franzdsische Sozial-
versicherung zu sprechen, die als Gegengabe an die Arbeiterschaft zu verstehen
sei, da die Arbeiter nicht nur Zeit und physische Kraft, sondern geradezu ihre
Personlichkeit und Seele in die Produktion der Waren eingebracht haben [...]. Die
Arbeiter sollen also fiir das Geschenk, das sie der Gesellschaft iiberreichen, im
Gegenzug symbolische Anerkennung wie auch materielle Absicherung erhalten.
(Adloff und Mau 2005, S. 21)

Auch wenn sich die Autoren auf den Gabentausch bei Mauss beziehen, lisst sich eine
solche Argumentationsstrategie auch bei der sozialintegrativen Solidaritit nach der
Position Durkheims finden. Die Solidaritit in den modernen Gesellschaften wiir-
de fiir einen Zusammenhalt derselben nicht ausreichen, wenn die einzige Funktion
der solidarititsstiftenden Arbeitsteilung darauf beruhen wiirde, die Einzelnen von-
einander abhingig zu machen, da ein Einhalten der grundlegenden Vertrige und
Abkommen sowie ein Vertrauen in die Beziehungsformen davon abhingen, dass
diese nicht nur durch Zwang umgesetzt werden oder verinnerlicht sind, sondern
die einzelnen die Formen des Umgangs und die Behandlung anderer durch die mo-
ralische und legitimierende Kraft der Gesellschaft als selbst allgemein bindend be-
trachten. Die Einhaltung von Vertrigen stellt fiir die arbeitsteilige Form der Solida-
ritit ein zentrales Moment dar, von dem ihre Funktionsweise abhingt." Im Falle der
sozialintegrativen Solidaritit konnen die solidarischen Handlungen somit auch als
Handlungen gemif einer Reziprozititsnorm verstanden werden. Die zueinander
bestehenden und durch den Staat gesicherten Abhingigkeitsbeziehungen, die sich
durch die jeweiligen Rechte und Pflichten der Beteiligten darstellen lassen, bilden
dabei den Kern des reziproken Verhiltnisses der Beteiligten untereinander.

1 Durkheim 1992, S.175f.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

241


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

242

Formen der Solidaritat

Nun wurde bei der Darstellung der unterschiedlichen Solidarititsformen deut-
lich, dass nicht bei allen Formen der Solidaritit gleichermaflen Rechte und Pflichten
zwischen Akteur:in und Ziel der solidarischen Handlung bestehen. Einzig bei der
instrumentellen und der sozialintegrativen Solidaritit kann dieses Merkmal noch
gefunden werden, wenn z.B. Bezug auf die europiischen Vertrige genommen wird.
Aber schon bei diesen sind zwar gegenseitige Erwartungen vorhanden, die jedoch
auch unspezifisch formuliert und nicht gesichert sein kénnen, da ein entsprechen-
der Garant fehlt. Hierzu ist anzumerken, dass nicht alle Ansitze Reziprozitit als
symmetrische Beziehung verstehen: Adloff und Mau weisen auf unterschiedliche
Reziprozititstypen hin, die sie auf Sahlin zuriickfithren:

Er unterscheidet zwischen generalisierter Reziprozitit, bei der die materielle Seite
der Transaktion von der sozialen Seite unterdriickt wird und die Erwartung von
Cegenleistungen unbestimmt bleibt, ausgeglichener Reziprozitit, bei der materi-
elle Transaktionen mit der zeitverzogerten, aber verpflichtenden Riickgabe eines
entsprechenden Gegenwerts verkoppelt sind, und schlieflich negativer Reziprozi-
tit, die Formen der Aneignung gegen die Interessen anderer beinhaltet. (Adloff
und Mau 2005, S. 15)

Reziprozitit muss nach Sahlin nicht im symmetrischen Austausch mit einer fest zu
erfiillenden Erwartungshaltung bestehen, sondern kann auch asymmetrische Aus-
pragungen annehmen. Wenn Sahlins Typisierung angenommen wird, dann wire
bei der bisher beschriebenen sozialintegrativen Solidaritit von einer ausgegliche-
nen Reziprozitit zu sprechen und bei der instrumentellen Solidaritit auf europii-
scher Ebene konnte eine generalisierte Reziprozitit zutreffen. Ob dies stichhaltig
wire, kann und soll in dieser Arbeit nicht vertiefend geklirt werden — entscheidend
ist, dass es bei der sozialintegrativen Solidaritit Ausprigungen gibt, die nicht zum
Begriff der Reziprozitit gehoren, nimlich diejenigen Aspekte, die im Unbewuss-
ten liegen. Bei der politischen Solidaritit und der universalen Solidaritit wird um-
fanglicher deutlich, dass sich Solidaritit hier von Reziprozitit unterscheidet: Die
Akteur:innen der politischen Solidaritit treten in unterschiedlicher Intensitit und
unterschiedlichem Umfang - je nachdem, welches potenzielle Risiko sie eingehen
mochten oder welchen Beitrag sie iiberhaupt leisten konnen - fiir das gemeinsame
Ziel ein. Die Beteiligung an der Solidarititsgruppe muss dabei nicht daran gebun-
den sein, dass akteursseitig eine bestimmte Leistung erbracht wird. Pflichten und
Rechte gegeneinander bestehen bei dieser Form der Solidaritit nicht im strengen
Sinn, sondern eher in Form einer Erwartungshaltung gegeniiber den anderen Mit-
gliedern. Bei der Darlegung der universalen Solidaritit wurde das Fehlen von gegen-
seitigen Anspriichen besonders deutlich, wenn es auf der einen Seite nach der In-
terpretation Rortys um das bestindige Erweitern des Vokabulars bzw. die kritische
Reflexion geht. Zentral fiir die Differenzierung von Solidaritit und Reziprozitit ist

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

auch, dass gerade bei den beiden zuletzt genannten Formen der Solidaritit keine
Erwartung einer Gegenleistung besteht. Insgesamt zeigt sich demnach, dass es bei
einigen Formen der Solidaritit Ausprigungen gibt, in denen Reziprozititserwar-
tungen zum Tragen kommen konnen, aber nicht bei allen. Somit ist eine Betrach-
tung der Reziprozitit fiir eine vertiefende Erliuterung einzelner Solidarititsformen
zwar hilfreich, kann die einzelnen Begriffe jedoch nicht ersetzen.

Somit wurde nun, wie oben angekiindigt, zu den Aspekten Individualismus vs.
Kollektivismus, Loyalitit, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozitit eine kurze Darstel-
lung gegeben und untersucht, welcher Bezug jeweils zu den einzelnen Solidaritats-
formen besteht. Festzuhalten ist davon fiir das Kapitel 4.3, dass sich fir die Ge-
gensatzpaare (Individualismus vs. Kollektivismus und asymmetrisch vs. symmetrisch
(Reziprozitit)) alle Ausprigungen in den unterschiedlichen Solidarititsformen fin-
den lassen. Das aus der Loyalitit entstehende Risiko nationalistischen Tendenzen
wird in Kapitel 4.3 unter dem Aspekt Grenzen der Solidaritit noch einmal aufgegriffen
werden.

4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien

In diesem Unterkapitel erfolgt nun die Zusammenfassung der bisherigen Arbeits-
ergebnisse aus dem vorherigen Kapitel. Entlang der folgenden Differenzierungskri-
terien wurden die Verwendungsformen der Solidaritit beschrieben:

«  DasSubjekt der betreffenden Solidaritit: Welche Entititist das solidarisch Han-
delnde und wer ist die Bezugsentitit?

«  Anlass: Welche Motivationen und Griinde bestehen fiir solidarisches Handeln?

- Hintergrundinformationen iiber Situationen fiir solidarisches Handeln: Be-
steht ein passives oder aktive Wissen iiber andere Akteur:innen, die konkrete
Situation und geteilte Vorstellungen?

. Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritit?: Wird die Solidaritit freiwillig er-
bracht oder besteht ein Zwang zur Solidaritit?

« Normativer Anspruch: Hat das Solidarititskonzept einen normativen An-
spruch?

«  Bezug zur Gerechtigkeit: Welchen Stellenwert haben Solidaritit und Gerechtig-
keit zueinander?

« Riumliche Dimension: In welcher riumlichen Dimension besteht die Solidari-
tat? Auf welcher rdumlichen Ebene sind die Akteur:innen der Solidaritit ange-
siedelt?

«  Grenzen der Solidaritit: Wodurch kann die (Wirksamkeit der) Solidaritit einge-
schrinkt oder verhindert werden?

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

243


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2

Formen der Solidaritat

« Transformationspotenzial: Zielt die Solidaritit darauf ab, einen witnschenswer-
ten Zustand zu erreichen oder einen bestehenden zu bewahren?

Die folgenden Grafiken sollen die dargestellten Solidarititsformen schlagwortartig
zusammenfassen. Dabei werden die Ergebnisse der im dritten Kapitel ausgearbei-
teten Differenzierungskriterien stark vereinfacht dargestellt. Die Differenzierungs-
kriterien lassen sich entlang der Verwendungsformen wie folgt zusammenfassen:

Abbildung 1: sozialintegrative Solidaritit

< S Transfor-
il ormative i e umlich 7
Fretwillipkeit n er Aktivitit Gerechtigkeit ll;m cio; I;l‘x::tmn_s.

Bekanntheits-
grad
vorhanden

M nationale sozialintegrative Solidaritit

Subjekt
Entitiaten

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Access


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

245

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Abbildung 2: instrumentelle Solidaritit

Funx
-apueIo)

puanjem
-aq

ade[punin
EIG
-3nyoasn

aneqredde

FEILIEPIIOS

I uoIsua
e i d
quc_uq.”. oI HRYANYOIID) FRIARY IoAneuLION

JRILIEPI[OS J[[RIUSWNLSTI J[RUOHRUSURI) gy
JEJLIEPI[OS J[[2JUWINISUL J[RUOTRU

uspuer oA

Suemz

I

addnin

UIPJRYIOA

(Suemz
I9[RIZOS)
simrey

yoyBiAIaL] -ash%&ﬂom Pplqns

Access

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Formen der Solidaritat

246

Abbildung 3: politische Solidaritit

ade[punin
sTe j1oy
-3nyparen

Teyuamayd
-moy

mssed

Andinjsop

yonudsuy

IaAnjeurrou

Jeiueprjos ayasnijod aeuonEUSURT) W
pepros dyasiijod d[eo| m

s
~TOSUIIAL

TOPURI[IOA
ot

uajenui]

addnin

USPURT[IOA

JBARI .as%.i:ﬁ%m Pplqns

Access

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Abbildung 4: universale Solidaritit

Transfor-
potenzial

rdumliche

Di

Gerechtigkeit
Grundlage

|
en

E3
8=
8.2

&)

Aktivitat

normativer
Anspruch

Freiwilligkeit

Bekanntheits-
grad
vorhanden
m theologische univerale Solidaritét
W humanzentrierte universale Solidaritit

Subjekt
Entititen

4.2 Ein Prototyp der Solidaritat

Im Folgenden sollen die in 4.1 zusammengefassten Ergebnisse genutzt werden, um
einen Vorschlag fiir einen Prototyp der Solidaritit zu entwickeln. Zu einem Proto-
typ fasse ich mit Bezug auf Hartmann grundlegende Uberschneidungen in den ein-
zelnen Verwendungsformen der Solidaritit zusammen. Dabei steht nicht im Fo-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Access

247


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

248

Formen der Solidaritat

kus, ein einziges Grundkonzept zu entwickeln, sondern es geht darum, aus ver-
schiedenen Formen der Solidaritit Gemeinsamkeiten abzuleiten, die nicht zwin-
gend in allen Formen auftreten miissen." Ein solches Verstindnis soll dazu dienen,
der dem Begriff selbst durch seine vielfiltige Verwendung eingeschriebenen Kom-
plexitit Ausdruck zu geben. Die zentralen Charakteristika des Begriffs wurden an-
hand der Differenzierungskriterien und deren spezifischen Ausprigungen in den
einzelnen Verwendungsformen gefunden. Grundlage fiir die Auswahl der Differen-
zierungskriterien waren die Analyse der Teilsynonyme der Solidaritit (zweites Ka-
pitel) und die von Bayertz vorgebrachten Formen der Solidaritit mit deren Beschrei-
bungen.

Hartmann argumentiert, dass aus einer einzelnen Situation keine Beschreibung
eines Prototyps abgeleitet werden kann, sondern es vielmehr gesammelter konkre-
ter Ausgangssituationen bedarf, um aus diesen einen Prototyp zu erstellen. Dabei ist
zu beachten, dass in den einzelnen konkreten Situationen, in denen der Begriff an-
gewendet wird, immer auch die sozial konstruierten Bedeutungszuschreibungen,
die iiber die Zeit oder je nach Kulturraum variieren konnen, mitverwendet werden.
Der Prototyp spiegelt hingegen den abstrakten Kern des Begriffes wider. In mei-
nem Vorgehen konnte ich durch die bereits vorhandene theoretische Betrachtung
und Aufbereitung des Begriffes auf eine Vorarbeit zuriickgreifen, was es mir erlaubt
hat, mich auf bereits aufgearbeitete Begriftfsbeschreibungen zu berufen, statt auf
die konkreten empirischen Situationen und Zeitzeugenberichte. Die verschiedenen
Autor:innen, die ich in dabei beriicksichtigt habe, haben unterschiedliche Facetten
und Anwendungen des Begriffs erfasst und zusammengetragen, die ich in meiner
Arbeit simtlich betrachten konnte, was mir eine geeignete Ausgangslage fiir die Er-
stellung des Prototyps bot. Hierzu ist auch anzumerken, dass einzelne Anwendun-
gen des Begriffs, die nicht direkt in meine Arbeit eingeflossen sind, dennoch durch
den Prototyp abdeckt sein kdnnen - erstens, weil die konkrete Situation zu einer der
verarbeiteten Verwendungsformen zihlen kann und zweitens, weil sich die einzel-
nen Kriterien des Prototyps nicht allumfinglich in der konkreten Anwendung wie-
derfinden miissen. Drittens gilt zudem, dass eine Anwendung, welche ein Merkmal
aufweist, das sich nicht in dem Prototyp wiederfindet, diesem nicht widerspricht,
da dieser nur die zentralen Merkmale und nicht alle umfasst.

Eine weitere Arbeit, auf die ich in diesem Zusammenhang zumindest verwiesen
haben mochte, ist die von Sally Scholz. Scholz macht anhand von zwei Beispielen un-
terschiedliche Bedeutungen des Begriffs Solidaritit aus, woraus fiir sie die folgende
Frage entsteht:

How, then, can forms of solidarity be delineated? Is there a reason for keeping
them connected? Should vastly different phenomena be similarly labelled soli-

12 Hartmann 2011, S. 44.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

darity? Is solidarity best understood as a description of the relations of human
persons or community, a moral virtue, a political activity or a state of mind?
(Scholz 2008, S. 4)

Sie vertritt dabei insgesamt die Position, dass sich ein Metakonzept der Solidaritit
entwickeln ldsst und sich verschiedene moralische Relationen der Solidaritit her-
ausarbeiten lassen, die man als Formen der Solidaritit verstehen kann. Die Merk-
male des Metakonzepts haben die einzelnen Formen der Solidaritit in unterschied-
licher Ausprigung gemeinsam. Hierdurch wird fiir sie eine Differenzierung der Be-
griffe ermoglicht.

Scholz benennt drei Merkmale der Metasolidaritit: Erstens vermittelt Solida-
ritit zwischen der Gemeinschaft und dem Individuum:" Die solidarische Gruppe/
Gemeinschaftist dabei mehr als die Summe ihrer einzelnen Bestandteile. Es besteht
nach Scholz auch die Moglichkeit, dass Individuen zu einer solidarischen Gruppe
gehoren, ohne dass sie davon wissen. Bei der Thematisierung von Solidaritit wird
weder nur auf das Individuum und seine Interessen noch lediglich auf das abstrakte
Ideal der Gemeinschaft Bezug genommen, sondern immer auf beides. Somit steht
Solidaritit in Gegensatz zum Kommunitarismus und zum Individualismus. »The
good of the community is tied up with the good of the individual and vice versa.«
(Scholz 2008, S. 19) Zweitens ist Solidaritit eine Form der Einheit: In der Gemein-
schaft, der Gruppe — bzw. allgemein formuliert der Einheit — besteht etwas, das die
Menschen verbindet. Die genaue Beschreibung und der Umfang dessen kénnen je-
doch stark variieren. Drittens schlief3lich bringt Solidaritit immer positive morali-
sche Verpflichtungen mit sich.

Ein Unterschied zwischen Scholz und Hartmann ist, dass Scholz die drei
Metakriterien bei allen Formen der Solidaritit findet und diese fiir sie eine Ge-
meinsambkeit, also einen gemeinsamen Kern der Solidarititsformen darstellen.
Bei Hartmann hingegen ist der Prototyp des Vertrauens so gebildet, dass nicht
alle Formen des Vertrauens alle Merkmale des Prototyps enthalten miissen. Aber
auch Hartmann formuliert den Gegenstandsbereich des Vertrauens entlang von
drei Dimensionen. Diese stellen den Kern des Vertrauensbegriffs dar, der sich -
abgesehen vom Weltvertrauen — immer auf ein Vertrauen zwischen Menschen
bezieht. Der semantische Kern des Begriffs umfasst bei Hartmann: Entgegenkom-
men einer Welt, Unterstiitzung beim Erreichen von Zielen und die Moglichkeit,
verletzt/enttiuscht zu werden."* Andere alltagssprachliche Verwendungen des
Begriffs wie das Vertrauen zu Tieren oder das Vertrauen ins Wetter lehnt er nicht
ab, aber er mochte in seiner Analyse ja nicht alle méglichen Verwendungen darle-
gen, sondern einen Kern ausfindig machen, »[...] ohne behaupten zu wollen, dass

13 Scholz 2008, S.18.
14 Hartmann 2011, S. 274.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

249


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

250

Formen der Solidaritat

[er] den meisten Verwendungen des Vertrauensbegriffs zugrunde liegt, sondern
nur, dass [er] diejenigen Elemente erfasst, die einige der wesentlichen Vertrau-
enspraktiken prigen. [..] Jenseits dieses Kerns gibt es weitere Spezifizierungen,
die nur unter Bezug auf konkrete Praktiken veranschaulicht werden kénnen und
folglich von Praxis zu Praxis variieren.« (Hartmann 2011, S. 274) Empirisch versucht
Hartmann zu begriinden, wie die Tragweite des Prototyps (bei ihm ist dies der
Prototyp des Vertrauens) eingeschrinkt wird: Die Begriindung liegt fiir ihn darin,
dass er weder alle existenten Verwendungen analysieren noch zukiinftige Verwen-
dungen voraussehen kann. Damit differenziert er sich aber auch vom Anspruch
her von Scholz, die durch die Definition eines Metakonzeptes Kriterien festlegt,
welche dazu dienen kénnen, eine Praxis oder Verwendung des Begriffs als nicht der
Begriffsklasse zugehorig zu klassifizieren. Positiv formuliert ist es ihr Anspruch,
eine parasitire Verwendung des Begriffs nachweisen zu kénnen. Hartmann kann
hingegen nur nachweisen, dass es entlang dieser Kernelemente Verwendungen des
Begriffs gibt, die nicht diesem Kern entsprechen und demnach nicht zu den von
ihm untersuchten Praktiken zihlen. Bei seiner Definition hebt er die Bedeutung
der Riicksichtnahme als eines zentralen Elements von Vertrauen hervor, welches er
dann ebenfalls dazu nutzt, Vertrauen von anderen Praktiken zu differenzieren.”
Bei der Herausarbeitung des Prototyps werde ich so vorgehen, dass ich zunichst
zentrale Gemeinsambkeiten der im letzten Kapitel aufgezeigten Verwendungsfor-
men auf eine abstrakte Ebene bringe, die einen Kern dieser Verwendungsformen
darstellen. Die exakte Ausprigung unterscheidet sich dabei bei den einzelnen Ver-
wendungsformen, die selbst wiederum eine Abstraktion von konkreten Situationen
sind, d.h., in konkreten Situationen kénnen sich die Gemeinsamkeiten noch weiter
differenzieren. Hiermit folge ich insgesamt dem von Hartmann dargelegten me-
thodischen Vorgehen. Dennoch werde ich versuchen, auch Grenzen der Solidari-
titsformen aufzuzeigen — anders als Scholz werde ich aber nicht fiir einen mora-
lisch geprigten Begriff der Solidaritit argumentieren, da nach meiner Lesart zwar
die Intentionen der Praktiken moralisch sind, nicht aber der Begriff der Solidaritit
selbst. Dem Begriff der Solidaritit sind bestimmte Eigenschaften zuzuschreiben,
welche sich durch die Dynamik zwischen den Akteur:innen entfalten, die in unter-
schiedlichen Gruppen, Nationen etc. mit unterschiedlichen konkret ausgestalteten
normativen Ordnungen bestehen. Die normative Bewertung der einzelnen solida-
rischen Praktiken kann daher nicht durch den Begriff der Solidaritit erfolgen. Dass
ich dennoch versuchen mochte, Grenzen der Formen der Solidaritit aufzuzeigen,
wird im Abschnitt 4.3 niher erliutert. Doch kommen wir zunichst zu den aus 4.1
abzuleitenden Gemeinsamkeiten, die den Kern des Prototyps der Solidaritit bilden.

15 Hartmann 2011, S. 177-182.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1

2)

4)

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Die erste abstrakte Gemeinsamkeit aller Verwendungsformen der Solidaritit
ist, dass sie zwischen zwei oder mehr Entititen besteht, von denen zumindest
eine Entitit einen oder mehrere Menschen umfasst. Die letztere Einschrinkung
bezieht sich darauf, dass solidarische Handlungen durchaus auch zugunsten
von Nicht-Menschlichem erfolgen kénnen.'® Wie oben beschrieben, hat diese
Gemeinsamkeit in den unterschiedlichen Verwendungsformen unterschied-
liche Ausprigung. Die Entititen konnen auf der Ebene der abstrahierten
Verwendungsformen einzelne Akteur:innen, Nationen, Interessengruppen
etc. sein; auf der konkreten Ebene z.B. die einzelnen Nationalstaaten, die den
Maastrichter Vertrag ratifiziert haben.

Solidaritit zielt darauf ab, etwas zu erreichen, zu befordern oder zu erhalten,
was eine Entitit alleine nicht in der gleichen Art und Weise hitte bewerkstel-
ligen konnen. Dies bezieht sich sowohl auf die Relation zwischen den Entiti-
ten als auch auf jene innerhalb einer Entitit (z.B. Nation). Fiir die abstrahier-
ten Verwendungsformen sind diese Ziele z.B. die Beteiligung an Versicherungen
oder Genossenschaften oder das gemeinsame Einstehen und Sich-Einsetzen fiir
Werte/Uberzeugungen beziiglich einer gemeinsamen Vorstellung von der Zu-
kunft. Konkret konnen solidarische Handlungen darauf abzielen, den Betroffe-
nen einer bestimmten Naturkatastrophe durch Spenden oder Taten zu helfen
oder gemeinsam gegen die ungleiche Behandlung der Geschlechter einzutreten
und auf diesen Missstand aufmerksam zu machen.

Den Solidarititsformen ist gemein, dass sie stets auf einem aktuell geteilten
Hintergrund aufbauen oder auf einen gemeinsamen zukiinftigen abzielen. Fir
die abstrakte Form der politischen Solidaritit wiirde dies bedeuten, dass die
handelnden Individuen eine gemeinsame Vorstellung von der Zukunft teilen
und diese erreichen wollen. Die BLM-Bewegung setzt sich insbesondere gegen
Polizeigewalt und Racial Profiling ein. Dabei miissen die Individuen nicht nur
eine gemeinsame Vorstellung teilen, sondern konnen auch geteilte Erfahrungen
von Unterdriickung durch Polizeikrifte haben. Fiir die sozialintegrative Solida-
ritit kommt bei diesem Aspekt eher der gemeinsame Hintergrund in der Aus-
prigung von Werten, Uberzeugungen etc. zum Tragen, was sich an der Empé-
rung gegeniiber Handlungen, die diesen Konsens verletzen, zeigen kann.

Die solidarische Interaktion zwischen den Entititen ist immer bis zu einem ge-
wissen Grad von einem sozialen, normativen oder juristischen Zwang geprigt.

Mir ist bewusst, dass es auch einige Beispiele dafiir gibt, dass Tiere anderen Tieren oder
Menschen beistehen, sie retten oder sogar verteidigen. Allerdings erscheint es mir fraglich,
ob solche Handlungen als solidarische Praktiken zu klassifizieren sind — diese Frage miiss-
te an einer anderen Stelle beantwortet werden. Ein treffenderes Beispiel ist hingegen, wenn
menschliche Individuen sich fir die Rechte von Tieren einsetzen.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

251


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

252

Formen der Solidaritat

Welche Art von Zwang dabei ausschlaggebend ist, unterscheidet sich von Solida-
ritdt zu Solidaritit und hingt dabei sehr stark von der Verfasstheit der interagie-
renden solidarischen Gruppen ab sowie davon, wie deren Beziehung zueinander
institutionalisiert ist. So besteht im Wohlfahrtsstaat ein rechtlich gesicherter
Anspruch der Beitragszahler gegeniiber dem Staat, aber auch des Staates ge-
geniiber den Beitragszahlern. In Gruppen, die der politischen Solidaritit zuge-
rechnet werden, besteht hingegen eine stark normativ geprigte Erwartungshal-
tung der Mitglieder zueinander. Dabei ist zu erwihnen, dass Handlungen von
den Individuen grundsitzlich freiwillig erbracht werden und auch die Teilnah-
me an einer Solidargruppe freiwillig ist — aber innerhalb von Gruppen wird dann
zum Erhalt der Gruppe sozialer Zwang wirksam. In sozialen Solidarititsgrup-
pen, wo keine Ubertragung ins Recht stattgefunden hat, ist der soziale Zwang
und die soziale Kontrolle zwischen den Mitgliedern der Gruppe zu erwihnen,
die hierdurch die Einhaltung der gemeinsamen Verhaltensmaxime etc. sicher-
stellen.

Neben diesen vier Kernelementen, die man in ihrer spezifischen Ausprigung bei
allen Formen der Solidaritit findet, gibt es noch zahlreiche Elemente, die die Soli-
daritit pragen, jedoch nicht bei allen Formen der Solidaritit zu finden sind. Gera-
de diese Elemente sind es aber, die die jeweiligen Formen charakterisieren: Allein
die Kernelemente der Solidaritit mégen nicht ausreichen, um sich eine Vorstellung
von Solidaritit zu bilden — damit die Besonderheiten der Solidarititsformen zutage
treten konnen, miissen den Kernelementen die jeweils charakteristischen Elemente
hinzugefiigt werden. Diesen werde ich mich nun zuwenden.

4.3 Unterschiede der Verwendungsformen

Im Folgenden mochte ich auf die Unterschiede der Solidaritatsformen eingehen,

die sich aus den Betrachtungen der einzelnen Formen im dritten Kapitel ergeben
haben:

«  bewusstvs. zweite Natur (Motivation)

« deskriptiv vs. appellativ (normativer Anspruch)

. reziprok vs. asymmetrisch (aktiv vs. passiv)

«  Solidaritit vs. Gerechtigkeit als Grundlage vs. komplementir (Bezug zur Ge-
rechtigkeit)

« partikular vs. universell erweiterbar (riumliche Dimension)

. Solidaritit vs. Nicht-Solidaritit (Grenzen der Solidaritit)

« bewahren vs. verindern (Transformationspotenzial)

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Sicherlich wird es auch noch andere bedeutsame Differenzierungen zwischen den
Formen der Solidaritit geben, wenn man die konkreten Situationen der Solidari-
tit niher betrachtet, und wenn sich weitere differenzierbare Formen der Solidari-
tit finden lieflen, dann wiirden sich unter Umstinden auch weitere Unterschiede
auftun.

4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur

Der Grund dafiir, dass die Motivation kein Kernelement der Solidaritit ist, besteht
darin, dass diese bewusst oder unbewusst auftreten kann und im Falle der unbe-
wussten Ausprigung zur Ausfithrung von solidarischen Handlungen keine eigentli-
che Motivation besteht, sondern diese Handlungen als eine Art zweite Natur ausge-
fithrt werden. Dies tritt vor allem bei der sozialintegrativen Solidaritit hervor: Ha-
bitualisierte Praktiken sind bei der sozialintegrativen Solidaritit die Gemeinsam-
keiten, die das Kollektivbewusstsein ausmachen und speisen. Doch auch hier kann
die Solidaritit bewusst werden und solidarische Handlungen aus einer spezifischen
Motivation heraus ausgefithrt werden. Bei dieser Form der Solidaritit wurde dies
anhand der Verletzung des Kollektivbewusstseins verdeutlicht.

Bei der politischen Solidaritit nimmt die Motivation zu den einzelnen solida-
rischen Handlungen und zur Beteiligung an einer Solidargruppe einen bedeuten-
deren Stellenwert ein als bei der sozialintegrativen Solidaritit, da sich die Gruppen
aufgrund geteilter Uberzeugungen oder einer gemeinsamen Zukunftsvorstellung
bilden. Diese gemeinsame Grundlage ist aber Gegenstand der gruppenspezifischen
Aushandlung, wodurch ein engeres Commitment des Individuums zu der Gruppe
entsteht, was sich letztlich auch in der Motivation niederschligt.

Bei der instrumentellen Solidaritit stehen ebenfalls bewusste Griinde fiir soli-
darische Handlungen im Vordergrund, die aber im Vergleich zu jenen der politi-
schen Solidaritit eher strategisch-rational sind. Die politische Solidaritit bietet da-
durch, dass auch ein ewig unerreichtes Ziel ein ausreichender Grund fiir den Zu-
sammenschluss einer solidarischen Gruppe sein kann, den Raum, um utopische
Vorstellungen zu verfolgen. Demgegeniiber zielt die instrumentelle Solidaritit eher
auf eine gemeinsame Nutzenmaximierung und die Verteilung der Risiken auf alle
ab, um den Schaden fiir den einzelnen zu reduzieren. Hier stehen die gegenseiti-
ge Absicherung und eine stabile Erwartungshaltung an die gemeinsam durch so-
lidarische Handlungen erzielten Ergebnisse im Vordergrund. Nach der bisherigen
Betrachtung im dritten Kapitel hat sich fiir diesen Aspekt kein nennenswerter Un-
terschied zwischen nationaler oder die transnationaler Ebene gezeigt.

Die universale Solidaritit dhnelt hier eher der politischen Solidaritit, un-
terscheidet sich von dieser aber darin, dass die Motivation fiir die solidarischen
Handlungen als universalisierbar fiir die gesamte Menschheit angenommen wird

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

253


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

254

Formen der Solidaritat

und jeder Mensch aus rationalen oder religiosen Griinden diesen zumindest indi-
rekt folgen konnen miisste.

4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritatskonzeptes:
deskriptiv vs. appellativ

Bei den konkreten Auspragungen der Solidaritatsformen lisst sich erstens unter-
scheiden, ob ein normativer Anspruch in Form eines appellativen oder nur eines
deskriptiven Charakters vorliegt. Letzterer wird im Rahmen dieser Arbeit so ver-
standen, dass kein starker normativer Anspruch der Solidarititsform vorliegt und
dieses Kriterium dementsprechend nicht zu den Kernelementen der Solidaritit ge-
hort. Zweitens wird unterschieden, wie der normative Anspruch der jeweiligen So-
lidarititsform ausgepragt ist.

Die soziale Solidaritit kann eher als deskriptiv verstanden werden, da bei ihr
das Normenkonforme und die Bedingungen der gesellschaftlichen Integration im
Vordergrund stehen. Eine Beschreibung der solidarischen Praktiken gibt, wenn dies
z.B. die Wendung des Kollektivbewusstseins gegen nicht konforme Handlungen be-
trifft, eine Beschreibung der gesellschaftlich legitimen Vorstellungen wieder. Nur
wenn sich die Individuen normenkonform verhalten, ist eine Integration der ein-
zelnen Individuen in die Gesellschaft und damit der Erhalt derselben gegeben. Die
solidarischen Praktiken dienen in erster Linie dem Erhalt und kdnnen somit auch
nur den Ist-Zustand der Handlungsnormen darlegen. Der normative Anspruch ist
dabei, dass eine Erwartungshaltung zu einem normenkonformen Verhalten ange-
nommen und vermittelt wird.

Bei der instrumentellen Solidaritit gibt es hingegen beide Momente: Auf der ei-
nen Seite gibt es eine deskriptive Ausprigung der Solidaritit, die sich vor allem in
dem bestehenden Recht widerspiegelt. Dies betrifft sowohl die nationale als auch
die transnationale Ebene. Das Recht wird hier verstanden als Sicherung von gesell-
schaftskonformen Handlungen. Auf der anderen Seite finden sich in dieser Form
der Solidaritit aber auch einzelne appellative Momente, wenn es sich um die Leis-
tung von Beitragen geht.

Die politische Solidaritit und die universale Solidaritit kann man hingegen
beide als appellative Auspriagungen der Solidaritit beschreiben, da sie sich bei-
de auf die Realisierung eines zukiinftigen Zustandes beziehen und nicht auf die
Festschreibung und den blofien Erhalt von bestehenden gesellschaftlichen Nor-
men. Gerade bei der politischen Solidaritit finden sich in den Handlungsaufrufen
der Partikulargruppen implizite Anforderungen an die gesamtgesellschaftlichen
Praktiken, die iiber die rein deskriptive Ebene hinausgehen. Bei der universalen
Solidaritit geht die Handlungsintention der Agierenden eher in den Bereich der
altruistischen Handlungen tiber.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

4.3.3 Aktiv vs. passiv - reziprok vs. asymmetrisch

Auf die Frage, ob Solidaritit grundsitzlich reziprok erfolgt, lisst sich keine fir al-
le Solidarititsformen giiltige Antwort finden. Bei der politischen Solidaritit lassen
sich reziproke Ausprigungen finden, bei der instrumentellen Solidaritit hingegen
in einigen Ausprigungen nicht. Daher ist Reziprozitit auch kein Kernelement der
Solidaritit. Wenn ich mich im Folgenden auf Reziprozitit beziehe, lehne ich mich
an die Ausarbeitungen Adloffs und Maus zur Reziprozitit der Gabe an." Sie rekon-
struieren zunichst Sahlin, der folgende Position vertritt:

Materielle Transaktionen auf Grundlage der Reziprozitatsnorm bewegen sich auf
einem Spektrum von freiwillig und selbstlos gegebener Hilfe, die an keine konkre-
te Riickflusserwartung gebunden ist, bis hin zu tauschdhnlichen Akten, die eine
Art von Aquivalenz zwischen Leistung und Gegenleistung erfordern. (Adloff und
Mau 2005, S.15)

Die Reziprozititsnorm wird von den Autor:innen insgesamt als beziehungsstif-
tend angesehen, wobei zugleich Vertrauen vorausgesetzt werden muss. Zusam-
menfassend sehen sie reziprokes Handeln als zwischen Handlungen aus reinem
Eigeninteresse und rein altruistischen Handlungen gelegen.”® Gouldners Rezipro-
zititsnorm bringt die Betrachtung etwas weiter weg von der Tauschokonomie und
bezieht sich generell auf Handlungen, was fiir mich zur Abrundung der kurzen
Betrachtung gentigt. Thm gemifd rechtfertigt Reziprozitit »eine Verpflichtung,
einem anderen deshalb zu helfen, weil er einem selbst geholfen hat oder helfen
wird« (Gouldner 2005, S. 115).

Wenn ich diese kurze Vorstellung der Reziprozitit auf die unterschiedlichen
Formen der Solidaritit beziehe, zeigt sich, dass die erzwungenen Formen der
instrumentellen Solidaritit durch den Zwangscharakter nicht als reziprok gelten
konnen, auch wenn durch die solidarischen Handlungen der instrumentellen Soli-
daritit anderen geholfen wird. Wenn allerdings die freiwilligen Ausprigungen der
instrumentellen Solidaritit betrachtet werden, dann gibt es bei diesen reziproke
Erwartungen.

Bei der sozialintegrativen Solidaritit ist zunichst von reziproken Handlungen
auszugehen, da die Erwartungshaltung der Agierenden und Reagierenden densel-

17 Sie rekonstruieren die Reziprozitit der Gabe ausgehend von Mauss. Adloff und Mau 200s5.

18 Doch selbst bei altruistischen Handlungen kann argumentiert werden, dass einer Reziprozi-
tatsnorm gemaf zwar vom Empfinger keine Gegenleistung erwartet wird, aber dem Geber
doch zumindest vom Empfanger kein Leid und keine Krankung zufiigt werden soll. Gouldner
nimmt dies in seine Reziprozititsnorm auf und beleuchtet auch die moglichen schadlichen
Auswirkungen auf andere Normen. Denn wenn die Reziprozititsnorm auf Vergeltung bezo-
gen werden wiirde, dann wiirde sich eine Spirale der Vergeltung auftun.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

255


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

256

Formen der Solidaritat

ben geteilten Horizont hat. Bei den Handlungen im Rahmen der sozialintegrativen
Solidaritit gehen die Agierenden immer davon aus, dass die anderen gegeniiber ih-
nen selbst ebenfalls so handeln wiirden. Dennoch werden nicht alle Handlungen der
sozialintegrativen Solidaritit als reziprok gelten konnen, da viele unbewusst ausge-
fuhrt werden.

Bei der politischen Solidaritit hingegen muss fuir eine erste Einschitzung
differenziert werden zwischen dem Verhiltnis zwischen den Gruppen und grup-
peninternen Interaktionen. Wenn eine Gruppe eine andere unterstiitzt, erfolgt dies
auf Grundlage eines gemeinsamen Ziels oder einer gemeinsamen Kritik. Daher
lasst sich annehmen, dass dies unter reziproken Erwartungen erfolgt, wobei die
genaue Ausprigung vom jeweiligen Fall abhingen wird und hierin (Intensitit,
Umfang, Ressourcen, ...) auch asymmetrische Verhiltnisse auftreten kénnen. Auch
bei der internen Betrachtung der Gruppen kann von einer generellen gegenseiti-
gen Reziprozititserwartung der Gruppenmitglieder ausgegangen werden, da sie
sich auf etwas Gemeinsames festgelegt haben. Aber auch hier kann Reziprozitit
nicht als Eins-zu-eins-Erwartungshaltung verstanden werden, da sich die Rollen,
Ressourcen etc. innerhalb der Gruppe differenzieren. Eher ist zu erwarten, dass
jeder seinen festgelegten Beitrag leistet. Bei den freien Beitrigen etablieren sich
hingegen wieder asymmetrische Verhiltnisse.

4.3.4 Bezug zur Gerechtigkeit

Einweiterer Unterschied zwischen den Formen der Solidaritit besteht darin, in wel-
chem Verhiltnis Solidaritit und Gerechtigkeit zueinander stehen: Zur sozialinte-
grativen Solidaritit kann zusammenfassend gesagt werden, dass sie als Bestandteil
der Gerechtigkeit gelten kann. Dieser ist sie untergeordnet, aber dennoch ein not-
wendiger Bestandteil von ihr. Dies wurde entlang des Diskurses zwischen ethischen
und moralischen Standpunkten aufgezeigt, woraus sich in der ersten Betrachtung
ergibt, dass Gerechtigkeit einen Vorrang vor dem Solidarititsbegrift hat, fiir den
Zusammenhalt der Gesellschaft bzw. der Gemeinschaft als Erginzung aber der So-
lidaritit bedarf, die einen Bezug auf konkrete Situationen und Praktiken mitbringt,
den die abstrakte/allgemeingiiltige Gerechtigkeit ansonsten missen wiirde. Mit ei-
nem zweiten Blick kann folglich festgehalten werden, dass zwischen Solidaritit und
Gerechtigkeit eine gegenseitige Verwiesenheit besteht mit einem Vorrang der Ge-
rechtigkeit.

Das Verhiltnis bei der instrumentellen Solidaritit schliefRt sich diesem Ver-
stindnis grundsitzlich an. Im dritten Kapitel wurde mit Verweis auf Habermas,
der die Solidaritit als der Gerechtigkeit komplementir versteht, dahingehend
argumentiert, dass dies auf eine gegenseitige Verwiesenheit zwischen Solidaritit
und Gerechtigkeit hinweise, bei der die Gerechtigkeit einen Vorrang hat. Dies
andert sich bei der instrumentellen Solidaritit graduell durch die Verstetigung der

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

Solidaritit im Recht und die damit einhergehende Verlagerung in den Bereich der
Gerechtigkeit. Die Solidaritit kann in dieser Verwendungsform auch stirker als
Erginzung des Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden als in der sozialintegra-
tiven Solidaritit; somit kann hier eine wirkliche Gleichrangigkeit angenommen
werden: Solidaritit und Gerechtigkeit sind in diesem Fall als gleichberechtigte
Prinzipien zu verstehen. Dies basiert auf einer Evolution der Solidaritit, auf die ich
im nichsten Kapitel weiter eingehen méochte.

Bei der politischen Solidaritit stellt sich das Verhiltnis anders dar. Die Beson-
derheit der politischen Solidaritit liegt eben darin, dass sie tiber ein gemeinsames
Ziel Menschen vereinen kann, die aus unterschiedlichen sozialen und gesellschaft-
lichen Kontexten stammen. Die Ziele, die gemeinsam verfolgt werden, kénnen u.a.
darin bestehen, eine gerechtere Gesellschaft, gerechtere Verteilung, gerechtere Ar-
beitsbedingungen etc. zu erreichen. Die Ziele miissen dabei aber nicht zwangslaufig
auf Gerechtigkeit gerichtet sein, dies kann lediglich eine Ausprigung dieser Solida-
ritatsform sein. Gerechtigkeit kann somit im Fall der politischen Solidaritit als ein
mogliches Ziel der Solidaritit verstanden werden.

Die universale Solidaritit kniipft an dieses Verstindnis des Verhiltnisses an. Die
christliche Solidaritit als Prinzip erster Ordnung wird durch die unhintergehba-
re »Briiderlichkeit« zwischen den Menschen als unhinterfragte Bedingung der Ge-
rechtigkeit verstanden. Bei der humanistischen Betrachtung der universalen Soli-
daritat mit Rorty ist Solidaritit selbst als Ziel zu verstehen, um durch solidarische
Handlungen das 6ffentliche Vokabular der Gerechtigkeit anzupassen. Auch in die-
sem Fall hat die Solidaritit einen Vorrang, der allerdings argumentativ schwicher
aufgebaut ist als bei der christlichen Form.

4.3.5 Raumliche Dimension: partikular vs. universell

Ein weiterer wichtiger Unterschied, auf den gesondert eingegangen werden soll-
te, ist die Frage danach, ob Solidaritit partikular, also exklusiv ist oder universell.
Gerade die Eigenschaft der Partikularitit wird hiufig als ein zentrales Kriterium
der Solidaritit gesehen. Dem ist auch grofitenteils zuzustimmen — gerade hinsicht-
lich der politischen und der sozialintegrativen Solidaritit, denn bei diesen Formen
griindet sich die Bildung einer Partikulargruppe immer zugleich auf die Abgren-
zung von anderen: bei der politischen Solidaritit von »Unterdriickern«, »Ausbeu-
tern«etc. und bei der sozialintegrativen Solidaritit von Personen, die gegen das Kol-
lektivbewusstsein verstofRen oder explizit von einem anderen Kollektivbewusstsein.
Gerade im letzteren Fall erfolgt dies iiber die Zuschreibung von negativen Stereo-
typen.” Die Exklusivitit bzw. das Zugangskriterium zur Gruppe kann dabei vari-
ieren, wobei aber gesagt werden kann, dass die meisten Partikulargruppen erwei-

19 Sutterliity 2010.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

257


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

258

Formen der Solidaritat

terbar sind und entsprechend einer moglichen fortschreitenden Ausdehnung der
Gruppe auch von Spannungen betroffen, die entlang der Interpretation der fiir den
Zusammenhalt notwendigen Gemeinsambkeiten entstehen. Der Biirgerstatus kann
ein Zugangskriterium fiir eine Gruppe sein; dieser wird iiber Geburt oder geson-
dert definierte Kriterien verliehen. Andere Gruppen konnen sich tiber gemeinsame
Erlebnisse definieren — z.B. Alumni, Veteran:innen oder Teilhabende an Unterdrii-
ckungserfahrungen. Ein freier Zugang zu diesen Gruppen ist nicht immer gegeben
und der Umgang mit Sympathisanten/Unterstiitzenden kann unterschiedlich erfol-
gen. Bei Gruppen, wie Shelby sie entlang einer »Black Solidarity« beschreibt und bei
der BLM-Bewegung kann der Umgang mit Sympathisanten beobachtet werden: An
den Aktionen und Demonstrationen von BLM nehmen auch Personen teil, die nicht
den primir betroffenen Bevilkerungsgruppen angehéren. Shelby rekonstruiert in
seinem Artikel, dass auch eine exklusive Identitit von »Blackness« denkbar ist.*°

Neben solchen Partikulargruppen, gibt es aber auch Vorstellungen von Solida-
ritit, die auf einer universalen Solidaritit mit entsprechender Solidarititsgruppe
basieren. Diese universalen Solidargruppen sind aber meist nur insofern universal
als sie sich auf alle Menschen beziehen, da sie ein gemeinsames Element bei allen
Menschen sehen. Dies kann entweder religios begriindet oder auf einer anderen Ge-
meinsambkeit der Menschen (z.B. der Fihigkeit, Leid zu erfahren) aufgebaut sein.
Bei den religiosen Vorstellungen kommt der Erweiterbarkeit in der Regel keine Be-
deutung zu, bei anderen Auslegungen kann sie aber, wie ich mit Rorty zu zeigen ver-
suchthabe, als Hoffnung auf diesbeziiglichen Fortschritt auftreten. Eine Universali-
tit wird zwar nie als erreichbares Ziel angenommen, aber dennoch liegen Hoffnung
und Bestreben darin, méglichst viele einzubeziehen bzw. Leid zu reduzieren.

Aufgrund der Differenzierung in Gruppen mit Zugangsbeschrinkung einer-
seits und andererseits Vorstellungen von Solidaritit, die auf der Hoffnung basieren,
moglichst umfassend und inklusiv zu sein, konnte ich dieses Kriterium nicht den
Kernelementen zuschreiben. Beide Auslegungen sind jedoch fiir ihre jeweiligen
Solidaritatsformen prigend.

4.3.6 Grenzen der Solidaritat: Solidaritat vs. Nicht-Solidaritat

Abschliefiend mochte ich die bisher angesprochenen Grenzen der Solidarititsfor-
men zusammenfassend noch einmal darstellen und einige Aspekte weiter ausfiih-
ren. In den bisherigen Unterkapiteln zu den Grenzen der Solidarititsformen wurde
zu jeder Form ein Einblick darin gegeben, was mogliche Grenzen in der praktischen
Umsetzung und Realisierung der Solidaritit sein konnen: Bei der instrumentellen
Solidaritit sind dies das Aufkommen von Trittbrettfahrern und das fehlende Sank-
tionspotenzial, bei der sozialintegrativen der Verfall der Solidaritit, bei der politi-

20  Shelby 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

schen die eingeschrinkte Erreichbarkeit der Ziele und bei der universalen die gene-
relle Realisierbarkeit. Diese Aspekte wurden dargestellt und sollen an dieser Stelle
nicht weiter ausgefithrt werden — ebenso auch die Diskussion iiber die Einbezie-
hung von Privilegierten in die politische Solidaritit.

Scholz argumentiert in ihrem Meta-Konzept der Solidaritit dafiir, dass positive
moralische Verpflichtungen als ein Differenzierungsmerkmal zu parasitiren Aus-
prigungen der Solidaritit zu verstehen sind:

In social solidarity, our already existent communal bonds inform those duties. In
civicsolidarity they are presumed in the relation of citizens to the state apparatus.
In political solidarity, by contrast, one of the primary moral duties precedes the
social bonds and is informed by a commitment to a social justice cause; other
duties stem from this commitment to a cause. (Scholz 2008, S. 42)

Erginzend dazu wurde im Rahmen der sozialintegrativen Solidaritit bisher dar-
gestellt, dass Solidaritit durch moralische Argumente iibertrumpft werden kann,
wenn die Solidaritit dem Bereich der Ethik zugeordnet wird. Wenn nun angenom-
men wird, dass in der Solidaritit positive moralische Verpflichtungen enthalten
sind, witrde dies die Positionierung der Solidaritat in der Hierarchie der Prinzipien
verandern, aber auch Auswirkungen auf die Diskussion der Moglichkeit einer
nationalsozialistischen Solidaritit haben, wie sie am Anfang vom vierten Kapitel
dargestellt wurde. Ein Aspekt, der in der Darstellung MacIntyres Erwihnung ge-
funden hat und hier weiter ausgefiithrt werden soll, ist, dass Patriot:innen durch ihr
loyales Verhalten gegeniiber ihrer Gemeinschaft einige Grundsitze der Gemein-
schaft oder der nationalen Identitit von einer kritischen Reflexion ausnehmen
miissen. Hierin konnen sich rassistische Elemente verbergen. Maclntyre selbst
legt nicht fest, welche zentralen Werte durch einen Patriotismus verteidigt werden
sollen. Busen argumentiert dafiir, dass man Maclntyre so auslegen kann, dass
Patriotismus nur bedeutet, dass nicht alle Werte einer Gemeinschaft auf einmal
kritisiert werden konnen. Somit gibt es immer einen Ansatz, die zentralen Werte
kritisch zu hinterfragen, aber fiir Busen ist Solidaritit grundsitzlich mit Freiheit
und Gleichheit verkniipft. Eine solche grundlegende Verkniipfung zu spezifischen
Werten ist bei MacIntyre nicht vorgesehen und daher kann sein Patriotismus
theoretisch auch Werte verteidigen, die der Freiheit und Gleichheit, wie Busen sie
interpretiert, entgegenstehen.”

Die Ausnahme der Identitit der politischen Gemeinschaft von einer Kritik kann
auch als Einwand gegen Taylor vorgebracht werden, da bei ihm ein Abgleich von
konkurrierenden Forderungen immer in Bezug zu dieser Identitit stattfindet und
somit zumindest Teile dieser Identitit von einer kritischen Hinterfragung selbst

21 Busen 2016, S. 228.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

259


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

260

Formen der Solidaritat

ausgenommen sind.”” Taylor entgegnet dieser Position, dass jede Gemeinschaft ei-
ne Identitit brauche, obwohl dies die Gefahr der Exklusion von anderen birgt. Daher
sieht Taylor auch eine wichtige Aufgabe darin, dass bestehende kollektive Identita-
ten im Lichte des gesellschaftlichen Wandels neu interpretiert werden und gleich-
zeitig fiir weitere Anderungen offenbleiben miissen.?

Eine politische Identitdt bzw. die mit dieser verbundene Interpretation von Frei-
heit und Gleichheit kann also, so ldsst sich Taylors Punkt zusammenfassen, nur
dann als tatsdchlich von allen Biirgerinnen und Blirgern geteiltes Selbstverstand-
nis einer politischen Gemeinschaft [...] gelten, wenn sie nicht nur mit der Plurali-
tat an partikularen Identititen innerhalb der Gesellschaft vereinbar ist, sondern
als konstitutives Merkmal auRerdem Unabgeschlossenheit und Anderbarkeit auf-
weist. (Busen 2016, S. 243)

Taylors Patriot:innen sind somit beim Eintreten fiir die Rechte von Mitbiirger:in-
nen solidarisch mit diesen verbunden. Die patriotische Kritik sorgt fiir Taylor dafiir,
dass eine Dynamik in der politischen Identitit sichergestellt wird und das Selbst-
verstindnis der politischen Gemeinschaft wandelbar bleibt. Dies bedeutet fiir die
Argumentation Busens, dass sich Taylors Ansatz zur Realisierung von Freiheit und
Gleichheit eignet. Dies ist aber nur deshalb moglich, weil sich Taylors patriotische
Kritik nicht auf unhinterfragbare Werte stiitzt, sondern fiir die einzelnen Werte und
deren neue Interpretationen Uberzeugungsarbeit geleistet wird. Dabei sollte darauf
hingewiesen werden, dass sich Taylor auf eine bestindige wie die sozialintegrati-
ve Solidaritit bezieht und nicht auf temporire, auf ein bestimmtes Ziel gerichtete
Solidaritit wie die politische. Gerade Letztere leistet einen Beitrag dazu, dass die
bestindigen Identititen verindert werden kénnen, und kénnte als ein Element ge-
sehen werden, das Ansitze zur Erneuerung der Identititen bietet.

Die Annahmen Taylors, dass Normen nicht universell sind, dass die Biirger:in-
nen das Selbstverstindnis der Gemeinschaft untereinander teilen und dass Wer-
tepluralismus in den Gemeinschaften wirkt, entkriftet bei ihm die Sorge vor der
Unterordnung der individuellen Interessen unter ein Gemeinwohl mit feststehen-
der Gemeinwohldefinition. Zwar ist Taylors Ansatz fordernd gegeniiber den Biir-
ger:innen, aber sie haben die Moglichkeit und die Fihigkeiten, die Werte ihrer Ge-
meinschaft anzupassen. Dies birgt jedoch grundsitzlich auch die Position, dass die
von einer Gemeinschaft vertretenen Werte nicht unfehlbar sind und Korrekturbe-
darf aufweisen kénnen.

Daran schlief3t sich die Position Rortys an, der grundsitzlich keine konkreten
Wertvorstellungen argumentativ zu begriinden sucht, sondern von einer bestindi-

22 Busen 2016, S. 241.
23 Busen 2016, S. 243.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4, Die Besonderheit der Solidaritat

gen Entwicklung der Werte ausgeht. Der einzige Grundsatz, der bei ihm zu finden
ist,istjener, dass die Reduzierung von Schmerz, Leid und Demiitigung anzustreben
ist — worin diese genau bestehen, ist wiederum Aushandlungssache. Honneth stellt
sich die Frage, ob die Bindung des kollektiven Wir der demokratischen Selbstbe-
stimmung an einen nationalen Hintergrundkonsens vor dem Hintergrund von Zu-
wanderung und staatsbiirgerlichen Rechten iiberhaupt noch tragfihig ist.* Solche
Fragen und Analysen stellen die Felder dar, in denen die permanenten Aushandlun-
gen der Solidarititsformen und ihrer unterschiedlichen Partikulargruppen stattfin-
den. Gerade Biirger:innen, die aus anderen nationalen Kontexten stammen, kénnen
eine Offnung der nationalen Identititen beférdern — allerdings auch die Konflikte
iber die Aushandlung verstirken.

Insgesamt vertrete ich hinsichtlich der unterschiedlichen Verwendungsformen
der Solidaritit die Position, dass Solidaritit nicht mit vorgegebenen spezifischen mo-
ralischen Vorstellungen verbunden sein muss. Jede Ausprigung der Solidarititsfor-
men enthilt verschiedene Normen und Werte, die aus der jeweiligen Gruppe, Nati-
on, Gemeinschaft etc. stammen und durch diese selbst sowie durch dufsere Einfliis-
se verdndert werden koénnen. Eine Festlegung von Solidaritit auf eine notwendige
Beforderung spezifischer Werte oder Vorstellungen wiirde deren Transformations-
potenzial gerade einschrinken oder gar ganz unterbinden. Einzig der Argumenta-
tion Rortys mochte ich an dieser Stelle darin folgen, dass Solidaritit auflange Sicht
Leid und Demiitigung reduzieren soll — die konkrete Festlegung, was Leid und De-
miitigung hervorbringt und wie dies reduziert werden kann, ist wiederum der Aus-
handlung der Akteur:innen iiberlassen. Dabei kann die Einsicht der Akteur:innen in
spezifische Zusammenhinge iiber die Zeit variieren, und neue Erkenntnisse kon-
nen auch zu neuen Bewertungen fithren. Bestehende Machtgefiige, Eigeninteres-
sen und Vorteilsnahmen sind in diesem Zusammenhang Elemente, die solidarische
Handlungen unterbinden oder verhindern kénnen, womit Leid und Demiitigung
nicht reduziert werden. Neben diesen Aspekten tragen auch Unbewusstes oder noch
nicht reflektierte Werte und Normen dazu bei, dass eine Kritik an den bestehen-
den Normen und Werten nicht vorgenommen werden kann und eine Eréffnung der
Reflexion erst erfolgen muss. So kénnen Solidarititsgruppen von aufen fir ihre
moralisch fragwiirdigen Positionen kritisiert werden, ohne dass gruppenintern die
gleiche Bewertung stattgefunden hat. Die Betrachtung von solidarischen Handlun-
gen in der Innen- und Auflenperspektive kann zugleich einen Anstof} zur Reflexi-
on der Positionen von Gruppen bieten. Den unterschiedlichen Solidarititsformen
und deren Dynamiken untereinander — also ihrem Transformations- und Erneue-
rungspotenzial — kommt dabei insgesamt die Rolle zu, die bestindige Weiterent-
wicklung der Inhalte der Solidaritit zu erméglichen. Solidaritit kann nur insofern
einen Schutz vor moralisch fragwiirdigen Positionen und Handlungen geben, als

24  Honneth 2011, S. 533ff.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

261


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

262

Formen der Solidaritat

durch die Wirkungen und méglichen Einflussnahmen der Solidarititsformen auf-
einander keine Position bestindig gesichert ist.

4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verandern

Im Hinblick auf die implizite Zielsetzung der Solidarititsformen ldsst sich ein
Unterschied identifizieren, der die jeweilige Solidarititsform grundlegend pragt
und wegen dieser Differenz auch nicht zu den Kernelementen gezihlt werden soll.
Die sozialintegrative und die instrumentelle Solidaritit sind insgesamt eher darauf
ausgerichtet, den Status quo zu erhalten und zu bewahren. Der Zusammenbhalt in
der Gruppe und deren Gemeinsamkeiten sind dabei die Fixpunkte fiir den Erhalt.
Wenn sich die Gemeinsambkeiten auflésen oder infrage gestellt werden, dann ent-
steht ein Rechtfertigungsdruck in der Gruppe, der zu Anpassungen fithren kann.
Eine in einem gewissen MafR flexible Adaption an sich verindernde Bedingung ist
somit auch bei den bewahrenden Solidarititsformen gegeben. Fiir diese Solidari-
titsformen stehen das Bestehen und der Erhalt der Gruppe aber im Mittelpunkt
und nicht eine einzelne Ausprigung der Gemeinsambkeit. Bei der instrumentellen
und der sozialintegrativen Solidaritit kann es zudem auch geschehen, dass die
Gemeinsambkeiten ins Recht iibertragen und dort weitergehend fixiert werden.

Im Gegensatz dazu haben es Gruppen der politischen Solidaritit zu ihrem ge-
meinsamen Ziel erhoben, Bestehendes zu verindern. Die Motivation der Gruppe,
sich zusammenzuschlieRen besteht gerade in einer gemeinsam zu erreichenden
Zukunft oder dem Uberwinden von Bestehendem. Die Vorstellung der gemein-
samen Zukunft oder die geteilte Erfahrung von Negativem ist das die Gruppe
einende Element. Die universale Solidaritdt ist im Hinblick auf dieses Kriterium
ebenfalls eher dem nach Verinderung strebenden Spektrum zuzuordnen, da es im
Verstindnis der universalen Solidaritit liegt, sich selbst als nicht abgeschlossen zu
verstehen, womit die Notwendigkeit einhergeht, auf eine Zukunft ausgerichtet zu
sein, in der ein besserer Zustand erreicht werden soll.

Der Prototyp der Solidaritit umfasst folglich die Merkmale: Solidaritit erfolgt
zwischen mehreren Entititen, mit der Solidaritit wollen die Entititen etwas erzie-
len, dass sie nicht alleine erhalten oder beférdern kénnen, der Solidaritit liegt ein
geteilter Konsens (bewusst oder unbewusst) zugrunde und die solidarischen Hand-
lungen sind von unterschiedlichen Zwingen begleitet.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen
der Solidaritat

Im zweiten Kapitel habe ich aufzuzeigen versucht, dass es einen spezifischen An-
wendungsbereich der Solidaritit im Unterschied zu Teilsynonymen gibt. Die hier
betrachteten Teilsynonyme waren Sympathie, Nachstenliebe, Freundschaft und
Vertrauen.

Fiir den Bereich der Sympathie wurde festgestellt, dass die Eigenheit der Sym-
pathie darin besteht, sich in andere hineinzuversetzen. Das Sich-Hineinversetzen
in den anderen ist das zentrale Differenzierungsmerkmal zur Solidaritit und zeigt
gleichzeitig die Grenzen des Wirkungsbereiches der Sympathie auf. Die Differenz
zur Solidaritit besteht darin, dass diese auf etwas Gemeinsames oder Geteiltes
abzielt und eine Verbindung zwischen den Akteur:innen herstellt, wohingegen die
Sympathie mafigeblich in der Bewegung des Individuums in die angenommene
Position des anderen besteht. Eine Verifikation dieser Position des anderen muss
dabei nicht erfolgen.

Im Hinblick auf die Néichstenliebe lasst sich die Differenzierung zur Solidaritit so
fassen, dass bei der Gottesliebe als einer Auspragung der Nichstenliebe kein Gefiihl
der Zugehorigkeit und keine gemeinsame Identifikation zwischen den Mitgliedern
vonnéten ist, sondern die Bewegung zu Gott — zum Metaphysischen hin - erfolgt
und sich erst von dort auf den transzendierten anderen richtet. Bei der Nachsten-
liebe wurde jedoch auch der Bereich der praktisch orientierten Verwendungsweise
aufgezeigt, die man auch als eine Form der Solidaritit im Sinne einer allgemeinen
Geschwisterlichkeit beschreiben kann. Die Gemeinsamkeit besteht darin, dass sie
sich durch wohlwollende Taten gegeniiber dem Nichsten auszeichnet.

Fiir die Freundschaft wurde die Auspriagung der politischen Freundschaft als So-
lidaritit verstanden, weil sie sich auf etwas Gemeinsames bezieht und die Beteilig-
ten ein gemeinsames Ziel (die allgemeine Wohlfahrt) erreichen wollen, das sie al-
leine nicht erreichen kénnen. Hierin besteht eine Uberschneidung mit der instru-
mentellen Solidaritit, wie sie in der Auspragung des Wohlfahrtsstaates gefunden
werden kann. Die rein zwischenmenschliche Freundschaft zwischen einander di-
rekt bekannten und vertrauten Personen ist von der Solidaritit allerdings zu unter-
scheiden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

264

Formen der Solidaritat

Beim Vertrauen wurde aufgezeigt, dass das Vertrauen der Individuen in die Insti-
tution eine Ahnlichkeit mit der sozialintegrativen Solidaritit aufweist. Die Gemein-
samkeit liegt darin, dass die Begriffe als Handlungsmotivatoren zur Erreichung ei-
nes gemeinsamen Ziels dienen und dabei gleichzeitig die Integration der Individu-
en in die Gesellschaft sicherstellen. Dabei treten beide Formen, also das Vertrau-
en und die Solidaritat, als Hintergrundkonsens der Akteur:innen auf. Eine zentra-
le Differenz der beiden Begriffe besteht darin, dass Vertrauende immer ein Risiko
eingehen, wohingegen das Risiko fiir Akteur:innen der Solidaritit kein zentraler Be-
standteil ist.

Mafgeblich bei der Betrachtung der Teilsynonyme der Solidaritit ist, dass jedes
Teilsynonym einen eigenen Wirkungsbereich hat, aber je nach Verstindnis der So-
lidaritit auch als eine spezifische Form der Solidaritit gelten kann. Bei den Teilsyn-
onymen war es moglich, zu differenzieren, auf welche Ausprigung der Solidaritit
sich diese Uberschneidung bezieht. Fiir die Entwicklung eines Prototyps der Soli-
daritat ist damit gewonnen, dass aufgezeigt wurde, dass der Solidaritit ein eigener
Wirkungsbereich zuzugestehen ist. Zudem wurden aus dieser Analyse Differenzie-
rungskriterien gewonnen.

Im folgenden Kapitel wurden dann die verschiedenen Verwendungsformen
der Solidaritit ausgearbeitet und betrachtet. Dies erfolgte entlang von Differen-
zierungskriterien, die bei jeder Form der Solidaritit systematisiert wurden. Diese
Differenzierungskriterien sind: das Subjekt dieser Solidaritit, Motivation und
Griinde fiir solidarisches Handeln, Hintergrundinformationen iiber Situationen
fir solidarisches Handeln, Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidaritit, normativer
Anspruch des Solidarititskonzeptes, ob die solidarische Haltung aktiv oder passiv
erfolgt, der Bezug der Solidaritit zur Gerechtigkeit, aktive oder passive Solidaritit,
rdumliche Dimension, Grenzen der Solidarititsform und ihr Transformationspo-
tenzial. Bei dieser Untersuchung der Verwendungsformen habe ich mich auf Kurt
Bayertz’ und Sally Scholz’ Vorarbeiten bezogen. Insgesamt wurden dabei vier For-
men der Solidaritit betrachtet: die sozialintegrative Solidaritit, die instrumentelle
Solidaritat, die politische Solidaritit und die universale Solidaritit.

Im daran anschlieRenden Kapitel wurden dann die Ergebnisse zu den einzelnen
Verwendungsformen der Solidaritit zusammengezogen und aus diesen ein Proto-
typ der Solidaritit abgeleitet. Der Prototyp der Solidaritit bezeichnet dabei Merk-
male, die sich teilweise in allen Solidarititsformen wiederfinden. Bei der Entwick-
lung des Prototyps habe ich zunichst die Gemeinsambkeiten der Verwendungsfor-
men auf einer abstrakten Ebene beschrieben. Jede dieser Gemeinsamkeiten hat bei
der spezifischen Form der Solidaritit eine Auspragung, die sich von jener in den an-
deren Solidarititsformen unterscheiden lisst. Damit kniipfe ich insgesamt an das
methodische Vorgehen Hartmanns an.

Die von mir identifizierten Kerne der Solidarititsformen sind: Erstens findet
Solidaritit zwischen zwei oder mehr Entititen statt, von denen zumindest eine

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

menschlich ist. Zweitens zielt Solidaritit darauf ab, etwas zu erhalten oder zu
beférdern, was eine Entitit nicht alleine in der gleichen Art und Weise bewerk-
stelligen kann. Drittens baut Solidaritit immer auf einem geteilten Konsens auf
oder erschafft einen geteilten Konsens. Viertens ist die Interaktion zwischen den
Entititen bis zu einem gewissen Grad geprigt von einem sozialen, normativen oder
juristischen Zwang.

Neben diesen Kernelementen des Prototyps gibt es weitere Elemente, aus de-
nen sich die jeweiligen Formen der Solidaritit zusammensetzen. Diese Elemente
geben den Solidarititsformen ihren spezifischen Charakter. Die Solidarititsformen
miissen dabei nicht aufjedes dieser Elemente gleichermafen referieren oder eine
spezifische Ausprigung von einem dieser Elemente aufweisen. Diese Elemente, die
den Kern des Prototyps der Solidaritit erginzen, wurden entlang der Differenzie-
rungskriterien der Solidaritit gebildet. Dabei habe ich mich auf einige Beispiele be-
schrinkt, welche die Bandbreite der Ausprigung der Elemente aufzeigen: Motiva-
tion, normativer Anspruch, aktiv vs. passiv, Bezug zur Gerechtigkeit, riumliche Di-
mension, Grenzen der Solidaritit und Transformationspotenzial.

Nachdem nun der Prototyp der Solidaritit und auch die ihn erginzenden Ele-
mente entwickelt wurden, bleibt die Frage offen, weshalb Solidaritit in den ver-
schiedenen sozialen Kontexten so unterschiedlich auftreten kann: In den verschie-
denen Formen der Solidaritit betrachtet, ist Solidaritit auf der einen Seite univer-
sal, unbewusst und asymmetrisch und auf der anderen Seite zugleich partikular,
bewusst und reziprok. In diesem Kapitel méchte ich nun versuchen, eine Antwort
auf die Frage zu geben, wie diese verschiedenen Formen der Solidaritit trotz ihrer
grundlegenden Unterschiede einen gemeinsamen Zusammenhang haben, der iber
den Kern des Prototyps hinausgeht.

Diesen Zusammenhang sehe ich in dem Transformationspotenzial, das jeder
Form der Solidaritit innewohnt und das in diesem Kapitel gesondert dargestellt
werden soll. Dabei soll auch ein Vorschlag fiir eine Systematisierung des Solidari-
titsbegriffs entworfen werden, der zugleich eine Erklirung dafir bieten soll, dass
die verschiedenen Formen der Solidaritit mit so unterschiedlichen Ausprigungen
— wie im dritten und vierten Kapitel gezeigt — dennoch in dem Prototyp der Solida-
ritat vereint werden kénnen und somit trotz ihrer Unterschiede den gleichen Begrift
kennzeichnen.

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass ich den Begriff der So-
lidaritit hier explizit von den praktischen Ausprigungen der Solidaritit differen-
zieren mochte: Die einzelnen praktischen Ausprigungen der Solidaritit zeichnen
sich durch die Zusammensetzung der Elemente des Prototyps und der Differen-
zierungskriterien in einer jeweils spezifischen Auspragung aus. Wiirden die spe-
zifischen praktischen Ausprigungen der Solidaritit direkt miteinander verglichen,
dann kénnte der Eindruck entstehen, dass sie nicht derselben Begriffswelt ange-
hoéren. Doch hat gerade die Analyse des Prototyps und der Differenzierungskriteri-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

265


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

266

Formen der Solidaritat

en gezeigt, dass die einzelnen Formen der Solidaritit, die sich aus den praktischen
Ausprigungen ableiten lassen, einen geteilten Kern aufweisen.

Die folgende Grafik soll veranschaulichen, welche Verhiltnisse der Formen der
Solidaritit zueinander ich in diesem Kapitel herausarbeiten méochte. Zielsetzung ist
es, die Verhiltnisse der verschiedenen Formen der Solidarititin einen gesamten Zu-
sammenhang zu bringen und dabei darauf einzugehen, wie sich die Solidaritatsfor-
men zueinander verhalten und ineinander transformieren kénnen. Um einen ersten
Zusammenhang herzustellen, erschien es mir nach einer Betrachtung der riumli-
chen Dimensionen und der Grenzen der Solidaritit zur Systematisierung sinnvoll,
die universale Solidaritit als das Maximum der méglichen solidarischen Handlun-
gen in Bezug auf Ausdehnung, Reichweite und Umfang darzustellen. Daher ist die-
se Form der Solidaritit in der Grafik als zugrundeliegende Scheibe dargestellt. Die
anderen drei Formen der Solidaritit haben nach meiner Interpretation einen enge-
ren Zusammenhang zueinander, da sie zumeist eine begrenzte Reichweite (Umfang
der Akteur:innen/Exklusivitit) und enge riumliche Dimension (oft im Rahmen des
Nationalstaates) haben. Dennoch weisen auch sie alle ein Erweiterungspotenzial im
Hinblick auf Reichweite und Umfang auf.

Abbildung 5: Verhaltnisse der Solidarititsformen zueinander

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

Im Folgenden sollen die Verhiltnisse einer jeden Form der Solidaritit zu jeder
anderen Form dargestellt werden.

5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidaritat

Zur sozialintegrativen Solidaritit wurde aufgezeigt, dass fiir diese Solidarititsform
ein bewahrender Charakter pragend ist: Handlungen der sozialintegrativen Solida-
ritat versuchen in erster Linie, den Status quo zu erhalten, ihn zu bewahren und -
falls nétig — Handlungen gegen ihn zu bestrafen und dauerhaft zu unterbinden.
Ausgangspunkte dafiir sind die in den Handlungen der sozialintegrativen Solida-
ritit zum Ausdruck kommenden geteilten Uberzeugungen und Werte, die gemein-
same Geschichte etc. Diese geteilten Elemente entstehen irgendwann im sozialen
Kontext und werden durch bestindiges Wiederholen oder Nicht-Infragestellen zu
prigenden Elementen. Diese konnen von Gesellschaft zu Gesellschaft und je nach
Entstehungsgeschichte variieren. In jeder Gesellschaft oder Gemeinschaft kann ein
Set solcher geteilten Uberzeugungen gefunden werden, die den Zusammenhalt und
die gemeinsame Identifikation der Einzelakteur:innen mit dem Ganzen sicherstel-
len.

Die Gesamtheit der geteilten Uberzeugungen ist jedoch nicht starr und kann -
auf demselben Weg, auf dem diese auch entstanden sind — durch soziale Interakti-
on verindert werden. Ein Wandel verlangt allerdings, dass — um mit Durkheim zu
sprechen — das Kollektivbewusstsein dies zulidsst. Es gibt unterschiedliche Griinde,
warum eine Auseinandersetzung mit den geteilten Uberzeugungen nicht erfolgt:
Die Akteur:innen des Kollektivbewusstseins haben sich mit den spezifischen ge-
teilten Uberzeugungen noch nicht aktiv oder diskursiv auseinandergesetzt und es
besteht eine Deutungsliicke. Oder die Einflusskraft des kollektiven Bewusstseins
ist zuriickgegangen und gestattet dem Einzelnen von den geteilten Uberzeugun-
gen leicht abweichende Handlungen. Es ist anzunehmen, dass es innerhalb des
Kollektivbewusstseins unterschiedlich gewichtige Anforderungen an die Uberein-
stimmungen fir die jeweilige Gesellschaft oder Gemeinschaft gibt. Ein Abweichen
von den Grundiiberzeugungen der Gesellschaft oder Gemeinschaft wiirde dem-
nach nicht toleriert und wiirde bestraft werden, wohingegen ein Abweichen von
schwicheren Uberzeugungen eher hingenommen bzw. schneller wieder vergeben
wiirde. Eine darauf aufbauende Option ist, dass das Kollektivbewusstsein in Bezug
auf ein spezifisches Element durch die Akte der Individuen wiederkehrend infrage
gestellt wurde und somit iiber die Zeit diesbeziiglich an Bestimmtheit verloren hat.
Zumeist sind es gerade kleine Abweichungen, die auflange Sicht dazu fithren, dass
das Kollektivbewusstsein in Bezug auf eine bestimmte Praxis weniger eindeutig ist
und irgendwann ganz aufgeweicht wird. Diese Verinderungen vollziehen sich eher
schleichend und sind erst iiber einen lingeren Zeitraum hinweg deutlich bemerk-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

267


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

268

Formen der Solidaritat

bar. Gerade diese langsamen Verinderungen konnen aber auch zu einer Reduktion
der Wirksambkeit der sozialintegrativen Solidaritit fithren — nimlich dann, wenn
sich in anderen Bereichen des gesellschaftlichen Zusammenlebens Verinderungen/
Innovationen ergeben haben, die sich direkt auf das Zusammenleben auswirken,
aber nicht durch die sozialintegrative Solidaritit abgedeckt werden. Wenn eine
solche Situation eintritt, ergeben sich zwei Pfade: Entlang des einen wird etwas
Neues und Geteiltes dem Bereich der sozialintegrativen Solidaritit hinzugefiigt.
Wenn dies nicht erfolgen kann und es diverse Auslegungen und Uberzeugungen
gibt, ergibt sich der andere Pfad: Dann wird die Wirksambkeit des Hintergrundkon-
senses beeintrichtigt und Gefiihle der Entfremdung und Vereinzelung kénnen sich
verbreiten. Damit die sozialintegrative Solidaritdt stabil bleibt, miissen die Verdn-
derungen in einer Geschwindigkeit erfolgen, die zu den in ihr lebenden Individuen
passt.

Hier beriihren wir nun eine Schnittstelle zum Bereich der instrumentellen Soli-
daritit, denn diese driickt sich u.a. durch verrechtlichte Normen aus und ist somit
via Dekret der institutionalisierten Gemeinschaft oder Gesellschaft erschaffen. Sie
hat nach meiner Lesart ebenfalls einen bewahrenden und stetigen Charakter. Ihr
Anliegen ist es, die in ihr geregelten Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens in genau der beschrieben Art und Weise einzuhalten. Dazu ist sie in Gesell-
schaften und Gemeinschaften zumeist auch so angelegt, dass Kontrollen und Sank-
tionen zu ihrer Einhaltung vorgesehen sind, die von der Gesellschaft oder Gemein-
schaft durchgesetzt werden. Dies sichert zugleich eine Erwartungsstabilitit der In-
dividuen und schiitzt diese vor einer moglichen Willkiir anderer.

Aber auch bei der instrumentellen Solidaritit sind Anderungen und Verschie-
bungen méglich. Entscheidend ist, dass diese Anderungen sich erst in neuem Recht
ausdriicken und die dafiir in den Gesellschaften und Gemeinschaften vorgegeben
Prozesse durchlaufen miissen. Somit erfolgt eine Anpassung zumeist nicht schnell.
Der Wandel erfolgt jedoch bestindig, sodass diese Form der Solidaritit zwar als
bewahrend, aber dennoch als im permanenten Wandel begriffen verstanden wer-
den kann. Dies wurde besonders am Beispiel der EU deutlich. Es gibt aber noch
ein anderes Beispiel fiir einen Zusammenhang der beiden Solidarititsformen: 25
Jahre nach dem Mauerfall haben einige Journalist:innen aus dem Osten ihre Sicht
auf die Ost-West-Beziehung niedergeschrieben. Dieser durch die Politik »verord-
nete« Zusammenschluss zweier bis dahin getrennter Gesellschaften, die auf unter-
schiedlichen Ideologien basierten, ist ein gutes Beispiel dafiir, wie die instrumen-
telle Solidaritat dabei unterstiitzen kann, sozialintegrative Solidaritit, die durch ein
bestimmtes Ereignis weggebrochen ist, zu erneuern. Der Autor gibt folgenden Ein-
blick in eine persénliche Wahrnehmung:

Als Jugendlicher war ich verwirrt von dem, was passierte. Heute glaube ich, es er-
klaren zu kénnen: Die Eliten des alten Systems, Politiker, Polizisten, Lehrer, wa-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

ren verschwunden oder total verunsichert. Die Protagonisten des neuen Systems
mussten ihre Autoritit erst erwerben. Posttransformation nennen Wissenschaft-
ler so etwas. Ein Phdnomen, das nach Revolutionen oft zu beobachten ist. Man
kann auch sagen, das gesellschaftliche Magnetfeld hatte sich aufgel6st. Die mo-
ralische Kompassnadel, die den Menschen zeigt, was gut und was schlecht, was
richtig und was falsch ist, fing im Osten zu rotieren an, sie hatte ihren Fixpunkt
verloren. (Brangel, 30.10.14, S.15)

Seine Beschreibung des fehlenden Fixpunktes fiir die moralische Kompassnadel be-
nennt das, was den selbstverstindlichen Hintergrundkonsens der sozialintegrati-
ven Solidaritit darstellt. Da im Falle der deutschen Wiedervereinigung kein ersatz-
loser Umsturz eines Systems stattgefunden hat, sondern der Ubergang in ein an-
deres bestehendes System, war den Personen, die integriert werden mussten, der
Hintergrundkonsens des neuen Systems noch nicht geldufig. Eine erste Orientie-
rung fiir den moralischen Kompass — dies meint eine Ubersicht, was richtig und was
falsch ist — kann im Recht und in der instrumentellen Solidaritit gefunden werden.
Von hier ausausgehend kann sich auf dieser Basis dann der verlorene Hintergrund-
konsens erneuern.

Eine Interpretation des Verhiltnisses (Transformationspotenzial) zwischen die-
senbeiden Solidarititsformen ist, dass aus dem Hintergrundkonsens bzw. dem Kol-
lektivbewusstsein der sozialintegrativen Solidaritit einzelne Elemente - ins Recht
gewandelt — in die instrumentelle Solidaritit Einzug halten kénnen. Die instru-
mentelle Solidaritit wire demnach eine Fortsetzung der sozialintegrativen Solida-
ritat, welche einige der Inhalte derselben verstetigt. Dabei nehme ich an, dass dies
insbesondere die Grundpfeiler der Gesellschaft und Gemeinschaft betrifft, die fur
den Zusammenhalt derart elementar sind, dass dies eine durchgingige Kontrolle
und Bestrafung durch das Kollektiv rechtfertigt. Die instrumentelle Solidaritit tragt
durch die Verstetigung dazu bei, dass zentrale Gemeinsamkeiten nicht oder nur er-
schwert und unter Risiken verindert werden konnen. Anpassungen und Verinde-
rungen sind aber in beiden Formen der Solidaritit méglich. Elemente der sozial-
integrativen Solidaritat kénnen somit in die instrumentelle ibergehen und dort als
Recht zum Tragen kommen; es wird jedoch kein Grund dafiir gesehen, dass alle Ele-
mente der der sozialintegrativen Solidaritit in die Instrumentelle Einzug erhalten.

Eine Bewegung in die andere Richtung, also von der instrumentellen zur sozi-
alintegrativen Solidaritit halte ich fiir unwahrscheinlich, da sich das Recht nur in
und aus sozialen Kontexten bilden kann. Diese sozialen Kontexte sollten diejeni-
gen der Gesellschaft bzw. Gemeinschaft sein und sich in den Handlungen der so-
zialen Akteur:innen widerspiegeln. Wenn sich jedoch im Recht Aspekte finden, die
nicht (mehr) zu der betreffenden Gesellschaft oder Gemeinschaft passen, dann ist
zunichst zu pritfen, ob das Recht itberholt werden miisste — oder, falls das Rechterst
durch die Institution erschaffen wurde, dann wiren deren Intentionen und ihr Auf-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

269


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

270

Formen der Solidaritat

trag, fiir die Gesellschaft das Recht zu schaffen, niher zu betrachten. An dieser Stel-
le befindet sich der Ubergang zur politischen Solidaritit, der im nichsten Abschnitt
erliutert wird. Es gibt jedoch noch eine andere Option, die sich anhand des Lob-
byismus auf europiischer Ebene verdeutlichen lisst: Lobbyisten nehmen direkten
Einfluss auf die Schaffung von Recht, ohne dass dies den gesellschaftlichen Prakti-
ken entsprechen muss. Wenn das Recht erst einmal geschaffen ist, kann es jedoch
auch das gesellschaftliche Leben beeinflussen und dadurch neue geteilte Vorstellun-
gen erschaffen.’

5.2 Instrumentelle und politische Solidaritat

Im Anschluss an das bisher Vorgestellte mochte ich nun auf das Verhaltnis der in-
strumentellen zur politischen Solidaritit eingehen. Im Unterschied zum Transfor-
mationspotenzial der sozialintegrativen und der instrumentellen Solidaritit ist es
eine hervorzuhebende Eigenschaft der politischen Solidaritit, dass sie sich kritisch
mit dem Bestehenden auseinandersetzt. Die in ihr agierenden Akteur:innen haben
gemein, dass sie sich durch ein bewusstes oder unbewusstes Commitment auf ein
gemeinsames Ziel, eine gemeinsame Zukunft oder einen gemeinsam zu beheben-
den Missstand zusammengefunden haben. Zielrichtung der politischen Solidaritat
ist somit nicht, das Bestehende zu bewahren und den Status quo zu erhalten, son-
dern diesen zu reflektieren und wenn nétig zu verdndern. Ausformungen der politi-
schen Solidaritit miissen somit ein Moment der sozialen Kritik enthalten, das sich
aufdie gegenwirtigen Bedingungen des Systems, der Nation oder der Umverteilung
richtet. Dabei muss darauf hingewiesen werden, dass sich die politische Solidaritit
nicht ausschlieflich mit dem Bereich der instrumentellen Solidaritat auseinander-
setzt, aber dies kann durchaus einer ihrer Gegenstandsbereiche sein. Mit Miinkler
kann angenommen werden, dass politisch motiviertes Engagement der Zivilgesell-
schaft im Rahmen einer politischen Solidaritit diejenigen Orte betrifft, an denen
Solidaritit noch nicht durch eine rechtlich gestirkte Erwartungssicherheit erreicht
wurde.”

Wenn wir nun noch einmal in Betracht ziehen, welchen Bereich die instrumen-
telle Solidaritit abdeckt, dann wird eine mogliche Verbindung zwischen diesen bei-
den Solidarititsformen offensichtlich: Die politische Solidaritit kann mit ihrer Kri-

1 Ein Beispiel wiren die von der EU verbotenen Leuchtmittel: Diese Mafnahme wurde in der
breiten Bevolkerung zunichst sehr kritisch gesehen, aber vor dem Hintergrund der Star-
kung des Bewusstseins fiir Energiesparsamkeit und Klimaschutz wurde sie schlief3lich gesell-
schaftlich akzeptiert, wie sich an der aktuellen Debatte um das Eintreten fiir den Klimaschutz
zeigt.

2 Minkler 2004, S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

tikam Bestehenden genau an den Punkten ansetzen, die im Rahmen der instrumen-
tellen Solidaritit fixiert und festgeschrieben sind. Dabei muss sie sich nicht nur auf
die konkreten Inhalte der instrumentellen Solidaritit beziehen, sondern kann sich
zudem auch auf die Kontrollen und Strafmafinahmen beziehen, die zum Schutz
der in der instrumentellen Solidaritit fixierten Uberzeugungen eingerichtet wur-
den. Die politische Solidaritit kann somit dazu beitragen, dass sich die Inhalte der
instrumentellen Solidaritit aktualisieren und an die aktuellen Gegebenheiten und
Erfordernisse der Gesellschaft oder Gemeinschaft anpassen. Ohne eine politische
Solidaritat witrde fiir Verinderungen innerhalb der instrumentellen Solidaritit ein
wichtiger Gradmesser fiir die aktuellen Bedingungen der Gesellschaft oder Gemein-
schaft fehlen. Die politische Solidaritit trigt somit auch zur Akzeptanz der in der
instrumentellen Solidaritit festgelegten und fixierten Uberzeugungen bei.

Die beiden Solidarititsformen haben somit einen wechselseitigen Einfluss auf-
einander, den sie fiir ein gesamtheitliches Funktionieren auch benétigen: Auf der
einen Seite kann die politische Solidaritit die instrumentelle Solidaritit zur Erneue-
rung dringen und auf der anderen Seite stellt die instrumentelle Solidaritit durch
ihren stetigen Charakter sicher, dass nicht alle kurzfristigen Anliegen, die innerhalb
der politischen Solidaritit durch Partikulargruppen lanciert werden, sich sogleich
auf die gesamte Gesellschaft oder Gemeinschaft auswirken. Beide Solidarititsfor-
men haben somit einen wechselseitig korrigierenden und abwigenden Einfluss auf-
einander. Dies zeigt sich auch im Hinblick auf die unterschiedlichen Gegenstinde
der beiden Solidarititsformen: Die instrumentelle Solidaritit blickt (durch Institu-
tionen) auf das Individuum, wohingegen die politische von den Individuen u.a. auf
die Institutionen und die soziale Ordnung blickt. Beide Formen kénnen somit auch
als Korrektive gegen Anomien gesehen werden — die einen z.B. vom Markt verur-
sacht und durch den Wohlfahrtsstaat abgefedert, die anderen durch Diskriminie-
rung hervorgerufen und durch die Schaffung eines gesellschaftlichen Bewusstseins
von Diskriminierung abgefedert.

Dabei wird allerdings angenommen, dass es einen allgemeinen Zweck oder ei-
ne Zielrichtung der Solidaritit gibt, welcher, wie die bisherige Analyse gezeigt hat,
gesellschafts- oder gemeinschaftsspezifisch sein muss. Um diesen Aspekt zu vertie-
fen, lohnt es sich, das Verhiltnis zwischen sozialintegrativer und politischer Solida-
ritat niher zu betrachten.

5.3 Sozialintegrative und politische Solidaritat

Zwischen dem Verhiltnis der politischen Solidaritit zur sozialintegrativen und der
politischen zur instrumentellen Solidaritit gibt es einige Parallelen. Die zentrale
Parallele beruht darauf, dass die sozialintegrative Solidaritit und die instrumen-
telle Solidaritit einen bewahrenden und stetigen Charakter haben: Beide Solida-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

il


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

272

Formen der Solidaritat

rititsformen streben danach, den Status quo aufrechtzuerhalten, wohingegen die
politische Solidaritit darauf abzielt, Bestehendes zu verindern, wenn dies einen
Mangel aufweist, nicht dem Gerechtigkeitsempfinden der Akteur:innen entspricht,
empfundene Ungerechtigkeiten beinhaltet etc. Dabei nimmt die politische Solidari-
tit gegeniiber der sozialintegrativen Solidaritit einen dhnlichen Stellenwert ein wie
gegeniiber der instrumentellen Solidaritit: Durch die politische Solidaritit konnen
die Inhalte und Bestandteile der sozialintegrativen Solidaritit, sofern sie unbewusst
sind und als Hintergrundkonsens fungieren, in erster Linie bewusst werden und
den Menschen somit zur Aushandlung gesellschaftlicher Praxen bereitstehen — in
der Folge konnen diese Praktiken dann auch verindert werden. Sofern die Elemente
der sozialintegrativen Solidaritit den Akteur:innen bereits bekannt sind und nicht
als zweite Natur bestehen, kénnen die Handlungen der politischen Solidaritit im-
merhin dazu fithren, dass die Ubereinkiinfte der sozialintegrativen Solidaritit her-
ausgefordert und verindert werden kénnen. Ein solches Herausfordern kann sich
einerseits als Kritik und als Kampf um die Deutungshoheit dufiern, auf der anderen
Seite aber auch bewirken, dass unhinterfragte Praktiken und geteilte Uberzeugun-
gen generell als zur Disposition stehend betrachtet und somit von den Akteur:innen
selbst als durch sie bzw. sozial konstruiert verstanden werden.

Fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt, auf den die sozialintegrative Solida-
ritdt aufbaut und den sie gleichzeitig auch bestirke, hat die durch die politische
Solidaritit hinzukommende Verinderung, Erneuerung oder Anpassung an die ak-
tuellen gesellschaftlichen Gegebenheiten eine wichtige Bedeutung: Wenn in einer
Gesellschaft die gemeinsamen Grundwerte (Normen/Pflichten) fiir eine soziale In-
tegration der Individuen nicht mehr geniigen, kénnen durch Handlungen der po-
litischen Solidaritit neue geteilte Verstindnisse entstehen, die sich iiber die Zeit
zu einer zumindest in einzelnen Bestandteilen neuen sozialintegrativen Solidaritit
entwickeln. Die eher kurzfristigen Engagements der politischen Solidaritit konnen
somit, wenn sie regelmiRig von einer kritischen Anzahl von Akteur:innen durchge-
fithrt werden, eine schwindende sozialintegrative Solidaritit erneuern und damit
letztlich stirken.

Wenn hingegen eine starke und rege sozialintegrative Solidaritit in einer Ge-
sellschaft vorhanden ist, dann kénnen die Forderungen der politischen Solidaritats-
gruppen sowohl zu einer Weiterentwicklung der Normen und Werte fithren als auch
zu gesellschaftlichen Konflikten iiber die Forderungen bzw. den Status quo. Letzte-
res kann fir den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhalt zweierlei Konsequenzen
haben: Zum einen werden Forderungen von Partikulargruppen, die nicht zu den ge-
sellschaftlichen Bedingungen passen, einfach abgelehnt - und zum anderen konnen
gesellschaftliche Konflikte sich verschirfen, wenn die Forderungen auf Machtstruk-
turen treffen, die zum Eigenwohl Einzelner angewandt werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

5.4 Sozialintegrative und universale Solidaritat

Im Hinblick auf die Beziehung zwischen der sozialintegrativen und der universa-
len Solidaritit lohnt es sich, einen Blick auf den zeitlichen Horizont dieser beiden
Formen der Solidaritit zu werfen. Die sozialintegrative Solidaritit ist auf den Sta-
tus quo ausgerichtet, also auf die konkrete Gegenwart, die sie zu erhalten versucht.
Aber durch die Verinderbarkeit, die dieser Form der Solidaritit innewohnt, ist sie
zugleich auch auf eine zukiinftige Gegenwart gerichtet. Auch die universale Solida-
ritat bezieht sich auf das Hier und Jetzt mit einer Ausrichtung auf die Zukunft. Da-
bei steht bei der humanzentrierten Auslegung dieser Solidaritit eine gemeinsame
Basis zur Verfiigung, von der ausgehend eine positive Entwicklung vollzogen wer-
den soll. Wihrend bei der sozialintegrativen Solidaritit die Verinderung als eine
Option angenommen wird, um eine Aktualisierung des Geteilten zu erméglichen,
ist bei der universalen Solidaritit — nach meiner Interpretation Rortys — alles darauf
ausgerichtet, einen permanenten und nicht abgeschlossenen Fortschritt der Solida-
ritit zu erreichen. Bei der theologischen universalen Solidaritit hat die zeitliche Di-
mension noch einmal eine andere Bedeutung: Die Vergangenheit und die Zukunft
(das Leben nach dem Tod) haben in der christlichen Tradition lange eine starke und
prigende Bedeutung gehabt. Die Handlungen in der Gegenwart dienten u.a. dazu,
das eigene zukiinftige Leben nach dem Tod zu bestimmen.

Neben der zeitlichen Dimension gibt es noch weitere zentrale Unterschiede zwi-
schen den Solidarititsformen, die relevant sind, um das Verhiltnis der beiden zu-
einander zu erfassen. Die universale Solidaritit hat eine fiktive Gemeinschaft der
Menschen zur Grundlage, wohingegen sich die sozialintegrative Solidaritit auf eine
begrenzte Gesellschaft oder Gemeinschaft bezieht: Die sozialintegrative Solidaritit
ist exklusiv, die universale nicht. Zwar kann die sozialintegrative Solidaritit in ih-
rer Ausdehnung erweitert werden, wenn weitere Individuen oder Gruppen sich der
Gemeinschaft zurechnen lassen, aber eine Erweiterung sozialintegrativer Solidari-
titauf die gesamte Menschheit ist hier wegen der Grundlage von geteilten Uberzeu-
gungen und Werten sowie gemeinsamer Sprache und Geschichte etc. nicht denkbar.
Am Beispiel der EU zeigt sich, dass eine Erweiterung der sozialintegrativen Solida-
rititauch umfassender gedacht werden kann, aber die Ausdehnung auf die gesamte
Menschheit bleibt der universalen Solidaritit vorbehalten.

Die Verbindung zwischen diesen beiden Solidarititsformen sehe ich als sehr
schwach an, da sich aus der Betrachtung heraus keine konkreten Wechselwirkungen
ergeben haben. Die universale Solidaritit konnte allerdings als eine separate Erwei-
terung der sozialintegrativen Solidaritit verstanden werden, indem tibergreifende
Ziele, Vorbilder oder auch Anlisse von der einen Ebene in die andere iibernommen
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

273


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

274

Formen der Solidaritat

5.5 Instrumentelle und universale Solidaritat

Nachdem zwischen der sozialintegrativen und der universalen Solidaritit keine
konkrete gemeinsame Verbindung aufgezeigt werden konnte, soll nun nach einer
solchen Verbindung zwischen der instrumentellen und der universalen Solidaritit
gesucht werden. Ein Ansatzpunkt fiir eine Verbindung der beiden Solidaritatsfor-
men besteht darin, dass in der instrumentellen Solidaritit eine Erweiterung auf
die globale Ebene bereits angelegt ist. Wie im letzten Unterkapitel gezeigt wurde,
gab es auch bei der sozialintegrativen Solidaritit einen Erweiterungsaspekt, doch
war dieser darauf bezogen, dass sich die sozialintegrative Solidaritit im Hinblick
auf die Anzahl von Individuen und/oder die raumliche Dimension erweitern kann
— sie behilt aber bei allen diesen Erweiterungen stets ihren exklusiven Charakter
bei. Bei der instrumentellen Solidaritit hingegen kann die Etablierung der Men-
schenrechte, die von fast allen aktuellen Staaten ratifiziert worden sind, als ein
Beispiel fiir die Erweiterung der instrumentellen Solidaritit auf die universale oder
zumindest globale Ebene gesehen werden. Diese Option der Erweiterung auf die
globale Ebene findet sich nicht nur bei der instrumentellen Solidaritit, sondern
auch bei der politischen, wie im folgenden Unterkapitel noch gezeigt werden wird.

Bei der obigen Darstellung der instrumentellen Solidaritit wurde gezeigt, wel-
che Bedeutung diese im nationalen Kontext in Form des Wohlfahrtsstaats haben
kann und wie sie sich mit der EU auch auf den europidischen Raum erstrecken
kann. Allerdings ist die europiische instrumentelle Solidaritit noch im Entste-
hen und noch nicht vollstindig ausgeprigt. Ihre Festschreibung im europiischen
Recht zeigt dabei auch einen qualitativen Unterschied zur universalen Solidaritit
auf: Die universale Solidaritit begriindet sich auf der Qualitit des gemeinsamen
Menschseins, wohingegen die europiische instrumentelle Solidaritit sich durch
einen geografischen Raum und die ihm zugehérigen Akteur:innen definiert. Wenn
jedoch z.B. die Vertrige der UN betrachtet werden, lisst sich eine besondere Form
der instrumentellen Solidaritit finden, in der sich Aspekte der universalen Soli-
daritit im Recht — genauer im Menschenrecht — fixiert haben. Die Verstetigung
und Fixierung erfolgt dabei nach dem Prinzip der sozialintegrativen Solidaritit:
Einige Prinzipien, die in der universalen Solidaritit als allgemeingiiltig fir die
gesamte Menschheit deklariert werden, wurden von den agierenden Staaten als
so grundlegend fiir den Menschen bzw. die Menschheit insgesamt angesehen,
dass sie in zwischenstaatlichen Vertrigen festgehalten und Instanzen eingerichtet
wurden, bei denen Akteur:innen Verst6f3e melden kénnen. Die Verstetigung in der
instrumentellen Solidaritit hat fiir die universale Solidaritit potenziell zur Folge,
dass die einzelnen Inhalte der universalen Solidaritit eingehalten und von einer
grofieren Anzahl von Individuen akzeptiert werden. Gerade die Umsetzung und
Realisierbarkeit ist ein Aspekt, der eine Grenze der universalen Solidaritit darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidaritat

Somit unterstiitzt die instrumentelle Solidaritit die Umsetzung der universalen
Solidaritat.

5.6 Politische und universale Solidaritat

Im Anschluss an die Darstellung der instrumentellen und der universalen Solida-
ritat mochte ich, darauf aufbauend, die Verbindung von Letzterer zur politischen
Solidaritit darstellen. Beginnend lisst sich durch die Betrachtung der zeitlichen
Dimension Folgendes festhalten: Beide Solidarititsformen beziehen sich auf einen
zukiinftigen Zustand unter Beriicksichtigung der gegenwirtigen Bedingungen. In
dieser Hinsicht haben die beiden Solidarititsformen eine gemeinsame zeitliche
Ausrichtung. Unterschied besteht darin, dass die politische Solidaritit exklusiv
ist und sich einige politische Solidarititsgruppen nur durch antagonistische Ab-
grenzung konstituieren. Die universale Solidaritit hingegen umfasst potenziell alle
Menschen. Oben wurde jedoch darauf verwiesen, dass argumentativ eine Abgren-
zung von nicht-menschlichem Leben méglich ist und somit auch diese Form der
Solidaritit einen exklusiven Zug haben kénnte.

Ein weiterer Unterschied ist, dass die politische Solidaritit durch ein bewuss-
tes Commitment der Individuen zu der Gruppe erfolgt. Die Motivation zu solidari-
schen Handlungen kann im Rahmen der politischen Solidaritit von den Akteur:in-
nen in den konkreten Situationen benannt werden und sie konnen sich auch be-
wusst von der Gruppe distanzieren. Bei der universalen Solidaritit hingegen sind
alle Menschen per definitionem Teil dieser Solidarititsgruppe, was bedeutet, dass
kein Commitment in Bezug auf die Zugehorigkeit vonnéten ist und die Individu-
en sich ihrer Zugehorigkeit eventuell nicht einmal bewusst sind. Allerdings kénnen
sich Individuen dieser Zugehorigkeit aber auch bewusst werden, sich aktiv zu einer
universalen Solidaritit bekennen und ihr Handeln bewusst daran ausrichten. Zu-
dem kann hier ein dhnliches Moment wie bei der sozialintegrativen Solidaritit zum
Tragen kommen: Die Individuen kénnen auch solidarisch handeln, ohne sich des-
sen bewusst zu sein, wenn sie die Handlungsnormen ohne den direkten Bezug zur
universalen Solidaritit verinnerlicht haben.

Bei der Darstellung der politischen Solidaritit wurde bereits darauf eingegan-
gen, dass es auch bei dieser Solidarititsform ein Erweiterungspotenzial gibt — dies
wurde anhand der Bildung von globalen Netzwerken beschrieben. Eine Erweiterung
der politischen Solidaritit auf die transnationale Ebene ist jedoch auch in anderen
Auspridgungen moglich, z.B. in Grassroot-Bewegungen. Diese transnationalen Be-
wegungen richten sich auf eine gemeinsame »bessere« Zukunft, die sie zusammen
erreichen wollen. »Besser« st bei den konkreten Bewegungen entlang des Uberwin-
densvon Ungerechtigkeiten, Ungleichheiten oder Unterdriickung definiert, die mit
einem universalen Anspruch ausgedriickt werden. Zur Erweiterung der lokalen oder

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

275


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

276

Formen der Solidaritat

nationalen Gruppen auf die transnationale Ebene wurde dargestellt, dass die For-
mulierung der gemeinsamen Zukunft bzw. des gemeinsamen Ziels hier abstrakter
wird, da die ganz konkreten lokalen Gegebenheiten von anderen Gruppen, deren
eigene Ausgangsbedingungen sich von diesen unterscheiden, nicht nachvollzogen
oder geteilt werden. Das exklusive und moglicherweise antagonistische Moment
bleibt dabei erhalten. Wenn diese Ausdehnung allerdings weitergedacht wird, dann
ergibt sich durch die fortgesetzte Abstraktion ein universaler Solidarititsanspruch.

Die Inhalte und Ausprigungen der universalen Solidaritit konnen nur durch ei-
nen Rickbezug aufkonkrete bzw. lokale Situationen entstehen, die verallgemeinert
(formuliert) werden. Ohne den Bezug auf konkrete Situationen, die abstrahiert wer-
den, wire die universale Solidaritit inhaltsleer. Umgekehrt konnen Elemente, die
im Rahmen der universalen Solidaritit formuliert werden und sich in solidarischen
Handlungen niederschlagen fiir andere lokale Gruppen der politischen Solidaritit
Anlass, Motivation oder Vorbild sein und auf der transnationalen Ebene ein zentra-
les verbindendes Element bilden, das die unterschiedlichen Gruppen zusammen-
hiltund aus denen sie gemeinsame Motivation und Uberzeugung beziehen kénnen.
Zusammengefasst lassen sich die Potenziale der Solidarititsformen zur gegenseiti-
gen Transformation wie folgt darstellen:

Abbildung 6: Transformationspotenzial der Solidarititsformen

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Schlusswort

Die Bedeutung der hier vorgelegten Systematisierung des Solidarititsbegriffs
besteht darin, den Diskurs tiber den Begriff der Solidaritit dahingehend zu berei-
chern, dass ein Verstindnis von zeitgleich nebeneinander existierenden Solidari-
tatsformen moglich ist, wobei jede dieser Formen der Solidaritit eine spezifische
Funktion fiir das Individuum und die Partikulargruppen, aber auch fiir die anderen
Formen der Solidaritit erfiillt. Der Prototyp der Solidaritit stellt dabei den gemein-
samen Kern der Solidarititsformen dar, der den Zusammenhang zwischen ihnen
sichert.

Das hiufige Auftreten von politischen Solidarititsgruppen kann als Indikator
fiir das Bestehen gesellschaftlicher Pathologien verstanden werden, da die politi-
sche Solidaritit im Hinblick auf die instrumentelle und die sozialintegrative Solida-
ritit aufzeigt, wo keine Erwartungsstabilitit (mehr) besteht. Sofern die instrumen-
telle oder die sozialintegrative Solidaritit den aktuellen Bedingungen der Akteur:in-
nen nicht mehr entspricht, entstehen politische Solidarititsgruppen, die eine Ver-
anderung anstreben. In diesem Sinne ist die politische Solidaritit als eine Triebkraft
fiir gesellschaftliche Dynamik zu verstehen. Die Funktion der politischen Solidari-
tat fir das Individuum und die Partikulargruppen besteht in der kritischen Praxis
oder auch in der Praxis der Kritik." Ein Fehlen von politischen Solidarititsgruppen
ist aus der Perspektive der Gesellschaftswissenschaften aber ebenfalls kritisch zu
hinterfragen, da dies als mogliches Anzeichen fiir eine mangelnde Bewusstwerdung
gesellschaftlicher Zustinde oder eine Unterdriickung von Partikulargruppen und
ihren Forderungen gesehen werden kann.

Die mangelnde Wirksambkeit der sozialintegrativen Solidaritit kann als Indika-
tor der Entfremdung und der Vereinzelung der Individuen gesehen werden, weil
sie den Zusammenbhalt zwischen den Akteur:innen durch einen Hintergrundkon-
sens sicherstellt, der auch in der instrumentellen Solidaritit festgeschrieben sein
kann. Wenn dies nicht mehr erfolgt, kann ein Prozess der Entfremdung eintreten,
der sich in nicht normenkonformem Verhalten zeigen kann. Die in der instrumen-
tellen Solidaritit verfestigten Werte konnen einerseits diesem Prozess als Stabili-

1 Vgl. Boltanski 2010, Celikates 2009 und Tully 2009.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278

Formen der Solidaritat

satoren entgegenwirken und andererseits als Grundlage fiir politische Solidaritits-
gruppen dienen.

Der instrumentellen Solidaritit kommt die Rolle zu, sicherzustellen, dass Ver-
inderungen in Anzahl und Geschwindigkeit in einem gesellschafts- oder gemein-
schaftsvertriglichen Maf erfolgen. Zudem stellt sie eine Stabilitit fir die anderen
Formen der Solidaritit her, da das Infragestellen mittels der politischen Solidaritit
nur einzelne Aspekte der instrumentellen Solidaritit betreffen kann.”

Der Begrift der Solidaritit wird von den Subjekten der Solidaritit zu spezi-
fischen Handlungsaufrufen verwendet und scheint somit an die konkrete Hand-
lungsebene gebunden zu sein. Doch eigentlich handelt es sich um einen Begriff der
Transformation und Verinderung: Er kann dazu dienen, Verinderungen, die in der
Gesellschaft stattfinden, auf den Ebenen des Rechts, der Institutionen, der Werte
und Normen sowie des Individuums zu beschreiben. Vor allem aber kann er auch
dazu dienen, die Wechselwirkungen zwischen diesen Ebenen in den Vordergrund
der Betrachtung treten zu lassen. Bei der Untersuchung von Transformationen
zielt der Solidarititsbegriff darauf ab, sich der Wechselwirkungen und der Be-
ziehungen der einzelnen Formen untereinander bewusst zu werden und dieses
Bewusstsein dazu zu nutzen, gesellschaftliche und soziale Herausforderungen zu
erkliren. Die Herausarbeitungen von spezifischen Solidarititsformen unterstrei-
chen dies, indem sie eine spezifische Form der Solidaritit dazu nutzen, normative
Fragestellungen zu erkliren. Das transformative Potenzial der Solidarititsformen
besteht folglich im Erhalt und der gleichzeitigen Erneuerung gruppenspezifischen,
gesellschaftlichen, menschlichen Zusammenhaltes.

2 Siehe Habermas’ Thematisierung der Lebenswelt.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Nachwort

Rickblickend auf die Arbeit ergeben sich eine Reihe von Ansatzpunkten, Diskussi-
onsstringen und methodischen Uberlegungen, die, wenn ich die Arbeit noch einmal
ganz neu verfassen kénnte, einige Argumentationsstringe verandern wiirden. Auf
einige dieser Stringe und méglichen Ankniipfungspunkte mochte ich abschliefiend
eingehen.

Zur Eigentiimlichkeit der Solidaritit: Zur Herausarbeitung der Eigentiimlich-
keit der Solidaritit hitte auch ein anderes Vorgehen als die Betrachtung der Teilsyn-
onyme gewihlt werden kénnen. Da diese Arbeit keinen empirisch-soziologischen
Anspruch verfolgt, wurde sich gegen die Verwendung empirischer Quellen, die iiber
die Bedeutung einzelner Beispiele zur Verdeutlichung der Argumentation hinaus-
gehen, entschieden. Sicherlich wire es jedoch spannend und auch gewinnbringend,
wenn empirische Quellen mit einem direkten Zugang zur Verwendung der Solidari-
tit betrachtet werden wiirden. Ein Grund dafiir sehe ich darin, dass die verwendete
akademische Literatur es nicht zum expliziten Ziel hatte, den Begriff der Solidaritit
herauszuarbeiten und von anderen Begriffen zu unterscheiden, sondernden Begrift
im Kontext anderer Argumentationen verwendet. Die Untersuchung empirischer
Quellen kénnte auch weitere Hinweise fiir die stattfindende Transformation von So-
lidarititsbegriffen beisteuern, wiirde aber auch methodische Fragen beziiglich der
Clusterung von Solidarititsbegriffen eréffnen. Doch auch die Entscheidung fir die
Verwendung von Teilsynonymen zur Herleitung der Differenzierungskriterien ist
nicht unkritisch zu sehen. Es kénnten weitere Teilsynonyme betrachtet werden z.B.
Loyalitit, Gerechtigkeit etc., was sicherlich zu priziseren Ergebnissen gefiihrt ha-
ben kénnte, aber fiir die Beantwortung meiner Forschungsfrage, musste eine Be-
grenzung erfolgen. Ohne die Verwendung der Teilsynonyme hitte sich eine zirku-
lare Argumentation ergeben, wenn nur auf akademische Schriften zur Solidaritit
zuriickgegriffen worden wire. Im Rahmen einer Dissertation ist das gewZhlte Vor-
gehen trotz der angefiihrten Kritikpunkte, ein Weg, der zu verwertbaren Ergebnis-
sen fuhrt. Ich bin sehr auf andere Arbeiten gespannt, die einen empirischen Zugang
wihlen oder sich mit anderen Synonymen dem Begriff der Solidaritit niheren.

Zur Begriindung, Methode und Umfang des Prototypen: Im Hinblick auf die
Unterscheidung zwischen einer eher deskriptiven und einer normativen Un-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

280

Formen der Solidaritat

tersuchung des Solidarititsbegriffes, versuche ich in meiner Arbeit durch die
Verwendung eines Prototypen einen Mittelweg anzubieten. Dies kann von beiden
Positionen ausgehend kritisch betrachtet werden. Eine normative Lesart des Be-
griffs der Solidaritit konnte die hier vorgelegte Argumentation als zu deskriptiv
bewerten, da spezifische Ausprigungen von Solidaritit, wie eine Solidaritit zwi-
schen Verbrechern, Nationalsozialisten etc. nicht im Vorhinein ausgeschlossen
wird; oder wie Scholz sie klassifiziert, als parasitire Solidarititen verstanden wird.
Die Argumentation in dieser Arbeit fokussiert sich auf das Transformationspoten-
zial zwischen den Solidarititsbegriffen und identifiziert darin auch ein korrektiv, da
sich die gleichzeitig angewendeten Solidarititsformen auch aufeinander beziehen
und sih gegenseitig beeinflussen konnen. Daher sind die Klassifikationsmerkmale
und die Kernelemente des Prototyps auch offen und als erweiterbar zu verstehen.
Die Offenheit und Einladung zur Erweiterung des Ansatzes mochte ich auch darauf
beziehen, dass andere Sichtweisen von Autor:innen erginzt werden, weil sich bei
der Herausarbeitung des Prototypen nur auf Schriften europdischer und nord-
amerikanischer Autor:innen beschrinkt wurde und sie zudem eine Momentauf-
nahme darstellt. Eine stirkere Beriicksichtigung von anderen vergangenen und
zukiinftigen Epochen und die Betrachtung von anderen Autor:innen wird andere
Nuancen der Verwendungen des Begriffs der Solidaritit hervorheben, die weiterer
relevante Erkenntnisse hervorbringen wiirden.

Die gleichzeitige Einheit und Pluralitit der Verwendungsweisen stellt dabei eine
Herausforderung fiir den methodischen Ansatz dar. Dies zeigt sich insbesondere an
zwei Stellen der Untersuchung: Einmal betrifft es das Verhiltnis des Prototypen zu
den Formen der Solidaritit und ein anderes Mal das Verhiltnis der Formen der Soli-
daritit zu den konkreten Anwendungen der Solidaritit in einem konkreten histori-
schen Kontext. An beiden Stellen findet eine Abstraktion statt, sodass der Begriff der
Solidaritit mit ausschlief}lichem Blick auf die Kernelemente des Prototypen beliebig
wirken kann. Die Kernelemente des Prototypen sind in meiner methodischen Uber-
legung nicht so konzipiert, dass sie fir sich stehend Solidarititsformen oder gar ei-
ne konkrete Anwendung der Solidaritit wiederspiegeln, sondern die Kernelemente
miissen erginzt werden, um die weiteren Differenzierungskriterien. Erst durch die
Kombination ergeben sich die unterschiedlichen Solidarititsformen. Die Methode
des Prototypen soll es erlauben weitere Analysen von Verwendungen der Solidaritat
einflieflen zu lassen, neue Formen der Solidaritit hinzuzufiigen und auch weite-
re Klassifikationsmerkmale zu finden. Damit ist auch ein Aspekt adressiert, der im
fiinften Kapitel nicht ganz deutlich wurde. Eine zentrale Gemeinsambkeit der Soli-
darititsbegriffe ist, dass sie miteinander in unterschiedlicher Weise in Verbindung
stehen und aufeinander verwiesen sind. Wie diese Verhiltnisse zueinander ausge-
staltet sind, unterscheidet sich dabei von Form zu Form. Die Identifikation von wei-
teren Formen der Solidaritit erlaubt es, ein weiter differenziertes Verhiltnis und ei-

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Nachwort

ne weitergehende Wechselwirkung der gesellschaftlichen oder gemeinschaftlichen
Zusammenschliisse aufzudecken und zu analysieren.

Solidaritat ist nach meinem Verstindnis ein Begrift der Transformation und
Verinderung: Er kann dazu dienen, Verinderungen, die in der Gesellschaft statt-
finden, auf den Ebenen des Rechts, der Institutionen, der Werte und Normen sowie
des Individuums in ihrer Wechselwirkung zu beschreiben. Das transformative
Potenzial der Solidarititsformen besteht folglich im Erhalt und der gleichzeitigen
Erneuerung gruppenspezifischen, gesellschaftlichen, menschlichen Zusammen-
haltes.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

281


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22.



https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Abendroth, Wolfgang. 1968. Sozialgeschichte der europdischen Arbeiterbewegunyg. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Adloff, Frank und Steffen Mau, Hg. 2005. Vom Geben und Nehmen: Zur Soziologie der
Reziprozitit. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Adloff, Frank und Steffen Mau. 2005. Zur Theorie der Gabe und Reziprozitit. In: Adloff
und Mau 2005, S. 9-57.

Agamben, Giorgio. 2001. Jenseits der Menschenrechte: Einschluss und Ausschluss im
Nationalstaat. Jungle World, 04.07.2001. Zuletzt gepriift am 03.09.2019. https://j
ungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte.

Anderson, Elizabeth. 2013. The imperative of integration. Princeton, NJ: Princeton Uni-
versity Press.

Arendt, Hannah. 2007. Vita activa oder vom titigen Leben. Miinchen: Piper Taschen-
buch.

Aristoteles. 2003. Nikomachische Ethik. Stuttgart: Reclam.

Avineri, Shlomo und Avner De-Shalit, Hg. 1992. Communitarianism and individualism.
Oxford: Oxford University Press.

Bast, Jiirgen. 2014. Solidaritit im europdischen Einwanderungs- und Asylrecht. In: Knodt
und Tews 2014, S. 143-161.

Baum, Gregory. 2006. Compassion and solidarity: The church for others. Toronto Ont.o,
Berkeley CA: House of Anansi Press.

Baurmann, Michael. 1998. Solidaritit als soziale Norm und als Norm der Verfassung. In:
Bayertz 1998b, S. 345-388.

Bayertz, Kurt. 1996. Staat und Solidaritit. In: Politik und Ethik, Hg. Kurt Bayertz,
S. 305-330. Stuttgart: Reclam.

Bayertz, Kurt. 1998a. Begriff und Problem der Solidaritit. In: Bayertz 1998b, S. 11-53.

Bayertz, Kurt, Hg. 1998b. Solidaritit: Begriff und Problem. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beckert, Jens, Hg. 2004. Transnationale Solidaritit: Chancen und Grenzen. Frankfurt
a.M., New York: Campus Verlag.

Bedorf, Thomas. 2011. Politik, Recht oder Moral? In: Busche 2011, S. 107-126.

Berger, Johannes. 2004. Expandierende Mirkte, schrumpfende Solidaritit? Anmerkungen
zu einer aktuellen Debatte. In: Beckert 2004, S. 246-261.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte

284

Formen der Solidaritat

Bertram, Hans, Hg. 1986. Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Bieling, Hans-Jiirgen. 2011. Die EU in der globalen Wirtschafts- und Finanzkrise: Kontu-
ren und innere Widerspriiche des europiischen Krisenmanagements. In: Die In-
ternationale Politische Okonomie der Weltfinanzkrise, Hg. Oliver Kessler, S. 161-181.
Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften/Springer Fachmedien Wiesba-
den GmbH Wiesbaden.

Bierhoff, Hans W. und Beate Kiipper. 1998. Sozialpsychologie der Solidaritit. In: Bayertz
1998b, S. 263-296.

BojadZijev, Manuela und Robin Celikates. 2020. Transforming Solidarities. Prakti-
ken und Infrastrukturen in der Migrationsgesellschaft. Zuletzt gepriift am
20.09.2021. https://transformingsolidarities.net/.

Boltanski, Luc. 2006. Der neue Geist des Kapitalismus. in Zusammenarbeit mit E. Chia-
pello. Konstanz: UVK-Verlag.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008.
Berlin: Suhrkamp.

Borner, Stefanie. 2014. Die Konstruktion transnationaler Solidaritit durch die EU-Sozial-
politik. In: Knodt und Tews 2014, S. 63—81.

Brangel, Christian. 2014. Wieich versuchte, ein Wessi zu werden: Die DDR starb zu frith,
um mich zu prigen. Trotzdem fiihle ich mich noch heute als Ostdeutscher. Die
Zeit, 30.10.2014.

Brunkhorst, Hauke. 2002. Solidaritit: Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsge-
nossenschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Busche, Hubertus, Hg. 2011. Solidaritit: Ein Prinzip des Rechts und der Ethik. Witrzburg:
Kénigshausen & Neumann.

Busche, Hubertus. 2011. Wohlstandsproduktion als institutionalisierte Solidaritit? Kritik
einer These der neueren Wirtschaftsethik. In: Busche 2011, S. 71-90.

Busen, Andreas. 2016. Solidaritit und die Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit: Zur
Bedeutung eines vernachldssigten Konzepts in der politischen Theorie und Pra-
xis, Universitit Hamburg.

Celikates, Robin. 2009. Kritik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverstindigung und
kritische Theorie. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Cicero, Marcus Tullius. 1970. Laelius. Uber die Freundschaft. Stuttgart: Reclam.

Dallinger, Ursula. 2009. Die Solidaritit der modernen Gesellschaft: Der Diskurs um ra-
tionale oder normative Ordnung in Sozialtheorie und Soziologie des Wohlfahrisstaats.
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften/GWV Fachverlage GmbH Wies-
baden. http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6.

Darwall, Stephen. 1999. Sympahetic Liberalism: Recent Work on Adam Smith. Philosophy
and Public Affairs 1999 (Bd. 28 Nr. 2): S. 139-64. https://www.jstor.org/stable/267
2821.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821

Literaturverzeichnis

Davey, Eleanor. 2014. French adventures in solidarity: revolutionary tourists and radical hu-
manitarians. European Review of History: Revue européenne d’histoire, Bd. 4:S. 577-95.
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189.

Dean, Jodi. 1996. Solidarity of strangers: Feminism after identity politics. Berkeley: Uni-
versity of California Press.

Denninger, Erhard. 1998. Verfassungsrecht und Solidaritit. In: Bayertz 1998b,
S.319-344.

Depenheuer, Otto. 2016. Solidaritit im Verfassungsstaat: Grundlegung einer normativen
Theorie der Verteilung. Norderstedt: Books on Demand.

Derpmann, Simon. 2013. Griinde der Solidaritit. Miinster: Mentis.

Durkheim, Emile. 1986. Einfiihrung in die Moral. In: Bertram 1986, S. 33-54.

Durkheim, Emile. 1992. Uber soziale Arbeitsteilung: Studie iiber die Organisation hiherer
Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Durkheim, Emile. 1999. Physik der Sitten und des Rechts: Vorlesungen zur Soziologie der
Moral. Hans-Peter Miller. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ebner, Martin. 2005. »Solidaritit« biblisch. Fallbeispiele und erste Systematisierungen. In:
Kriggeler 2005, S. 77-110.

Eisenberg, Christiane. 2011. Deutsche und englische Gewerkschaften: Entstehung und Ent-
wicklung bis 1878 im Vergleich. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Endres, Alexandra und Philip Faigle. 2011. Drei Szenarien fiir den Euro: Umschuldung,
Staatsbankrott — oder doch Euro-Bonds: Wofir entscheiden sich Europas Po-
litiker in der Krise? Drei Szenarien. Zeit Online, 18.07.2011. Zuletzt gepriift am
19.01.2019. https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenari
en/komplettansicht?print.

Fleischacker, Samuel. 2004. On Adam Smith’s Wealth of nations: A philosophical compan-
ion. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Frankenberg, Giinter. 1997. Die Verfassung der Republik: Autoritit und Solidaritdt in der
Zivilgesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gabriel, Ingeborg und Helmut Rendckl. 2012. Solidaritit in der Krise: Auf der Suche nach
neuen Wegen. Witrzburg: Echter.

Gosepath, Stefan, Wilfried Hinsch und Beate Rossler. 2008. Handbuch der politischen
Philosophie und Sozialphilosophie. 1 Bd. Berlin: De Gruyter.

Gould, Carol C. 2007. Transnational Solidarities. Journal of Social Philosophy 2007 (Bd.
38 Nr. 1): S. 148—64.

Gould, Carol C. 2014. Interactive democracy: The social roots of global justice. Cambridge:
Cambridge University Press.

Gouldner, A. W. 2005. Reziprozitit und Asymmetrie. In: Adloff und Mau 2005,
S.109-123.

GrofRe Kracht, Hermann-]J. 2005. »... weil wir fiir alle verantwortlich sind« (Johannes Paul
11.) Zur Begriffsgeschichte der Solidaritit und ihrer Rezeption in der katholischen Sozial-
verkiindung. In: Kriiggeler 2005, S. 111-132.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

285


https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print

286

Formen der Solidaritat

GrofRe Kracht, Hermann-]. 2014. Katholische Kirche und soziale Solidaritit in Europa. In:
Knodt und Tews 2014, S. 41-61.

Habermas, Jirgen. 1991. Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen. 2004. Solidaritit jenseits des Nationalstaates. Notizen zu einer Dis-
kussion. In: Beckert 2004, S. 225-235.

Habermas, Jirgen. 2013. Im Sog der Technokratie: Kleine Politische Schriften XII. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hardin, Russell. 2001. Die Alltagsepistemologie von Vertrauen. In: Hartmann und Offe
2001, S. 295-332.

Hartmann, Martin. 2001. Einleitung. In: Hartmann und Offe 2001, S. 7-36.

Hartmann, Martin. 2011. Die Praxis des Vertrauens. Berlin: Suhrkamp.

Hartmann, Martin und Claus Offe, Hg. 2001. Vertrauen: Die Grundlage des sozialen Zu-
sammenhalts. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Hartmann, Nicolai. 1962. Ethik. Berlin: De Gruyter.

Hartwig, Ines. 2014. Solidarische Kohdsionspolitik jenseits. In: Knodt und Tews 2014,
S.163-191.

Hechter, Michael. 1987. Principles of group solidarity. Berkeley: University of California
Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1970. Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Na-
turrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Heuser, Jean. 2016. Das Mirchen von der Gerechtigkeit: Es gilt aus ausgemacht, dass es
in Deutschland keine Chancengleichheit gibt. Das stimmt — und ist doch nur die
halbe Wahrheit. Die Zeit, 22.11.2016.

Heyd, David. 2007. Justice and Solidarity: The Contractarian Case against Global Justice.
Journal of Social Philosophy 2007 (Bd. 38 Nr.1): S. 112—30. http://onlinelibrary. wiley
.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf. Zuletzt gepriift am 28.12.2016.

Hieronymi, Tonia. 2003. Solidaritdt als Rechtsprinzip in der Europdischen Union. Frank-
furta.M.: Peter Lang.

Hofmann, Gunter. 2007. Schiubles Nachtlektiire. Zeit Online, 09.08.2007. Zuletzt ge-
priift am 17.11.2019. https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere?

Hoélzl, Verena. 2022.. Russland verhindert Resolution des UN-Sicherheitsrats. Zeit Online,
26.02.2022. Zuletzt gepriift am 14.06.2022. https://www.zeit.de/politik/auslan
d/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?u
tm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F.

Honneth, Axel. 1994. Kampfum Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel. 2010. Das Ich im Wir: Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhr-
kamp.

Honneth, Axel. 2011. Das Recht der Freiheit: Grundrifs einer demokratischen Sittlichkeit.
Berlin: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F

Literaturverzeichnis

Honneth, Axel. 2014. Arbeit und Anerkennung Versuch einer Neubestimmung. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 56 (Bd. 3): S. 327—42. https://doi.org/10.1524/dzph.200
8.56.3.327.

Huber, Gerhard. 1990. Adam Smith: Der Zusammenhang von Moralphilosophie, Okomno-
mieund Institutionentheorie. In: Politische Institutionen im gesellschaftlichen Umbruch,
Hg. Gerhard Gohler, Kurt Lenk, Herfried Miinkler und Manfred Walther. Wies-
baden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Hunt, Morton und Hella Beister. 1992. Das Ritsel der Néichstenliebe: Der Mensch zwi-
schen Egoismus und Altruismus. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

L.L.A. Kollektiv und Gesellschaft fiir Okologische Kommunikation mbH. 2019. Das
gute Leben fur alle: Wege in die solidarische Lebensweise. Miinchen: oekom.

Jaeggi, Rahel und Robin Celikates. 2017. Sozialphilosophie: Eine Einfiilhrung. Miinchen:
C.H. Beck.

Joas, Hans und Wolfgang Kn6bl. 2011. Sozialtheorie: Zwanzig einfiilhrende Vorlesungen.
Berlin: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1975. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie: Zweiter Teil. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kaufmann, Franz-Xaver. 2004. Sozialstaatliche Solidaritit und Umverteilung im interna-
tionalen Wettbewerb. In: Beckert 2004, S. 51-70.

Kersting, Wolfgang. 1998. Internationale Solidaritit. In: Bayertz 1998b, S. 411—429.

Kersting, Wolfgang. 2000. Politische Solidaritiit statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kri-
tik egalitaristischer Sozialstaatsbegriindungen. In: Politische Philosophie des Sozi-
alstaats, Hg. Wolfgang Kersting, S. 202—256. Weilerwist: Velbriick Wiss.

Khushf, Georg. 1998. Solidaritit als moralischer und politischer Begriff: Jenseits
der Sackgasse von Liberalismus und Kommunitarismus. In: Bayertz 1998b,
S. 111-145.

Klages, Helmut. 2000. Die Deutschen — ein Volk von >Ehrendmtlern<? Forschungsjournal
Soziale Bewegungen 13 (Bd. 4). https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406.

Klamert, Marcus. 2014. Solidaritit als Rechtsprinzip der Europdischen Union. In: Knodt
und Tews 2014, S. 19—40.

Kleger, Heinz und Thomas Mehlhausen. 2014. Unstrittig und doch umstritten — europii-
sche Solidaritit in der Eurokrise. In: Knodt und Tews 2014, S. 83—112.

Klein, Stephanie. 2005. Christliche Solidaritit in der Praxis Praktisch-theologische Aspekte
des Solidarititsbegriffs. In: Kriiggeler 2005, S. 211-230.

Knodt, Michéle und Nadine Piefer. 2014. Energiesolidaritit im Normdreieck aus Sicher-
heit, Wettbewerb und Nachhaltigkeit. In: Knodt und Tews 2014, S. 219-240.

Knodt, Michéle und Anne Tews, Hg. 2014. Solidarititin der EU. Baden-Baden: Nomos.

Korff, Wilhelm und Alois Baumgartner. 1990. Das Prinzip der Solidaritit: Strukturge-
setz einer verantworteten Welt. Stimmen der Zeit (Bd. 208): S. 237-50.

Koselleck, Reinhart. 1979. Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

287


https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406

288

Formen der Solidaritat

Kriiggeler, Michael, Hg. 2005. Solidaritit — ein christlicher Grundbegriff? Soziologi-
sche und theologische Perspektiven (Beitridge zur Pastoralsoziologie (SPI)). Ziirich: TVZ
Theologischer Verlag.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe, Hg. 2006. Hegemonie und radikale Demokratie:
Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen-Verlag.

Leroux, Pierre. 2010. De Lhumanité, de Son Principe Et de Son Avenir: Ot Se Trouve Exposée
La Vraie Définition de la Religion Et Ou’On Explique Le Sens, La Suite Et 'Enchainement
Du Mosaisme Et Du Christianisme. Charleston, South Carolina: Nabu Press.

Lobsien, Verena Olejniczak. 2022. Die vergessene Sympathie: Zu Geschichte und Gegen-
wart literarischer Wirkung. Paderborn: Brill Fink.

Luhmann, Niklas. 1973. Vertrauen: E. Mechanismus d. Reduktion sozialer Komplexitit.
Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Lukes, Steven. 1998. Solidaritit und Biirgerrecht. In: Bayertz 1998b, S. 389—398.

Mau, Steffen. 2002. Solidaritit und Gerechtigkeit: Zur Erkundung eines Verhiltnisses.
In: Interdisziplindre Gerechtigkeitsforschung: Zur Verkniipfung empirischer und norma-
tiver Perspektiven, Hg. Stefan Liebig, S. 129-154. Frankfurt a.M., New York: Cam-
pus Verlag.

Mau, Steffen und Stephan Lessenich. 2005. Reziprozitit und Wohlfahrtsstaat. In: Ad-
loff und Mau 2005, S. 257-277.

Mauss, Marcel. 1990. Die Gabe: Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mill, John Stuart. 2006. Utilitarism: Englisch — deutsch. Stuttgart: Reclam.

Miller, David. 1992. Community and Citizenship. In: Avineri und De-Shalit 1992,
S. 85-101.

Montaigne, Michel de. 2008. Von der Freundschaft und andere Essais: Fischer Taschen-
buch Verlag.

Miiller, Hans-Peter. 1986. Gesellschaft, Moral und Individualismus. Emil Durkheims
Moraltheorie. In: Bertram 1986, S. 71-105.

Miinkler, Herfried. 2004. Enzyklopidie der Ideen der Zukunft: Solidairtit. In: Beckert
2004, S. 15-29.

Miinkler, Herfried und Marina Miinkler. 2016. Die neuen Deutschen: Ein Land vor seiner
Zukunft. Berlin: Rowohlt.

Ofte, Claus. 2004. Pflichten versus Kosten: Typen und Kontexte solidarischen Handelns. In:
Beckert 2004, S. 35-50.

Ondarza, von Nicolai. 2014. Die Umsetzung der Solidarititsklausel des Vertrages von Lis-
sabon: Vorkehrungen fiir eine EU-Zusammenarbeit in Katastrophenschutz und
Terrorabwehr. In: Knodt und Tews 2014, S. 267-286.

Pascal. 2010. »Volksgenosse« bei den Rechtswissenschaften? Otto Depenheuer und sei-
ne zweifelhafte Habilitationsschrift. Unverdffentlichtes Manuskript, Zuletzt ge-
priift am 17.11.2019. htpps://www.campusgruen.uni-koeln.de/2010/04/volksge-
nosse-bei-den-rechtswissenschaften/.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Piazolo, Michael. 2004. Solidaritit: Deutungen zu einem Leitprinzip der Europdischen Uni-
on. Wiirzburg: Ergon Verlag.

Pollack, Detlef. 2016. Modernisierungstheorie — revised: Entwurf einer Theorie moder-
ner Gesellschaften. Zeitschrift fiir Soziologie 45 (Bd. 4): S. 219—-40. https://doi.org/1
0.1515/zfs0z-2015-1013.

Preuf3, Ulrich K. 1998. Nationale, supranationale und internationale Solidaritit. In: Bay-
ertz 1998b, S. 399—410.

Radkau, Joachim. 2011. Eine kurze Geschichte der deutschen Antiatomkraftbewegung. Zu-
letzt gepriift am 11.05.2019. https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-gesch
ichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all.

Rawls, John. 1975. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Richter, Jirgen. 1996. Die Theorie der Sympathie. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Risse, Thomas. 2013. Solidaritit unter Fremden? Europdische Identitit im Hirtetest.
Verofentlichtes Arbeitspapier, FB Politik- und Sozialwissenschaften, Freie Uni-
versitit Berlin. Zuletzt gepriift am 07.01.2017. https://nbn-resolving.org/urn:n
bn:de:0168-ssoar-37137.

Rorty, Richard. 1988. Solidaritit oder Objektivitit? Drei philosophische Essays. Stuttgart:
Reclam.

Rorty, Richard. 1992. Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rof3, Jan. 2013. Was, wenn der Euro zerbricht? Die Zweifel sind zuriick, der Zorn wichst:
Was hilt Europa noch zusammen? Die Zeit, 07.03.2013.

Routledge, Paul und Andrew Cumbers. 2016. Global justice networks: Geographies of
transnational solidarity. Manchester, UK: Manchester University Press.

Riger, Carolin. 2014. Solidaritdit — ein solides Fundament der Gemeinsamen AufSen- und
Sicherheitspolitik. In: Knodt und Tews 2014, S. 241-266.

Sahlin, Marshall D. 2005. Zur Soziologie des primitiven Tauschs. In: Adloff und Mau
2005, S. 73-91.

Sangiovanni, Andrea. 2013. Solidarity in the European Union. Oxford Journal of Legal
Studies 33 (Bd. 2): S. 213—41. https://doi.org/10.1093/0jls/gqs033.

Sangiovanni, Andrea. 2015. Solidarity as Joint Action. ] Appl Philos 32 (Bd. 4): S. 340-59.
https://doi.org/10.1111/japp.12130.

Scheler, Max. 1985. Wesen und Formen der Sympathie. Bonn: Bouvier Verlag.

Schnabl, Christa. 2005. Gerecht sorgen: Grundlagen einer sozialethischen Theorie der Fiir-
sorge. Freiburg: Acad. Press; Herder.

Scholz, Sally J. 2008. Political solidarity. University Park, Pa: Pennsylvania State Uni-
versity Press.

Schwarzenbach, Sibyl A. 1996. On Civic Friedship. ETHICS 1996 (Bd. 107, Nr. 1):
S. 97-128.

Schwarzenbach, Sibyl A. 2005. Democracy and Friendship. Journal of Social Philosophy
2005 (Bd. 36, Nr. 2): S. 233-54.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

289


https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130

290

Formen der Solidaritat

Schwarzenbach, Sibyl A. 2015. Fraternity, solidarity, and civic friendship. AMITY: The Jour-
nal of Friendshio Studies 2015 (Bd. 3): S. 3—-18.

Sedmak, Clemens, Hg. 2010. Solidaritit: Vom Wert der Gemeinschaft. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Shelby, Tommie. 2002. Foundations of Black Solidarity: Collective Identity or Common
Oppression. ETHICS (Bd. 112): S. 231-66.

Skinner, Quentin. 2002. Visions of Politics: Regarding method. Cambridge, U.K., New
York: Cambridge University Press.

Smith, Adam. 2004. Theorie der ethischen Gefiihle. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Smith, Anthony. D. 1986. The ethnic origins of nations. Malden: Blackwell Publishers
Inc.

Soboczynski, Adam. 2016. Deutsche Gelenkigkeit: Das Professorenpaar Herfried und
Marina Miinkler empfehlen die Fliichtlingskrise als nationales Ertiichtigungs-
programm. Die Zeit, 01.09.2016.

Steinvorth, Ulrich. 1998. Kann Solidaritit erzwingbar sein? In: Bayertz 1998b, S. 54-85.

Sutterliity, Ferdinand. 2010. In Sippenhaft: Negative Klassifikationen in ethnischen Kon-
flikten. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Tafferner, Andrea. 1992. Gottes- und Néchstenliebe in der deutschsprachigen Theologie des
20. Jahrhunderts. Innsbruck, Wien: Tyrolia-Verlag.

Tannous, Isabelle. 2014. Solidaritit und europdische Entwicklungszusammenarbeit: Von
den Sonderbeziehungen mit den AKP-Staaten zu einem menschenwiirdigen Le-
ben fiir alle. In: Knodt und Tews 2014, S. 287-310.

Taylor, Charles. 1995. Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles. 2001. Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur politi-
schen Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ténnies, Ferdinand. 1991. Gemeinschaft und Gesellschaft: Grundbegriffe der reinen Sozio-
logie: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Tosun, Jale. 2014. Solidaritit in der EU-Umweltpolitik. In: Knodt und Tews 2014,
S.193-218.

Tully, James. 2008. Public philosophy in a new key: Volume 1: Democracy and civic freedom.
Cambridge: Cambridge University Press.

Tully, James. 2009. Politische Philosophie als kritische Praxis. Frankfurt a.M., New York:
Campus Verlag.

Walk, Heike. 2004. Formen politischer Institutionalisierung: NGOs als Hoffnungstriger
globaler Demokratie. In: Beckert 2004, S. 163—180.

Walzer, Michael. 1992. Membership. In: Avineri und De-Shalit 1992, S. 65-84.

Walzer, Michael. 2006. Sphiiren der Gerechtigkeit: Ein Pladoyer fiir Pluralitit und Gleich-
heit. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Wiese, Thorsten. 2012. Was passiert, wenn Griechenland austritt? ARD. 16/06/2012. Zu-
letzt gepriift am 01.12.2020. https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgri
echenlandioo.html.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:


https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html

Literaturverzeichnis

Wilde, Lawrence. 2013. Global solidarity. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Wildt, Andreas. 1995. Solidaritit. In: Historisches Worterbuch der Philosophie: Bd: 9 Se-SP,
Hg. Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel. Basel: Schwabe.

Wildt, Andreas. 1998. Solidaritit Begriffsgeschichte und Definition heute. In: Bayertz
1998b, S. 202-216.

Wildt, Andreas. 2007. Solidaritit als Strukturbegriff politisch-sozialer Gerechtigkeit. Jahr-
buch fiir Christliche Sozialwissenschaft 2007 (Bd. 48): S.39-60. https://[www.u
ni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81. Zuletzt gepriift am
14.05.2017.

Winch, Donald. 1984. Adam Smith als politischer Theoretiker. In: Markt, Staat und Solida-
ritit bei Adam Smith, Hg. Franz-Xaver Kaufmann und Hans-Giinter Kriisselberg,
S. 95-113. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Zeit Online, dpa, aba. 2015. Schiuble soll Griechenland 2011 den Euro-Austritt nahegelegt
haben. Zeit Online, 04.01.2015. Zuletzt gepriift am 19.01.2019. https://www.zeit.
de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-e
vangelos-venizelos?print.

Zurcher, Markus Daniel. 1998. Solidaritit, Anerkennung und Gemeinschaft: Zur Phino-
menologie, Theorie und Kritik der Solidaritit. Tubingen: A. Francke.

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:

291


https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print

[transcript]

WISSEN. GEMEINSAM.
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplindres Programm mit
Schwerpunktin den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Betrége
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien
ergénzt. Wir ermdglichen eine Verdffentlichung in diesem Programm in
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau
auf die individuellen Bediirfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden kdnnen.

UNSERE LEISTUNGEN IN KURZE

partnerschaftliche Publikationsmodelle
* Open Access-Publishing
* innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.
* nachhaltiges digitales Publizieren durch XML
 digitale Bildungsmedien
 vielfaltige Verkniipfung von Publikationen mit Social Media

Besuchen Sie uns im Internet: www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter: www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10.14361/9783839468851 - am 14.02.2026, 08:25:22. Acce:



https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download

	Cover
	Inhalt
	Abkürzungsverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Danksagung
	1. Einleitung
	1.1 Fragestellung
	1.2 Motivation
	1.3 Solidarität: Ein Begriff und seine Verwendungsformen
	1.3.1 Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit
	1.3.2 Solidarität als sozialintegratives Moment
	1.3.3 Instrumentelle Solidarität in Anwendung als Legitimation des Sozialstaates
	1.3.4 Politische Solidarität
	1.3.5 Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform

	1.4 Vorgehen

	2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität
	2.1 Einführung in eine europäische Begriffsgeschichte der Solidarität
	2.2 Sympathie
	2.3 Nächstenliebe
	2.4 Freundschaft
	2.5 Vertrauen
	2.6 Zusammenfassung

	3. Die Verwendungsformen der Solidarität
	3.1 Einführung in erste Differenzierungskriterien der Solidarität
	3.1.1 Beispiel: Hypothesen zum Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit
	3.1.2 Primat der Solidarität
	3.1.3 Gegenseitigkeit von Solidarität und Gerechtigkeit
	3.1.4 Gerechtigkeit als Ziel der Solidarität
	3.1.5 Solidarität als Gerechtigkeitsprinzip

	3.2 Sozialintegrative Solidarität
	3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidarität
	3.2.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.2.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.2.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.2.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.2.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.2.8 Räumliche Dimension
	3.2.9 Grenzen der Solidarität
	3.2.10 Transformationspotenzial
	3.2.11 Zusammenfassung

	3.3 Instrumentelle Solidarität
	3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidarität
	3.3.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.3.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.3.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.3.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.3.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.3.8 Räumliche Dimension
	3.3.9 Grenzen der Solidarität
	3.3.10 Transformationspotenzial
	3.3.11 Zusammenfassung

	3.4 Politische Solidarität
	3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidarität
	3.4.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.4.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.4.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.4.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.4.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.4.8 Räumliche Dimension
	3.4.9 Grenzen der Solidarität
	3.4.10 Transformationspotenzial
	3.4.11 Zusammenfassung

	3.5 Universale Solidarität
	3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidarität
	3.5.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.5.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.5.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.5.8 Räumliche Dimension
	3.5.9 Grenzen der Solidarität
	3.5.10 Transformationspotenzial
	3.5.11 Zusammenfassung


	4. Die Besonderheit der Solidarität
	4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien
	4.2 Ein Prototyp der Solidarität
	4.3 Unterschiede der Verwendungsformen
	4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur
	4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes: deskriptiv vs. appellativ
	4.3.3 Aktiv vs. passiv – reziprok vs. asymmetrisch
	4.3.4 Bezug zur Gerechtigkeit
	4.3.5 Räumliche Dimension: partikular vs. universell
	4.3.6 Grenzen der Solidarität: Solidarität vs. Nicht‐Solidarität
	4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verändern


	5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität
	5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidarität
	5.2 Instrumentelle und politische Solidarität
	5.3 Sozialintegrative und politische Solidarität
	5.4 Sozialintegrative und universale Solidarität
	5.5 Instrumentelle und universalen Solidarität
	5.6 Politische und universale Solidarität

	6. Schlusswort
	7. Nachwort
	Literaturverzeichnis

