
https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Julia Masurkewitz-Möller

Formen der Solidarität

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne präsentiert die moderne Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, diemit demEnde des

Hegel’schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel’schen Erbes den ersten philo-

sophischen Begriff derModernemit sich führt; zum anderen als Form des Philoso-

phierens, in dem die Modernität der Zeit selbst immer stärker in den Vordergrund

der philosophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten rückt – bis hin zu

ihrer »postmodernen« Überbietung.

JuliaMasurkewitz-Möller, geb. 1986, promovierte an der Freien Universität Berlin.

Sie studierte Politische Theorie an der Goethe-Universität Frankfurt amMain und

an der Technischen Universität Darmstadt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Julia Masurkewitz-Möller

Formen der Solidarität

Eine Begriffssystematik

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedruckt mit Unterstützung der Ernst-Reuter-Gesellschaft der Freunde, Förderer 
und Ehemaligen der Freien Universität Berlin e.V. 
Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Dissertation am Fachbereich für Philosophie und Geisteswissenschaften der 
Freien Universität Berlin.
Gutachter: Prof. Dr. Robin Celikates und Prof. Dr. Stefan Gosepath 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium 
für beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden 
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Julia Masurkewitz-Möller

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Lektorat: Moritz Siegel
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6895-7
PDF-ISBN 978-3-8394-6895-1
https://doi.org/10.14361/9783839468951
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://doi.org/10.14361/9783839468951


Inhalt

Abkürzungsverzeichnis .................................................................. 9

Abbildungsverzeichnis .................................................................. 11

Danksagung ..............................................................................13

1. Einleitung............................................................................ 15

1.1 Fragestellung......................................................................... 18

1.2 Motivation .......................................................................... 22

1.3 Solidarität: Ein Begriff und seine Verwendungsformen ................................ 25

1.3.1 Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit ................................. 33

1.3.2 Solidarität als sozialintegratives Moment ...................................... 34

1.3.3 Instrumentelle Solidarität in Anwendung als Legitimation des Sozialstaates .... 36

1.3.4 Politische Solidarität ......................................................... 37

1.3.5 Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform ......................... 38

1.4 Vorgehen ............................................................................ 39

2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität .............................................. 41

2.1 Einführung in eine europäische Begriffsgeschichte der Solidarität .................... 42

2.2 Sympathie........................................................................... 49

2.3 Nächstenliebe ....................................................................... 62

2.4 Freundschaft ........................................................................ 70

2.5 Vertrauen ............................................................................77

2.6 Zusammenfassung .................................................................. 90

3. Die Verwendungsformen der Solidarität ........................................... 97

3.1 Einführung in erste Differenzierungskriterien der Solidarität ......................... 103

3.1.1 Beispiel: Hypothesen zum Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit .........106

3.1.2 Primat der Solidarität.........................................................106

3.1.3 Gegenseitigkeit von Solidarität und Gerechtigkeit .............................. 107

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3.1.4 Gerechtigkeit als Ziel der Solidarität...........................................109

3.1.5 Solidarität als Gerechtigkeitsprinzip...........................................109

3.2 Sozialintegrative Solidarität ..........................................................111

3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidarität ................................. 115

3.2.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln .............................. 117

3.2.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln..........120

3.2.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität? ...................................... 121

3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes ..............................124

3.2.6 Aktive oder passive Solidarität ................................................ 127

3.2.7 Bezug zur Gerechtigkeit ......................................................128

3.2.8 Räumliche Dimension ........................................................ 130

3.2.9 Grenzen der Solidarität ...................................................... 132

3.2.10 Transformationspotenzial.....................................................134

3.2.11 Zusammenfassung .......................................................... 135

3.3 Instrumentelle Solidarität ........................................................... 136

3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidarität.................................... 147

3.3.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln ..............................150

3.3.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln..........158

3.3.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität? ...................................... 161

3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes ...............................165

3.3.6 Aktive oder passive Solidarität ................................................ 167

3.3.7 Bezug zur Gerechtigkeit ......................................................169

3.3.8 Räumliche Dimension ......................................................... 175

3.3.9 Grenzen der Solidarität ....................................................... 177

3.3.10 Transformationspotenzial.....................................................184

3.3.11 Zusammenfassung ...........................................................187

3.4 Politische Solidarität ................................................................189

3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidarität ........................................194

3.4.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln .............................. 197

3.4.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln..........201

3.4.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität? ..................................... 203

3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes .............................. 205

3.4.6 Aktive oder passive Solidarität ............................................... 207

3.4.7 Bezug zur Gerechtigkeit ..................................................... 208

3.4.8 Räumliche Dimension .........................................................213

3.4.9 Grenzen der Solidarität .......................................................214

3.4.10 Transformationspotenzial.....................................................216

3.4.11 Zusammenfassung ........................................................... 217

3.5 Universale Solidarität ................................................................218

3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidarität........................................221

3.5.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln ............................. 222

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3.5.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln......... 224

3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität? ..................................... 225

3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes .............................. 225

3.5.6 Aktive oder passive Solidarität ............................................... 227

3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit ..................................................... 228

3.5.8 Räumliche Dimension ........................................................ 230

3.5.9 Grenzen der Solidarität .......................................................231

3.5.10 Transformationspotenzial.................................................... 232

3.5.11 Zusammenfassung .......................................................... 232

4. Die Besonderheit der Solidarität .................................................. 235

4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien .................................... 243

4.2 Ein Prototyp der Solidarität ......................................................... 247

4.3 Unterschiede der Verwendungsformen .............................................. 252

4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur ......................................... 253

4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes: deskriptiv vs. appellativ ..... 254

4.3.3 Aktiv vs. passiv – reziprok vs. asymmetrisch ................................. 255

4.3.4 Bezug zur Gerechtigkeit ..................................................... 256

4.3.5 Räumliche Dimension: partikular vs. universell ............................... 257

4.3.6 Grenzen der Solidarität: Solidarität vs. Nicht-Solidarität....................... 258

4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verändern .......................... 262

5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität ......................... 263

5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidarität ..................................... 267

5.2 Instrumentelle und politische Solidarität ............................................ 270

5.3 Sozialintegrative und politische Solidarität ...........................................271

5.4 Sozialintegrative und universale Solidarität ......................................... 273

5.5 Instrumentelle und universale Solidarität .......................................... 274

5.6 Politische und universale Solidarität ................................................ 275

6. Schlusswort ....................................................................... 277

7. Nachwort ......................................................................... 279

Literaturverzeichnis ................................................................... 283

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Abkürzungsverzeichnis

AEUV Vertrag über die Arbeitsweise der Europäischen Union

AKP Staaten Afrikas, der Karibik und des Pazifiks

BLM Black Lives Matter

EGV Vertrag über die Europäische Gemeinschaft

EU Europäische Union

EuGH Europäischer Gerichtshof

GASP Gemeinsame Außen- und Sicherheitspolitik

GJN Global Justice Network

ICEM International Federation of Chemical, Energy Mine and General Workers

NGO Non-Governmental Organization

UN United Nations

UNICEF United Nations Children’s Fund

WTO World Trade Organization

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: sozialintegrative Solidarität, S. 244

Abbildung 2: instrumentelle Solidarität, S. 245

Abbildung 3: politische Solidarität, S. 246

Abbildung 4: universale Solidarität, S. 247

Abbildung 5: Verhältnisse der Solidaritätsformen zueinander, S. 266

Abbildung 6: Transformationspotenzial der Solidaritätsformen, S. 276

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Danksagung

Das vorliegendeWerk ist ein nur leichtmodifizierter Textmeiner Doktorarbeit.Die

Verteidigung hat imNovember 2022 stattgefunden.Bis zu demTaghabenmich vie-

le Personen unterstützt, begleitet, beraten und immer wieder motiviert. Als Erstes

möchte ichmich an dieser Stelle beimeinen Professoren Robin Celikates, AxelHon-

neth und Stefan Gosepath bedanken für die Betreuung, die Rücksprachen, Kom-

mentierungen und Unterstützung ohne die diese Arbeit nicht abgeschlossen wor-

den wäre. Auch möchte ich mich bei Professor Martin Nonhoff in Bremen und sei-

nem ganzes Kolloquium für die Aufnahme ins Kolloquium und dieMöglichkeit, die

einzelnen Kapitel der Arbeit mit Euch zu diskutieren, bedanken. Bedankenmöchte

ich mich auch bei Mathias Uslar und meinen lieben Mathematikerinnen und In-

formatiker:innen vomOFFIS für die internen Promotionsvorbereitungstreffen, die

Geduld fürmeine Fragen zu EurenThemen und die tolle Bereitschaft, sichmitmei-

nemThema vertraut zu machen, bedanken. Ganz besonders möchte ich mich auch

beiThomasGebbenbedanken fürdie vielengemeinsamenSchreibabende.Abschlie-

ßend möchte ich mich auch bei meiner ganzen Familie (Ingeborg, Kurt, Dana und

Barbara) bedanken! Ich weiß, es war nicht immer einfach. Benno und Tammo gilt

natürlichmein ganz besondererDank.Ohne euch beide hätte ich es nicht geschafft.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung

Aufrufe zu solidarischenHandlungenwerden gerade in Zeiten vonKrisen sowie an-

gesichts von Ungerechtigkeiten, Missständen und Benachteiligungen lanciert. Bei

Naturkatastrophenwird zu Solidaritätmit denOpfern durch Spendensammlungen

aufgefordert. In politischen oder sozialenAuseinandersetzungen,wie etwa imRah-

men der »Black Lives Matter«-Bewegung (BLM), wird zu Solidarität in Form eines

Füreinander-Einstehens aufgerufen. Solidarische Handlungen können sich in sol-

chenFällenbeispielsweise alsProtestaktionen,DemonstrationenoderBoykottenie-

derschlagen. Auch in der Covid-19-Pandemie wird Solidarität gefordert. Diese For-

derungen beziehen sich unter anderem auf die Frage der globalen Verteilung der

Impfstoffe, insbesondere in die sogenannten Dritten Welt. Solidarität wird zudem

als relevant für den Zusammenhalt vonmodernenGesellschaften und Institutionen

oder Organisationen oder Staatenbünden wie der EU gesehen. An letzterem Bei-

spiel möchte ich zum Einstieg in die Thematik und die Vielfalt der Verwendungs-

formen des Solidaritätsbegriffs veranschaulichen:

In der vertraglichen Rahmung der EU spielte der Begriff der Solidarität schon

in den Vorgänger-Verträgen des Lissabon-Vertrages eine wichtige Rolle. So wird im

EGV, im Maastricht-Vertrag und in der Charta der Grundrechte der EU mehrfach

– auch an zentralen Stellen – auf Solidarität verwiesen. Dabei werden Bedeutung

und Stellenwert von Solidarität unterschiedlich interpretiert bzw. wird der Begriff

unterschiedlich verwendet: Solidarität wird als Appell, als Programmsatz, als Auf-

gabe, als Ziel, alsWunsch, als Gestaltungsprinzip und als Vertragspflicht in Stellung

gebracht.1 Die Verwendungsformen sind dabei ebenso vielfältig wie die damit ver-

bundenenThemen (Sozialpolitik,Verteilungsfragen,Außen- und Sicherheitspolitik

etc.). Kennzeichnend für die Verwendung des Solidaritätsbegriffs in den EU-Ver-

trägen ist jedoch die Differenzierung zwischen Solidarität als Leitprinzip, also als

normatives oder juristisches Prinzip, letzteres wird durch andere Rechtsprinzipien

konkretisiert.2 Das Prinzip der Solidarität und des solidarischen Handelns ist auch

im Lissabon-Vertrag weiterhin ein zentrales Moment der Vergesellschaftung und

1 Piazolo 2004, S. 261f.

2 Piazolo 2004, S. 327ff. und Hieronymi 2003, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16 Formen der Solidarität

europäischen Integration; Handeln im »Geiste der Solidarität« und eine generelle

Förderung von solidarischem Verhalten werden in den Kernartikeln gefordert.3

Die Vorfälle oder Situationen, die Solidarität zwischen den Mitgliedsstaaten

erfordern, fallen dabei, wie schon im EGV, in verschiedene Themenbereiche.4 In

den früheren Verträgen umfassen die Solidaritätsansprüche der Union verschie-

dene Verwendungen und Formen des Solidaritätsbegriffs: Solidarität als Basis von

gemeinsamen Handlungen, politische Solidarität zwischen allen Mitgliedsstaaten,

Solidarität zwischen kollektiven Gebilden, Solidarität zwischen Generationen –

also sozialen Einheiten, die nicht der konstitutiven Form der Nationalstaaten

entsprechen – und letztlich Solidarität als erstrebenswerter eigenständiger Wert.

Die im Vertrag von Lissabon vorzufindenden Formen der Solidarität beziehen

sich sowohl auf den zu stiftenden Zusammenhalt und die soziale Integration der

einzelnen Mitgliedsstaaten als auch auf interpersonelle Beziehungen und auf

Verteilungsfragen. Anders gefasst kann einmal von Solidarität im Sinne einer

gerechten Verteilung der Lasten und Pflichten gesprochen werden (des Gebens/

Nehmens/Austausches) und ein anderes Mal von Solidarität als Moment der so-

zialen Integration, das den Zusammenhalt der sozialen Einheit sicherstellt. Als

eine vereinfachende Minimaldefinition würde ich Solidarität als ein Einstehen

für andere oder ein gemeinsames Ziel zusammenfassen, welches zugleich den

Zusammenhalt der solidarischen Gruppe o.ä. untereinander erneuert. Dabei fehlt

es in den verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen5 (nicht nur übergreifend,

sondern auch innerhalb der Disziplinen) nicht nur an einer gemeinsamen Defi-

nition, sondern insgesamt an einem gemeinsamen Verständnis von Solidarität.

Dies lässt sich am Beispiel der Analysen von europäischen Verträgen hinsichtlich

der politischen Relevanz des Solidaritätsbegriffes verdeutlichen: »Doch obwohl der

Begriff der Solidarität in den primärrechtlichen Verträgen deutlich an Bedeutung

gewonnen hat – gab es im Vertrag von Maastricht nur fünf Erwähnungen, rekur-

rierte der Vertrag von Lissabon ganze 20 Mal auf diesen Wert –, fehlt nach wie vor

eine eindeutige Definition.« (Kleger undMehlhausen 2014, S. 83)

Die unterschiedliche politische Relevanz des Solidaritätsverständnissesmöchte

ich imFolgenden an zwei konkreten Fällen (ökonomischeKrise inGriechenlandund

Ukraine-Konflikt 2014 und Russland-Ukraine Krieg 2022) weiter ausführen:

Die Europäische Union ist seit Beginn des 21. Jahrhunderts einer Vielzahl von

Konflikten ausgesetzt gewesen. Betrachtet man die Entwicklung der EU aus der

3 In den Artikeln 2 und 3 über die zentralen Werte und Ziele der Union sowie innerhalb der

Bestimmungen über das auswärtige Handeln in den Artikeln 21, 24, 31 und auch in Abschnitt

VII der Solidaritätsklausel.

4 Siehe Vertrag von Lissabon, Präambel, Artikel 2, 3, 24, 222 und EGV.

5 Damit sind unter anderem die Rechtswissenschaften, Sozialwissenschaften, Politikwissen-

schaften, Philosophie etc. gemeint.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 17

Perspektive solidarischerGemeinschaftsbildung, so stellt sichnachder 2008 einset-

zenden ökonomischen Krise häufig die Frage, ob es überhaupt einen solidarischen

Zusammenhalt der europäischen Gesellschaften gibt. Gerade zu Beginn der Krise

wurden das fehlende europäische Krisenmanagement und das Fehlen einer klaren

gemeinsamen Strategie bemängelt, welche erst im weiteren Verlauf der Krise erar-

beitet wurden.6 Auch wurde innerhalb der EU offen darüber diskutiert, ob ein Für-

einander-Einstehenüberhaupt angestrebtwerden sollte, oder ob zuunterstützende

Mitglieder die EU nicht zu verlassen haben.7 Diese Diskussion wurde insbesondere

im Hinblick auf Griechenland geführt; hier wurde unter anderem darauf verwie-

sen, dass die EU als ein dauerhaftes Gebilde angelegt sei und deshalb ein Austritt

Griechenlands nicht infrage komme.8 Es gibt aber auch die Auffassung, dass die EU

in erster Linie eine Zweckgemeinschaft ist und sich die früher zwischen den heuti-

genMitgliedsstaatenbestehendeRivalität undFeindschaftmittlerweile zwar in eine

(wirtschaftliche und geopolitische) Abhängigkeit gewandelt hat, aber nichtsdesto-

weniger weiterhin tiefe kulturelle und historische Unterschiede bestehen.

Bevorder sogenannteBrexit beschlossenwurdebzw.diediesbezüglicheDiskus-

sion begann, wurde die Zukunft der europäischen Solidarität teilweise noch sehr

positiv betrachtet:

Mit demungewohnt ruppigen Ton in der Krise [Griechenland-Krise von 2013]9 hat-

te sich daher auch eine Hoffnung verbunden: dass er im Grunde einen Fortschritt

bedeuten könnte, ein Durchgangsstadium zu einer Art europäischer Innenpoli-

tik, Ausdruck einer alltagserprobtenVertrautheit, die auf formelleHöflichkeit ver-

zichten kann, weil die Grundsolidarität außer Frage steht. Wie in einer Familie.

(Roß, 07.03.13, S. 3)

Betrachtet man die Diskussion um den Ukraine-Konflikt von 2014 bevor 2022 der

Krieg ausbrach, so wird der Zusammenhalt und das Einstehen der EU für ein po-

tenzielles Mitglied nicht infrage gestellt, sondern lediglich über dieWahl derMittel

diskutiert – d.h. über die Frage, ob Sanktionen gegen Russland verhängt werden

sollten,welcher Art diese sein sollten oder gar, ob einmilitärischer Eingriff in Erwä-

gung gezogen werden sollte. Im laufenden Ukraine-Krieg von 2022 ergibt sich ein

anderes Bild: Die EU hat Sanktionen gegen Russland verhängt und sich gegen die

kriegerischen Handlungen von Russland positioniert. Aber die Unterstützung der

6 Bieling 2011, S. 161f.

7 Vgl. Zeit Online, dpa, aba, 04.01.15 und Endres, Alexandra und Philip Faigle, 18.07.11.

8 Wiese 2012.

9 Alle Einschübe in den direkten Zitaten, die mit eckigen Klammern gekennzeichnet sind,

stammen von Julia Masurkewitz-Möller. Einschübe, Auszeichnungen oder Hervorhebungen,

die nicht in eckigen Klammern stehen, stammen aus dem Original.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


18 Formen der Solidarität

Ukraine beläuft sich Stand Juni 2022 auf die Lieferung vonWaffen. Ein aktiver Ein-

griff in das Kriegsgeschehen zugunsten eines potenziellen Mitgliedes findet nicht

statt.

Diese Beispiele verdeutlichen jedoch nicht nur die Reichweite, die solidarische

Handlungen innerhalb der EU einnehmen können, sondern verweisen auch auf

Kernfragen des solidarischen Handelns: Was veranlasst die beteiligten Akteur:in-

nen10, solidarisch zu handeln? Kann man die Handlungen der Mitgliedsstaaten

überhaupt als Handlungen aus Solidarität verstehen? Was genau beschreibt der

Begriff der Solidarität? Mit Bezug auf die Finanzkrise stellt sich die Frage, wie sich

der Solidaritätsdiskurs auf die faktische Entsolidarisierung verhält. Andrea San-

giovanni identifiziert in der aktuellen akademischenDebatte über eine europäische

Solidarität zwei zentrale Fragen – die Frage nach dem Demokratiedefizit der EU

und die nach der europäischen Identität –, aber er findet keine für ihn hilfreiche

konzeptionelle Analyse des Begriffs und seiner Verwendungen.11

Diese Liste von Fragen könnte man weiter fortsetzen, doch für diesen Moment

genügt es,dass das Fallbeispiel EU12 gezeigt hat,dass derBegriff der Solidarität eine

zentrale Rolle spielt im Diskurs und Selbstverständnis der EU und dass er dennoch

nicht einheitlich definiert ist. Dem Begriff werden unterschiedliche Eigenschaften

und Wirkungsweisen zugeschrieben. Ebenso werden den solidarisch Handelnden

unterschiedliche Charaktereigenschaften bzw. Tugenden unterstellt und verschie-

denste Annahmen über die der Solidarität zugrunde liegende Motivation für die

Handelnden verbreitet.Nicht einmal über die Akteur:innen der Solidarität herrscht

Einigkeit: Mal sind es Einzelpersonen,mal Gruppen,mal Nationalstaaten und wie-

der ein anderes Mal transnationale Institutionen und Organisationen. Solidarität

ist ein schwierig zu fassender Begriff und wirft zahlreiche Fragen auf. Auf welche

davon sichmeine Arbeit fokussieren wird, soll im folgenden Unterkapitel dargelegt

werden.

1.1 Fragestellung

Die vorliegende Arbeit hat zum Ausgangspunkt, dass der Begriff der Solidarität

sowohl in unterschiedlichen Formen als auch mit unterschiedlicher Reichweite

10 Im Sinne des Versuchs einer möglichst geschlechtergerechten (und –solidarischen) Spra-

che wird in dieser Arbeit – sofern nicht geschlechtneutral möglich oder sachlich notwen-

dig – durch die Verwendung eines Binnendoppelpunktes auf die Inklusion vonnicht-binären,

weiblichen und männlichen Geschlechtsidentitäten hingewiesen.

11 Sangiovanni 2013, S. 3.

12 Das Fallbeispiel der EU wird im Folgenden nur an einigen wenigen Stellen wieder aufgegrif-

fen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 19

verwendet wird. Eine eingehende Analyse des Begriffs der Solidarität in seinen Ver-

wendungsformen wird zeigen, dass dem Begriff erstens bisher keine einheitliche

Bedeutung zugrunde liegt; dass er zweitens auf Gemeinschaften,Gruppen, Staaten

(Gesellschaften), Individuen oder supranationale Institutionen angewendet wird

(unterschiedliche Subjekte der Solidarität); dass er drittens je nach Verwendungs-

form einen unterschiedlichen Grad an Wissen über Situationen voraussetzt und

viertens unterschiedliche Bezüge zur Gerechtigkeit hat. Solidarität kann sowohl als

notwendig für den Zusammenhalt einer Gesellschaft, Gemeinschaft oder Gruppe

angesehen werden als auch als Legitimitätsquelle, Motivation oder Verpflichtung

für Handlungen von Gruppen, Gesellschaften, Individuen oder Gemeinschaf-

ten dienen. Die unterschiedlichen Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs

können sowohl das Allgemeinwohl als auch individuelle oder gruppenspezifische

Interessen betreffen.

Solidarität wird in gesellschaftlichen und politischen Diskursen besonders in

Krisen- oder Umbruchzeiten eingefordert. Dennoch sind Aufforderungen zur So-

lidarität – sei es durch Arbeiterbewegungen, bei Katastrophen oder allgemein an-

gesichts von Ungerechtigkeiten und Missständen – nahezu an der Tagesordnung.

Der Solidaritätsbegriff hat somit nicht nur eine normative, sondern auch eine ap-

pellative Dimension, indem er die Menschen zu Handlungen auffordert.13

Für meine Arbeit ist die These zentral, dass nicht generell von Solidarität, son-

dern von unterschiedlichen Solidaritätsformen zu sprechen ist, die sich anhand von

differenzierbaren Kriterien nachweisen lassen. Anschließend an die Vorarbeiten

von Scholz 2008 und Bayertz 1998b sind dies für meine Arbeit vier Formen der

Solidarität: 1. die sozialintegrative Solidarität, 2. die instrumentelle Solidarität,

3. die politische Solidarität und 4. die universale Solidarität.14 Diese voneinander

unterscheidbaren Solidaritäten treten in unterschiedlichen praktischen Kontexten

auf und werden in dieser Arbeit als Solidaritätsformen oder Verwendungsformen

des Solidaritätsbegriffs betrachtet. Eine Verwendungsform stellt einen abstrakten,

aber dennoch klar bestimmbaren Anwendungsbereich des Begriffs der Solidarität

dar. Der Begriff der Solidarität lässt sich dabei anhand des Prototyps Solidarität

definieren.15

Die Solidaritätsformen habenGemeinsamkeiten, die eine Zuordnung zumPro-

totyp der Solidarität begründen.Die Hauptthesemeiner Arbeit ist folglich, dass die

Solidaritätsformen trotz ihrer Unterschiede einen gemeinsamen Kern (Prototyp)

undeineBeziehung (einseitig oderwechselseitig) zueinanderhaben.DieBeziehung

zueinander kann z.B. zur Erneuerung der einzelnen Solidaritätsformen beitragen

oder in einer Transformation von einer Solidaritätsform in eine andere bestehen.

13 Bedorf 2011, S. 107f.

14 Eine erste vorläufige Ausarbeitung der Solidaritätsformen ist in Kapitel 1.3 zu finden.

15 Beimmethodischen Vorgehen der Prototypenanalyse orientiere ichmich anHartmann 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


20 Formen der Solidarität

Damit schließe ich neben Martin Hartmann an Sally Scholz an, die zwischen den

gleichzeitig verwendeten Formen der Solidarität einen geteilten begrifflichen Kern

annimmt, der sich aus unterschiedlichen Merkmalen zusammensetzt, damit die

einzelnen Formen der Solidarität dem Begriff zugerechnet werden können. Bei-

spiele für mögliche Kriterien zur Differenzierung des Solidaritätsbegriffs sind,

wie an Anfang des Anschnitts ausgeführt, unterschiedliche Subjekte der Solidari-

tät oder ein unterschiedlicher Bezug zur Gerechtigkeit. Diese werden im dritten

Kapitel ausgearbeitet. Die Hauptaufgabe meiner Arbeit wird es somit sein, die

verschiedenen Formen der Solidarität systematisch zu rekonstruieren. Ich werde

allerdings nicht eigens dafür argumentieren, dass verschiedene Formen überhaupt

für den Diskurs der praktischen Philosophie existieren, da dies meines Erachtens

von Autor:innen wie Scholz und Bayertz bereits hinreichend geleistet wurde.

In der Arbeit wird ein Fokus darauf gelegt, in welchem Zusammenhang die un-

terschiedlichen Formen der Solidarität in ihren differenzierbaren Anwendungsfäl-

len miteinander stehen. Ich werde die These entwickeln, dass sich die Solidaritäts-

formen nicht in ein hierarchisches Stufenmodell fassen lassen, sondern die Soli-

daritätsbegriffe in verschiedenen Anwendungsfällen sich hinreichend unterschei-

den lassen, um sie als unterschiedliche Formen zu erfassen (Solidaritätsformen),

die sich gegenseitig beeinflussen können. Diese Beeinflussung kann so verstanden

werden,dass spezifischeSolidaritätsformeneinandergegenseitig einenNährboden

zur Erneuerung oder Stärkung bereitstellen.

Ein solches Verständnis der unterschiedlichen Solidaritätsformen soll eine Er-

klärungsmöglichkeit für einwechselseitiges Erneuerungspotenzial der Formen von

Solidarität bieten.EinBeispiel dafür ist,dass derMangel an einer sozialintegrativen

Solidarität durchpolitischeSolidaritätüberwundenwerdenkann.PolitischeSolida-

rität16 kann imUnterschied zur sozialintegrativenSolidarität17 beispielsweise durch

die geteilte Erfahrung von Unterdrückung entstehen und zu einem gemeinsamen

Handeln gegendieseUnterdrückung anleiten.DurchdieseHandlungenkönnenge-

teilteWertvorstellungen entstehen, die wiederum eine sozialintegrative Solidarität

benötigen, um ihre positive Wirkung auf den Zusammenhalt einer Gesellschaft zu

entfalten.

Diese Betrachtung ist relevant vor dem Hintergrund, dass etwa Durkheim die

sozialintegrative Wirkung der Solidarität, die moderne Gesellschaften für ihren

Zusammenhalt benötigen, geschwächt sieht. Durkheims Begriff der Solidarität hat

immer noch Relevanz für die heutigen Gesellschaften und die aktuellen Herausfor-

derungen, vor denen sie stehen. Dies sehe ich darin begründet, dass Durkheims

Fragestellung nach den Bedingungen einer gelingenden sozialen Integration nach

wie vor von Bedeutung ist. ImAnschluss an seine Arbeit stellt sich die Frage,wie die

16 Siehe 3.4.

17 Siehe 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 21

sozialintegrative Solidarität erneuert oder gestärktwerden kann.Durch die Analyse

verschiedener Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs soll untersucht wer-

den, ob die Möglichkeit einer wechselseitigen Erneuerung der Solidaritätsformen

untereinander besteht. Dies lässt sich, der These meiner Arbeit folgend, durch die

Analyse von Solidaritätsformen mit ihren je eigenen Bedingungen undWirkungen

untersuchen. Der Versuch, diese Begriffe zu systematisieren und ihre jeweilige

Beziehung zueinander auf Ebene der Solidaritätsformen und nicht auf Ebene der

konkreten Ausgestaltung von einzelnen Solidaritätspraktiken zu rekonstruieren,

soll die Frage beantworten, wie sich die Solidaritätsformen erneuern können. Da-

mit diesen Überlegungen weiter nachgegangen werden kann, müssen jedoch die

unterschiedlichen Solidaritätsformen zunächst herausgearbeitet werden.

Die hier verfolgte Systematisierung des Begriffs soll zudem die Frage klären,

was die Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs von anderen Begriffen unter-

scheidet, die in ähnlichen Situationen verwendet werden, bzw. was den Begriff der

Solidarität charakterisiert und welche Merkmale dem Begriff trotz seiner vielfälti-

gen Verwendung eigentümlich sind. Nach der anfänglichen Herausarbeitung sei-

ner spezifischenMerkmale soll derBegriff derSolidarität sodannauchdahingehend

untersuchtwerden,welche unterschiedlichenEigenschaften die einzelnenVerwen-

dungsformen des Solidaritätsbegriffs in eine allgemeine Beschreibung des Begriffs

jeweils mit einbringen und welche Elemente die Solidaritätsformen gemeinsamen

haben.

Hierbei soll auch der Frage nachgegangen werden, wie sich unterschiedliche

Verwendungsformen des Begriffs der Solidarität voneinander unterscheiden und

zueinander verhalten. Für diese Unterscheidung sollen entsprechende Kriteri-

en und Differenzierungen aus der Analyse der Verwendungsformen gewonnen

werden. Die Herausarbeitung eines Prototyps18 der Solidarität ist eine zentrale

Aufgabe meiner Arbeit. Dieser Prototyp wird anhand der zuvor erarbeiteten Dif-

ferenzierungskriterien der Solidarität und der unterschiedlichen Ausprägungen

der einzelnen Formen der Solidarität gewonnen. Meine Arbeit verfolgt somit zwei

zusammenhängende Aufgaben:

1) Herausarbeitung eines Prototyps der Solidarität – dazu muss der Begriff ent-

lang seiner verschiedenen Formen systematisiert und von ähnlichen Begriffen

differenziert werden

2) Ableitung des Transformationspotenzials, das unterschiedliche Solidaritätsfor-

men füreinander beinhalten, aus demVerhältnis der Solidaritätsformen zuein-

ander

18 Die Prototypenanalyse basiert darauf, zentrale Charakteristika des Begriffs zu identifizieren.

In der Praxis jedoch müssen nicht alle Charakteristika zugleich erfüllt sein. Hartmann 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


22 Formen der Solidarität

1.2 Motivation

Eine Untersuchung und Differenzierung der Solidaritätsformen bietet für die

Analysen der Sozialphilosophie einen weiteren Blickwinkel auf die aktuellen gesell-

schaftlichen und sozialen Herausforderungen sowie auf die Transformationen von

Gesellschaften.19 Das Verständnis von Sozialphilosophie orientiert sich dabei an

dem von Jaeggi und Celikates herausgearbeiteten:

(2) Die Sozialphilosophie ist durch eine spezifische Verbindung von normativen

und deskriptiven Momenten charakterisiert. Sie umfasst immer Momente der

Analyse und solche der Evaluierung bzw. Kritik, und ihrer Grundbegriffe wie

»Pathologie«, »Entfremdung«, »Anerkennung« und »Solidarität« sind daher nie

rein deskriptiv, sondern immer auch evaluativ. Die von der Sozialphilosophie

in Anspruch genommenen Normen werden dabei immanent aus der sozialen

Wirklichkeit, deren Problemlagen und Reflexionsformen heraus entwickelt und

nicht in unabhängiger (moral-)philosophischer Begründungsarbeit etabliert.

(Jaeggi und Celikates 2017, S. 24f)

Die sozialphilosophische Forschung zur Solidarität kann im Zusammenhang der

Debatten um die normative Ordnung von Gesellschaften und die Bedeutung von

normativen Phänomenen,Werten oder eben Solidarität für den Zusammenhalt von

Gesellschaften verortet werden.20 Der in dieser Arbeit entwickelte Prototyp der So-

lidarität kann dabei als Grundlage für die Analyse des Begriffs verstanden werden

und nicht als eine abgeschlossene Analyse einer konkreten Verwendungsform der

Solidarität.

In meiner Arbeit nehme ich u.a. Bezug auf das Werk Über soziale Arbeitsteilung

von Durkheim, das ich als einen wichtigen Ausgangspunkt für die Frage nach der

Bedeutung von Solidarität und dem Zusammenhalt der Gesellschaft betrachte.

Durkheim untersucht die funktionale Differenzierung in Gesellschaften und ih-

re daraus resultierenden Anomien durch die Ausdifferenzierung der Werte. Als

Versuch der Synthese zwischen den diesbezüglichen Debatten in Soziologie und

Philosophie ist fürmeine Arbeit der durchHabermas und später Honneth geprägte

Diskussionsstrang relevant. Beide befassen sich, allgemein gesprochen, in un-

terschiedlicher Ausprägung mit der Entstehung und Transformation normativer

19 Die Frage nach der Bedeutung von Solidarität wird von Andreas Busen in seiner Dissertati-

on Solidarität und die Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit erhellend aufgegriffen. Seine

Zielsetzung ist es, aufzuzeigen, dass für ein modernes Projekt der Realisierung von Freiheit

und Gleichheit eine spezifische Form der Solidarität notwendig sein muss. Dabei versteht er

Solidarität als eine (kritische) Praxis, die die Voraussetzung für die Realisierung von Freiheit

und Gleichheit ist. Busen 2016.

20 Vgl. Bayertz 1996,Honneth 2011, Scholz 2008, Zürcher 1998, Busen 2016, Brunkhorst 2002 etc.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 23

gesellschaftlicher Phänomene.21 Gerade die Rekonstruktion der normativen Bedin-

gungen der Gesellschaft und der Kämpfe um die Deutungshoheit stellt für meine

Arbeit einen wesentlichen Ansatz dar.

Interessant an der Auseinandersetzung mit Solidaritätsformen ist, dass diese

auf ganz unterschiedlichen Ebenen operieren. Dies wird später deutlich, wenn das

Verhältnis vonSolidarität undGerechtigkeit diskutiertwird:Aufder einenSeite tritt

die Solidarität durch ihre Manifestation als Rechtsbegriff (Zwang zur Solidarität in

der instrumentellen Solidarität) auf, der dem Begriff der Gerechtigkeit fast gleich-

gewichtig ist und der als moralischer Begriff verstanden werden könnte. Auf der

anderen Seite tritt die Solidarität im Bereich der ethischen und emotionalen Ebene

auf,wenn z.B. die politische Solidarität betrachtetwird.Bei dieser stehen Individu-

en durch erfahrene Ungerechtigkeit mit gemeinsamen solidarischen Handlungen

füreinander und für eine gerechtere Gesellschaft ein. Die politische Solidarität tritt

oft mit partikularen und somit exklusiven Vorstellungen auf. Eine Auseinanderset-

zung mit den Formen der Solidarität kann einen Ansatz dafür bieten, die hier in

aller Kürze und plakativ dargestellten Verwendungsweisen des Solidaritätsbegriffs

zusammenzubringen und damit eine neue Kategorie zur Analyse gesellschaftlicher

Transformationsprozesse herauszuarbeiten.22 Diese Transformationen lassen sich

kurz zusammengefasstwie folgt verstehen:Die politische Solidarität kannalsGrad-

messer für die Herausforderungen der Gesellschaft gesehen werden.Das Auftreten

von politischer Solidarität ist zum einen eine Erklärung für die Veränderungen im

Bereich der sozialintegrativen Solidarität und zum anderen, sofern im Bereich der

sozialintegrativen Solidarität keine Veränderungen entstehen, auch ein Indikator

fürdasAuftretenvonAnomien inderGesellschaft,die letztlichdenGraddesZusam-

menhaltes der Gesellschaft beeinflussen. An dieser Stellemuss ichmichmit diesem

kurzen Ausblick auf die Relevanz des Begriffes begnügen.

Ganz konkret lässt sich dieses Verständnis an dem Ansatz des Berliner For-

schungsprojektes »Transforming Solidarities. Praktiken und Infrastrukturen in der

Migrationsgesellschaft« verdeutlichen. Das Forschungsprojekt »untersucht in den

Feldern von Arbeit, Wohnen und Gesundheit die Bedingungen der Ermöglichung

von Solidarität sowie die Praktiken und Infrastrukturen, in denen sie ausgehandelt

wird« (Bojadžijev und Celikates 2020). Dabei geht das Forschungsprojekt davon

aus, dass in seinen Forschungsfeldern über die Bedeutung und Ausgestaltung von

Solidarität verhandelt wird und sich somit auch das Verständnis von Solidarität

21 Joas und Knöbl 2011, Neunte Vorlesung.

22 Die Bereiche, in denen Solidarität für eine Erklärung herangezogen werden kann, lassen sich

aus den SolidaritätsformenundderenVerhältnis zueinander ableiten (siehe fünftes Kapitel).

Dieswird z.B. danndeutlich,wenn imRecht oder imKollektivbewusstsein verfestigte geteilte

Vorstellungen nicht mehr aktuellen Vorstellungen entsprechen und eine Erneuerung statt-

findet.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


24 Formen der Solidarität

verändert. Untersucht wird, wie Solidarität sich insbesondere auch während der

Corona-Pandemie gezeigt hat. Diese Debatten über die Solidarität einer Migra-

tionsgesellschaft bieten für mich auf theoretischer Ebene den Anschlusspunkt,

dass Solidarität beständig im Wandel ist und es spezifische Kontexte gibt, die zu

definierbaren Formen der Solidarität führen.23

Bevor ich mit der Herausarbeitung der Eigentümlichkeiten der Solidarität

im Unterschied zu Teilsynonymen beginne, möchte ich zunächst kurz darauf

eingehen, warum ich eine eingehende Beschäftigung mit den verschiedenen

Differenzierungskategorien der Solidarität als relevant erachte: Neben den wie-

derkehrenden aktuellen Anlässen sprechen meines Erachtens unterschiedliche

Gründe für eine Beschäftigung mit diesen Differenzierungskriterien unterschied-

licher Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs (z.B. Akteur:innen,Motivation,

Verhältnis zur Gerechtigkeit). Dies möchte ich im Folgenden exemplarisch für das

Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit vorstellen: Erstens wird im Kontext

einer politischen Solidarität häufig direkt auf die Verwirklichung sozialer Gerech-

tigkeit verwiesen. Das macht es notwendig, zu klären, welche Auswirkungen und

Wechselwirkungen (fehlende) solidarische Beziehungen auf und mit gerechten

Situationen haben. Zweitens nehmen die aktuellen Theorien der Gerechtigkeit

in handlungs- und verteilungsrelevanten Fragen eine zentrale Stellung ein. Da

Solidarität sowohl in Fragen der Verteilung (etwa im Vokabular des Sozialstaats) als

auch zur Rechtfertigung von und Aufforderung zu Handlungen (z.B. Widerstand,

Unterstützung etc.) genutzt wird, sollte deren Beziehung zueinander eingehender

untersucht werden. Drittens würde ein besseres Verständnis des Verhältnisses von

Solidarität undGerechtigkeit zur Schaffung eines begrifflichenRahmens beitragen,

der sich für fundierte Auseinandersetzungen mit den deklarierten Grundwerten

der westlichenModerne eignet.

Mit Bezug auf das Differenzierungskriterium des »Bezugs zur Gerechtigkeit«

argumentiere ich, dass sich innerhalb der verschiedenen Verwendungsformen von

Solidarität unterschiedliche Bezüge zur Gerechtigkeit nachweisen lassen, die in ih-

rer Gesamtheit eine Spannung zwischen den Begriffen »Gerechtigkeit« und »Soli-

darität« aufdecken, welche eine Bedeutung für das Transformationspotenzial der

Solidaritätsformen untereinander haben kann, was wiederum Auswirkungen auf

die Transformationen der Gesellschaft haben könnte, die durch solidarische Prak-

tiken oder Solidaritätsgruppen ausgelöst werden. Die begriffliche Differenzierung

und Systematisierung,welche in dieser Arbeit vorgenommenwerden soll, kann da-

zudienen,einzelneVerhältnisse vonGerechtigkeit undSolidarität,wie etwa imVer-

trag von Lissabon, zu analysieren. Eine solche Analyse könnte Rückschlüsse darauf

23 Ob die Solidarität einer Migrationsgesellschaft eine weitere eigene Form der Solidarität ist,

kann nach derzeitiger Lage der Veröffentlichungen des Forschungskollegs noch nicht beant-

wortet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 25

zulassen,dassSolidarität inderEUmöglicherweise aufgrundderunterschiedlichen

Verständnisse, die die Beteiligten von Solidarität und deren Relation zur Gerech-

tigkeit haben, schwierig umzusetzen ist. Doch bevor dies näher untersucht werden

kann, sind ein paar grundlegende Erläuterungen und methodische Annahmen für

diese Arbeit auszuführen.

1.3 Solidarität: Ein Begriff und seine Verwendungsformen

Die methodische Entscheidung, den Solidaritätsbegriff anhand seiner Verwen-

dungsformen zu untersuchen, bedarf einer ausführlicheren Begründung, die

in diesem Unterkapitel erfolgt. Zusammenfassend lassen sich meine methodi-

schen Grundannahmen wie folgt darstellen: Im Hinblick auf die herangezogene

Literatur zur Solidarität ist eine Unterscheidung zwischen der direkten Bezug-

nahme auf Solidarität durch Alltagsakteur:innen und den durch wissenschaftliche

Kommentierende nachträglich zugeschriebenen Formen der Solidarität relevant

(Erstere als quellengebundene Begriffe und Letztere als wissenschaftliche Er-

kenntniskategorien).24 Diese Unterscheidung soll dabei helfen, die stattfindende

Bedeutungstransformation des Begriffs zu erfassen und mit der Differenz zwi-

schen wissenschaftlicher Aufarbeitung und direkten Berichten umzugehen. In

meiner Arbeit wird vorrangig Bezug auf Autor:innen aus Sozialwissenschaften,

Philosophie und Politikwissenschaft genommen.

Von besonderer Bedeutung fürmeine Arbeit ist die Betrachtung der Teilsynony-

me25 des Solidaritätsbegriffs, d.h. die Analyse der Begriffe, die in einem engen Zu-

sammenhang mit oder im Kontext von Solidarität verwendet werden und wurden

undderenGegenstandsbereich sichmitdemderSolidaritätüberschneidet.DieAuf-

nahme dieser Begriffe in meine Untersuchung gründet sich auf die Annahme, dass

24 Hierbei stütze ich mich auf Koselleck 1979, S. 349ff. Zur Untersuchung schlägt er die Kate-

gorien »Erfahrungsraum« und »Erwartungshorizont« vor. Der Begriff des Erfahrungsraums

beschreibt dasjenige, was »sich jederzeit aus allem zusammensetzt, was aus der Erinnerung

des eigenen und aus dem Wissen um anderes Leben abrufbar ist« (Koselleck 1979, S. 356).

Der Erwartungshorizont beschreibt hingegen das, was nicht ist, sondern erst in der Zukunft

eintreten könnte. Die Erwartungen lassen sich dabei zum Teil aus den Erfahrungen ableiten,

ebenso aber auch aus Wünschen, Hoffnungen, Sorgen oder Ängsten. Erwartungen werden

dabei nicht direkt in Erfahrungen überführt, denn diese betreffen das Zukünftige und jene

das Vergangene. Dabei kann die Erfahrung aber auch nachträglich verändert werden, z.B.

durch neue Perspektiven.

25 In meiner Arbeit betrachte ich die Teilsynonyme Sympathie, Nächstenliebe, Freundschaft

und Vertrauen. Zu den Akteur:innen zählen für mich auch die wissenschaftlichen Autor:in-

nen, welche Positionen und Handlungen von Alltagsakteur:innen systematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


26 Formen der Solidarität

Begriffe über die Zeit durch das Handeln und die Interpretation der Akteur:innen,

die sie verwenden, geschaffen und auch verändert werden.26

Nach Koselleck27 erscheint es zunächst sinnvoll, Begriffe und die Abschnitte

ihrer Entwicklung anhand ihrer inhärenten Dynamik zu unterscheiden (erstens

Traditionsbegriffe; zweitens Begriffe, deren Bedeutung sich so stark gewandelt

hat, dass sie mit der ursprünglichen Bedeutung nichts mehr gemein haben; drit-

tens Neologismen). Die Begriffsgeschichte analysiert die Begriffe im Kontext ihres

Entstehens bzw. ihrer Anwendung. Eine Begriffsgeschichte ergibt sich aber erst

dadurch, dass die einzelnen Etappen der Begriffsentwicklung zusammengesetzt

werden und auf die Dauer, den Wandel und die Neuheit des Begriffs reflektiert

wird. Begriffe, die nicht erst just geschaffen wurden, nehmen nach Koselleck all die

unterschiedlichen Facetten der mit ihnen in Zusammenhang stehenden theoreti-

schen und praktischen Bezüge in sich auf.Dabei bezieht sich die Begriffsgeschichte

nicht nur auf die Bedeutung des Begriffs und dessenWandel, sondern auch auf eine

Untersuchung der Begriffe, die in ähnlichen bzw. identischen Kontexten und Situa-

tionen verwendetwerden.DieBegriffsgeschichte soll darüber aufklären, »wie etwas

auf seinen Begriff gebracht wurde« (Koselleck 1979, S. 121). Koselleck weist darauf

hin, dass die spezifische Verwendung eines Ausdrucks nicht impliziert, dass dessen

Bedeutung bzw. der mit ihm bezeichnete Begriff mit dieser Verwendung identisch

ist. Diese theoretischen Voraussetzungen des Kosseleck’schen Programms einer

Begriffsgeschichte werdenmeine Arbeit bis zu einem gewissen Grad anleiten.

In meiner Arbeit sollen die Teilsynonyme sowie wissenschaftliche Abhandlun-

gen in ihrem Zusammenspiel darüber Auskunft geben, in welchen unterscheidba-

ren Verwendungsformen der Begriff der Solidarität auftaucht und welche unter-

schiedlichen Verhältnisse der Begriff beispielsweise zur Gerechtigkeit in den jewei-

ligen historischen Kontexten aufweist. Dies ist für meine Analyse insbesondere zur

Darstellung der Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs relevant. Dabei ge-

he ich davon aus, dass die Anzahl der Verwendungsformen nicht begrenzt ist und

weitere entstehen können. Die Definition der Teilsynonyme (siehe zweites Kapitel)

nimmt es sich zumAusgangpunkt, Begriffe zu betrachten, die in ähnlichen Kontex-

ten bzw. zur Erklärung ähnlicher Phänomene eingesetzt werden. Durch diese Ana-

lyse möchte ich folgendes erreichen: Ich werde den Begriff der Solidarität bzw. der

Solidaritätsformen von seinen Teilsynonymendifferenzieren unddabei gleichzeitig

aufzeigen, auf welche spezifischen Anwendungsbereiche sich das jeweilige Teilsyn-

onym richtet. Im Anschluss an Quentin Skinner muss hierbei auch berücksichtigt

werden, dass bestimmte Definitionen und Verwendungen der Teilsynonyme einer

der identifizierten Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs entsprechen kön-

nen, ohne dass die jeweiligen Akteur:innen selbst den Begriff der Solidarität ver-

26 Tully 2009, S. 33.

27 Koselleck 1979.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 27

wenden.28 In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass manche ver-

wendete Autoren wie Durkheim und Luhmann von einem beständigen Fortschritt

ausgehen. Die Kritik an Modernisierungstheorien29 soll im Rahmen meiner Arbeit

nicht zentral aufgegriffen werden, da es um die tatsächlichen Verwendungsformen

der verschiedenen Autor:innen geht.

Die Untersuchung der dynamischen Entwicklung von Begriffen wird dabei hel-

fen, die Entwicklungen und Brüche des Solidaritätsbegriffs erfassen und deuten

zu können. Ich nehme grundsätzlich an, dass die soziale Realität und die spezifi-

schen Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs von den Akteur:innen geschaf-

fen und verändert werden. Den Akteur:innen werden dabei grundsätzlich reflexi-

ve Eigenschaften und die Fähigkeit zugesprochen, situativ rationale Begründungen

und Überzeugungen zu äußern, auch wenn diese Begründungen und Überzeugun-

gen in anderen (historischen) Situationen rational ungerechtfertigt erscheinenmö-

gen. Für meine Arbeit ist mit Anschluss an Boltanski30 relevant, dass die Akteur:in-

nen selbst durch Kritik die jeweiligen Rechtfertigungsregime bewusst infrage stel-

len, um diese zu aktualisieren.Dies gilt insbesondere auch für Alltagsakteur:innen,

die sich bewusst mit den für sie geltenden gesellschaftlichen Normen auseinan-

dersetzen und diese aus unterschiedlichen Gründen verändern und aktualisieren

wollen. Dabei steht nicht nur im Vordergrund, dass die jeweiligen Akteur:innen die

gesellschaftlichen Normen bzw. Rechtfertigungsregime kritisieren, sondern auch,

dass sie versuchen, diese zudem mit Blick auf ihre eigene Identitätsbildung kohä-

rent und wahrhaftig zu halten.31 Dies ist ein Aspekt, der vor allem bei der politi-

schen Solidarität relevant wird, wenn Solidaritätsgruppen sich gegen die hegemo-

nialen Vorstellungen wenden. Tully merkt in diesem Zusammenhang an, dass die

Wissenschaftler:innen selbst,wenn sie beispielsweise diewissenschaftlicheAnalyse

eines politischen Diskurs vornehmen oder sich persönlich in einen politischen Dis-

kurs aktiv einbringen, beimArgumentieren und beimKlären von Begriffen letztlich

nichts anderes vollbringen als die Alltagsakteur:innen auch.32 »It [political philoso-

phy] is therefore an engaged ›public‹ philosophy and every engaged and thoughtful

citizen is also a public philosopher.« (Tully 2008, S. 29)

Dementsprechend umfasst das Material, auf das meine Arbeit zur Darstellung

der unterschiedlichen Solidaritätsformen Bezug nimmt, sowohl wissenschaftliche

als auch nicht-wissenschaftlicheQuellen,wobei die wissenschaftlichenQuellen aus

28 Skinner 2002.

29 Pollack 2016.

30 Boltanski 2006.

31 Als Vorgriff: Nach meiner Interpretation stellen die einzelnen Ausprägungen der sozial-

integrativen Solidarität und der instrumentellen Solidarität auch eine Art Rechtferti-

gungsregime dar, das durch die Akteur:innen jeweils infrage gestellt wird. Das Infragestel-

len erfolgt dabei durch Praktiken, die der politischen Solidarität entspringen können.

32 Tully 2008, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


28 Formen der Solidarität

der Soziologie, Politikwissenschaft und Philosophie die zentrale Literatur meiner

Arbeit darstellen. Den Akteur:innen schreibe ich ein intrinsisches Interesse daran

zu, ihr Glaubens- und Überzeugungssystem konsistent und kohärent zu halten so-

wie dieses gegenüber anderen rechtfertigen zu können.

[Die] Geschichten der Gegenwart liefern uns die nötigen Werkzeuge zur Kritik

und Bewertung der Praktiken und der Denkweisen, denen wir unterworfen sind,

indem diese mit ihren Alternativen verglichen werden. Damit verorten sie die

Auseinandersetzungen der Gegenwart in einem Feld möglicher Reaktionen,

so dass die Teilnehmer feststellen können, ob ihre Unterdrückung von einem

konstitutiven Merkmal herrührt. Das ist keine Kritik, die von einem transzen-

dentalen Maßstab oder Urteilsvermögen ausgehend argumentiert, denn wie

wir gesehen haben, stehen solche Maßstäbe in einem inneren Zusammenhang

mit den Sprachspielen, die sie zu transzendieren behaupten. Es handelt sich

vielmehr um eine nicht transzendentale, sondern transzendierende Kritik des

Horizonts unserer Praktiken und Denkweisen, in deren Verlauf sie mit anderen

Möglichkeiten des In-der-Welt-Seins verglichen werden. (Tully 2009, S. 41)

Wissenschaftler:innen sind mit identischen Fähigkeiten ausgestattet und können

keinen von ihrer eigenen Lebenswelt losgelösten objektiven oder externen Stand-

punkt einnehmen. Dies bedeutet für die Bezugnahme auf wissenschaftliche Arbei-

ten zur Solidarität, dass auf die Motivationen und Beweggründe der jeweiligen Au-

tor:innengeachtetwerden sollte.Bei derAnalysedesMaterials vonAlltagsakteur:in-

nenmuss beachtetwerden,dass diese jeweils ihre eigenenKlassifikationsmerkmale

und -schemata anwenden und die Übertragung von einem in ein anderes Klassifi-

kationsschema bis zu einem gewissen Grad der Ungenauigkeit der unterschiedli-

chen Interpretationen unterliegt.33 Dies bezieht sich auf alle sozial konstruierten

33 Die Notwendigkeit der Anwendung von Klassifikationsmerkmalen und -schemata bedeutet

unter anderem, dass gewisse empirische Fakten bzw. beobachtbare Gegebenheiten durch

die Übertragung in Klassifikationsschemata bis zu einem gewissen Grad Interpretationen

unterliegen. Dies ist der Fall, zumal die durch die Akteur:innen verwendetenMerkmale, Kon-

zepte, Begriffe etc. ihnen nicht einfach gegeben sind, sondern sozial konstruiert und durch

die Akteur:innen kontextabhängig verwendet werden, um die Welt sich selbst und anderen

zu erklären.

Für mich sind Skinners Positionen zu den Klassifikationsschemata und -merkmalen dahin-

gehend relevant, dass in den folgenden Kapiteln der Begriff der Solidarität aus den Diffe-

renzierungskriterien abgeleitet wird. Bei diesem Vorgehen werde ich mich auf die Prämisse

stützen, dass abgesehen von akademischen Beiträgen, die es sich zum Ziel gesetzt haben,

Solidarität zu analysieren und zu erforschen, auch die (Alltags-)Akteur:innen ihre Fähigkei-

ten zur systematischen Erschließung und Klassifikation (bzw. zur Differenzierung und/oder

Bestimmung) des Begriffs der Solidarität nutzen. Diese auf die unterschiedlichen Verwen-

dungsformen angewandten Unterscheidungen und Bestimmungen des Begriffs sollen die

Datengrundlage für meine Rekonstruktion des Begriffs darstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 29

Elemente der Betrachtung, die zur Erschließung und Erklärung der Welt von den

Akteur:innen herangezogen werden.34

Für mein methodisches Vorgehen bedeutet dies, dass eine Analyse des Soli-

daritätsbegriffs anhand seiner Verwendungsformen möglich ist, da nicht davon

auszugehen ist, dass sich die eine kontinuierliche Begriffsgeschichte der Solidarität

schreiben lässt. Die gezielte Untersuchung der Verwendungsformen des Solidari-

tätsbegriffs gibt Aufschluss darüber, weshalb er so vielfältig eingesetzt wird.35 Eine

Rekonstruktion dieser Gründe kann aber nur erfolgen, indem ich die spezifischen

Gründe, Ambitionen und Motive der solidarischen Gruppen in den Fokus meiner

Arbeit rücke. Ich gehe davon aus, dass sich die Solidarität durch ihre jeweilige

Verwendungsform und die Ausprägung der Differenzierungskriterien bestimmen

lässt. Die später erfolgende Klassifikation der Differenzierungskriterien von Soli-

darität soll dazu dienen, die unterschiedlichen Verwendungsformen des Begriffs

aufzeigen zu können.

Zur Identifizierung vonGemeinsamkeiten der Verwendungsformendes Solida-

ritätsbegriffs untereinander bietet es sich,wie erwähnt, an, sich nachHartmann an

dem Vorgehen der Prototypenanalyse zu orientieren. Die identifizierten Gemein-

samkeiten beziehen sich auf den generellen Anwendungsrahmen des Solidaritäts-

begriffs, nicht auf seinen spezifischen Inhalt. Solidarität kann als ein dynamisches

Ideal für das gemeinsame Erreichen oder Bewahren von auszuhandelnden Zielen

gesehen werden. Die sozialen Akteur:innen und ihre Interaktion stehen damit in

der jeweiligen Ausformulierung des Begriffs im Vordergrund – auch wenn ich sie

vermittelt über die sozialwissenschaftliche, politikwissenschaftliche und philoso-

phische Literatur in meine Arbeit aufnehme. Eine Rekonstruktion von Solidarität

ist folglichabhängig vondenSolidarität praktizierendensozialenAkteur:innenoder

Gruppen.Dies ist auch derGrunddafür, dass eineWandelbarkeit des Begriffs ange-

nommen werden muss. Da es mein Ziel ist, einen Prototyp der Solidarität nachzu-

weisen, sehe ich die Verwendung von wissenschaftlicher Literatur als hinreichend,

da in ihr bereits ein notwendiger Schritt der Abstraktion von der Akteursperspekti-

ve erfolgt ist. Meine Arbeit selbst kann nicht den Anspruch verfolgen, die Verwen-

dungsformen des Solidaritätsbegriffs aus Primärquellen und Zeitzeugenberichten

abzuleiten,dafürwärenumfangreicheempirischeStudiennotwendig.Dennochge-

be ich an einigen Stellen durch populärwissenschaftliche Literatur und Zeitungen

34 Celikates 2009 und Boltanski 2010.

35 Hiermit schließe ich mich James Tullys Verständnis von »Politischer Theorie« an: Tully zu-

folge betrachtet politische Theorie die Entwicklungs- und Entstehungsgeschichte von in der

Theorie beschriebenen Lösungsansätzen über die Zeit als wechselnd, da die Lösungen sich

immer auf eine spezifische historische Situation beziehen. Dementsprechend befinden sich

die Begriffe der »Poltischen Theorie« selbst in einem beständigen Wandel durch die Kritik

über die Anwendung und Lösungsinhalte des Begriffes. Tully 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


30 Formen der Solidarität

einenEinblick in die jeweiligenVerwendungsformen,umdieBeschreibungderVer-

wendungsformen nicht von oben herab, sondern aus tatsächlichen Beispielen zu

entwickeln.

Solidarität soll in dieser Arbeit nicht als ein Begriff mit einer definitiven Be-

deutung rekonstruiert werden, sondern es sollen insbesondere die Unterschiede

seiner Verwendungsformen betrachtet werden. Im Zentrum der Arbeit stehen

somit nicht die Kontinuität des Solidaritätsbegriffs,36 sondern die daraus resul-

tierenden solidarischen Handlungen, Praktiken, Institutionen und Ordnungen.

Im dritten Kapitel erfolgt eine Rekonstruktion der Gemeinsamkeiten, die an den

verschiedenen Verwendungsweisen des Solidaritätsbegriffs identifiziert werden

können. Dies kann als die Herausarbeitung von grundlegenden Überschneidun-

gen der Solidaritätsformen in ihren einzelnen Verwendungsformen verstanden

werden, diese Gemeinsamkeiten prägen jedoch nicht durchgängig den Begriff der

Solidarität, sondern bilden zusammen vielmehr einen Prototyp der Solidarität.

Die Verwendungsformen können in Anschluss an Hartmanns Prototypenanalyse

so verstanden werden, dass nicht jedes einzelne Merkmal des Prototyps bei einer

tatsächlichen Verwendungsform des Solidaritätsbegriffs vorliegenmuss.37

Hartmanns Anliegen inDie Praxis des Vertrauens ist es, eine Analyse des Vertrau-

ensbegriffs vorzulegen, die dessen interner Komplexität Rechnung trägt.38 Umdie-

ses Vorhaben durchführen zu können, zieht er zwei methodische Vorgehenswei-

sen in Betracht: die Begriffsgeschichte und die Prototypenanalyse.Wie bereits dar-

gestellt, betrachtet die Begriffsgeschichte die semantische (und grammatikalische)

Entwicklung eines Begriffs über die Zeit. Dabei steht im Vordergrund, die Verwen-

dung des Begriffs zu klären (auch, wenn hier ergänzt werden muss, dass die Ak-

teur:innen den Begriff nicht zwangsläufig in den konkreten Situationen selbst be-

36 Hier sei kurz erläuternd auf Skinner verwiesen: Dieser hält eine lineare Analyse von zentra-

len Begriffen der politischen Ideengeschichte, z.B. des Begriffs der Gerechtigkeit, für nicht

angemessen, weil diese Begriffe sogar innerhalb einer Epoche unterschiedliche Bedeutun-

gen annehmen können und bei der Analyse der Quellen nicht direkt erschlossen werden

kann, welche Bedeutungen des Begriffs der Autor verwendet (Skinner 2002, S. 79ff.). Er

schreibt zu seiner Analyse von zentralen Begriffen der politischen Ideengeschichte, z.B. der

Gerechtigkeit: »My example is obviously over simplified, but it is still sufficient, I believe, to

bring out two weaknesses inherent in the project of writing histories of ›unit ideas‹. First, if

we wish to understand a given idea, even within a given culture at a given time, we cannot

simply concentrate á la Lovejoy on studying the terms in which it was expressed. For they

are likely to have been used, as my example suggests, with varying and incompatible inten-

sions. We cannot even hope that a sense of the context of utterance will necessarily resolve

the difficulty, for the context itself may be ambiguous. Rather we shall have to study all the

various contexts in which the words were used – all the functions they served, all the various

things that could be done with them.« (Skinner 2002, S. 84).

37 Hartmann 2011.

38 Siehe Kapitel 2.5.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 31

nutzenmüssen), die sichmit der Zeit verändern kann.Hartmann sieht die Begriffs-

geschichte nicht als ein geeignetes Vorgehen zur Analyse des Begriffs des Vertrau-

ens, da bei der Begriffsgeschichte immer versucht wird, eine stringente Geschichte

und eindeutige Entwicklung des Begriffs herauszuarbeiten, und Begriffe, die eher

vage und vielseitig verwendet werden, können mit der Methodik der Begriffsge-

schichte daher nicht angemessen erfasst werden.39 Das Ergebnis einer Begriffsge-

schichte des Vertrauens würde nachHartmann in einer Definition des Begriffes be-

stehen, die alle mit dem Begriff in Verwendung gebrachten Aspekte aufzunehmen

versucht.40 Einzelne Charakteristika des Vertrauens wären somit keiner klaren Be-

stimmung unterworfen, da alles Geäußerte mit einbezogen werden könnte. Hart-

mann wendet sich gegen eine solche unterbestimmte Definition von Begriffen, da

diese nicht zur Klärung und Bestimmung des Begriffs beitragen. Hartmanns Ver-

ständnis nützlicher Definitionen geht davon aus, dass eine empirisch-deskriptive

Beschreibung des Begriffes in all seinen erdenklichen Formen nicht zu einem bes-

seren Verständnis des Begriffs und seiner (gesellschaftlichen) Bedeutung führt.

Um zu einem konkreteren Verständnis des Begriffs zu gelangen, schlägt Hart-

mann eine Prototypenanalyse vor. Die Prototypenanalyse basiert darauf, zentrale

Charakteristika des Begriffs zu identifizieren. »Grundlage dieser Bezugnahme [auf

den Prototyp] wäre wiederum, dass die nichtprototypischen Fälle des Phänomens

denprototypischenFällenhinreichendähnlich sind,also zwarnicht alleEigenschaf-

ten mit dem Prototyp teilen, aber doch hinreichend viele, um den gleichen Begriff

anzuwenden.« (Hartmann 2011, S. 44) Die Erstellung eines Prototyps unterscheidet

sich nachHartmann nicht grundsätzlich von der begrifflichen Analyse des Vertrau-

ens, da auch im Falle einer Prototypenanalyse eine semantische Analyse vorgenom-

men wird. Ein Vorteil der Prototypenanalyse gegenüber der Begriffsgeschichte ist,

dass sie eine größere Flexibilität erlaubt und zugleich den Begriff hinreichend kon-

kretisieren kann. Durch die Herausarbeitung der prototypischen Charakteristika,

die den zu analysierenden Begriff kennzeichnen, wird dieser möglichst exakt be-

stimmt. In den nicht prototypischen Fällen jedoch müssen nicht alle diese Charak-

teristika zugleich erfüllt sein.

Entscheidend für das Vorgehen der Prototypenanalyse ist, unter Anwendung

welcher Verfahren der Prototyp konstruiert wird. Die Fragen, die dabei betrachtet

werden müssen, betreffen die Auswahl der Situationen, aus denen die Eigenschaf-

ten des Prototyps gewonnen werden, die Auswahl der Eigenschaften des Prototyps

und deren Definition. Da konkrete Situationen und Anwendungen des Begriffs

39 Hartmann 2011, S. 41ff.

40 Beispielhaft kann angefügt werden, dass dies in Bezug auf den Gegenstand des Vertrauens

bedeuten würde, dass im eigentlichen Sinn keine Grenze gezogen werden kann, wem oder

auf was vertraut wird.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


32 Formen der Solidarität

betrachtet werden, bezieht sich die Prototypenanalyse auf die sozial-konstruk-

tivistische Bedeutungskonstitution des Begriffs. Mit dieser Methode wird die

soziale Konstruktion des Begriffs berücksichtigt und den durch die Akteur:innen

selbst vorgenommenen historischen und situativen Bedeutungsveränderungen

Rechnung getragen. Fälle von Bedeutungswandel oder -differenzierung (histo-

rische Prozesse der Ausdifferenzierung unterschiedlicher Verwendungsformen

des Solidaritätsbegriffs) bieten dabei einen Ansatzpunkt, um Verwendungsweisen

eindeutig voneinander zu unterscheiden, die Charakteristika des Prototyps auf

diese anzuwenden und die Besonderheiten der Verwendungsform zu analysie-

ren. Andersherum betrachtet bieten bereits die konkreten Verwendungsformen

den Ausgangspunkt für die Erstellung eines Prototyps. Eine einzelne konkrete

Form kann dabei allerdings nicht alleine zur Bildung des Prototyps herangezogen

werden, da ihre Eigenschaften noch nicht verallgemeinerbar sind.41 Hartmann

erläutert sein Vorgehen für die Analyse des Vertrauens wie folgt:

Die Vertrauensanalyse tut deswegen zunächst gut daran, ausgehend von einzel-

nen Fällen wesentliche Elemente des Vertrauens auszubuchstabieren, ohne zu

suggerieren, dass diese Elemente in prototypische oder paradigmatische Bezie-

hungsform gegossen werden können. Wenn es so etwas wie einen semantischen

Kern des Vertrauens gibt, und davon wird hier ausgegangen, dann muss die-

ser fallübergreifend (nicht fallunabhängig) erarbeitet werden. Ausgehend von

diesen eher allgemeinen und abstrakten Überlegungen sollen dann nicht Proto-

typen des Vertrauens, sondern typisierbare Praktiken des Vertrauens gefunden

werden, die in einem dritten Schritt, soweit es im Rahmen einer philosophischen

Arbeit überhaupt möglich ist, in ihren geschichtlichen und sozialen Kontexten

angesiedelt werden. (Hartmann 2011, S. 48)

Das Vorgehen der Prototypenanalyse, die ich für den Begriff der Solidarität vor-

schlage, lässt sich daran anschließend wie folgt zusammenfassen: Ausgehend von

Einzelfällen, die aus der Literatur gewonnen werden, werde ich anhand von vorab

definierten Kategorien die wesentlichen Elemente des Begriffs ableiten. Auf dieser

Basis kann der semantische Kern des Begriffs identifiziert werden. Dieser seman-

tische Kern wird aus mehreren Komponenten bestehen, die in den konkreten his-

torischen Ausprägungen der Solidarität unterschiedlich ausgeformt sein können.

Diese Vorarbeiten dienen dazu, typisierbare Praktiken der Solidarität abzuleiten,

die in ihrem geschichtlichen und sozialen Kontext betrachtet werden sollen. Die so

gewonnene abstrakte Kernbedeutung des Begriffs soll für alle Verwendungen zu-

treffend sein, daher muss von konkreten Aspekten abstrahiert werden. Diese ge-

wonnene abstrakte Beschreibung des Begriffs muss dem Vorgehen entsprechend

nicht auf eine tatsächliche Form der Solidarität in vollem Umfang zutreffen und

41 Hartmann 2011, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 33

kann auch auf Sachverhalte zutreffen, die normalerweise nicht mit dem Solidari-

tätsbegriff bezeichnet werden. Der gewonnene Prototyp wird aufgrund seiner Abs-

traktheit und seiner nur partiellen Ansiedlung in konkreten Verwendungsformen

des Solidaritätsbegriffs umstritten sein, da keine Deckungsgleichheit mit alltägli-

chen Verwendungen des Solidaritätsbegriffs besteht.

Für eine Prototypenanalyse von Solidarität bietet es sich aufgrund der bisheri-

gen Aufarbeitung des Begriffs in der Forschungsliteratur an, sich nicht in erster Li-

nie aufunmittelbar empirischeFälle zubeziehen,sondernvor allemauchaufbereits

abstraktere Auffassungen des Begriffs.42 Diese abstrakteren Verwendungsformen,

wie sie etwa bei Scholz oder Bayertz entwickelt werden, führen unterschiedliche

konkrete Praktiken der Solidarität bereits zu Verwendungsformen zusammen und

minimieren als Arbeitsgegenstanddaher dieGefahr, einenPrototyp des Begriffs auf

Basis von tatsächlich seltenen Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs aufzu-

bauen. Überdies ermöglichen sie einen fruchtbaren Anschluss an die bestehende

philosophische Diskussion um Solidarität.

Im Folgenden möchte ich skizzenhaft vier zentrale, bereits abstrakte Ver-

wendungsformen des Solidaritätsbegriffs vorstellen (Solidarität als allgemeine

Geschwisterlichkeit, Solidarität als sozialintegratives Moment, instrumentelle

Solidarität als Legitimation des Sozialstaates und politische Solidarität). Diese

basieren auf der Differenzierung von Bayertz43 und bilden einen ersten Rahmen

für meine Untersuchung. Eine nähere Auseinandersetzung mit den von Bayertz

identifizierten Verwendungsformen wird im dritten Kapitel erfolgen.

1.3.1 Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit

DieVerwendungsformdesSolidaritätsbegriffs als Ausdruck fürGeschwisterlichkeit

hat ihren Ursprung in vorgesellschaftlichen Gemeinschaften, in denen der Begriff

Brüderlichkeit auf die inderGemeinschaft vorhandenenblutsverwandtschaftlichen

Bande verweist. Innerhalb der Sippe schulden sich dieMitglieder solidarisches Ver-

halten, um das Überleben der Gemeinschaft sicherzustellen. Aus dieser Notwen-

digkeit leiten sich konkrete, verpflichtendeHandlungsnormen ab.Die Handlungen

können dabei moralisch richtig oder auchmoralisch falsch sein.

Erst durch die Ausweitung der Gemeinschaften auf Nicht-Mitglieder der eige-

nen Sippe wurde eine Erweiterung und Veränderung des Begriffes, die sich auch in

der stoischen Philosophie findet, vorgenommen.44 Die Verwendung verschob sich

dahingehend, dass ausgehend von den Verhaltensnormen gegenüber der eigenen

42 Meine Rekonstruktion fokussiert sich dabei auf die europäische und nordamerikanische

Forschungsliteratur.

43 Bayertz 1998a, S. 17.

44 Bayertz 1998a, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


34 Formen der Solidarität

Familie und den Verwandten nun universelle moralische Normen für eine offene,

alle Menschen umfassende Gemeinschaft formuliert wurden. Besonders im Chris-

tentumwurde die Idee dermoralisch verpflichtenden solidarischenHandlungsnor-

men gegenüber allen Geschwistern durch die gemeinsame Gotteskindschaft auf-

gegriffen. Hierin zeigt sich jedoch direkt, welche Auslegungsschwierigkeiten diese

universalistische Idee mit sich brachte. Was genau ist ein universeller Geltungsbe-

reich? – Es stellte sich die Frage, ob alle Menschen Geschwister sind oder nur jene

Menschen, die derselben Vorstellung bzw.demselbenGlauben folgen.Darüber hin-

aus haben auch nicht-religiöse Moralphilosophien die Idee einer allgemeinen Ge-

schwisterlichkeit aufgegriffen – so etwa der Utilitarismus John StuartMills,45 »des-

sen grundlegendes Prinzip nur vor demHintergrundder Annahme verständlich ist,

dass alle Menschen eine große Gemeinschaft bilden« (Bayertz 1998a, S. 16), oder die

Moralphilosophien vonMax Scheler und Nicolai Hartmann.

Die sittliche Verantwortung, die ihm [dem einzelnen] daraus [aus dem Verständ-

nis der eigenen Kurzlebigkeit im Verhältnis zur Generationsfolge] erwächst, be-

deutet eine Solidarität neuer und größerer Art als die Solidarität der Gerechtig-

keit, der Nächstenliebe und des Glaubens. Sie ist wie diese eine Bindung, ein Zu-

sammenstehen, ein Einstehen und Mitverantwortlichsein der Person für Perso-

nen. (Hartmann 1962, S. 489)

Kurzum, Solidarität bezieht sich in ihrer Form als allgemeine Geschwisterlichkeit

aufdas sozialeundwesensmäßigeBandzwischenallenMenschen.Diesesbestimmt

in FormuniversellerHandlungsnormen die grundlegendenRegeln des Zusammen-

lebens. Solidarität wird hier alsWesensbestimmung desMenschen verstanden und

damit insMetaphysische verschoben. In universalistischenKonzepten bedeutet So-

lidarität mehr als ein Einstehen für den anderen, denn die Solidarität im Sinne ei-

ner gemeinsamenGotteskindschaft kannals konsequente Fortsetzungder blutsver-

wandtschaftlichen Verpflichtungen interpretiert werden. Dabei erscheint die Soli-

darität als Fundament jeder ethischen und moralischen Beziehung und somit als

anderen Prinzipien vorgelagert.46

1.3.2 Solidarität als sozialintegratives Moment

Solidarität als sozialintegratives Moment versteht als Vorbedingung solidarischen

Handelns eine gefühlte gemeinschaftliche Verbundenheit, die auf gemeinsamen

Normen, Werten, Zielen oder Ähnlichem aufbaut. Diese Verwendungsweise des

Begriffes der Solidarität findet sich in den Gründungsschriften der Soziologie,

45 Mill 2006, S. 95.

46 Brunkhorst 2002, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 35

wobei diese denWirkungsbereich der Solidarität beschränken, sodass sie nicht für

die gesamteMenschheit gilt, sondern lediglich für dieMitglieder einer Gesellschaft

oder Gruppe. Die Idee einer Solidargemeinschaft beruht hier auf einer gemein-

samen Geschichte und gemeinsamen Schicksalen, Werten und Zielen, welche die

in Gesellschaften lebenden Individuen aneinander binden und ein gemeinsames

Verantwortungsbewusstsein entstehen lassen.

Wo in vormodernen Gemeinschaften, etwa in der Polis, noch Freundschaft eine

entscheidendeWirkungaufdieGemeinschaftsbildungund -erhaltunghatte,47 stellt

sich nunmehr die Frage, wie und wodurch moderne Gesellschaften zusammenge-

haltenwerden.Durkheim löst die Frage nach derMöglichkeit der gesellschaftlichen

Einheit durch ein Verständnis von Solidarität auf, welches auf innergesellschaftli-

cher Arbeitsteilung und der wechselseitigen Abhängigkeit sowohl der Individuen

voneinander als auch der Gesellschaft von den Individuen aufbaut.48 Eine substan-

zielle Homogenität der Individuen wird von ihm nicht mehr vorausgesetzt.

In Ergänzung zum Durkheim’schen Solidaritätsverständnis lässt sich im Sinne

der von Honneth vorgenommenen normativen Rekonstruktion der Freiheit anfü-

gen, dass in der Blütezeit der Nationalstaaten durchaus eine republikanische oder

auch staatsbürgerliche Idee der Solidarität nachgewiesen werden kann, die durch

eine kulturelle Hegemonie innerhalb der jeweiligen Staaten und durch das Entste-

hen eines gemeinsam geteilten Hintergrundkonsenses vermittelt wird.49 Diese von

Durkheim geprägte Vorstellung der Solidarität gelangt durch die zunehmendeMo-

bilitätundMigrationvonaußen indeneuropäischenRaumund innerhalbdesselben

an ihre Belastungsgrenze. Die von Solidarität als sozialintegrativem Moment bis-

her erbrachte Integrationsleistung bleibt, wenn Durkheims Diagnose gefolgt wird,

unzureichend und es stellt sich die Frage, wodurch soziale Integration gewährleis-

tet werden kann, wenn die Nationalkultur nicht mehr ausreicht und der gemein-

same Hintergrundkonsens in Auflösung begriffen ist.50 Die Idee einer Schicksals-

47 Bei Aristoteles wird erläutert, dass »Freundschaft die Polisgemeinden zusammenhält und

die Gesetzgeber sich mehr um sie als um die Gerechtigkeit bemühen, denn die Eintracht

hat offenbar eine gewisse Ähnlichkeit mit der Freundschaft. […]. Sind die Bürger einander

freund, so ist kein Rechtsschutz nötig, sind sie aber gerecht, so brauchen sie noch außerdem

die Freundschaft, und der höchste Grad gerechtenWesens trägt die sichtbarenMerkmale der

Freundschaft.« (Aristoteles 2003, S. 1155a 22–25).

48 Durkheim 1992, S. 337. Durkheims prominente Unterscheidung zwischen der mechanischen

und der organischen Solidarität berücksichtige ich an dieser Stelle noch nicht. Hier bezie-

he ich mich jedoch insbesondere auf die organische Solidarität. Auf die Debatte um Forde-

rungen nach dem Wiederaufbau einer mechanischen Solidarität und Fragen bezüglich der

pathologischen Momente wird im Hauptteil der Arbeit (Kapitel 3.2) eingegangen.

49 Honneth 2011, S. 494 und 537. Im weiteren Verlauf der vorliegenden Arbeit sollen auch die

von Honneth herausgearbeiteten Gefahren einer staatsbürgerlichen Solidarität betrachtet

werden. Vgl. Honneth 2011, S. 491–497 und S. 537.

50 Honneth 2011, S. 537.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 Formen der Solidarität

gemeinschaft oder einer republikanischenSolidarität,durchdie sichdie Individuen

gemeinsamaufpatriotische Ideale besinnen,bildet inderDebatteumdieQuelle des

ZusammenhaltsmodernerGesellschaften einenmöglichenLösungsweg.51 VieleAn-

sätze einer sozialintegrativen Solidarität bleiben allerdings nicht bei einer solchen

Rückbesinnung stehen, sondern haben ein erweiterbares Gesellschaftsverständnis,

das Integration nicht als Einbahnstraße sieht.

1.3.3 Instrumentelle Solidarität in Anwendung als Legitimation

des Sozialstaates

Eine dritte Verwendungsweise des Begriffs der Solidarität findet sich in den Argu-

menten für einen Sozialstaat moderner Ausprägung. Grundlegend wird hierbei an

die im letzten Abschnitt thematisierte Solidargemeinschaft angeschlossen, d.h. an

die Exklusivität der Bürgerschaft eines Nationalstaates auf Basis geteilter Werte,

Ziele undNormen.52 Der Sozialstaat in seinermodernen Form kann das Ideal einer

gemeinsamen Vor- und Fürsorge, also solidarischer Verpflichtungen im Sinne ei-

nes materiellen Ausgleichs bzw. einer gegenseitigen materiellen Grundsicherung,

nur durch das Recht und durch staatliche Institutionen garantieren, die die effek-

tive Verteilung vornehmen.53 Hierbei wird das Erreichen von sozialer Gerechtigkeit

als Ziel des kollektiven Handelns gesehen. Solidarität ist dabei das zur Handlung

verpflichtende Prinzip und die Legitimitätsquelle für die Verteilungsgerechtigkeit

betreffende Formen politischen Handelns.54

Dabei ist anzumerken, dass der Wohlfahrtsstaat nur eine historische Ausprä-

gung instrumenteller Solidarität ist. In den Bereich der instrumentellen Solidarität

können auch andere Formen der institutionellen Zusammenarbeit oder der Koope-

ration von Individuen fallen. Ein Beispiel ist die Entstehung von Gilden, die nicht

unter staatliche Aufsicht fallen, oder andere Fälle, in denen sich Personen in einem

institutionellen Rahmen freiwillig zusammenfinden, um einen gemeinsamen Vor-

teil zu erwirtschaften oder ein Ziel zu erreichen, das sie alleine nicht erreichen kön-

nen. Diese Beispiele beinhalten die Kernmerkmale der instrumentellen Solidarität

– nämlich, dass sich einzelne Individuen in einen institutionellen Zusammenhang

begeben, den sie zum Teil selbst gründen, um ein gemeinsames Ziel zu erreichen.

Zugleich minimieren sie durch die Gründung einer Institution oder Organisation

das persönliche Risiko bei diesem gemeinsamen Unterfangen, da die Institution

oder Organisation als Garant für die Zweckerfüllung und Einhaltung der gesetzten

Spielregeln auftritt (Kollektivierung des Risikos). Dabei können die Körperschaften

51 Taylor 1995, S. 132ff.

52 Scholz 2008, S. 27.

53 Vgl. Honneth 2011.

54 Solidarität ist aber nicht die einzige Norm, auf die sich der Sozialstaat beruft. Kersting 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 37

mitKontroll- undSanktionsfunktionenausgestattetwerden,derenUmfangvariiert

und die unterschiedliche Grade der Legitimierung aufweisen. Instrumentelle Soli-

darität kann sich auch auf inter- oder transnationaler Ebene herausbilden,wie etwa

die Beispiele von Institutionen der Europäischen Union oder der Vereinten Natio-

nen zeigen.

1.3.4 Politische Solidarität

Politische Solidarität ist eine vierte Verwendungsform des Solidaritätsbegriffs; die-

se hebt das individuelle oder kollektive Bewusstsein solidarischer Personen, das in-

dividuelle und kollektive Eintreten für gruppenspezifisches und kollektives Han-

deln und eine hierdurch entstehende Verantwortung füreinander hervor.55 Anlass

einer politischen – meist partikularen – Solidarität können von einzelnen erlebte

und inderGruppegeteilte negativeErfahrungenderUnterdrückungundungerech-

ten Behandlung sein.56 Dies kann sich z.B. auf die Exklusivität von instrumentellen

oder auch anderen politischen Solidaritätsgruppen beziehen und auf eine inklusi-

vere Solidarität abzielen. Ein direkter Kontakt zu der Gruppemit Unterdrückungs-

erfahrungen ist nicht zwingend notwendig, um sichmit ihr politisch zu solidarisie-

ren, weil ein negativer oder positiver Bezugspunkt als Verbindungselement hinrei-

chend sein kann. Politische Solidarität kann somit verstanden werden als eine auf

einem gemeinsamen Interesse, gemeinsamen Idealen und/oder einem gemeinsa-

men Feindbild aufbauende Solidarität. Sie bezieht sich auf solidarisches Handeln

gegen spezifische Strukturen undVerhältnisse und/oder für gewisse Strukturen und

Verhältnisse.

Eine solche Definition wirft vielfältige Fragen auf: Sind Individuen, die ähn-

liche negative Erfahrungen teilen, bereits aufgrund dieser Erfahrungen einander

verpflichtet oder müssen sie ergänzend eine bestimmte Bewusstseinshaltung ein-

nehmen? Scholz argumentiert in Political Solidarity,57 dass durch die Zugehörigkeit

zu einer gesellschaftlichen Gruppe und durch den positiven oder negativen Be-

zugspunkt Gruppenmitgliedern bestimmte Pflichten füreinander auferlegt sind.

Die Wahrnehmung dieser Pflichten lässt sich weder durch einen altruistischen

noch durch einen rein interessengeleitetenMotivator erklären, sondern eher durch

familienähnliche Bande. Dementsprechend werden Handlungen entgegen der

Pflicht zur Solidarität oder das Verweigern von solidarischen Handlungen mit

Missbilligung oder Ausschluss geahndet.

Ein besonderes Merkmal der politischen Solidarität ist, dass sie entgegen den

bisher vorgestellten Formen der Solidarität von den Individuen dennoch meist be-

55 Scholz 2008, S. 33.

56 Scholz 2008, S. 34.

57 Scholz 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 Formen der Solidarität

wusst und freiwillig praktiziert wird. Die Individuen organisieren sich entlang ih-

rer Interessen, Erfahrungen und Positionen, um gemeinsam gesellschaftliche Ziele

zu erreichen und Werte zu vertreten oder zu ändern, wofür sie alleine keine Mög-

lichkeit hätten.ZudemsindgeradedieseGemeinschaftenpolitischer Solidarität be-

deutsam für die Herausbildung und Kohärenz individueller Identitäten.

Dabei kann politische Solidarität nicht nur auf lokaler und nationaler Ebene

auftreten, sondern auch auf internationaler. Eine besondere Eigenschaft der politi-

schen Solidarität ist, dass sie nicht an Institutionen oder Gesellschaften gebunden

ist und somit durch das Mittel der Abstraktion ihren Bezugs- und Einzugsrahmen

erweitern kann.

1.3.5 Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform

In meiner Arbeit nimmt die Differenzierung des Solidaritätsbegriffs in seine Ver-

wendungsformen einen zentralen Stellenwert ein. Im Folgenden möchte ich mei-

ne bisherigenAusführungen zudiesenVerwendungsformen kurz zusammenfassen

und darlegen, was ich unter dem Begriff der Verwendungsformen verstehe.

Eine Verwendungsformdes Solidaritätsbegriffs ist ein abstrakter, aber dennoch

klar bestimmbarerAnwendungsbereich desBegriffs der Solidarität. In dieser Arbeit

wird davon ausgegangen, dass sich ein Prototyp der Solidarität bestimmen lässt,

der verschiedene Formen der Solidarität miteinander verbindet. Es wurde bereits

darauf verwiesen, dass der Begriff der Solidarität sich auf Gemeinschaften, Grup-

pen, Staaten (Gesellschaften), Individuen oder supranationale Institutionen bezie-

hen kann, einen unterschiedlichen Grad (bewusst oder unbewusst) an Kenntnissen

über Situationen voraussetzt und auf das Allgemeinwohl, individuelle oder grup-

penspezifische Interessen etc. bezogen werden kann. Es wird somit davon ausge-

gangen, dass die Solidarität in untereinander differenzierbaren Verwendungsfor-

men auftritt. Ein Beispiel für eine Verwendungsformdes Solidaritätsbegriffs ist So-

lidarität als ein Begriff des politischen Kampfes. Die politische Solidarität wäre so-

mit die abstrakte Verwendungsformdes Solidaritätsbegriffs, der verschiedene kon-

krete historische Situationen zugeordnet werden können, in denen der Begriff der

Solidarität in seiner politischen Formverwendetwurde.Einer dieser konkreten his-

torischen Fälle, in denen diese Form der Solidarität Verwendung gefunden hat, be-

stünde etwa in der Namensgebung der Arbeiterbewegung und Gewerkschaft Soli-

darność.

Der analytische Zweck der Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs ist so-

mit, die in konkreten historischen Situationen angewandten Begriffe der Solidari-

tät zusammengenommen zu verallgemeinern. Diese historischen Situationen ha-

ben einen ähnlichen, aber wahrscheinlich nicht vollumfänglich deckungsgleichen

Begriff der Solidarität aufzuweisen. In Zusammenhang mit der von mir verfolg-

ten Prototypenanalyse bedeutet dies einerseits, dass die gemeinsamen Merkmale

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 39

der Verwendungsformen nicht in jeder einzelnen Form vollständig anzutreffen sein

müssen und andererseits, dass auch in den konkreten Praxen nicht alle Merkma-

le der spezifischen Verwendungsform notwendigerweise anzutreffen sein müssen,

da die Akteur:innen nicht zu allenMerkmalen/Aspekten Aussagen getroffen haben.

Dass dieVerwendungsformendes Solidaritätsbegriffs bereits vonder konkreten all-

täglichen Praxis abstrahieren,minimiert zugleich die Gefahr, dass der später zu de-

finierende Prototyp der Solidarität allein oder zu nah an einer konkreten histori-

schen Situation ausgerichtet sein wird. Allerdings sollte darauf hingewiesen wer-

den, dass nicht alle Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs sich aus seiner all-

täglichenVerwendung ableiten lassen, sondern sich auchVerwendungsformen ent-

lang von akademischenDiskursen identifizieren lassen –z.B. Solidaritätsverständ-

nisse, die sich auf einen nationalstaatlichen Rahmen beziehen.

Eswird davon ausgegangen,dass es kein hierarchisches Stufenmodell zwischen

den Verwendungsformen der Solidarität gibt, sondern, dass sie als zu differenzie-

rende Phänomene zu verstehen sind, die sich gegenseitig beeinflussen können.Die

Anzahl der Verwendungsformen ist dabei nicht limitiert, da durch eine zukünfti-

ge Entwicklung des Diskurses und der alltäglichen Praxis noch weitere entstehen

können.

1.4 Vorgehen

Gemäß dem dargelegten methodischen Ansatz ergibt sich folgendes Vorgehen für

meine Arbeit:

Im zweiten Kapitel werden die Eigentümlichkeiten des Solidaritätsbegriffes her-

ausgearbeitet.Dafürwird einekurzeEinführung indieBegriffsgeschichte gegeben.

Daran anschließend werden die Teilsynonyme der Solidarität – Sympathie, Nächs-

tenliebe, Freundschaft, und Vertrauen – analysiert und von ihr differenziert. Dabei

wird ein besonderer Fokusdarauf gelegt, obundwiedie sozialenRelationen,diemit

einem der vier Teilsynonyme bezeichnet werden, auch mit dem Begriff der Solida-

rität gefasst werden könnten.

Im dritten Kapitel werden zunächst die Kriterien entwickelt, nach denen unter-

schiedliche Formen des Solidaritätsbegriffs zu differenzieren sind, und anhand von

vier Formen der Solidarität ausformuliert. In diesem Zusammenhang werden so-

wohl lokale und nationale als auch transnationale Ebenen der einzelnen Formen be-

rücksichtigt.

Im vierten Kapitel werden die Differenzierungskriterien mit ihren unterschied-

lichen Ausprägungen dargestellt. Daraus wird dann der Prototyp der Solidarität

abgeleitet, also die den Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs weitgehend

gemeinsamen Kernelemente herausgearbeitet. Im Unterkapitel 4.3 wird gesondert

auf besondere Unterschiede zwischen den Verwendungsformen eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 Formen der Solidarität

Im fünften Kapitel werden die Zusammenhänge der verschiedenen Verwen-

dungsformen der Solidarität näher dargelegt und es wird das Transformati-

onspotenzial herausgearbeitet, das sie füreinander enthalten. Dabei wird jede

Verwendungsform der Solidarität mit jeder anderen in Beziehung gesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität

Neben der Solidarität werden in den Debatten um sozialen Zusammenhalt, sozia-

le Integration, zwischenmenschlicheBeziehungenundWertschätzung auch andere

BegriffewieNächstenliebe verwendet.UmdenBegriff derSolidarität und seineVer-

wendungsformen präzise fassen zu können, muss er zunächst von diesen anderen

Begriffen unterschieden werden. Dieser Schritt ist nötig, weil dem Begriff der So-

lidarität in seinen unterschiedlichen Verwendungskontexten keine einheitliche Be-

deutung zukommtunddie Verwendungdes Begriffs durchaus synonymzu anderen

Begriffen erfolgt. In diesem Kapitel soll also den Teilsynonymen Aufmerksamkeit

geschenkt werden.

Zielsetzung dieser Begriffsbestimmung ist zum einen, die Eigentümlichkeiten

des Begriffs hervorzuheben und zum anderen, zu prüfen, ob es Eigenschaften des

Solidaritätsbegriffs gibt, die seine unterschiedlichen Verwendungsformen mitein-

ander teilen. Diese Eigenschaften sollen dann dazu genutzt werden, einen Proto-

typ von Solidarität herauszuarbeiten. Im Unterschied zu einer Begriffsdefinition,

welche notwendige und hinreichende Bedingungen dafür formulieren würde, dass

etwasunter denSolidaritätsbegriff fällt, soll dieser Prototyp in erster Linie dazubei-

tragen, das Anwendungsfeld undmögliche Charakteristika des Solidaritätsbegriffs

zu identifizieren.

Als Einstieg soll hier erstens ein kurzer Einblick in die Begriffsgeschichte der

Solidarität gegeben werden, wie sie von verschiedenen Autor:innen aufgearbeitet

wurde. Dabei wird, wie bereits im Abschnitt zur Methodik1 dargestellt, nicht da-

von ausgegangen,dass derBegriff der Solidarität sich kontinuierlichund linear ent-

wickelt hat, sondern davon, dass seine spezifische Ausgestaltung und Entwicklung

nur entlang seiner konkretenVerwendungsformen zu erschließen ist. Zweitens sol-

len Begriffe, die auf ähnliche oder gleiche Sachverhalte angewandt werden wie der

Solidaritätsbegriff, vorgestellt und vom Solidaritätsbegriff unterschieden werden.

Dabei ist nicht davon auszugehen, dass sich alle Anwendungsfälle dieser Begriffe

klar und eindeutig vom Begriff der Solidarität differenzieren lassen, sondern da-

von, dass Akteur:innen mit diesen Begriffen auch solche Handlungen bezeichnen,

1 Siehe Motivation Kapitel 1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 Formen der Solidarität

die andere unter den Begriff der Solidarität gefasst haben. Dies gilt es zu analysie-

ren. Damit die Teilsynonyme vom Solidaritätsbegriff abgegrenzt werden können,

werden in diesem Kapitel verschiedene Definitionen des Solidaritätsbegriffs vor-

gestellt, aus denen ein vorläufiges Verständnis des Solidaritätsbegriffs gewonnen

wird. Ergänzend zu dieser vorläufigen Darstellung des Solidaritätsbegriffs sollen

die in der Einleitung exemplarisch angeführten Verwendungsformen des Solidari-

tätsbegriffs zur Differenzierung des Solidaritätsbegriffs von seinen Teilsynonymen

dienen.

2.1 Einführung in eine europäische Begriffsgeschichte der Solidarität

In diesem Unterkapitel soll ein kurzer Überblick über die europäische Entwicklung

des Begriffs der Solidarität unter Berücksichtigung seiner Disziplin-spezifischen

Ausformungengegebenwerden.DieBegriffsgeschichte soll imFolgendendazudie-

nen,die inderEinleitung skizzenhaft vorgestelltenVerwendungsformennäher aus-

zuführen,d.h.dieVielfalt derBereicheaufzuzeigen, indenenderSolidaritätsbegriff

verwendet wird, um eine Differenzierung von seinen Teilsynonymen zu ermögli-

chen.

Der Begriff der Solidarität geht auf das neulateinische Wort »solidaritas« zu-

rück, hat jedoch noch ältereWurzeln im römischen Recht, in dem der Ausdruck »in

solidum« (fürsGanze) eine rein juristischeBedeutunghat,nämlichalsEinstehen für

eine Gesamtschuld.2 Die Entwicklung des Begriffs unterscheidet sich dabei sowohl

länderspezifisch als auch in seiner Verwendung in unterschiedlichen Einzelwissen-

schaften. In Frankreich fand eine zunehmende Politisierung des Begriffs im Zuge

derRevolution von 1848 statt.Dadurch rückt die Bedeutungder Solidarität näher an

den Begriff der »fraternité«, auch wenn beide nicht vollkommen übereinstimmen.3

Auch in Deutschland ist die Verwendung des Solidaritätsbegriffs politisch geprägt,

wobei angemerkt werden muss, dass die Begriffsgeschichte in Deutschland nicht

hinreichend erforscht ist.4 Die Verwendung des Begriffs der Solidarität ist haupt-

sächlich in den Arbeiterbewegungen anzutreffen – hier in einer Ausformulierung,

die an die Idee der sozialenGleichheit gebunden ist, d.h., Solidaritätwird hier nicht

mehr als juristischer Begriff verwendet, sondern als normativer und politischmoti-

vierender Begriff.5 Doch nicht nur in der Arbeiter- undGewerkschaftsbewegung ist

2 Wildt 1995, S. 1004.

3 Wildt 1995, S. 1005f.

4 Erst ab dem Ende der 1990er Jahre ist eine zunehmende Auseinandersetzung mit dem Be-

griff festzustellen. Wildt 1995, S. 1006.

5 Wildt 1995, S. 1007.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 43

der Begriff der Solidarität nahezu inflationär zu finden, sondern auch in anderen

Grassroot-Bewegungen.6

Darüber hinaus fand der Solidaritätsbegriff in verschiedenen wissenschaftli-

chen Disziplinen Verwendung – so in der Philosophie, den Sozialwissenschaften,

den Rechtswissenschaften, der Psychologie und derTheologie. Beispiele für die ju-

ristischeVerwendungdes Solidaritätsbegriffswurdenbereits anhanddes Lissabon-

Vertrags vorgestellt.7

Indie deutschsprachigePhilosophiefindet derBegriff zunächst durchdieWert-

ethik Max Schelers und die (Fundamental-)Ontologie Nicolai Hartmanns Einzug.8

In der zeitgenössischen Philosophie greift Habermas die Solidarität als »das Ande-

re der Gerechtigkeit«9 auf, wobei Solidarität hier als zweckmäßig und zielgerichtet

verstanden wird. Aus dem Bereich der Weiterentwicklung des Liberalismus ist be-

sonders Richard Rortys Beitrag hervorzuheben, der Solidarität auf der Ebene der

Gefühle eines empfundenen »Wir« verortet.10 Busen weist darauf hin, dass in der

zeitgenössischen politischen Theorie Solidarität durchaus thematisiert wird, aber

lediglich als empirisches Phänomen. Für die normative politischeTheorie hingegen

spricht er voneiner »Nicht-Thematisierung«.11Dies lässt sichauchmitMünklerwei-

ter ausführen:

Begriff und Ideeder Solidarität sinddas StiefkindderMoralphilosophie, aber auch

der Gesellschaftstheorie: Während über Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in

jüngster Zeit buchstäblich ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, finden

sich zu Solidarität nur ein paar Bücher und Aufsätze. Offenbar ist Solidarität nicht

sonderlich theoriefähig, jedenfalls kann von einer Theorie der Solidarität, die mit

den Theorien über Freiheit und Gleichheit vergleichbar wäre, nicht die Rede sein:

Zwar wird immer wieder versichert, Solidarität sei die Voraussetzung für die Ver-

wirklichung von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit, aber wie diese Vorausset-

zung zu denken ist und wie sie gepflegt werden kann, bleibt weitgehend im Dun-

keln. (Münkler 2004, S. 15)

Inder SoziologiewirdSolidarität als eine Formder sozialen Integrationgefasst,wo-

bei unterschiedliche Ansätze für die Erklärung der Solidarität angeboten werden.

Dabei geht es in der Soziologie weniger darum, Solidarität zu rechtfertigen oder zu

6 Wildt 1995, S. 1007f.

7 Siehe erstes Kapitel Einleitung.

8 Wildt 1995, S. 1004–1006 und Hartmann 1962.

9 Habermas 1991, S. 70.

10 Rorty 1992, S. 305. Eine differenzierte Betrachtung erfolgt in Kapitel 3.5.

11 Busen 2016, S. 45–48.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 Formen der Solidarität

legitimieren, sondern darum, Solidarität als empirisches Phänomen deskriptiv zu

erfassen.12

In derTheologie hingegen wird der Begriff vor allem in der katholischenMoral-

theorie sowie in der protestantischen Sozialethik verwendet, mit einem universel-

len Anspruch gemäß der universellen Gotteskindschaft.13 Neben der Interpretation

einer universalen Solidarität findet sich der Begriff auch in der katholischen Sozi-

allehre und in der katholischen Sozialverkündung wieder.14 Auch wenn Solidarität

kein Begriff ist, der in der Bibel gefundenwerden kann,wird er doch zur zeitgenös-

sischen Interpretation der Bibel genutzt.15 Große Kracht arbeitet die sich ändernde

Bedeutungder sozialen Solidarität für die katholische Lehre heraus: Eine tiefgehen-

de Veränderung tritt nach dem Zweiten Weltkrieg ein durch die Schriften Oswalds

von Nell-Breuning und Johannes Pauls II.16

Dennoch ist unübersehbar, dass die ursprüngliche »soziologische Grundierung«

der Solidaritätssemantik heute deutlich in den Hintergrund geraten ist und

mittlerweile ganz aus dem Blickfeld der sozialkatholischen Theoriebemühun-

gen zu geraten droht. Insbesondere unter dem Pontifikat von Papst Benedikt

XVI. (2005–2013) sind die solidaristischen Traditionen vollständig aufgegeben

worden; und es bleibt abzuwarten, ob sie sich unter Papst Franziskus wieder zu

erneuern vermögen. (Große Kracht 2014, S. 50)

Ob undmit welcher Bedeutung der Begriff der Solidarität in der katholischenTheo-

logie verwendet wird, hängt dabei u.a. vom jeweiligen Papst und dessen Lehren ab.

Somit wird auch im Bereich der katholischenTheologie deutlich, dass der Solidari-

tät keine einheitliche Bedeutung und Relevanz zugeschrieben wird.

Durkheims Arbeiten zur organischen undmechanischen Solidarität17 sind nach

wie vor prägend für die Verwendung des Begriffs in den Sozialwissenschaften,

auch wenn Sozialtheoretiker wie Luhmann den Solidaritätsbegriff als soziologi-

schen Analysebegriff aufgrund seiner ideologischen Implikationen ablehnen.18

Durkheims Werk hat jedoch nicht nur in den Sozialwissenschaften eine Auseinan-

dersetzung um den und mit dem Solidaritätsbegriff eingeleitet, sondern auch in

der Psychologie, etwa bei Fragen der Moralentwicklung und des Zusammenseins.

Neben der Soziologie und Psychologie findet der Begriff der Solidarität zunehmend

auch in den Politikwissenschaften Beachtung. Sally Scholz arbeitet beispielsweise

12 Busen 2016, S. 21.

13 Bayertz 1998a, S. 16.

14 Große Kracht 2005.

15 Ebner 2005.

16 Große Kracht 2014, S. 48ff.

17 Durkheim 1992.

18 Wildt 1995, S. 1010.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 45

einen politischen Begriff der Solidarität heraus.19 An diese theoretische Darstel-

lung der politischen Solidarität lassen sich dann Überlegungen wie diejenigen von

Routledge und Cumbers anfügen, die sich mit transnationalen solidarischen Akti-

vistennetzwerken auseinandersetzen.20Wildt fasst für die von ihm differenzierten

unterschiedlichen umgangssprachlichen Anwendungen des Solidaritätsbegriffs

dahingehend zusammen, dass mit dem Ausdruck Solidarität meist das Verhalten

von Personen bezeichnet wird, deren Motivation zumindest zum Teil altruistisch

ist und die kooperativ sowie in einem gewissen Maß wechselseitig handeln. Vom

umgangssprachlichen Begriff der Solidarität unterscheidet er den Strukturbegriff

der Solidarität, wie er im römischen Recht oder auch im Wohlfahrtsstaat zur An-

wendung kommt.21Mögliche Verwendungsformen des Solidaritätsbegriffs reichen

somit von seiner Verwendung als Handlungsbegriff bis zu seiner Verwendung als

Strukturbegriff – dies wird im dritten Kapitel noch weiter herausgearbeitet.

Aus der Begriffsgeschichte und der Verwendung in unterschiedlichen For-

schungsdisziplinen ergibt sich bis hierhin nur ein erstes Raster der Verwendungs-

formen des Solidaritätsbegriffs. Dieses enthält unter anderem: Solidarität im

politischen Kontext, Solidarität als Geschwisterlichkeit, Solidarität im Kampf der

Arbeiterbewegung für soziale Gerechtigkeit, Solidarität in der Moraltheorie und

Solidarität im Zusammenhang mit gesellschaftlicher Integration und Solidarität

als katholischer Grundbegriff.

Für eineweitere Ausarbeitung der Verwendungsformendes Solidaritätsbegriffs

sollen diese zuerst von ihren Teilsynonymen differenziert werden. Dafür ist es aber

unerlässlich, mit einer vorläufigen Definition von Solidarität zu beginnen. Hierfür

bieten sich drei exemplarische Definitionen an, die unterschiedliche Merkmale der

Solidarität betonen und so zugleich die Unterschiedlichkeit der Definitionen von

Solidarität hervorheben.Dabei ist die ersteDefinition eine sehr vage und die zweite

eine besonders ausführliche und konkrete und die dritte hebt den integrativen An-

spruch der Solidarität hervor. Dies soll die verschiedenen Bedeutungsumfänge des

Solidaritätsbegriffs verdeutlichen.

Die erste dieser beiden Definitionen stammt von Richard Rorty und bezieht

sich eher auf das Solidaritätsgefühl: »Im traditionellen philosophischen Verständ-

nis bedeutet ›menschliche Solidarität‹, dass in uns allen etwas ist – das eigentlich

Menschliche –, das mitschwingt, wenn es Entsprechendes in anderen Menschen

wahrnimmt.« (Rorty 1992, S. 305) Die zweite Definition stammt von AndreasWildt:

19 Scholz 2008, S. 51–112.

20 Routledge und Cumbers 2016.

21 Der Strukturbegriff der Solidarität bezieht sich dabei auf die Bewertung von politischen und

sozialen Strukturen und nicht auf die Handlungen von Personen. Wildt 2007, S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Formen der Solidarität

Solidarität bezeichnet eine engagierte Handlung oder Handlungsbereitschaft ei-

nes Akteurs gegenüber einem Rezipienten genau dann, wenn giltI. Bezüglich der

unmittelbaren Intention des Akteurs:(1) Akteur und Rezipient sind durch Gefühle

der Zusammengehörigkeit oder Mitgefühl miteinander verbunden. (2) Die Moti-

vation des Akteurs ist mindestens teilweise altruistisch. (3) Der Akteur versteht

seine Handlung als Hilfe in einer Art Notlage des Rezipienten. (4) Diese Notla-

ge wird vom Akteur als moralisches Problem verstanden, und zwar als Ursprung

einer Verpflichtung (meist auch als Unrecht an dem Rezipienten). (5) Der Akteur

glaubt, dass er selbst moralisch verpflichtet ist, entsprechend zu handeln. (6) Der

Akteur glaubt nicht, dass der Rezipient seiner Hilfe ein – juridisches oder auch nur

moralisches – Recht auf diese hat. II. Bezüglich der Annahme des Akteurs über die

Intentionen des Rezipienten: (7) Der Akteur unterstellt, dass der Rezipient seine

Notlage ähnlich beurteilt wie er selbst. (8) Der Akteur unterstellt, dass der Rezi-

pient motiviert ist und, soweit möglich, ernsthaft versucht, seine Notlage zu be-

kämpfen. (9) Der Akteur unterstellt mindestens die Möglichkeit, dass es analo-

ge Situationen gibt, in denen der Rezipient sich (aus ähnlicher Motivation) ihm

oder einem Dritten gegenüber analog verhält oder verhalten wird. (Wildt 1998,

S. 212f.)22

Die dritte Definition stammt von Jaeggi und Celikates: »Zusammenfassend lässt

sich daher sagen, dass Solidarität eine symmetrisch-reziproke und nicht-instru-

mentelle Beziehung des Füreinander-Einstehens auf der Grundlage geteilter Her-

ausforderungen, Erfahrungen oder Projekte ist und mit dem Anspruch der Legiti-

mität verbunden ist.« (Jaeggi und Celikates 2017, S. 39)

Neben diesen beiden Definitionen möchte ich noch einen Ausschnitt aus der

Definition eines interdisziplinären Autor:innenkollektivs einbeziehen, das sichmit

verschiedenen Anwendungsbereichen des Solidaritätsbegriffs auseinandergesetzt

hat. Interessant ist, dass dieses Kollektiv nicht von solidarischen Handlungen

spricht, sondern von einer umfassenden solidarischen Lebensweise, die grundsätz-

lich alle Lebensbereiche des Menschen einschließen kann.

22 Sangiovannis Definition setzt ebenfalls bei der bewussten Intention der Akteur:innen an. Er

setzt aber nicht mehr den direkten Kontakt zwischen Akteur:innen und Rezipierenden vor-

aus, sondern gemeinsame Ziele, die die solidarischenHandlungen prägen. »I act in solidarity

with you when: 1. You and I each (a) share a goal (b) to overcome some significant adversity;

2. You and I each individually intend to do our part in achieving the shared goal in ways

that mesh; 3. You and I are each individually committed (a) to the realisation of the shared

goal and (b) to not bypassing each other’s will in the achievement of the goal; 4. You and I

are disposed (a) to incur significant costs to realise our goal; and (b) to share one another’s

fates in ways relevant to the shared goal. 5. Facts 1.–4. need not be common knowledge.«

(Sangiovanni 2015, S. 343).

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 47

Solidarische Alternativen setzen auf Zusammengehörigkeit, Kooperation, Ge-

rechtigkeit und Ökologie. […] Die solidarische Lebensweise entspricht nicht dem

einen politischen oder wirtschaftlichen System, es gibt auch kein Rezept für

das solidarische Leben. Jenseits von Ausbeutung und Diskriminierung füllen die

Menschen den Begriff des solidarischen Lebens vielfältig. (I.L.A. Kollektiv und

Gesellschaft für Ökologische Kommunikation mbH 2019)

Gerade der Ansatz, dass es eine umfassende solidarische Lebensweise geben kann,

die alle Lebensbereiche umfasst, kann an verschiedenen Stellen zur Veranschauli-

chung der Bedeutungsvielfalt des Solidaritätsbegriffs und seiner unterschiedlichen

Verwendungsweisen dienen.23

Die Definition von Rorty hebt beim Begriff der Solidarität hervor, dass Solida-

rität ein grundsätzlich menschliches Gefühl ist, das zwischen Personen entstehen

kann.Wildt versucht die Solidarität hingegen als einmoralisches Phänomen zu ver-

stehen, das auf einem gemeinschaftlichen Gefühl aufbaut und sich angesichts der

Notlage einer Person unter bestimmten Bedingungen einstellen kann, indem soli-

darischeAkteur:innenengagiert indieseNotsituationeingreifen.24MitdiesenDefi-

nitionen, die zweiMerkmale der Solidarität hervorheben, und unter Hinzuziehung

der bereits in der Einleitung beschriebenen Solidaritätsverständnisse soll nun ei-

ne Betrachtung der Teilsynonyme des Solidaritätsbegriffs erfolgen.Wenn unter So-

lidarität gemäß der Begriffsgeschichte ein Einstehen für andere oder für gemein-

same Ziele verstanden werden kann und sie somit als Handlungsprinzip fungiert,

dann könnten die folgenden Begriffe als eine erste Auswahl an Teilsynonymen her-

angezogen werden: Sympathie25, Nächstenliebe, Freundschaft und Vertrauen. Im Fol-

genden soll kurz angedeutet werden, aus welchen Gründen die Auswahl auf diese

Begriffe fällt: DenBegriff der Sympathie habe ich stellvertretend für die Begriffe des

Wohlwollen und des Mitgefühls gewählt. Allen drei Begriffen ist gemein, dass eine

Reflektion zwischen den eigenen Einstellungen und den Einstellungen oder Hand-

lungen eines Dritten erfolgt. So tritt der Begriff desWohlwollens schon bei Aristote-

les auf: »DerWohlwollende aber ist nochkeineswegs ein Freund,denn er beschränkt

23 Einige Beispiele zur Verdeutlichung: Eine umfassende solidarische Lebensweise hinterfragt

u.a. die Auslagerung von Kosten auf andere (in der Zeit oder auch im Raum) und versucht,

alternative Lösungen zu finden. Gemeinsame Wohnprojekte, die auch eine autarke Versor-

gung beinhalten, werden in diesem Kontext gelebt. Neben dem Bereich des Wohnens um-

fasst eine solidarische Lebensweise auch die Bereiche der Sorge/Pflege, Mobilität, Ernäh-

rung, Gebrauchsgüter, Energie, Institutionen etc. Weitere Beispiele sind den einzelnen Ka-

piteln zu den Solidaritätsformen vorangestellt. I.L.A. Kollektiv und Gesellschaft für Ökologi-

sche Kommunikation mbH 2019.

24 Trotz der Verwendung des Begriffs der Solidarität in verschiedenen Disziplinen entstand in

keiner derDisziplinen eine Theorie der Solidarität; vielmehrwurde der Begriff der Solidarität

oft nur am Rande untersucht.

25 Die Begriffe der Sympathie und des Wohlwollens werde ich synonym verwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Formen der Solidarität

sich darauf, dem anderen, dem er seinWohlwollen schenkt, das Gute zuwünschen,

aber mit ihm ans Werk gehen oder für ihn sich anstrengen, das möchte er nicht.«

(Aristoteles 2003, 1167a 2–23, S. 254) Seitdem bildet das Wohlwollen einen zentra-

len Begriff der Ethik vor allem im 16. und 17. Jahrhundert.26 Bei der Sympathie nach

Smith steht die Bewegung des Sich-Hineinversetzten im Vordergrund. Die Verbin-

dung zur Solidarität sehe ich in eben dieser Bewegung.

Bei derNächstenliebe lässt sich die Überschneidungmit Solidarität wie folgt skiz-

zieren: Die Nächstenliebe tritt u.a. als handlungsleitendes Moment in Situationen

von materieller Not und/oder sozialer Ungerechtigkeit auf und soll Menschen da-

zu veranlassen, füreinander einzustehen. Auch die Freundschaft beinhaltet das Ele-

ment des Füreinander-Einstehens. Aristotelesʼ Unterteilung der Freundschaft – in

die vollkommene Freundschaft, die Freundschaften, die aus Gründen der Lust oder

desNutzens eingegangenwerdenunddie politische Freundschaft –ergibt ein diffe-

renziertes Verständnis der Formund der Grenzen des Füreinander-Einstehens, das

es erlaubt, Freundschaft und Solidarität präziser zu unterscheiden. Vertrauen wird

in der Theorie von Hartmann27 als handlungsanleitendes Prinzip verstanden, das

Kooperationen zwischen Menschen ermöglicht und auf diese Weise einen Zusam-

menhalt zwischenMenschen schafft.

Die in diesem Kapitel zu untersuchenden Begriffe sind demnach: Sympathie,

Nächstenliebe, Freundschaft und Vertrauen. Neben diesen Begriffen gibt es weite-

re, die für eine solche Untersuchung infrage kommen – etwa die Begriffe der Brü-

derlichkeit und der Loyalität. Der Begriff der Brüderlichkeit wird im dritten Kapitel

im Zuge der Diskussion um universale Solidarität diskutiert, weshalb ich von ei-

ner Einführung des Begriffs bereits in diesem Kapitel absehe. Auf den Begriff der

Loyalität soll am Ende des Kapitels zumindest ein Ausblick gegeben werden. Von

einer umfassenderen Betrachtung dieses Begriffs wird aber abgesehen, weil durch

die vier betrachteten Teilsynonyme bereits hinreichend deutlich werden sollte, dass

die Formen der Solidarität Ähnlichkeiten – und sogar Überschneidungen – zu an-

deren Begriffen aufweisen, bei jedem Begriff aber auch bedeutende Unterschiede

zum Solidaritätsbegriff gefunden werden können, die eine Trennung der Begriffe

rechtfertigen. Eine erschöpfende Auseinandersetzungmit allenmöglichen Teilsyn-

onymen ist im Rahmen dieser Arbeit weder möglich noch erforderlich.

26 Wildt 1995.

27 Hartmann 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 49

2.2 Sympathie

Für eine vorläufige Abgrenzung der Sympathie von der Solidarität können viele ver-

schiedene Bezugspunkte und Autor:innen gewählt werden.28 Für diese Skizze wer-

de ich mich auf Adam Smiths Abhandlung über die Sympathiefähigkeit der Men-

schen beschränken, da er eine einflussreiche Analyse der Sympathie vorgelegt hat,

anhand welcher sich aufzeigen lässt, dass der Begriff der Sympathie sich mit dem

der Solidarität auf eine bestimmteWeise überschneidet. Ergänzend werde ich Jür-

gen Richters Dissertation zurTheorie der Sympathie heranziehen, die einen Über-

blick über die Verwendung und Entwicklung des Begriffs gibt. Neben dem oben

dargestellten allgemeinen Verständnis von Sympathie alsMitgefühl durch ein Sich-

Hineinversetzen in den anderen werde ich zwei weitere Facetten des Begriffs bei

Smith aufzeigen: erstens Sympathie als Haltung zu Gesellschaft und Staat im Un-

terschied zur rein zwischenmenschlichen Sympathie und zweitens Sympathie als

universelle Sympathie. Die Sympathie, die sich auf den Staat oder die Gesellschaft

bezieht, kann auch als Solidarität verstanden werden. Dies soll im Folgenden dar-

gelegt werden.

Sympathie als Sich-Hineinversetzen in den anderen: Bevor Smith sein Werk The

Wealth of Nations schrieb, befasste er sich mit moralphilosophischen Fragen, die in

seinem späteren Werk nicht mehr umfassend thematisiert werden. Nach Fleisch-

acker schließt Smith in seinen moralphilosophischen Überlegungen an David Hu-

me an, wenn er die moralischen Handlungen anhand der Handlungsmotivationen

der Akteur:innen bewertet.29 Die Bewertungen der Handlungen der Akteur:innen

und deren eigene Handlungsmotivation gründen sich dabei auf die Imagination

von konkreten Situationen, welche zur Sympathie (positive moralische Bewertung)

mit anderen Akteur:innen führt.30 Charakteristisch für die Sympathie bei Smith ist

die demMenschen innewohnende Veranlagung zur Anteilnahme am Schicksal an-

derer.31 Dabei kann sich die Anteilnahme gleichermaßen auf verwerfliche wie auf

lobenswerte Verhaltensweisen beziehen. Dies legt Smith wie folgt dar:

Das Wort Sympathie kann […] dazu verwendet werden, um unser Mitgefühl mit

jeder Art von Affekten zu bezeichnen. In manchen Fällen mag es den Anschein

28 Richter 1996.

29 Fleischacker 2004, S. 46.

30 Grundsätzlichweist Smith darauf hin, dass über die Angemessenheit der Gefühle einesMen-

schen zweifach geurteilt werden kann: erstens ohne Berücksichtigung einer emotionale Be-

ziehung zur urteilenden Person und zweitens gerade mit Berücksichtigung eines persönli-

chen Bezugs zur Person. Nur im zweiten Fall kann Sympathie entstehen. Smith 2004, S. 19ff.

31 Smith 2004, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Formen der Solidarität

haben, daß Sympathie aus dem bloßen Anblick einer bestimmten Gemütsbewe-

gung an einer anderen Person entstehe. […] Kummer und Freude z.B. bewirken,

wenn sie in Blick und Gebärden eines Menschen stark zum Ausdruck kommen,

auch im Zuschauer sofort eine gleiche, schmerzliche oder freudige Gemütsbewe-

gung eines gewissen Grades. Ein lächelndes Gesicht wirkt auf jeden, der es sieht,

aufheiternd, eine sorgenvolle Miene andererseits erweckt Traurigkeit. (Smith

2004, S. 5)

Die Anteilnahme an denGemütsbewegungen erfolgt nach Smith auf Grundlage des

menschlichen Vermögens des Sich-Hineinversetzens in andere, da über die Gefüh-

le von anderen keine unmittelbare Erfahrung gewonnenwerden kann.32 Smith ver-

wendet nicht ausschließlich den Begriff der Sympathie, der dasMitgefühl mit allen

Affekten zum Ausdruck bringt, insbesondere auch mit positiven wie etwa Glück,

sondern auch explizit das Mitgefühl im Unterschied zur Sympathie. Das Mitgefühl

bezieht sichdabei auf eineprojizierteVorstellungvonSchmerzen,LeidundUnglück

– somit also ausschließlich auf leidvolle Ereignisse – undwird demnach durch eine

UntermengederAffekte ausgelöst,die Sympathie hervorrufen.33 Ebenso kannSym-

pathie zu Personen entstehen,mit denenwir nicht gut vertraut sind.Aus diesen un-

terschiedlichen Gründen zur Sympathie, leite ich für meine weitere Arbeit ab, dass

auch bei der Solidarität die Handlungsmotivatoren als Differenzierungskriterium

betrachtet werden sollten.

We should remind ourselves, first, that according to Smith any moral judgment

can bemade only by projecting ourselves into the standpoint of the person we are

judging. However class, race, gender, or faction narrows the scope of »us«, it will

nonetheless be the case that a moral judgment rendered of someone […] will be

of the form – »any of us would (should) be moved or feel in such-and-such a way

were we in that person’s shoes.« (Darwall 1999, S. 161)

Nach Smith gibt es allerdings auch Affekte, die keine Sympathie hervorrufen, son-

dern Abneigung. Ausprägung und Intensität der Sympathie hängen insgesamt von

der Kenntnis der Beweggründe der handelnden oder reagierenden Person ab und

nicht bloß von der Beobachtung der Affekte.34 Ein Sich-Hineinversetzen in den an-

deren kann nicht gleichgesetzt werden mit der bloßen sinnlichen Wahrnehmung

32 Hartmann 2011, S. 496f.

33 Smith 2004, S. 4. Dieser Sprachgebrauch soll imRahmendes vorliegendenKapitels beibehal-

tenwerden. Richter führt in seiner begriffsgeschichtlichen Betrachtung eineDifferenzierung

der beiden Begriffe voneinander ein – auf diesemAspekt soll jedoch erst später eingegangen

werden.

34 Smith 2004, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 51

der Affekte von außen, da die Sympathie die Gefühlswelt des Menschen und sei-

ne Handlungsgründe berührt. Als Maßstab wird auf die eigene Urteilskraft und die

eigenen Bewertungsmaßstäbe zurückgegriffen. Anlass für die Bewertung der An-

gemessenheit oder Unangemessenheit35 einer Handlung kann sowohl ihre Ursache

sein als auch der Zweck, auf den sie abzielt.36Die Sympathie zur handelndenPerson

oder zur Person, die Gegenstand der Sympathie wird, beschreibt Smith wie folgt:

Damit eine gewisse Übereinstimmung der Empfindungen zwischen dem Zu-

schauer und dem zunächst Betroffenen zustande komme, muss der Zuschauer

in allen derartigen Fällen vor allem sich bemühen, so sehr er kann, sich in die

Lage des anderen zu versetzen und jeden noch so geringfügigen Umstand des

Unglücks nachzufühlen, der möglicherweise jenem begegnen kann. Er muss die

ganze Angelegenheit seines Gefährten mit allen ihren noch so unbedeutenden

Zwischenfällen gleichsam zu seiner eigenen machen und trachten, jenen in der

Phantasie vollzogenen Wechsel der Situation, auf welchen sich seine Sympathie

gründet, so vollständig als möglich zu gestalten. (Smith 2004, S. 23)

Wichtig ist, dass die Fähigkeit zur Sympathie nicht zur Erfüllung von egoistischen

Interessen des Menschen dient, sondern in der menschlichen Natur veranlagt und

ein uneigennütziges Bedürfnis des Menschen ist.37 Sympathie ist dabei immer

eine Beziehung zwischen Menschen, die zumindest vonseiten einer Person ei-

ne Auseinandersetzung mit den Gefühlen und Handlungen der anderen Person

bedarf. Ursachen dafür, Sympathie zu empfinden, sind vielfältig; es kann dabei

sowohl um Gefühlsregungen wie Dankbarkeit, Wohltätigkeit oder Liebe gehen als

auch um Hass oder einen Vergeltungswunsch.38 Gegenstand der Sympathie sind

Gefühle eines anderen, die in konkreten Situationen auftreten und die sich das

Individuum, das über Sympathie abwägt, als seine eigenen vorstellt. Hartmann

fasst zusammen, dass sich Gefühle kausal von anderen erschließen lassen, einen

Urteilscharakter haben und handlungsmotivierend sind.39 Die bei der Sympathie

vorliegende Freiwilligkeit, möchte ich als ein Differenzierungskriterium für den

Begriff der Solidarität nutzen.

Sympathie zu Gesellschaften oder Staaten: Neben der zwischenmenschlichen

Sympathie geht Smith inTheTheory of Moral Sentiments auch auf die gefühlsmäßige

Beziehung ein, die die Menschen zu Gesellschaften, Gruppen und Staaten hegen.

35 Fleischacker 2004, S. 157.

36 Dies gilt sowohl für Fälle, in denen die Person direkt involviert ist, als auch für Fälle, in denen

ein:e Akteur:in als Dritte:r beteiligt ist. Smith 2004, S. 17.

37 Smith 2004, S. 1 und S. 9f.

38 Smith 2004, S. 97.

39 Hartmann 2011, S. 498ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Formen der Solidarität

Hierbei sollte zunächst darauf hingewiesen werden, dass die Sympathie, die bisher

betrachtet wurde, immer zwischen menschlichen Personen besteht, die miteinan-

der mehr oder weniger bekannt sind und den Hauptfokus von Smith ausmachen.

Die folgenden Überlegungen zu einer anderen Art von Sympathie nehmen ihren

Ausgangspunkt hingegen in den grundlegenden menschlichen Eigenschaften und

den positiven und negativen Affekten bzw. Tugenden. Die Möglichkeit, gegenüber

gesellschaftlichen oder institutionellen Handlungen Sympathie zu empfinden,

gründet sich auf der bereits dargelegten Differenzierung zwischen Dankbarkeit

und Gerechtigkeit, welche im weiteren Verlauf der Arbeit auch für die Differenzie-

rung zwischen Solidarität und Gerechtigkeit genutzt werden soll. Vorausgesetzt

wird, dass den Individuen ihre Abhängigkeit von der Gesellschaft zumindest in

Teilen bewusst ist und sie den Erhalt der Gesellschaft unterstützen.40

Diemenschlichen Eigenschaften, einander beizustehen und in der Selbsterhal-

tung zu unterstützen, sind dieMerkmale, die nach Smith Gesellschaft ermöglichen

und die Beständigkeit der Gesellschaft sichern. Eine Verletzung der Pflichten der

Gerechtigkeit, die in einer gegenseitigen Schädigung oder dem Entzug vonMitteln

zur Selbsterhaltungmünden, kann keine Gesellschaft hervorbringen, sondernwäre

für das FortbestehenderGesellschaft schädlich: »EineGesellschaft kannohneWohl-

tätigkeit weiter bestehen, wenn auch freilich nicht in einem besonders guten und

erfreulichen Zustande, das Überhandnehmen der Ungerechtigkeit dagegen müss-

te sie ganz und gar zerstören.« (Smith 2004, S. 128) Dies bedeutet, dass die zuvor

eingeführte Kategorie der nicht verpflichtenden freiwilligen Handlung, etwa einer

wohltätigenHandlung, nicht direkt für den Bestand der Gesellschaft notwendig ist,

sondern zu einer guten oder besseren Gesellschaft beitragen kann. Fehlende Ge-

rechtigkeit hingegen führt zu einem Zerfall der Gesellschaft. Der Grund dafür liegt

nach Smith darin, dass das Unrecht und der dem Menschen zugefügte Schaden,

wenn er nicht geahndet wird (geäußerte Missbilligung oder Strafe) und vermehrt

in einer Gesellschaft auftritt, einen »sicheren« Verkehr zwischen den Mitgliedern

der Gesellschaft verunmöglicht. Eine Grundlage der Gesellschaft ist die Anerken-

nung der »Gesetze der Gerechtigkeit«41, d.h. auch, dass eine entsprechende Hand-

lung für alle Menschen gleichermaßen als verabscheuungswürdig und strafbar an-

erkannt wird.42

Der Erhalt der Gesellschaft durch Einhaltung der Pflichten der Gerechtigkeit

und durch Bestrafung von Unrecht speist sich aus dem menschlichen Trieb zur

Selbsterhaltung. Zudem verpflichtet nach Smith die Gerechtigkeit dazu, von der

40 Smith 2004, S. 131 und Huber 1990, S. 300f.

41 Smith 2004, S. 131. Winch weist darauf hin, dass sich mittels der »präzisen Regeln der kom-

mutativen Gerechtigkeit« Formen der Ungerechtigkeit aufzeigen lassen für die die Institu-

tionen eine Abhilfe schaffen können. Winch 1984, S. 103f.

42 Smith 2004, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 53

natürlichen Veranlagung zur Sympathie auch Gebrauch zu machen.43 Durch die

vollkommene Übereinstimmung der Individuen in der Bestrebung, die Gesell-

schaft als ihre Daseinsgrundlage zu erhalten, befürworten sie vielfältige Formen

von Strafe und Gewalt, da diese auch zur Abschreckung dienen sollen.44

Die Menschen streben nach der Einhaltung der Gerechtigkeit – aber nicht we-

gen der Gerechtigkeit an sich, sondern wegen der jeweils konkret betroffenen an-

deren Person, die ein Unrecht erlitten hat und in die sie sich hineinversetzen kön-

nen.Die individuelle Verurteilung derHandlung und die Verurteilung des handeln-

den Individuums erfolgen – ebenso wie die Anerkennung von positiven Handlun-

gen–nicht ausGründendesErhalts oderderBeförderungderGesellschaft, sondern

wegen der Anteilnahme oder der Sympathie der Menschen. Das Mitgefühl mit den

Opfern spielt somit eine entscheidende Rolle bei den Forderungen nach Strafe und

der Anerkennung von deren Rechtmäßigkeit. Die Wahrung der Gerechtigkeit kann

nach Smith also nur anhand desMitgefühls der Individuen erfolgen, die durch ihre

Fähigkeit, sich in das Leid anderer hineinzuversetzen, Unrecht erkennen und ahn-

den.45

Dies muss jedoch im Hinblick auf besondere Fälle eingeschränkt werden: Es

gibt auch Situationen, in denen das Interesse am Erhalt der Gesellschaft den ersten

Grund für die Ahndung von Unrecht darstellt.46 Smith erläutert dies näher in sei-

ner Rekonstruktion der Rangordnung der Personengruppen, zu denen Akteur:in-

nen Zuneigung haben (nahe Familie, entfernte Familie etc.). Smith bezieht sich bei

der Erläuterung dieser Rangordnung nicht nur auf menschliche Akteur:innen un-

tereinander, sondern auch auf abstrakte Gruppen: Auch in diesen haben Akteur:in-

nen eine größere Anteilnahme, je näher und relevanter die Gruppe ist.47 Die Abhän-

gigkeiten zwischen der Gesellschaft, den Ständen und den Akteur:innen beschreibt

Smith wie folgt:

All jene verschiedenen Stände und Gemeinschaften sind vom Staate abhängig,

dem sie ihre Sicherheit und ihren Schutz verdanken. Dass sie alle dem Staate un-

tergeordnet sind, und dass sie nur darum eingesetzt wurden, um sein Gedeihen

und seine Erhaltung zu fördern, das ist eine Wahrheit, die auch von den partei-

ischsten Mitgliedern eines jeden dieser Stände anerkannt wird. Es mag indessen

oft schwer sein, einen solchen Menschen davon zu überzeugen, dass das Gedei-

hen und die Erhaltung des Staates eine Verminderung der Befugnisse, Vorrechte

43 Dieser Aspekt soll im späteren Teil zu Durkheims Analyse der Arbeitsteilung und der Be-

deutung der Solidarität für die Gesellschaft und ihren Erhalt wieder aufgegriffen werden.

44 Einsicht und Reue des Täters können dieses Urteil jedoch abschwächen. Smith 2004, S. 132.

45 Smith 2004, S. 134f.

46 Smith 2004, S. 135.

47 Smith 2004, S. 386f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Formen der Solidarität

und Freiheiten gerade seines Standes oder seiner Gemeinschaft erfordere. (Smith

2004, S. 391f.)

Die Einsicht in die Abhängigkeit des eigenen Standes vom Staat und die sich dar-

aus ergebende Verminderung der eigenen Befugnisse ist nachmeiner Lesart durch

Sympathie möglich – also durch das Sich-Hineinversetzen in spezifische Funktio-

nen48 der abstrakten Gemeinschaft und deren Handlungsgrundlagen.

Sympathiewird bei Smith aber nicht nur auf soziale Gruppen, sondern auch auf

ganze Gesellschaften bezogen –diese Sympathie verhält sich analog zur Sympathie

der Akteur:innen zueinander, hierdurch ergibt sich fürmich, dass eine Betrachtung

derAkteur:innenundSubjekte auchbeimBegriff der Solidarität erfolgen sollte (Dif-

ferenzierungskriteriumSubjektederSolidarität):DerStaat, indemdieHandelnden

leben und unter dessen Schutz sie stehen,49 erfährt in erster Linie ihre Sympathie.

Diesbedeutet,dassPersonendieHandlungenvonStaatenundGesellschaftendurch

die Bewegungdes Sich-Hineinversetzens bewerten und zugunsten des Staates oder

der Gesellschaft ggf. von eigenen egoistischen Handlungen absehen. Hieraus folgt,

dass der Erhalt der Gesellschaft einen zentralen Grund für die Handlungen der Per-

sonen darstellt und persönliche Gründe übertrumpfen kann. Smith folgt der Argu-

mentation, dass Eifersucht oder Neid gegenüber anderen Staaten durch das Fehlen

einer staatenübergreifenden Institution entstehen, welche im Falle von Konflikten

eingreifen und die jeweiligen Völker schützen könnte.50 Für ihn sind auch hier vor

allem Sicherheitsfragen für das Verhalten der Personen und Staaten entscheidend.

Allerdings gibt es auch Handlungen von Gesellschaften, die nach seiner Auslegung

nicht von anderen Gesellschaftenmissbilligt werden sollten – z.B. in Bereichen wie

Handel,Wissenschaft etc. »In solchen Fortschritten sollte nicht nur jedeNation sich

auszuzeichnen trachten, sondern aus Liebe zurMenschheit sollte sie sich bemühen,

hervorragende Leistungen ihrer Nachbarn auf diesem Gebiete zu fördern, anstatt

ihnen entgegenzuarbeiten.« (Smith 2004, S. 389)

Universelle Sympathie: Über den Ausdruck »Liebe zur Menschheit« versucht

Smith eine weitere Dimension der Sympathie zu erläutern, nämlich die universelle

Sympathie. Insgesamt stellt sich damit für den Bereich der Sympathie, der über

die persönlichen Beziehungen hinausgeht, das Bild wie folgt dar: Die Akteur:in-

nen gehören unterschiedlichen Ständen oder Gemeinschaften an, zu denen sie

sich verbunden fühlen und deren Vorrechte und Freiheiten sie zu schützen und

48 Als spezifische Funktionen möchte ich die Rollen der einzelnen Individuen in den Staatsor-

ganen verstanden wissen. Das Sichhineinversetzen bezieht sich somit auf eine Person, die

eine spezifische Funktion und Rolle innehat.

49 Fleischacker 2004, S. 257.

50 Smith 2004, S. 388.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 55

zu erweitern versuchen. Grundsätzlich betrachtet Smith diese entstehende »jea-

lousy« zwischen den Staaten kritisch.51 Für die Sicherheit der unterschiedlichen

Stände und Gemeinschaften zu sorgen, obliegt dem Staat, dem sie untergeordnet

sind – deshalb muss eines ihrer gemeinsamen Anliegen darin bestehen, den Staat

zu erhalten.52 Daher folgt in Smiths Abhandlung auf die Zugehörigkeit zu einer

Gemeinschaft die Zugehörigkeit zu einem Staat:

Die Liebe zu unserem Land scheint in der Regel zwei verschiedene Prinzipien

in sich zu schließen: erstens eine gewisse Achtung und Verehrung für jene Ver-

fassungs- oder Regierungsform, welche augenblicklich tatsächlich besteht, und

zweitens den ernsten Wunsch, die Lebensbedingungen unserer Mitbürger so

sicher, erträglich und glücklich zu machen, als wir können. (Smith 2004, S. 392)

In sozial stabilen Zeiten harmonieren diese beiden Prinzipien, in Zeiten von so-

zialer Unzufriedenheit fallen die beiden Prinzipien nicht mehr zusammen – d.h.,

sowohl die Reformierung des Staates als auch die Aufrechterhaltung der Ordnung

könnenmit dem zweiten Prinzip in Konflikt stehen und die Mitbürger:innen in ih-

ren Ansichten undEntscheidungen letztlich spalten.Bei internationalenKonflikten

hingegen werden die von der Bürgerschaft eines Staates geteilten Überzeugungen

(bei Smith der Gemeinsinn) gestärkt. Die scheinbar permanente Konflikthaftigkeit

der zwischenstaatlichen Beziehungen wird jedoch laut Smith durch das universelle

Wohlwollen als Wirkung der Sympathie abgeschwächt. Die universelle Sympathie

beruht bei Smith auf dem gutenWillen:

Unsere guten Dienste können sich zwar in wirksamerWeise nur sehr selten auf ei-

nen größeren Kreis von Menschen erstrecken als auf denjenigen unseres eigenen

Landes, unser guter Wille jedoch ist durch keine Grenze eingeschränkt, sondern

kann die Unendlichkeit des Universums umfassen. Wir können uns nicht die Vor-

stellung von einem schuldlosen und fühlendenWesen bilden, dessen Glückselig-

keit wir nicht wünschen würden, oder gegen dessen Unglück wir, wenn wir uns

dasselbe ganz deutlich vorstellen, nicht einen gewissen Widerwillen empfinden

würden. (Smith 2004, S. 397).

Ein umfassendes Verständnis der Zusammenhänge der gesamten Welt spricht

Smith dem Menschen jedoch ab und Gott zu – der Mensch soll sein Streben dem-

nach auf die seine lokalen Bereiche beschränken. Dennoch kann der Mensch aus

einer universellen Sympathie, d.h. aus Mitgefühl für die gesamte Menschheit,

Handlungen anstreben, die allen fühlenden Wesen zugutekommen sollen – wie

51 Fleischacker 2004, S. 251.

52 Smith 2004, S, 391.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Formen der Solidarität

z.B. Handlungen zur Verhinderung von Kriegen. Smith versteht die unterschiedli-

chen Zugehörigkeiten desMenschen als hierarchisch geordnet: Das Privatinteresse

muss bei Bedarf dem Gemeinschaftsinteresse weichen, das Gemeinschaftsinter-

esse dem Staatsinteresse und das Staatsinteresse dem universellen Interesse der

Menschheit.53

Insgesamt kann die Sympathie bei Smith in drei verschiedene Subkategorien

unterteilt werden. Erstens gibt es die Sympathie und das Mitleid, das nur in zwi-

schenmenschlichen Beziehungen zum Tragen kommt. Voraussetzung für diese

Form der Sympathie ist das Sich-Hineinversetzen in andere und ein gewisses Maß

anKenntnissen über die Situation, die Beweggründe der anderen.Diese Sympathie

sichert dem Akteur/der Akteurin selbst die Akzeptanz und das Wohlwollen der

anderen,mit denen er/sie (beständige) Beziehungen aufrechterhält. Das Sich-Hin-

einversetzen in andere dient auch dazu, die Konsequenzen des eigenen Handelns

aus der nachempfundenen Perspektive Dritter zu betrachten. Der Perspektiv-

wechsel führt generell dazu, dass rein egoistische Handlungen weniger praktiziert

werden, da Akteur:innen die zu erwartende ablehnende Bewertung durch ande-

re selbstständig vorwegnehmen und ihrem Handeln damit mehr Akzeptabilität

verleihen können. Durch die Mäßigung der egoistischen Interessen kommt der

Sympathie eine gesellschaftliche Relevanz zu, indem sie letztlich zum Erhalt und

zur Stabilität der Gesellschaft beiträgt. In der Ausarbeitung von Smiths Thesen

habe ich jedoch zu zeigen versucht, dass auch eine Sympathie identifiziert werden

kann, die nicht nur einen positiven Effekt für die Gesellschaft hat, sondern selbige

auch zumGegenstand hat.

Zweitens kann die Sympathie der Akteur:innen zur Gesellschaft und zum Staat

von der rein zwischenmenschlichen Sympathie differenziert werden. Gegenstand

der Sympathie sind hier nicht mehr einzelne Akteur:innen, sondern Handlungen

von sozialenundpolitischen Institutionen.Smith geht es hierbei in erster Linie dar-

um,dieRangordnungzuerläutern, inderdieMenschenzuGesellschaftenundStaa-

ten Sympathie haben: Ähnlichwie bei der Sympathie gegenüber einzelnenPersonen

und Gruppen wird der eigenen Gesellschaft der Vorzug vor fremden Gesellschaften

gegeben, da Erstere für die eigene Sicherheit und Lebensgrundlage verantwortlich

ist.54

53 Smith 2004, S. 398.

54 Es sollte angemerkt werden, dass Smith die internationale Politik selbstverständlich aus

seiner Zeit heraus betrachtet und heutige globale Verflechtungen von Wirtschaft, Fi-

nanzmärkten und Technologien ihm fremd sind. Daher argumentiert er, dass Personen ih-

rem eigenen Volk wohlgesonnen sind und in vielen Fällen aus Sicherheitsbedenken eine Ab-

neigung gegen die direkten Nachbarvölker haben. Gegenüber Nationen, die territorial wei-

ter entfernt sind können sich aus seiner Perspektive überhaupt kein ernsthafter Neid oder

wirksames Wohlwollen bilden. Dieser Argumentation kann in einer zeitgenössischen Be-

trachtung nicht gefolgt werden. Für den Kontext dieser Arbeit lässt sich aus der Argumenta-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 57

Drittens versucht Smith, über die allen Menschen gemeinsame Leidensfähig-

keit und Schmerzempfindlichkeit55 eine Formder Liebe zwischen denMenschen zu

identifizieren, die die Idee eines universellenWohlwollens alsWirkung der Sympa-

thie nahelegt.Diese Liebe zu allen Fühlenden gründet sich auf demMitleid, das wir

generell fürSchmerzenbei anderenempfinden.DerUnterschiedzur reinzwischen-

menschlichen Sympathie liegt hier darin, dass Smith diesen Bereich nur Gott zu-

schreibt: DerMensch könne den Umfang und die Tragweite dieser Sympathie nicht

erfassen.

Diejenige Sympathie, die sich auf Gruppen oder einzelne Individuen bezieht,

scheint fürSmithder eigentlicheKerndessenzu sein,wasSympathiebedeutet.Die-

jenige Sympathie, die sich auf ganze Gesellschaften oder Staaten bezieht, scheint

sich bei Smith von dieser grundlegend zu unterscheiden: einerseits darin, dass kei-

ne Interaktion und kein wechselseitiger Bezug bestehen, und andererseits darin,

dass der Gegenstand der Sympathie selbst nicht zur Sympathie fähig ist und so-

mit die für die zwischenmenschliche Sympathie charakterisierendeBeziehung zwi-

schen Sender:in, Empfänger:in und möglicherweise auch Dritten nicht entsteht.

Dennoch kann meines Erachtens auch hier von Sympathie gesprochen werden, da

das Sich-Hineinversetzen in konkrete handelnde Akteur:innen erfolgen kann, der

eine spezifische Funktion einnimmt und in dieser die Handlungen z.B. von staatli-

chen Organen ausführt.

Die zwischenmenschlicheSympathiedientu.a.dazu,dassdieAkteur:innensich

der Unterstützung durch andere vergewissern oder eine Bestätigung durch sie er-

fahren, die es ihnen auf lange Sicht erlaubt, kooperative Beziehungen aufzubauen

und zu erhalten. Sympathie kann Dankbarkeit hervorrufen und Handlungen, die

keineSympathie bei anderenhervorrufen,könnenzu sozialenSanktionendurchdie

Gemeinschaft führen. Eine einfache Übertragung dieser Argumentation auf Staa-

ten und Gesellschaften ist nicht ohne weiteresmöglich, da diese selbst keine in die-

sen Prozess einbezogenen Akteur:innen sind. Ebenso ist die eigentümliche Bewe-

gung des Selbst in die Perspektive des anderen – in diesem Fall in die Perspektive

der Gesellschaft oder des Staates –mittels des ihn repräsentierenden Akteurs nicht

in derselbenWeise möglich, da der Erfahrungshorizont und die eigenen Tugenden

hier über den für das IndividuumgewohntenRahmenhinausgehenund eine Trans-

ferleistung zu einem Kollektiv vorgenommen werdenmüsste.

Ich schlage vor, die von Smith konzeptualisierte staatliche/gesellschaftliche

Sympathie als eine Form der sozialintegrativen Solidarität zu verstehen. Hierfür

tion Smiths nur übernehmen, dass Akteur:innen gegenüber der eigenen Institution, Nation

oder Gesellschaft ein stärkeres Sympathieempfinden haben als zu anderen und auch eher zu

Neid oder Abneigung gegenüber den anderen bereit sind, wenn diese die eigene Institution,

Nation oder Gesellschaft bedrohen.

55 Fleischacker 2004, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Formen der Solidarität

spricht, dass die Solidarität mit der eigenen Gesellschaft oder dem eigenen Staat

nicht wie die persönliche Sympathie auf einer gegenseitigen Beziehung aufbauen

muss. Eine solche Interpretation ist möglich, wenn als sozialintegrative Solidarität

eine solche Solidarität verstanden wird, die maßgeblich zwischen dem Staat oder

der Gesellschaft und dem Individuum besteht. Sally Scholz fasst civic solidarity als

Solidaritätmit positivenVerpflichtungen, die hauptsächlich den Schutz vorWillkür

betreffen, damit die Individuen am zivilen Leben teilnehmen können. Zwischen

den Bürger:innen können Bindungen bestehen – bei der civic solidarity stehen aber

nicht diese im Vordergrund, sondern die Beziehung des Individuums zum Staat.56

Zur näheren Erläuterung, weshalb die gesellschaftliche Sympathie auch als So-

lidarität verstanden werden kann, muss ein kurzer Blick auf die Begriffsgeschich-

te der Sympathie geworfen werden, denn diese ist ebenso wie die Solidarität ge-

prägt vonverschiedenengesellschaftlichenStrömungenundunterschiedlichenZie-

len, denen der Begriff dienen soll.57Nach Lobsien bezieht sich der Sympathiebegriff

erst seit dem18. Jahrhundert auf denzwischenmenschlichenBereichund steht auch

erst seit dieser Zeit in engemZusammenhangmit demBegriff desMitleids.58 Rich-

ter argumentiert, dass das griechische Wort sympatheia nicht aus politisch-gesell-

schaftlichen Verhältnissen entstanden ist, sondern seinen Ursprung in der griechi-

schen Naturphilosophie hat. Oft werdenmit dem Begriff physiologische Phänome-

ne bezeichnet.59 Dennoch kommt dem politisch-gesellschaftlichen Denken für die

Entwicklung des Begriffs eine bedeutende Rolle zu. Ausschlaggebend hierfür war

die griechische Polis, die Richter als gekennzeichnet durch ein »solidarisches Mit-

einander« beschreibt.60 Um die Sympathie aus der griechischen Polis abzuleiten,

ist es für Richter notwendig, ihre solidarischen Eigenschaften hervorzuheben.Dies

ist für meine Arbeit wiederum hilfreich, um das Verhältnis der beiden Begriffe zu-

einander undmögliche Überschneidungen zu identifizieren. »Die relative Enge des

Zusammenlebens beförderte bei den Bewohnern der Poleis das Bewußtsein, Schick-

salsgemeinschaft in einemfremdenLandzu sein.Hierdurchentstandein spezifisch

neuer sozialer Instinkt, der der Gemeinschaft denCharakter einer Solidargemeinschaft

gab.« (Richter 1996, S. 19) Der gegenseitige Schutz und das Aufeinander-angewie-

sen-Sein führte bei den Griechen zur Einsicht in die für sie absolute Notwendigkeit

menschlicher Solidarität. Weiter führt Richter aus, dass zur Begründung des so-

lidarischen Miteinanders, d.h. des Vorrangs des Gemeinwohls, aufgrund der grie-

chischen Werteordnung nicht auf das emotionale Mitleid als Motivator zurückge-

griffen werden konnte – selbst wenn es argumentativ betrachtet diesen Zweck er-

56 Scholz 2008, S. 27–33.

57 Lobsien 2022, S. 1.

58 Lobsien 2022, S. 3.

59 Lobsien 2022, S. 3.

60 Richter 1996, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 59

füllt hätte. Das Idealbild der heroischen Ehre musste einem anderenmenschlichen

Idealbild weichen, um die entstehende Gemeinschaftsform zu unterstützen. Nach

Richter wurde bereits im 8. vorchristlichen Jahrhundert das Mitleid »als eine Vor-

stufe bzw. Frühform von Sympathie im modernen Sinne in das Instrumentarium

des politischen Denkens aufgenommen und politisch funktionalisiert« (Richter 1996,

S. 84).61 Das eigentlich als Affekt geltendeMitleidwurde bei denGriechen somit der

politischen Abwägung unterstellt und für die gesamteGemeinschaft der Polis funk-

tionalisiert. »Sympathie, die sublimere rationalere, weil durch die Einsicht in den

prinzipiellen Sinn von rationaler Gemeinschaft gegangene, Variante des Mitleids,

ist inUnterscheidung zumdunkeln affektuösenMitleid dagegen eine intellektualis-

tische Tugend.« (Richter 1996, S. 85) Haltenwir bis hierhin fest, dass es nach Richter

eine rationalisierte Form desMitleids in einem politischen Kontext gibt, die immer

auch eine Rolle für die Gemeinschaft spielt. Dabei ging es insbesondere darum, die

Notwendigkeit desMiteinanders impolitischenDenkenzufixieren.Erst inderEpo-

che des Hellenismus ist nach Richter ein direkter Zusammenhang zwischen sym-

patheia und dem politischen Denken festzustellen: Sympathie wird dort verstanden

als eine Kraft, welche zwei physisch getrennte Entitäten einer gemeinschaftlichen

Ordnungmiteinander verbindet.62

Meiner eigenen Argumentation folgend könnte dieses rationale bzw. abwägen-

de Mitleid durchaus als eine Form der Solidarität verstanden werden, die sich als

solche noch nicht in späterenKonzepten der Solidarität wiederfindet, aber doch be-

reits einige ihrer Grundzüge teilt. Diese rationale Einsicht in die Notwenigkeit zum

gemeinsamen Handeln und die daraus entstehenden Vorteile ist ein Element, das

sich auch in der sozialintegrativen Solidarität wiederfinden lässt, wo es in Form der

Idee einer Solidargemeinschaft ausgedrückt wird, die auf einer gemeinsamen Ge-

schichte sowie gemeinsamen Schicksalen,Werten und Zielen beruht, welche die in

dieser Gesellschaft lebenden Individuen aneinanderbinden und ein gemeinsames

Verantwortungsbewusstsein entstehen lassen.

Richter geht in seiner Analyse dann vomFokus auf die Polis als Gemeinschaft zu

einer Untersuchung von Fundstellen der griechischen sympatheia über. Sympatheia

beschreibt bei Platon und bei Aristoteles eine unwillkürliche gefühlte Teilnahme an

Zuständen anderer. Bedingungen für sympatheia sind in den Texten der klassischen

griechischenAntike eine räumlicheNäheundgemeinsameNatur.63 ImUnterschied

zumsolidarischenMiteinanderderPolismuss alsVoraussetzung für sympatheiakei-

ne Gemeinschaft oder geteilte Überzeugung oder Verbundenheit bestehen, da sym-

61 Richters Untersuchungen zeigen, dass bei den frühen Verwendungsformen von sympatheia,

anders als bei den Formen des Mitleids, kein direkter Bezug zum politischen Denken nach-

gewiesen werden kann. Dieser tritt erst zu einem späteren Zeitpunkt auf.

62 Richter 1996, S. 199.

63 Richter 1996, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Formen der Solidarität

patheia als Affekt zu verstehen ist und das Moment des Abwägens undWertens ver-

missen lässt.

Selbst die Übersetzung des Neuen Testaments ins Deutsche durch Luther ba-

siert noch auf einem Verständnis von Sympathie, welches dem griechischen Ver-

ständnis nahekommt. Erwähnt werden sollte jedoch, dass insbesondere durch Lu-

thers Übersetzung die Begriffe der Sympathie und des Mitleids im Deutschen mit-

einander verschmelzen: Nach Richter wurden der Begriff sympatheia und die zuge-

hörigen Verbformen mit »Mitleid« übersetzt,64 wohingegen die Begriffe eleos und

oiktos65 beide als »Barmherzigkeit« übersetztwurden.Schelerweist darauf hin,dass

beim Protestantismus Sympathie nicht mehr als »Einsfühlung« verstanden wurde,

sondern die »Humanität« an deren Stelle trat.66

Für meine Untersuchung ist relevant, dass sich bei der Betrachtung des Sym-

pathiebegriffs Elemente dieses Begriffs rekonstruieren lassen, die auch durch den

Begriff der Solidarität ausgedrückt werden könnten. Für andere Begriffselemente

wiederum gilt das nicht. Somit ist für das Anliegen der Arbeit gewonnen, dass zwi-

schendemBegriff der SympathieunddemderSolidarität eineÜberschneidungund

auch eine Differenzierung aufgezeigt werden können.

Ähnlich wie beim Sympathieverständnis von Smith lassen sich durch die Dar-

stellungen Richters einzelne Verwendungsformen des Begriffs der Sympathie

identifizieren, die mit einem Verständnis der Solidarität zusammengebracht wer-

den können.Dabei muss natürlich daraufhin hingewiesen werden, dass Sympathie

und Solidarität nicht gleichzusetzen sind. Diejenigen Aspekte des Sympathiebe-

griffs, die auch unter den Solidaritätsbegriff fallen können, beziehen sich vor allem

auf dessen öffentlich-politische Ausprägungen. Gemeinsam ist beiden Begriffen,

dass sie vor allem den Bezug des Individuums zum jeweiligen Gemeinwesen in

den Vordergrund rücken und den Aufbau einer beständigen Verbindung zwischen

diesen betonen. Andere Formen der Sympathie hingegen beziehen sich u.a. auf

die zwischen den Personen bestehende wohlwollende oder nachempfindende Ver-

bindung. Eine Differenzierung zwischen Solidarität und Sympathie würde sich

daher im Kontext der erbrachten Vorarbeiten entlang der Dimensionen des Zwi-

schenmenschlichen und des Gesellschaftlichen anbieten. Sympathie würde sich

demnach auf die Interaktion zwischen Individuen beziehen.

Die Sympathie, die von Individuen ausgehend sich auf eine Institution, Nation

oder Gesellschaft richtet, würde nachmeiner Interpretation auch als sozialintegra-

tive Solidarität beschrieben werden können, weil die Individuen sich mit oder zu

64 Lobsien 2022, S. 32.

65 Eleos und oiktos stehen bei den Griechen für das, was wir heute unter Mitleid verstehen –

wobei eleos ähnlich wie sympatheia als Affekt verstanden wurde. Lobsien 2022, S. 35.

66 Scheler 1985, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 61

der Institution, Nation oder Gesellschaft solidarisch bzw. sympathisierend verhal-

ten. Entscheidend ist für diese Art der Solidarität, dass ihre Motivation auf Geteil-

tem (auf Normen,Werten, Überzeugungen etc.) basiert und dass Erhalt und Siche-

rung dieses Gemeinsamen imVordergrund stehen.Hieran schließt sich eine weite-

re mögliche Differenzierung der Solidarität von der Sympathie an, nämlich, dass

durch die Sympathie in erster Linie Verbundenheit entsteht, wie sich an der Be-

wegungdes Sich-in-den-anderen-Hineinversetzens gezeigt hat. Zwischenmensch-

liche Sympathie als grundsätzlich menschliche Veranlagung dient neben der Ein-

dämmung von eigenen egoistischen Interessen dazu, sich reziprok über die Ange-

messenheit und Unangemessenheit von sozialen Handlungen zu informieren und

zu vergewissern. Solidarität hingegen ist auf etwas gerichtet – seien es Ziele, die

gemeinsam erreicht werden sollen oder die grundsätzliche Übereinstimmung von

Überzeugungen zum Erhalt der Gesellschaft. Das Hauptcharakteristikum der Sym-

pathie,welches sich nicht bei der Solidarität wiederfindet –undmeiner Interpreta-

tion nach auch nicht bei der von den diskutierten Autor:innen beschriebenen Sym-

pathie zuNationen,Gesellschaften etc.–besteht in der Bewegungdes Sich-Hinein-

versetzens in andere.

GemeinsamistdenBegriffen,dassSympathieundSolidarität freiwillig erbracht

werden.67 Ein weiterer Aspekt, der den beiden Begriffen gemein ist, besteht in der

Annahme, dass der Empfänger der Sympathie oder die Person, mit der Solidarität

besteht, sich in einer ähnlichen Situation identisch verhalten würde und dass eine

Gemeinsamkeit in der Bewertung ihres Objekts besteht, wenn angenommen wird,

dass sich die Personen in der gleichen Situationwieman selbst befindenwürde. In-

teressant ist, dass hierin einweiteres gemeinsames, aber auch leicht divergierendes

Moment der beiden Begriffe zutage tritt: Solidarität geht ebenso wie die Sympa-

thie meist von Einzelpersonen aus. Bei der Solidarität gibt es jedoch auch Formen

(wie die politische Solidarität), die man nur in einer aktiven Gruppe ausüben kann,

was bei der Sympathie wegen der erforderlichen Bewegung des Selbst nicht mög-

lich. Sympathie von Einzelpersonen kann sich jedoch aufsummieren und bei der

Bewertung von sozialen Handlungen ausschlaggebend sein – d.h., wenn viele Ein-

zelpersonen mit der Handlung oder Überzeugung einer Person übereinstimmen,

kann dies mittels Sympathie bereits antizipiert werden und somit auch Handlun-

gen vor deren Durchführung beeinflussen.

Zusammengefasst besteht diese Differenzierung darin, dass durch die Entste-

hungundEntwicklungdergriechischenPolis eineVeränderung impolitischenDen-

ken stattgefunden hat, die auch die Interpretation des griechischen Begriffs sym-

patheia geprägt hat. Für die Griechen der Polis hat sich das Verständnis der per-

sönlichen oder heroischen Ehre aus den historischen Umständen heraus zu einer

67 Auf die Diskussion, ob Solidarität erzwingbar sein kann, wird an späterer Stelle (Kapitel 3.2.4,

3.3.4, 3.4.4 und 3.5.4) noch eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Formen der Solidarität

die Politik prägenden Einsicht in die notwendige Beziehung der Bürger:innen zu-

einander mit Ausrichtung auf das Gemeinwohl ergeben. Dieses abwägendeMitleid

kann, da es sich auf die von Richter beschriebene Solidargemeinschaft der Grie-

chen richtet, nachmeiner Interpretation auch als eine Formdes solidarischenHan-

delns verstanden werden – weniger das Mitleid betonend als die rationale Einsicht

in die Vorteile des gemeinsamen, auf ein Ziel hin ausgerichtetenHandelns. Lobsien

beschreibt dies als »Wirken sympathetischer Kräfte«.68 Zudem hat sich durch die

Untersuchung des Begriffs der Sympathie ergeben, dass als Differenzierungskrite-

rien für den Begriff der Solidarität die unterschiedlichen Akteur:innen, die Hand-

lungsmotivationen und die Frage nach der Freiwilligkeit solidarische Handlungen

genutzt werden können.

2.3 Nächstenliebe

Im Folgenden soll die Nächstenliebe als Teilsynonym vorgestellt werden. Dabei be-

ziehe ich mich maßgeblich auf die Ausarbeitungen von Hartmann und Tafferner.

Nächstenliebe, Mildtätigkeit, Wohltätigkeit und Altruismus werden sowohl in der

Sozialethik als auch in derTheologie als Gründe für Handlungen zumWohle ande-

rer genannt. Dabei stehen nicht die Interessen des Handelnden im Vordergrund,

sondern gerade die Not und die Bedürfnisse der Anderen. Oft entstehen »Kosten«

für den ausNächstenliebeHandelnden–Zeit,Geld,Kraft oder imExtremfall das ei-

geneLeben.Charakteristisch für solcheHandlungen ist,dassHandelndediese ohne

die Erwartung an eine Belohnung ausführen.69 Hartmann definiert Nächstenliebe

wie folgt:

Nächstenliebe ist primär die Richtung auf den Nächsten, den Anderen, und zwar

die positive, bejahende Richtung, die Gewichtsverlagerung vom Ich auf das Du.

Das Wort »Liebe« ist hierbei insofern irreführend, als es viel zu sehr die Gefühls-

seite betont, während der Kern der Sache in der Gesinnung, der Intention […] in

der Handlung liegt. Auf die innere Nahstellung zum anderen kommt es an; die

aber tritt im Bedachtsein auf ihn als Person, im Eintreten für ihn mit der eigenen

Person wie für sich selbst, zutage. (Hartmann 1962, S. 450)

DieseZuwendungzuAnderenunddasdamit einhergehendeEinstehenoderdieHil-

fe, die für den Anderen erbracht werden, sind Aspekte, die einen Bezug zumBegriff

68 Lobsien 2022, S. 17.

69 Hunt und Beister 1992, S. 11ff. Arendt bezieht die Position, dass die Güte nur im Verborgenen

verwirklicht werden könne, da sie nur unter der Bedingung der Abwesenheit der Erwartung

einer Belohnung zum Tragen kommt. Vgl. Arendt 2007, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 63

der Solidarität erst nahelegen und eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der

Nächstenliebe zur Differenzierung von der Solidarität erlauben.

Besonders in der Theologie nimmt das Gebot, den Nächsten zu lieben einen

wichtigen Stellenwert ein. »Das Gebot der Nächstenliebe fordert die ›Vorleistungen

erbringende Zuwendung‹ zu anderen.« (Tafferner 1992, S. 283) Sie ist zu verste-

hen als positive Handlung, also mehr als ein bloßes Unterlassen des Verbotenen,

sondern gerade das Erbringen sichert hier auch ein Überkommen von rachsüch-

tigen oder verbotenen Handlungen.70 Mit der Benevolenz von Kohlberg lässt sich

ergänzen, dass neben der Bereitschaft, Gutes für den Nächsten zu tun auch der

Gemeinsinn in der Benevolenz integriert ist. Dieser wird jedoch nur durch eine

vom Subjekt vorgenommene Abstraktion vom anderen erlangt. Habermas kriti-

siert an dem Begriff und der Begründung von Benevolenz, dass die Sorge um das

individuelle Wohl des Nächsten begründet werden kann, eine Betrachtung für das

Allgemeinwohl und einen dafür ausgebildeten Gemeinsinn nicht erfolgt.71

Nächstenliebe und Wohlwollen lassen sich nach dieser kurzen Vorstellung als

HandlungsmotivatorenundHandlungsorientierung für das Individuumverstehen,

anderen selbstlos zu helfen. Folgt man jedoch der Kritik von Habermas, wird da-

bei das Allgemeinwohl einer Gemeinschaft oder Gesellschaft nicht ausreichendmit

in Betracht gezogen. Nach Habermas bietet der Solidaritätsbegriff gegenüber dem

der Benevolenz den Zusatz, dass »einerseits die Sorge für das Wohlergehen kon-

kreter anderer und andererseits Solidarität im Sinne derMitverantwortung für das

gemeinschaftliche Lebensgefüge« (Schnabl 2005, S. 322) als zwei Dimensionen des

Begriffs betont werden.

In dem kurzen anfänglichen Abriss über eine universale Solidarität wurde be-

reits darauf hingewiesen, dass gerade in der christlichen Tradition aus dem Ge-

danken der Gleichheit allerMenschen vor Gott eine universale Solidarität abgeleitet

werden kann. Damit steht das christliche Gebot der Nächstenliebe in Zusammen-

hang, welches im Folgenden im Hinblick auf zwei Ausprägungen beleuchtet wer-

den soll: Erstens werden zwei Rekonstruktionen von Nächstenliebe vorgestellt, die

nicht den Nächsten, sondern die Gottesliebe in den Vordergrund stellen, und zwei-

tens wird eine auf das Praktische ausgerichtete Nächstenliebe dargelegt. Für die

beiden Interpretationen der Nächstenliebe, die die Gottesliebe betonen, werde ich

mich auf die Ausführungen von Andrea Tafferner aus ihremWerkGottes- undNächs-

tenliebe in der deutschsprachigen Theologie des 20. Jahrhunderts fokussieren, in dem sie

anhand ausgewählter Autor:innen aufzuzeigen versucht, wie sich das Verständnis

70 Tafferner 1992, S. 285f.

71 Habermas 1991, S. 62–68.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Formen der Solidarität

von Gottes- und Nächstenliebe unter Berücksichtigung des historischen Kontextes

gewandelt hat.72

Beginnenmöchte ichmit der von Tafferner nachgezeichneten Position von Karl

Barth, dessen Liebesverständnis auf einem grundlegenden Unterschied zwischen

Gott und dem Menschen beruht. Barth wendet sich in seinen Schriften vor allem

gegen ein Glaubensverständnis, bei dem Gott in den Menschen Einzug erhält und

die Divergenz zwischen Gott und Mensch zugunsten von selbst gesetzten Idealen

aufgeweicht ist. Nach Barth ist »[d]erMitmensch selbst nur wichtig,weil er der An-

laß zur Gotteserkenntnis ist« (Tafferner 1992, S. 31). Direkte Nächstenliebe zu ande-

ren Menschen ist es nicht, worauf es Barth ankommt – d.h., es geht ihm nicht um

inhaltliches oder praktisches christliches Handeln an dem Nächsten, sondern um

die bloße Erkenntnis Gottes und dessen Anbetung. Der Mensch ist demnach nicht

vollkommen von anderen Menschen entfernt, aber auch nicht durch Handlungen

aus Nächstenliebe mit ihnen verbunden. Nach Barth ist der Nächste nicht die Per-

son, der geholfen oder die gerettet wird, sondern die Person, die hilft.73 »Als Stell-

vertreter Christi hat der ›elende Mitmensch‹ die Aufgabe […], uns auf unsere Sün-

den und zugleich auf die Barmherzigkeit Gottes aufmerksam zu machen.« (Taffer-

ner 1992, S. 37) Die Ausrichtung der Nächstenliebe ist nicht vorrangig, Anderen zu

helfen, sondern Gottes Stellenwert zu erkennen. Die Nächstenliebe hat nach dieser

Auslegung einen großen Teil ihres praktischen Bezugs zumNächsten und zur eige-

nenAufopferungbzw.dasEinstehen für denNächsten alsNotleidendemverloren.74

»DerNächste« ist hier nicht ein:e jede:r und dieNächstenliebe bezieht sich nicht auf

alle Menschen, sondern auf die Menschen des christlichen historischen Kontextes

der Kirche, wobei Barth anerkennt, dass sich die Zusammensetzung der konkreten

Gläubigen beständig ändern kann und daher eine offene Haltung vorauszusetzen

ist.

Nach Tafferner beschreibt auch Friedrich Gogarten die Gotteserkenntnis in ei-

nem festenZusammenhang zumNächsten– jedochnichtwieBarth als reineVereh-

rungGottes ohneEinbeziehungdesNächsten. »DieWirklichkeit kannnicht vomIch

aus erkanntwerden–wie der Subjektivismusmeint –, sie kann nur anerkanntwer-

den […], indem ich mich ›von einem Du‹ (vom Nächsten, sagt das Neue Testament)

72 Die Zusammenfassung des Diskurs und der Primärliteratur durch Tafferner bietet für mei-

nen Zweck den Vorteil, dass zentrale Autoren aus der deutschsprachigen Theologie bereits

imHinblick auf den Begriff der Nächstenliebe aufbereitet wurden. Für die praktische Nächs-

tenliebewerde ichmich auf die AusarbeitungNicolai Hartmanns beziehen. Neben den theo-

logischen Positionen soll die Darstellung der Nächstenliebe damit um eine philosophische

Position erweitert werden.

73 Tafferner 1992, S. 36.

74 Dennoch sollte angemerkt werden, dass Barth einen Begriff der Humanität ausarbeitet, der

das Zusammenleben der Menschen anerkennt – diese trennt er jedoch strikt von der christ-

lichen Liebe.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 65

›rufen‹ lasse […].« (Tafferner 1992, S. 69) Gott drückt sich somit durch den Nächsten

aus, daher muss diesem eine bedingungslose Liebe gelten. Gogarten weist darauf

hin, dass die Beziehung zumDu immer ungesichert ist und auch so sein muss, an-

sonsten habe man sich schon gegen den Nächsten gewandt. Diese Ungesichertheit

ist nach seiner Interpretation eine zentrale Kategorie des Glaubens.75 Eine Liebe zu

Gott ist für ihn nur durch die Liebe zumNächsten möglich.76 Damit geht Gogarten

von einer Einheit der Gottes- und Nächstenliebe aus, die jedoch ihrem Konstrukt

und ihrer Gerichtetheit nach keine Gegenseitigkeit in sich birgt: ImUnterschied zu

Barth bezieht sich der Mensch hier auf seinen Nächsten – aber nur deshalb, weil

die Liebe zu ihm zugleich die Liebe zu Gott darstellt. Bezüglich Barth wurde bereits

darauf hingewiesen, dass die Nächstenliebe nach seinem Verständnis nicht in Ers-

ter Linie dazu führen soll, dass das Leid der Notleidenden eingeschränkt und beho-

ben wird. Dieser Gedanke war gerade vor dem Hintergrund eines alltäglichen Ver-

ständnisses der Nächstenliebe bemerkenswert, findet sich aber auch bei anderen

christlichen Autor:innen: Maria Fuerths Untersuchung der Caritas zeigt auf, dass

der Grundgedanke der Caritas im Mittelalter nicht mit Mitleid zu verwechseln ist,

da die Caritas demMenschen gegeben ist und der Zweck der Caritas nicht darin be-

steht, die Notsituationen derMenschen zu lindern. Als Gegensatz hierzu betrachtet

sie Vinzenz von Paul, der einen tätigen Begriff der Nächstenliebe vertritt, welcher

durchdasMitleid zumMenschen in seinerNotgeprägt ist.FürFuerth ist dies jedoch

unvereinbarmit der christlichenCaritas,da diese »Nächstenliebe […] entwederGot-

tesliebe,also ›Gottes agape selbst‹ […] [ist],dannmuss sie ihrenaußerweltlichen,ob-

jektlosen Charakter vorweisen, oder sie ist eine ›Liebe‹, die sich dem Nächsten hel-

fend zuwendet, dann ist sie aber schon keine christliche caritas im Sinne des Evan-

geliums mehr.« (Tafferner 1992, S. 162) Tafferner stellt heraus, dass Fuerths Begriff

von Nächstenliebe ebenso wie jener von Gogarten von der konkreten Handlung ge-

löst ist und die Nächstenliebe jeweils nur um ihrer selbst willen erfolgt, ohne damit

einen ethischen Charakter der Handlung einzuschließen. Auch hier steht nicht der

Nächste im Fokus der Nächstenliebe, sondern die Nächstenliebe selbst als christli-

ches Ideal.

Bei den beiden von Tafferner rekonstruierten Autor:innen wird erkenntlich,

wie die Nächstenliebe in der christlichen Theologie hinsichtlich der Beziehung zur

Gottesliebe und der Positionierung Gottes gegenüber dem Menschen beschrieben

wird.Eine letztlicheAusrichtung aufGott unddieGottesliebe ist in beidenAnsätzen

zu finden, wobei dem Nächsten jeweils bloß die Rolle eines Mittels zukommt, um

sich Gott zuzuwenden bzw. ihm zu huldigen. Die Hilfe für Notleidende um ihrer

selbst willen steht bei diesen Betrachtungen nicht im Zentrum. Auch in der Bibel

75 Tafferner 1992, S. 69.

76 Gogarten unterscheidet verschiedene Formender Liebe, die hier aber nichtweiter Beachtung

finden sollen. Vgl. Tafferner 1992, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 Formen der Solidarität

finden sich Stellen, die auf eine praktische Nächstenliebe verweisen – beispielswei-

se das Gleichnis des »Barmherzigen Samariters«: Hier wird hervorgehoben, dass

die Unterstützung eines Notleidenden die Gebote der Gottes- und der Nächsten-

liebe erfüllt. Die Feindesliebe wird in der christlichen Tradition verstanden als eine

Erweiterung der Nächstenliebe, die nicht nur die Forderung nach wohlwollenden

Taten, sondern zudem auch den Verzicht auf Rache umfasst. Den Gebotscharak-

ter der Nächstenliebe nehme ich als Anlass das Differenzierungskriterium der

Freiwilligkeit um den Aspekt des Zwangs zu ergänzen.

Die Verwendung des Begriffs der Nächstenliebe hätte nach meiner bisherigen

Darstellung auch durch den Begriff der Solidarität ersetzt werden können, wenn

eine Einheit von Gottes- und Nächstenliebe angenommen wird und eine ethisch-

praktische Ausrichtung auf Notleidende erfolgt. Ausschlaggebend für diese Gleich-

setzung ist, dass die Nächstenliebe, wie sie mit Barth beschrieben wurde, nicht auf

den Menschen, sondern immer auf Gott gerichtet ist und deshalb auch die für die

Solidarität charakteristische Beziehung zwischen denMenschen und das gegensei-

tige Füreinandereinstehen nicht ausschlaggebendeMotivation für die Handlungen

aus Nächstenliebe sein müssen.

Leroux formuliert in seinemWerkDe l’Humanité. De son Principe, et de son avenir77

ähnlich. Gegen die christliche Moral- und Soziallehre bzw. gegen die christliche

Nächstenliebe bringt er vor, dass diese die Entfremdung des Menschen fördere,

weil der Mensch im Akt der Nächstenliebe nicht auf ein konkretes Gegenüber, son-

dern auf einen Gott ausgerichtet, ist. Hierdurch werde die Bindung zwischen den

Menschen geschwächt. An der christlichen Nächstenliebe kritisiert Leroux, dass

diese die wechselseitige Abhängigkeit und Verbundenheit der Menschen ausblen-

de. Eine wirkliche Nächstenliebe bzw. Solidarität bedeutet für Leroux »ein Gefühl

wechselseitiger Verbundenheit und Verantwortlichkeit, das sowohl die Liebe zu

den Mitmenschen wie auch die Liebe zu sich selbst und letztlich auch die Liebe zu

Gott umfasst« (Zürcher 1998, S. 61). Im Gegensatz zur christlichen Charité ist Soli-

darität für ihn auf das Diesseits ausgerichtet und schafft eine direkte Verbindung

zwischen denMenschen. Leroux’ Ansatz ist es, die christliche Charité durch Solida-

rität zu ersetzen.78 Solidarität meint für ihn die wechselseitige Verantwortlichkeit

grundsätzlich Gleicher,welche von ihm anthropologisch begründet wird. Aufgrund

der Zugehörigkeit zur Humanité muss der Mensch als gemeinschaftliches Wesen

behandelt werden.

Ein Verständnis der Nächstenliebe, das sich nicht auf eine Gottesliebe bezieht,

findet sich u.a. bei Kant und Hartmann79 und soll für meine Auseinandersetzung

77 Leroux 2010.

78 Zürcher 1998, S. 56f.

79 Kant als Vertreter der Aufklärung wurde hier bewusst als Gegenposition zu den christlichen

Verständnissen der Nächstenliebe gewählt – Hartmann hingegen deshalb, weil er sich so-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 67

mit der Nächstenliebe als eine zweite Ausprägung gelten. Kant setzt sich in seiner

Tugendlehremit demBegriff der Liebe in Zusammenhangmit den Pflichten gegen-

über anderen auseinander. Als eine spezielle Ausprägung der Liebe benennt er die

Pflicht zur Nächstenliebe:

Die Pflicht der Nächstenliebe kann also auch so ausgedrückt werden: sie ist die

Pflicht, anderer ihre Zwecke (sofern diese nur nicht unsittlich sind) zu denmeinen

zumachen; die Pflicht der Achtungmeines Nächsten ist in derMaxime enthalten,

keinen anderenMenschen bloß als Mittel zumeinem Zweck abzuwürdigen (nicht

zu verlangen, der andere solle sich selbst wegwerfen, ummeinem Zwecke zu frö-

nen. (Kant 1975, S. 586)

Entgegen der beiden christlichen Positionen stellt Kants Verständnis der Nächsten-

liebedenNächsten indenMittelpunkt,ohnedassdabeidas Individuumdeneigenen

Vorteil kalkulieren oder einen späteren Ausgleich erwarten soll. Die Unterstützung

des Nächsten soll gerade nicht den eigenen Zielen dienen, sondern allein für den

Nächsten erfolgen.

Ein weiterer Vertreter einer praktischen Nächstenliebe ist Hartmann, dessen

Verständnis hinsichtlich der Gerichtetheit auf den Nächsten ohne Erwartung ei-

nes Gegenwertes dem von Kant ähnelt. Hartmann hebt in seinem Kapitel über die

Nächstenliebehervor,dassdiese sichdurchdasGerichtetsein aufdenNächstenaus-

zeichnet, wobei »der Kern der Sache in der Gesinnung, der Intention, ja schließ-

lich – und nicht an letzter Stelle – in der Handlung liegt« (Hartmann 1962, S. 450).

Ein universeller Anspruchwohnt derNächstenliebe inne,wenn sie auf alle Personen

ausgedehnt wird und dabei kein Bezug auf Ansprüche, Verdienste etc. genommen,

sondern sie jeder Person ungeachtet ihres eigenen Zutuns entgegengebracht wird.

Die mit der Nächstenliebe vollzogene Bewegung hat ihren Ursprung im Individu-

um und geht von ihm aus zum Nächsten, ohne eine Bewegung zurück vom Nächs-

ten zum Ich zu erwarten. Die Nächstenliebe ist für Hartmann in ihrer Grundten-

denz positiv – im Unterschied zur Gerechtigkeit, welche negativ ist, weil sie sich in

Verboten ausdrückt.Hartmann kritisiert die christliche Nächstenliebe, die letztlich

Gottesliebe ist. Für ihn ist die Nächstenliebe ein Gesinnungswert, der aber zugleich

materiell ist,da sie sichhäufigals eineZuwendungvon (Hilfs-)Gütern anNotleiden-

de manifestiert.80 »[D]ie Größe und Echtheit der Liebe adelt das Gut, das sie dar-

bringt; es geht etwas vomWert der Gesinnung auf die leblosen Dinge über und er-

scheint an ihnen als ein höherer Glanz. […] Noch deutlicher wird die Selbstständig-

keit ihresWertes,wennmanhinzunimmt,daß auchdieNächstenliebe eineArt Soli-

wohlmit demZusammenhang zwischenNächsten- undGottesliebe als auchmit demBegriff

der Solidarität befasst.

80 Hartmann 1962, S. 459.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 Formen der Solidarität

darität schafft […] entsprechend der anderen Art der Bindung zwischen Person und

Person.« (Hartmann 1962,S. 459)DieSolidarität, vonderHartmannhier spricht,be-

zieht er allerdings nicht nur auf den Nächsten, sondern er versteht sie als universal

auf Basis des Mitdaseins in der Welt. Die unterschiedliche Ausrichtung der prakti-

schen und christlichen Nächstenliebe auf den konkreten Nächsten, den abstrakten

Nächsten oder in der Beziehung zu Gott deutet auf ein weiteres Differenzierungs-

kriterium in Gestalt der räumlichen Dimension von Solidarität hin.

Auch wenn der Begriff der Solidarität nicht direkt der Bibel entstammt, nimmt

er durch seinen engen Bezug zur Nächstenliebe in der christlichen Theologie doch

einen wichtigen Platz ein.81 Diejenige Nächstenliebe, die auch mit dem Begriff der

Solidarität ausgedrückt werden könnte, bezieht sich allerdings auf den an der Pra-

xis ausgerichteten Begriff der Nächstenliebe und nicht auf die zuvor beschriebene

Nächstenliebe imengenVerhältnis zurGottesliebe.DennderUnterschied zwischen

den Verständnissen der Nächstenliebe liegt darin, dass bei den zuvor mit Tafferner

dargestellten Autor:innen der Fokus auf der Zuwendung zu Gott und auf der Got-

tesliebe liegt. Die eher praxisbezogene Auslegung der Nächstenliebe als selbstlose

Handlung zum Wohle des Nächsten stellt hingegen eine Auslegung der Nächsten-

liebe dar, die mit dem Begriff der Solidarität zusammen gedacht werden kann.

Eine Differenzierung der Nächstenliebe zur Solidarität würde sich gemäß

der obigen Darlegung entlang der praktisch orientierten Nächstenliebe auf der

einen Seite und der Nächstenliebe mit Bezug zur Gottesliebe auf der anderen Seite

darstellen lassen. Die praktisch orientierte Nächstenliebe ist als eine selbstlose,

wohlwollende Tat gegenüber den Notleidenden zu verstehen. Hiermit kommt sie

dem Verständnis einer Solidarität als allgemeiner Geschwisterlichkeit82 nahe, die

ein Einstehen füreinander auf der Grundlage des gemeinsamen Menschseins be-

gründet. Im vorherigen Abschnitt zur Sympathie wurde darauf verwiesen, dass

Solidarität auf ein Ziel gerichtet ist unter der Annahme, dass die anderen in einer

ähnlichen Situation ebenso handeln würden –womit eine Gegenseitigkeit besteht.

ImHinblick auf die christlich-praktischeNächstenliebewird jedochdie Selbstlosig-

keit derHandlung als reines Gebot derNächstenliebe betont.Mit einer allgemeinen

Definition von Solidarität könnte hier eine Spannung vermutet werden, die sich

jedoch auflöst, wenn das spezifischere Verständnis der Solidarität als allgemeine

Geschwisterlichkeit oder universale Solidarität angenommen wird, weil bei beiden

Begriffen nicht von einer direkten Gegenleistung des Empfängers ausgegangen

wird, sondern davon, dass jede:r diese solidarische Leistung erbringen würde. Ge-

meinsam ist der Solidarität und der praktisch orientierten Nächstenliebe darüber

hinaus, dass ein geteiltes Band zwischen denMenschen angenommenwird, das auf

81 Klein 2005, S. 211.

82 Siehe Kapitel 1.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 69

dem bloßen Menschsein beruht. Unterschiede zwischen den Begriffen der Nächs-

tenliebe und der Solidarität ergeben sich allerdings, wenn diejenige Nächstenliebe

fokussiert wird, die auf die Gottesliebe und Gotteserkenntnis gerichtet ist.

An dieser Stelle der Argumentation kann zunächst angenommen werden,

dass eine praktisch orientierte Nächstenliebe und eine Solidarität als allgemeine

Geschwisterlichkeit nahezu identisch sind. Dies muss jedoch in den folgenden

Unterkapiteln, wenn die Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit betrachtet

wird, noch näher untersucht werden, da gerade der Aspekt der Selbstlosigkeit in

Bezug auf die Solidarität weiter untersucht werden muss. Dies beinhaltet auch,

dass die praktisch orientierte Nächstenliebe als ein christliches Gebot verstanden

wird und um ihrer selbst willen erbracht wird. Solidarität hingegen wird nicht um

ihrer selbst willen, sondern wegen etwas anderem erbracht.

Die Hauptdifferenz besteht in dem außerweltlichen Bezug dieser Nächstenlie-

be, die immer auf die Gottesliebe gerichtet ist und durch den Gläubigen auch ohne

einen direkten Bezug zu Anderen erbracht wird. Die für die Solidarität bedeutsa-

men Merkmale des geteilten Gefühls der Zugehörigkeit, der gemeinsamen Iden-

tifikation und des gemeinsamen Miteinanders sind für diese Nächstenliebe nicht

ausschlaggebend. Mit der Arbeitsdefinition von Wildt wäre der Hauptunterschied

eben in diesem Bezug zu Aanderen zu sehen. Bezüglich der Nächstenliebe, die auf

die Gotteserkenntnis gerichtet ist, betonenGogarten und Fuerth zwar, dass die Lie-

be zum Nächsten auch hier ein unabdingbarer Bestandteil ist, aber das Gerichtet-

sein auf die außerweltliche Gottesliebe begründet den Unterschied zur Solidarität,

die –wenngleich auch auf Ideale bezogen – doch immer auf das Innerweltliche ge-

richtet bleibt.Die Innerweltlichkeit der Solidarität ergibt sich,wennman der Argu-

mentation von Rorty folgt, durch die menschliche Fähigkeit, Leid und Schmerzen

zu empfinden.

Die Betrachtungsweise, die ich hier vorstelle, besagt, dass es tatsächlich etwaswie

moralischen Fortschritt gibt und dass dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf

mehr Solidarität geht. Aber diese Solidarität soll man sich nicht als Wiedererken-

nen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Menschen, vorstel-

len. Sie ist zu denken als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionel-

le Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im

Hinblick auf Schmerz und Demütigung – es ist die Fähigkeit, auch Menschen, die

himmelweit verschieden vonuns sind, doch zu »uns« zu zählen. (Rorty 1992, S. 310)

Rortys Figur der liberalen Ironikerin betrachtet als einziges soziales Band, das die

Menschen teilen und das für eine Solidarität notwendig ist, die Verletzbarkeit. Die-

se bezieht sich nicht nur auf physische Schmerzen oder den Tod, sondern umfasst

auch Demütigungen.Wenn dieser immerwährende innerweltliche Bezug der Soli-

darität ernstgenommen wird, wird die Differenz zu einer außerweltlichen Nächs-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 Formen der Solidarität

tenliebe deutlicher. Diese Nächstenliebe ist nicht primär auf den Nächsten gerich-

tet und gründet sich auch nicht auf innerweltliche Bedingungen, ihr Fokus ist und

bleibt außerweltlich.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass eine praktisch orientierte Nächs-

tenliebe und eine Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit nahezu identisch

sind. Im Hinblick auf die Differenzierungskriterien für den Begriff der Solidarität

nehme ich aus der Untersuchung der Nächstenliebemit, dass einmöglicher Zwang

zur Solidarität und die räumliche Verortung betrachtet werden sollten.

2.4 Freundschaft

Neben der Betrachtung der Sympathie und der Nächstenliebe sollte insbesondere

auch ein kurzer Ausblick auf die Freundschaft gegeben werden, da sowohl Freund-

schaft als auch Solidarität als Handlungsmotivator betrachtet werden können, die

auf das Wohlergehen anderer bzw. auf das Erreichen oder Umsetzen von gemein-

samen Zielen ausgerichtet sind. Exemplarisch lässt sich für eine Betrachtung der

Freundschaft Aristoteles83 heranziehen, weil Freundschaft hier eine doppelte Be-

deutung hat, nämlich als zwischenmenschliche und als (staats-)bürgerschaftliche

Freundschaft. Schon bei Aristoteles lässt sich also eine Ausprägung der Freund-

schaft finden, die in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft zwischen unbekannten

Individuen auftritt.Diese Ausprägung der Freundschaft könnte auch als Solidarität

bezeichnetwerden.NebenAristoteles sollen aber auch Schwarzenbach und Tönnies

betrachtet werden: Schwarzenbach als eine gegenwärtige Autorin, die sich auf den

Freundschaftsbegriff vonAristoteles bezieht und–wie ich auch bei ihmzeigenwer-

de – eine Ausprägung der Freundschaft vertritt, die auch als Solidarität bezeichnet

werden könnte. Tönnies wird im Anschluss an Schwarzenbach kurz eingeführt, um

für denBegriff der Freundschaft auch einenAutor zu benennen,der sich zumindest

nicht explizit auf den aristotelischen Freundschaftsbegriff bezieht. Dennoch lässt

sich auch bei ihm eine Ausprägung der Freundschaft finden, die als Solidarität

verstanden werden kann.

Aristoteles betrachtet die Freundschaft als dasjenige, was die Polis-Gemein-

schaft zusammenhält. Dabei bezieht sich Freundschaft immer auf den zwischen-

menschlichen Bereich – eine Freundschaft zu Objekten, die keine Gegenliebe

erbringen können, wird von ihm ausgeschlossen.84 Aristoteles unterscheidet die

Freundschaft von der Sympathie, dadurch, dass man beim Wohlwollen dem An-

83 Aristoteles wurde wegen seiner systematischen Analyse der Freundschaft und deren Bedeu-

tung für nachfolgende Betrachtungen zur Freundschaft hier ausgewählt.

84 Aristoteles 2003, 1155aff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 71

deren unerwidert Gutes wünscht, wohingegen Freundschaft durch gegenseitiges

Wohlwollen charakterisiert wird.85

Aristoteles unterscheidet drei Arten von Freundschaft: Die erste und höchste

Form der Freundschaft ist die vollkommene Freundschaft, welche nur unter Glei-

chen möglich ist. Diese Freundschaft wird nur wegen des Anderen selbst einge-

gangen.86 Davon unterscheidet er Freundschaften, die aus Lust oder zum Nutzen

eingegangenen werden. Jene haben oft nur kurzen Bestand, wohingegen vollkom-

mene Freundschaften durch Zeit und Vertrauen aufgebaut werden. Für den Auf-

bau und den Erhalt einer Freundschaft ist eine charakterliche Grundhaltung von-

nöten,87 die esmit sich bringt, dass innerhalb der Freundschaft das Erbringen einer

Leistungmehrgilt als dasAnnehmeneiner solchen.88DieseUnterscheidungderun-

terschiedlichen Formen der Freundschaft sind fürmich Anlass, sich bei demBegriff

der Solidarität mit den Gründen zur Solidarität auseinanderzusetzen (Differenzie-

rungskriterium der Handlunsgmotivatoren).

Auch für Epikur wird eine Freundschaft zwischen denMenschen freiwillig ein-

gegangen und um ihrer selbst willen von den Beteiligten gepflegt. Damit bezieht er

sichmehr auf das, was Aristoteles die reine oder vollkommene Freundschaft nennt,

als auf dessen andere Formen von Freundschaft.Dabei ist darauf hinzuweisen, dass

Epikur sympatheia als einen Affekt betrachtet, der Freundschaft ermöglicht, weil

durch sympatheiabereits Individuenbenannt sind,mitdeneneine freundschaftliche

Bindung aufgebaut werden kann.89 Ein Aspekt, der für die spätere Klassifizierung

der Verwendungsweisen des Begriffs der Solidarität zentral werden kann, ist,

dass die auf Nutzen ausgerichtete Freundschaft Gemeinschaften hervorbringen

kann. Gerade die Polis-Gemeinschaft ist für Aristoteles ein Beispiel für eine auf

Nutzen ausgerichtete Freundschaft. Zugleich setzt er aber eine Gemeinschaft jeder

Form von Freundschaft bereits voraus. Somit ermöglichen Ähnlichkeit und Über-

einstimmung Freundschaften, welche wiederum Gemeinschaften hervorbringen

können.90 Das scheinbarewechselseitige Sich-Beeinflussen vonGemeinsamkeiten,

Gemeinschaften und Freundschaften kann in meiner späteren Arbeit einen Ein-

fluss auf die Analyse der Frage haben, wie sich Solidarität und Gerechtigkeit in den

verschiedenenmöglichen Verwendungsweisen zueinander verhalten.

85 Aristoteles 2003, 1155b 13–24.

86 Aristoteles 1987, 1155a 20–b 8. Aristoteles führt weiter aus, dass letztlich nur treffliche Men-

schen eine vollkommene Freundschaft miteinander eingehen können und ein Mensch nur

eine bis wenige vollkommene Freundschaften aufrechterhalten kann. Die anderen Arten der

Freundschaft stehen den »Minderwertigen« offen. Aristoteles 1987, 1157a 17–b 2.

87 Aristoteles 2003, 1157b 23–1158a 9.

88 Aristoteles 2003, 1159a 18–b 5.

89 Richter 1996, S. 162.

90 Aristoteles 2003, 1159b 29–1160a 16.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Formen der Solidarität

Für die Betrachtung der Solidarität und deren Abgrenzung zur Freundschaft ist

der Freundschaftsbegriff von Aristoteles sehr aufschlussreich, denn durch die von

Aristoteles eingeführte Scheidungdes Begriffs in drei Arten zeigt sich, dass Freund-

schaften und somit auch Handlungen aus Freundschaft unterschiedliche Voraus-

setzungen und Bedingungen haben. Insbesondere die Polis-Freundschaft, die ei-

nen gegenseitigen Nutzen generiert, scheint der Solidarität nahezukommen, weil

hier das gemeinsame Ideal im Vordergrund steht. Ein weiterer Aspekt resultiert

aus dieser Betrachtung der Freundschaft, der für eine Charakterisierung der ver-

schiedenen Verwendungsweisen des Solidaritäts-Begriffs relevant werden wird –

nämlich das zeitliche und räumliche Moment der unterschiedlichen Formen von

Freundschaft: Vollkommene Freundschaften können sich nur durch das Vertraut-

Werden im direkten Kontakt und Austausch aufbauen. Dies bedarf Zeit und räum-

licheNähe.Die anderen Arten der Freundschaft (die auf denNutzen ausgerichteten

Freundschaften) können hingegen auch von kürzerer Dauer sein undmüssen nicht

dieselbe Qualität des gegenseitigen Bezuges aufweisen; hier müssen also nicht die-

selben Ausgangsvoraussetzungen erfüllt sein. Diese Form der Freundschaft kann

auch über räumliche Grenzen hinweg aufrechterhaltenwerden, da der Kontakt hier

über gemeinsame Ziele aktiviert werden kann.

Für die Solidarität wird diese Differenzierung der Formen der Freundschaft

dann relevant, wenn analog dazu die politische von der instrumentellen Solida-

rität unterschieden wird. Ein kurzer Vorgriff sei an dieser Stelle erlaubt: In der

instrumentellen Solidarität wird die Beziehung zwischen Akteur:in und Institution

abgebildet. Die Institutionen stellen dabei das verbindende Element zwischen den

Akteur:innen dar, zwischen denen für solidarische Handlungen gar kein direkter

Kontakt und auch kein Wissen umeinander notwendig ist. Was in Aristoteles’

Zweckfreundschaften noch zwischen Personen stattfindet, wird im Rahmen der

Solidarität zur Erfüllung der Zwecke entpersonalisiert. Auf der anderen Seite

besteht in einigen Ausprägungen der politischen Solidarität ein direkter und ver-

trauter Kontakt zwischen den solidarischen Akteur:innen. Die unterschiedlichen

räumlichen und zeitlichen Ausprägungen der aristotelischen Formen der Freund-

schaft finden sich somit in abgewandelter Form auch bei der Differenzierung der

verschiedenen Formen der Solidarität wieder.91

91 Aristoteles’ differenzierte Formen der Freundschaft stellen für viele spätere Autoren die Aus-

gangsbasis für eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freundschaft dar. So finden

sich in Ciceros Werk Laelius. Über die Freundschaft starke Anlehnungen an den aristotelischen

Freundschaftsbegriff. Vgl. Cicero 1970. Wahrhaftige Freundschaft kann nach Cicero nur zwi-

schen Gutenmöglich sein und auch nur zwischen wenigen Personen. Ähnlich wie Aristoteles

bezieht sich auch Cicero in seiner Abhandlung über die vollkommene Freundschaft auf die

Freundschaft zwischen Männern. Freundschaft stellt für Cicero den höchsten Bund dar, den

Menschen miteinander eingehen können, und übertrifft demnach auch familiäre Verbin-

dungen. Auch Montaigne bezieht sich in seinem Essai Von der Freundschaft nicht nur auf die

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 73

Der aristotelische Freundschaftsbegriff ist auch im gegenwärtigen Diskurs

noch aktuell. Beginnend mit diesem versucht Sibyl Schwarzenbach, einen mo-

dernen Begriff der politischen Freundschaft zu erarbeiten, der die Geschlechter

berücksichtigt. Sie bezieht sich dabei nicht auf die möglichen Ausgangspunkte

des Kümmerns/Sorgens oder der philia, sondern entwickelt einen Begriff der po-

litischen Freundschaft in Differenzierung zur männlich geprägten Brüderlichkeit.

Hierbei konzentriert sie sich auf die nutzenbasierte Freundschaft von Aristoteles.

»Whereas individual friendship entails personal liking, intimate knowledge and

close emotional ties, by contrast the civic form necessarily operates by way of the

intelligent and orderly construction of political institutions, rights and social prac-

tices« (Schwarzenbach 2005, S. 234). Ihr Anliegen ist es nicht, die vollkommene

Freundschaft zwischen Individuen zu beschreiben, sondern sie fokussiert sich auf

das Entstehen der öffentlichen bzw. politischen Freundschaft. Andere Autor:innen

fokussieren sich in ihren Ausarbeitungen auf eine andere Ebene der aristotelischen

Freundschaft: Smith beschreibt die Freundschaft in Referenz zur Familie und zur

Nachbarschaft. Die höchste Form der Freundschaft ist für ihn eine »nicht aus

einer gezwungenen Sympathie, die man aus Gründen der Bequemlichkeit und

der Anpassung angenommen und sich zur Gewohnheit gemacht hat, sondern aus

einer natürlichen Sympathie, aus einem unwillkürlichen Gefühl davon, dass die

Personen, an die wir uns anschließen, durchaus unserer Achtung und Billigung

wert sind, solche Freundschaften können nur unter tugendhaften Menschen be-

stehen« (Smith 2004, S. 381). Damit ist das Freundschaftsverständnis Smiths sehr

nahe an der vollkommenen Freundschaft von Aristoteles und unterscheidet sich

nicht nur von der Beschreibung Tönnies’, welcher sich nicht auf das tugendhafte,

sondern auf das Gemeinsame fokussiert, sondern auch von der politischen Freund-

schaft Schwarzenbachs. Die von dieser hervorgehobene Freundschaft zwischen

den Bürger:innen einer Gesellschaft oder Gemeinschaft ist für sie dabei qualitativ

hochwertiger als die Beziehung, die zwischen Akteur:innen entstehen, welche eine

Geschäftsbeziehung zueinander pflegen. Der Grund dafür ist, dass sie zentrale

reine Freundschaft, sondern auch auf andere (niedere) Formen der Freundschaft. Vgl. Mon-

taigne 2008. Zentrales Charakteristikumder Freundschaft ist für ihn eine gleichmäßige, aber

innige Regung zu dem anderen Individuum, welche sich nur über eine Dauer und durch re-

gelmäßige Erneuerungen aufrechterhalten lässt. Die reine oder vollkommene Freundschaft

richtet sich wie bei Aristoteles auch bei Montaigne auf den anderen an sich und die Freund-

schaft besteht um der Freundschaft willen und nicht aus anderen Gründen. Die Ausführun-

gen Ciceros und Montaignes zum Begriff der Freundschaft zeigen, dass die bereits von Aris-

toteles vorgenommene Differenzierung zwischen einer reinen und einer niederen Formen

der Freundschaft zentral für das Begriffsverständnis ist. Die reine Freundschaft kann dabei

jeweils eindeutig von der Solidarität differenziert werden, wohingegen bei den niederen For-

men eine Ausprägung aufgezeigt werden kann, die auch als Solidarität aufgefasst werden

könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Formen der Solidarität

Übereinkünfte und Gemeinsamkeiten zwischen den Individuen annimmt.92 Diese

Beziehungen zwischen den Bürger:innen sind nach ihrer Auslegung an sich in-

trinsisch wertvoll und die Beziehung wird nicht nur durch Eigeninteresse oder

aus instrumentellen Gründen eingegangen – aber dennoch zählen sie zu den

nützlichen Freundschaften von Aristoteles. Sie anerkennt, dass Neid zwischen

den Akteur:innen und fehlendes Vertrauen die gesetzgebenden Institutionen dazu

anhält, Gerechtigkeit durch Gesetze zwangsmäßig herzustellen und damit die Ver-

bindung der Bürger:innen untereinander zu stärken.93 Dabei geht Schwarzenbach

davon aus,dass dieWahrnehmung vonGerechtigkeit bei den Individuen immer aus

derenPerspektive heraus erfolgt unddaher nicht neutral sein kann sowie zudemdie

nahestehenden Menschen dabei bevorzugt werden. Daher ist die Bürgerfreund-

schaft ein für sie wichtiger Bestandteil, um Gerechtigkeit in Gesellschaften zu

erlangen, da dies nicht den privaten Freundschaften überlassen werden kann.94

Das Problem der Eintracht beleuchtet auch Brunkhorst in seiner Betrachtung

der Polis-Freundschaft näher. Er geht dabei der Frage nach, durch was Gemein-

schaften zusammengehalten werden, wenn dies nicht familiäre Bande sind, denn

Letztere können durch Fehden und familiäres Eigeninteresse den Gesamtzu-

sammenhalt von Gemeinschaften auch schwächen.95 Der Zusammenhalt von

Gemeinschaften kann somit nicht durch familienähnliche generalisierte Struktu-

ren sichergestellt werden. Die Lösung, die Schwarzenbachmit Aristoteles auf diese

Frage anbietet, ist die »civic friendship«. Für mich ist interessant, dass Schwarzen-

bach den aristotelischen politischen Freundschaftsbegriff hier auch auf moderne

Gesellschaften überträgt. Denn wie oben bereits erläutert wurde, basiert die po-

litische Freundschaft in Gesellschaften nicht mehr auf der direkten, emotionalen

Beziehung, sondern:

Rather, such liking and doing works via public standards of behaviour, standards

which ultimately do rest on the goodwill and the friendly dispositions of its in-

dividual citizens. Thus, the ideal of my liking each citizen […] entail, first, that I

am informed (or try to be) about the nature of that city’s population, its citizens’

general standard of living, their history, and so forth. In addition, I am concerned

about their welfare […], and I am willing to help to whatever degree. (Schwarzen-

bach 1996, S. 109)

Die politische Freundschaft ist nach ihrer Interpretation keine exklusive Bruder-

schaft von ausgewählten Personen innerhalb einer Gesellschaft, sondern kann nach

92 Schwarzenbach 2005, S. 236.

93 Schwarzenbach 1996, S. 106f.

94 Schwarzenbach 1996, S. 107f.

95 Brunkhorst 2002, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 75

ihrer Lesart als ein grundlegendes Wohlwollen zwischen den Individuen einer Ge-

sellschaft verstanden werden, das auf einer geteilten Geschichte o. ä. beruht und in

Handlungen füreinander resultiert.96 Diese Handlungen sollen insgesamt zu einer

gerechten Gesellschaft führen, die u.a. Verteilungsfragen und das Zusammenleben

umfasst.Diese politische Freundschaft verstehe ich als eine Ausprägung der instru-

mentellen Solidarität, wenn man die Aufgaben und Ausrichtung des Gesetzgebers

in der SchilderungSchwarzenbachs berücksichtigt.Grundlegenddafür ist, dass das

Wohlwollen, dass sich durch die Freundschaft ausdrückt, nicht privat und subjektiv

sein muss, sondern auch in einem öffentlichen Rahmen mit einander unbekann-

ten Teilnehmenden gegenseitigesWohlwollen und Füreinander-Einstehenmöglich

sind.Der Staat mit seinen Institutionen kann einen Beitrag zurWohlfahrt der Bür-

ger:innen leisten. Wie auch schon bei der Nächstenliebe zeigt sich eine große Be-

deutungder räumlichenDimension.Daher soll diese alsDifferenzierungskriterium

herangezogen werden.

Ein anderer Ansatz, der die öffentliche Freundschaft nicht auf die staatliche

Ebene, sondern auf eine lokalere (Gemeinschaft) bezieht, findet sich bei Tönnies.

Dieser Ansatz kann zu einem Verständnis von Solidarität und Freundschaft bei-

tragen, nach dem beide auf einer gleichen Grundlage beruhen: Ferdinand Tönnies

behandelt das Thema der Freundschaft im Kontext seiner Differenzierung von

Gemeinschaft und Gesellschaft in seinem gleichnamigen Werk nur sehr kurz, aber

mit einer Konnotation, die es erlaubt, die bei Aristoteles angesprochene Polis-

Freundschaft (Freundschaften in der politisch-öffentlichen Sphäre) neu zu in-

terpretieren. Tönnies unterscheidet drei Arten der Gemeinschaft: die des Blutes,

die des Ortes und die des Geistes. Die Gemeinschaft des Geistes stellt für ihn die

Freundschaft dar:97 »Freundschaft wird von Verwandtschaft und Nachbarschaft un-

abhängig als Bedingung und Wirkung einmütiger Arbeit und Denkungsart; daher

durch Gleichheit und Ähnlichkeit des Berufs oder der Kunst am ehesten gegeben.«

(Tönnies 1991, S. 13) Die Besonderheit der Freundschaft ist es, nicht auf den Bluts-

oder Nachbarschaftsbeziehungen aufbauen zu müssen; sie entsteht vielmehr als

ein geistiges Band und ist nach Tönnies auch innerhalb der Stadt zu finden, wo

Familie und Nachbarschaft einen geringeren Einfluss haben als auf dem Land.

Für das Entstehen dieses geistigen Bandes ist ein wiederkehrender Austausch der

Personen notwendig. Freundschaft findet sich nach Tönnies aber auch zwischen

Personen mit einer Gemeinsamkeit (in Stellung, Funktion etc.) oder solchen, die

auf ein gemeinsames Ziel hinarbeiten. »So bildet […] die geistige Freundschaft

96 Ihr Verständnis vom Staat geht dabei über ein enges hinaus und umfasst u.a. auch ethische

undmoralische Praktiken. Ein weiterer Aspekt, der für den Kontext meiner Arbeit nicht rele-

vant ist, dieWerke Schwarzenbachs aber prägt, ist die in dieser Argumentationslinie berück-

sichtigte Rolle der reproduktiven Arbeit von Frauen. Schwarzenbach 2005, S. 114.

97 Tönnies 1991, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Formen der Solidarität

eine Art von unsichtbarer Ortschaft, eine mystische Stadt und Versammlung, die

gleichsamdurch eine künstlerische Intuition, einen schöpferischenWillen lebendig

ist.« (Tönnies 1991, S. 13) Freundschaften entstehen durch eine freieWahl oder auch

durch einen Zufall, jedoch nicht in erster Linie durch Gewohnheit oder Instinkt.

Durch die freie Wahl und die Notwendigkeit des wiederholten Austausches sind

Freundschaften ebenso wie Blutsverwandtschaft und Nachbarschaft anfällig für

Störungen und Streit. In diesem Zusammenhang bezeichnet Tönnies diese Art

der Verbindung zwischen Menschen auch »rein geistige Brüderschaften« (Tönnies

1991, S. 14). Die Freiwilligkeit der Freundschaft soll, wie schon bei der Sympathie

angemerkt, ein Differenzierungskriterium für den Begriff der Solidarität werden.

Mit Tönnies lässt sich zeigen, dass Freundschaft und Solidarität auf dieselbe

Grundlage verweisen, nämlich auf Geteiltes, das die Akteur:innen zu freundschaft-

lichen oder solidarischen Handlungen anleitet. Nach der bisherigen Definition von

Solidarität entsteht auch diese durch Geteiltes, und durch das Geteilte entstehen

solidarische Handlungen. Auch die von Aristoteles angedeutete Polis-Freundschaft

könnte auf der Basis der geteiltenZugehörigkeit zumBürgertumundderVerpflich-

tung, demWohle der Polis zu dienen als eine Form der (in diesem Fall) politischen

Solidarität angesehenwerden. ImVordergrunddieser Freundschaften scheintnicht

das andere Individuumzu stehen, sondern das,wasman teilt. Sowerden nach Tön-

nies Freundschaften in der Ferne nicht in erster Linie aufgrund der Sympathie zur

Person, sondern durch die Verfolgung derselben Kunst oder desselben Berufs ein-

gegangen.

Insgesamt ergibt sich damit das Verständnis, dass verschiedene Grade oder

Formen von Freundschaft nebeneinander existieren, die sich jeweils auf unter-

schiedlich stark ausgeprägte Bindungen zwischenMenschen beziehen. Eine dieser

Formen von Freundschaft kommt dabei der Solidarität nahe, wie es von Schwar-

zenbach und Tönnies gezeigt wurde, die sich beide auf Aristoteles beziehen. Diese

Freundschaft besteht, wie bei der Solidarität vorausgesetzt, in der Existenz von

Geteiltem (Werte, Gruppen, Ziele etc.). Andere Autor:innen wie Smith fokussieren

sich eher auf diejenigen Freundschaften, die direkt persönlich zwischen den Men-

schen stattfinden. Insbesondere die reinen Formen der Freundschaft beziehen sich

auf die Achtung oder Tugendhaftigkeit des Anderen – Zentrum oder Beweggrund

für die Freundschaft ist dabei der Andere an sich und nicht etwas Äußeres.

Für den Kontext meiner Arbeit ist relevant, dass es neben privaten, rein zwi-

schenmenschlichen Freundschaften zwischen einander direkt bekannten und ver-

trauten Personen eine weitere Art der Freundschaft gibt, die auch zwischen ein-

ander nicht bekannten, aber dennoch durch etwas Geteiltes miteinander verbun-

denen Personen besteht, wobei das Geteilte ausreicht, um einander grundlegend

wohlwollend gesinnt zu sein.98 Diese zuletzt beschriebene Form der Freundschaft

98 Hartmann 2011, S. 436.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 77

stellt für mich eine Ausprägung der Freundschaft dar, die auch unter dem Begriff

der Solidarität hätte gefasst werden können. Dies sehe ich darin begründet, dass

diese Freundschaft, wie die bisherige Arbeitsdefinition von Solidarität, auf etwas

Gemeinsamem aufbaut und sich die Beteiligten nicht zwangsläufig kennen müs-

sen,aberdocheingemeinsamesZiel erreichenwollen,das sie alleinenicht erreichen

können (die gemeinsameWohlfahrt).

So how does a civic friendship differ from reigning notions of solidarity? I have

been asked this question over and again – particularly in Europe where the notion

of solidarity has gained great currency and is closely tied to the development of

the European Union welfare standards. My answer here must be: when analysed

carefully enough – and once a new normative notion of solidarity is constructed –

perhaps the difference is not that great; the notion of solidarity and that of civic

friendship begin to converge or at least overlap. (Schwarzenbach 2015, S. 13)

Dabei ist hier relevant zu differenzieren, zu welcher Form der Solidarität die politi-

sche Freundschaft eine Verbindung aufweist. Nach Schwarzenbachs Verständnis –

unddiesemmöchte ichmich anschließen– ist es die instrumentelle Solidarität,wie

sie im Wohlfahrtsstaat zur Anwendung kommt. Der Grund dafür liegt darin, dass

diese Form der Solidarität die gemeinsame und geteilte Sicherstellung der grund-

legenden Bedürfnisse in den Mittelpunkt stellt und nicht – wie die politische So-

lidarität – den Kampf gegen Ungerechtigkeit verfolgt oder auf der Grundlage von

negativen Erfahrungen etabliert wird. Für die Differenzierungskriterien ergibt sich

aus diesemUnterkapitel, dass die räumlichenUnterschiede, dieHandlungsmotiva-

toren und die Freiwilligkeit betrachtet werden sollten.

2.5 Vertrauen

Im Folgenden soll anhand von Martin Hartmann und Niklas Luhmann eine Kern-

bedeutung des Begriffs des Vertrauens herausgearbeitet werden,weil dieser Begriff

einen Ausgangspunkt für die zwischenmenschliche Kooperation beschreibt. Auch

der Solidaritätwird ein solcher Effekt zugeschrieben,wenn sich Individuen z.B. zu-

gunsten eines gemeinsamen Ziels zusammenschließen.99 Die Auswahl ist deshalb

auf diese beiden Autoren gefallen, weil sie unterschiedliche Fragestellungen bear-

beiten und den Begriff des Vertrauens aus unterschiedlichen Perspektiven beleuch-

ten: Luhmann argumentiert, dass das Vertrauen ein Mechanismus sei, um soziale

99 Hiermit soll nicht ausgesagt werden, dass entweder Vertrauen oder Solidarität Kooperatio-

nen ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Formen der Solidarität

Komplexität zu reduzieren; Hartmann hingegen befasst sich mit der dem Vertrau-

en selbst innewohnenden Komplexität. Bei Luhmann steht die Frage im Fokus, wie

Vertrauen dazu beiträgt, die den Akteur:innen im alltäglichen Sozialen begegnende

Komplexität zu bewältigen und handlungsfähig zu bleiben, statt einer Überforde-

rung anheimzufallen.100

DiesesCharakteristikumdesVertrauens,denAkteur:innenHandlungsoptionen

durch Komplexitätsreduktion zu ermöglichen, ist ein Aspekt, der auch der Solida-

rität zugesprochen wird: Bei der politischen Solidarität wird dem Individuum mit

der festen Verortung in einer Gruppe ein Kontext geboten, an dem es sich selbst

und seineHandlungenausrichtenkann.Undbei der sozialintegrativenSolidarität–

oder,umdasBeispiel zupräzisieren,bei derorganischenSolidaritätnachDurkheim

– ist das Individuum durch die spezifische Form der Solidarität in einen sozialen

Kontext eingebunden, welcher ihm zugleich eine grundlegende Ausrichtung seines

Handelns ermöglicht (durch die Erwartungshaltung anderer Individuen etc.).

Hartmanns Untersuchung des Vertrauens wurde zur Ergänzung des Vertrau-

ensbegriffs hinzugenommen,umdie demBegriff selbst innewohnendenMechanis-

men betrachten zu können. Hartmann und Luhmann gehen davon aus, dass Ver-

trauen eine Grundlage für den Zusammenhalt von Gesellschaften und für koope-

ratives Handeln ist. Es muss an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass ei-

ne einfache Zusammenführung der beiden Positionen weder angestrebt noch ohne

weiteres möglich ist, da Luhmann vor dem Hintergrund seiner Systemtheorie ar-

gumentiert und sich auf die Funktionen des Vertrauens konzentriert – Hartmann

hingegen strebt an, eine systematischeTheorie des Vertrauens zu erarbeiten.Daher

sollen mit der Bezugnahme auf diese beiden Ausarbeitungen zum Begriff des Ver-

trauensnur zwei FacettendesBegriffs desVertrauensdargestellt und fürdieweitere

Abgrenzung zum Begriff der Solidarität genutzt werden.

Wie bereits erläutert, konzentriert Hartmann sich nicht auf die komplexitäts-

reduzierendeWirkung des Vertrauens, sondern auf die dem Vertrauen selbst inne-

wohnende Komplexität. Dabei geht er davon aus, dass Vertrauen nicht nur in ega-

litären Beziehungen auftritt, sondern auch in asymmetrischenMachtbeziehungen,

und dass sie selbst sogar Macht über andere erzeugen kann. Obwohl Hartmann in

seinem Werk die Gründe für und gegen das Vertrauen alleinstehend analysieren

will, geht er nicht davon aus,dass es reineVertrauensbeziehungen gibt, sondern be-

trachtet Vertrauen als Bestandteil anderer Beziehungsformen wie z.B. der Freund-

schaft.101 In solchen Beziehungen dient Vertrauen dazu, Ziele gemeinsam zu ver-

100 Luhmann 1973, S. 4ff.

101 Hartmann 2011, S. 14. Zum Zusammenhang von Freundschaft und Vertrauen siehe Kapitel

2.4. Da das methodische Vorgehen Hartmanns bereits im methodischen Teil dieser Arbeit

beschrieben wurde, soll dies hier nicht weiter erläutert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 79

wirklichen, die einer der Beteiligten alleine nicht bzw. nur auf anderemWeg errei-

chen könnte. Hartmanns Arbeitsdefinition von Vertrauen ist:

Vertrauen ist eine relationale, praktisch-rationale Einstellung, die uns in koopera-

tiver Orientierung und bei gleichzeitiger Akzeptanz der durch Vertrauen entste-

hendenVerletzbarkeiten davon ausgehen lässt, dass ein für unswichtiges Ereignis

oder eine für unswichtigeHandlung in Übereinstimmungmit unserenWünschen

und Absichten eintritt, ohne dass wir das Eintreten oder Ausführen dieses Ereig-

nisses oder dieser Handlungmit Gewissheit vorhersagen oder intentional herbei-

führen können und auf eine Weise, dass sich das durch Vertrauen ermöglichte

Handeln unter eine Beschreibung bringen lässt, die wesentlich einen Bezug auf

das Vorliegen verschiedener Handlungsoptionen enthält. (Hartmann 2011, S. 56)

Vertrauen versteht Hartmann grundlegend als immer mit einer Praxis verbunden.

Für die Aussprache von Vertrauen gibt es angemessene oder unangemessene Grün-

de, die sich nicht durch reines Beobachten einer Situation erkennen lassen.

In dem Maße, in dem wir Vertrauen als Bestandteil einer Vertrauenspraxis be-

greifen, die immer auch von Selbstverständnissen der daran beteiligten Subjekte

getragen wird, entscheidet sich die Frage der Angemessenheit oder der Unange-

messenheit des Vertrauens daran, ob das Vertrauen den normativen Gehalt die-

ser Selbstverständnisse noch in übereinstimmenderWeise artikuliert. (Hartmann

2011, S. 24)

Ein geteiltes Verständnis der Situation (dies bezeichnet Hartmann als Praxis-

verständnis, das dem Vertrauen vorausgeht) muss jedoch nicht gegeben sein.

Das eigene Verständnis von der Angemessenheit der eigenen Interpretation der

Situation (Selbstverständnis) hat allerdings einen Einfluss auf die eigene Vertrau-

enswürdigkeit bzw. das Selbstverständnis des Vertrauenden und steht in jedemAkt

des Vertrauens auf dem Spiel. Eine unterschiedliche Einschätzung von Kontexten

zwischen Vertrauenden und denjenigen, denen vertraut wird, oder auch gegenüber

Dritten, verringert die Vertrauenswürdigkeit durch die unangemessene Einschät-

zung.102 Unangemessene Einschätzungen können dazu führen, dass Zweifel oder

sogar Misstrauen entstehen. Bei Zweifeln an der Vertrauenswürdigkeit kann un-

ter Bezugnahmen auf Gründe des Vertrauens überprüft werden, ob ein geteiltes

Verständnis (Praxisverständnis) vorliegt.

Diese Verletzbarkeit des Vertrauenden ist für Hartmann und Luhmann ein

Grundcharakteristikum von Vertrauen. Neben dem Risiko, dass das Vertrauen im

Nachhinein nicht bestätigt wird, ist für beide Autoren ein weiteres Grundcharakte-

ristikum, dass die vertrauende Person eine Wahlmöglichkeit für ihr Handeln hat.

102 Hartmann 2011, S. 25f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Formen der Solidarität

Wenn diese beiden Grundvoraussetzungen nicht vorliegen, kann man nach Hart-

mann auch nicht von Vertrauen sprechen.103 Vertrauen ist somit sowohl durch die

Akzeptanz als auch durch die Wahlmöglichkeiten als freiwillig zu kennzeichnen.

Zum Entstehen von Vertrauen gehört – wie auch bei Luhmann gezeigt wird – ein

Prozess des gemeinsamen Aufbaus von vertrauensvollen Beziehungen.

Im Laufe seiner Analyse unterscheidet Hartmann verschiedene Formen des

Vertrauens: praktisches und kommunikatives Vertrauen. Ergänzend differenziert

er zudem Formen des Grundvertrauens: Urvertrauen, primitives Vertrauen und

Weltvertrauen.104 Diese Differenzierungen dienenHartmann unter anderem dazu,

seine Arbeitsdefinition des Grundvertrauens zu prüfen.

Im Anschluss an die theoretische Ausarbeitung des Begriffs105 wendet Hart-

mann sich den Gegenstandsbereichen des Vertrauens zu. Diese betrachtet Hart-

mann anhand von drei Dimensionen näher: Selbstvertrauen oder Vertrauen zu

sich selbst, Vertrauen zu Technik und Institutionen und abschließend Vertrauen

zu Tieren.106 In Bezug auf das Vertrauen in Institutionen differenziert Hartmann

zwischen gesichtslosen und gesichtsabhängigen Institutionen. Interessant ist hier,

wie Vertrauen in gesichtslose Institutionen zu verstehen ist: Die Herausforderung

für das Aussprechen von Vertrauen besteht hier darin, dass zu keiner konkreten

Person als repräsentierende Person der Institution eine Beziehung aufgebaut wer-

den kann und somit die üblichen Kriterien der Vertrauenswürdigkeit nicht zum

Tragen kommen. Ein Vertrauen in solche Institutionen ist nur dannmöglich, wenn

den unbekannten Akteur:innen unterstellt wird, dass sie imRahmen der anerkann-

ten Regeln und Standards zum Wohle der Allgemeinheit handeln. Dies macht das

Handeln der unbekannten Akteur:innen in den Institutionen berechenbar. Eine

Erschütterung dieser Form des Vertrauens ist aufgrund der Gesichtslosigkeit nicht

103 Hartmann 2011, S. 107.

104 Eine kurze Einführung in die generelle Entwicklung des Begriffs des Vertrauens in der sozio-

logischen, philosophischen und politikwissenschaftlichen Tradition findet sich in: Hartmann

2001.

105 Die erste Differenzierung zwischen kommunikativem und praktischem Vertrauen weist auf

zwei Funktionsweisen des Vertrauens hin: Praktisches Vertrauen verwirklicht sich in Hand-

lungen, welche nur durch das Vertrauen verwirklicht werden können. Kommunikatives Ver-

trauen hingegen bezieht sich auf ehrliche und wahrhaftige Darlegung der Meinungen von

anderen, was sich durchaus in praktischen Konsequenzen niederschlagen kann. Hartmann

2011, S. 55f. Die Akteur:innen werden für ihre Behauptungen und ihr Vertrauen selbst ver-

antwortlich gemacht und von anderen dafür auch zur Rechenschaft gezogen. Das Vertrauen

erfolgt somit nichtmechanisch, sondernwird ausgesprochen, weil die Autorität des anderen

anerkannt wird. Vertrauen und Vertrauenswürdigkeit entstehen in einem Prozess und kön-

nen von den Akteur:innen durch Entscheidungen und Handlungen erworben werden. Hart-

mann 2011, S. 133ff.

106 Da es für meine Arbeit nicht vordergründig relevant ist, wie Hartmann die praktischen Aus-

prägungen des Vertrauens einordnet, werde ich nicht im Detail auf diese eingehen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 81

an das einzelne Fehlverhalten von Personen gebunden (außer in schwerwiegenden

Fällen), sondern die Erwartung an die Handlungen der Institutionen wird dann

korrigiert, wenn viele Akteur:innen aus der Institution nicht gemäß den Regeln

handeln.107

In Ergänzung zu Hartmann möchte ich an dieser Stelle einen Aspekt von Offe

zum institutionalisierten Vertrauen einbringen. Offe setzt sich mit der Frage aus-

einander, ob das Vertrauen in Institutionen als Ersatz für das persönliche Vertrauen

gesehenwerden kann.108 Er relativiert dabei die Position, dass Vertrauen in Institu-

tionen »persönliches Vertrauen gleichzeitig unmöglichund überflüssig [macht].Wor-

auf man sich verlassen kann, dem muss man nicht vertrauen« (Offe 2001, S. 275).

Er weist darauf hin, dass Institutionen erschaffene Gebilde und somit umstritten,

fehlerhaft undumgehbar sind.Akteur:innen können versuchen,die institutionellen

Regelungen zu »überlisten« – somit kannman Institutionen nur so weit vertrauen,

wie man den Akteur:innen, die die Institutionen repräsentieren (Kontrolle der Ein-

haltung und korrekte Durchsetzung der Regeln) vertraut. Beim Vertrauen in Insti-

tutionen geht es nachOffe imKern darum,dassmandarin vertraut, dass sie alle Ak-

teur:innen gleichsam zum regelkonformen Handeln, der selbst gemachten Regeln

verpflichten.109 Ein Grund für das Vertrauen in Institutionen kann in deren Straf-

und Sanktionspotenzial bestehen, das sie zur Durchsetzung der Regeln anwenden

können. Dies bedeutet nach Offe aber auch, dass je stärker dieses besteht, desto

weniger wird Vertrauen in Institutionen benötigt, da Erwartungsstabilität besteht.

»Institutionen, die sich als Katalysatoren von generalisiertem […] Vertrauen bewäh-

ren können, sind solche, die nicht irgendwelcheWerte oder Lebensformen normie-

ren, sondern die beiden BezugswerteWahrheit undGerechtigkeit.« (Offe 2001, S. 280)

Der in diesem Zusammenhang fürmeine Arbeit wichtige Aspekt ist, dass Offe auch

die zwischen den Akteur:innen ausgleichende Funktion der Institutionen betrach-

tet, welche er selbst – ohne dies näher auszuführen – als Solidarität bezeichnet.110

Für das gesichtsloseVertrauenwerde ich später argumentieren,dass auchdieses als

Solidarität hätte bezeichnetwerdenkönnen,weil es sich aufdemgemeinsamenVer-

ständnis dieser Institutionen und deren Ausrichtung auf das Gemeinwohl gründet.

Diesen Aspekt werde ich später wieder aufgreifen.

Im zweiten Teil seines Werkes wendet Hartmann sich konkreten Vertrauens-

praktiken zu, die seiner Kerndefinition von Vertrauen entsprechen. Ein Anliegen

dieser Betrachtung der Praktiken ist es, die Kontextualität von Vertrauen zu ver-

deutlichen. Hierbei möchte ich nur zwei Kontexte (Vertrauen zwischen Personen

107 Hartmann 2011, S. 285.

108 Offe 2001.

109 Offe 2001, S. 276f.

110 Offe 2001, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Formen der Solidarität

undVertrauen in Institutionen) hervorheben:Der einewird für die spätere Betrach-

tung der Verwendungsformen der Solidarität relevant und der andere für die Ab-

grenzung von Solidarität, Vertrauen, Freundschaft und Sympathie.

Für das zwischenmenschliche Vertrauen lassen sich Vertrauensbeziehungen

nicht nur zwischen Freund:innen aufzeigen, die ein enges und andauerndes Bezie-

hungsgeflecht haben, sondern auch zwischen Akteur:innen, die durch ein weniger

dichtes Beziehungsgeflecht verbunden sind. ImGegensatz zu Aristoteles’ Beschrei-

bung der vollkommenen Freundschaft als einer Verschmelzung des Freundes und

des Selbst geht Hartmann beim Vertrauen davon aus, dass eine solche Verschmel-

zung nicht mit Vertrauen einhergehen kann, da für ihn zum Vertrauen auch das

Eingehen eines Risikos gehört.111 Freundschaft ist für Hartmann eine Praxis des

Vertrauens neben anderen.112 Im Hinblick auf das Vertrauen in (politische) Insti-

tutionen bezieht sich Hartmann noch einmal auf Aristoteles; insbesondere auf die

Form der politischen Freundschaft. Diese Form setzt keine direkte Kenntnis der

anderen Personen voraus, wie bereits beim gesichtslosen Vertrauen beschrieben

wurde, sondern basiert auf einer Grundannahme zu den Einstellungen und Zielen

aller beteiligten Akteur:innen, nämlich der, sich wohlwollend oder rücksichtsvoll zu

begegnen.

Die Untersuchung des Vertrauens in (gesichtslose) Institutionen stellt einen

Versuch Hartmanns dar, Vertrauen aus der zwischenmenschlichen Dimension

herauszuheben. Dabei unterscheidet sich die Herangehensweise und Zielsetzung

jedoch von derjenigen Luhmanns. Luhmanns Systemvertrauen zielt darauf ab,

eine das persönliche Vertrauen ergänzende Möglichkeit zur Reduktion der so-

zialen Komplexität zu bieten und so die Handlungsfähigkeit der Akteur:innen

sicherzustellen. Hartmanns Anliegen hingegen ist es, Merkmale des Prototyps zu

identifizieren und verschiedene Anwendungsbereiche aufzuzeigen. Da die beiden

Autoren insgesamt unterschiedliche Zielsetzungen verfolgen, soll im Folgenden

auch nicht darauf eingegangen werden, wie und ob die beiden Lesarten zusam-

mengebracht werden können. Aus dem bisher Dargestellten wird ersichtlich, dass

einige Überschneidungen zwischen den Autoren bestehen (wie z.B. das Einge-

hen eines Risikos als Kriterium für Vertrauen), aber auch Unterschiede (wie z.B.

Systemvertrauenmittels Selektionscodes).

Luhmann setzt sich vor allem mit der Fragestellung auseinander, wie Hand-

lungssysteme sich erhalten. Die Komplexität der Welt, d.h. »die Zahl der Möglich-

keiten, die durch Systembildung ermöglichtwerden« (Luhmann 1973, S. 4), kann für

die Systeme zu einer elementaren Verunsicherung führen. Durch unterschiedliche

Zugänge der Menschen zur Welt kann die aus dem eigenen Weltverständnis ent-

standene Identität infrage gestellt werden. Im Vertrauen sieht Luhmann eineMög-

111 Hartmann 2011, S. 432.

112 Hartmann 2011, S. 434.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 83

lichkeit, wie der Komplexität begegnet werden kann. Dabei kommt der zeitlichen

Dimension inBezugzumVertraueneinbesondererStellenwert zu,denn imvertrau-

ensvollenHandelnwird eine bestimmtemögliche Zukunft als sicher angenommen,

weswegen das Vertrauen ausgesprochen wird. Zum Aussprechen von Vertrauen ist

die Vertrautheit der Welt eine Ausgangsbasis. Die Vertrautheit bezieht sich dabei

auf dieVergangenheit, also aufErlebtes,und reduziert in dieserHinsicht dieErwar-

tungen an die Zukunft, auf die sich das Vertrauen beziehen kann. Vertrauen kann

somit nur vor demHintergrund vonErfahrungen entstehen, die die Annahme einer

Möglichkeit als die zukünftige Gegenwart begründen. Jedoch lässt sich das Vertrau-

en nicht direkt aus der Vergangenheit ableiten, denn Vertrauen bezieht sich auf die

Handlungen anderer Menschen, auf die Vertrauenschenkende keinen unmittelba-

ren Einfluss haben, von denen sie aber eine bestimmte Ausformung annehmen (die

zukünftige Gegenwart) und nicht nur auf ein gewünschtes Ergebnis hoffen. Wenn

Vertrauen besteht, kann dies zu kooperativen Handlungen anleiten. Die Funktion

des Vertrauens beschreibt Luhmann wie folgt: »Sie stärkt die Gegenwart in ihrem

Potential, Komplexität zu erfassen und zu reduzieren; sie stärkt die Bestände ge-

genüber den Ereignissen und ermöglicht es daher,mit größerer Komplexität in Be-

zug auf Ereignisse zu leben und zu handeln.« (Luhmann 1973, S. 16) Nach Luhmann

wirdeine immerkomplexerwerdendeSozialordnungalsweniger selbstverständlich

wahrgenommen, weswegen ein größerer Bedarf an Vertrauen benötigt wird, der

aber durch die verringerte Selbstverständlichkeit nicht mehr auf einer allgemeinen

Vertrautheit aufbauen kann. Für Luhmann bietet die Struktur sozialer Systeme ei-

ne alternative Vertrauensgrundlage, die er als Systemvertrauen bezeichnet. Auf das

Systemvertrauen werde ich später zurückkommen. Ein Risiko des Vertrauens be-

steht in dem Vorschuss, das den Akteur:innen, Systemen oder Strukturen gewährt

wird: Vertrauen bewährt sich immer erst im Nachhinein. Ein weiteres Risiko beim

Vertrauenbesteht indenErfahrungenundergänzenden Informationen,die vonden

Akteur:innen herangezogenwerden, umVertrauen auszusprechen.Denn die Infor-

mationen oder die Erfahrungen, die der oder die Vertrauenschenkende für die Ver-

gabe des Vertrauens nutzt, werden auf immer neue oder veränderte Bereiche und

Gegenstände angewandt und somit in einer gewissen Weise generalisiert. Dem-

entsprechendmüssendieEreignisse ausderVergangenheit inderZukunft nicht zu-

treffend sein, auch wenn Kontinuitätserwartungen bei den Akteur:innen ein maß-

geblicher Grund für Vertrauen sind. Hieraus möchte ich ein weiteres Differenzie-

rungskriterium für den Begriff der Solidarität ableiten. Beim Vertrauen sind Hin-

tergrundinformationen für den Vertrauensgebenden notwendig, ob dies auch für

die Solidarität zutrifft, soll mit demDifferenzierungskriterium der bewussten oder

unbewussten Hintergrundinformationen untersucht werden.

Eine sich treu bleibende Selbstdarstellung kann dazu beitragen, dass einer Per-

son eher vertraut wird, weil eine Erwartungsstabilität vorliegt. Die eigene Selbst-

darstellung bindet zugleich die Person und kann als eine Einschränkung der Hand-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Formen der Solidarität

lungsoptionen verstanden werden. Zugleich aber bleibt die Selbstdarstellung in ei-

nem gewissen Maß flexibel, da in vertrauensvollen Beziehungen immer auch auf

den Anderen, dessen Interessen und Erwartungen eingegangen wird und diese in

die eigene Selbstdarstellung mit einbezogen werden können. Im Hinblick auf die

Informationenvonanderen ist zunächst anzufügen,dassVertrauen immerbeinhal-

tet, dass demVertrauenden nicht alle Informationen über den Gegenstand des Ver-

trauens vorliegen,dennwenn alle Informationen zur Beurteilung der Situation vor-

liegenwürden,wäre Vertrauen gar nicht notwendig.EinweiteresMerkmal vonVer-

trauen ist, dass die Gründe für Vertrauen oder für den Entzug von Vertrauen von

den Akteur:innen nicht angegeben werden und die Bereitschaft der Akteur:innen,

VertrauenauszusprechenkanndurchunterschiedlicheBedingungengefördertwer-

den. In diesem Zusammenhang sei auf das Recht als eine in differenzierten Sozial-

systemen auftretende Sanktionsmaßnahme verwiesen.Hardinweist in diesemZu-

sammenhang richtig darauf hin, dass die Vertrauenswürdigkeit eine zentrale Rolle

beimVertrauennachLuhmannspielt–unddiesnichtnur fürdie eigeneVertrauens-

würdigkeit, sondern auch für dieBewertungderVertrauenswürdigkeit von anderen

Personen.113 Im Nachhinein gerechtfertigtes Vertrauen in sich selbst oder in ande-

re wird bei der unbewussten Bewertung, ob einer Person vertraut werden kann,mit

einbezogen–ebensowie die SelbstdarstellungunddieKontinuität derHandlungen

des anderen.

Dieses bisher beschriebene Vertrauen fällt bei Luhmann unter die Bezeichnung

des persönlichen Vertrauens. Ein Hauptcharakteristikum von dieser Form des Ver-

trauens ist, dass jemand, dem vertraut wird, die Möglichkeit hat, das Vertrauen

durch eigenständige Handlungsentscheidungen zu verletzten. Der/die Vertrauen-

de nimmt zwar eine spezifische zukünftige Gegenwart an, diese stellt in Bezug auf

den Vertrauengenießenden aber bloß eine Einladung oder Option zu einer zukünf-

tigenGegenwartdar,welchenicht zwangsläufigdurchHandelnverwirklichtwerden

muss, da der/die Vertrauende selbst auch andere Interessen hat, die für die Erfül-

lungdesVertrauens zurückgestelltwerdenmüssen.Somit stellen das einzugehende

(als bekannt angenommene) Risiko, das gegenseitige Angewiesensein auf die Be-

teiligung anderer bei der Verwirklichung einer zukünftigen Gegenwart und der da-

mit verbundenenLeistung,die beide Parteien erbringenmüssen,Kernelemente des

persönlichen Vertrauens dar.

Luhmann unterscheidet vom persönlichen Vertrauen das Systemvertrauen, das

im Falle von einfacheren Sozialordnungen durch die als allseits bekannt angenom-

meneOrdnung selbst erzeugtwird. IndifferenziertenGesellschaftenhingegenwird

eine Reduktion der sozialen Komplexität nicht schon durch die (dafür zu komplexe)

Ordnung reduziert, sondern es bedarf ergänzender Mechanismen zur Reduktion.

113 Hardin 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 85

Diese bezeichnet Luhmann als »symbolisch generalisierte Selektionscodes«.114 Bei-

spiele für solche Codes sindMacht, Liebe und Geld. Entlang dieser Selektionscodes

können Erwartungshaltungen und Motivationsstrukturen identifiziert und für die

Vergabe vonVertrauen genutzt werden.Das Vertrauen richtet sich dabei immer zu-

gleich und im eigentlichen Sinn primär auf die Selektionscodes an sich und deren

fortwährende Gültigkeit, denn unter Zuhilfenahme dieser wird die soziale Komple-

xität reduziert. Die Reduktion erfolgt dabei aber auf Basis eines Vertrauens in ein

Gesamtsystembzw.Funktionen,deren vollkommeneKenntnis sich demVertrauen-

denentzieht.Eine eigenständigeKontrolle,wie sienochbeimpersönlichenVertrau-

enmöglich war, ist hier nichtmehr gegeben, da immermehr Detailwissen benötigt

wird. »Das Vertrauen in die Funktionsfähigkeit von Systemen schließt Vertrauen

in die Funktionsfähigkeit ihrer immanenten Kontrollen ein.« (Luhmann 1973, S. 65)

Die Handlungsfähigkeit, die beim persönlichen Vertrauen noch auf Basis der nur

gemeinsam zu erreichenden zukünftigen Gegenwart unter Eingehen von Risiken

und der Erbringung von Leistungen/Kosten ermöglicht wurde, bezieht sich beim

Systemvertrauen auf eineHandlungsfähigkeit, welche charakterisiert werden kann

mit der Stabilität der Funktionen und deren Kontrollmechanismen, die eine Art ge-

teilten Horizont vorgeben und durch das Angewiesensein auf z.B. verteiltes Fach-

wissen eine Abhängigkeit erzeugen, die sich auch auf die gesamte Funktionsfähig-

keit des Systems erstreckt. Das Entstehen von persönlichem Vertrauen beruht auf

einem Wechselspiel von Handlungen und Vertrauen mit geringem Risiko bis hin

zuHandlungen und Vertrauenmit großemRisiko.Das persönliche Vertrauenmuss

mit jeder einzelnenPersonneuaufgebaut underlerntwerden.DasSystemvertrauen

hingegen ist einfacherzukonservieren,daesbeiVertrauensverlust (Vertrauensmin-

derung) nicht gänzlich neu erlerntwerdenmuss.Dies hängt damit zusammen,dass

beim persönlichen Vertrauen eine Verletzung des Vertrauens zu einem vollständi-

gen Vertrauensverlust führen kann, sodass das Vertrauen zwischen den Beteiligten

ganz neu wieder aufgebaut und erlernt werden muss, sofern dies überhaupt ange-

strebt wird. Das Systemvertrauen hingegen wird durch einzelne Enttäuschungen

nicht gänzlich erschüttert, da zugleich immer andere die Funktionsfähigkeit des

Systemvertrauens und dessen Kontrollmechanismen durch Vertrauen in diese sta-

bilisieren. Das Vertrauen beruht somit darauf, dass andere dem System vertrauen

und in eben dieses Vertrauen wird das Vertrauen gesetzt. In diesem Wechselspiel

beruht die Stabilität des Systemvertrauens.

Zusammengefasst differenziert Luhmann Vertrauen in persönliches Vertrau-

en und Systemvertrauen, die je nach Komplexität der Sozialstruktur zum Tragen

kommen. Das heißt jedoch nicht, dass es kein persönliches Vertrauen in komple-

xen Ordnungen gibt, sondern nur, dass in diesen Ordnungen die Reduktion der

114 Luhmann 1973, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Formen der Solidarität

Komplexität durch persönliches Vertrauen nicht ausreichend ist und ergänzend an-

dere komplexitätsreduzierende Effekte zumTragen kommen. Beide Ausprägungen

des Vertrauens reduzieren die soziale Komplexität und befördern damit die Hand-

lungsfähigkeit der Akteur:innen. Dabei beschränkt sich das Vertrauen immer auf

Ziele oder Handlungen, die jemand nicht alleine erreichen kann und für deren Er-

reichung nicht alle notwendigenMittel oder Informationen vorliegen.

Um nun auf das eigentliche Anliegen des Kapitels zurückzukommen: Für das

Verhältnis vonVertrauen und Solidarität lassen sich hieraus folgende Aspekte ablei-

ten: Vertrauen und Solidarität verweisen beide auf Handlungsmotivatoren, die ein

Mittel sind, um gemeinsameHandlungsziele zu erreichen; sie werden nicht um ih-

rer selbst willen verfolgt. Vertrauen ist verbundenmit einemEingehen von Risiken.

Das gewünschte Handlungsziel wird nicht von beiden Interaktionsteilnehmenden

geteilt, sondern das Verhältnis basiert darauf, dass jemand, dem vertraut wird, die

eigenen Interessen zugunsten der/des Vertrauengebenden zurückstellt. Solidarität

hingegen bezieht sich (außer in einigen Fällen der politischen Solidarität) darauf,

dass die Gruppe, die solidarisch zueinander ist, ein gemeinsames Ziel verfolgt. Ob

ein Mitglied der Solidargruppe die eigenen Interessen hinter die Gruppenziele zu-

rückstellt, muss bei der näheren Analyse des Begriffs in seinen Verwendungsfor-

mennochgenauer betrachtetwerden,dochkannzunächst davon ausgegangenwer-

den, dass es seine Interessen nicht gänzlich zurückstellen muss, wenn es sich mit

der Gruppe solidarisiert, da deren Ziele auch die eigenen sind. Bei dem Entschluss,

sichmit einer Gruppe zu solidarisieren, kann es hingegen zu intrapersonellen Kon-

flikten zwischenmöglichen Zielen kommen,welche eine Abwägung notwendigma-

chen. Hieran wird allerdings auch eine Gemeinsamkeit von Vertrauen und Solida-

rität deutlich: Beide beinhalten die Freiwilligkeit der handelnden Akteur:innen, die

einen geteilten Bezug zur und ein zum Teil geteiltes Verständnis von der Welt ha-

ben.115

Beiden Begriffen ist ferner gemein, dass sie sich auf Handlungsziele beziehen,

die eine Person nicht alleine erreichen kann bzw. die ohne die Freiwilligkeit von

anderen Akteur:innen nicht mit dem jeweiligen Begriff belegt werden. Die Bedeu-

tung dessen unterscheidet sich aber bei den beiden Begriffen: Bei der politischen

Solidarität in Gruppen sind Bekundungen und Bekräftigungen der Teilnehmenden

zum eigentlichen Ziel der Gruppe gegeben. Ein Eintreten in Form von Handlungen

muss allerdingsnicht erfolgen–ebensowenigwie die Solidaritätsbekundungender

anderen dem handelnden Akteur/der handelnden Akteurin bekannt sein müssen.

BeimVertrauen stellt sich dies anders dar:WennVertrauenschenkende einen ande-

renWeg zur Erreichung des Ziels wählen sollten oder die Person, der vertraut wird,

115 Im Falle der Solidarität muss darauf hingewiesen werden, dass in der noch ausstehenden

Analyse auf die besondere Frage eingegangen wird, ob eine Solidarität, die auf Zwang ba-

siert, rechtfertigbar ist.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 87

gar keine andere Wahl hat als die Handlung zu vollbringen, dann kann – sowohl

nachHartmann als auch nach Luhmann –nicht von Vertrauen gesprochenwerden.

Vertrauen ist somit immer an die Erbringung der Handlung gebunden und bestä-

tigt sich erst im Nachgang, wohingegen Solidarität nicht an die Erreichung des ge-

wünschten Ziels, den Vollzug einer spezifischen Handlung oder die Risikobereit-

schaft der vertrauensschenkenden Personen gebunden ist.

Sowohl Luhmann als auch Hartmann gehen davon aus, dass Sympathie als

Grundlage für Kooperationen und für den Zusammenhalt von Gemeinschaften

und Gesellschaften dient. Oftmals ist Vertrauen dabei zu verstehen als ein fester

Bestandteil der sozialen Interaktion mit Akteur:innen, Institutionen, gesellschaft-

lichen Grundwerten etc., der nicht explizit gemacht und daher den Akteur:innen

auch nicht vollkommen bewusst ist. Hieraus möchte ich ein weiteres Differenzie-

rungskriteriumfürdenBegriff derSolidarität ableiten,nämlich,obdieHandlungen

aktiv und bewusst erfolgen oder nicht. Eine komplexitätsreduzierende Wirkung

wird (zumindest vonmanchen Autor:innen) auch der Solidarität zugesprochen,wie

Durkheim an der organischen und dermechanischen Solidarität zeigt:116 In vormo-

dernen Gemeinschaften ist die Eingliederung in das Kollektiv noch mechanischer

Natur. Den Akteur:innen sind durch das wirkende starke Kollektivbewusstsein

immer ihre Rolle und auch die Erwartungen an sie selbst nahezu eindeutig vor-

gegeben. Aber auch in differenzierten Gesellschaften unterstützt die organische

Solidarität bei der Reduzierung der sozialen Komplexität, denn durch die Arbeits-

teilung erhalten die einzelnen Akteur:innen (im Idealfall) ihren Platz sowie ihre

Aufgaben und Pflichten in der Gesellschaft. In der von Durkheim beschriebenen

Solidaritätsform (Solidarität als sozialintegratives Moment) ist die Solidarität, wie

mancheMomente des Vertrauens, den Akteur:innen nicht vollumfänglich bewusst.

Allerdings gibt es, wie beim Vertrauen, auch bei der Solidarität Momente, in denen

den Akteur:innen das Vertrauen oder die solidarische Verhältnis zu einer Gruppe

bewusst ist und rein willentlich erfolgt. Beiden Phänomenen ist es somit eigen,

als eine zweite Natur aufzutreten, aber auch bewusst und willentlich eingegangen

zu werden. Dabei ist anzumerken, dass für die Solidarität zunächst davon ausge-

gangen werden soll, dass sie den Akteur:innen trotz ihrer mechanischen Variante

bewusst werden kann.

Ein Unterschied zwischen den beiden Begriffen liegt darin, dass Vertrauen im-

mer erst im Nachgang der Handlung als verdient oder gerechtfertigt beurteilt wer-

den kann.Ausgesprochene Solidarität hingegen kann nicht in gleicherWeise als ge-

rechtfertigt oder berechtigt beurteilt werden, da sie nicht wie das Vertrauen von der

Handlung einer anderen Person oder Institution anhängig ist. Solidarität bezieht

sich (insbesondere im Fall der politischen Solidarität) auf konkrete, abstrakte, ma-

terielle oder ideelle Ziele, die nicht zwingend von der spezifischen Handlung einer

116 Durkheim 1992, S. 112–180.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Formen der Solidarität

anderen Person abhängen müssen, oder sie bezieht sich auf das Selbstverständnis

(Werte, Ansichten etc.) einer Gruppe. Die Realisierung der gemeinsamen Ziele ist

dem Selbstverständnis der Gruppe untergeordnet.Wie bereits beschrieben wurde,

entstehen und festigen sich Vertrauensbeziehungen (für Vertrauen in Institutio-

nen gilt dies nur bedingt) durch einen wechselseitigen Prozess des Eingehens von

Risiken und der Nicht-Enttäuschung bezüglich der Risiken. Auch wenn zwischen

den Begriffen der Solidarität und des Vertrauens einige Gemeinsamkeiten gefun-

denwerden können (Reduktion sozialerKomplexität,AufrechterhaltungderGesell-

schaft, Bezug sowohl auf den zwischenmenschlichen Bereich als auch auf soziale

Gefüge etc.) besteht ein Unterschied darin, dass Vertrauen immer auf Erreichung

eines Ziels ausgerichtet und daher erst im Nachhinein evaluierbar ist. Solidarität

hingegen ist eine Beziehungsform,bei der nicht das Ergebnis der Beziehung an ers-

ter Stelle steht, sondern das Verhältnis der Akteur:innen zueinander.

Bei den bisher vorgestellten Teilsynonymen konnte deutlicher aufgezeigt wer-

den, für welche Ausprägung des jeweiligen Begriffs auch der Begriff der Solidarität

hätte verwendet werden können. Ein Grund kann darin gesehen werden, dass das

Vertrauen in Personen auch eine Grundlage für das Eingehen von solidarischen Be-

ziehungen ist. Vertrauensvolle zwischenmenschliche Beziehungen der Solidarität

sindgekennzeichnet durch eineVerbundenheit.AuchdasVertrauenkanndieseVer-

bundenheit, zumindest für den zwischenmenschlichen Bereich, durch die Praxis

des gegenseitigen Vertrauens aufbauen. Daher bietet sich für die lediglich graduel-

le Differenzierung der Begriffe die Erklärung an, dass sie in vielen Aspekten ähnlich

sind und in einigen gemeinsam eine positiveWirkung entfalten können.

Es lässt sich aber auch eine spezifische Form des Vertrauens finden, die einer

Form der Solidarität ähnelt: Das Vertrauen, das Individuen in Institutionen haben

(das gesichtslose Vertrauen bei Hartmann und das Systemvertrauen bei Luhmann)

gründet sich auf dem gemeinsamen Verständnis dieser Institutionen und deren

Ausrichtung auf das Gemeinwohl. Dieses Vertrauen ist, wenn keine Störungen

vorliegen, meist unbewusst; es stellt die Akzeptanz gegenüber den Institutio-

nen sicher und sichert somit auch den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhalt.

Hier ist ein enger Zusammenhang zur sozialintegrativen Solidarität zu sehen,

welche die gesellschaftliche Einheit unter anderem durch eine wechselseitige Ab-

hängigkeit sowohl der Individuen voneinander als auch der Gesellschaft und der

Individuen sicherstellt. Die wechselseitige Abhängigkeit von Individuen und Staat

beruht auf der Annahme, dass jedes Teil die ihm spezifische Funktion erfüllt. Eben

hierauf bezieht sich auch das gesichtslose Vertrauen Hartmanns. Diese Formen

des Vertrauens und der Solidarität bauen beide darauf auf, dass die Integration

der Individuen in das soziale Gefüge auf der Grundlage eines unhinterfragten

Hintergrundkonsens beruht und erst dann, wenn die Integrationsleistung nicht

problemlos erfolgt, infrage gestellt wird. Es kann somit angenommenwerden, dass

diese besonderen Formen des Vertrauens und der Solidarität annähernd identisch

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 89

sind. Problematisch an dieser Zusammenführung ist jedoch, dass beide Begriffe

gleichermaßen für die Beschreibung des Phänomens geeignet erscheinen. Hier

lohnt es sich, die AussagenOffes noch einmal zu berücksichtigen: Offe weist darauf

hin, dass beimZusammenhang von Vertrauen und Institutionen betrachtet werden

muss, ob tatsächlich Vertrauen zu den Institutionen besteht, oder nicht vielmehr

eine gesicherte Erwartungshaltung, welche ein Vertrauen überflüssig macht. Dies

ist ein wichtiger Aspekt für die Abgrenzung von Vertrauen und Solidarität, denn

wenn für Vertrauende kein Risiko mehr besteht, muss nicht mehr zwingend von

Vertrauen gesprochen werden. Selbstverständlich könnte argumentiert werden,

dass Institutionen, da sie soziale Konstrukte sind, immer der Möglichkeit der

Veränderung unterliegen und für die Akteur:innen somit jederzeit ein Risiko beim

Vertrauen in Institutionen besteht. Dennoch ist das Risiko durch das Rechtssys-

tem stark minimiert. Ob dies ausreichend ist, um den Begriff des Vertrauens für

diese spezielle Ausprägung nicht mehr anzuwenden, muss nicht in dieser Arbeit

geklärt werden; es reicht aus, dass es plausibel ist, hier auch einen anderen Begriff

verwenden zu können – und als diesen schlägt Offe denjenigen der Solidarität

vor.117

AmBeispiel der Sympathie konnte gezeigt werden, dass ein Grundmerkmal der

Sympathie im politischen Kontext nicht mehr zum Tragen kommt.Dies scheint für

den Fall des Vertrauens nicht zuzutreffen, weil die Grundmerkmale des Vertrauens

sich auch auf das Vertrauen in Institutionen übertragen lassen. Institutionen, de-

nen Vertrauen geschenkt wird, können dieses enttäuschen, und für den Vertrauen-

schenkendenbesteht somit einRisikobeimEingehendieserBeziehung.DieFreiwil-

ligkeit des Vertrauensempfängers ist allerdings differenziert zu betrachten: Wenn

sich die Freiwilligkeit auf die Erbringung der Handlung bezieht, dann kann auch

hier von Freiwilligkeit gesprochen werden – bezieht sie sich jedoch auf das Einge-

hen der vertrauensvollen Beziehung, dann kann bei Institutionen, die den sozia-

len Rahmen darstellen, nicht von einer Freiwilligkeit gesprochen werden. Ein an-

derer Aspekt, der die Vertrauensbeziehung kennzeichnet, ist die Rücksichtnahme

auf die Interessen der Vertrauenschenkenden. Im Falle von Institutionen stellt sich

dieser Aspekt schwierig dar, weil Institutionen auf das Gemeinwohl ihrer gesam-

ten Mitglieder ausgerichtet sind und nicht auf die Interessen einer Einzelperson.

Eine Rücksichtnahme der Institutionen auf die Interessen von Individuen ist in-

sofern nicht notwendig als sie der ihnen inhärenten Logik der Gemeinwohlmaxi-

mierung folgen. Da sich Freiwilligkeit und Rücksichtnahme somit nicht unmittel-

bar auf dasVertrauen in Institutionenübertragen lassen,gehe ichdavonaus,dass in

diesemZusammenhang auch der Solidaritätsbegriff verwendetwerden könnte. Für

117 Im weiteren Verlauf der Arbeit wird herausgearbeitet werden, dass diese materiell ausglei-

chende Funktion der Solidarität in der instrumentellen Solidarität angesiedelt werden kann.

Siehe Kapitel 3.3.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Formen der Solidarität

eine abschließende Bewertung muss jedoch im dritten Kapitel die sozialintegrati-

ve Solidarität näher betrachtet werden. In Hinblick auf die Ableitung von Differen-

zierungskriterien wurden in diesemUnterkapitel die bewussten oder unbewussten

Hintergrundinformationen und ob die Handlungen bewusst oder unbewusst erfol-

gen, identifiziert.

2.6 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde der erste Teil des Versuches dargelegt, den Begriff der So-

lidarität anhand vonGemeinsamkeiten und in Abgrenzung zu anderenBegriffen zu

fassen.Ein Prototyp vonSolidarität kann beim jetzigenArbeitsstandnochnicht for-

muliert werden, da die Betrachtung der Verwendungsformen erst im nächsten Ka-

pitel erfolgt. In diese Schlussbetrachtung soll allerdings die Frage mit einbezogen

werden, ob und inwiefern anstelle der betrachteten Begriffe jeweils der Begriff der

Solidarität hätte verwendet werden können. Ziel dabei ist es, Eigentümlichkeiten

des Solidaritätsbegriffs abzuleiten, die den Begriff der Solidarität anfänglich skiz-

zieren helfen und Aufschluss darüber geben, welche Situationen durch den Begriff

der Solidarität beschrieben werden können. Wie am Anfang des Kapitels erläutert

wurde, könnten noch weitere Teilsynonyme für den Begriff der Solidarität betrach-

tetwerden.Einer davon ist die Loyalität und eine anderer die Brüderlichkeit, auf die

ich im Folgenden nun zumindest kurz noch eingehenmöchte.

Im Hinblick auf den Begriff der Brüderlichkeit wurden Aspekte bereits bei

der Einführung in die europäische Begriffsgeschichte dargestellt. Dabei bezog

sich die Brüderlichkeit, im blutsverwandtschaftlichen Verhältnis, in vormodernen

Zeiten auf die eigene Sippe, die elementar für das Überleben war und bei der die

Gemeinschaft über dem Individuum stand. Die Relevanz der Sippe oder des Clans

wurde über die Zeit abgeschwächt und diejenigen Gemeinschaften und Gruppen,

die nicht mehr auf einer direkten Verwandtschaft basieren, haben zugenommen.

Die Brüderlichkeit blieb dennoch als Idee erhalten, was sich z.B. in der Franzö-

sischen Revolution gezeigt hat. Allerdings veränderte sich damit auch das Wesen

der Brüderlichkeit. Die für die Solidarität wichtige Abgrenzung der Gruppenzu-

gehörigkeit – und somit der Solidaritätsgebenden-Solidaritätsempfangenden-

Beziehung – war bei der ursprünglichen Brüderlichkeit denkbar einfach: Wer Ver-

wandt war, gehörte erst einmal dazu.Mit der Brüderlichkeit im Geiste ist die Frage

nach der Zugehörigkeit nicht mehr so einfach zu beantworten. Bei den christlichen

Gemeinschaften sind der Glaube und ein daran ausgerichtetes Leben die zentrale

Gemeinsamkeit und das Identifikationsmerkmal der Gläubigen. Die Aufnahme in

eine Klostergemeinschaft ist mit gewissen Anforderungen verbunden, die von den

Gläubigen zu erbringen und einzuhalten sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 91

Bei anderen Gruppen ist die Zugehörigkeit noch schwieriger zu beantworten

– hierfür bietet es sich an, einmal auf den Begriff der Loyalität zu schauen. Loya-

lität tritt wie der Begriff der Solidarität ebenfalls in unterschiedlichen Kontexten

(in Familienbeziehungen, gewählten Beziehungen etc.) auf.DieMotivation und der

Grund für die Beziehung geben Auskunft darüber, worauf sich die Loyalität prak-

tisch beziehen kann; diese ist dementsprechend divers. »Loyal ist eine Person A ge-

genüber B […], wenn sie auch in schwierigen Situationen ›treu‹ zu B steht« (Gose-

path, Hinsch und Rössler 2008).Wie die Solidarität kann sich Loyalität auf eine in-

nere Einstellung oder praktische Handlungen beziehen. Loyalität ist dabei immer

an eine spezifische Beziehung gebunden; sie ist daher partikular undmit einer For-

derung nach Unparteilichkeit oder Verallgemeinerungsfähigkeit nicht zu vereinba-

ren.DavidMillerweist darauf hin,dass alle nationalen Identitätenmit Loyalität ver-

bunden sind,dahierdie Interessender eigenenGruppeüberdenender anderen ste-

hen. Nach seinem Verständnis ist Loyalität immer partikular und exklusiv.118 Eine

trennscharfeAbgrenzungzwischenLoyalität undSolidarität ist ohne einedetaillier-

te Untersuchung nichtmöglich. EinUnterschied zwischen Solidarität und Loyalität

besteht darin, dass einige der vonmir aufgezeigten Formen der Solidarität passive,

unbewusste oder universale Formen sind,wohingegen Loyalität stets eine bewusste

innere Einstellung verlangt und nicht auf die gesamteMenschheit ausgedehnt wer-

den kann. »Loyalität bedeutet, sich pflichtgemäß in den Dienst einer fremden Sa-

che zu stellen und dabei im Einzelfall auch eigene Bedenken und Vorstellungen zu-

rückzustellen.« (Piazolo 2004, S. 57) Loyalität ist imVergleich zur Solidarität hierar-

chisch imVerhältnis von A zu B.Die bewussten und aktiven Formen der Solidarität,

wie die politische Solidarität, können mit Loyalität gegenüber der eigenen Gruppe

einhergehen.Diesmuss aber,wieMiller es darstellt, nicht zwingendmit einemVor-

zug der eigenen Gruppe gegenüber allen anderen einhergehen.

Im Folgenden werden nun die Zusammenhänge zwischen Solidarität und den

Teilsynonymen zusammengefasst:

ImHinblick auf die Sympathiewurde ein Aspekt identifiziert, der von Smith und

Richter als eine auf den politisch-öffentlichen Raum bezogene Sympathie ausge-

drückt wurde, welche nachmeiner Interpretation auchmit Solidarität hätte ausge-

drückt werden können. Bei Richter bezieht sich dies auf die Veränderung im po-

litischen Denken der Polis. Das abwägende Mitleid, welches eine notwendige Be-

ziehung der Bürger:innen zueinander mit einer Ausrichtung auf das Gemeinwohl

beschreibt, kann als Solidarität verstanden werden. Ausschlaggebend ist die ratio-

nale Einsicht in die Vorteile des gemeinsamen, auf ein Ziel hin ausgerichtetenHan-

delns. Bei Smith bietet sich eine Differenzierung zwischen Solidarität und Sympa-

thie entlang des Bezugs auf die zwischenmenschliche und die gesellschaftliche Di-

mension. Sympathie würde sich demnach auf die Interaktion zwischen Individuen

118 Miller 1992, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 Formen der Solidarität

beziehen. Die von Smith und Richter beschriebene Sympathie, die von Individuen

ausgehend sich auf eine Institution, Nation oder Gesellschaft richtet, könnte nach

meiner Interpretation auch als civic solidarity bzw. sozialintegrative Solidarität ge-

fasst werden, weil die Individuen sich hier zu der Institution, Nation oder Gesell-

schaft solidarisch bzw. sympathisierend verhalten.DasHauptcharakteristikumder

Sympathie, welches sich nicht bei der Solidarität wiederfindet – und nach meiner

Interpretation auch nicht bei der von den Autoren beschriebenen Sympathie zuNa-

tionen, Gesellschaften etc. – besteht in der Bewegung des Sich-Hineinversetzens.

DasSich-Hineinversetzen in andere ist das zentraleMerkmal der zwischenmensch-

lichen Sympathie und dient der Vergewisserung über Angemessenheit oder Unan-

gemessenheit von sozialen Handlungen. Solidarität bezieht sich hingegen auf Ge-

meinsames oder Geteiltes zur Erreichung von gemeinsamen Zielen oder auch zum

Erhalt von gemeinsamen Überzeugungen. Weiterhin wird die Sympathie dadurch

ausgezeichnet,dass sie vomIndividuumgerichtet ausgeht,wohingegendasErbrin-

genvonSolidarität auchGruppenzugeordnetwird.BeidenBegriffenderSolidarität

und der Sympathie können auch Merkmale identifiziert werden, die den Begriffen

gemeinsam sind. Dies sind die Freiwilligkeit und die Annahme, dass sich das ver-

bundene Individuum in der gleichen Situation identisch verhalten würde.

Für den Begriff der Nächstenliebe wurde angenommen, dass er sich in seiner

praktisch orientierten Verwendungsweise auch als eine Solidarität im Sinne einer

allgemeinenGeschwisterlichkeit interpretieren lässt. Zentrales Kriteriumwar hier-

für der innerweltliche Bezug im Gegensatz zur Nächstenliebe, welche sich durch

die enge Verzahnung zur Gottesliebe rein auf dasMetaphysische richtet. Die Frage,

ob eine Differenzierung zwischen der praktisch orientierten Nächstenliebe und

einer Solidarität im Sinne allgemeiner Geschwisterlichkeit im Hinblick auf den

Aspekt der Selbstlosigkeit und der Motivation, d.h. in der Frage, ob sie um ihrer

selbst willen erfolgt oder nicht, vorgenommenwerdenmuss,wird an späterer Stelle

wieder aufgegriffen.Gemeinsam ist diesen beidenBegriffen, dass sie sich aufwohl-

wollende Taten für den Nächsten beziehen und auch hier die Annahme besteht,

andere würden in derselben Situation identisch handeln. Eine bisher aufzeigbare

Differenzierung der Solidarität von der Nächstenliebe zeigt sich darin, dass die

Nächstenliebe letztlich auf die Gottesliebe gerichtet ist. Zentrale Merkmale der

Solidarität wie ein Gefühl der Zugehörigkeit, eine gemeinsame Identifikation oder

das gemeinsame Miteinander sind bei der Nächstenliebe durch die Ausrichtung

auf die außerweltliche Gottesliebe nicht in erster Linie bedeutsam.

Bei der Ausarbeitung zur Freundschaft wurde auf verschiedene Formen der

Freundschaft verwiesen: Die reine Freundschaft nach Aristoteles ist eine freiwillige

Beziehung zwischen freien Bürger:innen, die die Individuen wegen dem anderen

eingehen. Davon zu differenzieren sind Freundschaften, die eingegangen werden,

weil sie einen Nutzen oder Lust bringen. Eine besondere Form auf einen Nutzen

ausgerichteter Freundschaft ist die Polis-Freundschaft bei Aristoteles oder die

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 93

»civic friendship« bei Schwarzenbach. Diese Freundschaft unterscheidet sich von

den anderen Formen der Freundschaft, weil sie sich nicht zwischen zwei odermehr

sich direkt bekannten und vertrauten Personen ereignen muss: Diese politische

Freundschaft kann auf Basis von Geteiltem zur Erreichung einer gemeinsamen

Wohlfahrt auch zwischen Unbekannten eingegangen werden. Dabei sollen nach

Schwarzenbach die Einzelpersonen aber ein Interesse, Kenntnisse oder die Be-

reitschaft, sich zu informieren und ein auf die anderen gerichtetes Wohlwollen

mitbringen. Den Rahmen für diese Freundschaft bilden die politischen Organi-

sationen der Gesellschaft. Hierin sehe ich eine Überschneidung zum Verständnis

einer instrumentellen Solidarität, wie sie in der Ausprägung desWohlfahrtsstaates

gefunden werden kann.

In demUnterkapitel zum Vertrauenwurden unterschiedliche Ausprägungen des

Vertrauens vorgestellt, und beim Vertrauen von Individuen in Institutionen wurde

eine Ähnlichkeit zur sozialintegrativen Solidarität gefunden. Dabei wurde darauf

verwiesen,dass in beiden Fällen die Integration der Akteur:innen in dieGesellschaft

gewährleistet wird. Beide beziehen sich auf einen geteilten Hintergrundkonsens

bezüglich der sozialen Welt und sind den Akteur:innen im Regelfall nicht bewusst.

Ein Grund dafür, dass anstelle des Vertrauensbegriffs auch der Begriff der Solidari-

tät hätte verwendet werden können, wurde in der fehlenden Freiwilligkeit und der

Rücksichtnahme der Institutionen gesehen. Gemeinsam ist beiden Phänomenen,

dass sie Handlungsmotivatoren zur Erreichung gemeinsamer Ziele sind, nicht um

ihrer selbst willen verfolgt werden, auf Freiwilligkeit beruhen und ein Verständnis

der sozialen Welt voraussetzen. In diesem Sinne wird auch die komplexitätsredu-

zierende Wirkung der beiden Begriffe aufgefasst. Dabei wurde gezeigt, dass beide

Phänomene unter gewissen Voraussetzungen als eine zweite Natur auftreten, d.h.

nicht vordergründig bewusst werden, es aber in Fällen von Störungen oder Brüchen

auch werden können. Ein Unterschied besteht darin, dass im Akt des Vertrauens

immer ein Risiko für die Vertrauenschenkenden besteht,weil jemand, demvertraut

wird,demangestrebtenZiel auch zuwiderhandeln könnenmuss.Bei der Solidarität

von Gruppen können sich einzelne Individuen auch nichtsolidarisch verhalten und

sich dennoch sich über die gemeinsame Zieldefinition Solidaritätsgruppen heraus-

bilden. Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass Vertrauen sich immer erst im

Nachhinein rechtfertigt, was bei der Solidarität nichtzutreffend ist, da hier das ge-

meinsame Ziel oder die gemeinsame Handlung im Vordergrund steht.

Allen bisher betrachteten Begriffen ist gemein, dass sie eine spezifische Qua-

lität von zwischenmenschlichen Beziehungen beschreiben. Die Beziehungen,

die durch Freundschaft, Vertrauen oder Sympathie geprägt sind, beziehen sich

auf den direkten und andauernden Kontakt zwischen Individuen. Dabei muss

hervorgehoben werden, dass in den zwischenmenschlichen Fällen meist von der

Beziehung zwischen Individuen ausgegangen wird. Solidarität besteht zwar eben-

falls zwischen Individuen, aber eines ihrer Merkmale ist, dass sich solidarische

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Formen der Solidarität

Beziehungen hauptsächlich auf die Ausbildung von Gruppen beziehen. Bei einigen

Formen der Solidarität ist besonders die Abgrenzung zu anderen Gruppen ein

spezifisches Merkmal, welches sich so nicht bei den Teilsynonymen finden lässt.

Selbst wenn die Sympathie betrachtet wird, stellt sich heraus, dass bei ihr nicht

die Abgrenzung zu anderen ein spezifisches Merkmal ist, sondern die Bewertung

der sozialen Interaktion des Anderen. Der Solidarität kommt es somit eher auf ein

Miteinander an als auf ein Zueinander. Der Begriff der Nächstenliebe schließlich

eröffnet mit seinem Bezug zum Metaphysischen eine weitere Dimension, die den

anderen Teilsynonymen nicht innewohnt.

Weitergehend kann einUnterschied zwischen der Solidarität und ihren Teilsyn-

onymen darin gefunden werden, dass Freundschaft, Vertrauen, Nächstenliebe und

Sympathie bewusste Gefühle sind, aus denen Handlungen resultieren können. Die

Freundschaft ist dabei im Idealfall vondenAkteur:innenaktiv geteilt undbeidenzu-

gleich bewusst; Vertrauen,Nächstenliebe und Sympathie gehen imUnterschied da-

zu von einemAkteur/einer Akteurin aus, und ob Empfangende sich dessen bewusst

werden, ist nicht entscheidend für die jeweiligen Begriffe. Im Falle der Sympathie

kann sogar der Fall eintreten, dass Sympathie gegenüber Akteur:innen empfunden

wird, die ein:e Sympathisierende:r kaumkennt.DerUnterschied zur Solidarität be-

steht darin, dass diese auf der einen Seite unbewusst für alle beteiligten Akteur:in-

nen sein kann, und dennoch auf der anderen Seite die Akteur:innen zugleich eine

Gemeinsamkeit teilen bzw. aufbauen.

Die soziale Handlungskoordination ist ein weiterer Aspekt, den die Begriffe ge-

meinsam haben. Das Spezifische der Solidarität ist hierbei, dass sie immer auf et-

was anderes gerichtet ist und nicht um ihrer selbst willen angestrebt wird. Ein ge-

meinsames Verständnis von Zielen,Werten und Zwecken etc. ist dabei eine Voraus-

setzung: Die Individuen müssen etwas Gemeinsames haben, ummiteinander soli-

darisch sein zu können. Ein gemeinsamer Hintergrundkonsensmuss auch bei Ver-

trauen, Sympathie und Freundschaft angenommen werden, doch kommt diesem

eine unterschiedliche Qualität zu. Bei der Freundschaft ist damit die Gleichheit des

Gemütszustandes gemeint. Bei der Sympathie wird ein Hintergrundkonsens zwar

angenommen, aber die Bewertung der Angemessenheit einer Situation erfolgt als

Interpretation durch das Individuum und ist abhängig von seinem Kenntnisstand

zur Situation. Beim Vertrauen schließlich muss, wie bei der Solidarität, etwas Ge-

teiltes zwischen den Individuen angenommen werden, auf dessen Basis sie einan-

der Vertrauen schenken.

Im Hinblick auf die Freiwilligkeit besteht zwischen den Begriffen ein Unter-

schied: Beim Geben von Freundschaft, Sympathie und Vertrauen ist Freiwilligkeit

anzunehmen,die christlicheNächstenliebehingegenhat einenGebotscharakter. Im

Hinblick auf die Solidarität in ihren unterschiedlichenVerwendungsformen ist,wie

später noch gezeigt werden wird, nur die Ausprägung der instrumentellen Solida-

ritätmit einem rechtlichen Zwang versehen,wobei die anderen Ausprägungen frei-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 95

willig unter Einbeziehung eines sozialen Zwangs sind. Die Annahme von Freund-

schaft und Vertrauen erfolgt ebenso freiwillig, wie sie gegeben werden, die Gründe

für die Annahme unterscheiden sich aber bei den beiden Begriffen. Bei Sympathie,

NächstenliebeundSolidarität scheint hingegen statt derAnnahmedurchdie andere

Person imVordergrund zu stehen, dass sie überhaupt erst einmal erbracht werden.

Im Falle der Sympathie kann sogar kaum wirklich von einer Annahme gesprochen

werden,sondernnurvoneinerDankbarkeit,wasaber eineGegenseitigkeit derSym-

pathie nicht ausschließt.Bei derNächstenliebe, die auf dieGottesliebe gerichtet ist,

braucht nicht von einer Annahme gesprochenwerden, da sich die Gottesliebe durch

die Tat auf das Individuum erstreckt.

Damit ist die Frage nach der Eigentümlichkeit der Solidarität im Unterschied

zu den Teilsynonymen für den Zweck der vorliegenden Arbeit hinreichend beant-

wortet. Somit bleibt noch die Frage nach den Eigenschaften zu stellen, die dem Be-

griff der Solidarität gemein sind und für die folgende Systematisierung verwendet

werden können. Diese kann an dieser Stelle noch nicht inhaltlich beantwortet wer-

den, aber es können sechs Kriterien benannt werden, die der Systematisierung ihre

Struktur geben: Das Kriterium des Akteurs: Es bezieht sich auf die Frage nach den

möglichen unterschiedlichen Subjekten der Solidarität, wie sie auch bei dem Teil-

synonym der Sympathie auftritt. Das Kriterium der Handlungsmotivatoren: Dies

umfasst die Frage nach den unterschiedlichen Gründen oder Motiven für solidari-

scheHandlungen,wie auch bei der Sympathie und der Freundschaft unterschiedli-

che Gründe identifiziert werden konnten.Das Kriterium derHintergrundinforma-

tionen: Dies umfasst die Frage, ob dem Subjekt der Solidarität Hintergrundinfor-

mationen über andere Subjekte der Solidarität oder dieHintergründe,Ziele etc. der

Solidarität bekannt seinmüssenodernicht.DasKriteriumwurdedurchdasTeilsyn-

onym des Vertrauens aufgeworfen. Das Kriterium des Zwangs bzw. der Freiwillig-

keit: Es bezieht sich auf die Frage, durch welche eventuell bestehenden Zwänge die

Subjekte solidarisch handeln. Diese Frage hat sich aus den Teilsynonymen Sympa-

thie,Nächstenliebe und Freundschaft ergeben.Das Kriteriumder aktiven oder pas-

siven Solidarität: Es beinhaltet, ob die Handlungen aktiv und bewusst oder als zweite

Natur (unbewusst) erfolgen.Die Frage hat sich aus der Auseinandersetzungmit dem

Vertrauen ergeben. Das Kriterium der räumlichen Dimension: Das Kriterium be-

inhaltet die Frage nach der räumlichen Ausdehnung der Solidarität, wie sie auch

bei der Nächstenliebe und dem Vertrauen auftritt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität

In diesemKapitel werde ich die unterschiedlichen Verwendungsformen der Solida-

rität im Anschluss an die Arbeiten Kurt Bayertz’1 und Sally Scholz’2 vertiefend vor-

stellen, um eine hinreichende Grundlage für die Systematisierung des Begriffs zu

erhalten. Hierbei werden auch Pluralität und Diversität des Begriffs der Solidarität

herausgestellt, was dazu dient, die je nach Verwendungsform spezifische Solida-

ritätsform zu bestimmen. Diese unterschiedlichen Solidaritätsformen werden als

Arbeitsgrundlage für die darauffolgenden Kapitel dienen.

Neben den vier von Bayertz bereits herausgearbeiteten Formen der Solidarität3

möchte ich eine Kritik von Busen zu derMöglichkeit von unterschiedlichen Formen

derSolidarität aufgreifen:Busenhat in seinerAuseinandersetzungmitderBegriffs-

geschichte der Solidarität hervorgehoben,dass die Rekonstruktion des Begriffs und

die Darstellung seiner Entwicklung seiner Meinung nach nicht zielführend für ei-

ne Definition des Solidaritätsbegriffes sind und manche auch inhaltlich falsch.4 Er

lehnt es ab,einengemeinsamenBegriffskernzusuchenundvertritt vielmehrdiePo-

sition, dass Solidarität eine Antwort auf Probleme anbiete, die gerade in derModer-

ne auftauchen, und dementsprechend entlang dieser unterschiedlichen Probleme

von den Akteur:innen auch unterschiedlich interpretiert und gelebt werden. Hier-

durch ergeben sich in der Praxis immer wieder neue unterschiedliche Formen der

Solidarität. Busens Anliegen ist es, diemoderne Formder Solidarität zu identifizie-

ren.Seiner Aussage kann entnommenwerden,dass er gleichzeitig existierende For-

men der Solidarität annimmt,wobei er die Ausprägung und die Anzahl der Formen

der Solidarität als nicht abgeschlossen betrachtet, sondern einen stetigen Wandel

der Formen der Solidarität als gegeben sieht.

Aus der Perspektive meiner Arbeit kann ich seinen Überlegungen soweit folgen

dass eine Transformation der Solidaritätsformen durch die Akteur:innen über den

1 Bayertz 1998.

2 Scholz 2008.

3 Dies sind: Solidarität als allgemeine Brüderlichkeit, Solidarität und gesellschaftliche Einheit,

Solidarität und die Legitimation des Sozialstaates und Solidarität als Kampfbegriff. Bayertz

1998a.

4 Busen 2016, S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Formen der Solidarität

Lauf der Zeit vorgenommen wird und sich hierdurch Formen der Solidarität diffe-

renzieren lassenbzw.grundsätzlichnichtmehr voneiner einzigenFormderSolidari-

tät und somit einer Definition der Solidarität ausgegangenwerden kann.Wie Busen

das Entstehen und seinermodernen Ausprägung der Solidarität rekonstruiert, ent-

spricht dem inmeiner Arbeit später noch aufzuzeigenden,der Solidarität innewoh-

nenden Transformationspotenzial.Mein Verständnis von Solidarität unterscheidet

sich allerdings dahingehend, dass ich einen gemeinsamen Begriffskern der Solida-

ritätsformen annehme, auswelchem ein Prototyp ableitbar ist.Daher gilt es inmei-

ner Arbeit zu zeigen, dass sich entlang der verschiedenen Formen der Solidarität

Differenzierungskriterien finden lassen, welche einerseits den Formen eine indivi-

duelle Ausprägung erlauben, andererseits inmanchenKriterien aber auchGemein-

samkeiten haben und somit einen Prototyp begründen.Nur durch diese abstrakten

Gemeinsamkeiten, die nicht zwingend in jeder praktischen Ausprägung gleichar-

tig auftreten müssen, kann noch die Zugehörigkeit zum Begriff der Solidarität be-

gründet werden.Der Unterschied zu Busen liegt darin, dass ich von einer Transfor-

mation im Sinne einer Erneuerung der Solidaritätsformen untereinander ausgehe

und er von einer fast vollständigen Transformation der Solidarität in immer neue

Formen. Identisch sind hingegen die Annahmen, dass es unterschiedliche Verwen-

dungsweisen des Begriffs gibt sowie eine permanente Entwicklung der einzelnen

unterschiedlichen Verwendungsweisen:

Diese unterschiedlichen Darstellungen der Entwicklungen des Solidaritätsbe-

griffs sind dabei jeweils durchaus gut belegbar und beziehen sich auf umfang-

reiche und belastbare Quellen. Nichtsdestotrotz scheint in der Moderne in

verschiedenen Kontexten und zu unterschiedlichen Zeitpunkten eine derarti-

ge Vielfalt an Verwendungsweisen des Begriffs Form anzunehmen, dass selbst

solche Darstellungen, die mehr als eine Bedeutungs-Tradition zu rekonstruieren

versuchen, eine kohärente Entwicklung der jeweils als zentral identifizierten Li-

nie nur auf Kosten der Vernachlässigung bzw. Unterschlagung zumindest einiger

parallel existierender Verwendungsweisen nachzeichnen können. (Busen 2016,

S. 30)

Unterschiedliche Akteur:innen in der europäischen Moderne haben sich auf den

Begriff der Solidarität bezogen und dies in unterschiedlicher Art und Weise. Dies

ist Grund zu der Annahme, dass Probleme sich verändert haben und auf diese un-

terschiedlichen Probleme jeweils Solidarität eine Antwort sein kann. Die moderne

Form der Solidarität zu identifizieren – eine spezifische normativ-politische Soli-

darität – ist Busens Anliegen. Von Busen wird Solidarität als eine (kritische) Praxis

verstanden. Solidarität ist für ihn die Voraussetzung für die Verfolgung des politi-

schen Projekts der Realisierung von Freiheit und Gleichheit.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 99

Neben Busen geht auch Brunkhorst davon aus, dass es unterschiedliche For-

men der Solidarität gibt. Auch seine Ausarbeitung stützt sich auf die Differenzie-

rung von Solidarität in gleichzeitig existierende Solidaritätsformen. Er rekonstru-

iert zunächst zwei Formen der Solidarität, welche sich auf Nächstenliebe und Bür-

gerfreundschaft gründen und sich zu einer modernen Solidarität transformieren.

Den beiden Formen der Solidarität auf Basis von Freundschaft und Nächstenlie-

be ist gemein, dass sie Freiheit und Gleichheit abstrakt a priori begründet, aber ei-

nen spezifischen Inhalt oder eine bestimmteBedeutung vertretenhaben.Beide For-

men haben einen bewahrendenCharakter durch ihren äußeren Bezugspunkt (Gott/

Polis).Die politischeRealisierung von Freiheit undGleichheit ist für Brunkhorst der

Anlass zur Transformation der alten Solidaritätsformen. Dabei geht von den alten

Formen der Solidarität nicht alles verloren:

Erhalten wird das Freiheitsmoment des alten Bürgerbundes, vernichtet wird ihre

ungleiche Verteilung, und von der christlichen Brüderlichkeit bleibt die Gleich-

heit, während ihre Verjenseitigung verschwindet, und so realisiert sich die brü-

derliche Gleichheit auf dem neuenNiveau des Verfassungsstaates als bürgerliche

Freiheit. (Busen 2016, S. 90)

Für Brunkhorst ist die moderne Form der Solidarität die Demokratie.5 Die Verän-

derungen, die zu dieser modernen Form der Solidarität geführt haben, sind in der

Aufklärung zu finden. Die konkreten Inhalte sind an dieser Stelle für mich noch

nicht relevant, hier geht es zunächst um den von den Akteur:innen durch die Praxis

initiierten Transformationsprozess der Solidarität.Dieser Transformationsprozess

beinhaltet,dassSolidarität offen ist und sichbeständig verändernkann.Dermoder-

nen Form der politischen Solidarität kommt jedoch erst in derModerne Bedeutung

zu; davor waren andere Formen der Solidarität vorrangig im Sprachgebrauch.6

Die Transformation der Solidarität ist einÜberwindender alten Formender So-

lidarität durch eine gesamtgesellschaftliche Transformation, die selbst kein Ende

hat, sondern eine immer fortwährende Veränderung ist. Nach der Lesart Brunk-

horsts markiert die Differenzierung in das politische und das philosophische Pro-

jekt eine Wegscheide, in der verschiedene Transformation der Solidarität parallel

sich vollziehen, auchwenn er das philosophische Projekt als gescheitert betrachtet.7

Brunkhorst selbst rekonstruiert unterschiedliche Ausprägungen der Solidarität:

5 Brunkhorst 2002, S. 7.

6 Busen 2016, S. 149ff.

7 Das philosophische Projekt meint, das Finden einer neuen Weltsicht (objektive natürliche

Ordnung). Dieses Projekt kann als gescheitert betrachtet werden. Das politische Projekt

meint, die Schaffung der bestmöglichen rechtlich-institutionellen Ordnung und die Gestal-

tung des Zusammenlebens (offen, beständige Entwicklung).

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Formen der Solidarität

Das lässt erkennen, dass sich die Semantik unseres Begriffs der Solidarität neben

der römisch-rechtlichen aus zwei weiteren Quellen der europäischen Geschich-

te speist und frühere Entwicklungsstufen der Solidarität umformt und fortbildet

(Kap. I). Die eine entspringt aus der heidnisch-republikanischen Eintracht (gr. ho-

monia, lat. concordia) und Bürgerfreundschaft (gr. philia, lat. amicitia) und die an-

dere aus der biblisch-christlichen Brüderlichkeit (fraternitas) und Nächstenliebe

(caritas). (Brunkhorst 2002, S. 11)

In beiden Fällen ist ersichtlich, dass unterschiedliche Phänomene betrachtet wer-

den,die jedochunterdemgleichenBegriff verortetwerden.Wennnicht eingemein-

samer Begriffskern angenommen wird, wofür sich Busen ausspricht, stellt sich die

Frage, warum der Begriff der Solidarität dennoch in beiden Fällen verwendet wird.

EineOptionwäre,eine rein lineareTransformationanzunehmen,diedieBrüchedes

Begriffs erklärt, aber dies würde der bisher aufgezeigten Vielfalt der Verwendung

nicht Rechnung tragen.

Brunkhorsts Beschreibung des Entstehens der demokratischen Solidarität8

basiert darauf, dass eine Wandlung stattgefunden hat bei gleichzeitiger Ver-

stetigung der Solidarität im Recht in Form einer Verfassung.9 Doch bleibt die

Entwicklung nicht bei der demokratischen Solidarität in Form der Nationalstaaten

stehen, sondern die Transformation dehnt sich weiter aus. Eine von Brunkhorst

angeführte Wandlung der Solidarität findet sich im Übergang der mechanischen

zur organischen Solidarität, die im Kern darauf beruht, dass Aufopferung durch

Rechtssicherheit ersetzt wird. »Aber die Evolution der funktional differenzier-

ten Weltgesellschaft gefährdet nun ihrerseits die organische Solidarität, die sich

im demokratischen Rechts- und Wohlfahrtsstaat verkörpert.« (Brunkhorst 2002,

S. 144)

Insgesamt siehtBrunkhorstdieSolidarität in einembeständigenEntwicklungs-

prozess, der darauf basiert, dass die Ressource der Solidarität durch wechselnde

Faktoren verbraucht und reduziert wird,weshalb sie sich beständig erneuernmuss.

Dabei arbeitet Brunkhorst nicht jeweils eine Formder Solidarität heraus, die sich in

eine andere transformiert, sondern benennt unterschiedliche Elemente, in denen

die Solidarität auftritt. Diese Elemente verstehe ich als die Formen der Solidarität,

die Brunkhorst bereits in einem engen Zusammenspiel beschreibt. Dies wird deut-

lich, wenn man sich die von ihm dargestellte Evolution der Solidarität auf trans-

nationaler Ebene anschaut: Er versteht die auf weltweiter und europäischer Ebe-

ne stattfindenden Rechtsveränderungen, die nach meiner Beschreibung unter die

8 Nach Brunkhorst wandelt sich die »Freundschaft im Bürgerbund« zu einer »demokratisch-

egalitären Bürgersolidarität«. Diesen Entwicklungsprozess zu rekonstruieren, ist sein zentra-

les Anliegen. Dabei bezieht er den Begriff der Solidarität sowohl auf die soziale als auch auf

die systemische Integration durch Solidarität.

9 Brunkhorst 2002, S. 11–18.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 101

Form der instrumentellen Solidarität fallen, als Sicherstellung einer minimalen In-

tegration durch Solidarität. Die so entstehenden Vertragsverfassungen stellen nur

eine systemische Integration sicher und keine Soziale. Brunkhorst merkt an, dass

Demokratie – wir erinnern uns, dass es bei ihm um eine demokratische Solida-

rität geht – bis heute nur in den Nationalstaaten möglich ist. Soziale Integration

findet noch nicht auf transnationaler Ebene statt, aber er verweist auf eine entste-

hende und bereits aktive globale Protestbewegung,die untermeine Formder politi-

schenSolidarität fällt,welche sichdafür einsetzt,dassdieMenschenrechteund»das

Volk«global betrachtetwerden.10 FürmeinArgument ist es andieserStelleunerheb-

lich, ob die Forderungender Protestbewegungenmeine Formder sozialintegrativen

Solidarität oder der universalen Solidarität repräsentieren, da es hier darum geht,

aufzuzeigen, dass Brunkhorst in seiner Beschreibung der Evolution der Solidarität

unterschiedliche Formen der Solidarität zulässt und berücksichtigt – was für mich

wiederum bedeutet, dass ein gemeinsamer Begriffskern anzunehmen ist, um eine

Zuschreibung zur Solidarität zu ermöglichen.

Im Rahmen meiner Arbeit möchte ich die Option anbieten, durch die Annah-

me eines Prototyps der Solidarität, wie im ersten Kapitel dargelegt, die Diversität

und das transformative Potenzial des Begriffes gleichermaßen zu erschließen. Da-

mit knüpfe ich – wie bereits in der Einleitung dargestellt – an die auch von Scholz

vertretene Annahme an, dass es zwischen den gleichzeitig verwendeten Formender

Solidarität einen geteilten begrifflichenKern gebenmuss, der sich aus unterschied-

lichenMerkmalen zusammensetzt, damit diese Formen demBegriff der Solidarität

zugerechnet werden können. »These characteristics are necessarily very broad and

general but they help to illustratewhat it is we all understand ormeanwhenwe hear

or use the term.This brief discussion of the genus or ›meta-concept‹ of solidarity re-

veals what all forms and presentations of solidarity have in common.« (Scholz 2008,

S. 17) Zwischen den einzelnen Formen sind Unterschiede und Differenzenmöglich,

aber damit diese dem Begriff der Solidarität zugerechnet werden können, müssen

sie auch Gemeinsamkeiten haben. Innerhalb dieser ist eine Varianz jedochmöglich

und oft auch notwendig, umden historisch unterschiedlichenGegebenheiten einen

angemessenen Raum zu geben. Die Gemeinsamkeiten sollen im weiteren Verlauf

meiner Arbeit durch die Beschreibungder einzelnen Formender Solidarität anhand

vonDifferenzierungskriterien dargelegtwerden.AuchBayertz’ Vorgehen deckt sich

damit: Zum Ausgangspunkt für die Differenzierung der Solidaritätsformen nimmt

auch er die Soziologie, dieMoralphilosophie und den politischen Kontext. Den Ver-

wendungsformen der Solidarität unterstellt er jedoch auch einen gemeinsamen de-

skriptiven Kern und das Vorhandensein eines normativen Anspruchs.11 Zudem dis-

kutiert er in Bezug auf den Begriff der Solidarität eher, weshalb dieser in derTheo-

10 Brunkhorst 2002, S. 18–20.

11 Bayertz 1998a, S. 11f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Formen der Solidarität

riebildung wenig beachtet wird und was sein Potenzial sein kann, anstatt eine fun-

dierte Begründung der Differenzierung der einzelnen Formen zu bieten.

Das Vorgehen meiner Arbeit besteht darin, zur theoretischen Reflexion des So-

lidaritätsbegriffs aus verschiedenen Quellen wiederkehrende Merkmale und Aus-

prägungen dieser Merkmale zu extrahieren und zu systematisieren. Diese werden

im vorliegenden Kapitel vorgestellt. Nachdem ich dieses Set an Differenzierungs-

kriterien aus dem zweiten Kapitel gewonnenen habe, habe ich es auf die von mir

betrachteten Arbeiten der unterschiedlichen Autor:innen angewandt. Hieraus hat

sich zunächst eine autorenspezifische Beschreibung der Solidarität ergeben.Durch

die Eigenverortungder Autor:innen,die Vorarbeiten vonScholz undBayertz und ei-

ne thematische Clusterung haben sich für meine Arbeit vier Formen der Solidarität

ergeben:

1) die sozialintegrative Solidarität,

2) die instrumentelle Solidarität,

3) die politische Solidarität und

4) die universale Solidarität.

Die sozialintegrative Solidarität folgt dabei der soziologischen Tradition und fokus-

siert sich auf die Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft/Gemeinschaft.

Die instrumentelle Solidarität kann im Zusammenhang mit Rational-Choice-An-

sätzen verstanden werden und hat zum Gegenstand Akteur:innen und Institutio-

nen. Eine inhaltliche Nähe zur sozialintegrativen Solidarität ist gegeben und wird

in den Unterkapiteln erläutert. Die politische Solidarität entstammt den revolutio-

när ausgerichteten Vereinigungen und richtet sich darauf, bestehende Situationen

zu verändern.Die universale Solidarität befasst sich hingegenmit den für alleMen-

schen gültigen Solidaritätsansprüchen.Anhanddieses Versuchs, die Verwendungs-

formen der Solidarität kurz darzulegen, wird bereits deutlich, dass zur Beschrei-

bung unterschiedliche Kriterien verwendet wurden.

Innerhalb dieser abstraktenFormender Solidarität gibt esweitergehendeDiffe-

renzierungen, die z.B. die Ebene der Solidarität (lokal, national, transnational), den

normativen Anspruch etc. betreffen. Dies wird zu jeder einzelnen Verwendungs-

formderSolidarität genauer rekonstruiert.Diese inmeinerArbeit aufgezeigtenvier

Formen der Solidarität haben dabei nicht den Anspruch, alle früheren oder gar zu-

künftigen Formen der Solidarität zu beschreiben, sondern sollen einen aktuellen

Ausblick auf die in der Wissenschaft reflektierten Verwendungsformen der Soli-

darität geben. Es können neue Formen der Solidarität entstehen bzw. ein anderer

Zuschnitt der Solidaritätsformen notwendig erscheinen, ebenso kann die Solidari-

tät auch hinsichtlichweitererDifferenzierungskriterien betrachtet unddiesmeiner

Untersuchung der Verwendungsformen hinzugefügt werden. Gerade hierfür stellt

der methodische Ansatz des Prototyps einen geeigneten Rahmen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 103

3.1 Einführung in erste Differenzierungskriterien der Solidarität

Für eine anfängliche Systematisierung des Begriffs der Solidarität sollen in diesem

Unterkapitel verschiedene konkrete Verwendungen des Begriffs einzeln vorgestellt

werden. Diese bilden die Verwendungsformen der Solidarität. Damit die einzelnen

Verwendungen des Begriffs konsistent dargestellt werden können, muss für die-

se Verwendungsformen jedoch bereits eine semi-systematische Aufbereitung erfol-

gen. Zur semi-systematischen Aufbereitung sollen unterschiedliche Ausprägungs-

elemente für jede Form herausgearbeitet werden.

Kleger und Mehlhausen haben dies in ihrem Artikel zur europäischen Solida-

rität für unterschiedliche auf europäischer Ebene auftretende Solidaritäten durch-

geführt. Sie betrachten dabei die Motivation der solidarisch Handelnden, die Aus-

richtung der Solidarleistung und die Akteursebene.12 Für jedes dieser Elemente ha-

ben sie unterschiedliche Ausprägungen festgestellt. So gibt es für die Ausrichtung

der Solidarität eine horizontale und eine vertikale Dimension.13 An diesem Vorge-

hen werde ich mich im Folgenden orientieren und zur Beschreibung der Verwen-

dungskontexte jeweils unterschiedliche Dimensionen vorschlagen. Dieses Vorge-

hen, die Verwendungsformen nach einem identischen Muster zu systematisieren,

wird es später einfacher gestatten, zur Ableitung des Prototyps die Gemeinsam-

keiten und Unterschiede zwischen den Verwendungsformen zu identifizieren. Die

ausgewählten Ausprägungen14 müssen dabei zur Erfassung und Beschreibung des

Begriffs nicht erschöpfend sein undmit demAuftreten vonweiteren Verwendungs-

formen können auch andere Ausprägungen des Begriffs zentraler werden. Dies be-

trifft vor allem auch die im vierten Kapitel abgeleiteten gemeinsamen Elemente des

Prototyps. Wenn sich die Verwendung der Solidarität ändert, dann wird sich dies

also ggf. auch in den Kernelementen des Begriffs widerspiegeln. Dazu aber später

mehr.

Übersicht über die Differenzierungskriterien:

• Subjekt der Solidarität

• Motivation zur Solidarität

• Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

12 Kleger und Mehlhausen 2014, S. 84.

13 »Horizontal ist Solidarität, wenn sich die solidarisch Handelnden aufgrund ihrer ähnlich

wahrgenommenen Lebensbedingungen zu einem gemeinsamen Zweck verbünden. […] Ver-

tikal ausgerichtet ist Solidarität dagegen dann,wenn diewohlhabenderen den notleidenden

Gemeinschaftsmitgliedern aufgrund eines Verbundenheitsgefühls beistehen.« (Kleger und

Mehlhausen 2014, S. 87).

14 Siehe Kapitel 2.6.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Formen der Solidarität

• Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

• Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

• Bezug zur Gerechtigkeit

• Aktiv vs. passiv

• Räumliche Dimension

• Grenzen der Solidarität

• Transformationspotenzial

Die erste Ausprägung bezieht sich auf das solidarische Subjekt. Dies können Einzelperso-

nen,Gruppen,Nationalstaaten, Institutionen oder in einigen Fällen dieMenschheit

als abstrakte Akteurin sein. Ein Beispiel kann in der Atomkraftbewegung gefunden

werden. Bei dieser sind die Akteur:innen der Solidarität in den 1950er/1960er Jah-

ren Individuen,die die einzelnenProteste organisierenunddurchführen. »Der Pro-

test gegen die Atomkraft wurde das entscheidende Bindeglied zwischen der 68er-

Studentenrevolte und der Umweltbewegung; ohne sie wäre auch der Erfolg der Par-

tei der Grünen nicht zu erklären.« (Radkau 2011) Die ParteiDie Grünen als Instituti-

on wurde zu dieser Zeit eine wichtige Akteurin in diesem Solidaritätskontext. Das

nächste Kriterium ist dieMotivation zur Solidarität.Hier wird erfasst, womit eine Iden-

tifikation stattfindet bzw. welche Gründe Anlass zu einem solidarischen Verhalten

geben. Die Gründe können dabei Akteurs-spezifischemoralische, normative, iden-

tifikationsstiftendeundähnlicheMerkmalewieEinstellungen,Absichten,Wünsche

oder Überzeugungen sein. DieMotivation zur Solidarität sind die Gründe der Sub-

jekte für das solidarischeHandeln.Das Eintreten für eine gerechte Behandlung von

Frauen imBerufsleben auf Basis der eigenen Erfahrungen derUnterdrückung kann

als ein Beispiel hierfür gesehen werden. Ein weiteres Differenzierungskriterium ist, ob

und inwieweit detaillierte Informationen über die Situation oder den Umstand, auf den sich

die solidarischeHandlungbezieht, solidarischenAkteur:innenbekannt seinmüssen oder nicht

(Hintergrundinformationen). Dieses Kriterium bezieht sich darauf, ob Akteur:innen

der Hintergrundkonsens ihrer Solidaritätsgruppe bekannt ist oder nicht bzw. un-

ter welchen Bedingungen sie diese Kenntnisse erlangen. Ein weiteres Kriterium ist,

ob die solidarischen Handlungen bzw. die Solidarität freiwillig erbracht werden oder diesbe-

züglich Zwang auf den Akteur der Solidarität ausgeübt wird. Dabei werden unterschied-

liche Zwangsformen betrachtet: auf der einen Seite Zwang, der durch die Andro-

hung von Sanktionen entsteht, und auf der anderen Seite Zwang, der durch die Er-

wartungshaltung der Akteur:innen bezüglich sozialer Konsequenzen entsteht. Als

nächstesKriteriumzurDifferenzierungverschiedenerSolidaritätsformenwirddasGegensatz-

paar aktiv vs. passiv (Aktivität) gewählt.Dieses soll Aufschluss darüber geben, ob soli-

darische Akteur:innen Handlungen vollziehen müssen, um als solidarisch zu gel-

ten, oder ob allein schon die innere Einstellung ausreichend ist. Hierbei wird not-

wendigerweise auch auf die Frage eingegangen, ob Handlung oder Einstellung den

Akteur:innen bewusst sein müssen.Die letzte Ausprägung bezieht sich auf die räumliche

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 105

Dimension, d.h., die Solidarität findet im lokalen, nationalen, internationalen oder globalen

Rahmen oderMaßstab statt. UmbeimBeispiel der Anti-Atomkraft-Bewegung zu blei-

ben: In den 1950er/1960er Jahren wurde lokal begrenzt gegen den Bau von Atom-

kraftwerken oder Endlagern demonstriert. Erst in den 1980er Jahren haben sich die

lokalen Initiativen zu einer nationalen Bewegung zusammengeschlossen, mit der

sich dann immer mehr Menschen solidarisierten.15 Als weitere nationale Ausprä-

gung kann die Arbeiterbewegung »Solidarność« verstanden werden. Die Differen-

zierung erfolgt entlang des räumlichen Einzugsgebiets der jeweiligen Solidarität.

Eine genauere Begründung, warum eine Zuordnung der spezifischen Solidarität

zur entsprechenden räumlichen Ausprägung erfolgt, findet sich in den jeweiligen

Unterkapiteln. Diese räumliche Achse kann bei der späteren Differenzierung der

Verwendungsformenmöglicherweise als eines der Hauptkriterien dienen.

Diese bisher betrachteten Ausprägungen des Begriffs wurden aus der Betrach-

tung der Teilsynonyme abgeleitet; sie sollen nun um weitere ergänzt werden: Die

Darstellung des normativen Anspruchs des Solidaritätskonzeptes ist das nächste Kriterium.

Dabei ist in erster Linie relevant, ob den Solidaritätsformen eine odermehrere nor-

mative Vorstellungen zugrunde liegen. Bei der Betrachtung der Global Justice Net-

works (GJN) durch Routledge undCumbers16 wird beispielsweise darauf verwiesen,

dass sich diese alle kritisch gegendenNeoliberalismuswendenund imKleinen oder

im Großen Alternativen umzusetzen versuchen. Die einzelnen Gruppierungen ver-

tretendabei unterschiedlichenormativeAnsprüche,die siemeist imLokalen zu rea-

lisieren suchen, aber alleGJNzielen darauf ab, z.B.die Lebensbedingungen oder die

Verteilung von Ressourcen zu verbessern. In einemweiteren Kriteriumwird auf die Fra-

ge eingegangen, ob die Solidaritätsform einen Bezug zur Gerechtigkeit hat bzw. Forderungen

nach Gerechtigkeit beinhaltet. Diese Betrachtung zielt darauf ab, zu betrachten, wel-

cher Status der Solidarität selbst zukommt. Dies wird im hier nun folgenden Un-

terkapitel anhand eines Beispiels dargestellt, welches auch zur Verdeutlichung der

unterschiedlichen Ausprägungen dienen soll, die bei der Betrachtung der Solidari-

tätsformen auftreten können.

Im Anschluss an die bisher vorgestellten Kriterien werden die für die jeweilige

Solidaritätsform durch die Autor:innen aufgezeigten Grenzen der Solidarität zusam-

mengefasst.Dies dient in erster Linie nicht zurDifferenzierung der Solidaritätsfor-

men, sondern dazu, die Beschreibung zu vervollständigen, um nach der Konstruk-

tiondesPrototyps eine vorläufigeAntwort auf dieAbgrenzungder Solidarität zu an-

deren Begriffen geben zu können. Für jede Solidaritätsform wird zudem kurz her-

ausgearbeitet, ob ein Bezug zu anderen Formen der Solidarität besteht, und ob,wie

bzw.unterwelchenVoraussetzungen sich die Solidarität in eine andere Form trans-

formiert. Dieses Transformationspotenzial der Solidaritätsformenwird am Ende der Ar-

15 Radkau 2011.

16 Routledge und Cumbers 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Formen der Solidarität

beit dazu genutzt, die Verhältnisse der Solidaritätsformen zueinander und das ge-

genseitige Erneuerungspotenzial zu beschreiben. Neben diesen Differenzierungs-

kriterien wird es weitere thematische Besonderheiten geben, die bei den einzelnen

Solidaritätsformen auftreten und die ich im vierten Kapitel aufgreifen werde. Die-

se spezifischen Charakteristika haben nicht die Qualität von Differenzierungskri-

terien, daher werden sie separat betrachtet: Erstens werde ich noch einmal geson-

dert zur Betrachtung Individualismus vs. Kollektivismus Stellung beziehen, wobei

die in der Herausarbeitung der Solidaritätsformen untersuchten Aspekte zusam-

mengefasst werden sollen. Die Fragen, ob die Solidaritätsformen immer rezipro-

ke Handlungserwartungen beinhalten und wie das Verhältnis der Solidaritätsfor-

men zu möglichen patriotischen oder nationalistischen Ausprägungen der Solida-

rität ist, wurde in den jeweiligen Darstellungen der Solidaritätsformen nicht expli-

zit behandelt, es wurden lediglich an verschiedenen Stellen Hinweise darauf gege-

ben. Diese zuletzt aufgezählten Charakteristika sollen zusammenhängend im vier-

ten Kapitel dargestellt werden.

In Ergänzung zu den skizzierten vier grundlegenden Verwendungsformen der

Solidarität und den in diesemUnterkapitel beschriebeneDifferenzierungskriterien

möchte ich im Folgenden beispielhaft eins herausgreifen und exemplarisch vorstel-

len. Für das Beispiel habe ich die unterschiedlichenVerhältnisse von Solidarität und

Gerechtigkeit gewählt.17

3.1.1 Beispiel: Hypothesen zum Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit

Wie schon in der Fragestellung erläutert, gehe ich davon aus, dass sich bei den un-

terschiedlichenVerwendungsformen unterschiedliche Ausprägungen der Kriterien

nachweisen lassen, aber auch eine hinreichende Gemeinsamkeit, um einen Proto-

typ der Solidarität herausarbeiten zu können.Die bisher identifizierten Verhältnis-

se der beiden Begriffe zueinander sollen im Folgenden vorgestellt werden.

3.1.2 Primat der Solidarität

In der ersten Verwendungsweise von Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit

zeigt sich, dass Solidarität als ein grundlegendes Prinzip zu verstehen ist und dem-

nach Gerechtigkeitsurteile nachgelagert sind. Basis dafür ist die Verwendung des

Solidaritätsbegriffes als christliches oder später menschliches Gebot der Nächsten-

liebe,welches diesemPrinzip denVorrang einräumt und gleichzeitig die Beziehung

derMenschen zueinander in familienähnliche, natürliche Bande setzt.Der Vorrang

ergibt sich,weil alleweiterenGebote imGrundsatz derNächstenliebe vereinigtwer-

den können. Jedoch wird eine Vorrangstellung der solidarischen Beziehung nicht

17 Mau 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 107

nur in theologischen Schriften gefunden. So argumentiert Münkler, dass Solidari-

tät in moralphilosophischen und sozial-theoretischen Schriften oft als unbegrün-

dete und vorausgesetzte Bedingung für Gesellschaften gesetzt wird, in denen Frei-

heit, Gleichheit und Gerechtigkeit als Kernwerte etabliert sind – jedoch ohne dass

er dabei ausführt, welchen Ursprung und welche Bedingungen die notwendige So-

lidarität selbst hat.18 In Anlehnung an die aus dem Lissabon-Vertrag festgehaltene

Stellung der Solidarität innerhalb der EU scheint ebendies auch zumindest auf eine

Auslegung der Solidarität im Vertrag zuzutreffen: Solidarität wird als ein zentrales

Prinzip der EU gesehen, ohne dabei selbst notwendige Vorbedingungen zu haben.

Brunkhorst kritisiert diese Auslegung der Solidarität innerhalb der EU gerade des-

wegen, weil in der EU nur eine institutionalisierte Solidarität in einem technokra-

tischen Konstitutionalisierungsprozess vorherrscht.19

3.1.3 Gegenseitigkeit von Solidarität und Gerechtigkeit

Die zweite Verwendungsweise von Solidarität als sozialintegratives Moment zeigt

ein anderes Verhältnis von Solidarität undGerechtigkeit. Ausgehend von derHypo-

these, dass solidarische Beziehungen die Individuen – vermittelt durch die in der

ArbeitsteilungerfahreneAbhängigkeit– letztlich indieGesellschaft integrierenund

somit den gesellschaftlichen Zusammenhalt und die Etablierung einer gerechten

Gesellschaft sicherstellen, ist für Durkheim eine Grundbedingung einerminimalen

Solidarität, dass die Mitglieder sich als Gleiche anerkannt fühlen und demnach das

Verhältnis zwischen der Gesellschaft und ihren Mitgliedern insgesamt als gerecht

beschrieben werden kann.20 Wenn in einer Gesellschaft diese Bedingung nicht an-

zutreffen ist, stellt sich die Frage,wodurch eine gerechte(re) Gesellschaft überhaupt

erreicht werden kann, wenn nicht auf einer solidarischen Basis. Das Auftreten von

pathologischen Momenten in einer Gesellschaft stellt für den gegenwärtigen und

den zukünftig zu entwickelnden Zusammenhalt – und somit für die erfolgreiche

Integration der Individuen in die Gesellschaft – eine zentraleHerausforderung dar.

Innerhalb der EU entstehen gerade entlang dieser Bedingungen Spannungen, die

überhaupt das Aufkommen einer mehr als niedergeschriebenen Solidarität behin-

dern.Einigkeit scheint imAllgemeinendarin zubestehen,dass eineVerwirklichung

der Solidarität noch nicht in ausreichendemMaß erreicht wurde.Die Schaffung ei-

nes europäischen Aktivvolkes bzw. einer europäischen Nation,21 welche sich ihrer

Abhängigkeit voneinander und ihrer geteilten Vorstellungen bewusst ist, wäre eine

Lösung. Die Frage, die sich hier stellt, ist, wie ein hinreichendesMaß an Solidarität

18 Münkler 2004.

19 Brunkhorst 2002, Davey 2014 und Gabriel und Renöckl 2012.

20 Durkheim 1992, S. 480.

21 Brunkhorst 2002, S. 224ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Formen der Solidarität

überhaupt etabliert werden kann – insbesondere unter der erschwerenden Bedin-

gung, dass kein europäischer Wertekonsens zu bestehen scheint. Eine solidarisch

zusammengehaltene soziale Einheit braucht einen direkten und aktiv gestalteten

Bezug zur sozialen Gerechtigkeit, welche wiederum schwerlich ohne Solidarität er-

reicht werden kann. Als eine Arbeitshypothese lässt sich somit festhalten, dass von

einerwechselseitigenVerwiesenheit vonSolidaritätundGerechtigkeit ausgegangen

werden kann.22

Eine Spielart der wechselseitigen Beziehung von Solidarität und Gerechtigkeit

lässt sich durch die Ausarbeitungen von Habermas darstellen. Er vertritt die An-

sicht, dass Solidarität das notwendige »Andere der Gerechtigkeit« ist. Habermas’

Beschreibung von Solidarität als dem anderen der Gerechtigkeit23 basiert darauf,

dass eineGerechtigkeitsethik ergänztwerdenmuss durch eine direkte Anteilnahme

der Individuen am Schicksal anderer, wie sie die in der Lebenswelt ausgebildete so-

lidarische Einfühlung darstellt. Neben dempraktischen Vorrang der Solidarität zur

Realisierung der Gerechtigkeit in sozialphilosophischer Hinsicht ordnet Habermas

die Solidarität der Gerechtigkeit aus einem moralphilosophischen Blickwinkel un-

ter.24 Solidarität könnte somit die in der Lebenswelt verankerte praktische Voraus-

setzung für Gerechtigkeit sein. Bei Honneth wird, insbesondere in der normativen

RekonstruktionderSphärederdemokratischenWillensbildung,zusammenfassend

dargestellt, dass ausgehend von einem auf der nationalen Identität, also die Na-

tion prägenden Ereignisse undWertevorstellungen aufbauenden Zusammengehö-

rigkeitsgefühlmit der Zeit hinreichendVertrauen zueinander und somit Solidarität

untereinander entstehen kann.25 Gerade diese im Nationalstaat entstandene Soli-

darität,welche einer ganzheitlichen Integration indenNationalstaat dient,umfasst

sowohl den politischen/staatsbürgerlichen als auch den familiären und den ökono-

mischen Lebensbereich. Dabei besteht für Honneth scheinbar ein Zusammenhang

zwischen der zur Integration der Subjekte in den demokratischenWillensbildungs-

prozess notwendigen solidarischenEinstellungundden als gerecht geltenden insti-

tutionellen Gegebenheiten einer bestehenden Nation. Letztere sollen dazu beitra-

gen, die solidarischen Einstellungen zu fördern.26

22 DieseHypothese scheint jedoch an die Prämisse gebunden zu sein, dass weder einMinimum

an Solidarität noch eine stabile Basis für Gerechtigkeit in der Gesellschaft verwirklicht ist.

23 Habermas 1991, S. 70.

24 Schnabl 2005, S. 321.

25 Honneth 2011, S. 619.

26 Honneth 2011, S. 77 und S. 610.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 109

3.1.4 Gerechtigkeit als Ziel der Solidarität

In der dritten Verwendungsweise von Solidarität als Legitimitätsquelle des Sozial-

staates wird das Erreichen von sozialer Gerechtigkeit als Ziel der kollektiven Hand-

lungen gesehen. Solidarität ist dabei das zur Handlung verpflichtende Prinzip bzw.

die Legitimitätsquelle für die Argumentation, dass bestimmte Beschlüsse umge-

setzt werdenmüssen.Dementsprechend kann die soziale Gerechtigkeit eine eigen-

ständige Norm sein – zum Erreichen derselben muss jedoch ein gewisses Maß an

Solidarität vorausgesetzt werden. Der besondere Fall der institutionalisierten Soli-

darität verweist eben darauf, dass Solidarität vorausgesetzt und nicht näher hinter-

fragtmuss.Es könnte davon ausgegangenwerden,dass erstens Solidarität in jedem

kollektiven Gebilde angetroffen wird und sich zweitens durch die Steigerung von

sozialer Gerechtigkeit auch die instrumentalisierte Solidarität bestärkt und rück-

wirkend legitimiert. Es besteht jedoch auch die Möglichkeit, dass die durch die in-

stitutionalisierte Solidarität zu erreichenden Ziele von den Betroffenen abgelehnt

werden.Eine aktive (gefühlte) Solidaritätwird in dieserDiskussionnur insofern be-

rührt als eine Gemeinsamkeit derWerte und Ziele in der Gesellschaft vorausgesetzt

werden,auf derenBasis sichdanneine institutionalisierte Solidarität rechtfertigt.27

Für die politische Solidarität lässt sich festhalten, dass in diesem Fall die soli-

darischenBeziehungen darauf abzielen, gerechte gesellschaftliche Bedingungen zu

etablieren.Wie schon im vorherigen Abschnitt beschrieben, dient die Solidarität als

Mittel bzw. Handlungsmotivator dazu, gerechte Ziele zu erreichen, wobei gerade

die geteilte Erfahrung von Ungerechtigkeit als Grundpfeiler von Solidarität dienen

kann.

3.1.5 Solidarität als Gerechtigkeitsprinzip

Eine weitere Arbeitshypothese zum Verhältnis von Gerechtigkeit und Solidarität,

die einen Bezug zur instrumentellen Solidarität hat, ist die Frage, ob Solidarität

nicht auchals einTeil derGerechtigkeit bzw.obSolidarität alsGerechtigkeitsprinzip

interpretiert werden kann. Steinvorth diskutiert diese Hypothese im Zusammen-

hang mit seiner Untersuchung, ob Solidarität erzwingbar sein kann.28 Diese Frage

ist für den Kontext meiner Arbeit insofern relevant, als durch die Deutung der So-

lidarität als Rechtsprinzip – bzw. durch die allgemeine Verankerung von solidari-

27 Für eine umfassendeBetrachtung dieses Verhältnisses von Solidarität undGerechtigkeit soll-

te im Weiteren die Bedeutung und Position des Rechts untersucht werden. Denn soziale

Gerechtigkeit wird als eigenes Rechtsprinzip behandelt und durch die Sozialgesetzgebung

verwirklicht. Schon Durkheim kam durch seine Studien zu dem Schluss, dass sich durch die

wachsende Stabilität von sozialen Gefügen und die Herausbildung geteilterWerte deren So-

lidarität intensiveren und letztlich in Rechtsform ausdrücken wird.

28 Steinvorth 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 Formen der Solidarität

schen Leistungen im Recht – auf eine erzwingbare Solidarität von anderer Qualität

und anderem Umfang verweist als die im Forschungsstand näher diskutierte So-

lidarität im Sozialstaat. Ließe sich beweisen, dass ein erzwingbarer Anspruch auf

Solidarität aus Gründen der Gerechtigkeit besteht, dann stünde dies der Interpre-

tation von Solidarität als einem eigenständigen Prinzip neben der Gerechtigkeit, wie

sie z.B. im Lissabon-Vertrag vertreten ist, entgegen. Steinvorth geht von der These

aus, dass die Ideen der Solidarität und der Gerechtigkeit letztlich diejenigen sind,

die kleine Gruppen (freiwillige oder verwandtschaftliche) zusammenzuhalten. »Die

Solidarität […],hatdieEigenart,zugleich formalundmateriell bestimmtzu sein.Sie

muss eine bestimmte Materie verwirklichen, nämlich das Wohl oder doch die Not-

linderungderMenschen,denen sie gilt, abermuss auchumeiner Sachewillen erfol-

gen, nämlich weil ein Recht verletzt wird oder zu werden droht.« (Steinvorth 1998,

S. 66) Steinvorths Argumentation baut darauf auf, dass er das Fundament des Li-

beralismus, das Privateigentum, um einen Anspruch auf das natürliche Gemeinei-

gentumausdehnt. Erzwingbare Solidarität als Teil der Gerechtigkeit wäre demnach

bei einer Verletzung des Anspruches auf einen Anteil am Gemeinschaftseigentum

oder aber auch bei institutionell abhelfbarem (unverschuldetem) Mangel in Bezug

auf angeborene Naturgüter gegeben.29

Zusammengefasst lassen sichdieBeziehungender Solidarität zurGerechtigkeit

wie folgt differenzieren: Im ersten Fall geht die Solidarität der Gerechtigkeit vor-

aus. Im zweiten Fall sind sie als gleichwertig zu verstehen, da sie sich gegenseitig

befördern. Der dritte Fall ähnelt zunächst dem ersten, da auch hier die Solidarität

der Gerechtigkeit vorausgeht, indem Solidarität zum Erreichen von Gerechtigkeit

benötigt wird. Der Unterschied liegt jedoch darin, dass im ersten Fall Solidarität

als eine generelle Grundbedingung für jegliches menschliche Zusammenleben ge-

sehen wird und Werte wie Gerechtigkeit erst durch diesen grundlegenden Zusam-

menhalt etabliert werden können.Wennman für den dritten Fall die politische So-

lidarität betrachtet, verändert sich die Beziehung der beiden Begriffe dahingehend,

dass konkrete gerechte Situationen/Zustände als das Ziel der Solidarität angesehen

werden.DieMotivation zu solidarischenHandlungen erfolgt hierbei imKontext ei-

ner gerechtenVorstellung von spezifischen Formendes guten Lebens. Imersten Fall

ist Solidarität hingegen eine Grundannahme, die nicht zwingend im Kontext von

Handlungen gesehen werden muss. Abschließend wird Solidarität im vierten Fall

selbst als ein Teil der Gerechtigkeit gesehen, da sie hier als ein Gerechtigkeitsprin-

zip betrachtet wird.

Nachdemnun die Kriterien, die ich zur Differenzierung der Solidaritätsformen

nutzen möchte, vorgestellt wurden und die Beschreibung der Formen beginnen

kann, sind noch zwei Aspekte anzumerken: Erstens möchte ich betonen, dass

durch die beständigen Veränderungen der konkreten Solidaritätsausprägungen

29 Steinvorth 1998, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 111

auch andere Kriterien relevant und dem Prototyp zugeführt werden können. Und

zweitens möchte ich vorab darauf hinweisen, dass jeder Beschreibung einer Soli-

daritätsform eine kurze allgemeine Einführung und ein Beispiel aus der Praxis zur

Illustration vorangestellt ist. In den nun folgenden Unterkapiteln sollen nun die

vier Solidaritätsformen anhand der Differenzierungskriterien analysiert werden.

3.2 Sozialintegrative Solidarität

DieHandwerkerehre

Beispiele für die sozialintegrative Solidarität lassen sich insbesondere dann finden,

wenndie Integrationsleistungder Solidaritätnicht funktioniert undeineStörungvor-

liegt.

InderHandwerkerehreverbindensichderBerufundeinemoralischeVorstellung.Die

Handwerkerehre ist ein Ehrenkodex, der das Verhalten, die Arbeitsqualität und das

Verhältnis zwischen denMitgliedern der Partikulargruppe regelt.

Gerade auf der Tippelei haben Handwerkerehre und Zunftzugehörigkeit eine zen-

trale Bedeutung, denn durch sie wird dem anderen, der sich demWandernden, al-

so Fremden gegenüber durch finanzielle Unterstützung oder die Bereitstellung von

Unterkunft oderVerpflegung solidarisch zeigenkann, eineEhrhaftigkeit bescheinigt.

Die Handwerkerehre wird nicht thematisiert, sofern sie nicht verletzt wird. Der Eh-

renkodex regelt somit die Erwartungshaltung zwischen der Partikularguppe und der

Gesellschaft sowie auch innerhalb der Partikulargruppe.

Eine Verwendungsform der Solidarität, die man bei zahlreichen Autor:innen wie

Sally Scholz, Émile Durkheim, Simon Derpmann oder Charles Taylor findet, die

entweder diese Verwendungsform explizit herausarbeiten oder aber ihre Vorstel-

lung von Solidarität von dieser abgrenzen, ist die Solidarität als sozialintegratives

Moment. Diese Verwendungsform der Solidarität kann als klassische soziologische

AusprägungdesSolidaritätsbegriffes verstandenwerden,die ihrenUrsprung inden

Werken Émile Durkheims hat, aber sie findet auch immer noch Berücksichtigung

in jüngeren Diskursen der politischen Theorie bzw. der praktischen Philosophie,

wie bei Axel Honneth oder Charles Taylor. Je nach Autor werden unterschiedliche

Facetten dieser Verwendung der Solidarität stärker oder schwächer betont. Im

Folgenden sollen diese zentralen Aussagen entlang der in Kapitel 3.1 bereits vorge-

stellten Differenzierungskriterien vorgestellt werden. Beginnen werde ich damit,

einige besondere Merkmal der Verwendungsform hervorzuheben, um dann die

einzelnen Differenzierungskriterien separat auszuführen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Formen der Solidarität

Jaeggi und Celikates beschreiben in ihrer Einführung in die Sozialphilosophie30

Solidarität als einen Begriff, der normative (normative Erwartungen) und deskrip-

tive Komponenten (ein faktisches soziales Band) in sich eint. »Zusammenfassend

lässt sich daher sagen, dass Solidarität eine symmetrisch-reziproke und nicht-in-

strumentelle Beziehung des Füreinander-Einstehens auf Grundlage geteilter Her-

ausforderungen, Erfahrungen oder Projekte ist und mit dem Anspruch der Legi-

timität verbunden ist.« (Jaeggi und Celikates 2017, S. 39) Die Reziprozität, die sie

meinen, ist eine erweiterbare, die nicht auf eine solidarische Gruppe festgelegt ist.

Solidarität ist nicht einfach gegeben, sondern wird durch die Praxis der Solidari-

tätsgruppe geschaffen. Sie folgen damit Shelby, der Solidarität auch als aktives Ver-

mögen versteht und nicht als ursprüngliche Verbundenheit.

Die sozialintegrative Solidarität kann als Idee einer Solidargemeinschaft ver-

standenwerden,die zwischenden Individuen einerGesellschaft oderGemeinschaft

aufgrund einer gemeinsamen Geschichte oder gemeinsamen Schicksalen, Werten

oderZielenentsteht.Die IndividuenwerdendurchdasGeteilte zueinander inBezug

gesetzt und somit auch zurGemeinschaft bzw.Gesellschaft,wobei hier ein geteiltes

Verantwortungsbewusstsein eintreten kann.

Damit ist auch schon ein die Verwendungsform prägendes Element angespro-

chen: Diese Form der Solidarität kann als ein Prinzip verstanden werden, das den

Zusammenhalt von Gemeinschaft und Gesellschaft durch die Integration der Indi-

viduen indieselbe sicherstellt.Als Beispiel dieser IntegrationkanndieAusarbeitung

der mechanischen Solidarität bei Durkheim verstanden werden. Die mechanische

Solidaritätwird vonDurkheimauf archaischeGemeinschaften bezogen:Die einzel-

nen weisen hier noch eine viel größere kulturelle Ähnlichkeit (Vorstellungen, Wer-

te, Gewohnheiten etc.) zueinander auf als inmodernen Gesellschaften, woraus sich

ein Kollektivbewusstsein ergibt, welches für eine stabile Gesellschaft notwendig ist

und diese erst konstituieren und erhalten kann. Die Bewegungen der Gesellschaft

werdendurchdieÄhnlichkeit ihrerMitgliederharmonischerunddieÄhnlichkeit er-

möglicht es auch erst, einenZusammenschluss imGrößeren zu sichern.Die Solida-

rität erwächst demnach aus den Ähnlichkeiten zueinander und der fortdauernden

Bestätigung dieser Gleichartigkeit. Die Solidarität in archaischen Gemeinschaften

rührt daher, dass in ihnen keine im modernen Sinn individuellen Persönlichkeiten

existieren, sondern sie sich aus ähnlichen Segmenten zusammensetzen, die einen

festen Platz und eine feste Rolle in der Gemeinschaft haben.31 Aber auch in mo-

dernen Gesellschaften hat die Verwendungsform der sozialintegrativen Solidarität

noch immer eine Bedeutung für den Zusammenhalt. Brunkhorst beschreibt dies

wie folgt: »Dialektisch vereint Solidarität Gegensätze, Widersprüche, Differenzen.

30 Jaeggi und Celikates 2017.

31 Durkheim 1992, S. 155–160.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 113

Die ›nochzusammenhaltbare‹Verschiedenheit,HeterogenitätundFragmentierung

ist das ›Maß der Solidarität‹.« (Brunkhorst 2002, S. 14)

Damit steht imZusammenhang, dass diese Formder Solidarität kontextabhän-

gig für die jeweilige Gesellschaft variabel ist. Dies bedeutet, dass das Individuum

immer schon aus einer bestimmten Tradition und einer bestimmten Zivilisation

hervorgeht und sich die Solidarität genau auf diesen gemeinsamen Hintergrund

bezieht. Taylor bezieht dies auf die Entstehung des modernen Individuums, wel-

ches das Ergebnis einer bestimmten Entwicklung ist.Ohne diese Entwicklungwäre

das gemeinsame Selbstverständnis der Individuen nicht gegeben. Um das Fortbe-

stehen der modernen Gesellschaften zu sichern, ist eine Identifikation mit den da-

mit verbundenen gesellschaftlichen Grundwerten unerlässlich.32 Unabhängig von

dem spezifischen gesellschaftstheoretischen Kontext sind die Individuen aber auch

in einen konkreten sozialen und politischen Kontext ihrer Nation oder Gruppe ein-

gebunden, von dem sie sich nicht unmittelbar lösen können. Dieser Kontext lässt

sich durch die Integrationsleistung der Solidarität erreichen.

Die vonDurkheim rekonstruiertemechanische Integration der Einzelnen in die

Gemeinschaft beschreibt dabei zugleich eine unbewusste Abhängigkeit der Einzel-

nen voneinanderundderenAbhängigkeit vonderGemeinschaft.Diese grundlegen-

deAbhängigkeit ist auch indermodernenGesellschaft noch zwischenden Individu-

en und der Gesellschaft zu finden. Dies lässt sich am Beispiel von Durkheims orga-

nischer Solidarität weiter verdeutlichen.Das Individuum ist erstensmit der Gesell-

schaft verbunden, durch ihre Funktion als Garant für jegliche Vertragsabschlüsse,

zweitensmit weiterhin bestehenden Kollektivgefühlen und -praktiken und drittens

mit einem »System von verschiedenen und speziellen Funktionen, die bestimmte

Beziehungen vereinigen« (Durkheim 1992, S. 181). Dabei treten all diese Formen der

Gesellschaft für das Individuumals eine zugleich auf.DieGesellschaft ihrerseits be-

darf grundsätzlich des Individuums für ihre Existenz,weswegen sie auch ein Inter-

essedaranhat,die Individuenzusammenzuhaltenundgleichzeitigdochweit genug

voneinander zu trennen, um Konflikte zu vermeiden. Die Beziehung basiert dabei

darauf, dass die Gesellschaft die Menschen als Mitgestalter betrachten muss, de-

nen gegenüber sie auch Pflichten hat. Mit dem Auflösen der Kollektivgemeinschaft

in den archaischenGemeinschaftenorganisieren sichdie Individuen zunehmend in

Sekundärgruppen innerhalb einerGesamtgesellschaft, diewiederumvomStaat zu-

sammengehalten werden. Durch das Heraustreten des modernen Individuums be-

steht eine Aufgabe des Staates darin, die grundlegenden Bedingungen für das Indi-

viduumunddessenKonstitution aufrechtzuerhalten,d.h., es vor derUnterwerfung

durch die Gesellschaft oder durch sekundäre Gruppen zu beschützen. Dabei ist zu

32 Zürcher 1998, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Formen der Solidarität

betonen, dass sich das Individuum erst durch den Staat und dessen Gesetzgebung

konstituieren kann.33

Die Integration des Individuums in die bestehende Gesellschaft oder Gemein-

schaft sichert dabei neben deren Fortbestehen auch eine gelungene Selbstverwirk-

lichung des Individuums. Für Honneth ist dies die dritte Form der Anerkennung,

nämlich die intersubjektive gegenseitige Anerkennung der Individuen mithilfe der

symmetrischen Wertschätzung als soziale Wesen. In dieser symmetrischen Wert-

schätzung vergewissern sich die Individuen in einer Gesellschaft oder einer Gruppe

ihres Verständnisses als der Person, die sie sind und für die sie einstehen.34 Hier-

aus können fürHonnethKämpfe umAnerkennung entstehen.Tullyweist allerdings

darauf hin,dass dieseKämpfeumAnerkennung sichnicht auf einSpektrumvonde-

finierbaren kulturellen und identitätsbedingtenKonflikten begrenzen lassen, da sie

auch auf anderen Feldern wie z.B. Ressourcenverteilung ausgetragen werden und

eine eindeutige Trennung nicht möglich ist. Dies betrifft auch die Norm der wech-

selseitigenAnerkennung selbst,die inkl. ihrerVerfahrenspraktikenbeständig selbst

in der Aushandlung befindlich ist.35 »Zusammenfassend kann man sagen, dass die

Suche nach einer Lösung von Konflikten um Anerkennung die Form eines Dialoges

hat, alle sozialen Bereiche betrifft, nicht von anderen Arten des Konfliktes zu tren-

nen ist und in der Praxis immer wieder von neuem begonnen werdenmuss.« (Tully

2009 S. 98)

Ein weiteres zentrales Merkmal dieser Verwendungsform ist die Exklusivität

oder Partikularität der Solidarität. Durch dieses Merkmal ist keine Universalisier-

barkeit dieser Solidaritätsform gegeben. Dies lässt sich mit David Heyd, der sich

unter Bezug auf Chantal Mouffemit der Frage auseinandersetzt, ob eine universale

Motivation fürKooperationengefundenwerdenkann,zeigen: »Solidarity, I suggest,

is a form of bonding, which is partly given, partly created by a group of people, on

the basis of a shared past, a present interest, hopes for the future, or engagement in

an enterprise directed to the realization of common values.« (Heyd 2007, S. 119) Da-

mit schließt er sich dem agonistischen Verständnis Mouffes an und projiziert dies

auf die Motivation und Dynamik zwischen unterschiedlichen Solidaritätsgruppen.

Da das Band der Solidarität zu einem Teil durch die Gruppe selbst aktiv gestaltet

wird und dies mittels einer Abgrenzung zu anderen Gruppen erfolgen kann, sind

die Exklusivität und das potenziell agonistische Verhältnis der Gruppen zueinan-

der nach seinem Verständnis Merkmale der Solidarität. Dies hat für ihn die Konse-

quenz, dass eine universale Solidarität nicht möglich ist. Dieser Aspekt wird später

33 Durkheim 1999, S. 94 und S. 96ff.

34 Honneth 1994. Auf diesen Aspekt werde ich bei der Verwendungsform der politischen Soli-

darität noch näher eingehen. Siehe Kapitel 3.4.

35 Tully 2009, S. 96ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 115

im Zusammenhang mit der Verwendungsform der universalen Solidarität wieder

aufgegriffen.

Aber in diesem Kontext zeigt sich nicht nur die Exklusivität, sondern auch die

generelle Kontextabhängigkeit.36 Durch den gemeinsamenHintergrundkonsens in

der Gesellschaft, der diese zusammenhält,wird zugleich eine Abgrenzung zu ande-

ren Gesellschaften mit einem unterschiedlichen, aber durchaus ähnlichen Hinter-

grundkonsens etabliert. Je unterschiedlicher die Solidaritätsgruppen voneinander

sind, d.h. je eindeutiger sie anhand ihres bewussten Teils des Hintergrundkonsens

voneinanderdifferenziertwerdenkönnen,destogrößer ist auchdieBereitschaftder

Akteur:innen, ihren Beitrag zur eigenen Solidaritätsgruppe zu leisten, wenn eine

erfolgreiche Integrationsleistung vorliegt. Dies ist ein Aspekt, denMünkler hervor-

hebt. Er weist imHinblick auf das Integrationspotenzial der Solidarität darauf hin,

dass die Solidarität umso effektiver ist, je klarer dieDifferenzierungderGruppen ist

unddamit letztlich auchdie Exklusionseffekte sind.Zugleich tritt ein zweiter Effekt

zutage: Je ausgeprägter die Integrationsleistung der Gruppe ist, desto eher werden

die Gruppe und jedes ihrer Mitglieder größere Opfer und Leistungen freiwillig ak-

zeptieren.37 Somit besteht ein direkter Zusammenhang zwischen der Exklusivität

von Gruppen und der Beitrags- und Opferbereitschaft der Mitglieder. Dies bedeu-

tet auch, dass weniger klar definierte Gruppen bzw. solche Gruppen, dieMitglieder

einfacher aufnehmen und »austreten lassen«, weniger solidarische Leistungen von

ihrenMitgliedern erwarten können.

3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidarität

Die Akteur:innen bei der sozialintegrativen Verwendungsform der Solidarität

sind für die verschiedenen in dieser Arbeit betrachteten Autor:innen kollektivierte

Individuen, die sich in kleinen bis großen Gruppen zusammentun.38 Der Zusam-

menhang oder die notwendige Abhängigkeit zwischen Kollektiv und Individuum

sind für die Akteur:innen dieser Solidaritätsform prägend. Die Akteur:innen kön-

nen Partikulargruppen sein, aber auch Nationen oder die Zivilgesellschaft als

abstrakte Formationen – also eine relativ fassbare Gruppe, die sich aus Individuen

zusammensetzt, die sich durch etwas Geteiltes von anderen abgrenzt. Die Grup-

pe kann insofern als aktiv Handelnde verstanden werden, als sie z.B. Forderungen

stellt,welche dieGesamtheit der Interessen oder PositionenderGruppenmitglieder

betreffen. Einzelne Individuen können dabei als Sprachrohr oder Repräsentant:in-

nen für die ganze Gruppe auftreten. Es ist aber nicht notwendig, dass die Gruppe

36 Vgl. Brunkhorst 2002.

37 Münkler 2004, S. 20f.

38 Vgl. Zürcher 1998, Scholz 2008, Honneth 2010 und Durkheim 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Formen der Solidarität

einGesicht oder eine:n Sprecher:in hat. Einzelne sind in denmeisten Fällen den Soli-

daritätsmechanismen passiv unterworfen und erfüllen oft unbewusst solidarische

Handlungen, weil diese die gesellschaftlich konformen Handlungen sind. Sie kön-

nen aber auch handelnde Subjekt werden, wenn sie sich z.B. gegen unsolidarische

Handlungen Anderer wenden. Beide Ausprägungen sind möglich, wobei bei einer

funktionierenden sozialintegrativen Solidarität »der Einzelne« kein:e Akteur:in ist,

sondern es erst dann werden kann, wenn die soziale Integration gestört ist.

Ein interessanter Aspekt in derDiskussionumdas Subjekt der Solidarität ist die

Frage, ob abstrakte Formationen wie Nationen solidarisch und somit Akteur:innen

der Solidarität sein können.39 Für diese Verwendungsform kann die Frage so be-

antwortet werden, dass auch abstrakte Formationen wie die Nation durchaus Ak-

teur:innen der Solidarität sein können, sofern sie zentraler Bestandteil der Inte-

grationsleistung der Solidarität sind. Das Geteilte der Gruppe wird zwar durch die

Individuen konstituiert, ist aber in seiner Abstraktheit nur der Gruppe zu schreib-

bar. Daher ist die Gruppe zugleich auch Akteur der Solidarität. Es geht dabei um

mehr als um die individuelle Vorstellung des Geteilten. In Durkheims Kollektivbe-

wusstsein wird dies beispielhaft ausgedrückt, wenn es sich als die Gesamtheit der

geteiltenVorstellungeneinerGruppedurchausüberGenerationenhinwegbeschrei-

ben lässt.40 Gerade bei der Betrachtung der sozialintegrativen Solidarität, die den

Hintergrundkonsens einer Gemeinschaft oder Gesellschaft beschreibt bzw. deren

Zusammengehörigkeitsgefühl hervorbringt, wird von einigen Autor:innen wie z.B.

Bierhoff Solidarität als ein Gefühl verstanden.41 Im Hinblick auf die Frage, ob Soli-

darität ein Gefühl ist, sei an dieser Stelle schon einmal vorweggenommen, dass bei

derEinführungder instrumentellen Solidarität eine Solidarität zwischenOrganisa-

tionen, Institutionen und Staaten herausgearbeitet wird, die nicht auf dieser Ebene

operieren kann, da Individuen hier nur als aggregierte Akteur:innen auftreten.

Die Gruppe als Subjekt der Solidarität tritt bei dieser Verwendungsform jedoch

nur in ihremBezug zum Individuum auf und nicht in Bezug zu anderen abstrakten

Gebilden, z.B. zu anderen Nationen, da der Kern von dieser Verwendungsform die

Integration der Individuen ist. Daher sind die Individuen auch die Subjekte dieser

Form der Solidarität. Die Autoren unterscheiden unterschiedliche Arten von Grup-

pen,die sich herausbilden können.FürDurkheim sind dies die Berufsgruppen bzw.

Sekundärgruppen,42 bei Habermas ist es die Kommunikationsgemeinschaft.

Zusammengefasst kann das Subjekt der Solidarität für diese Solidaritätsform

kollektivierte Individuen und Gruppen sein.

39 Heyd 2007 2007, S. 126.

40 Durkheim 1992, S. 130.

41 Bierhoff 1998.

42 Durkheim 1992, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 117

3.2.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln

Eine grundsätzliche Unterscheidung, die bei der sozialintegrativen Verwendungs-

form gemacht werdenmuss und die sie auch von anderen Verwendungsformen un-

terscheidet, ist, ob das solidarische Handeln bewusst ist oder nicht. Bei dieser Ver-

wendungsformwäredies auf die soziale Integrationmittels Solidarität zubeziehen.

Sozialintegrative Solidarität kann auf der einen Seite bewusst sein, auf der anderen

Seite aber auch als zweite Natur und somit unbewusst auftreten.

Für die sozialintegrative Solidarität als zweiteNatur kanndiemechanischeSoli-

darität Durkheims als Beispiel angeführt werden: Die Individuen sind hier so stark

in die Gemeinschaft integriert, dass sie nahezu vollständig mit dem Kollektivbe-

wusstsein übereinstimmen. Die solidarischen Handlungen – z.B. Rechtsbefolgung

ohne das Bewusstsein, dass sie geltendes Recht befolgen–können als habitualisier-

te Praktiken verstanden werden. Dies bezieht sich darauf, dass die Individuen hier

mit dem gelten Recht in einemhohenMaße in ihrerWertevorstellung übereinstim-

men und nicht durch Sanktionen zu normenkonformemVerhalten bewegt werden.

DieErwartungsstabilität sollte bei der sozialintegrativenSolidarität zueinemGroß-

teil auf denGemeinsamkeiten des Kollektivs und derenNormen basieren.Wenndie

Erwartungsstabilität nur noch durch das Recht und Sanktionsmaßnahmen sicher-

gestellt werden würde, dann wären die im Recht festgeschriebenen Normen nicht

mehr konform zur Gemeinschaft. Auf diesen Aspekt werde ich an späterer Stelle zu

den Transformationspotenzialen der instrumentellen Solidarität noch weiter ein-

gehen. Wie wir eingangs beim Vertrauen Hartmanns gesehen haben, kommt eine

solche Form der sozialintegrativen Solidarität dem Grundvertrauen in die soziale

Welt nahe. Ein Hinterfragen der sozialen Welt und des Geteilten vonseiten der In-

dividuenfindet dabei nicht statt. Auch Luhmannbeschreibt diesenAspekt dahinge-

hend, dass die Akteur:innen in ihren sozialen Interaktionen von gesellschaftlichen

Grundwerten ausgehen und auf diese vertrauen, ohne dass es ihnen in diesemMo-

ment oder generell bewusst sei muss.

In diesem Zusammenhang sei auf das Recht als eine in differenzierten Sozi-

alsystemen auftretende Sanktionsmaßnahme verwiesen. Luhmann unterscheidet

das Verhältnis von Recht und Vertrauen in einfachen und differenzierten Sozialsys-

temendahingehend,dass in Sozialsystemen,die auf einer direktenBekanntheit der

Beteiligten aufbauen,Recht undVertrauenkongruent zueinander sind,während sie

in differenzierten Systemen stärker auseinandertreten. »DieDifferenzierung erfor-

dert, dass Vertrauen und Recht weitgehend unabhängig voneinander operieren und

nurnochdurchmehr allgemeineBedingungen ihrerMöglichkeit verknüpft unddann

nach Bedarf in wichtigen Einzelfragen koordiniert werden.« (Luhmann 1973, S. 37)

Vertrauen darf jedoch nicht auf dieMöglichkeit der Sanktion durch das Recht redu-

ziert werden, da auch andere Faktoren beim Vertrauen relevant sind, die eine nicht

auf Sanktionen setzende Risikominimierung darstellen. Die Gründe und die Moti-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Formen der Solidarität

vation für solidarisches Handeln liegen hier somit in der quasi-natürlichen Über-

einstimmung der Handlungen der Individuenmit den geteilten Vorstellungen und

Handlungsnormen.

Bei der sozialintegrativen Solidarität als bewusste Formder Solidarität gestaltet

sich dies anders – z.B. dann,wennWerte verletzt werden: Hier sind sich die Indivi-

duen des Geteilten bewusst, was bedeutet, dass sie gewisse Ziele, Ideen,Werte etc.

teilen und sie bewusst stärken oder erhalten wollen. Daher richten sie ihre Hand-

lungen auch an diesem Geteilten bzw. auf dieses Geteilte aus. Ein aufgeklärtes Ei-

geninteresse, das nicht mit einem reinen Egoismus verwechselt werden darf, kann

von den Individuen hierbei als Entscheidungsgrundlage angeführt werden.43

Sofern Solidarität damit auf die Fähigkeit verweist, sich aktiv und positiv auf so-

ziale Beziehungen und Interdependenzen zu beziehen, in diemanwohl oder übel

immer schon eingelassen ist, bedeutet Solidarität, zu verstehen, dass man asso-

ziiert ist. […] Dabei ist das Assoziiertsein nicht immer eine offen zu Tage liegende

Verbindung. Es ist meist weder willkürlich herstellbar noch folgenlos zu ignorie-

ren. Solidarität ist insofern immer gleichzeitig gegeben und gemacht. (Jaeggi und

Celikates 2017, S. 40)

Dieses Bewusstsein für die wechselseitige Abhängigkeit der Individuen voneinan-

der und von der Gemeinschaft, Gesellschaft oder Gruppe ist dabei ein Grund da-

für, dass die Individuen ihre Handlungen an den Normen oder Anforderungen der

Gruppe ausrichten: Ohne die Gruppe oder Gesellschaft wären sie nicht in der Lage,

das gemeinsame Ziel zu erreichen bzw. den Schutz, der von der Gesellschaft aus-

geht, zu genießen. ImvorausgehendenKapitelwurde bereits aufgezeigt,dassHart-

mann dies als ein gesichtsloses Vertrauen in die Institutionen herausarbeitet. Die-

ses Vertrauen richtet sich gerade auf den gemeinsamen Hintergrundkonsens und

seine Beständigkeit,welche nachmeinemVerständnis auch als Solidarität hätte de-

finiert werden können.

Dabei ist ein weiterer Aspekt bei der sozialintegrativen Solidarität entschei-

dend, nämlich das mögliche Sanktionspotenzial der Gesellschaft oder Gruppe. In

Gesellschaften sind das Recht und die damit in Zusammenhang stehenden Bestra-

fungen Sicherungen des normenkonformen Handelns, in Gruppen oder Gemein-

schaften erfüllt diese Funktion der potenzielle Ausschluss aus der Gruppe. Sofern

die sozialintegrative Solidarität unbewusst erfolgreich eine soziale Integration und

damit solidarisches Handeln sicherstellt, sind Sanktionen und das Eigeninteresse

der Individuen bei der Motivation nicht von Bedeutung. Wenn aber eine Störung

der sozialintegrativen Solidarität vorliegt, dann sind die Angst vor Sanktionen und

43 Hechter 1987, S. 33. Auf die Argumentation Hechters werde ich an späterer Stelle noch weiter

eingehen. Siehe Kapitel 3.3.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 119

das Eigeninteresse Mittel der Gesellschaft, um Individuen langfristig zu einem

normenkonformen und damit solidarischen Handeln zu bringen.44

Hiermit ist zugleichdieFrageaufgegriffen,ob sozialintegrativeSolidaritätnicht

ein reines Gefühl ist. Die bewusste und aktive Ausprägung der sozialintegrativen

Solidarität kann nicht als reines Gefühl betrachtet werden, da bei den Akteur:innen

eine reflektierende Komponente vorliegt, die es ihnen erlaubt, Fehlverhalten zu er-

kennen oder auch bewusst zu begehen (Verstöße gegen das Kollektivbewusstsein).

Heyd wendet sich gegen dieses das Verständnis, dass Solidarität ohne ein aktives

Commitment bestehen kann.45 Für ihnmuss Solidarität bewusst eingegangenwer-

den oder auf natürlichen Bindungen aufbauen. In beiden Fällen bedarf es des Com-

mitments des Individuums und eines gemeinsamen Zieles. Dies widerspricht mei-

nem bisherigen Verständnis der sozialintegrativen Solidarität als Hintergrundkon-

sens zunächst.Dennoch istHeydsArgumentation auch relevant fürmeine Position,

da die sozialintegrative Solidarität (unbewusst oder bewusst) nicht als reinesGefühl

verstanden werden soll – denn wenn sozialintegrative Solidarität nur als Hinter-

grundkonsens verstanden würde, dann wären die Individuen immer konform und

immer integriert: Es gäbe dann keine Option, sich gegen die gängigen Praktiken zu

wenden und diese zu hinterfragen. Daher sollte auch bei der sozialintegrativen So-

lidarität angenommenwerden, dass esmöglich ist, sich bewusst gegen die solidari-

schenHandlungen zu entscheiden.Dies wird am ehesten ersichtlich,wenn diejeni-

gen Fälle betrachtet werden, in denen kein konformes Handeln vorliegt und gegen

das geteilte Verständnis verstoßen wird. In diesen Fällen wandelt sich die passive

sozialintegrative Solidarität, verstanden als Zugehörigkeitsgefühl, in eine aktive so-

zialintegrative Solidarität, die ein klareres Verständnis des Geteilten hervorbringt.

Neben Eigeninteresse und Sanktionen gibt es noch ein weiteres Element, das

dazu beiträgt, dass solidarische Handlungen erfolgen. Dieses leitet sich ab aus der

Bedeutung der Solidaritätsgruppe für die Identitätsbildung des Individuums: Das

Individuum identifiziert sich zu einem Teil über die geteilten Einstellungen, wel-

che somit einen Teil seiner Persönlichkeit und seines Selbstverständnisses ausma-

chen.46 Auch damit das eigene Selbstverständnis konsistent bleibt, erfolgen solida-

rische Handlungen. Derpmann versteht solche solidarischen Handlungen als mo-

ralisch bindend, weil das Individuum für die eigene Beschreibung auf die Gemein-

schaft verweisen muss, wobei eine sprachliche Gemeinschaft vorausgesetzt ist und

die Selbstbeschreibung nur in Relation zu anderen Bestandteilen der Gemeinschaft

44 Beide Motivatoren unterstützen dabei, dass das normenkonforme Handeln in einer Gesell-

schaft fortbesteht. Damit ist nicht gemeint, dass Sanktionen und Eigeninteresse alleine be-

reits solidarische Handlungen hervorbringen.

45 Heyd 2007, S. 118ff.

46 Derpmann 2013, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Formen der Solidarität

erfolgen kann.47 Sangiovanni vertritt dementgegen die Position, dass nur durch ge-

teilte Handlungen eine Solidarität zwischen den Akteur:innen entstehen kann, die

eine moralische Verpflichtung ist.48 Er differenziert drei Grundlagen für Solidari-

tät: geteilte Erfahrungen, geteilte Aktivitäten und geteilte Identitäten,wobei geteil-

te Erfahrungen für ihn nicht ausreichen, um eine Verpflichtung zu solidarischem

Handeln abzuleiten.49 Auch geteilte Identitäten sind für ihn keine hinreichenden

Gründe, sondern nur durch geteilte Handlungen entsteht Solidarität zwischen den

Akteur:innen als einemoralische Verpflichtung.Diese bezieht er auf zwei Bereiche:

Einmal auf das Verlassen des Naturzustandes sowie auf die Entstehung und das

Aufrechterhalten von gerechten Institutionen. »Most agree that, among such natu-

ral duties, we have a duty to establish just institutions where none exist, at least, as

Rawls puts it, ›where this can be done at little cost to ourselves‹.« (Sangiovanni 2015,

S. 353) Geteilte Identitäten können jedoch als Motivator für solidarische Handlun-

gen verstanden werden,weil in der Identifikation starkeWertungen zumAusdruck

kommen, die sozial konstruiert sind und aus denen sich Gründe für solidarische

Handlungen gegenüber der Gemeinschaft ableiten lassen. Die geteilte Identifikati-

on bzw.derGemeinschaftsbezug kann eineHandlungsverpflichtung der Person ge-

genüber der Gemeinschaft ergeben. Die Integrität der eigenen Beschreibung kann

dabei ebenfalls ein Aspekt der Motivation für solidarische Handlungen sein.50

3.2.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

An dieser Stelle wird noch einmal die Differenzierung der sozialintegrativen So-

lidarität als zweite Natur und als bewusste Form der Solidarität entscheidend.

Wenn sozialintegrative Solidarität als zweite Natur auftritt, dann ist davon aus-

zugehen, dass das Individuum unbewusste Hintergrundinformationen hat. Die

Hintergrundinformationen stellt die unbewusst geteilte Welt des Individuums

dar, auf deren Grundlage es seine Handlungsentscheidungen trifft. Deshalb kann

argumentiert werden, dass hier im eigentlichen Sinne nur bedingt von solidari-

schenHandlungen gesprochen werden kann, wennman Handlungen eine bewusste

Entscheidung zugrunde legt. Bei Kollektiven, die auf einer stark ausgeprägten Ähn-

lichkeit aufbauen, sind nahezu alle Handlungen mit dem kollektiven Verständnis

konform. Ichmöchte dafür argumentieren,dass sie dennoch als solidarischeHand-

lungen verstanden werden können, weil sie das kollektive Verständnis bestärken

und aktualisieren. Erst Verstöße gegen das Kollektivbewusstsein werden auffällig

und bewusst als nicht-solidarisch wahrgenommen.

47 Derpmann 2013, S. 53.

48 Sangiovanni 2015.

49 Sangiovanni 2015, S. 349.

50 Derpmann 2013, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 121

Wenn aber die sozialintegrative Solidarität nicht als zweite Natur auftritt, son-

dern die solidarischen Handlungen bewusst erfolgen, dann ist auch der gemein-

same Hintergrundkonsens bzw. die geteilte Lebenswelt den Agierenden bewusst.

Dies meint aber nicht, dass den Individuen der gesamte Hintergrundkonsens zur

gleichen Zeit bewusst sein muss; es kann auch nur partiell der Fall sein. Anders als

bei der Sympathie müssen die Individuen sich nicht direkt bekannt sein und damit

muss auch keine Informationen über individuelle Positionen bestehen, das zu so-

lidarischen Handlungen führen könnte.51 Ein solches kann zwar bestehen, ist aber

keine notwendige Voraussetzung, da der Bezugspunkt immer die Gesellschaft, Ge-

meinschaft oder Gruppe betrifft und die auf diese bezogenen geteilten Vorstellun-

gen.

Für beide Varianten ist bedeutsam, dass sozialintegrative Solidarität kontext-

bzw. situationsabhängig ist52 – ganz gleich, ob dieses dem Individuum bewusst ist

oder nicht. Die sozialintegrative Solidarität kann somit nicht als ein universelles

Prinzip verstanden werden, weil sie eines konkreten Rahmens und spezifischer ge-

teilter Vorstellungen bedarf. Dennoch kann sie in unterschiedlicher Ausprägung in

allen Gruppen wirksam sein.

3.2.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

WiebeimvorhergehendenDifferenzierungskriteriumwird auch andieser Stelle die

Unterscheidung zwischen bewussten und unbewussten solidarischen Handlungen

relevant. Die unbewussten solidarischen Handlungen im Kollektiv, die auf einer

starken Ähnlichkeit aufbauen, erfolgen nicht aufgrund eines ausgeübten Zwanges,

da die kollektiven Vorstellungen exakt mit denen der Akteur:innen übereinstim-

men. Die Handlungen werden von den Akteur:innen freiwillig erbracht, und selbst

wenn sie sich der solidarischen Komponente der Handlung nicht bewusst sind,

stimmen ihre Wünsche doch mit denen des Kollektivs überein und somit auch die

Handlungen.Handlungen hingegen, die sich gegen das Kollektiv richten und gegen

die geteilten Überzeugungen, fallen auf und werden vom Kollektiv und von den

anderen Akteur:innen sanktioniert; somit wird nicht-konformes Verhalten durch

Sanktionen und sozialen Zwang unterbunden.

Wenn eine bewusste Zugehörigkeit zu einer Partikulargruppe eingegangen

wird, besteht zugleich ein größeres Moment der Freiwilligkeit in den solidarischen

Handlungen. Dies unterscheidet sich jedoch zu Gesellschaften bzw. Nationen,

in die das Individuum hineingeboren ist. Die Zugehörigkeit ist in diesen Fällen

originär und nicht freiwillig. In beiden Fällen kann das Individuum sich, wenn ein

Teil des gemeinsamen Hintergrundkonsenses bewusst ist, gegen solidarische und

51 Derpmann 2013, S. 97.

52 Derpmann 2013, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 Formen der Solidarität

somit konforme Handlungen entscheiden. Es kann sich auch bewusst für diese

Handlungen entscheiden; die Gründe dafür wurden im zweiten Unterpunkt dieses

Kapitels (Kapitel 3.2.2) bereits behandelt.

Gruppen jeglicher Art können immer unterschiedliche Arten von Zwang auf

die Individuen ausüben. Der Zwang, der von der Gruppe ausgeht, besteht aus

den beiden Komponenten »rechtliche Sanktionen« und »soziale Stigmatisierung

bzw. soziale Konsequenzen«. Die Handlungsentscheidung des Individuums wird

beeinflusst von den geltenden sozialen Zwängen und den möglichen sozialen

Konsequenzen bei nicht normenkonformem Handeln. Das Recht als Quelle der

Sanktionen zum Schutze des Hintergrundkonsensus ist ein zentraler Bestandteil

der instrumentellen Solidarität,53 die im nächsten Unterkapitel (Kapitel 3.3) behan-

delt wird. Das Recht kann verstanden werden als verfestigte geteilte Vorstellungen

der Gesellschaften, die mit einer zentralen Sanktionskraft versehen wurden. Nach

Habermas übernimmt zunehmend das Recht die Funktion der Solidarität, wenn

Solidarität im Recht institutionalisiert wurde und dadurch die sozialintegrative

Funktion der Solidarität mittels des Rechts erfüllt werden kann.54 Verstöße gegen

rechtlich verfestigte geteilte Vorstellungen werden vom Kollektiv zentralistisch

sanktioniert. Von diesen Vorstellungen geht eine starke Erwartung an die Hand-

lungskonformität der Individuen aus. Durkheim verdeutlicht, dass die Intensität

der Sanktionen von der Allgemeinheit der Regeln abhängt: Ein Verstoß gegen eine

der Berufsmoralen hat nach ihm nur geringes Sanktionspotenzial, wohingegen ein

Verstoß gegen das öffentliche Bewusstsein starke Sanktionen nach sich zieht.55 In

Ergänzung zum Zwang und den Sanktionen durch das Recht gibt es einen Zwang

auf Basis von rein sozialen Konsequenzen für das Individuum, wenn es sich nicht

konform zu den kollektiven Vorstellungen verhält. Neben den unterschiedlichen

Zwängen zur Einhaltung, gibt es auch eine begründete und von Durkheim als

legitim anerkannte Ablehnung der gesellschaftlichen Regeln:

Grund zur individuellen Ablehnung von bestehenden Regeln hat die Persönlich-

keit daher nur, wenn die geltende Moral hinter den Möglichkeiten zurückbleibt,

welche die strukturelle Entwicklung der Gesellschaft eröffnet. In diesem Fall be-

deutet die individuelle Rebellion jedoch keine Ablehnung der Gesellschaft, son-

dern den Versuch, sie weiterzuentwickeln. (Müller 1986, S. 90)

Dabei ist anzumerken, dass bei der Gesellschaft bzw. Nation kein Ausschluss von

der Gruppe vorgenommenwerden kann–außer in Ausnahmefällen, die aber durch

53 Vgl. Brunkhorst 2002.

54 Zürcher 1998, S. 135f.

55 Durkheim 1999, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 123

das Recht vorgegeben werden (z.B. durch die Todesstrafe). Partikulargruppen hin-

gegen können die Sanktionsmaßnahme des Ausschlusses aus der Gruppe nutzen.

Dies kann eintreten, wenn sich ein Individuum nicht an die zentralen Werte der

Gruppe hält oder seinen Beitrag für die Gruppe nicht leistet.

Nun muss an dieser Stelle noch auf einen Aspekt hingewiesen werden, der in

dieser Arbeit aber nicht in vollem Umfang thematisiert werden kann: die Verfesti-

gung vonHegemonien durch Solidarität. Bisher wurde in dieser Arbeit zumeist die

Perspektive aus der Gruppe heraus eingenommen, die die Normen und Werte der

Gemeinschaft erhalten möchte. Bei der sozialintegrativen Solidarität gibt es aber

zweimögliche ausgeschlosseneGruppen: auf der einenSeite die Externen,die nicht

zur Gemeinschaft gehören, und auf der anderen Seite jene Internen, die den Prak-

tiken der Gruppe nicht (mehr) zustimmen. Ein solcher Ausschluss kann ebenfalls

zur Stabilisierung von Ungerechtigkeit, Unterdrückung etc. beitragen. Es kommt

dabei immer auf die Praktiken und Prozesse an, die eine Veränderung der Normen

und geteilten Vorstellungen von Solidaritätmehr oderweniger erlauben.Durkheim

nutzt den Begriff des Zwangs gerade zur Beschreibung derjenigen Fälle, in denen

die Reglementierungen nur noch mit Gewalt aufrechterhalten werden können, da

sie nichtmehr zu denNormen der Gemeinschaft passen, und ein Kampf gegen die-

se »nicht gestattet ist«.56 Dies beschreibt eine weitere Dimension von Zwang, die

nur durch erhebliche Risiken der Akteur:innen überwunden werden kann. Auf die-

se Möglichkeiten der Veränderung bzw. Transformationen der Solidaritätsformen

wird im Zusammenhangmit der politischen Solidarität noch weiter eingegangen.

Zurückkommend auf die kurze Einführung in die sozialintegrative Solidarität

bleibt zu sagen: Die Individuen werden hier in eine bestehende Gesellschaft oder

Gemeinschaft hineingeboren und mit den kollektiven Vorstellungen sozialisiert.

Dies betrifft nicht nur die konkreten Normen und Traditionen sowie die Geschich-

te, sondern auch die gesamte Denktradition. Habermas’ Argumentation besagt,

dass die Annahme einer idealen Kommunikationsgemeinschaft eine unkündbare

Solidarität mit sich bringt. Dies meint, dass sich die Individuen nicht gänzlich aus

der Gesellschaft oder Gemeinschaft herausziehen können. Ob eine ideale Kom-

munikationsgemeinschaft anzunehmen ist, ist für meine Argumentation nicht

vordergründig relevant, sehr wohl jedoch der Aspekt der Unkündbarkeit. Eben dies

trifft nämlich auch auf die sozialintegrative Solidarität zu: Durch seine Sozialisie-

rung und die gemeinsame Lebenswelt kann das Individuum sich nicht gänzlich

der Gesellschaft entziehen. Diese Verwendungsform ist für das Individuum somit

zumindest teilweise alternativlos.

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass die solidarischen Handlungen freiwil-

lig erfolgen, aber gleichzeitig durch die (evtl. unausgesprochene) Androhung von

Sanktionen auch Zwang ausgeübt wird, um die Handlungskonformität zu sichern.

56 Durkheim 1992, S. 446.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 Formen der Solidarität

InGesellschaften liegenaußerhalbdesRechts aber auchverschiedeneVorstellungen

vor, die in den unterschiedlichen Gruppen innerhalb der Gesellschaft gleichzeitig

wirksam sind. Dieser Aspekt wird im folgenden Unterkapitel weiter ausgeführt.

3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

Die erfolgreiche Integration des Individuums in die Gruppe ist als übergreifendes

Ziel der sozialintegrativen Solidarität zu verstehen, und darin liegt auch ihr nor-

mativer Anspruch begründet, der das fortdauernde Bestehen der Gruppe zum Ziel

hat.57 Die spezifischen normativen Anforderungen leiten sich dabei aus denWerten

der jeweiligen Gruppe ab, in welche die Individuen integriert werden. Durkheim

fasst dies als einenmoralsoziologischen Relativismus auf, d.h., die Moral wird von der

Gesellschaft erarbeitet und kann sich auch verändern, wenn sich die Gesellschaft

ändert oder die Strukturen derselben nicht mehrmit derMoral übereinstimmen.58

Das Geteilte der Gruppe ist demnach durch ihre Akteur:innen über die Zeit wandel-

bar. »Social Solidarity marks the unity and the unity necessitates morality,morality

takes shape at least in part in response to the changing needs of the community.«

(Scholz 2008, S. 24) Unabhängig von der inhaltlichen Ausprägung besteht der nor-

mative Anspruch der sozialintegrativen Solidarität in einer Bewahrung des Status

quo.

Durch die Partikularität und Exklusivität der sozialintegrativen Solidarität er-

geben sich für den normativen Anspruch Grenzen.Mit der Frage nach diesen Gren-

zen der Solidarität ist die Frage berührt, ob die sozialintegrative Solidarität dem

Bereich der Moral oder dem der Ethik zuzuordnen ist, weil die Solidarität als ver-

pflichtendgelten kann, sofern sie derMoral zugeordnetwird,unddurchmoralische

Prinzipien übertrumpft werden kann, sofern sie der Ethik zugeordnet wird. Dem-

entsprechendwürde sich auchdiemöglicheWirkungderSolidarität unterscheiden.

Derpmann argumentiert mit Williams und Habermas, dass sich ethische und mo-

ralischeÜberzeugungen dahingehend unterscheiden lassen, dassmoralischeÜber-

zeugungen universal sind und ethische partikular.59 Vor diesem Hintergrund liegt

es nahe, die Frage nach der Zuordnung der Solidarität zugunsten eines ethischen

Verständnisses zu beantworten, da diese Formder Solidarität partikular und exklu-

siv ist und die durch sie vertretenenNormen etc. sowohl partikular als auch tempo-

rär sind.

Würde Solidarität jedoch allein dem Bereich der Ethik zugeordnet, dann wür-

den sie selbst und die aus ihr abgeleiteten Forderungen und Ansprüche immer hin-

ter denmoralischen Forderungen und Verpflichtungen zurückbleiben. Damit wäre

57 Vgl. Zürcher 1998.

58 Durkheim 1986, S. 76.

59 Derpmann 2013, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 125

der Solidarität nicht der Stellenwert zugewiesen, den sie angesichts ihrer Relevanz

für die soziale Integration des Individuums in die Gesellschaft, den Zusammen-

halt der Gesellschaft und die Identitätsbildung des Individuums einnimmt. Dieser

Stellenwert ist nur zu erreichen, wenn Solidarität sich demjenigen eines morali-

schen Prinzips annähert. Habermas und Derpmann versuchen dementsprechend,

den Begriff der Solidarität »stärker« zu machen, indem sie ihn zum Teil in den Be-

reich desMoralischen verschieben:Habermas fasst Solidarität als ein ethisches Sol-

len auf und versucht in seiner Diskurstheorie, den Begriff der Solidarität mit einer

moralischenAchtungauszustattenund ihn somit indenBereichdesMoralischenzu

verschieben.60 Durch dieDeutung des Solidaritätsbegriffs alsmoralisch bedeutsam

versucht er, die gemeinschaftliche und kontextgebundene Dimension in die Dis-

kurstheorie zu integrieren.61 Derpmann versucht ebenfalls, den Begriff der Solida-

rität eher einemmoralischen denn einem ethischen Prinzip anzunähern. Sein Ver-

ständnis von Solidarität ist, dass Solidarität eine besondere moralische Verpflich-

tung sei, die von Angehörigen einer Gemeinschaft erbracht werden muss, welche

eine gemeinsame Identifikation teilen.

Wenn dargelegt werden kann, inwiefern Solidarität moralische Gründe fun-

diert, bedarf es schließlich der Angabe von Bedingungen, die aufzeigen, welche

Gemeinschaften, die vermeintlich als Solidargemeinschaften auftreten, keine

moralische Bedeutsamkeit beanspruchen können und in welchen Fällen andere

moralische Erwägungen schwerer wiegen als Gründe der Solidarität. (Derpmann

2013, S. 99)

Solidarität kann somit keine universale Gültigkeit beanspruchen, sondern bleibt

weiterhin auf die Gemeinschaft beschränkt. Sie kann einer Person in Bezug auf

ihre jeweilige Gemeinschaft besondere moralische Gründe verleihen, die diese

bei Handlungsoptionen berücksichtigt – diese Gründe können aber durch an-

dere Gründe übertrumpft werden.62 Hierdurch kommt der Solidarität auch ein

eigener inhärenter normativer Anspruch zu, den sie in sozialwissenschaftlichen

Ausarbeitungen bisher nicht hat. Dieser besondere normative Anspruch liegt in

den normativen Erwartungen der Gruppenmitglieder an die Handlungen der

Akteur:innen begründet, welche sie gegenseitig aneinander adressieren.63 Damit

60 Der Grund liegt für ihn darin, dass er den Begriff der Solidarität braucht, um zwei Einwän-

den gegen seine Diskurstheorie zu entgehen: auf der einen Seite der kommunitaristischen

Kritik, die eine mangelnde Einbettung des Individuums in eine Gemeinschaft in Bezug auf

die moralische Rechtfertigung hervorhebt und auf der anderen Seite der Kritik, dass die Dis-

kurstheorie nicht auf kontextgebundene Momente des moralischen Urteilens eingeht.

61 Derpmann 2013, S. 71.

62 Derpmann 2013, S. 201f.

63 Derpmann 2013, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 Formen der Solidarität

wären sowohl Parteilichkeit als auch eine Neutralität Bestandteil der moralischen

Rechtfertigung, was zunächst im Konflikt mit Nagels Neutralitätsanforderung

steht, die besagt, dass akteursrelative Gründe nicht Bestandteil der Moral sein

können, da die Neutralität und Objektivität von Gründen Bedingungen der Nor-

mativität seien.64 Bei Derpmann findet sich eine treffende Antwort auf Nagels

Neutralitätsanforderung, die darin besteht, dass akteursrelative Gründe als eigen-

ständig bedeutsam verstanden werden – somit liegen die Gründe der Solidarität

nicht außerhalb der Moral. Voraussetzung dafür ist, dass nicht alle moralischen

Gründe zugleich neutrale Gründe sind.65

In den akteursrelativen Gründen ist kein Urteil über einen geringeren morali-

schenStatus vonAußenstehendenenthalten.DieSolidaritätmitAnderenzielt dabei

nicht darauf ab,Anderen aufgrund von objektivenMerkmalen einen höherenmora-

lischen Status zuzuschreiben, sondern ergibt sich daraus, dass die Gemeinsamkeit

bedeutender Identifikationen relevant ist, weil der Andere erst hierdurch für den

Akteur Bedeutung gewinnt.66 Die relativen Gründe können somit von anderen an-

erkannt werden, aber sie sind nur für bestimmte Personen bindend.Die Parteilich-

keit der Solidarität ist nicht unkritisierbar, denn die Parteilichkeit für eine Gruppe

mussgegenüber anderengerechtfertigtwerdenkönnen.Somitwird relativenGrün-

den eine normative Bedeutsamkeit zugesprochen. Dies geht einher mit der Frage,

welche Gründe der Solidarität eine Gruppe oder Gemeinschaft fundieren können.

Diesbezüglich lässt sich mit Derpmann argumentieren, dass es bindende akteurs-

relative Gründe gibt, die bestimmte Personengruppen zuHandlungen anleiten und

verpflichten, womit diese Gründe für diese Gruppe einen ähnlichen Status wiemo-

ralische Gründe einnehmen, während dies für Personen außerhalb dieser Gruppe

jedoch nicht gilt.Durch diesen verbindlichen, aber dennoch partikularenCharakter

der Gründe ist die Position von Solidarität im Gefüge der normativen Argumenta-

tionen gestärkt und die Solidarität fällt nicht zwangsläufig hinter die moralischen

Anforderungen zurück.67

Zusammengefasst lässt sich festhalten, dass dieser Verwendungsform ein eige-

ner normativer Anspruch zukommt, der sich – wie Habermas und Derpmann ge-

zeigt haben–auch als ein ethisches Sollen verstehen lässt, das zugleich der Partiku-

larität und eines übergeordneten Anspruchs Rechnung trägt. Die sozialintegrative

64 NachDerpmann verwirft Nagel diese strikte Position aus The Possibility of Altruism in späteren

Schriften. Siehe Derpmann 2013 Kapitel 5.

65 Derpmann 2013, S. 195.

66 Derpmann 2013, S. 197.

67 Andere Autoren versuchen, spezifische übergreifende normative Ansprüche der sozialinte-

grativen Solidarität abzuleiten. Für Bourgeois ist dies die Forderung, soziale Ungleichheit zu

beseitigen. Er argumentiert dafür, dass Solidarität der Freiheit ontologisch vorausgeht und

das Individuum erst durch den Zusammenhalt zwischen Individuen in der Lage sei, seine

Freiheit zu verwirklichen. Zürcher 1998, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 127

Solidarität kann insgesamt aber eher als deskriptiv verstanden werden, da bei ihr

das Normenkonforme und die Bedingungen der gesellschaftlichen Integration im

Vordergrund stehen.

3.2.6 Aktive oder passive Solidarität

Die bisher schon mehrfach thematisierte Differenzierung in bewusst und unbe-

wusst ausgeführte solidarische Handlungen muss hier noch einmal aufgegriffen

werden.Bei denunbewussten, aber konformenHandlungen könnendie Individuen

zwar aktive Handlungen vollziehen, diese müssen jedoch, da sie unbewusst und

eher mechanisch erfolgen, qualitativ von den bewussten unterschieden werden.

Es besteht hier kein aktiver Entschluss dazu, eine solidarische Handlung als solche

auszuführen, und die bewusste Identifizierungmit der Gesellschaft, Gemeinschaft

oder Gruppe ist hier nicht Grundlage für die Handlung. Demgegenüber kann z.B.

bei der organischen Solidarität Durkheims von aktiven solidarischen Handlun-

gen gesprochen werden, da hier ein Bewusstsein der Normenkonformität der

Handlungen vorherrscht.

Sozialintegrative Solidarität kann in vielen Fällen aber auch als passiv verstan-

den werden. Dies betrifft diejenigen Handlungen, welche die Individuen mecha-

nisch oder unbewusst durchführen und die insofern ihrer zweiten Natur entsprin-

gen. Somit können bei der sozialintegrativen Solidarität beide Formen vorliegen.

Wie aber obenbereits angeführtwurde, ist bei der sozialintegrativenSolidarität den

Individuennicht der gesamteHintergrundkonsens bewusst unddaher ist anzuneh-

men, dass viele Handlungen unbewusst erfolgen. Dies meint, dass diese Handlun-

gen zwar bewusst ausgeführt werden, aber nicht bewusst als solche Handlungen,

die einen sozialintegrativen Beitrag leisten.

Die Differenzierung zwischen aktiv und passiv muss jedoch nicht nur auf den

Bewusstseinsstatus der Akteur:innen referieren, sondern bezieht sich auch auf den

Status der Handlungen selbst. Dabei ist es schwer, eine einheitliche Definition von

aktiven und passiven Handlungen für alle Verwendungsformen der Solidarität zu

finden, da bei den anderen Verwendungsformen die Möglichkeit einer unbewuss-

ten Ausübung der Solidarität geringer ist. Das meint, dass es bei der sozialintegra-

tiven Solidaritätmöglich ist, die Solidarität bestärkendeHandlungen zu vollführen,

ohne es zu wissen (passive solidarische Handlungen); demgegenüber sind aktive

Handlungen solche, bei denen den Akteur:innen bewusst ist, welche Bedeutung die

Handlungen für den Zusammenhalt der Gesellschaft haben. Die bewusste gefühlte

Zugehörigkeit zu der Partikulargruppe kann eine solidarische Handlung sein, die

zunächst passiv ist, sich aber in aktiven solidarischenHandlungen äußern kann.Zu

den aktiven Handlungen zählt auch das bewusste Unterlassen von Handlugen. So-

mit ist diese Form der Solidarität eher als passiv zu verstehen, kann aber auch aktiv

auftreten.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


128 Formen der Solidarität

3.2.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Bei vielen Autor:innen lässt sich nachweisen, dass sie einen Zusammenhang bzw.

einen Bezug zwischen Solidarität undGerechtigkeit implizieren.Dabei wird oft die

Frage nach der Rangordnung zwischenGerechtigkeit und Solidarität diskutiert. Im

Hinblick auf die Differenzierung in ethische und moralische Standpunkte könnte

dasVerständnis entstehen,dassdieGerechtigkeit einenVorranghabe.Dadiese aber

einen Bezug zu konkreten Situationen und Gesellschaften benötigt, ist hier richti-

ger von einer gegenseitigen Verwiesenheit zu sprechen. Dies lässt sich entlang der

Positionen von Habermas, Derpmann und Durkheim zeigen.

Gerechtigkeit verstehen Autor:innen wie Zürcher, der sich u.a. auf Habermas

bezieht, als abstraktes, universales und unpersönliches Prinzip – Zürcher differen-

ziert es kategorial von der Solidarität, die eine spezifische kontextgebundene Hal-

tung bzw. Verbindung ist. Ziel der Gerechtigkeit ist es, die Chancen für eine ge-

lingende Selbstverwirklichung egalitär zu verteilen. »Solidarität trägt dazu bei, die

angestrebten Ziele in der Welt des Sozialen tatsächlich zu verwirklichen. In dieser

Hinsicht erweisen sich Gerechtigkeit und Solidarität als komplementäre Prinzipi-

en.« (Zürcher 1998, S. 176) Diese Differenzierung fußt auf der Trennung zwischen

einer Zuordnung zu moralischen oder ethischen Gründen.68 Korff und Baumgart-

nerweisen darauf hin,dass ein grundsätzlicher Zusammenhang zwischen Solidari-

tät und Gerechtigkeit zweifach verstanden werden kann: Gerechtigkeit kann einer-

seits als universales Prinzip verstanden werden und andererseits als abhängig von

einer konkreten sozialenStruktur,ausder die konkreteDefinitionderGerechtigkeit

entstammt. »Gerechtigkeit steht einerseits über der Solidarität, andererseits kann

sie erst ausdemgemeinschaftlichenKontextdefiniertwerden.« (Zürcher 1998,S. 86)

DiekonkreteGerechtigkeit in einerGesellschaft oderGemeinschaftmuss andem je-

weiligen konkreten Kontext der sozialen Struktur ausgerichtet, zugleich aber auch

einer universalen Gerechtigkeit unterworfen sein. Den konkreten Bezugsrahmen

der Solidarität für die jeweilige Gemeinschaft sehen Korff und Baumgartner dabei

sowohl in immateriellen als auch in materiellen Ausprägungen.69 Dieses von ihnen

rekonstruierte Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit macht eine Zuordnung

zu den Formen der Solidarität, die in dieser Arbeit entwickelt wurden, schwierig.

Ihr Ansatzpunkt kann aber ähnlich verstanden werden wie derjenige von Haber-

mas, der die Solidarität als das Andere der Gerechtigkeit versteht – und zwar vor

dem Hintergrund, dass die Gerechtigkeit notwendigerweise durch eine Solidarität

ergänzt werden muss, um die universale Gerechtigkeit mit der konkreten Lebens-

welt zu verbinden.Ohne diese Verbindungwürde demHabermas’schenKonzept ei-

ne entscheidende Dimension fehlen.

68 Siehe Kapitel 3.2.5.

69 Korff und Baumgartner 1990.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 129

Solidarität erfasst seiner [Habermas’] Konzeption nach die moralische Bedeut-

samkeit des gemeinschaftlich Guten neben der Theorie des Gerechten. Neben

der Gerechtigkeit, mit der die bloße Anerkennung der Rechtsansprüche morali-

scher Subjekte gesichert wird, soll Solidarität ihre Einbindung in Gemeinschaften

als Merkmal moralischer Subjekte erfassen: »Gerechtigkeit bezieht sich auf die

subjektive Freiheit unvertretbarer Individuen; hingegen bezieht sich Solidarität

auf das Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten

Genossen. (Derpmann 2013, S. 89)

Dieser Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Solidarität lässt sich in diesem

Fall auch auf die sozialintegrative Solidarität beziehen, da diese Solidarität die Ein-

bindung der Individuen in die intersubjektiv geteilte Lebensform sicherstellen soll.

Das intersubjektiv Geteilte bezieht sich dabei auf die Gemeinsamkeiten zwischen

den Individuen, anhand derer die Gemeinschaft sich konstituiert. Derpmannweist

korrekt darauf hin, dass die Anforderungen, die sich für die Individuen aus der

Solidarität ergeben, aber in einem Konflikt zu den universalen Anforderungen

der Gerechtigkeit stehen können. Seinem Verständnis nach steht allerdings weder

die Geltung der Gerechtigkeit noch die der Solidarität zur Disposition.70 Solida-

rität und Gerechtigkeit bedingen sich in diesem Fall gegenseitig, auch wenn dem

Prinzip der Gerechtigkeit ein Vorrang eingeräumt wird. Durkheim erfasst dieses

Verhältnis ebenso in Bezug auf seine Forderungen der Moral, die beinhalten, dass

ein gerechter Lohn für die Erfüllung von Funktionen gesichert sein soll und jeder

die Funktion ausführen soll, die ihm am besten liegt, was gleiche Bildungschancen

impliziert, die jedoch je nach Begabung unterschiedliche Wege erfordern. Insge-

samt soll eine »Gleichheit in den äußeren Bedingungen« die Individuen an ihre

Funktion binden und diese wiederum untereinander verknüpfen. Als dritte Forde-

rung betont Durkheim, dass jeder seinen Nächsten lieben und gerecht sein soll.71

Für Durkheim ist elementar, dass organisierte Gesellschaften sich »nur erhalten

[können], wenn alle sie bildenden Teile solidarisch sind, und die Solidarität ist nur

unter diesen Bedingungen möglich« (Durkheim 1992, S. 449f.). Aus dem Verhältnis

zwischen derGerechtigkeit (als Voraussetzung für ein solidarischesGefühl) und der

Solidarität (in Form von gemeinsamen Überzeugungen, um eine gerechte Gesell-

schaft errichten zu können) ergibt sich eine Schlüsselstelle seines sozialintegrativen

Ansatzes.

Aufgrund der Differenzierung von Gerechtigkeit und Solidarität entlang des

Diskurses zwischen ethischen undmoralischen Standpunkten ergibt sich zunächst

das Verständnis, dass Gerechtigkeit einen Vorrang hat, aber zum Zusammenhalt

der Gesellschaft bzw. Gemeinschaft durch einen Bezug auf konkrete Situationen

70 Derpmann 2013, S. 22.

71 Durkheim 1992, S. 478.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 Formen der Solidarität

und Praktiken nicht ohne Solidarität auskommen kann. Somit kann gesagt wer-

den, dass zwischen Solidarität und Gerechtigkeit eine gegenseitige Verwiesenheit

besteht. Bei Habermas wird dies durch die Einführung der Solidarität als Korrek-

tiv bzw. als das Andere der Gerechtigkeit verdeutlicht. Und für die Wirksamkeit

von Durkheims organischer Solidarität spielen gerechte Verhältnisse und gleiche

Chancen eine bedeutende Rolle,was zugleich darauf verweist, dass Solidarität ohne

Gerechtigkeit zu pathologischen Momenten führt. Bisher wurde die Gerechtigkeit

in dieser Betrachtung des Zusammenhangs zwischen Solidarität und Gerechtigkeit

als eine universale Gerechtigkeit verstanden. Bei den anderen Verwendungsfor-

men der Solidarität beziehe ich mich im Gegensatz dazu auf andere Formen der

Gerechtigkeit – so wird z.B. die Verteilungsgerechtigkeit im Vordergrund stehen.

3.2.8 Räumliche Dimension

Die sozialintegrative Solidarität bezieht sich auf den Nationalstaat und die Gesell-

schaft. Dabei muss gesagt werden, dass diese Verwendungsform nicht zwingend

mit dem Nationalstaat korreliert, sondern, die zentralen Merkmale dieser Solida-

rität mit dem Aufkommen und Erstarken der Nationalstaaten sich mit diesen ver-

bunden haben.Die gemeinsameGeschichte, die gemeinsame Sprache sowie geteil-

teWerte undVorstellungenwerden auf denNationalstaat bezogen, selbstwenn sich

die rein geografischen Zuschnitte über die Zeit verändert haben.

Scholz führt als eine Unterkategorie der sozialintegrativen Solidarität eine kul-

turelle Solidarität ein, die sich dadurch auszeichnet, dass der Zusammenhalt auf

gemeinsamen Traditionen, Praktiken und Sprachen basiert. Dies wäre eine Form

einer kulturellen Solidarität, die dieselbe Grundstruktur wie die sozialintegrative

Solidarität aufweist. Individuen werden durch Geburt in einen spezifischen sozia-

len Kontext geboren und in diesem sozialisiert. Erst eine erfolgreiche Integration

der Individuen kann ein Fortbestehen der Gruppe auf Dauer sicherstellen. Von die-

sem Standpunkt aus betrachtet Scholz die kulturelle Solidarität als eine Ausdiffe-

renzierung der sozialintegrativen Solidarität, deren Unterschied darin liegt, dass

nicht der Nationalstaat die räumliche Grenze ist, sondern eine Gruppe, welche sich

auch in unterschiedlichen Nationalstaaten befinden kann.

Die räumlicheGrenze ist einMerkmal,dasdie sozialintegrativeSolidaritätnicht

definiert, und die Adressatengruppe dieser Solidarität muss auchmit den Grenzen

einer politischen Verfasstheit nicht übereinstimmen. Dies kann in beide Richtun-

gen gelesenwerden: einmal so, dass sich eine sozialintegrative Solidarität zwischen

Individuen etabliert, die sich in einer Gruppe befinden, welche nicht derselben po-

litischen Verfasstheit angehört – aber auch so, dass es eine politische Verfasstheit

ohne sozialintegrative Solidarität geben kann. Im letzteren Fall kann allerdings von

einem pathologischen Zustand gesprochen werden, da für den Zusammenhalt ein

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 131

gewissesMaßan erfolgreicher sozialintegrativer Solidarität gegeben seinmuss.Die

EU ist hierfür ein erhellendes Beispiel.

Daran anschließend lässt sich anmerken, dass die sozialintegrative Solidarität

durch ihre enge Verbindung mit dem Nationalstaat zunächst schwieriger mit ei-

ner post-nationalstaatlichen Welt zusammenzubringen ist. »Habermas conceives

the idea of solidarity among strangers as a situation arising out of the gradual de-

velopment of democratic societies, overcoming bitter class and religious divisions

and eventually learning to deal with their social complexity.« (Wilde 2013, S. 81) Im

Nationalen ist das Band der Kommunikationsgemeinschaft stärker als auf interna-

tionaler Ebene. Habermas macht hier eine wichtige Differenzierung: Es kann von

einem nationalen Bewusstsein gesprochen werden, wenn die Idee der Nation zum

Hauptmerkmal der Identität wird. Das nationale Bewusstsein hat in diesem Sinne

nach und nach die alten (vormodernen) Formen der Solidarität ersetzt. Habermas

geht davon aus, dass sich die soziale Solidarität in Richtung einer Solidarität zwi-

schen den Bürger:innen eines Staates entwickeln wird. Konsequenterweise müsse

sich die Solidarität in der modernen Zeit nicht mehr allein auf den Nationalstaat

beziehen, sondern könne sich auch auf die EU ausdehnen.72 In Europa fehle zwar

noch ein Zusammengehörigkeitsgefühl, aber dieses könne durch gemeinsame Er-

fahrungen langsam entstehen. Für Habermas soll eine europäische Identität dabei

nicht die einzelnen nationalen Identitäten ablösen, sondern nur deren chauvinis-

tische Tendenzen abschwächen.73 Bei der Betrachtung von Habermas’ Position zu

Europagibt es allerdingsnocheinenzweitenAspekt,derberücksichtigtwerdensoll-

te: Innerhalb der EU gibt es Strömungen, die den Ausbau der EU fordern, und sol-

che, die die nationalstaatliche Souveränität befürworten. Seiner Einschätzung nach

wird die europafreundliche Koalition aus Technokraten, Eurodemokraten und ei-

nigen Wirtschaftsliberalen bald zerbrechen, wenn die aktuellen Probleme Europas

die Politik dazu drängen, einen erweiterten zeitlichen Horizont für ihre Lösungen

langfristig zuplanen.ErbezeichnetdasProjektEuropaals einProjektderElitenund

nicht der Bürger:innen: Die Bildung der EuropäischenUnion ist nicht davon beglei-

tet,dass sicheineuropäischesVolkunddamit eingemeinsamgeteiltes europäisches

Verständnis herausbilden.74Damit sich ein europäischesVolk als rein politischeKa-

tegorie herausbildet, müssen die EU-Bürger:innen nach Hauke Brunkhorst

[…] 1. sich alle dazu nötigen Rechte zuschreiben, 2. eine Kommunikationsgemein-

schaft […] bilden […], 3. eine Rechtsgenossenschaft […] errichten und auch fortfüh-

renwollen und diese 4. auch in ihrem tatsächlichenHandeln […] umsetzen […] und

72 Wilde 2013, S. 85.

73 Habermas 2013, S. 111.

74 Habermas 2013, S. 83ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 Formen der Solidarität

schließlich dürfen sie 5. niemanden, der von möglichen Zwangsmaßnahmen ih-

rer Rechtsgenossenschaft betroffen ist, aus der Genossenschaft gleichberechtigter

Bürger ausschließen. (Brunkhorst 2002, S. 227f.)

Die Ausweitung einer sozialintegrativen Solidarität, wie sie hier kurz am Beispiel

Europas dargelegt wurde, muss sich allerdings nicht unbedingt auf einen staatli-

chen Rahmen beziehen. Scholz betrachtet die Erweiterung der Solidarität vor dem

Hintergrund einer universalen Solidarität.75 Als eine gemeinsam geteilte Basis für

eine solche Solidarität sieht sie die Menschenrechte. Auf diesen Aspekt komme ich

später noch zurück.

Insgesamt zeigt sich, dass die sozialintegrative Solidarität nicht an eine be-

stimmte räumliche Dimension zu fixieren ist und sich von einem Bezug zum Na-

tionalstaat auch auf umfassendere Gebilde erweitern kann. Staaten oder Unionen

bedürfen hingegen einer sozialintegrativen Solidarität, die wiederum unterschied-

liche Partikulargruppen enthalten können.

3.2.9 Grenzen der Solidarität

Folgend sollen auf ausgewählte Grenzen der sozialintegrativen Solidarität einge-

gangen werden: Im letzten Unterkapitel wurde die Gleichsetzung der sozialinte-

grativen Solidarität mit demNationalstaat angesprochen.Wenn die Solidarität be-

wusst ist und starkmit dengeteiltennationalenVorstellungenkorrespondiert,kann

sie in eine nationale Solidarität umschlagen, die zunächst einmal auf starke patrio-

tischeGefühle aufbaut.Hier besteht die Gefahr, dass eine faschistische Ausprägung

entsteht. Bei einer solchen nationalen Solidarität steht jedoch nicht mehr die Inte-

gration in die Gesellschaft im Vordergrund, sondern die Nation und die nationale

Einheit. »[…] if we adopt a purely descriptive meaning of solidarity to denote any

form of strong group alliance, then it is possible to speak in terms of a fascist model

of solidarity, based on the subordination of all individuals to the state.« (Wilde 2013,

S. 43) EineGrenzebesteht somit bei patriotischenGefühlen,die in einenFaschismus

umschlagen, da dies den grundsätzlichen Anspruch der Solidarität von der Integra-

tion in die Gesellschaft zur reinen Bewahrung der nationalen Einheit verändert.

Eine andere Grenze der sozialintegrativen Solidarität besteht darin, dass sozi-

alintegrative Solidarität von moralischen Ansprüchen übertrumpft werden kann.

Dies basiert auf der Annahme, dass Solidarität eine Ergänzung der Gerechtigkeit

ist, wie Habermas sie vertritt. Habermas muss, um den Akteur:innen gerecht zu

werden, neben der Gerechtigkeit die Solidarität einführen, da sie bei moralischen

Überlegungen, die immer verallgemeinerbar seinmüssen – und diesem Bereich ist

auch die Gerechtigkeit zuzuordnen – von jeglichen partikularen Einstellungen und

75 Scholz 2008, S. 240f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 133

Zugehörigkeiten absehen müssten. Die Akteur:innen dürften sich ansonsten nicht

als Teil einer Gemeinschaft oder Gesellschaft verstehen. Daher führt Habermas zur

Ergänzung die Solidarität ein, um das Partikulare und die Zugehörigkeit der Indi-

viduen zu einer Gesellschaft oder Gemeinschaft erfassen zu können.Hieraus ergibt

sich in seinem Konzept aber auch eine Hierarchie der Gründe: Moralische Grün-

de können demnach Gründe für solidarisches Handeln zugunsten der eigenen Ge-

meinschaft übertrumpfen. Derpmann argumentiert zur Erweiterung von Haber-

mas’ Position für eine Stärkung der Gründe der Solidarität. Er versteht diese als ge-

meinschaftsbezogene parteiliche Verpflichtung, die die Beschreibung moralischen

Sollens ergänzt.76

Ein weiterer Aspekt ist, dass sozialintegrative Solidarität in ihrer Wirksamkeit

durch eine zunehmende Individualisierung eingeschränkt wird.Durkheim zeigt in

seinem Werk77 die Grenzen der sozialintegrativen Solidarität auf, indem er unter-

sucht,wie es zu einer Schwächung der sozialintegrativen Solidarität gekommen ist.

Ausschlaggebend für diesen Verfall ist das Aufkommen des Individuums und damit

einhergehende Besinnung des Menschen auf das Selbst, denn der Gruppenzusam-

menhalt rückt dabei immer mehr in den Hintergrund. Ein Grund dafür ist, dass

die Gruppe nicht mehr denselben Stellenwert zur Lebenssicherung des Einzelnen

einnimmtwie vor der Individualisierung und insbesondere der Urbanisierung.Die

Absicherungen des Individuums gegen Armut und Unfälle – anfangs durch Gilden,

später durch den Staat und Versicherungen – versuchen, die Aufgaben und Fürsor-

gepflichtenderGruppegegenüberdemIndividuumneuzuverteilen.Dies führt u.a.

dazu, dass die Gruppe nicht mehr denselben Stellenwert bzw. dieselbe Rolle zurü-

ckerlangen kann. Zum Erhalt der sozialintegrativen Solidarität, die eine Gemein-

schaft oderGesellschaft zusammenhaltenkann,bedarf es geteilterÜberzeugungen,

Vorstellungen etc. – und eine Vereinzelung der Vorstellungen führt zu ihrem Ver-

fall. Zur Erneuerung einer bereits zerfallenen sozialintegrativen Solidarität bedarf

es der anderen Verwendungsformen der Solidarität – dies wird im weiteren Ver-

lauf dieser Arbeit noch erläutert. Ergänzend zumAspekt des Verfalls der Solidarität

ist noch anzumerken, dass Brunkhorst darauf hinweist, dass Solidarität auch ver-

braucht werden kann: Eine Ausdifferenzierung von Systemenwie Recht oderMarkt

hat die hierarchische Solidarität zerstört.

Das rasante Wachstum komplexer Systeme führt deshalb zwangsläufig zu sozia-

len Strukturproblemen, die die Systeme mit eigenen Mitteln nicht lösen können,

die aber ihre Funktionsfähigkeit gefährden. (Brunkhorst 2002, S. 124)

76 Derpmann 2013, S. 201.

77 Durkheim 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 Formen der Solidarität

Durch die Ausdifferenzierung der Systeme verstärken diese ihre Eigenlogik und

universalisieren sich damit zunehmend, wobei sie die in ihnen gültigen Informa-

tionen selbst hervorbringen müssen. Um funktionsfähig zu bleiben, benötigen sie

aber nach Brunkhorst eine Energiezufuhr von außen.

Die Systeme verbrauchen die humane Substanz, ohne sie zu erneuern. Für die

Schäden, die sie in ihrer Umwelt anrichten, sind sie ebenso blind wie für die nor-

mative Verödung der sozialen Lebenswelt und das Schicksal dermenschlichen In-

dividuen außerhalb der systemspezifischen Kommunikationen: die »Kulturkata-

strophen« des modernen Kapitalismus. (Brunkhorst 2002, S. 114)

Hierdurch treten zwei Inklusionsprobleme (Desozialisierung der Individuen und

Proletarisierung der Gesellschaft) auf sowie ein Exklusionseffekt (Ausschluss von

Individuen aus dem System).78 Bezüglich dieser Probleme sind verschiedene Stra-

tegien oder Lösungen denkbar, die darauf basieren, z.B. plurale Weltbilder zu ver-

einigen, umwieder eine Basis für sozialintegrative Solidarität zu schaffen.

Insgesamt lassen sich somit für die sozialintegrative Solidarität Grenzen in

Bezug auf die Gefahr einer zu starken Fokussierung auf den reinen Erhalt der

eigenen Partikulargruppe inkl. eines begrenzten räumlichen Charakters angeben

– der Nationalstaat ist dafür eine mögliche Ausprägung. Diese Gefahr wächst

mit einer strengeren räumlichen Begrenzung und einer starken Tradition, die

Fremdes strikt ablehnt. Des Weiteren besteht die Möglichkeit, dass Solidarität von

anderen Ansprüchen übertrumpft werden kann und, dass eine zu starke Indivi-

dualisierung die sozialintegrative Solidarität schwächt bis auflöst. Inwiefern diese

Verwendungsform der Solidarität auch erweitert werden kann, wird im nächsten

Abschnitt aufgegriffen.

3.2.10 Transformationspotenzial

Die sozialintegrative Solidarität ist eine bewahrende Solidarität, die in erster Linie

versucht, den Status quo zu erhalten, da dieser die geteilten Überzeugungen,Wer-

te, Geschichten etc. beinhaltet. Sie stützt sich auf »lange« Traditionen, die die Nor-

men,Werte etc.zu ihrer jetzigenGültigkeit gebrachthaben.Dabei ist sie,wie zuletzt

mit Brunkhorst und Durkheim gezeigt wurde, jedoch nicht vollkommen starr, son-

dern erlaubt über die Zeit auch Anpassungen. Der Grad und die Schnelligkeit der

Veränderungen kann aber auch zu einer Reduzierung der Wirksamkeit der sozial-

integrativen Solidarität führen – nämlich dann, wenn die Individuen nicht mehr

einen geteilten Hintergrundkonsens haben und sich als von der Gesellschaft oder

Gemeinschaft entfremdet erfahren. Damit die sozialintegrative Solidarität stabil

78 Brunkhorst 2002, S. 126ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 135

bleibt, müssen die Veränderungen in einer Geschwindigkeit erfolgen, die zu den in

ihr lebenden Individuen passt. Dies zeigt, dass diese Verwendungsform der Solida-

rität immer zugleich auch auf eine zukünftige Gegenwart gerichtet ist, da es dieser

Solidarität um die Idee der Gemeinschaft, Gesellschaft oder Gruppe geht.

3.2.11 Zusammenfassung

Die Subjekte der sozialintegrativen Solidarität sind kollektivierte Individuen, die in

Partikulargruppen und/oder Gesellschaften zu verorten sind.Dabei können sowohl

Partikulargruppen als auch Gesellschaften (oder Nationen) als eigenständige Ak-

teur:innen der sozialintegrativen Solidarität auftreten.Die Subjekte der Solidarität

sind dabei nicht alleinstehend zu betrachten, sondern in ihrer Beziehung zu ande-

ren Subjekten (anderen Individuen, Partikulargruppen, Gesellschaften oder Natio-

nen).DieMotivation der Subjekte ist divers: SolidarischeHandlungen können einer-

seits als zweite Natur im Sinn einer habitualisierten Praxis erfolgen und anderer-

seits durch ein aufgeklärtes Eigeninteresse oder das Bewusstsein einer gegensei-

tigen Abhängigkeit hervorgerufen werden. Das Eigen- oder Gemeininteresse kann

jeweils im Vordergrund stehen. Für die solidarischen Handlungen sind dabei kei-

ne bewusstenHintergrundinformationen notwendig. Die Hintergrundinformationen

bleiben zumeist unbewusst. Generell sind die solidarischen Handlungen freiwillig,

aber durch die Möglichkeit der Gruppensanktionen besteht für die Subjekte ein so-

zialer Zwang, der eine Normenkonformität fördert. Der normative Anspruch der so-

zialintegrativen Solidarität besteht in dem Erreichen einer gesellschaftlichen In-

tegration der Subjekte mittels normenkonformen Handelns. Dabei wird der Ge-

sellschaftliche Ist-Zustand gewahrt.Die solidarischenHandlungen erfolgen grund-

sätzlich unbewusst, können aber zu bewusstenHandlungenwerden,wenn z.B.Ver-

stöße gegen die vom Kollektivbewusstsein geduldeten Handlungen vorliegen. Da-

her sind sie als passiv zu klassifizieren. Das Verhältnis der sozialintegrativen Soli-

darität zur Gerechtigkeit ist eine gegenseitige Verwiesenheit, wobei die Solidarität

als Grundlage für die Gerechtigkeit dient, aber selbst ohne Gerechtigkeit auch nicht

dauerhaft bestehen kann.Die sozialintegrative Solidarität ist jeweils in einerGesell-

schaft zu verorten. Diese muss für die sozialintegrative Solidarität allerdings nicht

mit einem Nationalstaat oder einer politischen Verfasstheit zusammenfallen. Die

Grenzen der sozialintegrativen Solidarität liegen in erster Linie darin, dass sich ih-

re Wirksamkeit durch eine zu starke Individualisierung einschränkt, was bis zum

gänzlichenVerfall dieser Solidaritätsform führen kann.Durch einenWegfall der so-

zialintegrativen Leistung dieser Solidaritätsformwird der gesellschaftliche Zusam-

menhalt reduziert. Eine eingeschränkte Wirksamkeit kann neben der Individuali-

sierung auch durch denVorrang anderer Prinzipien entstehen.Das Transformations-

potenzial ist als bewahrend und Traditionen fördernd zu klassifizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 Formen der Solidarität

3.3 Instrumentelle Solidarität

DieKrankenversicherung

Innerhalb des deutschen Rechtsstaates gibt es verschiedene Versicherungen bzw.

vom Staat initiierte und geregelte Arrangements, die eine soziale Absicherung des

Individuums sicherstellen. Dies kann die Zahlung von Geldern, aber auch die Inan-

spruchnahme von Leistungen umfassen. Neben der Krankenversicherung wäre auch

die Arbeitslosenversicherung ein geeignetes Beispiel.

Der Staat übernimmt gegenüber jedem einzelnen seiner Bürger:innen und ggf. wei-

teren definierten Personengruppen die Pflicht, eine ärztliche Versorgung sicherzu-

stellen unddem Individuumdamit ein selbstbestimmtes Leben zu ermöglichen. Oh-

ne die staatlich eingerichtete Krankenversicherung obläge es jedem einzelnen Indi-

viduumselbst, dieKosteneinermedizinischenBehandlungzu tragenoder anderwei-

tig vorzusorgen.DerHauptgrunddafür, dassKranken-oderauchandereVersicherun-

genals solidarischbeschriebenwerdenkönnen, ist, dass die Teilnehmendenauchbei

ungleichen Beiträgen, die im Falle der Krankenkassen am Einkommen der Personen

festgemacht werden, die gleiche Leistung erhalten. Diese Form der Umverteilung ist

das solidarischeMoment.

Am Beispiel der Einführung der Krankenversicherung in den USA lässt sich zeigen,

dass nicht alle sich Behandlungen leisten oder eine entsprechende Vorsorge betrei-

ben können, solange jeder einzelne für diese Aufgabe verantwortlich ist. Wenn der

Staat diese Aufgabe zentral gesteuert übernimmt,wird zu einembestimmtenZweck

eineNutzengemeinschaftgegründet, zuder jedereinen (finanziellen)Beitrag leisten

muss, wofür er auch ein bestimmtesMaß anUnterstützung erwarten kann.

Im Falle von Krankenversicherungen kann sich der einzelne zusammenmit anderen

Individuen (meist organisiert durch Institutionen) zu weiteren Nutzengemeinschaf-

ten zusammenschließen, um sich gegen etwas noch nicht Abgedecktes abzusichern

(z.B. mit einer Zahnzusatzversicherung). Der einzelne leistet auch hier einen regel-

mäßigen Beitrag und kann imdefinierten Fall Unterstützung erwarten.

Im Folgenden möchte ich eine Verwendungsform der Solidarität vorstellen, die

in einer engen Verbindung zur sozialintegrativen Solidarität steht, nämlich die

instrumentelle Solidarität. Bei der sozialintegrativen Solidarität wurden bereits

einige Aspekte ihres Bezugs zum Staat und zum Recht aufgezeigt – bei der instru-

mentellen Solidarität werden diese Verhältnisse nun noch einmal bedeutsamer.

Während bei der sozialintegrativen Solidarität noch dafür argumentiert wurde,

dass diese durchaus über die Grenzen eines Staates hinausgehen kann, da sie sich

durch ihre Konstitution aus Geteiltem zwischen den Menschen auf einen nor-

mativ-ethischen Bereich fokussiert, ist die instrumentelle Solidarität fest an ein

Rechtssystem gebunden und daher nicht so flexibel erweiterbar. Die Verbindung

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 137

der instrumentellen Solidarität zum Recht und zum Staat »[…] is the idea that

society has an obligation to protect its members through programs that ensure

that adequate basic needs are met« (Scholz 2008, S. 29). Ein Beispiel hierfür ist

der Sozialstaat in seiner modernen Form. In ihm ist die Idee einer gemeinsamen

Vor- und Fürsorge verwirklicht, also solidarischer Verpflichtungen im Sinne eines

materiellen Ausgleichs bzw. einer materiellen Grundsicherung, welche durch das

Recht und durch staatliche Institutionen, die die effektive Verteilungwahrnehmen,

realisiert werden.Diese Realisierung ist durch das Recht als eine hoheitliche Aufga-

be des Staates oder der Staatengemeinschaft festgeschrieben und basiert auf dem

Konsens der Recht schaffenden Institutionen.79

Der Bürger bekommt einerseits einen Anspruch auf solidarische Leistungen des

Staates, ein Recht auf Verteilung von bestimmten Gütern. Andererseits gehört es

zu den wesentlichen Aufgaben der Verfassung, zu bestimmen, wie die Einstands-

pflichten bzw. Solidarhaftung der Bürger sich als staatsethischeGrundlage für das

soziale Staatsziel aktualisiert. Die staatliche Einflussnahme auf Solidarität bildet

also seit einiger Zeit schon keine Ausnahme mehr, sondern ist zu einer zentralen

staatlichen Aufgabe geworden. (Piazolo 2004, S. 157f.)

Instrumentelle Solidarität enthält positive Verpflichtungen, wie den Schutz vor

Willkür, damit die Bürger:innen des Rechtsraumes am zivilen Leben teilnehmen

können. Zwischen den Bürger:innen können Bindungen bestehen, diese stehen

aber nicht im Vordergrund, da die Beziehung, die sich in der instrumentellen

Solidarität ausdrückt, diejenige des Individuums zum Staat und des Staates zu all

seinen Individuen ist. Damit ist auch schon auf ein Kennzeichen dieser Verwen-

dungsform der Solidarität verwiesen, nämlich auf die Exklusivität: Der Anwen-

dungsbereich dieser Solidarität erstreckt sich in erster Linie ausschließlich auf die

Mitglieder eines Rechtsraums – es kann allerdings sein, dass durch das Recht auch

solche Individuen mit einbezogen werden, die nicht Mitglieder des Staates sind,

wie es z.B. im Zusammenhang mit Asyl oder Hilfsleistungen in Krisensituationen

vorkommt.

Sie [die Solidarität] äußert sich (a) in feierlichen Aufrufen zur wechselseitigenHil-

fe und Unterstützung, deren Sitz vorzugsweise die Präambeln sind, (b) in Verfas-

sungsaufträgen bzw. Staatszielen, die sich an die öffentlichen Gewalten adressie-

ren, so vor allem imSozialstaatsprinzip, und (c) in sozialen (Grund-)Rechtenunter-

schiedlicher normativer Kraft wie etwa dem Recht auf Bildung, Arbeit oder Woh-

nung. (Frankenberg 1997, S. 154)

79 Piazolo 2004, S. 156ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 Formen der Solidarität

Die materielle Grundsicherung bzw. der materielle Ausgleich als Gegenstand der

instrumentellen Solidarität basiert dabei darauf, dass die Gesellschaft gemeinsam

öffentliche Güter produziert, die unter allen Mitgliedern verteilt werden: »After all,

solidarity underlies the stability of institutions as important as markets and sta-

tes. It increases both the likelihood of the optimal provision of public goods and of

collective action.« (Hechter 1987, S. 168) Hechter versucht in seiner Argumentation

zu zeigen, dass der Rational-Choice-Ansatz einen Beitrag zum Verständnis der So-

lidarität leisten kann.DenRational-Choice-Ansatz nutzt er dabei als eineErklärung

dafür, dass »public goods« und auch andere Formen der Güter produziert werden.

Der Staat nimmt dabei immer die Rolle des Garanten für dieWahrung der Verträge

wahr.DerGradder Solidarität erhöht sich nachHechters Verständnismit demGrad

der Abhängigkeit derMitglieder undmit der Kontrollfunktion der Gruppe. »Solida-

rity canbeachievedonlyby the combinedeffects ofdependenceandcontrol.« (Hech-

ter 1987, S. 53)80

Ein weiteres Kennzeichen dieser Verwendungsform der Solidarität ist ihre In-

stitutionalisierung bzw. Verstetigung durch das Recht. Um die Bedeutung dessen

zu erläutern, ist es lohnend, sich noch einmal Durkheims organischer Solidarität

zuzuwenden. Die Solidarität in den modernen Gesellschaften würde für einen Zu-

sammenhalt derselben nicht ausreichen, wenn die einzige Funktion der solidari-

tätsstiftendenArbeitsteilungdarauf beruhenwürde,die Einzelnen voneinander ab-

hängig zu machen, da ein Einhalten der grundlegenden Verträge und Abkommen

sowie ein Vertrauen in die Beziehungsformendavon abhängen,dass diese nicht nur

durch Zwang umgesetzt werden oder verinnerlicht sind, sondern die einzelnen die

Formen des Umgangs und die Behandlung anderer durch die moralische und legi-

timierende Kraft der Gesellschaft selbst als allgemein bindend betrachten. Die Ein-

haltung von Verträgen stellt gerade für die arbeitsteilige Form der Solidarität ein

zentrales Moment dar, von dem ihre Funktionsweise abhängt.81

Wenn wir annehmen, dass sie [die Gesellschaft] die vertraglichen Pflichten nicht

sanktionieren würde, dann wären sie nur einfache Versprechen, die keine mora-

lische Autorität mehr haben. Jeder Vertrag setzt also voraus, dass hinter den ver-

tragschließenden Parteien die Gesellschaft steht, die einzugreifen bereit ist, um

den von diesen Parteien eingegangenen Verpflichtungen Respekt zu verschaffen.

(Durkheim 1992, S. 165)

Die gesellschaftlichen Strukturen tragen nach Durkheim Sorge dafür, dass für die

Dauer der Beziehungen unter den Individuen Bedingungen festgeschrieben sind,

80 Auf die durch die solidarische Gruppe produzierten Güter werde ich an späterer Stelle noch

eingehen.

81 Durkheim 1992, S. 175f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 139

die nicht willkürlich verändert werden können. Erst durch die Sicherheit, die von

der Gesellschaft ausgeht, können dauerhafte Beziehungen Bestand haben. Er argu-

mentiert dabei dafür, dass die Individuen durch die dauerhaften Arbeitsbeziehun-

gen zueinander die Arbeit als ein ihnen eigenes Bedürfnis verstehen werden, wenn

dieZusammenarbeit der Individuen,vermittelt durchdiebeständigenVerträge,zu-

nimmt.82

»Die Solidarität, die nötig ist, um auch moderne Gesellschaften sozial zu inte-

grieren, soll nicht aus der Quelle der moralischen oder religiösen Tradition, son-

dern der ökonomischen Wirklichkeit fließen.« (Honneth 2014, S. 338) Die Arbeits-

teilung macht die Individuen also nicht nur voneinander abhängig und somit letz-

ten Endes solidarisch, sie veranlasst die Menschen zudem auch dazu, die Arbeit,

wenn sie diese durch deren Gewöhnlichkeit als Bedürfnis wahrnehmen, nicht nur

als bloßesMittel zur Lebenserhaltungzuverstehen, sondernauchalsQuelle derPer-

sönlichkeitsbildung. Hier kommen keine Sanktionen gegen Verstöße zum Tragen,

wie bei der mechanischen Solidarität, sondern rein restitutive (wiederherstellen-

de) Sanktionen.Dabei ist jedoch zu beachten, dass Durkheim zwischen einer nega-

tiven und einer positiven Solidarität unterscheidet. Die negative zeichnet sich da-

durch aus, dass sie nicht versucht, die Elemente zusammenzubringen, sondern sie

imGegenteil eher auseinanderzuhalten sucht, indem sie sich ausschließlich darauf

beschränkt, angerichteten Schaden wiedergutzumachen, um somit stabile Bezie-

hungen zu ermöglichen. Allerdings kann diese negative Form der Solidarität nach

Durkheim nicht für sich allein existieren, denn sie ist eigentlich nur eine Seite der

Solidarität. Die andere Seite – die positive Solidarität – ist dafür verantwortlich,

dass jene Beziehungen zwischen den Parteien in Form einer Zusammenarbeit, die

dienegativeFormauseinanderzuhaltenversucht,überhaupt erst entstehenkönnen,

indem sie entstehende Spannungen reguliert.83 Die positive und die negative Soli-

darität bedingen sich dabei gegenseitig.

[W]ollen wir nun zwei Arten von positiver Solidarität anerkennen, die durch fol-

gende Eigenschaften unterschieden werden: 1. Die erste bindet das Individuum

direkt an die Gesellschaft ohne irgendeinen Vermittler. Bei der zweiten hängt es

von der Gesellschaft ab, weil das Individuum von den Teilen abhängt, die sie bil-

den. (Durkheim 1992, S. 180f.)

Die Solidarität der Arbeitsteilung rührt daher, dass sie im Gegensatz zur mecha-

nischen Solidarität aus verschiedenen Aggregaten besteht, die viele verschiedene

Funktionen erfüllen und deswegen voneinander abhängig sind.Das Individuum ist

82 Durkheim 1992, S. 465.

83 Durkheim 1992, S. 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 Formen der Solidarität

mit derGesellschaft erstens durch ihre Funktion alsGarantin jeglicher Verträge ver-

einigt, zweitens über weiterhin bestehende Kollektivgefühle und -praktiken sowie

drittens über sie als »System von verschiedenen und speziellen Funktionen« (Durk-

heim 1992, S. 181).

Das Strafrecht bildet ein wichtiges Instrument einer Gemeinschaft oder Gesell-

schaft, in derGewohnheitsrecht undallgemeineRegelnfixiertwerden,umkrimina-

lisierte Handlungen zu unterbinden – was bedeutet, dass bestimmte Handlungen

von der Gesellschaft als sozial schlecht eingestuft und deshalb als Ganzes von ihr

zurückgewiesen werden. Das entscheidende Moment, das Handlungen als Verbre-

chen charakterisiert, ist die Verletzung des Kollektivbewusstseins, welches Durk-

heim als »die Gesamtheit der gemeinsamen religiösen Überzeugungen und Gefüh-

le im Durchschnitt einer bestimmten Gesellschaft« definiert; als »ein umgrenztes

System, das sein eigenes Leben hat« (Durkheim 1992, S. 128). Das Recht stellt für

Durkheim auch insgesamt jene sichtbare und beobachtbare Ausprägung dar, an-

hand derer er die Solidarität untersuchen kann.

Durkheim beschreibt zwei zentrale Kennzeichen für die instrumentelle Solida-

rität: zum einen den Schutz vor Willkür im Sinne einer Fürsorgepflicht für das In-

dividuum durch die Bezogenheit des Individuums zum Staat, der in diesem Sinne

auch als Garant für Verträge auftritt, und zum anderen die Verfestigung des Kollek-

tivwillens im Recht (z.B. in Bezug auf die Eigentumsrechte). Der Aspekt des Schut-

zes vorWillkür durch den Staat ist aber zugleich auch ein Ansatzpunkt für eine Kri-

tik an der instrumentellen Solidarität, worauf Scholz verweist84, denn durch die-

sen Schutz wird zugleich die Autonomie des Individuums eingeschränkt: Auf der

einenSeite sichert derStaatdie grundlegendeFreiheit des Individuumsundermög-

licht eineVertragssicherheit, auf der anderen Seite schränkt er hiermit abermit den

durch das Recht gültigen Bestimmungen zugleich auch die Autonomie des Indivi-

duums ein.

Der Nationalstaat und die bürgerliche Familie waren deshalb während des 19.

Jahrhunderts und bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein die bei-

den erfolgreichsten Institutionen bei der Beschaffung von Solidarität – und die

individualisierte […] Familie der Gegenwart scheint es, in einer richtig dosier-

ten Arbeitsteilung mit den Leistungen des Sozialstaates, mehr oder weniger

geblieben zu sein. (Habermas 2004, S. 227)

VonDurkheimmöchte ich für die Bestimmungder instrumentellen Solidaritätmit-

nehmen, dass sich für die Gesellschaft oder Gemeinschaft bedeutsame Verhaltens-

regeln und Freiheiten im Recht festschreiben lassen und so für die Individuen eine

Erwartungssicherheit entsteht. Zudem übernimmt der Staat die Organisation von

84 Scholz 2008, S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 141

festgelegten Vorsorgeleistungen für alle Mitglieder der Gesellschaft und tritt auch

hier als durchsetzungsbefähigte Instanz auf. Dabei schränkt er die Autonomie der

Individuen ein, was zu Konflikten führen kann, wenn die erwarteten Verhaltensre-

geln sich ändern oder der Staat die Rolle des Garanten weiter ausdehnt und dabei

paternalistische Züge annimmt. Gerade die möglichen Kämpfe um die Deutungs-

hoheit und die Anpassung des Rechts bleiben bei Durkheim in weiten Teilen noch

unterbelichtet.

Bisher habe ich die instrumentelle Solidarität lediglich im Kontext des Wohl-

fahrtsstaates und im Rahmen von nationalen Organisationen und Institutionen

herausgearbeitet. Dies umfasst jedoch nicht alle Anwendungsbereiche der instru-

mentellen Solidarität, da sich diese zunehmend auch im internationalen Kontext

ausdehnt. Daher werde ich im Folgenden auch ihre internationale Erweiterung,

also die Bezugnahmen von nationalen Organisationen und Institutionen auf die-

jenigen anderer Staaten vorstellen. Sangiovanni weist in seiner Betrachtung der

europäischen Solidarität darauf hin, dass diese in drei Dimensionen betrachtet

werden sollte:

If we are to develop an internationalist account of the EU, we need at least three

different sets of principles, one for each dimension of intra-European social coop-

eration. In short, we need principles governing the joint production of collective

goods within member states (national solidarity) and principles governing the

joint production of collective goods at the European level. The latter requirement

has two parts, corresponding to the way in which the EU affects the social, legal

and political situation of all residents on European territory. The first part de-

fines principles for relations between member states (member state solidarity),

and the second part principles governing our relations qua European citizens and

residents (transnational solidarity). The three sets of principles together form the

core of our conception of solidarity for the EU. (Sangiovanni 2013, S. 9)

Die internationale Erweiterung der instrumentellen Solidarität kann somit nicht

als eine eigenständige Verwendungsform der Solidarität verstanden werden, da

zentrale Elemente hier identisch sind.So bildet die soziale AbsicherungderMitglie-

der weiterhin ein zentrales Merkmal, aber mit dem besonderen Aspekt, dass hier

über den Rahmen des Nationalstaates hinausgegangen wird und internationale

oder globale Vereinigungen in den Blick kommen. Dies kann z.B. in einer stärker

institutionalisierten Formdie EU sein oder in einer etwas schwächerenAusprägung

die UN. Instrumentelle Solidarität im Rahmen des Verfassungskontextes kann sich

nach Frankenberg auf folgendeMerkmale beziehen:

(a) eine Anerkennung anderer, insbesondere ihres Existenzrechts, der (b) eine

positive Verpflichtung (zu helfen oder zu teilen) korrespondiert, die sich nicht

den Regeln der Grammatik von Freiheit und Gleichheit fügt. Zu diesen Elementen

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 Formen der Solidarität

von Solidarität tritt (c) eine nicht kognitive Bindung hinzu, die sich als Empathie

(oder Gefühl der Fürsorglichkeit) umschreiben lässt und zumeist unausgespro-

chen bleibt. (Frankenberg 1997, S. 155)

Die soziale Absicherung oder positive Verpflichtung der Mitglieder bedeutet im in-

ternationalen Kontext, dass die internationale Gemeinschaft verpflichtet ist, sich

um dasWohlergehen der Schwächsten unter ihnen zu kümmern.Dabei können in-

ternationale Institutionen,Verfahren, Strukturen oder Vorgehensweisen adressiert

werden. Autor:innen wie Scholz gehen diesbezüglich davon aus, dass die wohlha-

benden Staaten in der Verantwortung sind, die weniger entwickelten zu unterstüt-

zen.85 Diese Form der Solidarität basiert auf der Selbstverpflichtung, z.B. von Na-

tionen,zur sozialenGerechtigkeit–durchdieseundgemeinsameHandlungenwird

eine kollektive Verbindung aufgebaut. Für mich besteht hier hinsichtlich einer Dif-

ferenzierung zur politischen Solidarität noch die Frage, ob in dieser Verwendungs-

form auch die Bürger:innen in der Verantwortung stehen oder ob diese sich auf In-

stitutionen als Akteur:innen beschränkt. Oftmals wird in diesem Zusammenhang

von einem gleichzeitigen Niedergang des Nationalstaates gesprochen, da dessen

KompetenzendurchdieAusweitungeingeschränktwerden.Kaufmannweist jedoch

auch auf eine andere Lesart hin:

Es ist weniger ein Solidaritätsverlust als vielmehr eine Vervielfältigung der Solida-

ritätshorizonte, welche dem herkömmlichen Staatsverhältnis zu schaffen macht

und den Einwohnern die Bezugnahme auf unterschiedliche Identitäten und da-

mit Legitimationen für unterschiedliche Handlungsstrategien ermöglicht. (Kauf-

mann 2004, S. 67)

Die Ausprägungen der Solidarität sind im Licht des historischen Kontextes, in dem

sie auftreten, zu sehen. Somit ist auch diese Solidarität dynamisch in ihrer Aus-

prägung derMotive und Ziele – d.h., diese sind historisch kontingent und entspre-

chend wandelbar. Dabei muss hervorgehoben werden, dass diese Solidarität nicht

auf affektive Bindungen angewiesen ist, sondern auch rein funktional sein kann.

Aktuell lässt sich in Europa eine Denationalisierung wahrnahmen, die sich durch

die Ausbildung von übergreifenden Rechtskontexten auf europäischer Ebene zeigt

– auchwenn gerade in einzelnenNationalstaaten starke Gegenbewegungen entste-

hen (Polen,Großbritannien, Italien,Österreich etc.).86Die neuen technischenMög-

lichkeiten, die gesteigerte Mobilität und die zunehmende funktionale Differenzie-

rung derWeltgemeinschaft sind dafür Auslöser, denn diese auf globaler Ebene auf-

85 Scholz 2008.

86 Durch den laufenden Ukraine-Russland Krieg verstärkt sich die Tendenz, wobei hier eindeu-

tig sicherheitspolitische Gründe ausschlaggebend sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 143

tretenden Herausforderungen oder Ansprüche gefährden die bestehende (organi-

sche) Solidarität der einzelnen Staaten, die vor demHintergrund der globalen Ent-

wicklungen immermehr ihrerHandlungsfähigkeit einbüßen.Brunkhorst fasst dies

in folgenderThese zusammen:

Immer noch gilt, dass die Evolution der Funktionssysteme die Solidarität, derer sie

zu ihrer Selbstproduktion (Autopoieses) bedarf, verbraucht, ohne sie zu erneuern.

Was einst die hierarchischenMächte von Stand und Status zerstörte, bedroht jetzt

denmodernen Status der egalitären Republik: den demokratischen Staat. (Brunk-

horst 2002, S. 144)

Die funktionaleDifferenzierung auf globaler Ebene führt zumAusbilden eines Zen-

trums mit Peripherien, wodurch bekannte Inklusionsprobleme wieder auftreten:

Da die Lebensmöglichkeiten von individuellenMarktchancen undBildungsständen

abhängig sind, gibt es –wie auch imNationalstaat – Individuen bzw.Akteur:innen,

die sich als Ausgegrenzte und Verliererende dieser neuen Entwicklungen verstehen

oder es sind. Diese Desozialisation auf europäischer Ebene kann sich auch in Form

von Fundamentalismus und Fanatismus äußern, was sich an den immer schneller

auftretendenKrisenzyklendesKapitalismusbeobachten lässt,oder auch inFormei-

nes voranschreitenden Zerfalls von unterschiedlichen nationalen Solidaritäten mit

dem Aufkündigen von Solidaritätsbanden innerhalb von Nationalstaaten (z.B. zwi-

schen Süden und Norden in Italien).87

Dader Prozess der handels- und außenpolitischen Transnationalisierung offenbar

irreversibel ist, dürfte sich die legitimationsspendendeRessource demokratischer

Solidarität dannweiter verknappen,wenn keine ›transnationalen Äquivalente‹ für

die – von oben, durch die deregulierte Weltwirtschaft und von unten, durch sek-

torale und regionale Segregation – bedrohten, ›nationalstaatlichen Prozeduren

der Sicherung von Legitimität und Effektivität der Politik entstehen‹. (Brunkhorst

2002, S. 161)

Eine weitere Folge der zunehmenden funktionalen Differenzierung ist die soziale

Exklusion auf globaler Ebene. Wenn man die Weltgesellschaft betrachtet, sind na-

hezu alle Akteur:innen in die Funktionssysteme (Wirtschaft, Verkehr, Technologie,

Recht, Militär, Bildung) integriert bzw. von diesen abhängig, aber der nutzenbrin-

gende Zugang zu diesen liegt bei einer Minorität. Hierdurch entsteht eine negative

Integration in die Weltgesellschaft. Brunkhorst vertritt auf diesen Aspekt bezogen

die These, je stärker die funktionale, systemische Integration der Weltgesellschaft

sei,desto schwächerwerdedie soziale Integration ihrerBestandteile.88DadasRecht

87 Brunkhorst 2002, S. 155–160.

88 Brunkhorst 2002, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Formen der Solidarität

auf europäischerbzw.globalerEbenenochnichtdie entsprechendeDurchsetzungs-

kraft und die gleichen, von allen Nationalstaaten getrennten Sanktions- und Kon-

trollmöglichkeiten hat, besteht dieMöglichkeit des Scheiterns von internationalem

Recht. Hierdurch kann dann auch kaum mehr Erwartungssicherheit erzeugt wer-

den – insbesondere dann nicht,wenn das FunktionssystemRecht durchMacht und

Geld kolonialisiert wird. Eine Lösung sieht Brunkhorst nur darin, ein globales oder

regionales Äquivalent des demokratischen Rechtsstaates zu etablieren. Dafür wä-

ren aber nicht nur erhebliche institutionelle Änderungen erforderlich, sondern die-

se würden zudem alleine nicht genügen, da auch multinationale Unternehmen die

Zuständigkeit der Staaten herausfordern.89

Damit ist die Frage berührt, inwiefern überhaupt von einer die Nationalstaaten

übergreifenden Solidarität gesprochen werden kann – die Entstehungsgeschichte

der EU und von deren Institutionen kann dafür als ein Beispiel dienen. Preußweist

in diesem Zusammenhang darauf hin, dass ein Solidaritätskonzept in diesem Zu-

sammenhang zwei Elemente aufweisen muss: erstens eine Sorgepflicht, basierend

z.B. auf persönlicher Sympathie, und zweitens eine Pflicht gegen einen unpersönli-

chen Empfänger (denn Solidarität verlangt Brüderlichkeit gegen Fremde).90 In der

EU wäre dies im Prinzip der Direktwirkung zu finden, d.h. darin, dass die Staaten

das EU-Recht anerkennen und umsetzen müssen, indem das Gemeinschaftsrecht

Vorrang vor demNationalrecht hat. Somit besteht eine direkte Verbindungder Bür-

ger:innen der Mitgliedsstaaten zur Gemeinschaft.

Hierin stimmt Preuß mit Brunkhorst überein, der ebenfalls die Position ver-

tritt, dass sich neue übergreifende Institutionen herausbilden müssen, um Recht

auf internationalerEbenedurchsetzungsfähig zumachen.ZudiesemRechtwürden

dann auch diejenigen Elemente zählen, die sich schon heute in einigen National-

staaten als solidarische Handlungen verstetigt haben und als einforderbare Rech-

te und Pflichten zu verstehen sind. Brunkhorst erläutert weiter, dass die aktuellen

europäischen Institutionen nicht den Willen des europäischen Volkes ausdrücken,

sondern den Willen der Völker der einzelnen Mitgliedsstaaten, da es keinen euro-

päischen demos gibt, denn die EU ist eine Gemeinschaft der europäischen Staaten

und nicht der Bürger:innen.Hieraus ergibt sich für ihn die Frage, ob die Bürger:in-

nen der Mitgliedsstaaten Solidaritätspflichten nur gegenüber ihren eigenen Mit-

gliedsbürger:innen oder gegenüber allen Bürger:innen derMitgliedsstaaten haben.

89 Die Konzerne haben zwar einen Standort in einem Staat, aber dennoch können sie ein er-

hebliches Drohpotenzial aufbauen. Sie bilden eine autonome Rechtsordnung aus, die nur

noch lose in die Rechtsauslegung der Staaten eingebunden ist, da die Konzerne oft in sich

widerstreitenden Rechtskontexten zwischen verschiedenen Ländern eingebunden sind. Da-

her werden sie auch zu Trägern einer autonomen Jurisdiktion. Brunkhorst 2002, S. 179.

90 Preuß 1998, S. 404ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 145

Im Vertrag vonMaastricht wurden die gesetzlichen Institutionen einer Unionsbür-

gerschaft festgelegt. Trotz der eingeschränkten Bedeutung derUnionsbürgerschaft

kann man davon ausgehen, dass die Pflichten, da sie in Form von Rechten ausge-

drückt werden, auch gegenüber allen Bürger:innen der Mitgliedsstaaten bestehen.

Dieser Status bringt jedoch noch kein Zusammengehörigkeitsgefühl hervor – da-

für ist eine beständige Weiterentwicklung der Institutionen vonnöten, damit sich

eine Sphäre vonnationalstaatenübergreifender Solidarität entwickeln kann. »Dem-

zufolge ist supranationale Solidarität eher ein Resultat als eine unerläßliche Vorbe-

dingung des supranationalen Charakters eines entstehenden europäischen politi-

schen Gemeinwesens.« (Preuß 1998, S. 407)

Eine denNationalstaat übergreifende Solidarität kanndabei grundsätzlich zwei

Ausprägungen annehmen: erstens die einer Reihe von Pflichten zur transnationa-

len Unterstützung und zweitens die von gegenseitigen Rechten und Pflichten, wie

sie in souveränen Staaten vorkommt. Die auf internationaler Ebene auftretenden

Akteur:innen sind Staaten, Organisationen und Institutionen, deren Beziehungen

zueinander durch das Recht geregelt sind. Sie sind Teil des Systems und nicht der

Lebenswelt. Preuß gesteht der Ethik zu, auch in den internationalen Beziehungen

eine Rolle zu spielen, und äußert dementsprechend die These, dass die Globalisie-

rung auch eineGlobalisierungderNormendermoralischenRechtfertigungmit sich

bringe. Dies meint aber, partikulare Werte auf die gesamte Menschheit anzuwen-

den, und hieraus entsteht ein Paradox: Staaten würden damit dieselbe Verantwor-

tung für alleMenschen übernehmenwie für ihre eigenen Staatsbürger.91 Preuß plä-

diert nach diesen Überlegungen dafür, die Staaten nicht zu überfordern, sondern

internationale Solidarität als eine Zusammenarbeit und Kommunikation zwischen

Gemeinwesenmit unterschiedlichenmoralischen Prinzipien zu verstehen.Hierfür

ist das Recht zwar das geeignetste Mittel, aber das internationale Recht muss die

Vorrangstellung der Staaten aufgeben. »Hierdurch würde das internationale Recht

in eine grundlegende Institution internationaler Bürgerschaft und Solidarität ver-

wandelt.« (Preuß 1998, S. 409)

Zurückkommend auf die instrumentelle Solidarität des Wohlfahrtsstaats ist

festzuhalten, dass diese der Sicherung und Herbeiführung der Marktfähigkeit

dient – und somit auch der Selbstständigkeit der Bürger:innen.92 Der Protagonist

ist das freie Individuum, das die Ressourcen für die Befriedigung seiner Bedürf-

nisse und Interessen selbst erarbeitet. Dieses Menschenbild drückt sich darin aus,

dass die Gesellschaft das Individuum mit rechtlichen Schutz-, Beteiligungs- und

Ermöglichungsansprüchen ausstattet. Die soziale Gerechtigkeit ist dabei nur eine

abgeleitete Form der Gerechtigkeit und der Sozialstaat nur ein Subsidium. Die

Einrichtung des Wohlfahrtsstaates ist Ausdruck davon, dass die dem Individuum

91 Preuß 1998, S. 408.

92 Kersting 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 Formen der Solidarität

zugesprochenen Rechte von kontingenten Umständen abhängig sind – d.h., dass

die vollständige Wahrnehmung dieser Rechte von günstigen Umständen abhängig

ist. Und derWohlfahrtsstaat soll ungünstige Umstände mindern.

Kerstings Anliegen ist es, den Verdacht zu widerlegen, dass das Konzept der in-

ternationalen Solidarität ein »moralisches Oxymoron«93 sei, das zwei unvereinbare

normativeOrientierungenmiteinander verbinde.Er versucht,der demWohlfahrts-

staat zugrundeliegenden Solidarität eine politische Bedeutung und damit einer in-

ternationalen Solidarität einen Sinn zu geben. Diese Argumentation nutzt er so-

dann dafür, ein Programm für die internationale Solidarität vorzustellen und zu-

gleich den Nationalstaat zu verteidigen: Der Nationalstaat bietet für ihn weiterhin

den Rahmen der politischen, rechtlichen und sozialen Grundordnung sowie einen

Bezugspunkt für die politischen Sorgen der Bürger:innen, da er für diesen in di-

rekter Identifikationsreichweite liegt. Die Rolle des Nationalstaates als agierendes

Subjekt sei es zudem,nach außen hin die Interessen der Bürger:innen zu vertreten.

Das Programmder sich ausdehnenden instrumentellen Solidarität beschreibtKers-

ting als ein Programm der wechselseitigen bürgerpolitischen Unterstützung und

zivilpolitischen Entwicklungshilfe. Ausgangspunkt bildet die Annahme einer allge-

meingültigen bürgerlichen Existenzform. Ziel sei es nicht, einen demokratischen

Weltstaat herzustellen oder eine globale Verteilungsstruktur aufzubauen: »Interna-

tionale Solidarität ist eine Solidarität zwischen bürgerorientierten politischen Ge-

meinschaften; sie dient der institutionellen Festigung und weltweiten Verbreitung

der bürgerethisch ausgerichteten politischenOrganisationsform gesellschaftlichen

Lebens.« (Kersting 1998, S. 428)

Diese Solidarität zwischen den bürgerorientierten Gesellschaften gründet sich

in der geteilten Wertevorstellung der politisch-ethischen Verfassung des gemein-

schaftlichen Zusammenlebens. Gemeinschafts-intern zeichnet sie sich durch eine

aktive Unterstützung von demokratisch-liberalen Reformbestrebungen (vor allem

in ehemals totalitären Staaten) aus und Gemeinschafts-extern durch eine offensi-

ve Haltung gegen bürgerfeindliche Gemeinschaftsformen. Hierin kann ein Unter-

schied zu dem bisher gezeichneten Bild einer instrumentellen Solidarität auf inter-

nationaler Ebene gesehenwerden, dennKersting betont die Rolle der Nationalstaa-

ten und sieht diese auch in Zukunft als gefestigt an, wohingegen Preuß und Brunk-

horst die Entwicklung in Richtung einer Abnahme der nationalen Souveränität se-

hen bei gleichzeitigem Bedeutungszuwachs der EU und evtl. auch der UN.

Hierzu ist anzumerken, dass die bisherige Beschreibung sehr spezifisch auf

westlicheDemokratienausgelegt ist. Instrumentelle Solidarität kann jedochauch in

sozialistisch verfassten oder anderen Staaten auftreten.DerUnterschiedwird dann

darin bestehen, dass die vertretenenWertevorstellungen divergieren. Eine Antwort

darauf bietet Kleger, der eine weitergehende Ausdifferenzierung der europäischen

93 Kersting 1998, S. 411.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 147

Solidarität vornimmt. Er arbeitet erstens die internationale Akteursebene heraus,

die durch eineKonvergenz derWohlfahrtssysteme zu einer sukzessivenHomogeni-

sierung der europaweiten Sozialstaatlichkeit führt. Zweitens rekonstruiert er eine

transnationale Solidarität, die eine grenzüberschreitende Kooperation von nicht-

kommerziellen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen umfasst, und drittens eine su-

pranationale Solidarität, die im Zentrum der Debatte um die Wünschbarkeit eines

sozialen Europas steht und auf eine Angleichung der innereuropäischen Lebensbe-

dingungen zielt. Viertens beschreibt er eine intergouvernementale Solidarität, die

von den Regierungen im europäischen Kontext ausgeht.94

Auf die einzelnen innereuropäischenDifferenzierungen von Solidaritätmöchte

ich an dieser Stelle nicht weiter eingehen. Entscheidend ist, dass die Differenzie-

rung Klegers zeigt, dass sich eine instrumentelle Solidarität an der zwischen Kers-

ting und Brunkhorst/Preuß auftretenden Spannung gar nicht scheiden muss, son-

dern – bedingt durch die Themen- und Ebenenvielfalt – beiden in ihren jeweiligen

Anwendungsbereichen Geltung zukommen kann. Dies wird in den folgenden Un-

terkapiteln noch weiter präzisiert.

3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidarität

Bei der instrumentellen Verwendungsform der Solidarität sind Individuen und

Staaten die Akteur:innen der Solidarität. Solidarische Handlungen, die diese

Subjekte vollführen, sind z.B. vonseiten des Individuums das Zahlen von Mit-

gliedsbeiträgen oder das Erbringen von Leistungen für den Verein (gemeinsames

Renovieren, Spendenaktionen etc.). Die solidarischen Handlungen des Indivi-

duums sind somit solche, die für eine exklusive Gruppe einen Wert oder Nutzen

schaffen; dies können materielle Leistungen oder aktive Unterstützungsleistungen

sein. Die solidarischen Handlungen von Staaten bestehen hier beispielsweise in

der Errichtung und Aufrechterhaltung von Versicherungen. Eine gewichtige Rolle

kommt dabei denjenigen Handlungen zu, in denen der Staat als Schlichter und

Vermittler auftritt oder als letzte Instanz, um die zugesicherten Rechte zu wahren.

Dies ist dann der Fall, wenn vom Individuum Ansprüche geltend gemacht oder

zurückgewiesen werden und zwischen dem Individuum und der Organisation

keine Einigung erzielt werden kann. In diesen Fällen können staatliche Stellen zur

Klärung angerufen werden.

Wie schonbei der sozialintegrativenSolidarität sinddie Individuenhier Subjek-

te der Solidarität. Die Subjekte der Solidarität sind somit zunächst identisch, aber

die solidarischen Handlungen der Akteur:innen und die Rahmenbedingungen für

diese solidarischenHandlungenweiseneinenqualitativenUnterschiedauf,der eine

Abgrenzungderunterschiedlichen solidarischenGruppenerlaubt.Dies sindaufder

94 Kleger und Mehlhausen 2014, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Formen der Solidarität

einen Seite die Bürger:innen und auf der anderen Seite die dazugehörigen Rechts-

gebilde wie Nationalstaaten.

Die Beziehung der Bürger:innen zueinander ist relevant, steht bei dieser Ver-

wendungsform aber nicht im Fokus, da es um den gemeinsamen Kooperationszu-

sammenhanggeht,der durchdenStaat vermittelt ist.Die Solidaritätsgruppe ist da-

mit auch eindeutig umrissen, da die Mitgliedschaft zum Staat das Hauptkriterium

ist. Dabei muss berücksichtigt werden, dass der Staat, und somit die definierba-

re Menge der Bürger:innen, nur den Gesamtrahmen darstellt und sich innerhalb

des Staates andere instrumentelle Solidaritätsgruppen (z.B. in Vereinigungwie den

Krankenkassen) herausbilden können, deren Legitimation sich aus der des Staa-

tes speist. Das Grundkonzept, das die Individuen mit dem Staat verbindet, ist das

des exklusivenBürgerrechts,d.h.der rechtlichenBindungandenNationalstaat,der

demBürger:innen Rechte gewährt und Pflichten auferlegt.Die Bürgerschaft ist da-

bei imGegensatz zu einerMitgliedschaft in einer präpolitischenGemeinschaft (z.B.

Volksgemeinschaft) »derwesentliche institutionelleOrtderSolidaritäts-Rechteund

-Pflichten des Individuums gegenüber der politischenGemeinschaft desmodernen

Nationalstaates« (Preuß 1998, S. 404).

DurchdieseDefinitiondesAkteurskannaneinigenStellen eine starkeNähedie-

serVerwendungsformzu jener der politischenSolidarität entstehen.Einepolitische

Solidaritätsgruppe kann sich aktiv mit der Ausgestaltung der instrumentellen Soli-

darität auseinandersetzen und versuchen, diese zu beeinflussen bzw. zu gestalten.

Ein Beispiel wäre, dass eine politische Solidaritätsgruppe sichmit Fragen einer fai-

renUmverteilung auseinandersetzt,denStaat in dieser Sache kritisiert und fordert,

dass die Regeln der Umverteilung angepasst werden. Der Aspekt der instrumentel-

len Solidarität ist hierbei, dass dieGruppe dasGut gemeinschaftlich produziert; der

AspektderpolitischenSolidarität ist dieAuseinandersetzungdarüber,obdieVertei-

lung gerecht bzw. fair erfolgt. Auf diese Verwiesenheit werde ich später nochweiter

eingehen.

Auf internationalerEbenekönnenzweimöglicheAkteur:innen inBetracht kom-

men: auf der einen Seite derNationalstaat, Institutionen undOrganisationen95 und

auf der anderen Seite die Bürger:innen, die über den Nationalstaat hinausgehende

Aspekte adressieren. Wenn man der Beschreibung der instrumentellen Solidarität

folgt, dann interagieren mehrere Nationalstaaten auf transnationaler Ebene. Ein

hervorzuhebendes Merkmal ist, dass diese gemeinsam legislative Gewalt ausüben

und so geltendes Recht schaffen.Dabei kann es vorkommen, dass die Exekutive auf

transnationaler Ebene aufgrund der weiterhin bestehenden Souveränität der Na-

tionalstaaten eingeschränkt ist und die Judikative Einschränkungen bei der Durch-

setzung der Verträge erfährt.Dieswird später noch amBeispiel der EU verdeutlicht

werden, denn im Vertrag von Lissabon gibt es beispielsweise Solidaritätsklauseln,

95 Mau und Lessenich 2005, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 149

die die Umsetzung jedoch nicht anleiten. In den meisten Fällen bezieht sich die in

der EU angesprochene Solidarität auf dieMitgliedsstaaten (Solidarität als Orientie-

rungs- und Kontrollmaßstab) und nicht auf die Solidarität zu anderen Staaten oder

zwischen den Bürger:innen.96

Bei Institutionen, die mit den Nationalstaaten in konsultierender oder kritisie-

render Funktion agieren, muss darauf hingewiesen werden, dass hier ein fließen-

der Übergang zur politischen Solidarität zu vermerken ist, da dieselben Gruppen

betroffen sein können, bei der politischen Solidarität aber das Verhältnis der Indi-

viduen zur Gruppe im Fokus steht und bei der instrumentellen Solidarität das Ver-

hältnis der Gruppe zu anderen Gruppen bzw. zumNationalstaat.97

Die Frage, ob Bürger:innen als Akteur:innen bei einer auf den internationalen

Raumerweiterten instrumentellen Solidarität eineRolle spielen, lässt sich an einem

Beispiel beantworten: Die International Federation of Chemical, Energy Mine and

General Workers (ICEM) ist eine auf globaler Ebene agierende Gewerkschaft, wel-

che praktische Formender Solidarität verwirklicht, diemit denmateriellen Interes-

sen ihrer Mitglieder zusammenfallen. Die ICEM repräsentiert dabei ca. 20 Millio-

nen Arbeiter:innen aus 355 Vereinigungen in 115 Ländern.98 Die ICEM weist insge-

samt sehr hierarchische Strukturen mit professionellen (Vollzeit-)Delegierten auf.

Diese können als zunehmend distanziert zu normalen Arbeiter:innen (also zu ihrer

Basis) gesehen werden, die sie eigentlich repräsentieren sollen. Die Kommunikati-

on innerhalb der ICEM und die gemeinschaftsstiftenden Prozesse verlaufen verti-

kal von der Spitzenorganisation zu den einzelnen in ihr vereinten Unionen, aber

nicht horizontal zwischen den Unionen. Ein Vorteil von horizontalen Strukturen

wäre eine größere Effektivität im Hinblick auf die Vereinheitlichung und gemein-

same Ausrichtung – allerdings zum Preis von bürokratischen (vertikalen) Organi-

sationsstrukturen, die erschwert ein Solidaritätsgefühl zwischen den Teilnehmern

dernationalenUnionenaufbauenkönnten,weil dieBeziehungder einzelnen immer

nur zurDachorganisationbesteht.99Die ICEM ist finanziell stark auf ihre zugehöri-

gen nationalenOrganisationen angewiesen, deren Interessenfokus sich aberwegen

der fehlenden Nähe der Dachorganisation zur Basis auf konkrete nationale Belan-

ge konzentriert und zum Teil wenig Verständnis für transnationale Aktionen auf-

bringt. Anders als einige andere transnationale Akteur:innenwerden von der ICEM

durchaus Sanktionen (im Rahmen ihrer Möglichkeiten) verhängt, wenn einzelne

Mitglieder sich gegen die gemeinsame Position wenden.100 Die ICEM setzt somit

96 Bast 2014, S. 144f.

97 Routledge und Cumbers 2016.

98 Eine Übersicht über die Mitgliederkann unter folgendem Link gefunden werden: https://ww

w.building-power.org/about-icem [letzter Zugriff: 01.05.2018]

99 Routledge und Cumbers 2016, S. 142.

100 Routledge und Cumbers 2016, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem
http://www.building-power.org/about-icem


150 Formen der Solidarität

auf eine starke kollektive Identität (mitwenigerRaumfürDiversität undMeinungs-

austausch) und kann in der Schaffung von gegenseitiger Solidarität durchaus Er-

folge nachweisen, aber bei ihren ausgehandelten Übereinkünften fehlt die gefühlte

Autor:innenschaft der Mitglieder.101 Daraus resultierend haben sich Abspaltungen

verselbstständigt, die wahrscheinlich mehr gegenseitige Solidarität zwischen den

einzelnen Organisationen bilden können, da die Mitglieder direkt und aktiv einge-

bunden sind.VertikaleOrganisationsstrukturen können ein gegenseitiges Solidari-

tätsgefühl hervorbringen, dies baut aber auf einer starr formulierten und in man-

chen Fällen vorgegebenen Identität bzw. einem entsprechenden Selbstverständnis

auf. Horizontale Organisationsformen bzw. eine starke Beteiligung von Grassroot-

Bewegungen betrachten Routledge und Cumbers als effektiver zur Bildung von So-

lidarität.102

Diese Ausführungen sollen insgesamt gezeigt haben, dass eine instrumentelle

Solidarität auch zwischen Institutionen bestehen kann; die Institutionen sinddabei

die handelnden Akteur:innen der Solidarität. Diese Entpersonalisierung hat aber

Auswirkungen auf die Solidarität, da sie die Verbindung zwischen der Institution

und ihren Mitgliedern schwächt. Wenn die Mitglieder nicht mehr das Gefühl ha-

ben, in die Institution eingebunden zu sein – z.B. für die Ziele und Belange der In-

stitutioneinzutreten–,dannkönnensie sich vondieser abwenden.DieSubjekteder

instrumentellen Solidarität sind somit einerseits Individuen in ihrem Auftreten als

Bürger:innen einer rechtlich fixierten Organisationsform und andererseits die ver-

rechtlichten Organisationsformen selbst. Letztere sind vorrangig Nationalstaaten,

die Recht schaffen unddadurchRecht abtreten können anübergeordneteOrganisa-

tionsformenwie die EU oder anOrganisationsformenwie Institutionen und Clubs,

die sich unterhalb des sichernden Deckmantels des Nationalstaates befinden und

diesen für ihre eigenen Rahmenbedingungen und die letztliche Erwartungssiche-

rung benötigen.

3.3.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln

Bei der Diskussion derMotive undGründe für eine instrumentelle Solidaritätmüs-

sen insgesamt drei Aspekte betrachtet werden: Erstens die Gründe, die zumEntste-

hen vondieserVerwendungsformgeführt haben–hier kannals einBeispiel dieEnt-

stehung des Wohlfahrtsstaates und der in ihm stattfindenden solidarischen Prak-

tiken des Ausgleichs genannt werden. Ein anderes Beispiel sind die aus dem Kol-

lektivbewusstsein institutionalisierten Praktiken oder Verbote im Recht. Zweitens

müssen die nach demEntstehen vorgebrachtenGründe undMotivationen der Indi-

viduen betrachtet werden, da die Individuen in vielen Fällen in diese hineingeboren

101 Routledge und Cumbers 2016, S. 162.

102 Routledge und Cumbers 2016, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 151

werden:WelcheGründeundMotivationender Individuen tragen zumErhalt der in-

strumentellen Solidarität bei? Drittensmüssen noch diejenigen Formen der instru-

mentellen Solidarität betrachtet werden, die nicht zwischen Staat und Individuum

stattfinden, sondern zwischen Individuum und nicht-staatlicher Institution.

Im Hinblick auf die Gründe, die zum Entstehen dieser Verwendungsform ge-

führt haben, möchte ich auf die Legitimationsgründe für denWohlfahrtsstaat und

auf Rawls’ Verteilungsgerechtigkeit eingehen, da diese beiden Elemente zentral für

diese Verwendungsform sind.Dazu ist ein kurzer Rückblick in die Entwicklung des

Solidaritätsbegriffs nötig: Wie bei der Einführung in den Begriff der Solidarität er-

läutert wurde, stammt der Begriff aus dem römischen Recht und bezieht sich auf

das Einstehen für eine Gesamtschuld. Busche weist in seinem Aufsatz darauf hin,

dass der Begriff der Solidarität im Kontext des Rechts zweifach zu verstehen sei:

»eine freiwillig übernommene Verpflichtung, die aus Verträgen resultiert, und ei-

ne Verpflichtung, die auch ohne vorherige Einwilligung erzwungen werden kann«

(Busche 2011, S. 80). Durch die ursprüngliche Verortung des Begriffs der Solidarität

imRecht ist die Verbindung zwischen den Ansprüchen des Einzelnen und demEin-

stehen Aller für die Gemeinschaft gelegt.103 DerWohlfahrtsstaat kann als eineWei-

terentwicklungder familiärenWohlfahrtssicherunggesehenwerden.Letztere kann

in der Beschreibung dermechanischen Solidarität bei Durkheim gefundenwerden,

der die Bedeutung der Familie bzw. des Clans für den einzelnen hervorhebt. Diese

besteht darin, die gültigen Reziprozitätsnormen und damit zugleich den Zusam-

menhalt der Gemeinschaft auch durch eine Verteilung der Pflichten mit einer ge-

genseitigen Erwartungssicherheit zu sichern.104

Die schon bei den Stammesgesellschaften existentenHilfssysteme basieren auf

Verpflichtungsgefühlen gegenüber dem eigenen Stamm. Im Zeitalter der Indus-

trialisierung haben diese Organisationsformen an Bedeutung verloren und dieser

Raumwurde vondenentstehendenArbeitergruppierungenbzw.Zünftenübernom-

men. Auch bei diesen basiert die Sicherung der Wohlfahrt auf den Reziprozitäts-

normen. Diese Zusammenschlüsse basieren jedoch auf einer freiwilligen Beteili-

gung und auf der normativen Erwartung derGegenseitigkeit.Mit demAufkommen

derNationalstaatenunddermodernenGesellschaftenwurdedas ständische soziale

VertrauendurchdenWohlfahrtsstaat in ein rationalesSystemvertrauenzuüberfüh-

ren versucht.105 Nicht mehr die Freiwilligkeit und die unmittelbare Verbundenheit

stehen hier im Mittelpunkt, sondern die gesellschaftlichen universalen Umvertei-

lungs- und Sicherungspflichten.Die Sicherung derWohlfahrt der Gruppenmitglie-

der ist somit bis hierhin immer ein Bestandteil der Solidarität gewesen, deren Aus-

103 Wildt 1995, S. 1004.

104 Mau und Lessenich 2005, S. 257.

105 Die Pflichten für das Wohlergehen wurden somit auf die nächsthöhere gesellschaftliche In-

stanz verlagert. Mau und Lessenich 2005, S. 258f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Formen der Solidarität

prägung sich über die Zeit nur gewandelt hat: von der zufälligen, aber verpflichten-

den Familienzugehörigkeit über den freiwilligen Zusammenschluss in Zünften bis

hin zur verpflichtenden Teilhabe an der Gesellschaft. Ein zentrales Moment in den

verschiedenen Ausformungen der Wohlstands(ab)sicherung ist die Mitgliedschaft

zu einem Ganzen. Diese hat sich über die Zeit verändert. Im Folgenden sollen eini-

ge zeitgenössische Überlegungen zumThema Mitgliedschaft aufgegriffen werden.

Dabei sollen dieMitgliedschaften imStaat und in Vereinen imVordergrund stehen.

Wennals konstitutivesElementderpolitischenGemeinschaft nichtnurdieFrie-

denssicherung verstanden wird, wie bei Hobbes, sondern auch eine wechselseitige

Versorgung, die sich sowohl auf die Aufgaben der Gemeinschaft (also die Befriedi-

gung der Bedürfnisse der Mitglieder) bezieht als auch auf die Pflichten der Mit-

glieder (also die Bereitschaft, gemeinsam die Lasten zu tragen),106 dann beinhal-

tet ein solches Verständnis Aufgaben und Pflichten für die Gemeinschaft und den

Einzelnen, die zusammengenommen Sicherheit und Wohlfahrt hervorbringen.107

Mitgliedschaft beschreibt Walzer als ein soziales Gut, das von der Gemeinschaft an

Fremde vergebenwird–hiervondifferenziert er die gegenseitigeHilfe,die er als ein

moralischesGebotbetrachtet,dasunabhängigvonderMitgliedschaftder jeweiligen

Person gilt.108 Aufnahme und Einbürgerung sind an die ökonomischen und politi-

schen Verhältnisse des Staates geknüpft, ein Recht auf die Mitgliedschaft besteht

nicht.Anders ist es beiNachbarschaften,die in derRegel nicht institutionell organi-

siert sindundkeine rechtlich durchsetzbareAufnahmeoptionhaben:Hier entschei-

det in erster Linie die geografischeZugehörigkeit,weswegenNachbarschaft als eine

zufällige Vereinigung vonMenschen zu sehen ist. Vereine sind hingegenwie Natio-

nalstaaten zu betrachten: Sie erschaffen gemeinsam ein Gut, und dieses wollen die

Mitglieder bewahren, indem sie denZugang zu ihremVerein unddamit zu demGut

beschränken.109

»Soziale Rechte sichern dementsprechend den Zugang zu einem gesellschaft-

lich definierten Maß an ökonomischer Wohlfahrt, welches den Bürgern allein

aufgrund ihrer Mitgliedschaftsrolle zugestanden wird.« (Mau und Lessenich 2005,

S. 259) Hiermit entfällt auch die durch altruistische Hilfe entstehende Asymmetrie

mit Dankbarkeit und Unterordnung. Die Aufgabe des Wohlfahrtsstaates besteht

darin, für alle seine Mitglieder gleichermaßen ein von der Gesellschaft selbst defi-

niertes Mindestmaß an sozialer Sicherung zu gewährleisten. Dies entspricht der

Herstellung eines spezifischen öffentlichen Gutes, das nur durch die Beteiligung

aller Mitglieder entstehen kann.

106 Walzer 2006.

107 Walzer 2006, S. 113.

108 Walzer 2006, S. 67f.

109 Walzer 2006, S. 72–78.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 153

In diesem Zusammenhang ist es sinnvoll, einen Blick auf die unterschiedlichen

Güter zuwerfen,die in einermodernenGesellschaft produziertwerdenkönnen.Ra-

tional-Choice-Vertreter können dazu einen Ansatzpunkt bieten, um zu verdeutli-

chen, unter welchen Voraussetzungen sich Individuen zu einer gemeinsamen Pro-

duktion von Gütern in Gruppen freiwillig zusammenfinden. Nach Hechter finden

sich Individuen inGruppenzusammen,umunterschiedlicheGüter zuproduzieren.

Das erste Gut sind joint goods (hierzu zählen öffentliche Güter), also Güter, die ein

Individuum alleine nicht bzw. nicht zu angemessenen Kosten produzieren kann.

Diese Güter sind vor allem von dem Problem der Trittbrettfahrer betroffen, d.h.,

Hechter geht davon aus,dass IndividuendieMöglichkeit nutzenwerden, von einem

Gut zu profitieren, ohne dabei selbst einen Beitrag zu leisten. Dies schließt selbst-

verständlichnicht alle ein.DieEinhaltungderVerpflichtungengegenüberderGrup-

pe hängt dabei von den Kontroll- und Sanktionsmechanismen der Gruppe ab.110 Ei-

neweitere Art vonGütern ist fürHechter die »immanent joint goods« undMarktgü-

ter.111 Hechter geht dabei von einemMenschenverständnis aus, das auf dem Ratio-

nal-Choice-Ansatz basiert – d.h., sofern die Möglichkeit besteht, ein Gut ohne ei-

ne Gegenleistung zu erhalten, werden Individuen dies aus berechnendem Eigenin-

teresse tun. Die Individuen würden dementsprechend auch mögliche Konsequen-

zen abwägen und ihren Beitrag leisten, falls die Sanktions- oder Kontrollmaßnah-

men zu stark sind. Hierbei gilt es zu bedenken, dass dieses Verständnis bezüglich

der menschlichen Motivationen nicht geteilt werden muss: Menschen können ih-

ren Beitrag auch aus der Überzeugung heraus leisten, dass der geforderte Beitrag

für das Gut gerechtfertigt ist und jedes Individuum seinen Beitrag leisten soll. Eine

Betrachtung solcher Motivationen fehlt in der Argumentation Hechters.

Um das öffentliche Gut der sozialen Sicherung dauerhaft herstellen zu können,

ist eine gewisse Motivation der Individuen vonnöten. Diese Motivation lässt sich

mit den Argumenten, die Rawls zur Verteilungsgerechtigkeit vorbringt, erklä-

ren: Mit dem angenommenen Schleier des Nichtwissens würden die Individuen

den Gerechtigkeitsgrundsätzen und dem Differenzprinzip zustimmen. Auf die

instrumentelle Solidarität bezogen bedeutet dies, dass die Individuen den Grund-

prinzipien des Wohlfahrtsstaates zustimmen würden, weil sie selbst nicht wissen,

110 Hechter 1987, S. 50.

111 Die Differenzierung der unterschiedlichen Formen von Gütern lässt sich auch bei Taylor fin-

den. Er betrachtet konvergente Güter (z.B. Sicherheit, die kollektiv organisiert werden kann,

aber nur einen individuellen Wert hat), mittelbar gemeinsame Güter (z.B. beim gemeinsa-

men Genuss von Musik, wo das Gut individuell als wertvoll betrachtet wird, durch den ge-

meinsamen Genuss aber einen zusätzlichen Wert erhält), unmittelbare gemeinsame Güter

(z.B. Freundschaft als Gut, das nur gemeinsam genossen werden und auch nur in Gemein-

schaft entstehen kann). Wichtig ist dabei zu betonen, dass Taylor Gesetze als unmittelbares

gemeinsames Gut ansieht. Nur dadurch haben die Bürger ein Interesse daran, diese einzu-

halten. Taylor 2001, S. 11–29.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Formen der Solidarität

ob und wann sie dessen Sicherung bedürfen. »Das Verallgemeinerungsprinzip

verbietet, dass man die Kosten für gemeinsam erstrebte Güter nur den anderen

aufzubürden versucht. Ein solidarisches Handeln nach diesem Prinzip ist ein

solidarisches Handeln aus Fairneß.« (Baurmann 1998, S. 349) Da alle Individuen ein

Interesse daran haben, dass das Gut produziert wird, und da sie auch darum wis-

sen, dass die Gefahr von Trittbrettfahrern besteht, ist eine Institutionalisierungmit

einemZwang zum solidarischenBeitrag die Sicherung, dass dasGut überhaupt von

allen gemeinsam produziert wird.Mit der Argumentation von Rawls lässt sich eine

Begründung dafür finden, wie eine instrumentelle Solidarität legitimiert werden

kann.

Im Hinblick auf den zweiten Aspekt – die Gründe und Motivationen der In-

dividuen, die in den Staat hineingeboren werden – lässt sich bereits viel aus dem

eben Gesagten wieder anführen. Allerdings bedarf es durch den Rechtsstatus der

Verpflichtungen im eigentlichen Sinn keiner Motivation zu dieser Verwendungs-

form der Solidarität. Dennoch ist es auch für diese Verwendungsform der Solida-

rität wichtig, dass die Individuen die Praktiken der materiellen Umverteilung an-

erkennen. Ein Zeichen der Nichtanerkennung und der fehlenden Bereitschaft sind

z.B. das Unterschlagen von Einkünften, um den eigenen Beitrag für die gemein-

schaftlicheVorsorgezuvermindern,oderderVersuch,Leistungenzuerhalten,ohne

die notwendigen Voraussetzungen dafür zu haben.112

Zurückkommend auf die Position Hechters lässt sich darauf verweisen, dass

joint goods sich dadurch auszeichnen, dass der individuelle Beitrag zu diesem Gut

nicht gekoppelt ist an die Erträge aus diesem Gut und daher eine Motivation aus

Eigeninteresse nicht ausreicht. Baurmann differenziert in seinem Aufsatz zur So-

lidarität insgesamt drei unterschiedliche Motivationen für die Produktion von öf-

fentlichen Gütern. Erstens: Wenn die individuellen und die kollektiven Interessen

übereinstimmen, genügt für die Motivation des Individuums ein Eigeninteresse,

da das Individuum das gleiche Ziel verfolgt wie das Kollektiv. Zweitens: Wenn die

individuellen Interessendie kollektivendominieren,wächst derAnreiz für einTritt-

brettfahrertum, da das Gut nicht vom spezifischen individuellen Beitrag abhängt.

Daher ist es nötig, dass das Individuum neben dem eigenen Nutzen noch eine zu-

sätzliche Motivation hat. Drittens: Wenn die kollektiven Interessen die individuel-

lendominieren,113 bestehtderNutzendieserGüter fürdiegesamteGruppe,waseine

gewisseOpferbereitschaft der Individuen voraussetzt.DerBeitrag zudiesenöffent-

lichenGütern ist im letzterenFall freiwillig.114 Bei vielenderdurchdie instrumentel-

le Solidarität gemeinsam erzeugten Güter überwiegt das individuelle Interesse das

112 Sicherlich gibt es noch viele andere Ausprägungen, die eine mangelnde Solidaritätsbereit-

schaft aufzeigen können.

113 Baurmann 1998.

114 Baurmann 1998, S. 350f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 155

kollektive. Zusammengefasst sind somit ein aufgeklärtes Eigeninteresse (Hechter)

und rationale Überlegungen (Rawls) mögliche Gründe für die Individuen, sich an

der (gleichwohl erzwungenen) Herstellung dieser Güter zu beteiligen.115

Wenden wir uns nun drittens einer Betrachtung der Gruppen zu, die zwischen

Individuen gebildet werden, ohne dass der Staat dabei Steuerungsorgan ist. Diese

Gruppen haben zum Ziel, bestimmte immanente Güter hervorzubringen. Die im-

manentenGüter stehennurdenMitgliedernderGruppezuVerfügung,die sichnach

Hechters Ansicht nur dann an deren Produktion beteiligen werden, wenn die Ver-

pflichtungen angemessen sowie die Qualität des Gutes und die Verlässlichkeit der

Produktion sichergestellt sind. Um von dieser Art von Gütern zu profitieren, ge-

hen Individuen Abhängigkeitsverhältnisse ein.116 Ein Beispiel für eine solche Grup-

pe können Golfclubs sein: Diese exklusiven Clubs bieten den Teilnehmenden Kon-

takte, Status, Vergnügen etc. gegen einenMitgliedsbeitrag und weitere Aufnahme-

kriterien.OhnedieseZugangsbeschränkungenwäredieseArt vonClubsnicht inder

Lage, das gemeinsame Gut zu produzieren.

Groups that are able to realize control economies should have enhanced

prospects of attaining solidarity. In general, monitoring costs are minimized

by arrangements that promote visibility, give members an incentive to monitor

each other, allow for minimal errors of interpretation, and provide positive

sanctioning. Sanctioning costs are lowered to the degree that groups employ

both symbolic and public sanctioning, institute high exist costs, and limit group

size. (Hechter 1987, S. 162)

Die Individuen, von denen Hechter spricht, sind dabei durch ein rationales Eigen-

interesse geprägt und treffen von diesem geleitet ihre Entscheidungen für die Aus-

wahl der Gruppe, an der sie sich beteiligen. Dies erfolgt freiwillig, aber die Betei-

ligung an der Produktion der Kollektivgüter ist zwingend, und aus diesem Aspekt

erwachsen gerade für die Kollektivgüter Schwierigkeiten hinsichtlich des Problems

115 In seinem Zeitungsartikel Das Märchen von der Gerechtigkeit betrachtet Heuser aktuelle Po-

sitionen zur sozialen Ungerechtigkeit. Dabei verweist er auf Studien in Kindergärten und

Schulen, die gezeigt haben, dass eine monetäre Belohnungs- oder Bestrafungsstruktur da-

zu führt, dass andere Motivatoren wie etwa, dem gesellschaftlich erwarteten Verhalten zu

entsprechen, vermindert oder gar nicht mehr zum Tragen kommen. Dies lässt sich auch im

Wirtschaftsbereich feststellen: »Menschen, handeln ebennicht bloß,weil sie nachmehrGeld

streben und imWettbewerb gegeneinander gewinnenwollen. Siewerden auch aktiv, weil sie

etwas fürs Ganze leisten und anderen helfen wollen.« (Heuser, 22.11.16, S. 21) Gerade solche

Motivatoren sind es, die für das Handeln nach einer instrumentellen Solidarität den bei den

anderen Solidaritätsformen stärker akzentuierten Gemeinschaftscharakter ersetzen.

116 Hechter geht davon aus, dass diese Solidarität nur in Gruppen gefunden werden kann, die

gruppenimmanente Güter erzeugen, und nicht in Gruppen, die Kollektivgüter herstellen.

Letztere benötigen weitere Motivatoren. Hechter 1987, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Formen der Solidarität

der Trittbrettfahrer:innen und der Einhaltung der Regelungen. Die Sanktions- und

Kontrollmechanismen der Gruppen basieren dabei auf quasi-institutionellen Me-

chanismen, die für das Bestehen der Gruppe – neben einem geteilten Bewusstsein

und geteilten Überzeugungen – relevant sind.117 Die Bedeutung von sozialen Sank-

tionenwurde schon imKontext der sozialintegrativen Solidarität erwähnt, aber de-

ren Stellenwert für das Bestehen der Gruppe und die Zielerfüllung ist bei diesen auf

die Produktion eines Gutes gerichteten Gruppen noch ausgeprägter. Dennoch gilt

auch bei diesen Gruppen, dass Gruppenmitglieder nicht kontrolliert werden müs-

sen,wenn ein Commitment besteht, da sie ihre Pflichten dann freiwillig erbringen.

Das Selbstinteresse der Individuen ist somit bei diesen Gruppen ein entscheiden-

des Motivationskriterium. Im Hinblick auf die anderen Verwendungsformen, ins-

besondere die der sozialintegrativen Solidarität, bei der das Gemeinwohl vor dem

Eigeninteresse steht, zeigt sich, dass zwischen dem Eigeninteresse und dem Ge-

meinwohl eine Spannung auftreten kann. Kleger führt dazu an:

Das scheinbare Paradox zwischen EigennutzorientierungunddemSolidaritätsbe-

griff innewohnender Gemeinwohlorientierung kannmit demHinweis darauf auf-

gelöst werden, dass bestimmte Güter in arbeitsteilig organisierten Gesellschaf-

ten aufgrund einer funktionalen Interdependenz nur in Kooperation produziert

werden können und mangels Handlungsalternativen so eine »Eigennutzsolida-

rität« oder »instrumentelle« Solidarität seitens der Gesellschaftsmitglieder ent-

steht. (Kleger und Mehlhausen 2014, S. 87)

Gerade diese Art des auf Interdependenz basierenden Eigennutzes hat Hechter als

eigentliche Basis für die instrumentelle Solidarität herauszuarbeiten versucht.Die-

se steht somit nicht im Gegensatz zum Gemeinwohl, da sich das Gemeinwohl und

die individuellen Ziele nur in Zusammenarbeit realisieren lassen.

Auch bei einer Erweiterung der instrumentellen Solidarität über den National-

staat hinaus können individuelle und gemeinschaftsorientierte Gründe gefunden

werden.BörnerdifferenziertdieMotive zu solidarischemHandeln in »rational-öko-

nomischeOrientierung«und»KriterienderkollektivenZugehörigkeit«.118Dabeibe-

zieht sie sich auf Solidarität im Kontext der EU, deren Funktion sie als Bindemittel

in Krisensituationen, aber zunehmend auch in der Sozialpolitik (regulative Sozial-

politik, redistributive Maßnahmen), herausarbeitet. Sie weist darauf hin, dass die

Solidarität in der EU-Sozialpolitik dadurch gekennzeichnet ist, dass sich die Sozi-

alpolitik hier im Sinne einer Umverteilung nicht an Individuen, sondern an Regio-

nen/Staaten richtet. Die rational-ökonomischeMotivierung umfasst die rationalen

117 Hechter 1987, S. 164.

118 Börner 2014, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 157

Eigeninteressen der Akteur:innen (Regionen/Staaten) und beschreibt eine Solidari-

tät,die auf gemeinsamen Interessenbasiert.Dabeiwerden vondenNationalstaaten

bei den Abstimmungen und Entscheidungen jeweils ihre eigenen nationalstaatli-

chen Interessen vertreten und nicht zwingend die gesamteuropäischen. Innerhalb

der EU lassen sich in bestimmten Abstimmungsfragen feste Koalitionen erkennen,

die zu Ergebnissen führen, welche nicht von allen Mitgliedern als gerecht oder fair

verstandenwerden.Ein Beispiel dafür ist die Asylpolitik: In denDubliner Verträgen

werden die Lasten im Hinblick auf die Asylpolitik der EU auf die Staaten verteilt.

Dabei werden die Lasten überproportional auf die Staaten im Süden und Südosten

der EU verlagert.119

Die zweite Motivation, die Börner als »Kriterien der kollektiven Zugehörigkeit«

bezeichnet, bezieht sich hingegen auf die Gemeinsamkeiten der Akteur:innen, die

diese symbolisch,historisch kulturell etc. zwischen sich etabliert haben.Diesemüs-

sendabei nicht imKonflikt zudennational geteiltenGemeinsamkeiten stehen, son-

dern können diese auch ergänzen. Nach Bast sind diese beiden Motivationen als

Enden einer Skala zu verstehen, auf die sich die Akteur:innen in unterschiedlich

starker Ausprägung berufen und zwischen denen sie ihre Entscheidungen verorten

könnten.120 Sangiovanni betont in diesem Zusammenhang, dass es der Zweck der

EU ist, Kollektivgüter für die Mitglieder herzustellen. Dabei entsteht aktuell eine

Asymmetrie zwischen dem Gut der Stabilität in der Nachkriegszeit und jenem der

Sicherstellung von funktionierendenMarktbeziehungen.121

Bei der europäischen Kohäsionspolitik kann die EUnicht in demselbenUmfang

wie die Nationalstaaten auf ein positiv besetztes (nationales) Erbe zur Stiftung von

Gemeinsamkeit setzen. Geteilte Werte zwischen allen Mitgliedern der EU können

nicht in derselben Weise vorausgesetzt werden und daher nicht zwangsläufig eine

hinreichendeGrundlage für eine Solidarität in derEUbilden.Dies birgt für die Soli-

darität in der EU weitere Herausforderungen.122Wie bei Börner beschrieben, kann

die Motivation zur Solidarität zwischen einer Begründung mit Eigeninteresse und

einer mit Gemeinsamkeiten, d.h. mit einem gemeinsamen Ziel oder Verständnis,

variieren. Dies bedeutet für die Solidarität, dass Konflikte zwischen der individu-

ellen Nutzenmaximierung der Mitgliedsstaaten und der Ausrichtung am Gemein-

wohl entstehen können und gelöst werdenmüssen.

In dieser Lesart ist Solidarität somit eher ein Prozesselement und Resultat als ei-

ne Vorbedingung des Integrationsprozesses. Das politische und rechtliche Sys-

tem der EU-28 basiert auf demGrundgedanken der Legitimität von Solidarität als

119 Bast 2014, S. 151.

120 Börner 2014, S. 67.

121 Sangiovanni 2013, S. 15f.

122 Hartwig 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Formen der Solidarität

Prozess […]. Solidarität, die gleichermaßen Ergebnis wie auch Voraussetzung des

Integrationsprozesses ist, entsteht demnach bei der Übernahme und effektiven

Ausübung von Gemeinwohlverantwortung. (Hartwig 2014, S. 169)

Wie bereits dargelegt, können auch Organisationen oder Institutionen Akteur:in-

nen einer über denNationalstaat hinausgehenden instrumentellen Solidarität sein.

Auch bei diesen Akteur:innen kann die Motivation im Eigeninteresse und in einem

am Gemeinwohl ausgerichteten Ziel begründet sein. So liegen beispielsweise die

Gründe für ein solidarisches Handeln bei den von Routledge und Cumbers iden-

tifizierten Global Justice Networks in ihrer gemeinsamen Kritik gegen den Neoli-

beralismus: Die einzelnen Organisationen schließen sich aufgrund dieser Gemein-

samkeit zu globalenNetzwerken zusammen. ImHinblick auf die Individuen in den

einzelnenNetzwerkenkann,wiebeiderpolitischenSolidarität,Betroffenheit (aktiv)

oder ein Mitfühlen (passiv) als Grundlage dafür gesehen werden, dass sie Solidari-

tätsbekundungen oder Ressourcen bereitstellen.123

Zusammengefasst besteht dieMotivation der Subjekte der Solidarität zu einem

solidarischen Handeln nach der instrumentellen Solidarität darin, dass Güter er-

zeugt werden, die ein Subjekt alleine nicht erzeugen kann. Die dahinterliegende

Motivation kann dabei unterschiedlich ausgeprägt sein: reines Eigeninteresse,

Zusammenfallen von individuellen und kollektiven Interessen oder rationale Über-

legungen (Schleier desNichtwissens).Gerade bei den öffentlichenGütern reicht ein

reines Eigeninteresse der Individuen nicht aus, es bedarf darüber hinaus weiterer

Gründe; diese können auch im Interesse des Gemeinwohls sein. Ein Interesse

am Bestehen von instrumenteller Solidarität entsteht dadurch, dass diese Erwar-

tungssicherheit, Existenzsicherheit und einen Schutz vorWillkür garantiert. Diese

Aspekte betreffen dabei nicht nur die Individuen, sondern auch die Staaten als

Subjekte, die dabei in einer doppelten Rolle auftreten: einmal selbst als Garanten

und einmal als Subjekte in einem internationalen Bund.

3.3.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

Da sich diese Verwendungsform als Form einer institutionalisierten Solidarität ver-

stehen lässt und das Verhältnis des Individuums zum Staat bzw. zur Institution im

Vordergrund steht, die den Zweck desmateriellen Ausgleichs vornimmt,wennman

beim Beispiel des Wohlfahrtsstaates bleibt, und dafür die gültigen Regeln erlässt,

sind von dem einzelnen Individuum keine bewussten Hintergrundinformationen

über die spezifischenSituationender Empfänger vorauszusetzen.Das Individuum,

das als Teil derMitgliedschaft seinenBeitrag leistet, kannnicht alle Empfänger ken-

nen.Der Staat tritt hier alsMittler undGarant auf, dahermuss das Individuum sich

123 Routledge und Cumbers 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 159

nicht einmal mit den Bedingungen der Verteilung vertraut machen, da die entste-

henden Pflichten auf alle Bürger:innen verteilt sind und das Individuum entweder

empfangendoder gebend ist.Hier sei schonangefügt,dass dieAuseinandersetzung

mit den institutionalisierten Praktiken des materiellen Ausgleichs ein Bestandteil

der politischen Solidarität sein kann – nämlich dann, wenn die Praktiken der Um-

verteilung oder Verteilung der Pflichten den Individuen nicht gerecht erscheinen.

Auch sollte darauf verwiesen werden, auch wenn es nicht zwingend notwendig ist,

dass sich die Individuen mit den solidarischen Handlungen dieser Verwendungs-

form auseinandersetzen, es doch für die Akzeptanz entscheidend ist, dass die Indi-

viduen die Praktiken in den Grundzügen kennen und sie befürworten. Die Regeln

bzw.der Ablauf der denAusgleich regelt,müssen vonder Institution vermitteltwer-

den und je nach Mittbestimmungsrecht und politischem System, können die Indi-

viduen auf die Ausgestaltung Einfluss nehmen. Das Interesse des Individuums ist

hier insgesamt ein zentrales Kriterium. »Solidarity can be achieved only by the com-

bined effects of dependence and control.« (Hechter 1987, S. 53) Dabei muss betont

werden, dass nicht jeder Wohlfahrtsstaat identisch ist und die unterschiedlichen

Wohlfahrtsstaaten unterschiedliche Programme, Reglungen, Erwartungen, Anfor-

derungen und Reziprozitätsnormen umfassen. »In diesem Sinn öffnet der moder-

neWohlfahrtsstaat breitenRaum für soziale Interpretationen von instrumentell or-

ganisierten beziehungsweise zu organisierenden Reziprozitätsbeziehungen einer-

seits und für die politische Gestaltung von gesellschaftlichen Reziprozitätsmustern

und -erwartungen andererseits.« (Mau und Lessenich 2005, S. 272)

Neben den bisher auf nationaler Ebene diskutierten instrumentellen Solidari-

tätspraktiken gibt es auch solche, die in Partikulargruppen zum Tragen kommen.

Bei diesen ist vondemIndividuum,dasderGruppebeitritt, einWissenüber dieZie-

le undPraktikenderGruppe vorauszusetzen,da derBeitritt bewusst undwillentlich

erfolgt.124DasichdieseGruppennurwegenderProduktion einesGutes zusammen-

schließen, das die Individuen alleine nicht produzieren können, werden zur Absi-

cherung der Risiken, die jedes Individuum beim Eintritt eingeht, dem Einzelnen

vonderGruppeRegeln auferlegt; eswerdenKontrollen eingeführt undunterschied-

liche Sanktionen angedroht, um sicherzustellen, dass die Regeln und Bedingungen

eingehalten werden. Bei der Vorstellung der Gründe für instrumentelle Solidarität

wurde schonmitHechter auf lokaleGruppen verwiesen,die quasi-öffentlicheGüter

produzieren.

Ähnlich wie bei der instrumentellen Solidarität im nationalen Rahmen verhält

es sichmit der räumlichen Erweiterung jenseits des Nationalstaates bei dieser Ver-

wendungsform: Da die Akteur:innen Staaten, Institutionen oder Organisation sind

124 Hechter kritisiert aber andiesenGruppen, dass die Individuenoft nicht ausreichend Informa-

tionen über die unterschiedlichen Gruppen haben und Alternativen oft nicht kennen. Hech-

ter 1987, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Formen der Solidarität

und die Motivation der Akteur:innen zwischen der Verfolgung von Eigeninteressen

und der Erreichung von gemeinsamen Zielen variiert, ist davon auszugehen, dass

bei den Akteur:innen als überindividuelle Entitäten ein Wissen über die Situation,

in der sie sich befinden, vorhanden seinmuss, damit ein Abwägenmöglich ist. Oft-

mals fehlt den Individuen dieses Wissen und auch die Individuen, die die Organi-

sationen, Institutionen oder Staaten repräsentieren, verfügen nur über Teile.

Bedeutend ist aber,worauf Risse verweist: Er argumentiert dafür, dass die euro-

päische Identität zumeist immer neben bzw. zusätzlich zu der nationalen Identität

verstanden wird. Eine soziale Identität besteht nach Risse dabei aus den Antwor-

ten auf Fragen wie »Wer sind wir?«, »Was macht uns aus?« oder »Wer gehört nicht

dazu? DieMenschen können dabei multiple Identitäten ohne Problemmiteinander

vereinen:

Niemand braucht seine deutsche, französische oder polnische Identität aufzuge-

ben, um »Europäer« zu werden. Es ist in diesem Kontext bemerkenswert, dass eu-

ropäische Identitätssymbole in der Öffentlichkeit fast immer neben nationalen

oder anderen Symbolen auftreten. Die deutschen, französischen oder polnischen

Flaggen wehen fast nie für sich allein, sondern zusammen mit der europäischen

Flagge (Großbritannien ist die großeAusnahme).Die Euro-Münzen sind einweite-

res Beispiel fürmultiple Identitätskonstruktionen.Während die eine Seite überall

in Europagleich aussieht, habendie Euro-MitgliedstaatendieMöglichkeit gehabt,

die andere Seite jeweils national zu gestalten. (Risse 2013, S. 7)

Eine Herausforderung für Europa besteht darin, dass die EU eine imaginierte Ge-

meinschaft ist – d.h., sie muss für ihre Mitglieder erst real werden, um eine sozia-

le Identität zu bilden.125 Die europäische Symbolik ist jedoch schwach ausgeprägt

– und auch dadurch, dass die europäischen Symbole und Praktiken immer in Zu-

sammenhang mit oder neben denen der Nationalstaaten sichtbar werden, ist das

Entstehen einer europäischen Identität erschwert.Dies bedeutet in diesemZusam-

menhang, dass die Individuen keine umfassende Kenntnis von der europäischen

Solidarität haben, sondern durch die nationalen Repräsentationen vielmehr die na-

tional errungenen Vorteile und die eigene Nation vermutlich noch mehr im Vor-

dergrund stehen. Für mich bedeutet dies, dass sich bei der Ausweitung auf eine

überstaatliche Ebene der instrumentellen Solidarität auch die bestehenden sozia-

len Identitäten erweitern müssen und sich parallel dazu auch noch weitere soziale

Identitäten ausbilden können.

Zusammenfassend lässt sich für das Subjekt der Bürger:in festhalten, dass im

Bereich derWohlfahrt in vielen Fällen keine Hintergrundkenntnisse über die ande-

125 Es dabei davon ausgegangen werden, dass dies bei den Nationalstaaten auch der Fall war,

dies nur viel weiter zurück liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 161

ren Mitglieder vonnöten sind. Es braucht weder Informationen über die Gruppe,

die die Leistungen erhält, noch detaillierte Kenntnisse über die Konditionen dafür.

Beim Beitritt zu einer lokalen Gruppe (Verein, Club etc.) ist die Situation hingegen

anders,daAufnahmevoraussetzungen,Verpflichtungenetc.erfülltwerdenmüssen.

Dennochmüssen auch hier keine Informationen über andereMitglieder vorhanden

sein, da hier wie bei denWohlfahrtsleistungen eineMittlerin in Form einer Institu-

tion auftritt.

3.3.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

Aus dem bisher Gezeigten lässt sich für die Pflichten, die im Rahmen des Wohl-

fahrtsstaates durch das Recht geregelt sind, festhalten, dass diese zwingend zu

erbringen sind. Die daraus entstehenden Ansprüche sind für die Individuen des

Rechtsraums einklagbar, sofern ihre Forderungen den geltenden Regelungen ent-

sprechen. Die Akzeptanz des Wohlfahrtsstaates und somit auch dieser Regeln

kann dabei auf dem Eigeninteresse der Individuen (siehe Motivation und Gründe)

gründen. Man sollte aber auch darauf hinweisen, dass sich diese Akzeptanz als

gemeinsamer Hintergrundkonsens aus der sozialintegrativen Solidarität speist.

Sollte die sozialintegrative Solidarität abnehmen, dann können die im Recht ver-

festigten Elemente dazu dienen, diese aufrechtzuerhalten oder auch wieder zu

stärken – der Zwang zu diesen solidarischen Handlungen kann eine sozialintegra-

tive Solidarität jedoch nicht ersetzen. Dies wird im fünften Kapitel dieser Arbeit

wieder aufgegriffen und durch die Beschreibung der Transformationspotenziale

der Solidaritätsformen vorbereitet. Die unterschiedlichen Gründe zur Einhaltung

der instrumentellen Solidarität hängen auch mit deren Reichweite zusammen, da

z.B. die Reichweite einer staatlich erzwungenen solidarischen Handlung im Sinne

einer materiellen Umverteilung sich allein auf den rechtlichen Rahmen der Nation

beschränkt.Offeweist in diesemZusammenhangdarauf hin,dass trotz des Zwangs

immer auch eine freiwillige Pflichterfüllung besteht:

Im Rahmen von gesetzlich verfügter »Zwangssolidarität« besteht ein Element

»freiwilliger« Pflichterfüllung des Bürgers immer noch darin, dass er sich diesem

Zwang fügt und auf Versuche verzichtet, seine politischen Rechte zum Zweck der

»kostenmindernden« Entlastung von diesen Pflichten zu verwenden, um sie –

etwa im Gefolge populistischen Missbrauchs- und Faulenzerdebatten – unter

abwärts gerichteten Revisionsdruck zu setzen. (Offe 2004, S. 41)

Die Motivation zu diesen solidarischen Leistungen lässt sich ihm zufolge entlang

des staatlichen Einflusses differenzieren: Einmal ohne Einfluss und nur auf Basis

von gruppenspezifischen Motivatoren, einmal durch staatliche Förderung und

schließlich durch staatlichen Zwang.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Formen der Solidarität

Gegen die hier vertretene Position einer Zwangssolidarität wenden sich Au-

tor:innen wie Khushf. Er versucht zu argumentieren, dass die Verpflichtungen des

Individuums gegenüber der Gemeinschaft, die durch Gesetze erzwungen werden

können, und die Annahme, dass die Verpflichtungen in der Gemeinschaft gleich

und für alle die gleichen sind, imWiderspruch zurmultikulturellen, pluralistischen

Wirklichkeit moderner Gesellschaften stehen und dies zu einer Tyrannei derMehr-

oder Minderheit führen könnte.126 Der Markt sorgt für die Produktion und Vertei-

lung von Gütern, die Gemeinschaften können hingegen weitere Beziehungsnetze

etablieren, die über denMarkt hinausgehen; diesewerden von denGemeinschaften

mittels sozialer Sanktionen funktionsfähig gehalten. Gewalt oder Zwang sind hier

nicht durch den Staat anzuwenden, sondern nur Argumente oder Motivationen

aus Klugheit, Moral oder Tugend.127 Solidarität kann somit für die Vertreter:innen

dieser Position nicht durch Gesetze erreicht werden. Mit Walzer wurde in einem

vorhergehenden Unterkapitel näher auf das Thema der Mitgliedschaft eingegan-

gen, die Khushf nicht in einer ähnlichen Schärfe betrachtet. Walzer argumentierte

dafür, dass Mitgliedschaft eines der wichtigsten Güter der Eigenständigkeit einer

Gemeinschaft ist und die Vergabe nicht Gerechtigkeitsansprüchen folgt, sondern

politischen, ökonomischen oder sonstigen Logiken. Mitgliedschaft und die Ver-

teilung der Vorzüge der Mitgliedschaft (Schutz im Marktgeschehen, Wohlfahrt,

Freiheit, Kultur etc.) sind für ihn nur durch die Verrechtlichung möglich: Ohne

diese würden Gemeinschaften mit diesen Vorzügen nicht dauerhaft bestehen kön-

nen.128 Gerade die letzte Sicherungsfunktion und Möglichkeit der Realisierung

auch gegen Widerstände ist es, die weitere von Khushf genannte Motivationen

ermöglicht, denn z.B. für eine Motivation zum solidarischen Handeln aus Klugheit

zählt im Anwendungsbereich der instrumentellen Solidarität – hier der Bereich

der umverteilten Güter –, dass sichergestellt werden kann, dass jedes Mitglied den

ihn zustehenden Teil bekommt und mögliche unerlaubte Zugriffe aufs Gemeingut

geahndet werden können. Für die anderen Formen der Solidarität und deren An-

wendungsbereiche ist dies natürlich nicht in gleicherWeise gültig –dort überzeugt

Khushfs Argumentation für die bloße Anwendung von sozialen Sanktionen. Ohne

die Mitgliedschaft, auf der sich der Zwang gründet, würden die von Kushf ange-

nommen Motivatoren jedoch keine stabilen Erwartungshaltungen hervorbringen

können.

126 Khushf 1998.

127 Die Motivation aus Klugheit kann mit Rawls verdeutlicht werden, der dafür argumentiert,

dass jede Person vor dem Hintergrund des Schleiers des Nichtwissens den Gerechtigkeits-

grundsätzen zustimmen würde (Vernunftprinzip). Dies führt nach Rawls zu einem Konsens,

der innerhalb der Gesellschaft einen dauerhaften Zusammenhalt sicherstellt. Rawls 1975.

128 Walzer 1992; Walzer 2006, S. 65–108.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 163

Bei derjenigen instrumentellen Solidarität, bei der der Staat als Garant für die

Sicherung der solidarischen Handlungen in kleineren Gruppen auftritt, nimmt der

Zwang indemSinne ab,dass eine grundsätzlicheBeteiligungnichtmehr einklagbar

ist, sondern nur noch die legalen und vertraglich abgeschlossenen Pflichten. In die-

sen Fällen nimmtdie Bedeutungder sozialenKontrolle undder sozialenZwänge zu.

Die Beteiligung an diesen Gruppen kann an die Erbringung von gewissen Pflichten

geknüpft sein, die durch die Gruppe selbst kontrolliert werden und bei Nichterfül-

lung zumAusschluss führen können.Hechter verweist darauf, dass die Beteiligung

an solchen Gruppen freiwillig ist und auf dem Eigeninteresse des Individuums be-

ruht.Die Solidaritätsgruppenmüssen nachHechter in unterschiedlicherWeise im-

mer Kontroll- und Sanktionsmechanismen beinhalten, um eine Regelkonformität

der Individuen zu den Regeln der Gruppe sicherzustellen.

Im Folgenden soll diskutiert werden, ob auch eine räumlich erweiterte instru-

mentelle Solidarität den Anspruch auf eine zwingende Umsetzung stellen kann. Im

internationalen Rahmen nehmen die fundamentalenMenschenrechte mittlerweile

ein bindendes Völkergewohnheitsrecht ein, und es wurde ein allgemeines Gewalt-

verbot in der UN-Charta niedergeschrieben.129 Somit kann argumentiert werden,

dass auch die aus der erweiterten instrumentellen Solidarität entstehenden soli-

darischen Handlungen sich als moralisch und rechtlich bindend verwirklicht ha-

ben. Auf internationaler Ebene mangelt es jedoch an der Durchsetzungsfähigkeit

der Rechtsordnung, sodass die juristische Einforderung oft ausbleibt. Der UN-Si-

cherheitsrat ist hierfür ein prädestiniertes Beispiel, da vorgeschlagene solidarische

Handlungen der Mehrheit hier durch das Veto-Recht einer einzelnen Nation ver-

hindert werden können,wie auch imUkraine-Krieg 2022 wieder deutlich wurde.130

Die Transformation der intendierten solidarischenHandlungen zu verpflichtenden

Handlungen wird damit in vielen Fällen nicht vollzogen, selbst wenn die allgemei-

nen Menschenrechte die Grundlage bilden. Dies beschreibt auch schon die zweite

Problematik, nämlich die Durchsetzung internationaler Verträge: Auf internatio-

naler Ebene gibt es noch keineMöglichkeit, die geschlossenen Verträge verbindlich

und einheitlich durchzusetzen. Dies betrifft insbesondere kleine Staaten, die die

Wirksamkeit zwar einfordern können, bei der Durchsetzung aber oft alleingelassen

werden, da die Kontroll- und Sanktionsmaßnahmen hier weniger wirksam sind.

Die im Falle normativer wirksamer Staatsverfassungen ›durch Formalisierung in-

stitutionell abgesicherter Differenzierbarkeit von Recht undMoral‹ wird so unter-

laufen. Weil es keine organisationsrechtlich konstitutionalisierte und deshalbmit den

Verfahren zur Ausgestaltung der Menschenrechte strukturell gekoppelte, starke Öffent-

lichkeit gibt, kommt es zu einer höchst ambivalenten Remoralisierung globalen

129 Brunkhorst 2002, S. 192.

130 Hölzl, 26.02.22.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Formen der Solidarität

Rechts. Ambivalent ist eine solche Remoralisierung deshalb, weil sie den Komple-

xitätsgewinn funktionaler Differenzierung gefährdet, der insbesondere in der Be-

folgbarkeit des Rechts aus unmoralischenMotiven und seiner normativ kalten Er-

zwingbarkeit besteht. […] Eine höchst dialektische Tücke, war doch die Entstaatli-

chung des Rechts einer der wichtigsten Hebel zur Globalisierungmenschenrecht-

licher Solidarität. (Brunkhorst 2002, S. 196)

Im kleineren Maßstab spiegeln sich diese Probleme auch auf der Ebene der EU

wider, wenn rechtsstaatliche Prinzipien mit einer Regel- und Maßstabsfunktion

ausgestattet sind. Solidarität hingegen ist ein »[…] systemisches Prinzip mit ein-

geschränkter Maßstabsfunktion ohne Leitfunktion und ohne Regelcharakter. Es

begründet weder eigenständige Verpflichtungen für die Mitgliedsstaaten oder die

Unionsorgane, noch wurde es rechtsfortbildend angewendet durch den EuGH«

(Klamert 2014, S. 25). Dies meint, dass Solidarität in den europäischen Schrif-

ten und Dokumenten eine wachsende Beachtung erfährt und in immer mehr

Zusammenhängen (Asylrecht, Sozialpolitik, Umweltpolitik, Energiepolitik etc.)

Erwähnung findet, aber selbst zugleich als ein Ziel bestimmt wird. Aus dieser

Zielbestimmung wurden bisher jedoch keine rechtlich verpflichtenden Ansprüche

abgeleitet. Solidarität wird eingeschränkt nur in der Funktion als Auslegungs-

maßstab herangezogen. Gerade im Vertrag von Lissabon findet der Begriff der

Solidarität Verwendung (in den Bestandspflichten und in der Verteilung der fi-

nanziellen Lasten). Dies geschieht vor dem Hintergrund des Grundsatzes der

Gleichheit in der EU. Der EuGH hat in diesem Zusammenhang entschieden, dass

alle Mitgliedsstaaten einen Anteil an den Kosten für die Maßnahmen der asyl- und

einwanderungspolitischenMaßnahmen tragenmüssen.

Eine Berufung auf die Solidarität per se, auchwenn diese der Verordnung zuGrun-

de liegt, kann keine Vertragsverletzung begründen. Dies belegt die mangelnde

Regelfunktion der Solidarität. Die Maßstabsfunktion wird hier erkennbar durch

das Verständnis, das der EuGH dem Beihilfenverbot sowie der Vertragsbestim-

mung zu Verordnungswirkungen auf Basis von Solidaritätsgesichtspunkten bei-

gemessen hat. (Klamert 2014, S. 30f.)

Bei den Institutionen kann Solidarität verpflichtend werden, ebenso auf interna-

tionaler Ebene durch Abkommen etc., aber auf dieser Ebene sind Kontrollen und

Sanktionen schwieriger umzusetzen.Selbst auf europäischer Ebenewird das in den

Verträgen festgehaltene solidarische Handeln nicht verpflichtend umgesetzt. Soli-

darität ist auf internationaler Ebene mehr ein gemeinsames Ziel, an dem sich die

Handlungen der einzelnen Akteur:innen orientieren sollen, denn ein einklagbares

Recht. Dennoch besteht sowohl bei der EU und der UN als auch bei Institutionen

das Potenzial, eine verpflichtende Solidarität hervorzubringen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 165

Zusammengefasst lässt sich für den Bürger als Subjekt festhalten, dass die

durch den Staat geforderten solidarischen Leistungen verpflichtend sind, was

bedeutet, dass eine Leistung vom Mitglied auch eingefordert werden kann. An-

ders sieht es dagegen bei Staaten als Subjekten aus, die auf internationaler Ebene

nur dann verpflichtet werden können, wenn sie Macht abtreten oder Verträge

geschlossen haben. Das Abtreten von Macht erfolgt dabei freiwillig und auf Basis

von rationalen Gründen. Die Beispiele EU und UN zeigen, dass verpflichtende

Maßnahmen auf internationaler Ebene kaumwirkungsvoll sind.

3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

Die instrumentelle Verwendungsform der Solidarität konstituiert eine Sphäre der

Solidarität, die sich aus den geteilten Überzeugungen der Gesellschaft ableitet bzw.

durch eine Verfestigung derselben im Recht entsteht. Damit bilden die im geteilten

Hintergrundkonsens enthaltenenWerte und Normen die Grundlage der Richtlinie

für die konkreten solidarischenHandlungen.Die instrumentelle Solidarität hat da-

bei zum Zweck, die Grundprinzipien zu bewahren und zu schützen. Die sozialin-

tegrative Solidarität wurde als ein wichtiger Bestandteil der Identitätsbildung be-

schrieben, der instrumentellen Solidarität kommt dabei die Rolle zu, die Voraus-

setzungen dafür bereitzustellen.131 Dies kann in Form von Grundrechten erfolgen,

aber auch durch spezifische Reglungen. »Der freiheitlich-demokratische Rechts-

und Sozialstaat ist dabei nicht eine Solidargemeinschaft unter anderen, sondern er

nimmtunterdiesen insofern eineVorrangstellungein,als er sie durchdieSchaffung

von Freiräumen erst ermöglicht.« (Zürcher 1998, S. 178) Dabei stellt die Verstaat-

lichung bzw. Institutionalisierung der Hilfsleistungen gleichzeitig eine Verstaatli-

chung der moralischen Pflicht zur Unterstützung dar, die ansonsten den Mitbür-

ger:innen auf freiwilliger Basis obliegen würde.132

Eine Institutionalisierung in internationalen Organisationen findet auch bei

den GJN statt. Viele GJN stimmen darin überein, dass sie sich kritisch gegen den

Neoliberalismus positionieren und im Kleinen und im Großen Alternativen hierzu

131 Auch diese Form der Solidarität kann an Wirksamkeit und somit auch an Bedeutung für die

anderen Formen verlieren. Dies lässt sichmit Kersting zeigen, der zwischenMarkt und Recht

einen lebensweltlichen Bereich der Gruppensolidarität annimmt, der aber schwindet: »Der

Solidaritätsbedarf der Moderne, zumal der kapitalistisch verfassten, ist so groß, dass sei-

ne Deckung nicht mehr den traditionellen Solidargemeinschaften der Tradition überlassen

bleiben kann.« (Kersting 1998, S. 421) Der wohlfahrtsstaatliche Nationalstaat stellt die Ant-

wort dar, denn durch die schwindende Gruppensolidarität werden die Beziehungen gleich-

zeitig anonymer und aus moralischer Perspektive freiwilliger. Der Wohlfahrtsstaat ist »[…]

ein Systemder verstaatlichten Solidarität, der zwangsorientiertenHilfsbereitschaft undMit-

menschlichkeit« (Kersting 1998, S. 422).

132 Mau und Lessenich 2005, S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Formen der Solidarität

entwickeln. Die GJN vertreten dabei unterschiedliche normative Ansprüche, die

sie in ihren Praktiken zu realisieren versuchen. Der Anspruch kann vom Inhalt

her variieren, aber die GJN zielen immer darauf ab, die Lebensbedingungen, die

Verteilung etc. besser zu gestalten als es derzeit der Fall ist. Dabei dient gerade

der internationale Zusammenschluss dazu, über die nationalstaatlichen Gren-

zen hinweggehenden Herausforderungen zu begegnen und auch für die bisher

nicht gehörten Betroffen ein gemeinsames größeres und stärkeres Sprachrohr

darzustellen.133

Die Schaffung der Möglichkeit von Teilhabe und Teilnahme auf globaler Ebe-

ne lässt sich von der Teilhabe an der nationalen Gesellschaft ableiten.134 Auf na-

tionaler Ebene würde sich Teilhabe wie folgt beschreiben lassen: »Civic solidarity

holds that the state ought to utilize social policy to decrease individuals vulnerabili-

ties and justifies thispositionbasedon the rights of individuals and the social good.«

(Scholz 2008, S. 242)135 Auf die internationale Ebene bezogen würde dies beuteten,

dass die internationale Gemeinschaft verpflichtet ist, sich umdasWohlergehen der

Schwächsten unter ihnen (Staaten der Peripherie) zu kümmern. Die Zielsetzung

sollte es dabei sein, eine annähernde Gleichheit der Lebenschancen zu realisieren;

dies würde dem Aspekt der Möglichkeit der Teilnahme an der (Staaten-)Gemein-

schaft entsprechen. Hierbei sind die weiterentwickelten Staaten (Staaten des Zen-

trums) in der Verantwortung, die weniger entwickelten zu unterstützen. Die Ein-

richtung von globalen Institutionen wie z.B. der Weltbank oder dem Roten Kreuz

ist hierfür ein Mittel. Die somit über die Institutionen und Organisationen hinaus

ausgedehnte Solidarität bedarf aber nach Scholz mehr als Deklarationen wie der

UN-Menschenrechtscharta, um verwirklicht zu werden. An dieser Stelle würde der

Schutz vor der Willkür anderer Staaten greifen müssen. »Civic solidarity requires

something like an attitude of humility that accepts our global interdependence,mu-

tutality and reciprocity.« (Scholz 2008, S. 252)

Sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene wurde gezeigt, dass

die instrumentelle Solidarität vordergründig in der Fixierung und Festschreibung

von Ansprüchen und Regelungen besteht. Diese können sich in unterschiedlichen

Rechtsmodi widerspiegeln, wobei die Positionierungen in den Präambeln interna-

tionaler Verträge vage und nicht unmittelbar einklagbar sind. Auf der nationalen

Ebene hingegen bestehen eindeutige und einforderbare Ansprüche der Akteur:in-

nen aneinander, die in der Gesetzgebung des Wohlfahrtsstaates geregelt werden.

133 Routledge und Cumbers 2016.

134 Scholz 2008, S. 27–33.

135 Scholz’ civic solidarity entspricht meinem Verständnis der instrumentellen Solidarität. Der

Grund warum ihre civic solidarity ähnlich zu der hier vorgestellten instrumentellen Solidari-

tät ist, besteht darin, dass sie die Verwirklichung civic solidarity in dem Schutz des Individu-

ums vor Willkür und der Errichtung eines Wohlfahrtsstaates sieht.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 167

Gerade im Nationalstaat sind die solidarischen Handlungen in Gesetzen, Satzun-

gen und Verträgen geregelt; eine aktive Auseinandersetzung mit den solidarischen

Handlungen, deren Motiven oder Legitimation steht nicht im Zentrum, sondern

es werden die durch das Recht fixierten und in Maßnahmen überführten Hand-

lungsnormen abgehandelt. Ein Aushandeln der Ausgestaltung der Handlungsnor-

men findet im Nationalen und Internationalen im Rahmen der Novellierung statt.

Auf internationaler Ebene kommt jedoch hinzu, dass hier internationale Zusam-

menschlüsse erst im Entstehen sind und somit noch eine Aushandlung der Hand-

lungsnormen stattfindet. In diesen Momenten hat die instrumentelle Solidarität

noch einen appellativen Charakter, der sich aber auf den Prozess bezieht und nicht

auf die eigentliche solidarischeHandlung.Nur dann,wenn zugesicherteUnterstüt-

zungen oder Leistungen eingefordertwerden,nimmtdie instrumentelle Solidarität

in beiden räumlichen Dimensionen einen appellativen Charakter an.

Vor diesem Hintergrund lässt sich die Position vertreten, dass auf nationaler

Ebene die Sicherung gesellschaftskonformenHandelns durch das Recht vorgenom-

men wird und Solidarität vorrangig – unter Berücksichtigung der beschriebenen

Ausnahmen – deskriptiv ist. Auf internationaler Ebene hingegen, wo die Pflichten

und Beiträge nicht eindeutig geregelt sind, bleibt die Solidaritätmit einem appella-

tiven Charakter ausgestattet.

3.3.6 Aktive oder passive Solidarität

Durch die bedeutende Rolle des Rechts für die instrumentelle Verwendungsform

der Solidarität ist sie als passiv zu verstehen, da die Individuen durch das Hinein-

geborenwerden in einen bestehenden Rechtsraum und das in ihm geltende Recht

sich nichtmit denVerteilungsfragen auseinandersetzenmüssen, uman den solida-

rischen Handlungen z.B. der Umverteilung zu partizipieren; dies erfolgt durch die

institutionalisiertenMechanismen.136 Zur Erfüllung der solidarischenHandlungen

ist somit keine aktiveHandlungdes Individuumsund auch keinGefühl der solidari-

schen Zugehörigkeit notwendig. Ein Gefühl der solidarischen Zugehörigkeit ist nur

für die Akzeptanz der durch die Institutionen durchgeführten solidarischenHand-

lungen relevant.137

Insofern kann auch dafür argumentiert werden, dass es sich bei dieser Verwen-

dungsformumeine unpersönliche Formder Solidarität handelt, da das Individuum

136 Selbstverständlich können sich die Individuen mit Fragen der gerechten Verteilung und den

Praktiken desmateriellen Ausgleichs auseinandersetzen – dies würde aber eher der Verwen-

dungsform der politischen Solidarität zugerechnet werden können. Auf diese Form der Soli-

darität wird in Kapitel 3.4 näher eingegangen.

137 Für Bayertz ergibt sich daraus, dass er dies keine »Bedeutungsvariante« der Solidarität ist.

Bayertz 1998a, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Formen der Solidarität

sich nicht bewusst für die Solidaritätsgruppe entscheiden kann und die solidari-

schen Handlungen auch nicht bewusst ausführen muss.138 Das Individuum kann

eine gewisse Entscheidungsfreiheit haben wie z.B. die Wahl einer der gesetzlichen

Krankenkassen. Diese Entscheidungen trifft es jedoch nicht aus Gründen der So-

lidarität, sondern – wie Hechter es im Zusammenhang mit den Gütern darstellt –

aufgrund der gebotenen Leistungen, der anfallenden Kosten oder anderen Grün-

den. Das bereits angesprochene Trittbrettfahrertum ist zwar ein aktives Element

innerhalb dieser Verwendungsform, doch es gefährdet die Solidarität und trifft

dementsprechend auch auf aktive Gegenmaßnahmen,welche durch die Institution

selbst durchgeführt werden.

Bei der obigen Darstellung der Teilsynonyme (siehe Kapitel 2.5) wurde auf

Hartmanns Begriff des Vertrauens eingegangen. Sein Verständnis des gesichtslo-

sen Vertrauens beschreibt einen Mechanismus, für den ich darzustellen versucht

habe, dass an seiner statt auch der Begriff der Solidarität hätte verwendet werden

können. Das Vertrauen bezieht sich dabei auf ein Grundvertrauen in den gemein-

samenHintergrundkonsens, aber auch in Institutionen, die unterstützend wirken,

um den Hintergrundkonsens aufrechtzuerhalten. Dies betrifft auch diejenigen

Aspekte die sich durch das Recht verfestigt haben: Gerade bei diesen kann das

Vertrauen in die solidarischen Handlungen oder die Akzeptanz derselben durch

konkrete Fragen der Verteilung im Bereich der Gesundheit oder des Schutzes vor

Arbeitslosigkeit erschüttert werden. Dies kann durch Handlungen Einzelner in-

nerhalb einer Institution oder auch durch Handlungen der Institution als solcher

ausgelöst werden.

Wenn für diese Verwendungsform allerdings nicht nur die Produktion von öf-

fentlichen Gütern betrachtet wird, dann nimmt der Grad der Passivität ab: Die von

Hechter rekonstruierten »joint goods«, die von einer auf die Produktion eines Gu-

tes ausgelegten Gruppe hergestellt werden, setzen eine aktive Beteiligung und Ent-

scheidung der Individuen voraus. Ein Beispiel wäre ein Golfclub, dem Individuen,

die die Voraussetzungen erfüllen, beitreten können. Das joint good, das durch den

Club hergestellt wird, reicht dabei von Netzwerkmöglichkeiten bis zur Erholung.

Für den Beitritt zu einer Gruppe ist ein bewusstes Commitment des Individuums

notwendig und in der Regel auch eine aktive Beteiligung in der Gruppe, die aber je

nach Gruppe unterschiedlich ausfallen kann.139 Hier ist die Solidarität als aktiv und

bewusst zu verstehen.

Die Erweiterung der instrumentellen Solidarität über den nationalen Rahmen

hinaus kannhingegen ebenfalls als passiv verstandenwerden,dadie Solidarität sich

138 Es sollte allerdings darauf hingewiesen werden, dass dies in dieser Deutlichkeit natürlich

nur bei stark institutionalisierten Formen dieser Verwendungsform gilt, wie z.B. beimWohl-

fahrtsstaat.

139 Dies kann ein finanzieller Beitrag sein, eine Arbeitsleistung, ein besonderes Talent etc.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 169

hier imRecht verstetigt hat.Auf internationaler Ebene ändert sich nur, dass Rechts-

kontext hier noch im Entstehen begriffen ist. Es handelt sich also quasi um Grün-

dungsmomente der Rechtsstaatlichkeit auf internationaler Ebene, inwelche die In-

dividuen (hier zu verstehen als Staaten, Institutionen oder Organisationen) in die-

sem Prozess aktiv gestaltend eingreifen können. Dies ist aber nur in den Momen-

ten der Gründung und des Entstehens möglich: Wenn erst einmal alle Verträge ge-

schlossen und alleUmsetzungsentscheidungen ausgestaltet sind,dannwerden sich

einige dieser aktiven Momente verschließen. Dennoch werden auf internationaler

Ebene mehr aktive Momente der Gestaltung erhalten bleiben, was aber der spezi-

fischen Ausgestaltung der Rechtsstaatlichkeit geschuldet ist. So wird auf europäi-

scher Ebene, solange die Nationalstaaten weiterhin ihre Souveränität für sich re-

klamieren, die Auslegung und Umsetzung einiger Vertragselemente durch die Na-

tionalstaaten erfolgen und so den Akteur:innen eine direkte Einflussnahme ermög-

lichen. Dies trifft auch auf den Bereich der unterschiedlichen Solidaritätsklauseln

zu. Einige von diesen müssen durch die Mitglieder selbst ausgelöst und eingefor-

dertwerden,umzugreifen–dies bedarfwiederumeiner aktivenTeilnahme,sowohl

aufseiten des Einforderns als aufseiten der Leistungserbringung.

Zusammengefasst ist die instrumentelle Solidarität auf nationaler Ebene zwi-

schenStaat undBürger:innenpassiv undunpersönlich.Für dieMitglieder einerOr-

ganisation gibt es hingegen auch aktiveMomente, die von der jeweiligen Organisa-

tion abhängen. Auf internationaler Ebene ist die Verrechtlichung noch im Prozess,

daher sind hier noch aktive Momente zu finden; wenn auch hier die Aushandlun-

gen beendet sind,werden die aktivenMomente auf das Auslösen undErbringen der

angeforderten Leistungen beschränkt.

3.3.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Für den Bezug zwischen Solidarität und Gerechtigkeit wurde in Kapitel 3.1 in zwei

unterschiedlichen Zusammenhängen auf die instrumentelle Solidarität verwiesen:

Einmal wurde die Gerechtigkeit als Ziel der Solidarität und als deren Verhältnis be-

schrieben,und ein andermalwurde konstatiert, dass Solidarität einGerechtigkeits-

prinzip ist. Diese beiden Argumentationen sollen hier wieder aufgegriffen und ver-

tieft werden.

Zur sozialintegrativen Solidarität wurde im Abschnitt »Bezug zur Gerechtig-

keit« darauf verwiesen, dass Autoren wie Habermas die Gerechtigkeit als abstrakt,

universal undunpersönlichbeschreiben,dieSolidarität hingegenals kontextgebun-

den und persönlich. Gerechtigkeit tritt dabei als kodifizierter Allgemeinheitswert

im Recht auf und ist daher auch erzwingbar. Für die Verwendungsform der instru-

mentellen Solidarität stellt sich diese Differenzierung anders dar.

Zurückkommend auf die Differenzierung der Solidarität durchHartmann, ent-

steht Solidarität aus Gerechtigkeit, Nächstenliebe oder Fernstenliebe.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Formen der Solidarität

Gerechtigkeit erzeuge als rechtlich kodifizierter, an der Allheit sich realisierender

Wert Solidarität unter den Bürgern, Nächstenliebe führe zu Solidarität mit allen

Mitmenschen und Fernstenliebe zu Solidarität mit den nachfolgenden Genera-

tionen. Hierbei handelt es sich indes um grundsätzlich verschiedene Typen der

Solidarität: die Solidarität der Gerechtigkeit richtet sich auf eine bestimmte poli-

tische Gemeinschaft und bildet gleichsam eine Form der Sittlichkeit, die Solidari-

tät der Nächstenliebe gehört dagegen zur persönlichenMoral bzw. in den Bereich

der Moralität und sie ist universal. Als ihre Motive können etwa Anteilnahme und

Mitgefühl angeführt werden. (Zürcher 1998, S. 74)

Die Solidarität, die aus der Gerechtigkeit entsteht, bezieht sich auf eine Rechts-

gemeinschaft und nicht, wie die anderen Formen der Solidarität, auf eine soziale

Gemeinschaft. Dies entspricht der zwischen der sozialintegrativen und der instru-

mentellen Solidarität vorgenommenen Differenzierung der Akteur:innen in Indi-

viduen/Gruppen und Organisationen/Institutionen, auch wenn dies in der Blüte-

zeit der Nationalstaaten oft deckungsgleich erscheint. Der Unterschied liegt darin,

dass sich aus dem sozialen Gefüge der Gesellschaft eine verrechtlichte Form gebil-

det hat. Die Solidarität der Gerechtigkeit ist nach Hartmanns Vorstellung dieser je-

doch nicht nachgelagert, sondern als komplementär zu verstehen.140 Dabei muss

bei Hartmann beachtet werden, dass dieser zwei Formen der Gerechtigkeit diffe-

renziert: einmal die Gerechtigkeit als moralische Tugend und dann die Gerechtig-

keit, die im Recht kodifiziert ist.141 Das Individuum ist für Hartmann zugleich Be-

troffener und Geber des Rechts, sodass wegen der dadurch entstehenden Mitver-

antwortung dies »die notwendige Kehrseite seiner Unterwerfung [ist]; sonst wider-

spräche diese seiner persönlichen Freiheit, deren Wahrung doch gerade im Sinn

des Rechts liegt. […] Es [das Bewusstsein der Mitverantwortung] ist die Grundla-

ge seiner rechtlichen und bürgerlichen Solidaritätmit derMenge der Gleichgestell-

ten.« (Hartmann 1962, S. 425) Wo Hartmann noch die sich daraus ergeben Pflich-

ten zu Sanktionen für das einzelne Individuum beschreibt, treten die Institutionen

140 Zürcher 1998, S. 75.

141 Für Hartmann muss Gerechtigkeit jedoch über bloße Minimalanforderungen hinausgehen

und auch soziale Forderungen beinhalten. Zürchers Einwand besagt, dass Hartmanns for-

maler Begriff der Gerechtigkeit jedoch für soziale Forderungen (soziale Gerechtigkeit) nicht

offen sei, da sich diese auf die Handlungen und nichtmehr auf die Gesinnung beziehen, d.h.,

die Handlungen werden beurteilt, wobei der Fall eintreten kann, dass keine moralische Ge-

sinnung vorliegt. Somit würde Moralität durch Legalität ersetzt werden. Für Hartmann ist

aber gerade die gerechte sittliche Gesinnung entscheidend. Nach Zürcher gerät Hartmann

in einen Widerspruch zwischen dem sittlichen Ideal der zwanglosen Erfüllung der Gerech-

tigkeitsansprüche und der Pflicht der kodifizierten Gerechtigkeit (diese Forderungen sind

einklagbar), wenn er die Gesinnung der Gemeinschaft durch Solidarität ergänzt. Hartmann

1962, S. 419–427.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 171

des Rechtsstaates alsWahrerinnen undGarantinnen auf.Da dieHilfsleistungen er-

zwingbar sind, entsteht für den Sozialstaat ein hoher Rechtfertigungsdruck.

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, dass sich der Rechtsstaat mit der

Entscheidung der Verstaatlichung der Nächstenliebe, mit der Ausdehnung des

zwangsbewährten staatlichen Handelns auf den Bereich der Solidarität und

der Verbeamtung des Samariters eine zusätzliche Legitimationslast aufbürdet;

der Sozialstaat benötigt ein solides gerechtigkeitstheoretisches Fundament, um

die Verwaltung der Solidarität durch ein staatliches Abgaben- und Verteilungs-

system zu rechtfertigen. […] Im sozialstaatlichen Legitimationsdiskurs wird die

typologische Grenze zwischen Gerechtigkeit und Solidarität für den Bereich der

nationalstaatlichen Gemeinschaft aufgehoben. (Kersting 1998, S. 422)

Die Solidarität erhält somit Einzug in den Bereich der Gerechtigkeit und tritt

zum Teil auch als soziale Gerechtigkeit in Erscheinung (Solidarität als Gerechtig-

keitsprinzip). Exklusivität und Partikularität bleiben dabei jedoch bestehen, im

Unterschied zu sonstigen Gerechtigkeitsprinzipien, die allumfassend sind. Aller-

dings führt das Sozialversicherungssystem u.a. auch dazu, dass der Missbrauch

der Leistung wächst, da marktwirtschaftliche Verhaltensstandards der Nutzenma-

ximierung zum Einsatz kommen.142 Der Missbrauch führt zu delegitimierenden

Effekten, weswegen Verstöße gegen die soziale Gerechtigkeit mit Exklusion ge-

ahndet werden. Neben dem Missbrauch der solidarischen Leistungen kann auch

die Einbeziehung von Vielen (Zuwanderung) die Versorgungsleistung der Mitglie-

der bedrohen. Kersting möchte in diesem Punkt betonen, dass die Möglichkeit

der Inklusion vonweiterenMitgliedern in Solidargemeinschaften gegeben ist, aber

nicht unendlich auf alleMenschen umfassend ausgeweitet werden kann.DerWohl-

fahrtsstaat bleibt somit das Versorgungssystem einer bestimmten und begrenzten

Gemeinschaft.

Eine weitere Argumentationslinie für die Position, dass Solidarität als Gerech-

tigkeitsprinzip zu verstehen ist, bietet Rawls vor dem Hintergrund der Argumen-

tation für seine beiden Gerechtigkeitsprinzipien, indem er zeigt, dass durch die

angenommeneÜbereinkunft derMenschen imSchleier desNichtwissens, Solidari-

tät undGerechtigkeit aufeinander zurückzuführen sind.143 »Brüderlichkeit fungiert

dabei als eine den Forderungen der Gerechtigkeit entsprechende moralische Ein-

stellung bzw. Gesinnung, die weitgehend aus einem aufgeklärten Eigeninteresse

abgeleitet werden kann.« (Zürcher 1998, S. 111) Gerechtigkeit und Brüderlichkeit

scheinen erstens unterschiedliche Funktionen zu haben und zweitens auf unter-

schiedlichen Ebenen situiert zu sein: Brüderlichkeit kann als Prinzip der sozialen

142 Kersting 1998, S. 423.

143 Es sollte allerdings darauf hingewiesen werden, dass Rawls von Brüderlichkeit spricht und

nicht von Solidarität.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Formen der Solidarität

Integration und als moralisches Prinzip gesehen werden, Gerechtigkeit hingegen

als Rechtsforderung zum Schutze des Individuums. Hierbei muss darauf hinge-

wiesen werden, dass Zürcher für eine strenge Trennung zwischen Gerechtigkeit

und Solidarität argumentiert, wie ich sie auch für die sozialintegrative Solidarität

annehme, aber er differenziert nicht zwischen verschiedenen Verwendungsfor-

men der Solidarität in dem Sinne, dass er die Verstetigung der sozialintegrativen

Solidarität im Recht als eine sich daraus eigenständig entwickelte Solidarität be-

trachten würde. Für ihn bleiben die beiden Solidaritätsformen eng miteinander

verwoben, ohne dass er die unterschiedlichen Merkmale als hinreichend für eine

Differenzierung anerkennt. Wenn man eine Differenzierung annimmt, wie ich sie

hier vorschlage, ergibt sich daraus, dass auch Solidarität in ihrem Verhältnis zur

Gerechtigkeit eine unterschiedliche Position einnimmt. Dies erfolgt dadurch, dass

die Solidarität sich im Recht verstetigt und somit in den Bereich der Gerechtigkeit

eindringt. Solidarität wird hierdurch zu einem Rechtsprinzip, wie man es bereits

in der EU oder auch imWohlfahrtsstaat beobachten kann.Wenn bei den einzelnen

Anwendungen der Solidarität im Recht nachgewiesen werden könnte, dass ein

erzwingbarer Anspruch auf Solidarität aus Gründen der Gerechtigkeit besteht,

dann stünde dies der Interpretation von Solidarität als einem eigenständigen Prinzip

neben der Gerechtigkeit entgegen.

Wie bereits in der Einleitung angeführt, basiert die Argumentation Steinvorths

darauf, dass er das Fundament des Liberalismus,das Privateigentum,umeinenAn-

spruch auf das natürliche Gemeineigentum ausdehnt. Diese Solidarität als Teil der

Gerechtigkeit kommt bei Verletzungen des Anspruchs auf einen Anteil amGemein-

schaftseigentumzumTragen.144 Bisher habe ich die PositionHabermas’, der die So-

lidarität als komplementär zurGerechtigkeit versteht, dahingehend ausgelegt, dass

dies eineGegenseitigkeit zwischen Solidarität undGerechtigkeit bezeichnet.Durch

dieVerstetigungder Solidarität imRecht unddie damit einhergehendeVerlagerung

indenBereichderGerechtigkeit kanndie Solidarität auch stärker als Ergänzungdes

Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden, als ich es oben für die sozialintegrative

Solidarität aufgezeigt habe. Walzer weist in seiner Ausarbeitung zur distributiven

Gerechtigkeit noch auf einen weiteren Zusammenhang hin:

Die Theorie der distributiven Gerechtigkeit, die zwei Dinge gleichzeitig leisten

muss – Rechtfertigung des (begrenzten) Rechts auf Abgeschlossenheit und Ex-

klusivität, ohne welche Gemeinschaft erst gar nicht entstünde, und Einforderung

der politischen Inklusivität in den Gemeinschaften, die bereits bestehen –, sie be-

ginnt deshalb mit einer Beschreibung und Begründung des Rechts auf Mitglied-

schaft. Denn nur alsMitglieder einer Gemeinschaft könnenMenschen darauf hof-

fen, an all den Sozialgütern – Sicherheit, Wohlstand, Ehre und Ansehen, Ämtern

144  Steinvorth 1998, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 173

und Macht – zu partizipieren, die das gemeinschaftliche Leben hervorzubringen

im Stande ist. (Walzer 2006, S. 107)

Die Begründung der Mitgliedschaft und der Rechte, die im Wohlfahrtsstaaten in

unterschiedlicher Ausprägung angetroffen werden und beide durch die distribu-

tive Gerechtigkeit geleistet werden müssen, geht nach seiner Argumentation den

Gemeinschaften voraus, da erst durch die Sicherheit der Mitgliedschaft dauerhafte

Gemeinschaften entstehen können.Diese Verrechtlichung und Sicherung imRecht

kann somit als eine benötigte Garantin gesehen werden. Einen Ansatz zur Betrach-

tung des Verhältnisses von instrumenteller Solidarität und Gerechtigkeit sowie

deren Ausweitung lässt sich bei Kersting finden.145 »[D]er Sozialstaat benötigt ein

solides gerechtigkeitstheoretisches Fundament, um die Verwaltung der Solidarität

durch ein staatliches Abgaben- und Verteilungssystem zu rechtfertigen. […] Im

sozialstaatlichen Legitimationsdiskurs wird die typologische Grenze zwischen Ge-

rechtigkeit und Solidarität für den Bereich der nationalstaatlichen Gemeinschaft

aufgehoben.« (Kersting 1998, S. 422)

Die Begründung der Solidarität im nationalstaatlichen Kontext muss mit dem

Paradigma der Zwangslegitimation der Gerechtigkeit angepasst werden. Nach

Kersting wurde die Solidarität in die Gerechtigkeit integriert und tritt nun als

soziale Gerechtigkeit in Erscheinung; die Partikularität der Solidarität bleibt dabei

intakt. Allerdings führt das Versicherungssystem auch zu Missbrauchsfällen der

Leistung. Die Gerechtigkeit arbeitet er dabei als objektiven Ausdruck individueller

Rechtspflichten heraus.146 Die Rechte und Pflichten eines jeden Akteurs und einer

jeden Akteurin werden dabei in einem egalitaristischen Modell der Gerechtigkeits-

norm formuliert, wobei die Menschenrechte als oberste Gerechtigkeitsnormen

145 Er unterscheidet drei soziale Normen in der Moral: Gerechtigkeit, Hilfeleistung und Solida-

rität. Zwischen Markt und Recht gibt es nach ihm einen lebensweltlichen Bereich, den er

der Gruppensolidarität zuordnet, und dieser Bereich ist im Schwinden begriffen. »Der So-

lidaritätsbedarf der Moderne, zumal der kapitalistisch verfassten, ist so groß, dass seine De-

ckung nicht mehr den traditionellen Solidargemeinschaften der Tradition überlassen blei-

ben kann.« (Kersting 1998, S. 421) Die Antwort der Modere auf das selbsterzeugte Solida-

ritätsproblem ist der wohlfahrtsstaatliche Nationalstaat als eine abstrakte Solidargemein-

schaft. Ein Unterschied zu konkreten Solidargemeinschaften ist, dass eine moralische Frei-

willigkeit zwischen denGruppenmitgliedern besteht, wohingegen in den abstrakten Solidar-

gemeinschaften Anonymität zwischen den einzelnen Akteur:innen herrscht. Es entsteht ei-

ne entfremdete und entpersonalisierte Solidarität, deren Anliegen es ist, gemeinschaftliche

Ressourcen abstrakt und situativ zu verteilen. »Es ist ein System der verstaatlichten Solidari-

tät, der zwangsorientiertenHilfsbereitschaft undMitmenschlichkeit.« (Kersting 1998, S. 422)

Diese Formder Hilfsbereitschaft zwischen den Akteur:innenwird vomStaat erzwungen, was

nach Kersting die Rechtfertigungsnotwendigkeit des Sozialstaates verstärkt. Im Gegensatz

dazu gibt es auch noch die freiwilligen Hilfsleistungen, welche nicht erzwungen sind.

146 Kersting 1998, S. 413.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Formen der Solidarität

inklusiv und bedingungslos zu verstehen sind: Das alleinige Kriterium für diese

ist das gemeinsame Menschsein. In Bezug auf den zweiten Bereich, den der Hil-

feleistung, beschreibt Kersting diese als grundsätzlich situativ gebunden und auf

konkrete Begegnungen, Situationen oder Umstände gerichtet. Kersting spricht da-

bei von einer Verpflichtung eines jeden Menschen gegenüber jedem Menschen als

einemmoralischenAnspruch.Dies bezieht sich jedoch in erster Linie auf diejenigen

Menschen, die in derselben Situation wie der Hilfsbedürftige sind. Die Gerech-

tigkeitsnormen und die Normen der Hilfsleistung können nach Kersting einen

universalistischen Anspruch erheben.147 Davon unterscheidet er die Solidarität, die

nach ihm grundsätzlich eine partikularistische Natur hat und der nurMitglieder in

einer Gemeinschaft bzw. einem Wirkungszusammenhang unterliegen. Durch die

Partikularität ergibt es sich auch, dass Akteur:innen mehreren Solidaritätsansprü-

chen unterstehen: denen des Nationalstaats, der lokalen Gemeinschaft, der Familie

etc. »Die Solidaritätsmoral ist also in sich mehrfach gestuft; sie kennt folglich nicht

nur den externen Konflikt mit den Regeln der universalistischen Gerechtigkeits-

moral, sie kennt auch den internen Konflikt, den Streit im eigenen Haus, wenn die

einzelnen Gruppenloyalitäten kollidieren.« (Kersting 1998, S. 415)

Gerade dieser letzte Aspekt ist charakteristisch für die instrumentelle Solida-

rität, denn es tritt, wie in den bisherigen Ausführungen beschrieben, gerade bei

der EU der Konflikt zwischen der Souveränität der Nationalstaaten, der EU und

ggf.nochanderenorganisiertenGruppierungen (GJN) zutage.DieAkteur:innenun-

terliegen unterschiedlichen Solidaritätsansprüchen, die zumTeil auchmiteinander

oder mit anderenMotivationen und Interessen in Konflikt stehen können. Nun be-

steht eine Besonderheit darin, dass bei der instrumentellen Solidarität die Rechte

und Pflichten der Solidarität erzwingbar sind, da sie im Recht verstetigt wurden.

Auf internationalerEbenefindet sichdies innerhalbderEUunddenMenschenrech-

ten wieder. Solidarität wird in Verträgen eingefordert, aber zum aktuellen Stand

sind die Anwendungsumsetzungen noch nicht hinreichend präzise und die Kon-

troll- und Sanktionsmechanismennicht so ausgestaltet wie imnationalenRahmen.

Auf Basis dieser Solidaritätsansprüche lässt sich argumentieren,dassGerechtigkeit

auch als ein Ziel der Solidarität auftreten kann (z.B. beim gemeinsamen Eintreten

für eine faire Verteilung).

Bezüglich der (nationalen) instrumentellen Solidarität wurde mit Habermas

darauf verwiesen, dass sie durch ihre Verstetigung im Recht und die damit ein-

hergehende Verlagerung in den Bereich der Gerechtigkeit als Ergänzung des

Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden kann. Die sich daraus ableitenden

Ansprüche würde ich auch für das Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit

in der Ausweitung ausmachen – mit dem Unterschied, dass hier auch noch der

Rechtsrahmen kontinuierlich im Entstehen und in Ausdehnung befindlich ist, was

147 Hierauf wird im Kapitel 3.5 weiter eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 175

somit auch auf das Anwendungsgebiet der Gerechtigkeitsnormen und der Solida-

rität zutrifft. Mit Gould ist in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass

es bei der Ausweitung der instrumentellen Solidarität auf transnationaler Ebene

Grenzen gibt. Gould merkt an, dass hier eine Verbindung zwischen den Menschen

angenommen wird, weil die instrumentelle Solidarität im nationalen Kontext mit

einer distributiven Gerechtigkeit in Verbindung gebracht wird. »In this case, then,

justice presupposes solidarity, but both are held to be limited to nation-states and

impossible at the global level.« (Gould 2014, S. 122)

Zusammengefasst lässt sich für den Bezug der instrumentellen Solidarität zur

Gerechtigkeit festhalten, dass hier ein komplementäres Verhältnis zwischen Soli-

darität und Gerechtigkeit besteht. Dabei wird durch die Verschiebung der solidari-

schenRechteundPflichten inden juristischenKontextSolidarität als einPrinzipder

Gerechtigkeit verstanden, also auch in den Bereich des moralisch Einforderbaren

verschoben.DassGerechtigkeit als Ziel der instrumentellenSolidarität interpretiert

werden kann, ist möglich, wird hier aber nicht als das Verhältnis charakterisierend

verstanden.

3.3.8 Räumliche Dimension

Die räumliche Ausdehnung der instrumentellen Solidarität bezieht sich auf einen

geschlossenen Rechtsraum,dem Individuen eindeutig angehören; imRegelfall ent-

spricht dies dem Nationalstaat. Seit dem 20. Jahrhundert verändern sich im euro-

päischen Raum die Aufgaben der Staaten durch das langsame Entstehen der EU –

das Bestehen von zwei gleichzeitig wirksamen Rechtsräumen, denen unterschied-

liche Gruppierungen von Individuen gleichzeitig angehören, ist somit als möglich

zu betrachten. Im letzten Unterkapitel wurde bereits auf eine Position zur Ausdeh-

nung der Solidarität eingegangen, die sich von derjenigen Bergers abgrenzen lässt.

Berger weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass die Schwächung des Na-

tionalstaates sich nicht negativ auf die Solidaritätsbereitschaft auswirkt, da die so-

ziale Sicherung zwar an den Staat, aber nicht an die Nation gebunden ist; eine Aus-

dehnung ist demnach ebenfalls möglich, da hier nicht die Ethnie, sondern andere

Faktoren entscheidend sind. Eine territoriale Begrenzung der sozialen Sicherung

wird für Berger dennoch immer existieren, das Sicherungssystem kann aber z.B.

um neueMitglieder ergänzt werden.148 Dabei muss darauf verwiesen werden, dass

dies nur dann unproblematisch möglich ist, wenn die beiden Rechtsräume ihren

Einflussbereich klar voneinander abgegrenzt haben.

Die räumliche Dimension der instrumentellen Solidarität auf internationaler

Ebene hat sich bereits bei der Betrachtung der Akteur:innen angedeutet. Insgesamt

gründet sie sich im Bürgerrecht, also der rechtlichen Bindung des Individuums an

148 Berger 2004, S. 258ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Formen der Solidarität

den Nationalstaat, der den Bürger:innen Rechte gewährt und Pflichten auferlegt.

Diese Verbindung des Individuums zum Staat ist die Grundlage dafür, dass sich

die Staaten auf internationaler Ebene verbinden können durch die Legitimationen,

die sie durch das Bürgerrecht erlangen. Preuß weist in diesem Kontext darauf

hin, dass das Bürgerrecht eine exklusive Form ist, und schließt daraus, dass das

Solidaritätskonzept in seiner Reichweite genauso beschränkt ist wie die Reichweite

des Nationalstaatskonzepts, d.h., dass die Solidaritätspflichten der Menschen

nicht in universalen Prinzipien (denMenschenrechten) begründet werden können.

»[D]ie Geschichte vieler europäischer und außereuropäischer Nationalstaaten

[liefert uns] genügend Beweise für die Auffassung, dass die Idee des Bürgerstatus

vorrangig an politisch-konstitutionelle Konzepte der Nation gebunden ist, nicht

an präpolitische Eigenschaften wie nationale, ethnische, kulturelle oder religiöse

Homogenität.« (Preuß 1998, S. 404) Die Reichweite bezieht sich nach Preuß somit

auf den Bereich Internationalität und nicht auf eine Globalität. Doch für Preuß

bringt das Konzept auch erhebliche analytische Schwierigkeiten mit sich, denn

die Solidarität umfasst insgesamt Gefühle und moralische Verpflichtungen, wobei

sich auf internationaler Ebene Körperschaften und Institutionen begegnen. Deren

Beziehung ist rechtlich geregelt, d.h., sie befinden sich nur im System und nicht

in der Lebenswelt. Preuß gesteht der Ethik zu, eine Rolle in den internationalen

Beziehungen zu spielen, deshalb äußert er die These, dass die Globalisierung, der

verschiedenen zwischenstaatlichen Beziehungen, auch eine Globalisierung der

Normen moralischer Rechtfertigung mit sich bringe. Dies würde aber bedeuten,

dass partikulare Werte auf die gesamte Menschheit angewendet werden, woraus

nach seiner Lesart ein Paradox entstehenwürde: Staaten würden für alleMenschen

dieselbe Verantwortung übernehmen wie für ihre Staatsbürger:innen.149 Preuß

plädiert nach diesen Überlegungen dafür, die Staaten nicht zu überfordern, son-

dern eine internationale instrumentelle Solidarität so zu verstehen, dass sie eine

Zusammenarbeit und Kommunikation zwischen Gemeinwesen mit unterschiedli-

chenmoralischen Prinzipien bedeutet.Hierfür ist das Recht das geeignetsteMittel,

aber das internationale Recht muss dabei die Vorrangstellung der Staaten aufge-

ben. »Hierdurch würde das internationale Recht in eine grundlegende Institution

internationaler Bürgerschaft und Solidarität verwandelt.« (Preuß 1998, S. 409)

Für die Betrachtung der Reichweite einer erweiterten instrumentellen Solida-

rität bedeutet dies, dass eine Ausdehnung möglich ist, wenn eine Ausweitung des

Rechts über den Nationalstaat auf internationaler Ebene erfolgt und zugleich die

Vorrangstellung der einzelnen Staaten eingeschränkt wird. Neben der Ausweitung

im staatlichen Bereich kann sich eine instrumentelle transnationale Solidarität

auch bei nicht-staatlichen Organisationen ausbilden. Dabei kann sich auch bei

nicht-staatlichen Organisationen eine Solidarität nur allmählich im Laufe der

149 Preuß 1998, S. 408.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 177

Zeit und auf eingeübte Praktiken gestützt entwickeln.150 Diese müssen sich nicht

zwingend im Recht manifestieren; idealerweise werden Unterschiede anerkannt

und Gemeinsamkeiten herausgestellt. Das Entstehen von Solidarität ist dabei ein

Prozess, der von Antagonismen geprägt ist, da die unterschiedlichen Bewegungen

unterschiedliche Interpretationen, Ziele, kulturelle Hintergründe etc. haben. Die

Bewegung, die dabei entsteht, hat einen Ursprung in den nationalen Bewegungen,

die sich nach und nach mit anderen Bewegungen ähnlicher Zielsetzung vereint

haben und dann weiterwachsen. Das Entstehen und Bestehen von den National-

staat übergreifenden Solidaritäten ist somit als ein Prozess zu verstehen.Dies zeigt

sich auch an dem Beispiel der Bedeutungszunahme der Solidarität im Rahmen der

EU.151

Für die räumliche Dimension lässt sich zusammenfassen, dass die vorrangige

Dimension der instrumentellen Solidarität die des Rechtsraums der Nationalstaa-

ten ist. Ein legitimer Rechtsraummit derMöglichkeit zur Durchführung von Sank-

tions- und Kontrollmaßnahmen ist eine zentrale Voraussetzung für die instrumen-

telle Solidarität. Im diesem Rechtsraum können auch untergeordnete Organisatio-

nen entstehen, die sich aber immer auf den Rechtsraum beziehen. Die räumliche

Ausdehnung über denNationalstaat hinaus ist allerdings ebenfallsmöglich und be-

stehtmaßgeblich darin, dass Rechte vonNationalstaaten auf die internationale En-

tität übertragen werden.

3.3.9 Grenzen der Solidarität

Im Folgenden werden unterschiedliche Grenzen der instrumentellen Solidarität

vorgestellt. Eine hervorzuhebende Begrenzung dieser Form der Solidarität ist, dass

sie nicht unabhängig von anderen Verwendungsformen der Solidarität bestehen

kann: Ohne die sozialintegrative Solidarität ist ein Entstehen der instrumentellen

Solidarität nicht möglich, da sich deren Inhalt aus den geteilten Vorstellungen etc.

der sozialintegrativen Solidarität entwickelt. Die instrumentelle Solidarität kann

aber ohne eine starke Ausprägung der sozialintegrativen Solidarität doch überdau-

ern, da sie selbst die Inhalte verstetigt und durch Erzwingbarkeit und Sanktionen

bewahrt. Somit fungiert sie auch als Stabilisator der sozialintegrativen Solidarität.

Gerade der instrumentellen Solidarität wird oft vorgeworfen, dass sie gar kei-

ne richtige Solidarität sei, da für ihr Bestehen kein Zusammengehörigkeitsgefühl

oder altruistisches Einstehen füreinander nötig ist, weil dies durch den Staat über-

nommenwird. InsgesamtwürdendieMenschen so verlernen,solidarisch zu sein.152

Dennochmöchte ich dafür argumentieren, dass die instrumentelle Solidarität eine

150 Routledge und Cumbers 2016.

151 Knodt und Tews 2014.

152 Sedmak 2010, S. 62 und S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Formen der Solidarität

Verwendungsform der Solidarität ist, weil sie sich aus Bestandteilen der sozialinte-

grativen Solidarität entwickelt und auf diese selbst auch Auswirkungen hat (Siche-

rungderBeständigkeit undSchutzdes IndividuumsvorWillkür).Zudemkannauch

diese Verwendungsformbeeinflusstwerden und ist stetswandelbar.Dabei passt sie

sich (im Idealzustand) dengesellschaftlichenVorstellungendavon an,was es bedeu-

tet, solidarisch zu handeln (z.B. im Hinblick auf Lebenssicherung und Verteilung)

und fixiert diese Vorstellungen. Hierdurch wird wiederum solidarisches Handeln

erzeugt.Dementsprechend bemerkt auchDallinger: »Weil derWohlfahrtsstaat eine

spezifischeOrganisationsformnebendemMarkt bildet,die sozialeRisikenabfedert

und Ziele wie Gerechtigkeit oder Gleichheit befördern soll, weil er Daseinsvorsorge

staatlich und nicht privat organisiert, weil Solidargemeinschaften soziale Risiken

auffangen, gilt derWohlfahrtsstaat generell als solidarisch.« (Dallinger 2009, S. 214)

Eine Herausforderung für die instrumentelle Solidarität ist das bereits ange-

sprochene Phänomen der Trittbrettfahrer – also derjenigen Personen, die versu-

chen, in denGenuss von Leistungen,Gütern etc. zu kommen, ohne dafür einen Bei-

trag geleistet oder den entsprechenden Anspruch zu haben. Bei den öffentlichen

Gütern muss der Staat deshalb sicherstellen, dass die Beteiligung an der Produk-

tion bzw. die entsprechenden Lasten gerecht verteilt und die diesbezüglichen Re-

gelungen auch eingehalten werden. Hechter hat zu diesem Aspekt darauf verwie-

sen, dass die Kontroll- und Sanktionsmöglichkeiten für die Einhaltung der Regeln

und die Beteiligung an den Lasten eine entscheidende Rolle spielen.153 Die Kosten,

die für die Kontrollmaßnahmen entstehen, werden in der Regel auf die Allgemein-

heit umgelegt. Der Staat nimmt seine Rolle als Garant nicht nur in Bezug auf die

öffentlichen Güter wahr, sondern auch in Bezug auf kleinere Gruppen. Hierbei ob-

liegt es dem Staat jedoch nicht, das Trittbrettfahrertum einzudämmen, sondern,

die grundlegenden Rahmenbedingungen zu schaffen, um z.B. die der Gruppe im-

manenten Güter zu schützen.

EineweitereHerausforderungbesteht für die sozialeKohäsion,wenn imbetref-

fenden Staat lebende Akteur:innen zwar dem Recht unterworfen sind, aber nicht

Zugang zu allen Rechten und Pflichten der instrumentellen Solidarität haben, son-

dern nur zu einigen. Die Staatszugehörigkeit als exkludierender Faktor von Rech-

ten, Pflichten oder politischer Teilhabe stellt die zentrale Herausforderung zur so-

zialenKohäsiondar.Nebendiesergibt es auchWeitere: Lukes vertritt diePosition,154

dass für einige von ihnender Status derMitgliedschaft in einer politischenGemein-

schaft im Verhältnis zu ihrem rechtlichen Status ein Problem aufwirft. Dies betrifft

vor allemdiejenigen,die fremderscheinenundoft auchgarnicht dazugehörenwol-

len, sondern sich abgrenzen.155 Nach Lukes sollten daher erstens die Sozialrechte

153 Kontrolle und Sanktionenmüssen nach Hechter dabei im richtigenMaß angewandt werden.

154 Lukes 1998, S. 393f.

155 Sutterlüty 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 179

umkulturelle Aspekte erweitert werden (Ermöglichung des Zugangs zu Ressourcen

der eigenen Kultur) und zweitens die Verbindung zwischen Armut, Bildungsman-

gel und ethnischer Zugehörigkeit aufgehoben werden. Aber die Immigrant:innen

wollen vielleicht gar keine Bürger:innen des Staates werden – und hieraus ergibt

sich die Spannung zu ihrem bereits in Teilen realisierten Status: Sie sind der Politik

undder Regierung des Staates bereits durch das Betreten desHoheitsgebiets unter-

worfen, kommen aber noch nicht in Genuss aller Rechte und Pflichten, sondern nur

einiger. Wenn man sie ausschließt, schafft dies eine zusätzliche Klasse von »Bür-

gern«,156 was auf lange Sicht die soziale Kohäsion und somit auch die Solidarität

negativ beeinflussen kann, denn sie unterstehen rechtlich denselben Pflichten, ge-

nießen aber nicht alle aus dem wohlfahrtsstaatlichen Prinzip entspringenden Vor-

teile.

Eine weitere Herausforderung für die instrumentelle Solidarität und die Recht-

fertigung des Wohlfahrtsstaates ist, dass die Individuen in den gegenwärtigen Ge-

sellschaften eher bereit sind,kurzfristige anstelle von langfristigenVerpflichtungen

zu übernehmen, was zu einem Legitimations- und Akzeptanzverfall beim Wohl-

fahrtsstaat führt. Dies bedeutet nicht, dass jüngere Generationen keine solidari-

schen Verpflichtungen mehr eingehen, sondern dass sie diese nur ohne eine lang-

fristige Bindung übernehmenwollen.Nach einer Studie vonKlages engagieren sich

jüngere Generationen oft ehrenamtlich, bleiben aber z.B. durch Wohnortwechsel

nicht mehr einem Verein dauerhaft zugehörig, sondern wechseln häufiger die Or-

ganisation.157 Nach Münkler ist die Verstaatlichung von Solidarität nicht auf Be-

ständigkeit ausgelegt – aufgrund einermöglichenÜberforderung der Subjekte, des

inhärenten Enttäuschungspotenzials und der Hypothese der Unterforderung, die

besagt, dass Solidarität beständig praktiziert sein müsse, da sich ansonsten die Fä-

higkeit zur Solidarität zurückbilde.158 Münkler sieht auch in der Brexit-Diskussion

einAnzeichen für eineEntsolidarisierung auf europäischer Ebene,die er auch darin

begründet sieht, dass es in der EU eher ethnisch-kulturelle Identifikationen als po-

litische Willensgemeinschaften gibt.159 Die positive Fortsetzung des europäischen

Zusammenhalts hält er nur mit einemWandel in den einzelnen Gesellschaften für

möglich, wie er in dem gemeinsammit seiner Frau herausgegebenenWerkDie neu-

enDeutschen fürDeutschland zeigt.160Hier verweistMünkler unter anderemdarauf,

dass es für denNationalstaatDeutschlandnotwendig ist,Nicht-Staatsbürger:innen

156 Ein Beispiel sind hier die »Gastarbeiter«, die nicht als »Gäste« behandelt werden sollten, weil

sie keine Gäste sind, sondern ein regulärer Teil der Marktwirtschaft – demnach sollten ihnen

auch die gleichen Ansprüche zukommen wie allen Arbeitern. Lukes 1998, S. 397.

157 Klages 2000.

158 Münkler 2004, S. 23–25.

159 Soboczynski, 01.09.16.

160 Münkler und Münkler 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 Formen der Solidarität

aufzunehmen und – dies in zweierlei Hinsicht: einmal für die bereits im Land be-

findlichen Geflüchtete und zum anderen, um eine »offene und leistungsorientier-

te Gesellschaft« (Münkler und Münkler 2016, S. 289) zu bleiben. Dafür ist es nicht

ausreichend, die formelle Mitgliedschaft zu verleihen, sondern die neuen Mitglie-

der müssen in die Zivilgesellschaft und dieWirtschaft integriert werden. Entgegen

anderen Theoretiker:innen, die eine Internationalisierung auf europäischer Ebene

forcieren,betontMünklerdieRolle desNationalstaates als geeigneten »Solidaritäts-

generator«:

Zweifellos kann man die Auffassung vertreten, die Vorstellung der Nation sei in

derWelt des 21. Jahrhunderts antiquiert, und deswegen dafür optieren, den Nati-

onsbegriff völlig aufzugeben und nur mit dem Begriffspaar von Staat und Gesell-

schaft zu operieren. Das hat aber zwei bedenkenswerte Konsequenzen: Erstens

überlässt man dann das stark emotional besetzte Nationskonzept anderen, die

es politisch nutzen; zweitens verzichtetman auf eine politische Kategorie, die wie

kaum eine andere in der Lage ist, Solidarität und gegenseitige Hilfsbereit1schaft

zu mobilisieren. Tatsächlich ist die Vorstellung von nationaler Zugehörigkeit und

Identität das Gegenmittel zu einer Gesellschaft, die allein aus Tauschakten unter

gegenseitigerNutzenerwartungbesteht. Dasswir uns in einigen Lebensbereichen

weiter in diese Richtung entwickeln werden, ist absehbar. Umso dringlicher brau-

chen wir jedoch den Solidaritätsgenerator Nation – freilich auch eine Vorstellung

vonNation, die hinreichendmodernisiert ist, um denHerausforderungen unserer

Gegenwart und Zukunft zu begegnen. (Münkler und Münkler 2016, S. 290)

Bei der über den nationalen Rahmen erweiterten instrumentellen Solidarität tre-

ten – insbesondere in der aktuellen Realisierung und Umsetzung im Rahmen der

EU – Herausforderungen zutage, die eine Differenz zwischen der Theoriebildung

und der tatsächlichen Praxis zeigen. Dies lässt sich am Beispiel der Solidarität in

Bezug auf die »Gemeinsame Außen- und Sicherheitspolitik« (GASP) verdeutlichen.

In der Außen- und Sicherheitspolitik laufen zwei unterschiedliche Tendenzen

zusammen: Auf der einen Seite nimmt die Solidarität einen immer größeren Stel-

lenwert bei der europäischen Integration ein und auf der anderen Seite erfährt die

GASP einen Bedeutungsverlust. Seit Gründung der EU ist das Prinzip der Solidari-

tät in der Außen- und Sicherheitspolitik auf europäischer Ebene von Bedeutung,

wie sich an dem Ziel der gemeinsamen Friedenssicherung ablesen lässt. Im Ver-

trag von Lissabon wird Solidarität nun als Ziel der GASP festgelegt, sowohl nach

innen als auch nach außen.161 Die Beistandsverpflichtungen aus demLissabon-Ver-

tragwerden jedoch durch andere Artikel (z.B.Artikel 42 Absatz 7) relativiert sowie in

Umfang undWirksamkeit eingeschränkt, was direkte Auswirkungen auf die ange-

wandte Solidarität hat. Wenn man die Solidarität in diesem Politikfeld betrachtet,

161 Rüger 2014, S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 181

lassensichdort zweiSolidaritätsanwendungenfinden: erstensdieSolidarität imen-

geren Sinne, z.B. als Beistand bei einemAngriff, und zweitens imweiten Sinne, z.B.

zur Konsultation oder Unterlassung schädlicher Handlungen. Solidarität in Bezug

auf die erste Anwendung, also nach der Beistandsklausel, wurde bisher noch nicht

von einemMitglied der EU eingefordert und ist somit noch nicht erprobt. Sie bleibt

bisher eineSolidarität auf demPapier,die selbst aufdiesemnichtnäher ausgestaltet

ist. Wie und ob sie umgesetzt werden kann, ist offen.162 Der andere Anwendungs-

bereich der Solidarität zeigt bei näherer Betrachtung, dass Solidarität nichts Fest-

stehendes ist, sondern von den Mitgliedern je nach Situation ausgelegt wird. Dies

entspricht nicht dem »rhetorischen Überschwang« aus dem Lissabon-Vertrag, der

ein »Feuerwerk der Solidarität« vermuten lässt, sondern »bei der Solidarität in der

GASP [handelt es sich] um ein eher weiche[s], um nicht zu sagen ineffektives Prin-

zip, dessen Durchsetzung keiner supranationalen Kontrollinstanz unterworfen ist.

Solidarität steht in der weitgehend intergouvernemental organisierten GASP somit

immer im Schatten der einzelstaatlichen Souveränität.« (Rüger 2014, S. 260)

Die Diskrepanz zwischen der in den europäischen Verträgen angekündigten

umfassenden Solidarität und der tatsächlich wirksam werdenden beschränkt sich

nicht auf dieses Politikfeld.EinGrunddafür liegt in derweiterhin bestehendenSou-

veränität der Nationalstaaten und deren Eigeninteressen, wie im Abschnitt über

die Motivation und die Gründe des solidarischen Handelns bereits beschrieben

wurde. Bei Solidarität zwischen unterschiedlichen Organisationen, Institutionen

oder Staaten besteht die Herausforderung, die Gemeininteressen und die Eigenin-

teressen zu harmonisieren. Dies kann mit Tosun verdeutlicht werden, der anhand

der europäischenUmweltpolitik aufzeigt, dass die in Artikel 222 imVertrag über die

Arbeitsweise der Europäischen Union (AEUV) enthaltene Solidaritätsklausel, die

bei Umweltkatastrophen aktiviert werden soll, von denMitgliedern unterschiedlich

ausgelegt und somit auch unterschiedlich angewendet wird. Die solidarischen

Handlungen nehmen hier dann zu, wenn damit keine innenpolitischen Kosten

verbunden sind, und nehmen ab, wenn dies der Fall ist.163 Knodt und Piefer wei-

sen bei ihrer Betrachtung der Solidarität im Hinblick auf die Koordinierung von

energiepolitischen Maßnahmen darauf hin, dass jede Solidarität in der EU die

unterschiedlichen politischen Ebenen in der EU berücksichtigenmuss.Diesmeint,

dass sich ihrer Auffassung nach Solidarität auch dem Subsidiaritätsprinzip unter-

ordnen muss, das in der EU meist einen Vorrang hat.164 »Damit wird Solidarität

nicht nationalstaatliche Solidarität ersetzen, sondern nur für einen bestimmten

Teil eines Politikfeldes eine ergänzende Solidarität schaffen.« (Knodt und Piefer

162 Rüger 2014, S. 257.

163 Tosun 2014, S. 214.

164 Knodt und Piefer 2014, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 Formen der Solidarität

2014, S. 221) Das Politikfeld der Energie fällt in den Bereich der geteilten Kompe-

tenzen der EU, d.h., die Entscheidungen müssen einstimmig von den Mitgliedern

beschlossen werden. Die Grenze der Solidarität besteht somit darin, dass die in-

dividuelle Nutzenmaximierung der Mitgliedsstaaten im Vordergrund steht und

weniger gemeinsames solidarisches Handeln erreicht wird.165 Darauf weist auch

Ondarza in seinem Artikel hin: Die Artikel im Vertrag von Lissabon sind seiner

Meinung nach nicht spezifisch genug im Hinblick auf die Solidaritätsklausel und

deren anwendungsorientierte Auslegung. Daher bleibt diese Klausel nur ein rein

symbolischer Vertragsartikel und hat keine Bedeutung für die Zusammenarbeit

zwischen den Mitgliedsstaaten. Dies zeigt er am Beispiel des Artikels 222 AEUV,

der Solidaritätsklausel für die Themen Terrorabwehr und Naturkatastrophen.166

Diese Solidaritätsklausel, differenziert sich von der Beistandsklausel nach GSVP

(Gemeinsame Sicherheits- und Verteidigungspolitik) Art. 42 (7). Letztere bezieht

sich auf bewaffnete Angriffe und die Solidaritätsklausel auf vom Menschen ver-

ursachte Katastrophen bis hin zum Terrorismus, aber schon hier wird deutlich,

dass eine Zuordnung von konkreten Situationen schwierig sein kann, da Szenarien

denkbar sind, in denen Terrormit einem bewaffneten Angriff gleichgesetzt werden

kann. Der Artikel 222 AEUV erlaubt viel Flexibilität: Die Wahl der Mittel bei der

Unterstützung unterliegen der Entscheidung der Nationalstaaten, ebenso können

präventive und reaktive Maßnahmen angewandt werden. Das Haupteinsatzgebiet

bezieht sich auf die Mitgliedsstaaten der EU, aber der Artikel sieht auch die Un-

terstützung anderer Staaten vor. Die Auslegungsmacht der Nationalstaaten kann

sich dabei negativ auf die zu erbringende Unterstützung auswirken (Überschnei-

dungen, Lücken, Verzögerungen etc.). Um diesem Problem Abhilfe zu schaffen,

soll eine Umsetzungsentscheidung zu Art. 222 AEUV entstehen, die regelt, durch

wen, ob und wie Unterstützung zu gewähren ist.Wie bereits erwähnt, sind im Ver-

trag von Lissabon konkrete Aspekte nicht hinreichend geregelt und so bleibt auch

dieser Artikel weitestgehend symbolischer Natur; bislang hat sich auch noch kein

Mitgliedsstaat auf ihn berufen.167 Bei der aktuellen Umsetzung von präventiven

Hilfsleistungen beobachtet der Autor, dass diese zunehmend an Gegenleistungen

geknüpft werden und nicht aus altruistischen Gründen erfolgen.

Bisher wurde darauf verwiesen, dass dieWirksamkeit der Reglungen in der EU

eingeschränkt ist, weil der regulatorische Rahmen noch beständig entwickelt wird.

Brunkhorst bemängelt in diesem Zusammenhang, dass in diesen Entwicklungs-

prozess die Bürger:innen noch nicht eingebunden sind und damit kein europäi-

sches Aktivvolk besteht, sodass die Gefahr einer Technokratie drohen könnte.168 Ei-

165 Knodt und Piefer 2014, S. 236.

166 Ondarza 2014, S. 267f.

167 Ondarza 2014, S. 284.

168 Brunkhorst 2002, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 183

ne mangelnde starke Öffentlichkeit findet sich jedoch nicht nur in der EU, sondern

auch auf transnationaler Ebene:

Man kann das dialektische Zusammenspiel von entscheidungsschwacherWeltöf-

fentlichkeit und juristisch (relativ) starken Grund- und Menschenrechten als Ge-

fährdung der bestehenden starken Öffentlichkeit demokratischer Bürgergesell-

schaften beschreiben. Diese Gefahr ist aber, wie wir gesehen haben, nur solange

akut, wie es keine transnationalen Äquivalente demokratischer Selbstorganisa-

tionen gibt, und da es sie nicht gibt, wohl aber ›politische, wirtschaftliche und so-

ziale Interessen und Verfahren, welche demokratische Rechtfertigung scheuen,‹

ist die Gefahr akut, und es besteht kein Grund, die negative Dialektik der Globali-

sierung schönzureden. (Brunkhorst 2002, S. 203)

Die derzeit vorherrschende Menschenrechtskultur kann als eine schwache Öffent-

lichkeit beschrieben werden, die auf eine Politik des Appells gerichtet ist, aber

Brunkhorst sieht in denMenschenrechten auch die Funktion eines Platzhalters für

eine starke Öffentlichkeit, die erst noch im Entstehen ist.169 Damit sie entstehen

kann, muss die kommunikative Macht gesichert und inklusiv umgesetzt werden

können, also ohne einen Ausschluss von Rechtsadressaten.

Insgesamtmöchte ich die Position vertreten,dass die instrumentelle Solidarität

in den unterschiedlichen räumlichen Dimensionen auf unterschiedliche, aber auch

auf wichtige identische Grenzen stößt. Fehlende Akzeptanz bzw. Nicht-Befolgung

sind dabei Herausforderungen, die sowohl bei Gruppen innerhalb als auch im Rah-

men des Nationalstaates sowie auch auf internationaler Ebene auftritt. Die fehlen-

de Akzeptanz kann dabei unterschiedliche Gründe haben und, umHechters Ansatz

wieder aufzugreifen, von einem reinen Eigeninteresse und dem Nutzen der Chan-

ce, in den Genuss eines Gutes zu kommen, ohne eine Gegenleistung zu erbringen

–wobei solch ein Verhalten nicht nur auf den vonHechter untersuchten nationalen

Rahmenzutreffenmuss–überdieAblehnungder imRecht verankertenHandlungs-

normen170 bis hin zu einer Ablehnung aus Enttäuschung oder Überforderung.

Eine weitere Grenze und zugleichHerausforderung für die instrumentelle Soli-

darität ist die Mitgliedschaft: Ohne diese bestehen keine Rechte und Pflichten, wo-

bei die Vergabe derMitgliedschaft exklusiv ist und die Festlegung derKriterienwill-

kürlich. Eine Veränderung der Zugangsbedingungen kann dabei Auswirkungen auf

die Akzeptanz der instrumentellen Solidarität haben.

Enttäuschungen sowie das Nicht-Durchsetzen-Können von Pflichten können

insgesamt zum langsamenweiteren Verfall der Legitimität der instrumentellen So-

lidarität beitragen. Innerhalb des Nationalstaates, in Vereinen o. ä. kann dies den

169 Brunkhorst 2002, S. 211.

170 Ein plakatives und extremes Beispiel hierfür sind die Reichsbürger.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 Formen der Solidarität

Austritt, also die Rückgabe der Mitgliedschaft, nach sich ziehen – auf europäischer

Ebene kann dies auch amBeispiel des Brexit beobachtet werden.DieMitgliedschaft

im Rechtsraum des Nationalstaates kann hingegen nicht ohne weiteres zurückge-

gebenwerden. Zwar gibt im Zusammenhangmit Ein- und Auswanderung Fälle, bei

denen dies erfolgen kann, aber auch hier ist ein Ausschluss zunächst an die erfolg-

reiche Aufnahme in einen anderen Rechtsraum geknüpft.171

Für die europäische instrumentelle Solidarität muss hervorgehoben werden,

dass diese häufig unterbestimmt ist und relativiert wird. Dies liegt am Machtver-

hältnis zwischen der EU und den Nationalstaaten. Somit ist die Solidarität hier

noch sehr eingeschränkt und wird von denMitgliedern auch nicht eingefordert.

3.3.10 Transformationspotenzial

Noch stärker als die sozialintegrative ist die instrumentelle Solidarität eine bewah-

rende und stetige Form der Solidarität. Dies rührt in erster Linie daher, dass sie als

eine Verstetigung der sozialintegrativen Solidarität verstanden werden kann. Dies

bezieht sich nicht auf alle Elemente, die in der sozialintegrativen Solidarität an-

getroffen werden, aber doch auf einige, wie mit Durkheim gezeigt wurde. Der Er-

halt des Status quound somit der grundsätzlichenÜbereinkünfte einerGesellschaft

oderGemeinschaft sind das zentrale Anliegendieser Solidarität.Dies beinhaltet auf

der einen Seite, Sanktionen auszusprechen, auf der anderen Seite aber auch, die

vereinbarten Bedingungen bei Aufforderungen durch die Individuen zu garantie-

ren. Als dynamisch kann diese Verwendungsformnicht bezeichnet werden, aber sie

ist dennochwandelbar.Die Anpassungen können sich dabei durch Forderungen der

Individuen ergeben, durch Veränderungen in den gesellschaftlich geteilten Vorstel-

lungen etc. Entscheidend dabei ist, dass diese Änderungen sich auch im Recht aus-

drückenmüssenund somit eineAnpassungnicht schnell erfolgt.DerWandel erfolgt

jedoch beständig, sodass diese Form der Solidarität als bewahrend, aber im perma-

nenten Wandel befindlich verstanden werden kann.172 Der Bezugsgegenstand die-

serVerwendungsform ist immerdieGegenwartmit derAusrichtung,dieGegenwart

und die Zukunft identisch zu gestalten. Durch den Bezug auf einen Rechtsraum ist

diese Solidarität auch immer partikular und exklusiv. Preuß fasst dies so zusam-

men, dass das Solidaritätskonzept in seiner Reichweite genau so beschränkt ist wie

171 Eine Ausbürgerung wurde allerdings von einigen Staaten seit dem Beginn des Ersten Welt-

krieges bis zum Zweiten Weltkrieg durchgeführt, um ehemaligen Angehörigen der verfein-

deten Staaten, die in der Zwischenzeit eingebürgert waren, den Schutz des Staates zu ent-

ziehen. Agamben, 04.07.01.

172 Hartmann 1962, S. 427. Diese Argumentation findet sich auch bei Dean, auchwenn diese sich

mit einem universalen Anspruch der Solidarität auseinandersetzt. Dean 1996, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 185

die Reichweite des Nationalstaatskonzepts – d.h. auch, dass die Solidaritätspflich-

ten der Menschen nicht in universalen Prinzipien begründet sind.173 Auf die Optio-

nen zu einer Universalisierung wird in Kapitel 3.5 noch eingegangen.

Im Hinblick auf das Verhältnis der bisherigen Solidaritätsformen zueinander

betont Münkler, dass kurzfristiges – oftmals politisch motiviertes – Engagement

der Zivilgesellschaft genau diejenigen Orte betrifft, an denen Solidarität noch nicht

durch eine rechtlich gestärkte Erwartungssicherheit oder die Instrumentalisierung

von Eliten erreicht wurde.174 Diese kurzfristige Solidarität wird als politische Soli-

darität im folgenden Unterkapitel vorgestellt.

Bei der Betrachtung der internationalen instrumentellen Solidarität lassen

sich insbesondere der Wandel und die Entwicklung innerhalb eines Anwendungs-

bereichs zeigen. Dies bezieht sich einmal auf die Ausdehnung und die Inhalte,

sodann aber auch auf die zukünftige Dimensionierung, die dieser Solidarität

zugesprochen wird. Dies lässt sich wieder am Beispiel der EU verdeutlichen, de-

ren räumliche Ausdehnung sich über die Jahre verändert hat, wobei immer mehr

Staaten integriert und zu Akteur:innen dieser Solidarität gemacht wurden, mit

den dazugehörigen Rechten und Pflichten. Aber auch die inhaltliche Ausrichtung

verändert sich in der EU. Den Ursprung hierfür sieht Rüger bereits im Schuman-

Plan.175 Über den Vertrag von Maastricht bis hin zum Vertrag von Lissabon nimmt

der Bezug zur Solidarität und zu den geregelten Pflichten und Rechten zu. Aber

gerade ab dieser Ausdehnung werden von unterschiedlichen Autor:innen auch die

aktuellen Grenzen der Solidarität aufgezeigt – nämlich, dass die Regelungen noch

nicht hinreichend verbindlich und präzise sind und dass ein europäisches Aktivvolk

fehlt, welches die Solidarität weiterentwickeln könnte. Damit zeigt sich zumindest

bei einer theoretischen Reflexion, wohin sich die Solidarität im institutionalisier-

ten europäischen Kontext entwickeln kann bzw. sollte. Diese Verwendungsform

der Solidarität verdeutlicht noch einmal, dass die Solidaritätsbeziehungen immer

in ihrem historischen Kontext zu sehen sind – aber auch, dass die Solidarität

dynamisch ist und sich die Motive und Ziele wandeln können.176

Diese Wandelbarkeit in der spezifischen Bedeutung der Solidarität lässt sich

entlang der Entwicklung der Anwendungsbereiche in der EU zeigen. Dass der

Begriff der Solidarität zunehmend in unterschiedlichen Anwendungsgebieten

mit einer unterschiedlichen Bedeutung zum Einsatz kommt, zeigt, wie stark das

Verständnis des Begriffs abhängig von der Praxis ist. Seit Gründung der EU hat

der Begriff der Solidarität in der Beziehung der EU zu den Staaten Afrikas, der

Karibik und des Pazifiks (AKP) eine bedeutende Rolle gespielt. In den letzten Jahren

173 Preuß 1998, S. 403.

174 Münkler 2004, S. 26.

175 Rüger 2014, S. 243f.

176 Börner, S. 287.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Formen der Solidarität

hat der Begriff in diesen Anwendungsbereichen seinen Stellenwert eingebüßt und

sich dafür in denWirtschafts- und Finanzdiskussionen innerhalb der EU etabliert.

Zusammengefasst verschiebt sich die Anwendung der Solidarität zunehmend von

einem außereuropäischen Fokus auf einen innereuropäischen.177 »Grundsätzlich

gilt Solidarität als unabdingbar für den europäischen Integrationsprozess, da der

Kerngehalt von Solidarität in der Erkenntnis wurzelt, dass die Verwirklichung

individueller Ziele von der Erfüllung gemeinschaftlicher, insbesondere gemein-

wohlorientierter Ziele abhängig ist.« (Tannous 2014, S. 289)

Binneneuropäische Solidarität ist eineErweiterungder instrumentellen Solida-

rität: Jemehrman sich einer Außenperspektive zuwendet, desto näher gelangtman

zur Vorstellung einer universalen Solidarität. Da diese Form der Solidarität aber in

den Verträgen der EU begründet ist, wie in diesem Unterkapitel bereits rekonstru-

iert wurde, besteht dennoch ein qualitativer Unterschied zur universalen Solida-

rität, da jene sich auf die Gemeinsamkeit des Menschseins berufen könnte. Auch

unterscheidet sich die räumliche Ausdehnung der instrumentellen Solidarität von

jener der politischen Solidarität: Letztere findet sich eher in Formationen wie den

GJN. Die Ausrichtung auf die Gestaltung einer gemeinsamen Zukunft findet sich

auch bei der Beschreibung der GJN, die versuchen, eine Solidarität zu etablieren,

welche auf einer geteilten Vision von einer besseren Zukunft basiert. Da einige GJN

ihre Vorstellung bereits im heutigen Leben umzusetzen versuchen (präfigurative

Politiken) ist aber der Fokus der gemeinsamen solidarischen Handlungen in die-

sen Fällen nicht als Idealzustand in ferner Zukunft, sondern als ein Erproben und

als kontinuierliche Transformation im Hier und Jetzt zu verstehen.178 Diese Trans-

formation hin zu einer politischen Solidarität ist ein Aspekt, den auch Frankenberg

verdeutlicht. Er untersucht in seinemWerk Die Verfassung der Republik in Bezug auf

die Solidarität die Frage, welche unterschiedlichen Antworten die Strömungen der

Politik auf die soziale Frage und das Problem der schwindenden Solidarität bieten.

Alle Industriegesellschaften institutionalisieren, beginnend am Ausgang des

19. Jahrhunderts, moralisch unterschiedlich anspruchsvolle und ökonomisch

unterschiedlich sichere Formen öffentlicher Unterstützung und Sozialhilfe. Das

Problem der Solidarität scheint auf elegant-etatistische Weise gelöst zu sein:

Der Sozialstaat praktiziert sie, gleichsam als Ausfallbürge, im Wege der Ersatz-

volumen für die dazu anscheinend unfähige »Gesellschaft der Individuen«. Die

Aufgabe der sozialen Integration und der gerechten Verteilung wird nunmehr

in unterschiedlichem Ausmaß, aber doch ganz überwiegend sozial-wohlfahrts-

staatlichen Institutionen überantwortet. (Frankenberg 1997, S. 163)

177 Tannous 2014, S. 289.

178 Routledge and Cumbers 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 187

Der Staat erhält durch die instrumentelle Solidarität somit die soziale Verantwor-

tung, die er mittels Kontroll- und sozialen Disziplinierungsmaßnahmen umsetzt.

Frankenberger zeigt im Weiteren auf, dass dieses Modell des Wohlfahrtsstaates

in die Krise gerät, weil der Wohlfahrtsstaat dieser Ausprägung nur in konjunk-

turstarken Zeiten einen befriedigenden materiellen Ausgleich schafft – sofern

sich die Ausgangslage verändert, entstehen jedoch Verteilungskämpfe, die dazu

führen, dass der Wohlfahrtsstaat nicht mehr akzeptiert wird und neue Lösungen

gefordert werden.179 Die Forderungen sind dabei je nach politischem Lager sehr

unterschiedlich und können von einer Ethik des Verzichts über ein Grundeinkom-

men bis hin zur Privatisierung und einem Abbau von Sozialleistungen reichen. Aus

diesen aufkommenden Verteilungs- und Deutungskämpfen entspringen politische

Bewegungen, die versuchen, ihre Positionen durchzusetzen.180 Die Funktionsweise

der politischen Solidarität und ihrer Gruppen wird im Unterkapitel 3.3 erläutert.

Zusammengefasst ist die instrumentelle Solidarität darauf ausgerichtet,die aus

der sozialintegrativen Solidarität entnommenen Handlungsnormen festzuschrei-

ben und zu bewahren. Sie bleibt dabei veränderbar durch ihren eigenen Rechts-

raum.AmProzess der Entstehung der EUkann beobachtetwerden,wie eine instru-

mentelle Solidarität entsteht und die Aushandlungsprozesse über die festzuschrei-

benden Handlungsnormen erfolgen. Generell schafft sie aber Traditionen, die be-

ständig erhalten werden sollen, und kann damit auch im Konflikt zur politischen

und zur sozialintegrativen Solidarität stehen, wenn diese Formen der Solidarität

sich bereits verändert haben oder im Sichverändern begriffen sind. Die instrumen-

telle Solidarität kann als träge und bewahrend, dabei aber auch veränderbar einge-

stuft werden.

3.3.11 Zusammenfassung

Die instrumentelle Solidarität ist grundsätzlich nach ihrem Auftreten auf nationa-

ler und auf transnationaler Ebene zu differenzieren. Auf der nationalen Ebene um-

fasst sie einen temporär fixierten und fest definierten Rechtsraum, der meist ein

Nationalstaat ist. Auf der transnationalen Ebene umfasst sie eine Ausdehnung über

einen Rechtsraum hinaus, bis hin zum Zusammenschluss mehrerer Rechtsräume.

Ein Beispiel hierfür sind die geltendenMenschenrechte. Davon ausgehend sind die

Subjekte der instrumentellen Solidarität auf nationaler Ebene Bürger:innen eines

Rechtsraums oder das Recht schaffende Organisationen (Staat/EU/Verein). Die so-

lidarischen Handlungen finden dabei zwischen Staat/Organisation und Bürger:in-

nen/Individuen statt. Auf der transnationalen Ebene sind die Subjekte Staaten oder

Institutionen und die solidarischen Handlungen finden zwischen diesen Entitäten

179 Frankenberg 1997, S. 188.

180 Frankenberg 1997, S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Formen der Solidarität

statt. DieMotivationen zu solidarischen Handlungen auf der nationalen Ebene sind

zumeist solche, die der Absicherung dienen: der Erstellung von Erwartungssicher-

heit, dem Schutz vor Willkür, der Legitimation des Wohlfahrtsstaats und der Pro-

duktion von gemeinsamen Gütern. Auf der transnationalen Ebene werden solida-

rische Handlungen im Vorfeld durch rational-ökonomische Entscheidungsfindung

getroffen oderwegender kollektivenZugehörigkeit.Auf der nationalenEbenemüs-

sen bei den Subjekten keine bewusstenHintergrundinformationen vorausgesetzt wer-

den.Spezielles bewusstesWissen ist nurbei einigenPartikulargruppenz.B. imHin-

blick auf Aufnahmevoraussetzungen oder besondere Pflichten gewünscht. Auf der

transnationalen Ebene gibt es zwischen den Entitäten ein geteiltes Wissen um die

Partikulargruppe, da die Aufnahme nur mit Einwilligung und der Übernahme von

Kosten erfolgt. Über einen bestimmten Zeitraum wird das Geteilte der Partikular-

gruppe in die soziale Identität der einzelnen Subjekte überführt. Auf der nationa-

len Ebene können manche Pflichten der instrumentellen Solidarität rechtlich ein-

gefordert werden, sofern diese in der Gesellschaft durch das Recht reglementiert

werden (rechtlicher Zwang). Sofern dies nicht der Fall ist, ist die solidarische Hand-

lung freiwillig und eine Erwartungsstabilität wird nur durch sozialen Zwang oder

die Androhung von Sanktionen (Ausschluss) sichergestellt. Die instrumentelle So-

lidarität hat auf nationaler und transnationaler Ebene einen deskriptiven Charakter:

Sie beschreibt gesellschaftskonformeHandlungen (Gesellschaftlicher Ist-Zustand),

die sie dadurch zugleich sichert und erneuert, und fordert deren Einhaltung. Ein

appellatives Element besteht auf transnationaler Ebene in der aktivenEinforderung

der Beiträge der Akteur:innen.Dabei sind die solidarischenHandlungen passiv und

durch die Interaktionmit Institutionen unpersönlich.Auf der transnationalen Ebe-

ne stellt es sich grundsätzlich ebenso dar. Hier besteht in der EU aktuell allerdings

die Herausforderung in der Umsetzung, da ein effektiver rechtlicher Zwang auch

einer Möglichkeit zur Durchsetzung des Rechts bedarf, welche auf transnationaler

Ebene nicht umfänglich gegeben ist. Die solidarischen Handlungen sind auf trans-

nationaler wie auf nationaler Ebene grundsätzlich passiv, aber da auf transnatio-

naler Ebene noch ein Prozess der Entstehung und Erneuerung abläuft, machen die

entsprechenden Verhandlungen die solidarischen Handlungen hier bewusst und ak-

tiv. Das Verhältnis der instrumentellen Solidarität zur Gerechtigkeit ist auf nationa-

ler und transnationaler Ebene ein komplementäres. Die Solidarität tritt dabei als

Prinzip der Gerechtigkeit auf. Die Grenzen der instrumentellen Solidarität sind auf

nationaler Ebene die Ausnutzung durch Trittbrettfahrer, eine sinkende Akzeptanz

und ein anschließender Zerfall der Solidaritätsgruppe, sofern die Mitglieder aus-

treten können. Auf der transnationalen Ebene bestehen die größten Herausforde-

rungen in der Umsetzung und Durchsetzung der instrumentellen Solidarität sowie

in entsprechenden Kontrollen. Das Transformationspotenzial ist auf beiden Ebenen

dadurch gekennzeichnet, dass Handlungen der instrumentellen Solidarität einen

bewahrenden Charakter haben, wobei sich das zu Bewahrende mit der Zeit ändern

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 189

kann. Gesellschaftliche Praktiken werden durch sie verstetigt, worin auch ihre Er-

weiterbarkeit begründet ist.

3.4 Politische Solidarität

DieAnfängeder europäischenArbeiterbewegungen

Die industrielle Revolution veränderte die bis dahin gängigenArbeitsabläufe unddie

Abhängigkeiten der Arbeiter. Handwerksgesellen hatten vor der industriellen Revo-

lution noch die Hoffnung, als Meister selbstständig zu werden, doch in den Manu-

fakturen, in denen die einzelnen Arbeitsschritte bis zu einem fertigen Produkt von-

einander getrennt und damit einfacher zu erlernenwurden, wurde diese Chance ne-

giert. Mehr Menschen konnten diese Tätigkeiten ausführen, wodurch sich Arbeits-

dauer undArbeitslohn veränderten.Der Einsatz vonMaschinen spielte in diesemZu-

sammenhang eine bedeutende Rolle, denn erst durch diese wurde eine Umstellung

der Prozesse ermöglicht, und gleichzeitig traten dieMaschinen in Konkurrenz zu den

Arbeitern.

Wenn sich Arbeiter bereits im 17. Jahrhundert zusammenschlossen und Maschinen

vernichteten, Petitionen andas englischeParlament richtetenoder gemeinsamMas-

senaktionen durchführten, kann dies als ein Aufkommen der politischen Solidarität

verstanden werden. Die Arbeiter hatten eine gemeinsame Vorstellung von der Zu-

kunft – von einem Leben, in dem sie Arbeit hatten und von dieser ihr Überleben und

das ihrer Familie sicherstellen konnten –, und sie wollten diese Zukunft durch ge-

meinsame Aktionen erreichen. Dafür waren sie auch bereit, Sanktionen in Kauf zu

nehmen.

ImAnschluss an die sozialintegrative und die instrumentelle Solidaritätmöchte ich

nun auf eine Verwendungsform der Solidarität eingehen, welche sich zu den bei-

den zuvor rekonstruiertenVerwendungsformennoch deutlicher abgrenzen lässt als

diese beiden voneinander.Diese Verwendungsformder Solidarität wird imZusam-

menhangmit konkretenDarstellungen von Solidarität sehr häufig zur Veranschau-

lichungangeführt unddurch ihrenaktiven,bewusstenundaufopferndenCharakter

oft als Solidarität schlechthin verstanden.

Politische Solidarität ist eine Verwendungsform der Solidarität, die das indivi-

duelle Bewusstsein, das individuelle Eintreten für gruppenspezifische Ziele und ei-

ne hierdurch entstehende Verantwortung füreinander hervorhebt.181 Das Individu-

um tritt hier klar als handelnder Akteur auf. Anlass einer politischen –meist parti-

kularen – Solidarität können vom einzelnen erlebte und in der Gruppe geteilte Er-

181  Scholz 2008, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Formen der Solidarität

fahrungen derUnterdrückungundder ungerechtenBehandlung sein.182 Doch auch

positive Aspekte können eine politische Solidaritätsgruppe begründen:

Politische Solidarität drückt sich demnach in der öffentlichen Unterstützung von

bzw. einem Position-Beziehen für Personen oder Gruppen aus, deren Anliegen,

Probleme, Leidenserfahrungen o. ä. aus Sicht der solidarisch Handelnden ein

Resultat der existierenden politischen Ordnung darstellen, das nicht mit Freiheit

und Gleichheit als den beiden zentralen dieser Ordnung zugrundeliegenden

Idealen vereinbar ist. (Busen 2016, S. 150)

Für Busen steht dabei imZentrum,dass solidarischHandelnde eine kritische Refle-

xivität sicherstellen wollen und dafür Sorge tragen, dass Stimmen gehört werden.

EindirekterKontakt zuderGruppe ist für eine solidarischeHaltungnicht zwingend

notwendig, weil ein negativer oder positiver Bezugspunkt als Verbindungselement

ausreichen kann. Politische Solidarität kann somit verstanden werden als eine auf

einem gemeinsamen Interesse und/oder Feindbild aufbauende Solidarität. Sie be-

zieht sich auf solidarische Handlungen gegen spezifische Strukturen/Verhältnisse

bzw. für gewisse Strukturen und Verhältnisse. Wichtig ist zu betonen, dass diese

Strukturen oder Verhältnisse menschgemacht sind. Durch das Charakteristikum,

dass diese Verwendungsform der Solidarität sich häufig gegen etwas wendet (ge-

gen Unterdrückung oder Ungerechtigkeit) kommt ihr oft auch der Anschein einer

Kampf-Solidarität zu, wie sie beispielsweise in den Arbeiterbewegungen auftritt.

Ein noch informeller Zusammenschluss der Arbeiter, umgemeinsam für die ge-

teilten Interessen einzustehen, kann in Großbritannien um 1765 gesehen werden,

als Arbeiter Maschinen zerstörten, von denen sie sich und ihren Lebensunterhalt

bedroht sahen.183 SelbstmoderneGewerkschaften berufen sich immer noch auf das

gemeinsame Einstehen der Arbeiter:innen für bessere Arbeitsbedingungen, wenn

sie gemeinsam streiken. Der Begriff der Solidarität wird in diesem Kontext bis in

die heutige Zeit als ein Schlagwort und als Aufruf derGleichgesinnten zu gemeinsa-

men Aktionen benutzt.Dabei bleibt dies nicht auf Arbeiterbewegungen und Streiks

beschränkt, sondern der Begriff wird auch von studentischen Protesten, Gender-

protesten etc. verwendet. Hieran wurde die Kritik angeschlossen, dass der Begriff

der Solidarität durch seinen inflationärenGebrauch an Schärfe undBedeutung ver-

loren habe und nur noch als leeres Schlagwort gebraucht werde.

Aber auch wenn sich die konkreten Formen der politischen Solidarität durch

die Benennung von Ungerechtigkeiten bilden, bedeutet dies nicht, dass sie nur

einem bestimmten Zweck dienen – sie können vielmehr auch andere Ziele haben

und in Vorgriff eine solidarische Weise des Zusammenlebens erproben, sowie in

182  Scholz 2008, S. 34.

183 Abendroth 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 191

langsamer oder auch schneller Abfolge ihre Zielsetzung verändern und sie aktuellen

Gegebenheiten anpassen.DieMöglichkeit eines solchen Transformationsprozesses

hängt unter anderem von der Gruppengröße, ihrer Struktur und dem geteilten

Erfahrungshorizont der Mitglieder ab. Hierzu ist anzumerken, dass ein solcher

geteilter Horizont für die Mitgliedschaft in einer Solidaritätsgruppe gar nicht

zwingend notwendig ist: Auch Individuen, die die Ungerechtigkeit o. ä. nicht di-

rekt erfahren haben, können sich der Gruppe anschließen und die gemeinsame

Zielsetzung unterstützen.184 Dieses Phänomen findet sich unter anderem in der

Diskussion über eine »Black Solidarity« wieder.185

Durch die spezifischen Ziele, die die einzelnen Gruppen verfolgen, können

die Individuen auch mehreren Gruppen angehören, wobei sie im Hinblick auf

ihre Identitätsbildung und der Glaubwürdigkeit im sozialen Kontext sich nicht

dauerhaft gänzlich gegensätzlichen Interessengruppen anschließen können. Das

Verfolgen wechselnder Ziele erlaubt es Individuen, bei einer Veränderung der Ziele

oder der Interessenlage Gruppen zu verlassen und neuen Gruppen beizutreten.

Zwischen den Individuen in der Solidaritätsgruppe besteht als Gemeinsames

eine Idee bezüglich eines zukünftigen Zustandes oder die Überzeugung, etwas

Bestehendes verändern zu wollen. Die Gruppe ist durch ihre wechselnde Zusam-

mensetzung hier als etwas Abstraktes zu verstehen und nicht zwangsläufig an

bestimmte Individuen gebunden.186

DieGründezupolitischeSolidaritätsgruppensind imUnterschiedzudenbisher

vorgestellten Solidaritätsgruppen außerhalb der Gruppe zu sehen. Bei der sozialen

und der instrumentellen Solidarität befassen sich die Gruppen in erster Linie mit

Geteiltem, das sich aus der Gruppe heraus speist (Werte, Überzeugungen etc.) und

versuchen z.B., dies zu erhalten. Die Solidaritätsgruppe bezieht sich somit auf das,

was zwischen ihrenMitgliedernexistiert undwodurch sie zusammengehaltenwird.

Bei der politischen Solidarität gestaltet sich dies anders, weil der Anstoß für den

Zusammenschluss einer politischen Solidaritätsgruppe von außerhalb der Gruppe

kommt:Sie richtet sichz.B.gegendienationalenundglobalenArbeitsbedingungen,

gegendieUngleichbehandlungeinesGeschlechts etc.DieStrukturen,gegendie sich

die politischen Solidaritätsgruppen richten können, sind in der Regel nicht von der

Gruppe selbst hervorgebracht worden, sondern durch andere Gruppen oder durch

einen größeren, z.B. nationalen Kontext.

184 Auf diesen Aspekt werde ich an späterer Stelle noch weiter eingehen müssen, um mich mit

der Frage auseinanderzusetzen, ob sich an Solidaritätsgruppen auch solche Individuenbetei-

ligen können, die z.B. im Falle einer strukturellen Unterdrückung der hegemonialen Gruppe

angehören.

185 Shelby 2002.

186 Scholz 2008, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Formen der Solidarität

Doch auch die politische Solidarität hat eine gruppeninterne Dynamik. Grup-

penintern bezieht sich dies auf eine Vermittlung zwischen den Individuen.Hier be-

steht eine reziproke Beziehung zwischen dem Individuum und der solidarischen

Gruppe. Als Akteur:innen der Solidarität sind hier sowohl die Individuen als auch

die jeweilige Gruppe zu verstehen, wobei die Gruppe und die Zusammensetzung

der Gruppe sich im beständigen Wandel befinden (Transformation). Nicht alle an

der Gruppe Partizipierendenmüssen dabei identische Erfahrungen teilen, aber das

gemeinsame Ziel steht im Fokus.187 Für die hier herauszuarbeitende politische So-

lidarität möchte ich den räumlichen Kontext auf den Nationalstaat bzw. eine Ge-

sellschaft begrenzen, da in diesen Fällen der Bezug zum vorherrschenden politi-

schenBezugssystemgegeben ist. Selbstverständlich können sich die politischenSo-

lidaritätsgruppen auchüber dengesellschaftlichenRahmenhinaus ausdehnen; dies

ist beispielsweise bei einer transnational ausgerichteten politischen Solidarität der

Fall. Diese Konstellation möchte ich jedoch nur an einzelnen der im Folgenden be-

schriebenen Differenzierungskriterien aufzeigen, um die in der politischen Soli-

darität häufig vorkommenden lokalenGruppenbildungen in einen Zusammenhang

mit der Transnationalisierung der politischen Solidarität zu stellen.

Das bewusste und willentliche Commitment zur Gruppe und zum gemeinsa-

men Ziel ist entscheidend für das Entstehen von politischer Solidarität. Für Scholz

sind darüber hinaus noch andere Merkmale kennzeichnend. Dies erläutert sie am

Beispiel der Solidaritätsaufforderungen nach Naturkatastrophen, die für sie keine

Form der politischen Solidarität darstellen: Solidarische Aktionen nach Naturkata-

strophen sind für sie eher der sozialintegrativen oder der instrumentellen Solida-

rität zuzuordnen. Nach Naturkatastrophen kann direkt keine politische Solidarität

entstehen – und dies aus drei Gründen: Erstens muss das Individuum sich bei der

politischen Solidarität bewusst für eine Beteiligung entscheiden, zweitensmuss die

Gruppe der politischen Solidarität eine Beziehung zur ganzen Gesellschaft unter-

halten (die sich auch in Form von Kritik äußern kann188) und drittens ist die Un-

gerechtigkeit, die die politische Solidarität bekämpft, stets menschgemacht. Den-

noch kann aus Aktionen nachNaturkatastrophen auch politische Solidarität entste-

hen (wie z.B. nach demHurrikan Katrina 2005 in New Orleans in Form von lokalen

Sachspenden und internationalen Solidaritätsbekundungen gefolgt von Spenden-

aufrufen). Der Übergang zwischen den Solidaritätsformen findet statt, wenn den

Strukturen bzw.dempolitischenSystemvorgeworfenwird,dass einige derHilfsbe-

dürftigen systematisch benachteiligt werden (z.B. kein ausreichender Deichschutz

187 Scholz 2008, S. 56f.

188 Eine Ausprägung, wie diese Kritik aussehen kann und ein Übergang in Praktiken des Unge-

horsams möglich ist, kann bei Tully gefunden werden. Tully 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 193

in den Armengebieten). Somit kann politische Solidarität auch als Reaktion auf das

Versagen von anderen Formen der Solidarität entstehen.189

Die Solidarität, die nach Naturkatastrophen entsteht, speist sich häufig nicht

nur aus dem nationalen Rahmen, sondern bezieht auch internationale Hilfsorga-

nisationen und internationale Spenden mit ein. Die Unterstützung durch andere

Länder, private Personen aus anderen Ländern oder internationalen Organisatio-

nen bezieht sich auch auf die politische Solidarität selbst. Dahermöchte ich nun im

Anschluss an dieDarstellung des Kerns der politischen Solidarität auch auf die Aus-

dehnung der politischen Solidarität auf die transnationale Ebene eingehen.Grund-

sätzlich ist die politische Solidarität auch auf transnationaler Ebene identisch –mit

ein paar Unterschieden, die weiter unten bei den jeweiligen Differenzierungskri-

terien hervorgehoben werden sollen. Auch auf transnationaler Ebene befassen sich

die Solidaritätsgruppen mit konkreten, für sie ungerechten/unfairen Situationen

und versuchen, diese gemeinsam zu verändern. Am Beispiel der Europäisierung

zeigt sich, dass sich politische Solidaritätsgruppen über den gesellschaftlichen und

nationalenKontext hinaus entwickeln (G7/8/20-Proteste,ATTAC,Fridays for Future

etc.) und auch globale Vernetzungen stattfinden, die sich demÜberwinden von un-

gerechten bzw. unfairen Situationen verschrieben haben.

Auf globaler Ebene entstehen neue radikale und soziale Bewegungen, die sich

gegen die Globalisierung und deren negative Auswirkungen richten.190 Diese soli-

darischen Netzwerke bilden sich zwischen bereits bestehenden politischen Solida-

ritätsgruppen, wodurch diese ihre Wirkung und ihren Bekanntheitsgrad auf eine

transnationale bzw. globale Ebene ausdehnen können. In diesen neu entstehenden

Netzwerken arbeiten unterschiedliche Solidaritätsgruppen mit einem gemeinsa-

menZiel zusammen.Diesesmuss jedoch imDetail nicht identisch sein, sondern er-

laubt auch spezifische lokale Interpretationen.DieMotivation ist gekoppelt an eine

individuelle Selbstverpflichtung zu gemeinschaftlichen Aktionen gegen Unterdrü-

ckung etc., die an einemanderen lokalenOrt außerhalb der eigenenNation stattfin-

den.Politische Solidarität auf transnationaler Ebene kann als eine kollektiveReakti-

on auf globale Ungerechtigkeiten verstandenwerden. Sie basiert auf der bewussten

Zustimmung und auch Beteiligung derMenschen,welche wiederum die Beziehun-

gen der Menschen zueinander und das gegenseitige Verständnis verbessern. Die

neuen sozialenBewegungen können auch alsNetzwerke verstandenwerden,die ein

geeignetes Beispiel für transnationale politische Solidaritätsgruppen bieten:

We have conceptualised GJNs as convergence spaces: geographically dispersed

social coalitions that: (i) are comprised of place-based, but not necessarily place-

189 Scholz 2008, S. 201ff.

190 Wilde 2013, S. 191ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Formen der Solidarität

restricted movements; (ii) articulate collective visions; (iii) involve a practical re-

lational politics of solidarity; (iv) facilitate spatially-extensive political action; (v)

require »networking vectors«; (vi) are characterized by horizontal and vertical net-

working logics; and (vii) comprise sites of contested social and power relations.

(Routledge und Cumbers 2016, S. 197)

Neben der Frage nach Ausgestaltung und Zusammenhang der transnationalen und

der nationalen Gruppen gilt es auch zu betrachten, wie eine transnationale Solida-

rität überhaupt möglich ist. Dies leistet Carol Gould.191 Ihre grundlegende Zielset-

zung ist es, vor dem Hintergrund der Globalisierung und der Menschenrechte ei-

ne neue Auslegung der transnationalen Solidarität vorzuschlagen. Die Solidarität

soll insgesamt einen Beitrag zum Hervortreten von mehr demokratischen Formen

von transnationalen Interaktionen zwischen Akteur:innen und Organisationen ha-

ben,wobei ihre Solidarität als ein umfassendesNetzwerk zu verstehen ist und einen

starken Bezug zur Gerechtigkeit hat.192 Die Hierbei gilt grundsätzlich, dass nicht

alle Menschen in den Gruppen involviert sind193 und dass Solidarität nicht zwin-

gend aus positiven Verpflichtungen besteht, sondern auch aus negativen bestehen

kann.194 Im Unterschied zu Routledge und Cumbers betrachtet Gould dabei auch

die Perspektive der Empfänger:innen von Solidarität.

Zusammengenommen kann eine transnationale politische Solidarität somit als

räumlich ausgedehnte politische Solidarität verstanden werden, die es erlaubt, die

einzelnen nationalen Akteur:innen unter einem gemeinsamen Ziel oder mit einem

gemeinsamen Anliegen auf internationaler Ebene zu vereinen.

3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidarität

Im Vergleich zu den beiden bisher vorgestellten Verwendungsformen der Solida-

rität tritt bei der politischen Solidarität das Individuum als Akteur stärker in den

Mittelpunkt der Betrachtung. Das Individuum vernetzt sich hier mit anderen Indi-

viduen in (meist) lokalen Partikulargruppen, die ein gemeinsames Interesse teilen.

Die so entstehenden Gruppen treten dann als weitere Subjekte der politischen Soli-

darität als abgrenzbare Entitäten gegen über demNationalstaat, anderen Gruppen

etc. auf.195

Die Gruppen der politischen Solidarität können als sehr fluide, aber auch als

sehr starre Gebilde auftreten. Am Beispiel der Arbeiterbewegung lässt sich zeigen,

dass sich aus dieser Partikulargruppe über die Zeit ein fest institutionalisiertes und

191 Gould 2007, S. 157.

192 Gould 2014, S. 100.

193 Gould 2007, S. 155.

194 Gould 2014, S. 109.

195 In vielen Fällen richtet sich die Partikulargruppe gegen eine hegemoniale Gruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 195

mit Rechten und Pflichten ausgestattetes Organ in Form der Gewerkschaften oder

Vereine gebildet hat.196 Ausrichtung und Zielsetzung dieser Solidaritätsgruppen

werden in der heutigen Zeit durch formelle Prozesse bestimmt und sollten dadurch

der instrumentellen Solidarität zugerechnet werden, in ihren Anfängen ist die eu-

ropäische Arbeiterbewegung jedoch der politischen Solidarität zuzuordnen.197 Dies

liegt darin begründet, dass die formellen Prozesse anfangs noch nicht existierten,

sondern die Arbeiter sich aufgrund ihrer ungerechten bzw. benachteiligten Situa-

tion verbanden, wobei die Zugehörigkeit nicht wie heute über die Mitgliedschaft in

einer Gewerkschaft geregelt war, sondern durch einen nicht formell organisierten

Zusammenschluss. Für den Kontext dieser Arbeit bedeutet dies, dass ein Übergang

von der politischen zur instrumentellen Solidarität möglich ist, was im fünften

Kapitel noch näher erläutert wird.

Auf transnationaler Ebene sind die Akteur:innen existierende Solidaritätsgrup-

pen der politischen Solidarität, die sich zu einer erweiterten Bewegung zusammen-

finden. Auch in diesen Zusammenschlüssen von Solidaritätsgruppen können die

einzelnen Individuen als Akteur:innen verstandenwerden.Die Zusammenschlüsse

oder Netzwerke sind dabei grenzüberschreitend und nicht an Nationalstaaten o. ä.

gebunden.198 Die Solidaritätsgruppen auf transnationaler Ebene bauen dabei auf

den persönlichen Beziehungen der politischen Solidarität auf und etablieren über-

greifende neue Beziehungen zwischen einzelnen Akteur:innen, die für diese Netz-

werke eine Schlüsselposition einnehmen. Diese Schlüsselakteur:innen bezeichnen

Routledge and Cumbers als Imagineers:199 Sie können stellvertretend für die Soli-

daritätsgruppe sprechen und somit die sonst gesichtslosen Organisationen mit ei-

ner Vertrauensperson ausstatten. Dies betrifft jedoch nur die Vernetzung der So-

lidaritätsgruppen untereinander und kann von der gruppeninternen Organisation

abweichen. Wilde weist darauf hin, dass auch Institutionen sich auf transnationa-

ler Ebene zusammenschließen können, um gemeinsam Ungerechtigkeiten zu be-

kämpfen.200 Auch diese Gruppen setzen sich fluide zusammen und können sich

über die Zeit wieder lösen oder verfestigen und organisatorische Einheiten begrün-

den (Vereine, Gewerkschaften), die die Ziele der Gruppe weiter fortführen. Dieser

Punkt markiert den Übergang von der politischen zur instrumentellen Solidarität.

Dies lässt sich amBeispiel vonDachorganisationenbeschreiben: Zuden lokalen/na-

tionalen Gruppen bilden sich übergeordnete Dachverbände, die die einzelnen Be-

standteile organisieren. Ein Beispiel sind hier die Dachverbände der Gewerkschaf-

196 Abendroth 1968.

197 Damit dies ausreichend dargelegt werden kann, müssen hier zunächst noch die weiteren

Charakteristika der politischen Solidarität vorgestellt werden.

198 Gould 2014, S. 110.

199 Routledge und Cumbers 2016, S. 64ff.

200 Wilde 2013, S. 191f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Formen der Solidarität

ten,bei anderenOrganisationenkönnen sich aber aucheinfachUntergruppenzuei-

ner national-spezifischen Organisation bilden. Diese formieren sich dann über ein

Netzwerk, ohne dabei eine eigene Dachorganisation zu gründen.201 Für die trans-

nationale Ebene wurde bisher gezeigt, dass ein Zusammenspiel von unterschiedli-

chenSolidaritätsgruppen (lokal, national, transnationalmit unterschiedlichenZiel-

setzungen) möglich ist und verwirklicht werden kann. Routledge und Cumbers ge-

hen davon aus, dass sich die Solidarität zwischen den lokalen oder nationalenGrup-

pierungen dann entwickelt, wenn diese gemeinsame Ziele, Erfahrungen, Kritiken,

Opponenten o. ä. haben. Das Entstehen von Solidaritäten ist dabei ein Prozess, der

von Antagonismen geprägt ist, da die unterschiedlichen Bewegungen unterschied-

liche Interpretationen, Ziele, kulturelle Hintergründe etc. haben; die Imagineers

sind hierbei als Vermittler:innen zwischen den Gruppierungen tätig. Idealerweise

werden irgendwannUnterschiede anerkanntundGemeinsamkeitenherausgestellt.

Die Rollen der Imagineers auf transnationaler Ebene können sogar noch stärker

als bisher beschrieben zu einer zunehmenden Professionalisierung führen, wenn

das Zusammenspiel zwischen NGOs, die über die nationale Ebene in Netzwer-

ken ihre Bestrebungen gemeinsam ausweiten, internationalen Organisationen,

transnationalen Firmen und anderen Gruppen als korporatistisch verstandenwird.

Bei den korporatistischen Arrangements bilden sich Netzwerken zwischen unter-

schiedlichen NGOs und anderen Gruppen, wobei der Beitrag der NGOs oftmals in

der Bereitstellung von Expertisen besteht.202 Der Wirkungsgrad der NGOs hängt

meist vom individuellen Engagement und den Kontakten ihrer Mitglieder ab. Der

Austausch zwischen Expert:innen und ehrenamtlich Teilnehmenden hat durch die

Bedeutung des individuellen Engagements auch Auswirkungen auf die Gruppen-

dynamik. Ab einer bestimmten Größe wandeln sich Beteiligung und Engagement

zu einer Profession (Möglichkeit, die benötigten zeitlichen und ggf. monetären

Ressourcen einzubringen), wodurch dann ein Abstand zu den eigentlichenMitglie-

dern der NGO entstehen kann.Durch die Professionalisierung erwächst außerdem

das Potenzial, dass ein direkter Übergang einzelner zentraler Personen in die Po-

litik stattfindet, wodurch die Positionierung der NGO dann wieder geschwächt

werden kann, da diese Beziehungen oft durch Persönliches gekennzeichnet sind.

Auf internationaler Ebene haben einzelne Akteur:innen der politischen Solidarität

eine zunehmend starke Bedeutung,wobei natürlich auch die Gruppe als Abstraktes

weiterhin relevant bleibt. Als Beispiel kann hier auf NGOs verwiesen werden, die

201 Ein Beispiel wäre ATTAC: Gegründet wurde der Verein 1998 in Paris und erst 2000 wur-

de der deutsche Ableger gegründet, der selbst wiederum unterteilt ist in regionale Grup-

pen und Ortsgruppen. https://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/ [letz-

ter Zugriff: 06.01.2018].

202 Walk 2004, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/
http://www.attac.de/was-ist-attac/strukturen/attac-netzwerk/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 197

durch das individuelle Engagement eine politische Beratungsfunktion einneh-

men, z.B. bei inoffiziellen Konsultationen von Gremien der UN. Hierdurch können

NGOs einen direkten Einfluss auf die konkrete Formulierung von Vertragspapieren

erlangen.203

Diese Professionalisierung, wie sie hier für transnational agierende NGOs be-

schrieben wurde, findet sich auch auf der nationalen Ebene bei politischen Partei-

en. Als Beispiel sei hier auf die Entstehungsgeschichte der Grünen verwiesen, die

als Protestbewegung begann und sich zunehmend professionalisierte. Grundsätz-

lich können politische Parteien ebensowieGewerkschaften undVerbände als Grup-

pen der politischen Solidarität gesehen werden, die sich insbesondere durch den

Grad der Professionalisierung und die damit in Zusammenhang stehenden Beru-

fe (von hauptberuflichen Politiker:inen über Campaigner zu Mitarbeiter:innen der

Geschäftsstellen) von Grassroot-Bewegungen unterscheiden.

Zusammengefasst tritt bei der politischen Solidarität das Individuum als akti-

ves Subjekt auf. Dieses vernetzt sich mit anderen Individuen in Partikulargruppen

(lokal bis transnational). Die entstehenden Gruppen sind als weitere Subjekte der

politischen Solidarität zu verstehen.

3.4.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln

Die Gründe für das Entstehen von politischen Solidaritätsgruppen beruhen auf ge-

teilten Überzeugungen (commitment to a cause)204 und/oder geteilten Erfahrun-

genwie z.B. vonUnterdrückungoder ungerechterBehandlung.DieseErfahrungen,

oft von gemeinsamem Leiden, können zu einem Zusammenschluss der Individu-

en führen mit der Absicht, die Ursachen der negativen Erfahrungen zu verändern

und eine »bessere« Zukunft zu schaffen. Die Handlungen der politischen Solida-

rität können dabei ganz unterschiedliche Ausformungen annehmen – von friedli-

chen Protesten und Bekundungen bis hin zu Revolten, wie sie Albert Camus be-

schreibt.205 Scholzweist daraufhin,dassdasGefühl derHoffnung,das sie206alsmo-

ralischesGefühl betrachtet, zuHandlungender politischenSolidaritätmotiviert, da

sich dieHandlungen,die aus der politischenSolidarität erwachsen, auf eine bessere

Zukunft richten.

Bei der politischen Solidarität wird somit die gemeinsam zu gestaltende

Zukunft zusammenmit der Gegenwart in den Fokus genommen.Welchen Ausprä-

gungsgrad die Vorstellung der gemeinsamen Zukunft haben kann, unterscheidet

203 Walk 2004, S. 168.

204 Scholz 2008.

205 Zürcher 1998, S. 90.

206 Scholz 2008, S. 79ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Formen der Solidarität

sich bei den unterschiedlichen Gruppen jedoch.207 In Shelbys Abhandlung zur

»Black Solidarity« argumentiert er gegen die Vorstellung von Du Bois, dass es nicht

das Ziel der »Black Solidarity« sein sollte, eine spezifische »Black Identity« zu schaf-

fen bzw. diese in den Mittelpunkt zu stellen, sondern die Ungerechtigkeiten zu

bekämpfen, die durch die Zuweisung einer »Black Identity« durch andere Gruppen

entstehen: »A black solidarity that is based on the common experience of antiblack

racism and the joint commitment to bringing it to an end can and should play an

important role in the fight against racial injustice.« (Shelby 2002, S. 236) Bei ihm

basiert Gruppensolidarität nicht allein darauf, dass sich die Individuen mit einer

schwachen Identität (physische Stereotypen), einer starken Identität (Erweiterung

der physischen Merkmale um eine soziale Bedeutung), einer kulturellen Identi-

tät (ethnisch mit verschiedenen Abstufungen) oder einer Identität, die auf der

»kinship« beruht, identifizieren,208 sondern:

I would urge blacks to identify with each other in the basis of their common opp-

ression and commitment to resiting it; and, from the standpoint of black solidari-

ty, each should be allowed,withoutmolestation, to interpret »blackness« however

she or he sees fit (provided the interpretation does not advocate anything immo-

ral and is consistent with the principles and goals of antiracism). (Shelby 2002,

S. 254)

DerUnterschied zu einer auf einer gemeinsamen Identität beruhendenGruppenso-

lidarität,wie sie für die sozialintegrative Solidarität prägend ist, besteht darin, dass

eine »Black Solidarity«, die auf Letzterer beruht, die bestehenden Antagonismen

zwischendenGruppen, innerhalb derGruppe und zwischendenGeschlechtern ver-

stärken würde, was das Erreichen des Ziels, Rassismus und Unterdrückung zu be-

gegnen, erschwerenwürde.209 Auf einen ähnlichenPunktweist Andersonhin,wenn

sie die Auswirkungen von gemischten Polizeieinheiten in Amerika untersucht:

The increased diversity of America’s police forces by race and gender has under-

mined the insular culture of police solidarity. Police solidarity went hand in hand

with an »us« vs. »them« attitude toward civilians, especially racial out-groups.

Less solidaristic integrated police forces are more responsive to community con-

cerns. Biracial police teams use less force against civilians than either all-white

or all-black teams. (Anderson 2013, S. 131f.)

Nicht die Bildung von starker Gruppensolidarität, die auf Gender oder rassiali-

sierenden Merkmalen basieren, führen zu einer Abnahme der von den Gruppen

207 Beispiele hierfür können in Routledge und Cumbers 2016, S. 7–15 gefunden werden.

208 Shelby 2002, S. 239ff.

209 Shelby 2002, S. 249ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 199

monierten Konflikte und Repressalien sowie zu einer Reduktion von Gewalt,

sondern erst die Öffnung für »die Anderen«. Die Motivation für partikulare So-

lidaritätsgruppen basiert immer auf einem gemeinsamen Problem, negativer

Erfahrung oder ähnlichem. Die Motivation des einzelnen kann dabei auch norma-

tivmotiviert sein undmuss nicht zwingend auf eine Lösung des Problems gerichtet

sein, sondern kann auch auf die reine Adressierung des Problems oderMissstandes

zielen.

Anhand der Beispiele wird deutlich, dass einige Gruppen konkrete Vorstellun-

gen von derGestaltung der gesellschaftlichen Strukturen haben unddie bestehende

Ausprägung für die Ungerechtigkeit verantwortlich machen. Andere Gruppen hin-

gegen haben abstraktere Ziele, deren Ausgestaltung erst noch erfolgt und durch die

Mitglieder auch unterschiedlich beantwortet werden kann. Bei Shelby wurde deut-

lich, dass hierfür nicht einmal auf einer gemeinsamen Identität aufgebaut werden

sollte, sondern auf der gemeinsamen Unterdrückung und dem gemeinsamen Ziel,

demRassismus entgegenzutreten210Dies zeigt für dieVerwendungsformderpoliti-

schen Solidarität insgesamt, dass die Motivationen und die damit einhergehenden

Anliegen der partikularen Solidaritätsgruppen divers sein können. Bei jeder Grup-

pe gibt es einen Anreiz dafür, dass sie sich zusammenschließt, und etwas, das sie

verändernmöchte.

Im Hinblick auf die Ziele der politischen Solidaritätsgruppen lässt sich insge-

samt weder eine Garantie geben, dass diese erreicht werden können, noch eine,

dass die Gruppen die bestmöglichen Ziele ausgewählt haben, da die Zielfestlegung

in den unterschiedlichen Aushandlungspraxen der Gruppe stattfindet und daher

von konkreten kleinen Zielen (wie sie z.B. in der Arbeiterbewegung zu finden sind,

wenn beispielsweise eine Reduzierung der Wochenarbeitszeit um X Stunden ge-

fordert wird) bis hin zu universellen/komplexen Zielen (z.B. Abschaffung jeglicher

Formen des Rassismus) reichen kann. Der Umgang einer Gruppe mit dem Verfeh-

len der Zielerreichung kann dabei unterschiedlich ausfallen, in Abhängigkeit von

der Zielformulierung. Manche Gruppen lässt eine Nicht-Erreichung des Ziels über

einen längeren Zeitraum unbeeinflusst,211 andere Gruppen verändern mit der Zeit

ihre Ziele leicht oder geben sich gänzlich neue Ziele, wieder andere Gruppen kön-

nen sich aber auch auflösen.212 »At times, the group may waver between a group

united by their commitment to a cause [im Sinne der politischen Solidarität] and a

210 Dieser Aspekt wird vor allem für den Zusammenschluss von lokalen Gruppen unter einem

gemeinsamen transnationalen Dach relevant.

211 Dies könnte sich am Beispiel des Marxismus aufzeigen lassen: Als das Ausbleiben der Re-

volution zur kritischen Betrachtung der Zieldefinition des Marxismus führte, wurden unter-

schiedliche Gründe für das Ausbleiben angeführt, bis dahin, dass sich einige Untergruppen

mit einer abweichenden Zielvorstellungen bzw. anderen Wegen zum Ziel bildeten. Umfas-

send kann im Rahmen dieser Arbeit nicht auf diesen Themenkomplex eingegangen werden.

212 Scholz 2008, S. 221ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Formen der Solidarität

group united in social solidarity based on shared experience.« (Scholz 2008, S. 222)

Da die Zugehörigkeit zur Gruppe auf dem Geteilten213 und dem Commitment des

Individuums zum Ziel basiert, kann sich das Individuum eigentlich jederzeit von

einerGruppe lösen und sich auch einer anderenGruppe anschließen.Soziale Zwän-

ge oder die Sicherstellung der Konsistenz der eigenen Identität können allerdings

Gründe dafür sein, dass sich ein Individuum erschwert von der Gruppe lossagen

kann. Zu den konkreten Auslösern, die zur Bildung von politischen Solidaritäts-

gruppen führen, lässt sich keine vollständige Liste erstellen.Wilde betrachtet in sei-

nenAusarbeitungenverschiedeneAusprägungender sozialenSpaltung,entlangde-

rer er aufzuzeigen versucht, dass sich diesbezügliche Solidaritätsgruppen bilden.

Dies sind u.a. Klasse, Nation, Rasse, Religion und Gender.214 Aufbauend auf diesen

allgemeinen Kategorien versucht er dann aufzuzeigen,wie sich eine globale Solida-

rität erreichen lassen würde.215

Kommen wir nun zu einem kurzen Ausblick auf die transnationale Ebene; die

Gründe für die solidarischen Handlungen sollten hier entlang der Akteur:innen

differenziertwerden.DieGründe für bestehende lokale politische Solidaritätsgrup-

pen, sich zu transnationalen zusammenzuschließen, bestehen in ihrer gemeinsa-

men Kritik – z.B. gegen den Neoliberalismus oder die Ungleichbehandlung von

Frauen. Inhaltlich können verschiedenste Anlässe zur Bildung solcher Netzwerke

führen. Bedeutend ist dabei, dass sie kontextgebunden sind und sich übergreifend

auf ein Ziel beziehen. Gerade bei den transnationalen Zusammenschlüssen ist

hervorzuheben, dass die Motivation sich auch durch die mediale Berichterstattung

beeinflussen lässt.216

Im Vergleich zur zuvor rekonstruierten eher lokal ausgerichteten politischen

Solidarität kann es bei transnationalen Zusammenschlüssen vorkommen, dass

das Ziel eher abstrakt formuliert ist, da sich durch die gemeinsame Zieldefinition

bzw. die gemeinsame Kritik Aspekte mit lokalem Bezug gegenseitig aufheben. Die

Grundlage für das Handeln des Einzelnen bleibt jedoch weiterhin das Commit-

ment, das sich aus einer direkten oder indirekten Betroffenheit speist. Darüber

hinaus kann sich in Bezug auf nationale Gruppen eine transnationale Unterstüt-

zung für die nationale Gruppe und deren lokalen Kampf gegen Unterdrückung etc.

formieren.

Zusammengefasst sinddie konkreten inhaltlichenMotive für dasEntstehen von

politischen Solidaritätsgruppen divers und können hier nicht abschließend aufge-

213 Eine erschöpfende Liste von Gründen, die zur Ausbildung einer politischen Solidaritätsgrup-

pe führen, kann hier nicht dargelegt werden.

214 Wilde 2013, S. 143–189.

215 Auf diesen Versuch, die politischen Solidaritätsgruppen auszuweiten und damit eine globale

Solidarität zu erzielen, werde ich später noch ausführlicher eingehen.

216 Gould 2014, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 201

zähltwerden.DieGruppenbasieren auf etwasGeteiltem (negativeErfahrungen,ge-

meinsames Ziel, gemeinsame Kritik), das inhaltlich angereichert werdenmuss und

sich über die Zeit auch wandeln kann.

3.4.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

ImHinblickaufdie zuerwartendenHintergrundinformationenbeidenMitgliedern

einer politischen Solidaritätsgruppe ist entscheidend, auf welcher Ebene (lokal, re-

gional, national, international etc.) dieHandlungen stattfindenund somit auch, auf

welcher Ebene sich die Akteur:innen an der Gruppe beteiligen. Bei lokalen Solidari-

tätsgruppen kennen sich dieMitgliedermeistens persönlich; je größer der potenzi-

elleTeilnehmendenkreisderSolidaritätsgruppewird,destoweniger ist diesderFall.

Bei internationalen politischen Solidaritätsgruppen ist der persönlicheKontakt oft-

mals auf einige Individuen beschränkt. Es besteht aber eine gemeinsame Kenntnis

über den Sachstand, z.B. bezüglich der ungerechten Situation, die den Zusammen-

schluss begründet, und – falls die Vernetzung zwischen lokalen Gruppen erfolgt –

auch ein Bewusstsein davon, dass andere Individuen in einer anderen Lokalität das

gleiche oder ein ähnliches Problem haben.217

Wichtig für die Charakterisierung der politischen Solidaritätsgruppe ist, dass

zwischen der Betroffenheit und denMitgliedern der Gruppe kein kausales Verhält-

nis besteht: Betroffene müssen nicht Mitglieder der Solidaritätsgruppe sein. Die

Frage, ob man selbst betroffen sein muss, um überhaupt Mitglied einer politischen

Solidaritätsgruppe sein zu können, beantwortet Scholz dahingehend, dass auch die

»Privilegierten« bzw. Nicht-Betroffenen Mitglieder der Gruppe sein können, da es

für sie elementar ist, dass eine Vielfalt an Erfahrungen anerkannt wird und sich

in den Handlungen der politischen Solidaritätsgruppe widerspiegelt.218 Allerdings

gibt es auch andere Verständnisse zur Beteiligung von Privilegierten: Scholz’ Ver-

ständnis basiert darauf, dass sie von einemCommitment- bzw.Choice-based-epis-

temologischenModell ausgeht.219

To be inclusive of individuals who do not suffer injustice or oppression, political

solidaritymust include a renunciation of privilege, a recognition of how social and

material structures create or otherwise contribute to systems of oppression, an

active communication across differences, and a loving/caring perception of others

that has the potential to create affective bonds in addition to the solidariy bond.

(Scholz 2008, S. 186)

217 Scholz 2008, S. 63f.

218 Scholz 2008, S. 186f.

219 Diese differenziert sie von weiteren Modellen, nämlich dem dichotomen marxistischen

Standpunktmodell, einem Fürsorgemodell und dem dialogischen Modell.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Formen der Solidarität

Im Zentrumder Gruppe stehen die gemeinsame Vorstellung von einer Zukunft (ge-

meinsames Ziel) und das damit verbundene Commitment zur Gruppe und zu den

solidarischenHandlungen.Die Beziehung zwischen den Individuen kann somit in-

nerhalb einer Gruppe auch unterschiedliche Ausprägungen annehmen. Am Beginn

stehen ein gemeinsames Bewusstsein bzw. die gemeinsame Bewusstwerdung des

Problems und die daraus resultierenden geteilten Vorstellungen von einer besseren

Zukunft, erst dann entwickelt sich eineKooperation imSinne vongemeinsamen so-

lidarischenHandlungen.Das Ziel der Solidaritätsgruppe dient denMitgliedern zur

Rechtfertigung ihrer Handlungen und Überzeugungen. Im Prozess der Aushand-

lung und der Konkretisierung dient es zudem auch immer als vermittelnde Instanz

zwischen den Individuen, da es den gemeinsamen Kern der Gruppe darstellt. Ein

aktives Wissen – verstanden als geteiltes Ziel – kann bei Gruppen der politischen

Solidarität vorausgesetzt werden.

Auch auf transnationaler Ebene erfordert die Beteiligung eine bewusste Ent-

scheidung und setzt ein bestimmtes Maß an bewussten Hintergrundinformatio-

nen voraus. Ein Grund dafür liegt darin, dass die politischen Solidaritätsgruppen

beim Zusammenschluss bzw. beim Anschluss einzelner Gruppen an ein bestehen-

des Netzwerk sich mit der gemeinsamen Kritik und den gemeinsamen Zielen aus-

einandersetzen müssen. Ob und wie die Diskussionen auf nationaler oder lokaler

Ebene im Hinblick auf einen Zusammenschluss bzw. Anschluss geführt werden,

hängt von der inneren Struktur der jeweiligen Gruppe ab. Das Commitment der

Individuen bzw. der politischen Solidaritätsgruppen zu dem Ziel und die Identifi-

kation mit dem Anlass bleiben weiterhin zentrale Elemente, dies kann sich bei ein-

zelnen Individuen allerdings auch auf ein rudimentäres Verständnis beziehen.220

Wilde weist auf ein ergänzendes Merkmal hin, das nicht nur für die transnationale

Ebene, sondern ebenso für die lokale politische Solidarität gilt: Eine kritische Bil-

dung der Akteur:innen ist für ihn wichtig, damit die entsprechenden Missstände

(Ungerechtigkeiten, Unterdrückung etc.) aufgedeckt, thematisiert und bearbeitet

werden können.

Andieser Stelle soll imKontext der politischen Solidarität noch auf dieDifferen-

zierung zwischen bewusster und unbewusster Solidarität eingegangenwerden. Bei

dieser Form der Solidarität sind die solidarischen Handlungen durch das Commit-

ment zur Gruppe als bewusst einzustufen, aber auch diese Solidarität hat eine un-

bewusste Komponente, die sich darin manifestiert, dass Akteur:innen Situationen

oderUmstände,durch die sie benachteiligt oder unterdrücktwerden,noch nicht als

solche erkennen, weil ihnen Informationen oder die benötigten kritisch-reflexiven

Fähigkeiten fehlen.221 Die Vermittlung von kritischen Fähigkeiten im Bildungssys-

220 Vgl. starke und schwache Partizipation in politischen Solidaritätsgruppen.

221 Der Stellenwert kritisch-reflexiver Fähigkeiten undwie diese gefördert werden können, kann

beispielhaft bei Boltanski 2006; Celikates 2009 gefunden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 203

tem o. ä. kann somit ein wichtiger Bestandteil für die Ausübung von politischer So-

lidarität sein.Ohne eine solcheGrundlage an Fähigkeiten und ohne die Vorstellung,

dass Änderungen möglich sind, kann politische Solidarität sich nur erschwert bil-

den.Umso bemerkenswerter sind politische Solidaritätsgruppen, die inDiktaturen

oder anderen Regimen auftreten –wohl wissend, dass eine soziale, psychische und

physische Bedrohung der Akteur:innen vorliegt.

Für die politische Solidarität lässt sich auf beiden Ebenen festhalten, dass sie

eines bewussten Commitments bedarf und sich die Subjekte meist bekannt sind.

Diese Bekanntheit ist auf der lokalen Ebene als eine persönliche zu verstehen, wo-

hingegen sie auf der transnationalen Ebene nur über das Gemeinsame besteht, das

die einzelnen Subjekte verbindet

3.4.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

Grundsätzlich ist eine Beteiligung an politischen Solidaritätsgruppen freiwillig,

da –wie bereits angesprochen –nicht alle BetroffenenMitglieder der Gruppen sein

müssen und, wennman Scholz folgt, auch Nicht-BetroffeneMitglieder der Gruppe

sein können.

Die Mitgliedschaft bringt aber, wie auch bei anderen Partikulargruppen,

Verpflichtungen mit sich. Diese beziehen sich z.B. auf die zu erbringenden so-

lidarischen Handlungen, die gerade bei der politischen Solidarität im Verzicht

bzw. in der Erbringung von Leistungen oder im Inkaufnehmen von möglichen

Beeinträchtigungen besteht. Dies lässt sich am Beispiel der Arbeiterbewegungen

bzw. den Gewerkschaften verdeutlichen: Entgegen Scholz’ auf dem Commitment

basierender Betrachtungsweise bestand in der Arbeiterbewegung im 19. Jahrhun-

dert ein Verständnis von Solidarität, das darauf basierte, dass wegen der gleichen

ungerechte Behandlung doch eigentlich alle Arbeiter an den Kämpfen und Streiks

teilnehmen sollten. Die Vorstellung, dass sich auch die Familien der Fabrikbesitzer

an den Streiks beteiligen sollten, war hingegen nicht geläufig. Die Solidaritäts-

gruppe zeichnete sich also durch die erlebte Unterdrückung aus, und daraus wurde

die Teilnahme abgeleitet. Am Beispiel der Streikbrecher lässt sich zeigen, mit wel-

cher Intensität sozialer Zwang auf die einzelnen Individuen ausgeübt wurde, um

eine Teilnahme sicherzustellen. So wurden z.B. im 19. Jahrhundert in Frankreich

Auswärtige angeworben, die letztlich als (unwissende) Streikbrecher fungierten,

Werkswohnungen wurden gekündigt etc.222 Die Teilnahme am Streik oder die

Verweigerung der Teilnahme waren jeweils mit unterschiedlichen Kosten für das

Individuum verbunden; diese konnten beispielsweise im Verlust des Arbeitsplatzes

bestehen, in der Nicht-Beteiligung an ausgehandelten besseren Bedingungen, in

sozialem Ausschluss, körperlicher oder psychischer Gewalt etc.

222 Eisenberg 2011, S. 172ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Formen der Solidarität

Da für die Gruppen politischer Solidarität auch durch die hegemonialen Grup-

pen »Kosten« entstehen können, hat für diese ein gegenseitiges Vertrauen und ei-

ne starke Loyalität eine besondere Bedeutung.Diese Bedeutung ist auch darauf zu-

rückzuführen, dass die solidarischen Handlungen der einzelnen Gruppen auch im

direkten Konflikt zu den von der hegemonialen Gruppe geduldeten Vorstellungen

und Praktiken stehen können und die Einhaltung bzw. Geheimhaltung von Hand-

lungen wichtig sein kann.223

Lawrence Wilde stellt in seinemWerk unterschiedliche politische oder institu-

tionelleReformenund lokale oderglobaleAktionenvor,die seinerMeinungnachda-

zu beitragen, Solidarität auszubauen. Ein Beispiel, auf das er eingeht, sind die Aus-

einandersetzungen zwischen der Polizei und denDemonstrierenden bei denWTO-

Protesten 1999 in Seattle. Diese haben auf der einen Seite dazu geführt, dass sich

der Zusammenhalt zwischen den beteiligten Gruppierungen verstärkt hat. Auf der

anderen Seite haben die Ausschreitungen auch zu einer starken medialen Thema-

tisierung der Ereignisse geführt, die nicht nur die Gewalt, sondern auch einige der

Inhalte umfasst.224 Die mediale Aufmerksamkeit hat in diesem Fall zu einer brei-

teren Darstellung der Positionen der Demonstrierenden geführt, aber bei späte-

ren Protesten, wie bei den G20-Protesten 2017 in Hamburg, galt die mediale Auf-

merksamkeit weniger den Inhalten der Demonstrierenden als einer Verurteilung

der Gewalt. Beide Proteste wurden von einem großen Polizeiaufgebot begleitet.Die

direkte Erfahrung von Gewalt und das Scheitern der Botschaftsvermittlung an ein

breitesPublikumkönnenRisiken sein,die dieDemonstrierendeneinzugehenbereit

seinmüssen.Die erstenGerichtsverhandlungennachdenG20-Demonstrationen in

Hamburg zeigen, dass zu diesen Risiken immer auch das Risiko empfindlicher ju-

ristischer Strafen kommen kann.225

Für die transnationale politische Solidarität sei an dieser Stelle nur noch ergän-

zend angeführt, dass lokale Akteur:innen der politischen Solidarität sich nicht di-

rekt auf der transnationalen Ebene beteiligen müssen. Die Individuen können ih-

ren Fokus, sofern dies mit der Selbstorganisation der Gruppe übereinstimmt, auf

den lokalen und/oder den transnationalen Kontext legen, die Beteiligung ist aber in

beiden Fällen grundsätzlich freiwillig. Für die nationale politische Solidarität lässt

sich ebenfalls festhalten, dass diese freiwillig erbracht wird.

223 Der Faktor, dass solidarische Handlungen Kosten verursachen bzw. Opfer erfordern, kann in

anderer Form auch bei den anderen Verwendungsformen der Solidarität auftreten.

224 Wilde 2013, S. 237ff.

225 https://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-ha

ft-verurteilt-a-1181842.html [letzter Zugriff: 03.01.2018]; https://www.hamburg.de/g20-gip

fel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/[letzter

Zugriff: 03.01.2018].

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
http://www.spiegel.de/panorama/justiz/hamburg-g20-randalierer-zu-gut-drei-jahren-haft-verurteilt-a-1181842.html
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/
https://www.hamburg.de/g20-gipfel/9141084/2017-07-12-pr-scholz-regierungserklaerung-zum-g20-gipfel-hamburg/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 205

3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

Der normative Anspruch der politischen Solidarität lässt sich entlang der positiven

Verpflichtungen beschreiben,die sich aus der Zugehörigkeit zur Solidaritätsgruppe

ergeben. Dies bezieht sich zum einen auf die Qualität der solidarischen Aktionen

und zum anderen auf die Identifikation der Zielsetzung, die die Ausgangslage und

die Motivation für die Solidaritätsgruppe bilden.

DerpolitischenSolidarität kommtdurch ihreKontextbezogenheit und ihreAus-

richtungauf einenzukünftigenbesserenZustandalsZiel eine ethischeKomponente

zu. Durch die Identifikationmit den gemeinsamen Zielen und die Kritik am Status

quo beziehen dieMitglieder der Gruppe immer auch eine ethische Position zur Ge-

genwart.Diesemüssen sienatürlich innerhalbderGruppeaushandelnbzw.bestim-

men. Dies betrifft sowohl die gemeinsame Beschreibung der Gegenwart – also eine

Verständigung darüber, »was« passiert und wie dies einzustufen und zu bewerten

ist – als auch die Frage, wie eine wünschenswerte Zukunft aussehen könnte. Damit

enthält die politische Solidarität in ihren jeweils spezifischen Ausformungen auch

immer Handlungsanweisungen für ihre Mitglieder.

Das Commitment der Individuen zur politischen Solidaritätsgruppe trägt, wie

bei den anderen Verwendungsformen der Solidarität auch, zur Identitätsbildung

des Individuums bei. Bei der politischen Solidarität ist dies allerdings in einen be-

wussteren Prozess eingebunden, da das Commitment zur Gruppe und zu den kri-

tisierten oder vertretenen Prinzipien, Werten etc. hier bewusst erfolgt. Wenn sich

das Individuum in der gesamten Ausrichtung seines Lebens dem Ziel der politi-

schen Solidaritätsgruppe verschrieben hat und all seine Lebensentscheidungen an

den Gruppenprinzipien ausrichtet, wird deutlich, welch starken Einfluss die poli-

tische Solidarität auf die Identitätsbildung des Einzelnen haben kann. Dies trifft

natürlich nicht auf alle Mitglieder der politischen Solidaritätsgruppe zu, sondern

einzelne Figuren bzw. Promotoren der Idee.

Aus der politischen Solidarität ergeben sich je nach Gruppe auch spezifische

moralische Verpflichtungen, die von den Gruppenmitgliedern erbracht bzw. ein-

gehalten werden müssen. Diese entstehen aus dem gemeinsamen Ziel bzw. dem

gemeinsamenHandlungsgrund (Ungerechtigkeiten etc.). Diesen durch die Gruppe

selbst gesetztenZielen dürfendie Individuendurchdas von ihnen freiwillig gegebe-

ne Commitment nicht widersprechen, und siemüssen ihre Aktionen undHandlun-

gen daran ausrichten, um gruppenkonform zu handeln.Wenn eine Gruppe der po-

litischen Solidarität sich z.B. gegen eine ungerechte Benachteiligung beim Genuss

von öffentlichen Gütern wendet, können deren Mitglieder durch ihre Handlungen

nicht andere (Dritte oder Privilegierte) von eben diesem Genuss ausschließen, oh-

ne ihren eigenen Zielen zu widersprechen. Selbstverständlich kann und wird dies

praktisch auftreten, aber eben angesichts dieserWidersprüche können sichweitere

Gruppen der politischen Solidarität bilden und um Mitglieder werben. Neben den

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Formen der Solidarität

konkreten Zielen, die eine Gruppe vertritt, ist auch die Konsistenz der Ziele und de-

ren Umsetzung ein Kriterium, das für das Bestehen der Gruppe relevant ist.

EinUnterschied der transnationalen zur lokalen politischen Solidarität ist, dass

dem identitätsstiftendenMoment eine andere Intensität zukommt. Bei der lokalen

politischen Solidarität sind die Betroffenen bzw. alle diejenigen, die sich der Bewe-

gung anschließen, in einem räumlich engeren Rahmen zusammengefasst und so-

mit auch eher aus ihrenAlltagserfahrungen herausmotiviert, sich an der Bewegung

zu beteiligen. Dies ist grundsätzlich auch auf transnationaler Ebene möglich, nach

Wilde soll politische Solidarität auf transnationaler Ebene aber eine »bedeutungs-

volleVerallgemeinerunghinsichtlichdermenschlichenNatur«226, also eine ethische

Tugendlehre zurGrundlage haben, die denAnsprüchen der unterschiedlichen loka-

len Gruppen und Individuen gleichermaßen genügt. Für eine solche Tugendlehre

schlägt er Rationalität,Mitgefühl, Produktivsein (Productiveness) und Kooperation

als Kernelemente vor, die er als eine Voraussetzung der transnationalen politischen

Solidarität sieht.227 Dieser Argumentation Wildes für eine bedeutungsvolle Verall-

gemeinerung auf transnationaler Ebene kann hier nur insofern gefolgt werden, als

bei einigen transnationalenZusammenschlüssennationalerGruppeneineVerallge-

meinerung erfolgt, um das gemeinsame Anliegen zu formulieren. Eine der Verall-

gemeinerung zugrunde liegende Tugendlehre nachWildewird hier allerdings nicht

angenommen, da diese je nach Inhalten der einzelnen Solidaritätsgruppen nicht

zwingend notwendig scheint. Gould vertritt in ihrer Ausarbeitung zu einer trans-

nationalen Netzwerksolidarität das Verständnis, dass eine transnationale Solidari-

tät immer auch ein Element der Kritik beinhaltet in Bezug auf die institutionellen

Strukturen und sozialen Bedingungen.Hier kommt der Solidarität ein appellativer

und korrigierender Charakter zu.228

In this way, we can see a role for the norm of inclusiveness, heretofore primar-

ily theorized as pertaining to a political community or to rights of participation

in political discourses or deliberations. Although the transnational solidarity re-

lations theorized here remain particularistic in scope, they can be normatively

open and inclusive in regard to other individuals and associations within a jus-

tice project or movement. Such transnational solidarity relations thus differ from

the older highly exclusionary forms that characterized identity-based solidarity

groups. (Gould 2007, S. 159)

Politische Solidarität ist somit eher als appellativ zu verstehen, da Ziele formuliert

werden, die gemeinsam erreicht werden sollen. Die Gruppe, die sich zusammen-

schließt, versucht dabei oft, ihre Ansichten bzw. Forderungen gegen die hegemo-

226 Wilde 2013, S. 106.

227 Wildt 1998 und Wilde 2013, S. 118–133.

228 Gould 2007, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 207

nialeMeinung in den allgemeinen Kanon aufzunehmen. Scholz unterscheidet zwei

Arten von Zielen der politischen Solidarität: formative (formgebend: Gerechtigkeit

oder Freiheit als Ziel,wenndieUngerechtigkeit oderUnterdrückung abgebautwur-

de) und substanzielle (konkrete Ziele wie z.B. das Überwinden von Fremdenfeind-

lichkeit).229 Wilde hingegen weist darauf hin, dass die Elemente der Kritik an den

strukturellen Bedingungen als appellativ zu verstehen sind, d.h., dass es einer kri-

tischen Aktivität oder Handlungen in Solidarität bedarf, um diese Bedingungen zu

verändern. In beiden Fällen erfolgt eine Auseinandersetzungmit den herrschenden

Strukturen. Zwar kann es auch Ausprägungen der politischen Solidarität geben, die

rein deskriptiv sind, aber diese kann man als eine Vorstufe des appellativen Stadi-

ums sehen, die dann zum Tragen kommt,wenn die strukturellen Bedingungen von

den Akteur:innen noch untersucht und geprüft werden und sich die Kritik erst her-

ausbildet. Politische Solidarität bleibt damit vorrangig appellativ.

3.4.6 Aktive oder passive Solidarität

Die politische Solidarität ist als eine aktive Form der Solidarität zu verstehen, da

die Individuen sich dieser Form der Solidarität bewusst sind und auch durch soli-

darische Handlungen und die geteilte Vorstellung von einer besseren Zukunft ge-

meinsamauf dieses Ziel hinarbeiten. ImGegensatz zu den bisher vorgestellten Ver-

wendungsformen der Solidarität ist die politische Solidarität vorrangig durch akti-

ve Handlungen der Individuen und auch durch ein bewusstes und aktives Commit-

ment der Individuen zur Gruppe gekennzeichnet. Die Handlungen müssen dabei

nicht von der Gruppe als geschlossene Entität, sondern können auch durch einzel-

ne Individuen mit »Einzelaktionen« durchgeführt werden. Auch können sich Ko-

alitionen zwischen verschiedenen Solidaritätsgruppen herausbilden. Welche Aus-

formung die Handlungen der politischen Solidarität annehmen, kann dabei stark

variieren (Demonstrationen, Streiks (Arbeit, Hunger etc.), öffentliches Bekennen,

Boykotte, Sabotagen etc.).

Aufgrund dieser Vielfalt versucht Scholz zwei Grade der politischen Solidarität

zu differenzieren, nämlich eine schwache und eine starke Ausprägung der politi-

schen Solidarität. Die schwache politische Solidarität ist der Sympathie nahe und

unterscheidet sich von dieser in erster Linie dadurch, dass die politische Solidari-

tätmit positiven Verpflichtungen verbunden ist. Die positiven Verpflichtungen, die

sich aus der politischen Solidarität ergeben, reichen von Kooperationen über sozia-

len Aktivismus bis hin zu sozialer Kritik. Inhaltlich hat sich das Individuum zu ei-

ner Gruppe bekannt und bringt sich in diese Gruppe ein, aber weniger als andere

(Zurückhaltung). Ein Beispiel hierfür sind Individuen, die sich an Gewerkschaften

229 Scholz 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Formen der Solidarität

beteiligen, den Mitgliedsbeitrag leisten und maximal an Veranstaltungen teilneh-

men. Bei der starken politischen Solidarität richtet das Individuum sein gesamtes

Leben in Übereinstimmungmit den Zielen der solidarischen Gruppe aus (Konsum,

Freizeitgestaltung) bis hin zur vollkommenenVerschreibung seines Lebens demge-

meinsamenZiel.230 Durch die Anpassung des eigenen Lebens an die Ziele derGrup-

pe kann eine umfassende Transformation des eigenen Lebens stattfinden.Dies tritt

jedoch eher bei der starken als bei der schwachen politischen Solidarität ein. Beide

Formen setzen jedoch voraus, dass sich das Individuum reflektiert mit der Situati-

on auseinandergesetzt hat,umeinbewusstesCommitment zuderGruppehaben zu

können.»Personal choices arepolitical–theymight contribute tounjust practices or

be the benefit of oppression policies, […]. But solidarity is alsomore thanmerely the

personal choices; it is also engaged political activism in concert with many others.«

(Scholz 2008, S. 62)

Wie die lokale politische Solidarität ist auch ihre Erweiterung auf die transna-

tionale Ebene grundsätzlich als eine aktive Form der Solidarität zu verstehen, da

sichhierGruppenzusammenschließen,welcheunter derEinbindungvon Individu-

en Handlungen und Aktionen in einem transnationalen Rahmen organisieren und

durchführen.Diese gemeinsamenAktionenbasieren auf einer geteiltenVorstellung

von einer besserenZukunft oder auf der gemeinsamenKritik anbestehendenSitua-

tionen, die überwunden werden sollen. Daher besteht auch hier ein Selbsttransfor-

mationspotenzial für die einzelnen teilnehmenden Individuen, die sich mit einer

unterschiedlichen Intensität den Zielen und der Beteiligung an den Aktionen ver-

schrieben haben.

3.4.7 Bezug zur Gerechtigkeit

In den bisherigen Unterkapiteln zur politischen Solidarität wurde schon auf die-

sen Aspekt eingegangen, da er eine besondere Bedeutung für diese Verwendungs-

formhat.DasErreicheneinesgerechterenZustandesbzw.derAbbauvonUngerech-

tigkeiten ist häufig ein Ziel der politischen Solidarität. Politische Solidarität richtet

sich meistens gegen einen Zustand, eine Situation etc., die von denMitgliedern als

ungerecht oder unfair eingestuft wird und nach ihrer Meinung geändert werden

sollte. Entscheidend für das Aufkommen politischer Solidarität ist, dass das Pro-

blem menschgemacht ist und nicht z.B. ein physikalisches Gesetz oder ähnliches

betrifft. Anders gesagtmuss es fürGruppen der politischen Solidarität einenAdres-

saten geben–also jemanden, den sie als verantwortlich für die Ungerechtigkeit, die

Unterdrückung etc. sehen. Die empfundenen Ungerechtigkeiten können somit als

Auslöser für die politische Solidarität dienen. Dieser Aspekt wird später bei der Be-

trachtung der Verhältnisse der unterschiedlichen Verwendungsformen der Solida-

230 Scholz 2008, S. 60ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 209

rität zueinander noch relevant werden. Die bisher vorgestellten Verwendungsfor-

men bauen immer auf eine vorhandene Gemeinsamkeit (Werte, Normen etc.) zwi-

schen den Individuen auf. Der solidarische Zusammenhalt der Gruppe kann somit

beimWegfall dieser Gemeinsamkeit gefährdet sein (z.B. Integrationsproblematik),

bei der politischen Solidarität hingegen kann die notwendige Grundlage für die Bil-

dung einer Gruppe jederzeit entstehen bzw. von den Individuen erkannt und ge-

nutztwerden.DieseGruppen können sich spontan und auf ein einziges temporäres

Ziel gerichtet bilden. Das temporäre Ziel lässt eine Ähnlichkeit zwischen den Indi-

viduen entstehen und kann in der Folge auch eineGrundlage für andere Formender

Solidarität sein – diese allerdings, falls sie bereits bestehen, auch bedrohen.

Participants in political solidarity are not absolved of the obligations of social sol-

idarity merely because they have elected to serve a particular cause. Maintaining

laws and social mores are evidence of our social solidarity, and while political sol-

idarity movements often aim at changing at least some of the laws and customs,

the formative goals of justice and liberations would argue against excluding or

depriving any group of such things as basic civil liberties or human rights. (Scholz

2008, S. 206)

Die Stärke der politischen Solidarität liegt eben darin, dass sie über ein gemeinsa-

mes Ziel Menschen vereinen kann, die aus unterschiedlichen sozialen und gesell-

schaftlichen Kontexten stammen. Das Ziel, das mit der politischen Solidarität ver-

folgt wird, muss dabei nicht immer Gerechtigkeit sein, kann es aber durchaus. Im

Rahmen der politischen Solidarität gibt es nach Scholz zudem substanzielle (kon-

krete) z.B gerechte Löhne und formative (gestaltende) Ziele,231 z.B.Freiheit oder das

Beenden von Ungerechtigkeit. Scholz spricht sich dafür aus, dass politische Solida-

rität nur auf eine soziale Gerechtigkeit gerichtet sein kann. Sie fügt als Gegenbei-

spiel Bürger:innen an, die korrupte Politiker:innen öffentlich anklagen: Nach ihrem

Verständnis kanndies keinAkt der politischenSolidarität sein,da erstens keine ein-

deutig identifizierbaren Opfer vorhanden sind und diese Ungerechtigkeit zweitens

nicht der sozialen Ungerechtigkeit zuzuordnen ist.232 Für Scholz sind demnach ei-

ne eindeutig zuordenbare Betroffenheit und der Bezug zur sozialen Gerechtigkeit

unverzichtbare Kriterien der politischen Solidarität.

Für meine Arbeit möchte ich ein breiteres Verständnis von Gerechtigkeit als

Ziel der politischen Solidarität vertreten, da gerade auch Fragen der fairen Vertei-

lung, der politischen Strukturen etc. durch politische Solidarität adressiert werden

können sollten. Für mich ist die eindeutige Identifizierbarkeit von Betroffenen

231 Scholz 2008, S. 54f.

232 Scholz 2008, S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Formen der Solidarität

kein unverzichtbares Kriterium, da es gerade auch strukturelle Ungerechtigkei-

ten sind, die die gesamten Bürger:innen in Bezug auf den nationalen Rahmen

betreffen und hier folglich auch zu adressieren sind. Da auch Scholz die soziale

Gerechtigkeit später um Elemente der ökonomischen Gerechtigkeit erweitert, sehe

ich ihre ursprüngliche Begrenzung auf die soziale Gerechtigkeit als nicht tragfähig

an und werde dieser Einschränkung in meinen weiteren Ausarbeitungen nicht

folgen.233 Neben dem Einsatz für mehr Gerechtigkeit können sich Gruppen der

politischen Solidarität gegen Unterdrückung, Diskriminierung, Pflichtverletzung

(Ärzt:innen-Patient:innen, Eltern-Kinder etc.), Ausbeutung, Marginalisierung,

Machtlosigkeit oder kulturellen Imperialismus richten. Diese Aufzählung ist nicht

erschöpfend.All diese Komplexe fallen in denBereich derGerechtigkeit – allerdings

nicht zwangsläufig in jenen der sozialen Gerechtigkeit.

Mit Blick auf die transnationale Ebene lässt sich sagen, dass die aus den loka-

len und nationalen Gruppierungen entstehenden Netzwerke oder übergreifenden

Gruppierungen ihr gemeinsames Streben darauf richten, soziale, ökologische und

ökonomische Gerechtigkeit zu erreichen bzw. die aktuellen Situationen gerechter

zu gestalten. Elemente der Kritik sind dabei für die Herausbildung des gemein-

samen abstrakten Ziels zentral.234 Diese Netzwerke stellen dabei den Rahmen dar,

in dem die lokalen oder nationalen Bewegungen zusammenkommen. »Therefore,

GJNs represent the ability of different movements to be able to work together with-

out attempting to develop universalistic and centralising solutions that deny the di-

versity of interests and identities that are confronted with neoliberal globalisation

processes.« (Routledge und Cumbers 2016, S. 19) Zwischen den Gruppen wird über

die Zeit eine gemeinsame Vorstellung, die mit einer Kritik einhergehen kann, ent-

wickelt, welche die Zusammenarbeit erlaubt. Gerechtigkeit ist somit ein mögliches

Ziel dieser Netzwerke. »This is shown in the emergence of solidarity movements,

where associations or groups attempt to interact in mutually supportive ways to

achieve greater degrees of justice or related goals.« (Gould 2014, S. 114)

Wilde argumentiert in eine ähnliche Richtung: Er rekonstruiert unterschied-

liche Bewegungen, die auf globaler und nationaler Ebene agieren. Diese globalen

Netzwerke sind nach seiner Beschreibung zwar noch ein relativ junges Phänomen,

aber auch früher schon schon davor gab es Vereinigungen, die mit ähnlichen An-

sprüchen und Forderungen auf globaler Ebene aufgetreten sind (z.B. die frühere

Arbeiterbewegung). Die heutigen und damaligen Gruppen sind vorrangig mit dem

233 Für Scholz können auch Verletzungen derMenschenrechte Grundlage für politische Solidari-

tät sein. Scholz 2008, S. 206. Da sie an keiner Stelle eine genaue Differenzierung der von ihr

verwendetenGerechtigkeitsbegriffe vornimmt, sehe ich fürmeine Erweiterung keine Proble-

me.

234 Routledge und Cumbers 2016, S. 180 und Gould 2014, S. 110f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 211

Ziel und der Forderung aufgetreten, für unterschiedlich definierte Akteursgrup-

pen Gerechtigkeit zu erlangen.235 Gerechtigkeit ist somit das abstrakte Ziel, das

die Gruppen verfolgen und je nach Gruppe mit einem spezifischen Inhalt füllen.

An das Verständnis Wildes und Routledges lässt sich die Argumentation Goulds

anfügen, die eine Begründung für den Zusammenhang zwischen einer globalen

Gerechtigkeit und der politischen Solidarität bietet:

Wecan say further thatwhenpeople or associations stand in solidaritywith others

at a distance, they identify with these others in their efforts to overcome oppressi-

on or to eliminate suffering, and they take action to aid these others or stand ready

to do so if called upon. Clearly such identification with the others does not com-

mit us to an account of solidarity as a matter of identity. We are here focusing on

identification with the lived situation of others andwith an appreciation of the in-

justices to which they may be subject. The shared values that characterize these

solidarity relationships consist then in a shared commitment to justice, or per-

haps also, in more consequentialist terms, to the elimination of suffering. Note

that this formulation posits a shared commitment and not necessarily a shared

conception of justice. (Gould 2007, S. 156)

Um diesen Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Solidarität zu begründen,

setzt sie sich zunächst mit Argumenten gegen eine globale Solidarität auseinan-

der. Dabei ist anzuführen, dass Solidarität nach ihrem Verständnis nicht die ge-

samte Menschheit umfassen kann. Ein Argument gegen eine globale politische So-

lidarität ist, dass sie deshalb nicht auf die gesamte Menschheit ausgedehnt werden

kann,weil es für die stets erfolgende Abgrenzung der Solidaritätsgruppen zu ande-

ren Gruppen außerhalb der Menschheit niemanden gibt, von dem sie sich abgren-

zen könnten. Dementsprechend kann auch keine globale Gerechtigkeit entstehen,

da die Solidarität als Voraussetzung fehlt. Gould zeigt auf, dass eine politische So-

lidarität auf transnationaler Ebene und globale Gerechtigkeit in einigen Aspekten

dennochmöglich sind: Politische Solidaritätsgruppen oderVerbindungen zwischen

unterschiedlichen Organisationen können sich global ausrichten. Der Zusammen-

schlussderGruppenstellt dabei das transnationaleElementdar,welches einegloba-

le Gerechtigkeit ermöglicht, wobei sie darauf hinweist, dass die Gruppen zwar dar-

in übereinstimmen, mehr Gerechtigkeit zu erlangen, dabei aber nicht das gleiche

Konzept der Gerechtigkeit teilenmüssen.236Wenn sie von Solidarität als Vorausset-

zung für Gerechtigkeit spricht, meint sie damit unterschiedliche Aspekte. Erstens:

»[…] justice presupposes solidarity as a motivation for taking seriously the human

rights of others […]« (Gould 2014, S. 127). Zweitens:Wenn dieMenschen sich verbin-

den, können sie erkennen, dass sie in einer miteinander verbundenen Welt leben,

235 Wilde 2013, S. 239–243.

236 Gould 2014, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Formen der Solidarität

unddadurch einBewusstsein für grundlegende geteilte Bedürfnisse und Interessen

entwickeln, die eine globale Gerechtigkeit erstrebenswert machen. »Solidarity can

potentially express freedom along all three of the basic parameters I laid out earlier,

namely, realization of long-term goals, cultivation of relationships, and the develo-

pment of capacities.« (Gould 2014, S. 130) Gerade diese Eigenschaften sind für sie

über bestehende Gesellschaften und Gemeinschaften hinaus erweiterbar.

Neben der Frage, ob überhaupt eine politische Solidarität auf transnationaler

Ebene möglich ist und welches Verhältnis sie zur Gerechtigkeit einnimmt, kommt

auch diejenige,welche Funktion die Solidarität erfüllt. Zu diesemPunktmöchte ich

auf die Argumentation Busens eingehen:

Unter politischer Solidarität lässt sich, so hatte ich vorgeschlagen, die öffentliche

Unterstützung von bzw. ein Position-Beziehen für Personen oder Gruppen verste-

hen, deren Anliegen, Probleme, Leidenserfahrungen o. ä. aus der Sicht der solida-

risch Handelnden ein Resultat der existierenden politischen Ordnung darstellen,

das nichtmit Freiheit und Gleichheit als den beiden zentralen dieser Ordnung zu-

grundeliegenden Idealen vereinbar ist. Als Voraussetzung für ein solchesHandeln

gehören der vorgeschlagenen Konzeption zufolge zu Solidarität außerdem eine

grundlegende Sensibilität für die Mitbürgerinnen und Mitbürger und deren spe-

zifische Lebenssituation imRahmendes politisch organisierten Zusammenlebens

sowie die Bereitschaft, immer dann auch tatsächlich in der gerade beschriebenen

Form solidarisch zu handeln, […]. (Busen 2016, S. 207)

Die Funktion der Solidarität besteht somit darin, sicherzustellen, dass keine kriti-

schen Einsprüche übersehen werden. Gerechtigkeit wird als eine kollektive Praxis

verstanden, die keine abgeschlossene Konzeption ist, sondern auf geteilten Inter-

pretationen und andauernden Verständigungsprozessen aufbaut. Das Aushandeln

und Aufrechterhalten des Konsenses über die Gerechtigkeit liegt bei den Bürger:in-

nen, wozu für ihn auch zählt, dass andere Bürger:innen in ihren Anliegen unter-

stützt werden –und genau hierdurch entsteht die Verbindung zwischen Solidarität

und Gerechtigkeit. Sein Verständnis von Gerechtigkeit baut dabei auf demjenigen

Rawls’ auf, welches auf einer kollektiven (Re-)Interpretation geteilter Gründe ba-

siert. Für die Verwirklichung der Gerechtigkeit ist es wichtig, dass die herrschen-

den Interpretationen in allen Aspekten einer kritischen Reflexion ausgesetzt sind

und alle Bürger:innen an dieser möglichen Reinterpretation als an einer kollekti-

ven Praxis teilhaben können.Dabei geht er davon aus, dass rechtlich-institutionelle

Maßnahmen keinen hinreichenden Schutz für die Realisierung von Gerechtigkeit

bieten, sondern diese durch die kollektive Praxis ergänzt werdenmuss.237

Die von Busen definierte Solidarität ist somit in Ergänzung zu den rechtlich-in-

stitutionellenMaßnahmen notwendig, um die Gerechtigkeit verwirklichen zu kön-

237 Busen 2016, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 213

nen. Bisher wurde Gerechtigkeit immer als Ziel der Solidarität verstanden. Busen

erweitert dies um die Perspektive, dass Gerechtigkeit nicht nur ein Ziel in sich sein

kann, sondern sich immer auch auf etwas anderes bezieht, und die Solidarität darin

besteht, andere bei ihren Forderungen zu unterstützen – wobei die Unterstützung

auch bei inhaltlichenDifferenzen erfolgen sollte, da die grundlegende Gemeinsam-

keit in der Forderung nach der Möglichkeit der Reformulierung bzw. des Gehört-

werdens besteht.

Zusammengefasst lässt sich für die politische Solidarität festhalten, dass sie auf

der nationalen und der transnationalen Ebene Solidarität als Grundlage für das ge-

meinsame Erreichen von gerechten Zuständen ansieht.

3.4.8 Räumliche Dimension

Die politische Solidarität kann zum einen auf den Rahmen des Nationalstaates be-

schränkt sein, sofern sich ihre Inhalte auf nationale und lokale Belange fokussie-

ren – dies kann z.B. neue, als ungerecht empfundene Gesetzgebungen betreffen.

Sie kann aber auch auf der transnationalen Ebene auftreten, nämlich dann, wenn

sich eigenständige Gruppen auf transnationaler Ebene bilden oder sich aus natio-

nalen Gruppen, die auch separat weiter bestehen können, transnationale Gruppen

bilden, um gemeinsame übergreifende Ziele zu verfolgen.Die politische Solidarität

auf nationaler Ebene beinhaltet auch Gruppen, die die hegemoniale Ordnung des

Nationalstaates herausfordern. Alle anderen Gruppen, die über den Nationalstaat

hinausgehen und sich auf transnationaler Ebene verorten lassen,werden bereits als

eine ersteErweiterungderpolitischenSolidarität zu einerumfassenden transnatio-

nalen Solidarität verstanden. Zunächst soll an dieser Differenzierung festgehalten

werden,weil derNationalstaat in vielenBelangen (Rechte,Umverteilung,Gesetzge-

bung) hinsichtlich der Infragestellung der gültigen sozialen Ordnung immer noch

zentraler Bezugspunkt für die politischen Solidaritätsgruppen ist.Hier kannnatür-

lich eingewendet werden, dass dieser ehemals gültige Bezugsrahmen durch die Be-

deutung der EU und die kulturelle Fluidität verschwindet. Diese Bewegungen und

Tendenzenwerden jedoch in der transnationalen Solidarität aufgefangen.Es ist da-

von auszugehen,dass die politische Solidarität imRahmendesNationalstaateswei-

ter an Bedeutung verlieren wird und sich immer mehr transnationale Solidaritäts-

gruppenbildenwerden,da die Probleme,die sie fokussieren,nichtmehr andenNa-

tionalstaat gebunden sind.Diese Entwicklung stellt einenWandel dar, demdie Ver-

wendungsformen der Solidarität unterliegen.Eswird aber auchweiterhin Solidari-

tätsgruppen geben,die sich auf den lokalen oder nationalenRahmenbeziehen–auf

den Letzteren, solange dieser für die Menschen in Form von Geschichte, Traditio-

nenetc.nochBedeutunghat.Dem lokalenRahmenwirdwahrscheinlich immer eine

Bedeutung für denMenschen und seine Lebensgestaltung zukommen, sodass auch

immer das Potenzial da sein wird, lokale Solidaritätsgruppen zu gründen. Somit

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Formen der Solidarität

wird die hier skizzierte politische Solidarität auch weiterhin Bedeutung behalten –

und zwar für den lokalen Bezug der Individuen zueinander in ihren Gruppen. Die-

se werden nicht verschwinden, sondern Netzwerke bilden, die sich zugleich auch

transnational organisierenkönnen.Die Instanz imtransnationalenRaumbildet da-

bei denMittler undVerbinder zwischen denunterschiedlichen lokalenGruppenmit

ähnlicher Zielsetzung.

3.4.9 Grenzen der Solidarität

Eine grundlegende Beschränkung der politischen Solidarität liegt darin begründet,

dass sie sich immer auf einen bestimmten konkreten Zustand beziehen muss, um

ein ausreichendes Commitment bei den Individuen hervorrufen zu können und ein

gemeinsames Ziel zu definieren. Politische Solidarität kann somit nicht generell

und vollkommen abstrakt sein; sie muss sich immer auf Situationen oder Prinzi-

pien aus der Lebenswelt beziehen. Dies bedeutet, dass die Situationen, die durch

die politische Solidarität verändert werden sollen, auch bewusst als kritisch oder

ungerecht eingestuft werden müssen. Dem bewussten oder willentlichen Moment

kommt bei dieser Verwendungsform somit eine besondere Bedeutung zu, denn es

ist anzunehmen, dass es Strukturen und Praktiken gibt, die den Individuen (noch)

nicht vollständig bewusst/bekannt sind und somit von ihnen auch (noch) nicht kri-

tisiert werden können.Erst dann,wenn sie bewusst bzw. bekannt sind, können sich

die Individuen kritisch mit ihnen auseinandersetzen.238

Nach Scholz kann eine politische Solidarität nicht vollständig universal sein, da

sie sich immer gegen etwas (Menschgemachtes) richten muss und daher auch im-

mer gegen eine andere Gruppe. Somit kann eine politische Solidaritätsgruppe un-

ter derzeitigen Bedingungen keinen universalen Anspruch geltend machen, da sie

niemals alle Menschen unter sich vereinen kann. Dennoch können auch bei der po-

litischen Solidarität Universalisierungstendenzen auftreten.

Ein weiterer Aspekt, der bei der Frage nach den Grenzen der politischen Soli-

darität berücksichtigt werden sollte, ist die Frage, ob sich auch Privilegierte an der

solidarischen Gruppe beteiligen können. Dieser Aspekt wurde bereits im Kontext

der Frage nach den Hintergrundinformationen über Situationen für solidarische

Handlungen angesprochen.Nach Scholz’ Lesart sollten die politischen Solidaritäts-

gruppen durch die Bedingung des notwenigen Commitments und die damit in Ver-

bindung stehenden positiven Verpflichtungen offen für alle sein, die sich beteiligen

möchten – sie räumt aber ein, dass eine Beteiligung der Privilegierten auch kon-

traproduktiv sein kann, da hier neben den Vorteilen einer Inklusion auch Risiken

bestehen.239 Diese Risiken können in einer Überidentifikation der nicht betroffe-

238 Celikates 2009, S. 245ff.

239 Scholz 2008, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 215

nen Individuen mit den betroffenen Individuen bestehen, außerdem in einer An-

eignung derThematik und des Diskurses und somitmöglicherweise einer erneuten

Ausgrenzung der Betroffenen.Die Frage nach der Beteiligung von Privilegierten ist

engmit der FragenachGleichheit verbunden,da für eine erfolgreicheEinbeziehung

vonPrivilegierten240 diesealle alsungerechtbetrachtetenPrivilegienaufgebenmüs-

sen.241 Einzelne Formendes Privilegiertseins könnendazu führen,dass die solidari-

sche Gruppe exklusiv bleibt, da erst durch die direkte ErfahrungMöglichkeiten der

Kritik oder des Verständnisses freigeschaltetwerden.Es ist nicht abzustreiten,dass

die Opfer vonUnterdrückung etc.wahrscheinlich eine besonders starkeMotivation

haben, sich demKampf gegen die Unterdrückung zu stellen, aber spätestens dann,

wenn über eine Ausdehnung der politischen Solidarität nachgedacht wird und die

Gruppe eine größere Ausbreitung anstrebt, muss ein anderes, inklusives Verständ-

nis vonMitgliedschaft angewendetwerden.Als Grundlage sollten das Commitment

des Individuums und die Aufgabe seiner Privilegien erste Bedingungen für dieMit-

gliedschaft sein. »But these formerly privileged solidary actorswill have to renounce

not just their social privilege but also any epistemological privilege they might have

enjoyed in the dominant culture. Only then will they be able to sustain genuine fel-

low feeling that would allow the experience of oppression others suffer to become

more understandable.« (Scholz 2008, S. 164)

Wie bereits angedeutet, kann auch die Ausgangslage bestehen, dass die Betrof-

fenen selbst die sie umgebende und sie beeinflussenden Situationen noch nicht er-

kannt haben und deshalb nicht in allen Belangen für sich selbst sprechen können.

Hier könnten sie auf die Unterstützung Dritter zurückgreifen, gerade jene von Pri-

vilegierten. Ein Vorteil, der durch die Inklusion von Privilegierten entstehen kann,

ist, dass die Betroffenen Zugang zu Machtstrukturen, Ressourcen etc. und deren

Möglichkeiten erhalten können, den sie vorher nicht hatten. Die Einbringung von

vielen Perspektiven hilft dabei, die Ausübung von unbewusster Gewalt zu reduzie-

ren, aber bei einer starken Unterstützung durch die Privilegierten besteht auch die

240 Scholz unterscheidet verschiedene Arten von Privilegien. Ein Privileg ist grundsätzlich das

Resultat der Unterdrückung anderer; soziale Privilegien betreffen Position bzw. Status im

Verhältnis zur Unterdrückung; moralisch privilegiert bedeutet, dass nur diejenigen, die die

Unterdrückung direkt erfahren haben, die Agenda für die kollektiven Handlungen bzw. die

Positionierung gegen die Unterdrückung setzen können, da diese auf direkten Erfahrungen

beruht; epistemologisch Privilegierte sind diejenigen, die durch die Erfahrung der Unterdrü-

ckung ein besonderes Wissen/Verständnis erlangt haben. Scholz 2008, S. 158ff.

241 Insgesamt untersucht Scholz fünf verschiedene Verständnisse von Gleichheit in Bezug auf

die politische Solidarität (gleiche Verteilung von Rechten und Pflichten, gleiche Beteiligung

in der Zivilgesellschaft, gleiche Verteilung der Ressourcen und Güter, Gleichheit bei der Ver-

teilung der Verantwortlichkeiten und Gleichheit in der Differenz). Diese klassischen/tradi-

tionellen Konzepte der Gleichheit haben alle eine Bedeutung für die politische Solidarität,

passen aber gleichzeitig alle auch nicht vollumfänglich zur politischen Solidarität.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Formen der Solidarität

Gefahr, dass die Unterdrückten zu Objekten reduziert und nicht mehr als selbst-

ständig und bewusst agierende Individuen wahrgenommen werden.

DieseGrenzen sind in ihrenGrundzügen auch für die transnationale Ebene gül-

tig. Insbesondere die Frage nach der Einbindung von Privilegierten in die solida-

rischen Praxen ist weiterhin bedeutsam, falls sie nicht durch den breiteren Teil-

nehmendenkreis und die unterschiedlichen zusammengeführten lokalen Gruppie-

rungen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, konkreten Ausrichtun-

gen etc. sogar noch drängender wird und auchmehr Konfliktpotenzial bietet. Auch

die Frage, ob und bis zu welchemGrad Dritte bzw. Privilegierte die Betroffenen auf

Missstände aufmerksam machen und ihnen somit dabei helfen können, diese zu

erkennen und ihnen zu begegnen, wird auf transnationaler Ebene durch die Aus-

dehnung und die Vielfalt der Beteiligten noch verschärft.

3.4.10 Transformationspotenzial

Im Unterschied zu den bisher rekonstruierten Verwendungsformen der Solidarität

ist diepolitischeSolidarität ausschließlich aufdieZukunft gerichtet,bei einer (kriti-

schen)AuseinandersetzungmitdemBestehenden, indemdasgemeinsameZiel,das

aktive und bewusste Commitment der Individuen und die gemeinsamenHandlun-

gen den Kern der Verwendungsform ausmachen. Die Praxen, die dieser Verwen-

dungsform zugeordnet werden können, sind darauf ausgerichtet, diesen zukünf-

tigen Zustand zu erreichen. Dazu gehört, dass die Gruppenmitglieder an der ge-

genwärtigen Situation einen Mangel identifiziert haben – einen ungerechten, so-

zial kritisierbaren Zustand –, gegen den sie sich gemeinsam wenden wollen. Aus-

formungen der politischen Solidarität können somit ein Moment der Sozialkritik

enthalten, die sich gegen die gegenwärtigen Bedingungen des Systems, der Nation,

der Umverteilung etc. richtet.

Auch auf transnationalerEbene ist die politischeSolidarität auf die Zukunft und

die Verwirklichung einer gemeinsamen Idee bzw. eines gemeinsamen Ziels gerich-

tet.Dazu ist eine Betrachtung derGegenwart und der Vergangenheit notwendig, da

diese den Anlass bzw. das zu Verändernde enthalten. Routledge weist aber darauf

hin, dass es einige Netzwerke gibt, die ihre Vorstellung bereits im Heute umzuset-

zen bzw. zu erproben versuchen. Dies kann einerseits als ein Element einer konti-

nuierlichenTransformation imHierund Jetzt verstandenwerden,andererseits aber

auch als ein kontinuierlicher Weg, um eine Antwort darauf zu finden, wie die ge-

meinsame Zukunft zu gestalten ist.

Gerade die im Rahmen der politischen Solidarität stattfindenden Aushandlun-

gen über Formen, Inhalte und Strukturen von Regierungen können eine Auswir-

kung über den Bereich der politischen Solidarität hinaus im Sinne der instrumen-

tellen Solidarität haben. Ein Beispiel dafür ist, dass – wie bei der instrumentellen

Solidarität – auf europäischer Ebene ein europäisches Volk fehlt, das sich als ein

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 217

Gemeinsames versteht.Durch die Aktivitäten und Forderungen der politischen Sol-

idaritätsgruppen auf europäischer Ebene könnte sich ein Bewusstsein der Gruppe

formen, das über die Zeit ein Selbstverständnis als europäisches Volk hervorbringt.

»Participation in dialogues and negotiations over how and by whom power is exer-

cised over us constitutes our identities as »citizens« and generates bonds of solidar-

ity anda sense of belonging to thepolitical association (the »people«) that comes into

being and is sustained by this (game-like) activity.« (Tully 2008, S. 146)

Die gemeinsame aktive Praktik des Aushandelns und der Kritik kann zur Eta-

blierung des bisher fehlenden europäischen Volkes führen – dazu ist aber eine

entsprechende Veränderung des europäischen Regierens im Sinne solidarischer

Handlungen der politischen Solidarität über den nationalen Kontext hinaus not-

wendig. Die soziale Praxis des Aushandelns, die durch die Solidaritätsgruppen

erfolgt, hat somit auch Auswirkungen auf die wissenschaftliche Beschreibung der

Verwendungsform.

Das Transformationspotenzial der politischen Solidarität lässt sich somit als

Anstoß für Veränderungen und Anpassungen in der sozialintegrativen und der

instrumentellen Solidarität beschrieben werden.

3.4.11 Zusammenfassung

Die politische Solidarität tritt auf nationaler und transnationaler Ebene auf. Sub-

jekt der politischen Solidarität sind auf der nationalen Ebene Individuen, die sich in

Gruppen organisieren,oder dieGruppen selbst.Auf der transnationalenEbene sind

Partikulargruppen die Subjekte der politischen Solidarität. Diese Partikulargrup-

pen setzen sichmeist aus unterschiedlichenGruppen der nationalen Ebene zusam-

men.DieMotive für Handlungen der politischen Solidarität sind auf beiden Ebenen

die Umsetzung von gemeinsamen Zielen, die Behebung von Ungerechtigkeit etc.

Bei der politischen Solidarität müssen die Subjekte über bewussteHintergrundinfor-

mationen verfügen.DieseHintergrundinformationenbezieht sich auf eine bewusste

Kenntnis der geteiltenZiele undVorstellungen sowie ein daraus entstehendesCom-

mitment. Ein direkter (nicht zwingend persönlicher) Kontakt des Subjekts zur Par-

tikulargruppe oder zu anderenSubjektenderGruppe ist vorauszusetzen.Die politi-

sche Solidarität ist generell freiwillig. Sofern ein Individuum einer Partikulargruppe

zugehörig ist, entstehen durch die Gruppenmitglieder und die Gruppenstrukturen

allerdings soziale Verpflichtungen und ein sozialer Zwang. Die politische Solidari-

tät und ihreHandlungen sind aktiv: Die Subjekte arbeiten auf ein gemeinsames Ziel

oder eine gemeinsame Vorstellung hin. Der normative Anspruch der politischen Soli-

darität ist appellativ und besteht darin, dass normative gesellschaftliche Verpflich-

tungen die gemeinsame Zukunft betreffend durch die Gruppe für die Gruppe ent-

stehen und von ihr in die Gesellschaft zu tragen versucht werden. Durch die Aus-

richtung auf eine gemeinsame (bessere) Zukunft kommt der politischen Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Formen der Solidarität

eine ethische Komponente zu. Bei der politischen Solidarität tritt Gerechtigkeit als

ein Ziel auf. Die Grenzen der politischen Solidarität bestehen darin, dass sie exklu-

siv, konkret und damit nicht universell ist. Gesellschaftliche Strukturen, Ungleich-

heiten und bestehende Privilegien können zu unterschiedlichen Möglichkeiten der

Beteiligung von Subjekten an politischen Solidaritätsgruppen führen. Das Transfor-

mationspotenzial besteht auf nationaler Ebene im Schaffen einer gemeinsamen Vor-

stellung von der Zukunft. Dies kann eine Kritik am Bestehenden beinhalten. Auf

der transnationalen Ebene steht eine erste Realisierung eines gemeinsamen Ziels

imHeute im Vordergrund.

3.5 Universale Solidarität

Spendenaufrufe

Hilfsaufrufe oder Spendenaufrufe können als klassische Beispiele für die universa-

le Solidarität verstandenwerden. Dabei wird eine Vorstellung von einem guten oder

menschenwürdigen Leben zugrunde gelegt und auf denMangel daran bei bestimm-

tenBevölkerungsgruppenverwiesen.BeiNaturkatastrophensindBevölkerungsgrup-

pen unverschuldet in eine für sie bedrohliche Situation geraten, und um zum nor-

malen Lebensstandard zurückkehren zu können bzw. einen Zeitraum des Mangels

zu überbrücken, werden Spenden von anderen gesammelt (Rotes Kreuz). Ein ande-

resBeispiel sindSpendenaufrufe für strukturelleDefizite, z.B.Kinder-Bildungspaten-

schaften (UNICEF).

Diese universale Verwendungsformder Solidarität bezieht sich auf ein soziales und

wesensmäßigesBandzwischen allenMenschenundkann in einemZusammenhang

mit der sozialintegrativen Solidarität gesehen werden. Während sich die sozialin-

tegrative Solidarität auf geteilteWerte, geteilte Kultur etc. einer Gemeinschaft oder

Gesellschaft bezieht und dort zwischen den Individuen ein soziales Band konstitu-

iert, das den Zusammenhalt sicherstellt, ist die universale Solidarität der Versuch,

die sozialintegrative Solidarität zu erweitern.242 Um dieses Verhältnis der beiden

Verwendungsformen zu erfassen, lohnt es sich, einen Blick auf die von Bayertz und

Durkheim nachgezeichnete Verwendung des Begriffs zu werfen.

Je weiter man in der Geschichte zurückgeht, desto mehr finden sich Verpflich-

tungen des Einzelnen, vor allem gegenüber seiner Familie bzw. in blutsverwandt-

schaftlichen Verhältnissen. Deshalb wird Solidarität lange als gleichbedeutend

242 Damit ist allerdings ein weiter gefasstes Konzept gemeint, das nicht zwingend einen direk-

ten Bezug zur sozialintegrativen Solidarität aufweist und keine unmittelbare konzeptionelle

Erweiterung der bestehenden Konzepte darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 219

mit Brüderlichkeit verstanden.243 Mit der Zeit bildeten sich aber Gemeinschaften

heraus, die über die Sippe hinausgehen. Damit muss die Grenze derer, um die sich

der Einzelne kümmert und denen gegenüber er verpflichtet ist, erweitert werden

– und diese gegenseitigen Verpflichtungen müssen auf einer neuen Begründung

aufbauen, statt auf der direkten Verwandtschaft. Die stoische Philosophie hat

einen entscheidenden Beitrag dazu geleistet, die Grenzen der Moral über die enge

Gemeinschaft hinauszuheben.Das Christentumgreift die Idee einer alleMenschen

umfassendenGemeinschaft auf (KinderGottes) und proklamiert so einen ethischen

Universalismus, der alle Menschen in einer Gemeinschaft zusammenfasst.244 Aber

nicht nur das Christentum geht von einem wesensmäßigen Band zwischen den

Menschen aus, das als Gemeinsamkeit für eine universale Solidarität genutzt wer-

den kann. Der Utilitarismus basiert auf der Annahme, dass alle Menschen eine

große Gemeinschaft bilden, wobei er nicht auf eine theologische Begründung

zurückgreift, sondern eine natürliche gefühlsmäßige Grundlage annimmt. Hart-

mann geht bei seiner Differenzierung der Solidaritätsformen auf die Solidarität

der Nächstenliebe ein. Dieser Form basiert auf einer fiktiven Gemeinschaft der

Menschen als Grundlage für die Solidarität. Eben diese Versuche, die ansonsten

exklusive Solidarität – durchaus mit unterschiedlichen Begründungen – auf die

gesamte Menschheit auszudehnen, sind das besondere Charakteristikum der

universalen Solidarität.245

Damit geht einher, dass einige Merkmale, welche die Solidarität bisher in allen

Verwendungsformen kennzeichneten, hier nicht mehr auftreten. Eines davon ist,

wie schon erwähnt, die Exklusivität. Dies meint: Bisher sind Solidaritätsgruppen

immer auf eine begrenzte undüberschaubare Anzahl vonMitgliedern bezogen,und

imFalle der politischen und transnationalen Solidarität sind diese zudem auch ant-

agonistisch geprägt. Bei der universalen Solidarität hingegen können diese beiden

Momente nicht mehr auftreten, da für diese Solidarität alle Menschen Mitglieder

sind – und zwar durch ihr reines Menschsein. Dies führt zu einem zweiten Aspekt:

Die politische und transnationale Solidarität sinddurchdas bewussteCommitment

der IndividuenzuderGruppegekennzeichnet.Auchdies trifft aufdieuniversaleSo-

lidarität nicht zu, da per definitionem alle Menschen Teil dieser Solidaritätsgruppe

sind. Allerdings bedeutet das nicht, dass dies allen Individuen auch bewusst wä-

re und sie ihr Handeln daran ausrichten könnten. Hier könnte ein ähnliches Mo-

ment wie bei der sozialintegrativen Solidarität zum Tragen kommen: Die Indivi-

duen können solidarisch handeln, ohne sich dessen bewusst zu sein, wenn sie die

243 Bayertz 1998a, S. 11–51.

244 Bayertz 1998a, S. 15f. Die Geschichte des Christentums zeigt jedoch, dass die gelebte Pra-

xis von verschiedenen Ausgrenzungen und Ausschlüssen (Angehörige anderer Glaubensge-

meinschaften, Nicht-Gläubige, sexuelle Minderheiten etc.) geprägt ist.

245  Bayertz 1998a, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Formen der Solidarität

Handlungsnormen verinnerlicht haben. Ihre Teilnahme an der Solidaritätsgruppe

kann ihnen allerdings auch bewusst sein, und sie können ihrHandeln auch bewusst

an den Handlungsanforderungen ausrichten.

Die solidarische Verbundenheit aller Menschen miteinander wird oft mit einer

Kritik an dieser Solidaritätsform verbunden, wenn die Solidarität mit den vergan-

genen und gegenwärtigen historischen Ereignissen zusammengebracht wird. Ein

Einwand gegen eine dieMenschheit umfassende Solidarität ist für Bayertz, dass die

zwischenmenschlichen Beziehungen nicht nur durch Sympathie, sondern ebenso

sehr durch Konflikte geprägt sind.246 Diesem Einwand kann damit begegnet wer-

den, dass die universale Solidarität nicht als etwas Realistisches charakterisiert ist,

sondern als eineWesensbestimmung desMenschen: Die Solidarität wird hierdurch

in den Raum des Metaphysischen verlagert247 und ist dann die Grundlage für alle

moralischen und ethischen Beziehungen zwischen den Menschen. Die wesens-

mäßige Verbundenheit zwischen den Menschen ist das Gemeinsame, auf das sich

Gründe, Rechtfertigungen etc. der Menschen beziehen können. Dies kann im Rah-

men der eigenen Identitätsbildung bedeutsam sein, aber auch bei der Abwägung

von unterschiedlichen Positionen. Es kann argumentiert werden, dass die Men-

schen einen gemeinsamen Kern haben, der ihr Wesen prägt. Auf dieser Grundlage

beginnt dann die Begründung der Solidarität. Autoren wie Rorty hingegen lehnen

gerade dieses Gemeinsame, das menschlicheWesen Prägende ab. Dennoch spricht

Rorty demMenschen die Fähigkeit zu, über Unterschiede hinwegzusehen.

Handlungen der universalen Solidarität unterscheiden sich insofern von den

bisher dargelegten solidarischen Handlungen als sie nicht für die eigene »Gruppe«

erbracht werden, sondern sich unterschiedslos auf alle Menschen beziehen können

und es nicht relevant ist, zu welcher Partikulargruppe jemand gehört. Der Einsatz

für die Wahrung der Menschenrechte kann hier als ein Beispiel gesehen werden.

Die Handlungen, die Einzelne in diesem Rahmen erbringen können, können sehr

unterschiedlich sein: Sie können einer Hilfsorganisation beitreten oder eine solche

gründen; sie können versuchen,dieWahrungderMenschenrechte politisch zu stär-

ken etc.

Dass Solidarität eine spezifisch menschliche Fähigkeit ist, stand bei den ande-

ren Formen der Solidarität bisher nicht imVordergrund.Da bei der universalen So-

lidarität aber argumentativ beantwortet werdenmuss,wie eine Ausweitung auf die

gesamteMenschheit möglich ist, wird sie hier –wie auch von Rorty – als spezifisch

menschliche Fähigkeit verstanden.248Die Fähigkeit zur Solidarität basiert demnach

darauf, dass wir andere als uns zugehörig zu erkennen, obwohl sie sich von uns

246  Bayertz 1998a, S. 19.

247  Bayertz 1998a, S. 19.

248  Rorty 1992, S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 221

unterscheiden. Durch die dennoch wahrgenommene Zusammengehörigkeit kön-

nenmit der Zeit einige der Unterschiede überwunden werden. Für Rorty haben die

Menschen die Gemeinsamkeit, dass sie Demütigung und Schmerz empfinden kön-

nen.Die gemeinsameLeidensfähigkeitwendet sichbei ihm indenVersuch einer ge-

meinsamenÜberwindungbzw.Minimierung vonLeid undDemütigung als norma-

tives Ziel. Dazu müssen die leidvollen und demütigenden Praktiken der Menschen

erkannt und überwundenwerden.Dies verdeutlicht er anhand der Figur der libera-

len Ironikerin, die im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch näher vorgestellt werden

wird.

Dean hingegen hat das Ziel, eine reflexive Solidarität zu entwickeln, die eine

Brücke bildet zwischen einer auf Identitäten basierenden und einer universalen So-

lidarität. Dafür widmet sie sich der Diskussion zwischen Identity Politics und Uni-

versalität.249 Ausgangspunkt ihrer Entwicklung einer reflexiven Solidarität ist eine

Analyse der existierenden Solidaritätsverständnisse, die sie differenziert in »affec-

tional solidarity« und »conventional solidarity«.250 Beide Solidaritäten haben nach

ihrer Argumentation eine Begrenzung, die nicht überschritten werden und somit

auch nicht zu einer universalen Solidarität erweitert werden kann.

3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidarität

Die Akteur:innen der universalen Solidarität sind grundsätzlich alle Menschen.251

Im theologischen Diskurs lässt sich dies mit Scheler insofern präzisieren als sein

Konzept nicht nur jedes Individuum als Akteur kennzeichnet, sondern er sich

auch auf die Gesellschaft als eine Gesamtperson bezieht, da in der alt-christlichen

Gesellschaft die Gesellschaft und die Person gleichursprünglich sind.252 Damit be-

249 Dean 1996, S. 3.

250 Als affectional solidarity fasst sie eine Solidarität, die auf Gefühlen und Werten basiert und

einen direkten Kontakt zwischen den menschlichen Akteur:innen benötigt. Motivation zu

dieser Solidarität ist es, dass das Selbstinteresse zugunsten des anderen zurückgestellt wird.

Die conventional solidarity ist für sie Solidarität, die auf gemeinsamen Interessen der Ak-

teur:innen beruht. Die gemeinschaftlichen Interessen übertreffen dabei die individuellen

und beinhalten Werte, die von Gemeinschaftsmitgliedern nicht ohne Sanktionen vernach-

lässigt werden können. Dean 1996, S. 16ff.

251 Baumweist in seinemArtikel darauf hin, dass die Kirche nicht immer solidarischmit den Un-

terdrückten und den Armen gewesen ist, sondern erst insbesondere in den letzten Jahrzehn-

ten eine Ausweitung des Verständnisses stattgefunden hat. Dies belegt er unter anderem an

einem Beispiel: Das erste fand in den 1960er Jahren statt als der Vatican Council sich mit der

Schuldfrage nach dem ZweitenWeltkrieg auseinandersetzte. Das Ergebnis war, dass die Kir-

che sich durch einen selbstkritischen Akt auch anderen Glaubensrichtungen öffnete und ein

neues Verständnis von Solidarität entwickelte. Vor diesem Ereignis war die Solidarität der

Kirche nur auf die eigenen Glaubensmitglieder beschränkt. Baum 2006, S. 13.

252 Bayertz 1998a, S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Formen der Solidarität

zieht er sich auf die Einheit selbstständiger, geistiger, individueller Einzelpersonen

in einer selbstständigen, geistigen und individuellen Gesamtperson. Doch auch

ohne den Rückbezug auf das Alt-Christentum können bei dieser Verwendungsform

Gesellschaften, Gemeinschaften, Institutionen etc. als Akteur:innen der Solidarität

auftreten, da auch Untergruppierungen im Namen der universalen Solidarität

der Menschheit agieren können. Anders als z.B. bei der politischen Solidarität

müssen sich die Mitglieder der universalen Solidarität nicht bewusst zu dieser

Verwendungsform bekennen. Das handelnde Subjekt der universalen Solidarität

lässt sich dadurch charakterisieren, dass es von partikularen Motiven absieht, da

die »eigene Partikulargruppe« nicht an erster Stelle steht, sondern alle Menschen

gleichermaßen. Es kann dabei alleine oder in einer Gruppe aktiv auftreten. Rorty

entwirft die Figur der liberalen Ironikerin, die für ihn stellvertretend als solidarisch

Handelnde aktiv auftritt und sich nach seinem Verständnis durch die Fähigkeit

zum solidarischen Handeln auszeichnet. Dieses Handeln vollzieht sich in einer

grundsätzlichen Offenheit und einem Verständnis der Unabgeschlossenheit.

3.5.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln

Die Gründe für eine universale Solidarität lassen sich in zwei Varianten trennen: ei-

nerseits unter Berücksichtigung einer theologischen Position und andererseits in

einer humanzentrierten Perspektive. Die theologische Position basiert darauf, dass

die Gemeinsamkeit, die zwischen den Menschen besteht und auf deren Grundlage

sie sich zueinander solidarisch verhalten sollen, die gemeinsame Gotteskindschaft

ist.DurchdengemeinsamenUrsprungunddie göttlichenGesetze besteht zwischen

den Menschen erstens eine ausreichende Gemeinsamkeit und zweitens eine Moti-

vation, die göttlichen Gesetze zu befolgen, deren Einhaltung zu wahren etc. Zwi-

schen den Menschen muss nach Scheler dabei keine direkte Beziehung bestehen,

da die universale Solidarität nicht aus konkreten sozialen Beziehungen abgeleitet,

sondern metaphysisch begründet wird (z.B. als Schicksalsgemeinschaft durch die

Erbsünde).

Ansätze,die einen universalenAnspruch der Solidarität proklamieren undnicht

einer theologischen Argumentation folgen, können auf unterschiedlichen Kernele-

menten aufbauen, die dann für die Menschen insgesamt die Gründe für ein soli-

darisches Handeln darstellen. Leroux zielt z.B. auf eine universale Inklusion der

Menschen durch friedliche Mittel: »Leroux conceives solidarity as the humanistic

alternative to the shortcomings of the Christian virtue of charity, so that rather than

helpingothersoutofduty toGod,peopleneed toexpress the loveofGod throughem-

bracing their fellow human beings in mutually supportive relations.« (Wilde 2013,

S. 21) Die von ihm abgeleiteten moralischen Verpflichtungen finden bei ihm ihren

Ausgangspunkt in der Ungleichheit zwischen den Menschen bezüglich des Wohl-

standes. Das Interesse an einer gerechten Verteilung von Wohlstand kann für ihn

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 223

ein verbindendes Element zwischen denMenschen sein und kommt beispielsweise

in den Arbeiterbewegungen zum Ausdruck.

Ein anderer Ansatz253 besteht darin, Solidarität als Gemeinschaftsgefühl zu ver-

stehen und sie nicht auf metaphysische Begründungen oder Rechtfertigungen auf-

zubauen. Rorty wendet sich gegen eine Argumentation, die auf einer universalen

menschlichen Natur oder einem gemeinsamen Kern der Menschen basiert. Dem-

entsprechend ist sein Konzept mit einer universalen Argumentation eigentlich un-

vereinbar. Dennoch zeigt er, dass die Empörung über Grausamkeit mit einem Ver-

ständnis für dieKontingenz des Selbstseins undderGeschichte verbunden sein und

dies danndoch zumehrund inklusiverer Solidarität führen kann: »Ausmeiner Posi-

tion folgt, dass Solidaritätsgefühle davon abhängen, welche Ähnlichkeiten und Un-

ähnlichkeiten uns besonders auffallen, und dass der Grad der Auffälligkeiten wie-

derum davon abhängt, was vom Scheinwerferkegel eines historisch kontingenten

abschließenden Vokabulars erfasst wird.« (Rorty 1992, S. 309) Um somit Grausam-

keit zu reduzieren, müssen die Menschen versuchen, in ihr Wir-Verständnis auch

solche Menschen aufzunehmen, die bisher immer in der dritten Person distanziert

als »sie« betrachtet wurden, und somit ihr bestehendes Vokabular zu hinterfragen

und zu erweitern.

Die Betrachtungsweise, die ich hier vorstelle, besagt, dass es tatsächlich etwaswie

moralischen Fortschritt gibt und dass dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf

mehr Solidarität geht. Aber diese Solidarität soll man sich nicht als Wiedererken-

nen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Menschen, vorstel-

len. Sie ist zu denken als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionel-

le Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im

Hinblick auf Schmerz und Demütigung – es ist die Fähigkeit, auch Menschen, die

himmelweit verschieden vonuns sind, doch zu »uns« zu zählen. (Rorty 1992, S. 310)

Die Idee der menschlichen Solidarität leistet somit einen großen Beitrag zur Ge-

genwart und hat hier eine große Bedeutung. Die Gründe für universale Solidarität

liegen dabei darin,Demütigung undGrausamkeit für die ganzeMenschheit zu ver-

meiden.Dies kannnur dann erfolgen,wenndas eigeneVerständnis vonder eigenen

GruppeweitereMenschenmit einschließt und andere durchdasHandeln derGrup-

pe keine Grausamkeit mehr erfahren. Bei der sozialintegrativen Solidarität wurde

bereits mit Derpmann erwähnt, dass das parteiliche solidarische Handeln für die

eigene Gruppe nicht gleichgesetzt werden darf mit einer Schädigung von anderen.

253 Für den humanzentrierten Ansatz einer universalen Solidarität soll hier auf Rorty eingegan-

gen werden, dessen Ansatz zwar insgesamt nicht als universale Solidarität zu charakterisie-

ren ist, aber ein zentrales Argument für eine solche beinhaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Formen der Solidarität

3.5.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

Im Hinblick auf diesen Unterpunkt ist bei der universalen Solidarität eine große

Übereinstimmungmit der sozialintegrativen Solidarität zu vermerken. Der bereits

diskutierte Unterschied der Solidarität als zweite Natur tritt auch bei der universa-

len Solidarität zutage: Entweder die Solidarität ist dem Individuum bewusst, dann

liegen auch Kenntnisse über die spezifischen Situationen vor.Oder das Individuum

verhält sich solidarisch, obgleich es sich der Solidarität nicht bewusst ist. Dies wür-

de z.B. bedeuten, dass zwischen den Menschen eine grundsätzliche Empathie auf

Gefühlsbasis existiert, die das Individuum davon abhält, gewisse Handlungen ge-

genüber anderen auszuführen. Dies kann eine bewusste Entscheidung gegen eine

solche Handlung sein oder aber auch eine unbewusste.

Wenn jedoch die humanzentrierte Position eingenommen wird und die Mo-

mente betrachtet werden, in denen sich die Solidarität schrittweise von verschiede-

nen Positionen aus auf mehr und mehr Menschen ausdehnt, dann ist in Bezug auf

diesen Prozess von vorhandenen bewussten Hintergrundinformationen und einer

umfangreichen Kenntnis über die Situationen auszugehen, da hier immer eine

(kritische) Auseinandersetzung und Neudefinition der sozialen Gegenwart vorge-

nommen wird. Auf eine stetige Ausweitung der Solidarität bis zu einer universalen

Solidarität zielt auch Dean mit ihrer »Reflective Solidarity« ab: Die Ausgangssitua-

tion für diese Solidarität entsteht durch einen Dissens zwischen den Akteur:innen

im Hinblick auf das Verständnis des Wir-Begriffs. Dean bezieht sich in der Ausar-

beitung auf Mead und Habermas, um die Einnahme der Perspektive eines Dritten

und die Sprechbedingungen der Diskursethik zur Erzielung eines Konsenses in ihr

Konzept zu integrieren. »Reflective solidarity conceives the ties connecting us as

communicative and open.This openness creates a space for accountability, enabling

us to grasp theways this notion of solidarity no longer blocks us fromdifference, but

instead provides a bridge between identity and universality.« (Dean 1996, S. 30) Der

in Anlehnung an Mead entworfene hypothetische situativ verortete Dritte stellt in

ihrem Konzept das zentrale Element dar, das eine Erweiterung der Solidarität auf

andere erlaubt. Dabei nimmt der/die Akteur:in – ähnlich wie bei der Sympathie –

die Position eines anderen ein, um dessen Argumente, Positionen und Ansichten

in den Diskurs einzubringen.254 Somit werden auch bei dieser Solidarität bewusste

Hintergrundinformationen angenommen, die jedoch ein hypothetisch bleiben und

nicht zwingend verifiziert werden.

254 Dabei muss für Dean angefügt werden, dass es bei ihrer Solidarität darum geht, die Margi-

nalisierten und insbesondere die Perspektive der Nicht-Männer einzubeziehen. Dean 1996,

S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 225

3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

Die Frage nach demverpflichtendenCharakter der universalen Solidarität lässt sich

dahingehend beantworten dass im Falle der theologischen Begründung eine mo-

ralische Verpflichtung vorliegt, sich diese jedoch nicht notwendigerweise juristisch

abgebildet hat.DennochkönneneinzelneMomente auchEingang inGesetze gefun-

den haben.Wie schon bei der sozialintegrativen Solidarität ist hier jedoch auch der

soziale Zwang bzw. die normenkonforme Handlungserwartung an die Individuen

durch die anderen nicht zu vernachlässigen.

Bei einer humanistischen Argumentation muss differenziert werden, ob – wie

bei Rorty – von keiner menschlichen Natur als Grundlage ausgegangen wird oder

nicht. Bei Rortys Argumentation kann nicht von einer moralischen Verpflichtung

gesprochen werden, wohingegen bei anderen Argumentationen – je nach Aufbau –

versucht werden kann, eine moralische Verpflichtung auf Basis der menschlichen

Natur zu begründen.Bei beidenOptionen kann aber zumindest von einer ethischen

Erwartungshaltung und dem sozialen Zwang ausgegangen werden.

3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

Wie soeben schon angesprochen wurde, gibt es zwei unterschiedliche Positionen,

die bezüglich der universellen Verwendungsform der Solidarität vertreten werden

können. Für die theologische Position ist die Solidarität ein Moralprinzip, das sich

durch das gesellschaftliche Zusammenleben ergibt, das die Einzelnen miteinander

verbindet, und auf das Diesseits gerichtet ist.255 Die universale Solidarität kann da-

mit als ein universales Sozialprinzip verstanden werden. Für Korff bedeutet dies,

dass Solidarität, die sich auf die menschliche Würde bezieht, auch implizite An-

forderungen an die Sozialstruktur der Gesellschaft (Menschenrechte, strukturelle

Vielfalt und Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit) beinhaltet, wie sie sich auch

in einem sich ausdehnenden Rechtsstaat niederschlagen sollen.256

Die humanzentrierte Position spricht sich hingegen für eine ethische Fundie-

rung der Solidarität aus. Rorty als Pragmatist argumentiert dafür, anzuerkennen,

dasswir das,woranwir heute rational glauben–also denheutigenErkenntnisstand

–spätermöglicherweise als falsch betrachtenmüssenunddass jemand ein besseres

Verständnis oder eine bessere Idee präsentieren könnte. Er empfiehlt eine ethno-

zentristische pragmatische Position, von der er weiß, dass diese durchaus kritisiert

werden kann, und betont, dass dies lediglich ein Vorschlag von ihm sei.257 Damit,

dass er seine Position explizit als Vorschlag formuliert, versucht er, seinen eigenen

255 Zürcher 1998, S. 53–79.

256 Zürcher 1998, S. 85f.

257 Rorty 1988, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Formen der Solidarität

Ansprüchen gerecht zu werden. Ethnozentristische Positionen finden sich auch bei

anderenAutor:innen,aberRortysUmgangmitdieserPosition ist einAspekt,den ich

hier bei Rorty hervorheben möchte. Dean setzt sich in ihrer Argumentation eben-

fallsmit Rorty auseinander und kritisiert seinenAnsatz dafür, dass er Solidarität als

ein spezifisches Gefühl versteht,womit sie nach ihrer Lesart nicht universalisierbar

wäre: »And, again, he misstates the issue because feelings cannot be communica-

ted abstaractly enough to break out of the isolation of the primary group.« (Dean

1996,S. 21) IndemBestreben,die Solidarität immeroffenunderweiterbar zuhalten,

gibt es dennoch eine großeÜbereinstimmungzwischen ihnen.BeiDeanwirddurch

Sprache ein Raum geschaffen, der zwischen allen Beteiligten eine Beziehung eta-

bliert.DerDissens,derdabei auftretenkann,soll zu einem inklusiverenVerständnis

führen. Das dadurch neu entstehende Wir ist damit nicht abgeschlossen, sondern

bleibt weiterhin offen und kann durchweitere Kritik infrage gestellt und somit wie-

der erweitert werden.258 »With reflective solidarity we appeal to others to include

and support us because our communiative engagement allows us to expect another

to take responsibility for our relationship.« (Dean 1996, S. 39) Sie schlägt vor:

[…] in order to achieve universality, reflective solidarity transforms the risk of per-

manent disagreement into a type of feeling, an expectation that we will respon-

sibly attend to each other. By anchoring the responsibility in the perspective of

the third, reflective solidarity bridges the gap between identity and universality.

It thus opens up universality internally, as the recognition of the inalienable indi-

viduality of each other, and externally, as the willingness to view all as members

of the conversation of humanity. (Dean 1996, S. 39)

Deans Anspruch ist es dabei aber nicht, eine universale Solidarität zu entwerfen,

sondern verschiedene Kontexte der Solidarität, in denen das Verständnis einer uni-

versalen Solidarität wirksam werden kann. Die reflexive Solidarität stellt somit ein

Ideal dar, das in der Anwendung in den einzelnen Kontexten oft verfehlt wird.259

Dennochhat diese Solidarität einen appellativenAnspruchdarauf, durchKritik und

Dialog ein möglichst inklusives Wir in unterschiedlichen Kontexten zu etablieren.

Von den bereits Inkludierten wird dabei gefordert, dass sie die Position des Hypo-

thetischen, situativ Verorteten einnehmen und darauf achten, keinen auszuschlie-

ßen oder zu diskriminieren.260

In Anschluss an Rorty und mit einem Bezug auf die rechtliche Unterbestimmt-

heit der instrumentellen Solidarität hebtDenninger die normative Relevanz des Be-

griffes für die Sozialethik hervor.261 Für ihn reicht der Gedanke der Vermeidung von

258 Dean 1996, S. 31ff.

259 Dean 1996, S. 43.

260 Dean 1996, S. 137.

261 Denninger 1998, S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 227

Grausamkeit jedoch nicht aus, denn er beantwortet nicht die Frage nach der spe-

zifischenWeise des Handelns und nach den spezifischen Inhalten: Das Prinzip der

Vermeidung vonGrausamkeitwürde das,was vonRechtswegen bereits geboten ist,

nicht überschreiten. Denninger spricht sich für eine Solidarität aus, die mehr als

nur Nichtschädigung bedeutet und deren Motivation nicht allein in der Befolgung

von Rechtspflichten besteht. Dabei kommt sein Verständnis der Solidarität wieder

dem christlichen Verständnis der universellen Nächstenliebe nahe, das er jedoch in

Verfassungstexten fixieren möchte.

Die universale Solidarität lässt sich imUnterschied zu den anderen Formen der

Solidarität als vorrangig appellativ beschreiben. Sie baut auf der Einsicht der Men-

schen auf, sich für eine fortschreitende Solidarität einzusetzen. Um dies zu errei-

chen, kann sie an die unterschiedlichen Akteur:innen und vor allem an alle Indivi-

duen nur mit direkten oder implizierten Anforderungen herantreten.

3.5.6 Aktive oder passive Solidarität

Die Frage nach dem Status der solidarischen Handlungen – d.h., ob sie aktiv oder

passiv ausgeführt werden können – lässt sich für die universale Solidarität schwer

beantworten, da diese Form der Solidarität, anders als konkrete Ausformungen der

politischen oder sozialintegrativen Solidarität, nicht bei allen Autor:innen als be-

reits bestehend dargelegt wird. Durch den metaphysischen Rückgriff in der Argu-

mentation werden eine Begründung und eine Legitimation für ein Verständnis der

Solidarität geliefert, das insgesamt mit der Hoffnung einhergeht, dass die Reali-

sierung einer universalen Solidarität möglich ist und durch einen fortschreitenden

Prozess erreicht werden kann.

Bei der theologischen Position wird der Prozess als einer gefasst, der auf eine

Vollkommenheit gerichtet ist und an dem auch die Politik zu beteiligen ist. Hart-

mann argumentiert, dass die Solidarität der alle umfassenden Nächstenliebe ein

moralisches Engagement der Menschen erfordert und somit auch mit aktiven und

passivenHandlungen einhergehen kann; zentral ist bei ihm die bewusste Entschei-

dung für oder gegen eine Handlung.

Rortys Figur der liberalen Ironikerin als Bild für eine solidarischHandelnde tritt

dabei als eine aktive Figur auf, die durch drei Merkmale definiert ist:

(1) sie hegt radikale undunaufhörlicheZweifel andemabschließendenVokabular,

das sie gerade benutzt, weil sie schon durch andere Vokabulare beeindruckt war,

Vokabulare, dieMenschen oder Bücher, denen sie begegnet ist, für endgültig nah-

men; (2) sie erkennt, dass Argumente in ihrem augenblicklichen Vokabular diese

Zweifel weder bestätigen noch ausräumen können; (3) wenn sie philosophische

Überlegungen zu ihrer Lage anstellt, meint sie nicht, ihr Vokabular sei der Rea-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Formen der Solidarität

lität näher als andere oder habe Kontakt zu einer Macht außerhalb ihrer selbst.

(Rorty 1992, S. 127)

Wenn die liberale Ironikerin nach dieser Beschreibung als solidarisch Handelnde

angenommen wird, dann liegt ihr aktives Moment in ihrem Bewusstsein von der

Unabgeschlossenheit ihres Vokabulars, was bedeutet, dass sie weiß, dass ihr aktu-

elles Verständnis einer Situation nicht allumfassend ist.Außerdemzeichnet sie sich

durch dieses Wissen insofern aus als sie in ihrer Grundeinstellung davon ausgeht,

dass ihr aktuelles Verständnis erweitert oder korrigiertwerdenwird,weshalb sie of-

fener in Situationen eintritt und nach Aktualisierungen wenn nicht direkt sucht, so

doch von diesen ausgeht.

3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Der Begriff der Gerechtigkeit kann, wie auch jener der Solidarität, grundsätzlich in

unterschiedlichen Formen auftreten: einmal als universales Prinzip und einmal als

einem spezifischen sozialen Kontext zugehörig. Die konkrete Gerechtigkeit einer

Solidargemeinschaft ist dabei durch die spezifische Bindung an eine Gesellschaft

immer kontextgebunden.

Jeder Form der Solidarisierung bleibt in Einlösung und Erfüllung der aus ihr er-

wachsenden wechselseitigen Ansprüche der umfassenden Forderung der Gerechtig-

keit unterworfen. […] Was Menschen einander gerechterweise schulden, kann […]

nicht unabhängig von dem bestimmt werden, was sie miteinander verbindet. […]

Insofern kann die Gerechtigkeit, die einer Solidargemeinschaft aufgegeben ist, im-

mer nur kontextuell begriffen werden. Korff und Baumgartner 1990, S. 241f.)

Nun soll bei der universalen Solidarität eine solidarische Bindung zwischen den ge-

samten Menschen gedacht bzw. angestrebt werden. Um dieses Ziel zu erreichen,

kann nicht zu kontextspezifischen Ausformungen der Gerechtigkeit Bezug genom-

men werden, sondern nur zu einem universalen Prinzip der Gerechtigkeit.

Wird die »Solidarität« als universelles ethisches Prinzip angenommen, müssten

die Solidarstrukturen des freiheitlichen sozialen Rechtsstaates auf die gesamte

Menschheit ausgedehnt werden: nur dann sind die personalen Rechte sowie

soziale Gerechtigkeitsforderungen grundsätzlich für alle Menschen einklagbar.

(Zürcher 1998, S. 87)

Doch stellt sich hier die Frage, warum überhaupt ein Bezug zur Gerechtigkeit her-

gestellt werden muss. Diese Frage lässt sich nur mit einem Rückbezug zu den bis-

her schon getroffenen Aussagen zum Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 229

Solidarität unter Berücksichtigung der Zuordnung zurMoral oder zur Ethik beant-

worten.

Eine universale Solidarität wurde bisher als eine Form der Solidarität darge-

stellt, die zu den konkreten Ausprägungen der Solidarität, z.B. zur sozialintegra-

tiven Solidarität, nicht im Gegensatz stehenmuss, sondern auf einer übergeordne-

ten Ebene auch als Ergänzung gesehen werden kann, weil eine universale Solidari-

tät, wie ich sie hier nach Rorty darlege, auf den gemeinsamen Empfindungen von

Schmerz und Demütigung aufbaut sowie auf eine Reduzierung derselben abzielt.

Dazumussmananführen,dass esRorty umdie privateAusformungderMoral geht,

d.h. um die Entwicklung des Charakters. Ergänzend dazu gibt es noch den Bereich

der öffentlichenMoral, die sich inMaximen darstellt und ein Streben nach Gerech-

tigkeit beinhaltet, das unabhängig ist von Religion, Wissenschaft, Metaphysik und

Psychologie.262 Diese FormderMoral wurde bisher als rational und unabhängig be-

schrieben. Im Hinblick auf die Differenzierung zwischen einer öffentlichen Moral

(Vervollkommnung der Gesellschaft im Hinblick auf Prinzipien wie Gerechtigkeit

und Freiheit) und einer privaten (Selbstvervollkommnung) versucht Rorty beiden

Seitendadurchgerecht zuwerden,dass er alsPrämisseannimmt,dasZiel einer frei-

en, gerechten Gesellschaft bestehe darin, »dass sie ihren Bürgern erlaubt, so priva-

tisierend, »irrationalistisch« und ästhetizistisch zu sein, wie sie mögen […]« (Rorty

1992, S. 13) (unter der Bedingung, dass dies unter den Bedingungen ihrer Zeit er-

folgt) und niemandem Schaden zugefügt wird (inkl. materiellem Schaden und un-

erlaubter Nutzung von Ressourcen). Für die Frage nach dem Zusammenhang zwi-

schen Solidarität und Gerechtigkeit bedeutet dies, dass Rorty die strikte Dichoto-

mie, die zwischen demBereich desMoralischen und dem des Ethischen besteht, zu

verbinden sucht. Die Gerechtigkeit bzw. das Streben nach Gerechtigkeit sieht er im

öffentlichen Bereich der Moral und die Solidarität einer liberalen Ironikerin stellt

für ihn das Bindeglied zwischen den beiden Bereichen dar. Somit ist bei Rorty das

Verhältnis zwischenGerechtigkeit undSolidarität als eineAbhängigkeit derGerech-

tigkeit von der Solidarität zu verstehen, da seine Prämisse über die Ziele der Gesell-

schaft auf die Gerechtigkeit zielt, die aber nicht ohne die Solidarität zu erreichen

ist.

Aber es gibt keine Möglichkeit, auf theoretischer Ebene Selbsterschaffung und

Gerechtigkeit zusammenzubringen. Das Vokabular der Selbsterschaffung ist

zwangsläufig privat, wird von niemandem geteilt, ist ungeeignet zur Argumenta-

tion. Das Vokabular der Gerechtigkeit ist zwangsläufig öffentlich, wird von vielen

geteilt, ist für den Austausch von Argumenten. (Rorty 1992, S. 13)

262 Rorty 1988, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Formen der Solidarität

Die von Rorty erschaffene Figur der liberalen Ironikerin dient dazu, einen Weg

aufzuzeigen, wie die inkommensurablen Forderungen zusammengebracht werden

können. Nach Rorty sind Liberale davon überzeugt, dass das Schlimmste, was wir

Menschen antun können, Grausamkeit ist. Ironikerin nennt Rorty eine Person, die

der Tatsache ins Gesicht sieht, dass ihre zentralenÜberzeugungen undBedürfnisse

kontingent sind. Liberale Ironiker:innen sind somit Menschen, die ihre Hoffnung,

dass das Leiden geringer wird und die Demütigung von Menschen durch Men-

schen einmal aufhört, zu denjenigen Bedürfnissen zählen, die sie nicht auf eine

Letztbegründung zurückführen müssen.263 Das Vokabular der Gerechtigkeit ist

Gegenstand des Austausches und somit auch kontingent – und es kann auf dem

Weg zu einer Gesellschaft, die weniger Grausamkeit und Demütigung ausübt,

aktualisiert werden. Solidarität ist hierbei für Rorty die Fähigkeit, »immermehr zu

sehen, dass traditionelle Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu

den Ähnlichkeiten imHinblick auf Schmerz undDemütigung – es ist die Fähigkeit,

auchMenschen die himmelweit verschieden von uns sind, doch zu ›uns‹ zu zählen«

(Rorty 1992, S. 310). Die von der liberalen Ironikerin erschaffene Utopie versteht

Solidarität dabei nicht als Faktum, sonders als ein Ziel, das gemeinsam anstreben

werden sollen. Solidarität und solidarisches Handeln wird also von Menschen

erschaffen. Solidarität ist somit eine Tätigkeit bzw. Fähigkeit des Menschen zu

einemmoralischen Fortschritt, die eine Anpassung des öffentlichen Vokabulars der

Gerechtigkeit ermöglicht. Die Beschreibung der Solidarität als eine Fähigkeit ist

in der Untersuchung der Verwendungsformen ein neuer Aspekt. Bei Rorty steht

somit nicht ein Set an Handlungen im Vordergrund seiner Ausarbeitung zur Soli-

darität, sondern er verweist auf eine grundsätzlich vorhandene Fähigkeit, die bei

denMenschen weiter ausgebildet und trainiert werden kann.

Dies bedeutet für meine Untersuchung, dass mit der Fähigkeit, auf eine positi-

vere Zukunft hinzuarbeiten ein grundsätzliches Verbesserungspotenzial angenom-

menwirdunddieUtopie zwarnie gänzlich, einzelneElemente derUtopie aber doch

erreicht werden können. Zusammengefasst kann das Verhältnis zwischen Solidari-

tät und Gerechtigkeit als komplementär verstanden werden.

3.5.8 Räumliche Dimension

Im Hinblick auf die räumliche Dimension lässt sich bei der universalen Solidari-

tät, welche ja die gesamte Menschheit umfassen soll, mindestens die gesamte vom

Menschen bewohnte Welt festhalten. Allerdings muss dabei beachtet werden, dass

in diesem Fall die lokalen Räume nicht an Bedeutung verlieren, sondern ihren Platz

im gesamten Gefüge haben.

263 Rorty 1989, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 231

Entscheidend für ein Verständnis des Umfangs der Solidarität ist hier, wer als

Mensch definiert wird und somit zumKreis der Solidarischen gehört.Gerade dann,

wenn bei der universalen Solidarität an religiöse Interpretationen gedacht wird,

kann dies zu einer Einschränkung führen, wenn z.B. Ungläubige ausgeschlossen

werden. In der christlichen Tradition wird ein Ausschluss durch das Prinzip der

Nächstenliebe zumindest erschwert, aber dennoch kann sowohl bei der christlichen

als auch bei der humanistischen Solidarität ein Ausschluss aufgrund von Merkma-

lenwieHautfarbe,Geschlecht oder körperlicher bzw.geistigerBeeinträchtigung er-

folgen, wie die Geschichte zeigt.

3.5.9 Grenzen der Solidarität

Eine besondere Herausforderung in der Argumentation für eine universale Solida-

rität ist deren Realisierbarkeit bzw. die Diskussion, ob eine solche Form der Solida-

rität immer schon existierenmuss oder auch entstehen kann. Für die Position, dass

die universale Solidarität bereits existent seinmuss, ist derenWirksamkeit und Be-

deutungskraft vor demHintergrund von unsolidarischen Handlungen zu diskutie-

ren. Dies läuft auf die Frage hinaus, ob eine universale Solidarität ein empirisches

Phänomen sein kann oder rein metaphysisch bleibt. In Ergänzung zu den beiden

Polen kann aber auch eine Begründung einer universalen Solidarität vertreten wer-

den,die ins Reich derMetaphysik gehört und dieMenschen auf Basis eines gemein-

samen Menschseins264 vereint. Eine Transformation ins Empirische könnte dann

verstandenwerden als ein beständiger, aber nicht gradliniger Prozess, der zumZiel

hat, weniger exklusiv zu sein und – um hier Rorty aufzugreifen – Schmerz und De-

mütigung zu reduzieren.

Damit hängt ein zweiter Aspekt zusammen:Wenn eine reinmetaphysische uni-

versaleSolidarität angenommenwird,kanndurchsie–entgegenderFunktionswei-

seder anderenVerwendungsformen–keinekonstituierendeAbgrenzungvonande-

ren vorgenommenwerden, da alle bereits in die Solidaritätsgruppe inkludiert sind.

Dies würde diese Verwendungsform grundlegend von den anderen differenzieren

und auch das Grundverständnis von Solidarität insgesamt beeinflussen.Wenn nun

aber von einer universalen Solidarität ausgegangen wird, wie sie am Ende des letz-

ten Absatzes skizziert wurde, dann kann eine Abgrenzung vorgenommenwerden –

nämlich zur eigenen Vergangenheit, in der noch mehr Praktiken der Demütigung

und Ausgrenzung stattgefunden haben. Die Menschen handeln dementsprechend

dann solidarisch, wenn sie durch die Kritik der gegenwärtigen Praktiken, Sprach-

gebrauche etc. gemeinsam eine Zukunft schaffen, in der diese weniger werden und

in die immer mehr Menschen einbezogen sind.

264 DieDefinitionwirft etliche FragenundProblemeauf, die in dieserArbeit aber nicht diskutiert

werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Formen der Solidarität

3.5.10 Transformationspotenzial

Die Verwendungsform der universalen Solidarität bezieht sich auf das Hier und

Jetzt mit einer Ausrichtung auf die Zukunft, wenn davon ausgegangen wird, dass

diese Form der Solidarität empirisch verwirklicht werden kann. Als Referenzpunkt

für das Verständnis der Solidaritätsgruppe kann die Vergangenheit dienen, in der

weniger Menschen einbezogen waren und die solidarischen Handlungen Schmerz

undDemütigungweniger zu reduzieren vermochten.Dies lässt sichmit Hartmann

verdeutlichen,der in seinenAusarbeitungenzwischenderSolidarität ausNächsten-

liebe und der Solidarität aus Fernstenliebe differenziert. Diese beiden Formen ha-

ben eine unterschiedliche zeitliche Ausrichtung: Die Fernstenliebe bezieht sich auf

die ganze Gattung Mensch und richtet sich auf die Zukunft und die Vergangenheit

(Solidarität zwischen den Generationen), die Solidarität aus Nächstenliebe hinge-

gen bezieht sich auf eine fiktive Gemeinschaft aller Menschen und ist auf das Jetzt

ausgerichtet.

3.5.11 Zusammenfassung

Die Subjekte der universalen Solidarität sind alle Menschen. Deswegen steht die

räumliche Ausdehnung bei dieser Solidaritätsform nicht im Vordergrund. Die Mo-

tivation zu solidarischen Handlungen im Sinne der universalen Solidarität kann

theologischer Natur sein (Befolgung des göttlichen Gesetzes mit der Idee des

gemeinsamen Menschseins als Kern) oder in Mitleid oder Sympathie bestehen

– insbesondere dann, wenn Demütigung oder Leid verringert werden soll. Die

universale Solidarität kann sowohl aktiv sein als auch passiv, weil sie die gesamte

Menschheit (zugleich oder in einem Erweiterungsprozess) umfasst. Die universale

Solidarität wird entweder als moralische Verpflichtung (theologische Ausprägung)

oder als ethische Erwartungshaltung (humanistische Ausprägung) verstanden. Bei

der theologischen Ausprägung der universalen Solidaritätmüssen keine bewussten

Hintergrundinformationen vorausgesetzt werden, beim humanistischen Verständnis

hingegen wird ein bewusster Hintergrundkonsens im Allgemeinen angenommen.

Der normative Anspruch ist ein appellativer und besteht darin, dass eine fortschrei-

tende Ausbreitung der Solidarität erzielt wird, die implizierte Anforderungen an

die Gesellschaft beinhaltet. Zum Verhältnis dieser Solidarität zur Gerechtigkeit ist

zu sagen, dass Solidarität als Ziel der Gerechtigkeit verstanden wird, um das öf-

fentliche Vokabular der Gerechtigkeit anzupassen (Vorrang der Solidarität bei der

humanistischen Ausprägung). Die Grenzen der universalen Solidarität bestehen in

ihrer Realisierbarkeit: Oft wird sie als ideelles metaphysisches Konstrukt beschrie-

ben und nicht als eine praktisch relevante Solidarität. In einer humanistischen

Ausprägung wird ein beständiger Erweiterungsprozess angenommen und somit

die Kritik an dermangelndenUmsetzbarkeit entschärft,wenn auchnicht aufgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 233

Ihr Transformationspotenzial besteht darin, dass sie im Hier und Jetzt verortet ist,

mit Blick in die Zukunft, und auf eine kontinuierliche Verbesserung der Gegenwart

abzielt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität

In diesem Kapitel soll die im dritten Kapitel begonnene Betrachtung und Systema-

tisierung des Solidaritätsbegriffs fortgesetzt werden. Im ersten Abschnitt wird ein

Resümee aus dem gesamten vorherigen Kapitel gezogen und die Ergebnisse wer-

den zusammengefasst. ImdarauffolgendenAbschnitt soll dann noch einmal darauf

eingegangen werden, welche Gemeinsamkeiten bisher bei den unterschiedlichen

Verwendungsformen festgestellt werden konnten. Diese Gemeinsamkeiten sollen

den Prototyp der Solidarität bilden.Umdie Darstellung des Prototyps abzurunden,

werden im folgenden Abschnitt ausgewählte Unterschiede zwischen den einzelnen

Verwendungsformen der Solidarität betrachtet. Diesen Teil abschließend soll dann

noch einmal explizit auf die Grenzen der Solidarität eingegangen werden bzw. auf

jene Ausprägungen der einzelnen Formen, die nichtmehr der Solidarität zugerech-

net werden können (Nicht-Solidarität oder parasitäre Solidarität).

Zunächstmöchte ichnun jedochausgewählte einzelneDiskussionssträngenoch

einmal zusammenfassen und deutlich hervorheben. Diese Aspekte wurden bisher

zu einigen der Verwendungsformen in einzelnen Differenzierungskategorien an-

gesprochen, aber noch nicht zusammenhängend kommentiert. Dies soll nun für

die folgenden Aspekte noch nachgeholt werden: Individualismus vs. Kollektivismus,

Patriotismus, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozität. Die Darstellung dieser Aspekte

dient als Vorbereitung für das Kapitel 4.3 in dem dann die Unterschiede der Ver-

wendungsformen zusammengefasst werden.

In Bezug auf die im Zusammenhang mit Solidarität aufkommenden Fragen

nach der Berücksichtigung bzw. dem Stellenwert von Individualismus vs. Kollektivis-

mus lässt sich aus den von mir rekonstruierten Formen der Solidarität festhalten,

dass Solidarität nicht einfach einemder beidenStränge zugeschlagenwerdenkann.

Es wurde gezeigt, dass die Form der sozialintegrativen Solidarität dem Kollektiv

den Vorzug gibt und die kollektiven Ziele hier über denen des Individuums stehen.

Bei der politischen Solidarität hingegen sind die solidarischen Handlungen der

Akteur:innen auch eindeutig durch die individuellen Motive oder die kollektiv-

partikularen Motive der Untergruppen und Überzeugungen geprägt und hervor-

gebracht, die im Gegensatz zu den herrschenden kollektiven Vorstellungen stehen.

Die politische Solidarität fordert die sozialintegrative Solidarität gerade in denje-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Formen der Solidarität

nigen Aspekten heraus, in denen die kollektiven Vorstellungen von einigen als nicht

mehr zutreffend gesehen werden. Daher würde ich die Frage nach der Zuordnung

der Solidarität zum Kollektivismus oder Individualismus so beantworten, dass

dies von der jeweiligen Form der Solidarität abhängt, grundsätzlich aber beide

Momente im System der Solidarität vorhanden sein müssen, um die Solidarität

beweglich sowie an Gesellschaft und Individuen ausgerichtet zu halten.1

Ausgehend von der Betrachtung der Loyalität2 möchte ich noch einmal die

bisher nur an einzelnen Stellen angeführte Auseinandersetzung mit einem pa-

triotistischen und nationalistischen Verständnis der Solidarität zusammenfassen. Die

Betrachtung von nationalen Gemeinschaften, auf die sich Solidaritätsgruppen

beziehen und die sich von anderen Solidaritätsgruppen abgrenzen lassen, welche

ebenfalls in nationalen Gemeinschaften geordnet sind, ist insbesondere bei der

sozialintegrativen und der instrumentellen Solidarität von Interesse. Dass eine

Nation der Bezugsrahmen einer partikularen Solidaritätsgruppe ist und ein patrio-

tischer Zusammenhalt innerhalb derNation besteht, ist nicht direkt gleichzusetzen

mit einem nationalistischen Zusammengehörigkeitsgefühl.

Anthony D. Smith weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Nationen

auf zwei unterschiedliche Weisen entstehen können: Entweder gibt es eine domi-

nante ethnische Gruppe oder es gibt diese nicht, dann muss erst eine Gruppe her-

gestelltwerden. InbeidenFällenwirddieNationkonstruiert bzw.setzt sichausNar-

rativen zusammen:

If the nation is to become a »political community« on the Western territorial and

civic model, it must, paradoxically, seek to create those myths of descent, those

historical memories and that common culture which form the missing elements

of their ethnic make-up, along with amutual solidarity. It must differentiate itself

from its closest neighbours, distinguish its culture from theirs, and emphasize

the historic kinship of its constituent ethnie and their common ties of ideological

affinity. This is done by creating or elaborating an »ideological« myth of origins

and descent. (Smith 1986, S. 147)

Die Mythen bezüglich Abstammung und Herkunft können bedeutsam sein für

die partikularen Solidaritätsgruppen, allerdings besteht hier die Möglichkeit, dass

sie in einem rassistischen Verständnis ausgelegt werden. In seiner Habilitations-

schrift Solidarität im Verfassungsstaat3 befasst sich Depenheuer mit dem Begriff

der Solidarität, um diesen aus der Perspektive einer politischen und juristischen

1 Hier sei beispielhaft auf die antagonistischen Politikkonzepte Mouffes oder Laclaus verwie-

sen sowie auch auf das Politikverständnis Tullys. Laclau und Mouffe 2006.

2 Siehe Kapitel 2.6.

3 Depenheuer 2016. Hierzu sei angemerkt, dass der Autor hinsichtlich seiner politischen Ein-

stellung nicht unumstritten ist. Hofmann, 09.08.07 und Pascal 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 237

Diskussion präziser zu fassen.Die bisher auf den Nationalstaat bezogenen Formen

der Solidarität weisen dabei die Nation als ein fluides, konstruiertes und durch

den Rechtsstaat begrenztes Gebilde aus. Depenheuer argumentiert mit einem

anderen Begriff der Nation: »Die Nation basiert auf einem ethnischen, durch Fort-

pflanzungsgemeinschaft gekennzeichneten Volksbegriff. Der Genosse ist also der

Bruder, mit dem ich den Vater gemeinsam habe.« (Depenheuer 2016, S. 337) Der

Bezug auf eine Fortpflanzungsgemeinschaft beschränkt dasVerständnis derNation

dabei auf ein völkisches und eröffnet die im Nationalsozialismus vorherrschende,

auf eine Rasse o.ä. bezogene Vorrangstellung der eigenen Gruppe unter Ausschluss

undDiskriminierung anderer.Die Schrift Depenheuers zeigt,wie schnell ein natio-

nales Zusammengehörigkeitsgefühl, das auf einer gemeinsamen Geschichte o. ä.

beruht, durch eine Veränderung im Narrativ in eine rassistische Argumentation

verkehrt werden kann. Gerade dann, wenn die Nation nicht nur als ein formelles

Rechtsgebilde verstandenwird, sondern auchdurchWerte undGeschichte definiert

wird, besteht diese Gefahr. Unter anderem bei der sozialintegrativen Solidarität

wurde gezeigt, dass sich diese Verwendungsform durch geteilte Normen undWer-

te auszeichnet, wodurch Ansprüche partikularer Solidaritätsgruppen mit starken

patriotischen Gefühlen verbunden sein können, welche leicht zu Nationalismus

führen. Entgegen der von Wildt vertretenen Definition geht es der nationalen

Solidarität nicht um zunehmende soziale Inklusion, sondern um die nationale

Einheit gemäß den nationalen Vorstellungen. Wildt führt an, dass eine Differen-

zierung zwischen Nationalismus und Patriotismus vorgenommen und nicht beide

gänzlich abgelehnt werden sollten. Nationale Identitäten sind nicht immer negativ

zu bewerten, da diese für mehr Demokratie stehen können und zudem Konflik-

te zwischen kulturellen Subgruppen durch die gemeinsame Identität verringert

werden können. Nationalistische Identitäten hingegen zeichnen sich durch die

Beanspruchung einer überlegenen moralischen Position aus, die im Konflikt zur

Gleichwertigkeit aller Menschen steht und oft auch rassistische Implikationen

beinhaltet.4 Der Übergang zwischen nationalen und nationalistischen Identitäten

kann dabei sehr eng sein.

Busen reflektiert unter Bezug aufMacIntyre die Frage, ob Patriotismus eine Tu-

gend oder eine Untugend sei. Nach MacIntyre müssen Patrioten zumindest einige

Grundsätze der Gemeinschaft, also der nationalen Identität, von einer kritischen

Reflexion ausnehmen und sich in diesen Aspekten loyal gegenüber ihrer Gemein-

schaft erweisen. Nur so können die Grundstrukturen der Gemeinschaft auf Dauer

angelegt sein. Dennoch sieht er auch bei Patrioten die Möglichkeit, Kritik an ihrer

Gemeinschaft zu üben. FürMacIntyre ist Patriotismus eine Tugend, da Kritikmög-

lich ist und er an die Bereitschaft der Bürger:innen appelliert, die zentralen Werte

4 Wilde 2013, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Formen der Solidarität

der Gemeinschaft im Auge zu behalten.5 Neben MacIntyre setzt sich auch Taylor

mit der Frage nach dem Stellenwert des Patriotismus und seiner Differenzierung

vomNationalismus auseinander.Der Patriotismus Taylors ist explizit politisch,wo-

bei er eingesteht, dass Patriotismus undNationalismus auch zusammenfallen kön-

nen. UniversaleWerte bieten nach Taylor allerdings keine ausreichendeMotivation

der Bürger:innen zu einem patriotischen Verhalten, sondern auch das individuel-

le Interesse an der Absicherung ihrer Freiheit ist hier von Bedeutung – verbunden

mit der Einsicht, dass dies nur imRahmen einer politischenOrdnung gewährleistet

werden kann. Die patriotische Identifikation erfolgt bei Taylor über das Gesetz als

geteiltes unmittelbares Gut.6

Patriotismus umfasst also zusammengefasst für Taylor neben dem bereitwilligen

Zahlen von Steuern, demBefolgen vonGesetzenundderAchtungder öffentlichen

Ordnung auch und insbesondere eine spezifisch praktische Einstellung, nämlich

die Bereitschaft zur Verteidigung der demokratischen Verfasstheit des eigenen

Gemeinwesens und der darin verwirklichten Bürgerrechte sowohl gegen äußere

als auch gegen innere Bedrohungen. (Busen 2016, S. 238)

Bei der Beschreibung des Kollektivbewusstseins der sozialintegrativen Solidarität

mitDurkheimwurde ein ähnlicherAspekt dargestellt für denFall, dass dasKollektiv

Fehlverhalten gegen seine zentralen Vorstellungen ahndet. Solidarität, die auf einer

nationalen Identität aufbaut, birgt somit die Gefahr, dass sich nationalistische Ele-

mente in ihr verbergen, die dann vom Kollektiv verteidigt werden. Eine Kritik ist

zwar möglich, wenn das Kollektivbewusstsein reflektiert wird oder durch eine an-

dere Form der Solidarität Impulse kommen, aber da nicht alle Elemente des Kollek-

tivbewusstseins bewusst sind,werden einige Aspekte unhinterfragt akzeptiert. Die

Impulse zur Reflexion können insbesondere von der politischen Solidarität stam-

men oder aber auch von der sozialintegrativen Solidarität selbst – nämlich dann,

wenn die »Verstöße« gegen Aspekte des Kollektivbewusstseins zunehmen: In sol-

chen Fällen kann eine Aktualisierung des Kollektivbewusstseins erfolgen.

In Bezug auf die Diskussion zu Solidarität und Patriotismus gibt es noch eine

weitere Facette, die einige Autor:innen hervorheben. Bei Hegel z.B. findet sich ein

expliziter Institutionenpatriotismus:

Die politischeGesinnung, der Patriotismus überhaupt, als die inWahrheit stehen-

de Gewißheit […] und das zur Gewohnheit gewordeneWollen ist nur Resultat der

im Staate bestehenden Institutionen, als in welchem die Vernünftigkeit wirklich

vorhanden ist, sowie sie durch das ihnen gemäßeHandeln ihre Betätigung erhält.

(Hegel 1970, S. 413)

5 Busen 2016, S. 226.

6 Busen 2016, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 239

Anders als bei dem bisherigen Verständnis von Patriotismus geht es Hegel nicht

umdie Aufopferung und Loyalität des Einzelnen gegenüber demStaat, sondern um

die Institutionen selbst. Nach Zürcher ist dieses Verständnis eines Institutionen-

patriotismus, der auf einer rationalen Einsicht in die Grundstrukturen des Staates

besteht, in Hartmanns Solidaritätsbegriff integriert.7 Die Differenzierung erfolgt

dabei so,wie es imdritten Kapitel zur instrumentellen Solidarität beschriebenwur-

de.

Solidarische Gruppen können durch Gemeinsamkeiten und ein Zusammenge-

hörigkeitsgefühl somit patriotischeEinstellungen inBezug auf die (nationale) Iden-

tität aufweisen. Die Gefahr besteht hierbei darin, dass dies in Rassismus und die

Ablehnung von Kritik am Geteilten mündet.

Ein weiterer Aspekt, der hier noch angesprochen werden sollte, ist eine kurze

Positionierung zum In/Out-Group-Diskurs, die bisher nicht explizit erfolgt ist.Bisher

wurde bei der Vorstellung der unterschiedlichen Solidaritätsformen auf den/die

jeweiligen Akteur:in der Solidarität eingegangen und in diesem Zusammenhang

auch darauf, ob die Solidarität, die er/sie erbringt, bewusst oder unbewusst ist.

Zudem wurde ausgearbeitet, wodurch sich die Solidaritätsgruppen zusammen-

schließen und in welcher räumlichen Dimension sie anzusiedeln sind. Grundsätz-

lich lässt sich festhalten, dass soziologische Identitäts- und Gruppentheorien für

die Betrachtung der Solidaritätsformen zentral sind, aber es besteht ein unter-

schiedlicher Bezug der einzelnen Solidaritätsformen zu diesen Theorien. Bei der

sozialintegrativen Solidarität steht das Kollektiv bzw. die Solidaritätsgruppe im

Vordergrund der Betrachtung. Die partikularen Solidaritätsgruppen können sich

dabei von anderen partikularen Solidaritätsgruppen abgrenzen, aber der Fokus

der Solidaritätsgruppen besteht darin, sich selbst zu konstituieren – ein Bezug zu

anderen Solidaritätsgruppen, von denen sie sich explizit abgrenzen, muss dabei

nicht zwingend gegeben sein. Anders verhält es sich bei den politischen Solidari-

tätsgruppen: Diese entstehen im Hinblick auf die Erreichung eines gemeinsamen

Ziels oder den Abbau eines Missstandes. Im letzteren Fall gibt es einen negativen

Bezugspunkt, der außerhalb der Solidaritätsgruppe liegt und sich in den meisten

Fällen erst in Abgrenzung zu einer anderen Solidaritätsgruppe ergibt. In der Praxis

kann es natürlich auch Ausprägungen von politischen Solidaritätsgruppen geben,

die ohne einen negativen Bezug zu anderen Solidaritätsgruppen auskommen. Die

instrumentelle Solidarität basiert auf der Mitgliedschaft und lässt nur denMitglie-

dern ihrer Solidaritätsgruppe das von ihr hervorgebrachte Gut zukommen; dabei

ist nicht entscheidend, ob es sich um einen Club, eine Krankenversicherung oder

ein europäisches Abkommenhandelt.DieMitgliedschaft ist hier das entscheidende

Merkmal, das zugleich an Bedingungen gebunden ist, die vomMitglied zu erfüllen

sind. Damit ist zugleich definiert, wer ein Nicht-Mitglied ist sowie ob und unter

7 Zürcher 1998, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Formen der Solidarität

welchen Bedingungen ein Nicht-Mitglied den Status eines Mitgliedes erlangen

kann. Der Mitgliedsstatus muss dabei nicht allen Interessierten geöffnet werden –

gerade das Beispiel von Staatsbürgerschaften verdeutlicht diesen Punkt. Einzig bei

der universalen Solidarität soll,wennder PositionRortys gefolgtwird, dieDifferenz

zum anderen durch beständige kritische Reflexion über die Zeit abgebaut werden.

Dies bedeutet zugleich, dass es hier noch eine Unterscheidung zwischen »wir« und

»sie« gibt. Das Ziel dieser Form der Solidarität besteht aber gerade darin, diese Un-

terscheidungsmerkmale aufzudecken und zu hinterfragen, um Stigmatisierungen

abzubauen.

Als letzten Aspekt möchte ich die einzelnen Solidaritätsformen noch zu re-

ziproken Handlungserwartungen in Bezug setzen, da Reziprozität und Solidarität

in der alltäglichen Verwendung zunächst nahe beieinanderzuliegen scheinen.

Dementsprechend stellt sich die Frage nach dem Unterschied von Solidarität und

reziprokem Handeln. Brunkhorst weist darauf hin, dass der Begriff der Solidarität

in der römisch-rechtlichen Verwendung gerade den Anspruch hatte, dass es sym-

metrische Solidarverpflichtungen gab, was einem allgemeinen Verständnis von

Reziprozität entspricht.8 Unter Reziprozität kann (vereinfacht) zusammengefasst

verstanden werden, dass die beteiligten Parteien jeweils Rechte und Pflichten in

Bezug aufeinander haben und von diesen wissen.

Die Annahme,dass Reziprozität grundsätzlich einen symmetrischenAustausch

bezeichnet, ist zurückzuführen auf Mauss,9 der den Gabentausch in archaischen

Gemeinschaften untersucht: »Zunächst einmal sind es nicht Individuen, sondern

Kollektive, die sich gegenseitig verpflichten, die austauschen und kontrahieren; die

am Vertrag beteiligten Personen sindmoralische Personen […].« (Mauss 1990, S. 21)

Der nicht-agonaleGabentausch zwischenden einzelnenStämmen soll vornehmlich

dauerhafte, friedliche Beziehungen herstellen, die auf den sozialen Beziehungen

untereinander basieren. Die Anerkennung der wechselseitigen Verschuldung zwi-

schen den Kollektiven fungiert dabei als zentrales solidaritätsstiftendes Moment.10

Innerhalb der Gemeinschaft werden hergestellte Güter zumeist in einem gemein-

samen Pool – mit dem Häuptling als Verwalter – gesammelt und durch Umvertei-

lung auch wieder an alle verteilt. Dabei werden für die Gemeinschaft zwei wichtige

Funktionen erfüllt, die jedoch nur in einer kollektivistischen Gruppe wirken: »[…]

die praktische, logistische Funktion […] [und] eine instrumentelle Funktion: Als Ri-

tual der Gemeinschaft und Unterordnung unter die zentrale Autorität unterstützt

sie die Struktur der Gemeinschaft an sich, d.h. in einem sozialen Sinn.« (Sahlin

2005, S. 78) Vor der Herausbildung von modernen industriellen Gesellschaften war

die Wirtschaftsform fest mit der Struktur der Gemeinschaft und deren kollektiven

8 Brunkhorst 2002, S. 86 und Gouldner 2005, S. 107.

9 Mauss 1990.

10 Adloff und Mau 2005, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 241

Überzeugungen verbunden; ihre Funktion bestand sowohl innerhalb als auch au-

ßerhalb des »ökonomischen Bereichs« darin, dauerhafte Beziehungen und Abhän-

gigkeiten zu schaffen, die zumWohle der Gemeinschaft und deren Zusammenhalt

beitrugen. Mau und Adloff bezeichnen die moralische Qualität der Arbeitsteilung

als »makro-sozialen Reziprozitätszusammenhang«:

Die für moderne Gesellschaften typische organische Solidarität beruht dabei

nicht nur auf gegenseitigen Abhängigkeiten, die habitualisiert werden, son-

dern diese werden von den Gesellschaftsmitgliedern auch anerkannt. Unter

Bedingungen distributiver Fairness kann eine Reflexion auf die habitualisierten

wechselseitigen Abhängigkeiten diese für die Moderne neue Form der Solida-

rität kreieren. Weder bloßes Eigeninteresse noch der gemeinsame Glaube an

Werte und Normen, sondern reziproke Anerkennungsverhältnisse bilden hier-

für die Basis, wobei die Anerkennungsverhältnisse wiederum gabentheoretisch

rekonstruiert werden können. So kommt Mauss […] auf die französische Sozial-

versicherung zu sprechen, die als Gegengabe an die Arbeiterschaft zu verstehen

sei, da die Arbeiter nicht nur Zeit und physische Kraft, sondern geradezu ihre

Persönlichkeit und Seele in die Produktion der Waren eingebracht haben […]. Die

Arbeiter sollen also für das Geschenk, das sie der Gesellschaft überreichen, im

Gegenzug symbolische Anerkennung wie auch materielle Absicherung erhalten.

(Adloff und Mau 2005, S. 21)

AuchwennsichdieAutorenaufdenGabentauschbeiMaussbeziehen, lässt sich eine

solcheArgumentationsstrategie auch bei der sozialintegrativen Solidarität nachder

Position Durkheims finden. Die Solidarität in den modernen Gesellschaften wür-

de für einen Zusammenhalt derselben nicht ausreichen,wenn die einzige Funktion

der solidaritätsstiftenden Arbeitsteilung darauf beruhenwürde, die Einzelnen von-

einander abhängig zu machen, da ein Einhalten der grundlegenden Verträge und

Abkommen sowie ein Vertrauen in die Beziehungsformen davon abhängen, dass

diese nicht nur durch Zwang umgesetzt werden oder verinnerlicht sind, sondern

die einzelnen die Formen des Umgangs und die Behandlung anderer durch diemo-

ralische und legitimierende Kraft der Gesellschaft als selbst allgemein bindend be-

trachten.Die Einhaltung von Verträgen stellt für die arbeitsteilige Form der Solida-

rität ein zentralesMomentdar, vondem ihre Funktionsweise abhängt.11 ImFalle der

sozialintegrativen Solidarität können die solidarischen Handlungen somit auch als

Handlungen gemäß einer Reziprozitätsnorm verstanden werden. Die zueinander

bestehenden und durch den Staat gesicherten Abhängigkeitsbeziehungen, die sich

durch die jeweiligen Rechte und Pflichten der Beteiligten darstellen lassen, bilden

dabei den Kern des reziproken Verhältnisses der Beteiligten untereinander.

11 Durkheim 1992, S. 175f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Formen der Solidarität

Nunwurde bei der Darstellung der unterschiedlichen Solidaritätsformen deut-

lich,dass nicht bei allen Formender Solidarität gleichermaßenRechte undPflichten

zwischen Akteur:in und Ziel der solidarischen Handlung bestehen. Einzig bei der

instrumentellen und der sozialintegrativen Solidarität kann dieses Merkmal noch

gefundenwerden,wenn z.B.Bezug auf die europäischenVerträge genommenwird.

Aber schon bei diesen sind zwar gegenseitige Erwartungen vorhanden, die jedoch

auch unspezifisch formuliert und nicht gesichert sein können, da ein entsprechen-

der Garant fehlt. Hierzu ist anzumerken, dass nicht alle Ansätze Reziprozität als

symmetrische Beziehung verstehen: Adloff und Mau weisen auf unterschiedliche

Reziprozitätstypen hin, die sie auf Sahlin zurückführen:

Er unterscheidet zwischen generalisierter Reziprozität, bei der die materielle Seite

der Transaktion von der sozialen Seite unterdrückt wird und die Erwartung von

Gegenleistungen unbestimmt bleibt, ausgeglichener Reziprozität, bei der materi-

elle Transaktionen mit der zeitverzögerten, aber verpflichtenden Rückgabe eines

entsprechenden Gegenwerts verkoppelt sind, und schließlich negativer Reziprozi-

tät, die Formen der Aneignung gegen die Interessen anderer beinhaltet. (Adloff

und Mau 2005, S. 15)

Reziprozität muss nach Sahlin nicht im symmetrischen Austauschmit einer fest zu

erfüllenden Erwartungshaltung bestehen, sondern kann auch asymmetrische Aus-

prägungen annehmen. Wenn Sahlins Typisierung angenommen wird, dann wäre

bei der bisher beschriebenen sozialintegrativen Solidarität von einer ausgegliche-

nen Reziprozität zu sprechen und bei der instrumentellen Solidarität auf europäi-

scher Ebene könnte eine generalisierte Reziprozität zutreffen. Ob dies stichhaltig

wäre, kann und soll in dieser Arbeit nicht vertiefend geklärt werden – entscheidend

ist, dass es bei der sozialintegrativen Solidarität Ausprägungen gibt, die nicht zum

Begriff der Reziprozität gehören, nämlich diejenigen Aspekte, die im Unbewuss-

ten liegen. Bei der politischen Solidarität und der universalen Solidarität wird um-

fänglicher deutlich, dass sich Solidarität hier von Reziprozität unterscheidet: Die

Akteur:innen der politischen Solidarität treten in unterschiedlicher Intensität und

unterschiedlichem Umfang – je nachdem, welches potenzielle Risiko sie eingehen

möchten oder welchen Beitrag sie überhaupt leisten können – für das gemeinsame

Ziel ein. Die Beteiligung an der Solidaritätsgruppe muss dabei nicht daran gebun-

den sein, dass akteursseitig eine bestimmte Leistung erbracht wird. Pflichten und

Rechte gegeneinander bestehen bei dieser Form der Solidarität nicht im strengen

Sinn, sondern eher in Form einer Erwartungshaltung gegenüber den anderen Mit-

gliedern.BeiderDarlegungderuniversalenSolidaritätwurdedasFehlenvongegen-

seitigen Ansprüchen besonders deutlich, wenn es auf der einen Seite nach der In-

terpretation Rortys um das beständige Erweitern des Vokabulars bzw. die kritische

Reflexion geht. Zentral für die Differenzierung von Solidarität und Reziprozität ist

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 243

auch, dass gerade bei den beiden zuletzt genannten Formen der Solidarität keine

Erwartung einer Gegenleistung besteht. Insgesamt zeigt sich demnach, dass es bei

einigen Formen der Solidarität Ausprägungen gibt, in denen Reziprozitätserwar-

tungen zum Tragen kommen können, aber nicht bei allen. Somit ist eine Betrach-

tungderReziprozität für eine vertiefendeErläuterung einzelner Solidaritätsformen

zwar hilfreich, kann die einzelnen Begriffe jedoch nicht ersetzen.

Somit wurde nun, wie oben angekündigt, zu den Aspekten Individualismus vs.

Kollektivismus, Loyalität, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozität eine kurze Darstel-

lung gegeben und untersucht, welcher Bezug jeweils zu den einzelnen Solidaritäts-

formen besteht. Festzuhalten ist davon für das Kapitel 4.3, dass sich für die Ge-

gensatzpaare (Individualismus vs. Kollektivismus und asymmetrisch vs. symmetrisch

(Reziprozität)) alle Ausprägungen in den unterschiedlichen Solidaritätsformen fin-

den lassen. Das aus der Loyalität entstehende Risiko nationalistischen Tendenzen

wird inKapitel 4.3 unter demAspektGrenzenderSolidarität noch einmal aufgegriffen

werden.

4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien

In diesem Unterkapitel erfolgt nun die Zusammenfassung der bisherigen Arbeits-

ergebnisse ausdemvorherigenKapitel.Entlangder folgendenDifferenzierungskri-

terien wurden die Verwendungsformen der Solidarität beschrieben:

• DasSubjektderbetreffendenSolidarität:WelcheEntität ist das solidarischHan-

delnde und wer ist die Bezugsentität?

• Anlass: Welche Motivationen und Gründe bestehen für solidarisches Handeln?

• Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln: Be-

steht ein passives oder aktive Wissen über andere Akteur:innen, die konkrete

Situation und geteilte Vorstellungen?

• Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?: Wird die Solidarität freiwillig er-

bracht oder besteht ein Zwang zur Solidarität?

• Normativer Anspruch: Hat das Solidaritätskonzept einen normativen An-

spruch?

• Bezug zur Gerechtigkeit:Welchen Stellenwert haben Solidarität undGerechtig-

keit zueinander?

• Räumliche Dimension: In welcher räumlichen Dimension besteht die Solidari-

tät? Auf welcher räumlichen Ebene sind die Akteur:innen der Solidarität ange-

siedelt?

• Grenzen der Solidarität:Wodurch kanndie (Wirksamkeit der) Solidarität einge-

schränkt oder verhindert werden?

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Formen der Solidarität

• Transformationspotenzial: Zielt die Solidarität darauf ab, einenwünschenswer-

ten Zustand zu erreichen oder einen bestehenden zu bewahren?

Die folgenden Grafiken sollen die dargestellten Solidaritätsformen schlagwortartig

zusammenfassen. Dabei werden die Ergebnisse der im dritten Kapitel ausgearbei-

tetenDifferenzierungskriterien stark vereinfachtdargestellt.DieDifferenzierungs-

kriterien lassen sich entlang der Verwendungsformen wie folgt zusammenfassen:

Abbildung 1: sozialintegrative Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 245

Abbildung 2: instrumentelle Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Formen der Solidarität

Abbildung 3: politische Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 247

Abbildung 4: universale Solidarität

4.2 Ein Prototyp der Solidarität

Im Folgenden sollen die in 4.1 zusammengefassten Ergebnisse genutzt werden, um

einen Vorschlag für einen Prototyp der Solidarität zu entwickeln. Zu einem Proto-

typ fasse ichmit Bezug aufHartmann grundlegendeÜberschneidungen in den ein-

zelnen Verwendungsformen der Solidarität zusammen. Dabei steht nicht im Fo-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Formen der Solidarität

kus, ein einziges Grundkonzept zu entwickeln, sondern es geht darum, aus ver-

schiedenen Formen der Solidarität Gemeinsamkeiten abzuleiten, die nicht zwin-

gend in allen Formen auftretenmüssen.12 Ein solches Verständnis soll dazu dienen,

der dem Begriff selbst durch seine vielfältige Verwendung eingeschriebenen Kom-

plexität Ausdruck zu geben. Die zentralen Charakteristika des Begriffs wurden an-

hand der Differenzierungskriterien und deren spezifischen Ausprägungen in den

einzelnen Verwendungsformen gefunden.Grundlage für die Auswahl der Differen-

zierungskriterien waren die Analyse der Teilsynonyme der Solidarität (zweites Ka-

pitel) unddie vonBayertz vorgebrachtenFormenderSolidaritätmit derenBeschrei-

bungen.

Hartmannargumentiert,dass auseiner einzelnenSituationkeineBeschreibung

eines Prototyps abgeleitet werden kann, sondern es vielmehr gesammelter konkre-

terAusgangssituationenbedarf,umausdieseneinenPrototypzuerstellen.Dabei ist

zu beachten, dass in den einzelnen konkreten Situationen, in denen der Begriff an-

gewendet wird, immer auch die sozial konstruierten Bedeutungszuschreibungen,

die über die Zeit oder je nach Kulturraum variieren können,mitverwendet werden.

Der Prototyp spiegelt hingegen den abstrakten Kern des Begriffes wider. In mei-

nem Vorgehen konnte ich durch die bereits vorhandene theoretische Betrachtung

undAufbereitung des Begriffes auf eine Vorarbeit zurückgreifen,was esmir erlaubt

hat, mich auf bereits aufgearbeitete Begriffsbeschreibungen zu berufen, statt auf

die konkreten empirischen Situationen undZeitzeugenberichte.Die verschiedenen

Autor:innen, die ich in dabei berücksichtigt habe, haben unterschiedliche Facetten

und Anwendungen des Begriffs erfasst und zusammengetragen, die ich in meiner

Arbeit sämtlich betrachten konnte,wasmir eine geeignete Ausgangslage für die Er-

stellung des Prototyps bot. Hierzu ist auch anzumerken, dass einzelne Anwendun-

gen des Begriffs, die nicht direkt in meine Arbeit eingeflossen sind, dennoch durch

denPrototyp abdeckt sein können–erstens,weil die konkrete Situation zu einer der

verarbeiteten Verwendungsformen zählen kann und zweitens, weil sich die einzel-

nen Kriterien des Prototyps nicht allumfänglich in der konkreten Anwendung wie-

derfindenmüssen.Drittens gilt zudem, dass eine Anwendung,welche einMerkmal

aufweist, das sich nicht in dem Prototyp wiederfindet, diesem nicht widerspricht,

da dieser nur die zentralen Merkmale und nicht alle umfasst.

Eineweitere Arbeit, auf die ich in diesemZusammenhang zumindest verwiesen

habenmöchte, ist die vonSallyScholz.Scholzmacht anhandvonzweiBeispielenun-

terschiedliche Bedeutungen des Begriffs Solidarität aus,woraus für sie die folgende

Frage entsteht:

How, then, can forms of solidarity be delineated? Is there a reason for keeping

them connected? Should vastly different phenomena be similarly labelled soli-

12 Hartmann 2011, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 249

darity? Is solidarity best understood as a description of the relations of human

persons or community, a moral virtue, a political activity or a state of mind?

(Scholz 2008, S. 4)

Sie vertritt dabei insgesamt die Position, dass sich ein Metakonzept der Solidarität

entwickeln lässt und sich verschiedene moralische Relationen der Solidarität her-

ausarbeiten lassen, die man als Formen der Solidarität verstehen kann. Die Merk-

male desMetakonzepts haben die einzelnen Formen der Solidarität in unterschied-

licher Ausprägung gemeinsam.Hierdurchwird für sie eineDifferenzierung der Be-

griffe ermöglicht.

Scholz benennt drei Merkmale der Metasolidarität: Erstens vermittelt Solida-

rität zwischen der Gemeinschaft und dem Individuum:13 Die solidarische Gruppe/

Gemeinschaft ist dabeimehr als die Summe ihrer einzelnenBestandteile.Es besteht

nach Scholz auch die Möglichkeit, dass Individuen zu einer solidarischen Gruppe

gehören, ohne dass sie davon wissen. Bei der Thematisierung von Solidarität wird

weder nur auf das Individuumund seine Interessennoch lediglich auf das abstrakte

Ideal der Gemeinschaft Bezug genommen, sondern immer auf beides. Somit steht

Solidarität in Gegensatz zum Kommunitarismus und zum Individualismus. »The

good of the community is tied up with the good of the individual and vice versa.«

(Scholz 2008, S. 19) Zweitens ist Solidarität eine Form der Einheit: In der Gemein-

schaft, der Gruppe – bzw. allgemein formuliert der Einheit – besteht etwas, das die

Menschen verbindet. Die genaue Beschreibung und der Umfang dessen können je-

doch stark variieren. Drittens schließlich bringt Solidarität immer positive morali-

sche Verpflichtungenmit sich.

Ein Unterschied zwischen Scholz und Hartmann ist, dass Scholz die drei

Metakriterien bei allen Formen der Solidarität findet und diese für sie eine Ge-

meinsamkeit, also einen gemeinsamen Kern der Solidaritätsformen darstellen.

Bei Hartmann hingegen ist der Prototyp des Vertrauens so gebildet, dass nicht

alle Formen des Vertrauens alle Merkmale des Prototyps enthalten müssen. Aber

auch Hartmann formuliert den Gegenstandsbereich des Vertrauens entlang von

drei Dimensionen. Diese stellen den Kern des Vertrauensbegriffs dar, der sich –

abgesehen vom Weltvertrauen – immer auf ein Vertrauen zwischen Menschen

bezieht. Der semantische Kern des Begriffs umfasst bei Hartmann: Entgegenkom-

men einer Welt, Unterstützung beim Erreichen von Zielen und die Möglichkeit,

verletzt/enttäuscht zu werden.14 Andere alltagssprachliche Verwendungen des

Begriffs wie das Vertrauen zu Tieren oder das Vertrauen ins Wetter lehnt er nicht

ab, aber er möchte in seiner Analyse ja nicht alle möglichen Verwendungen darle-

gen, sondern einen Kern ausfindig machen, »[…] ohne behaupten zu wollen, dass

13 Scholz 2008, S. 18.

14 Hartmann 2011, S. 274.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Formen der Solidarität

[er] den meisten Verwendungen des Vertrauensbegriffs zugrunde liegt, sondern

nur, dass [er] diejenigen Elemente erfasst, die einige der wesentlichen Vertrau-

enspraktiken prägen. […] Jenseits dieses Kerns gibt es weitere Spezifizierungen,

die nur unter Bezug auf konkrete Praktiken veranschaulicht werden können und

folglich von Praxis zu Praxis variieren.« (Hartmann 2011, S. 274) Empirisch versucht

Hartmann zu begründen, wie die Tragweite des Prototyps (bei ihm ist dies der

Prototyp des Vertrauens) eingeschränkt wird: Die Begründung liegt für ihn darin,

dass er weder alle existenten Verwendungen analysieren noch zukünftige Verwen-

dungen voraussehen kann. Damit differenziert er sich aber auch vom Anspruch

her von Scholz, die durch die Definition eines Metakonzeptes Kriterien festlegt,

welche dazu dienen können, eine Praxis oder Verwendung des Begriffs als nicht der

Begriffsklasse zugehörig zu klassifizieren. Positiv formuliert ist es ihr Anspruch,

eine parasitäre Verwendung des Begriffs nachweisen zu können. Hartmann kann

hingegen nur nachweisen, dass es entlang dieser Kernelemente Verwendungen des

Begriffs gibt, die nicht diesem Kern entsprechen und demnach nicht zu den von

ihm untersuchten Praktiken zählen. Bei seiner Definition hebt er die Bedeutung

der Rücksichtnahme als eines zentralen Elements von Vertrauen hervor, welches er

dann ebenfalls dazu nutzt, Vertrauen von anderen Praktiken zu differenzieren.15

Bei derHerausarbeitungdesPrototypswerde ich so vorgehen,dass ich zunächst

zentrale Gemeinsamkeiten der im letzten Kapitel aufgezeigten Verwendungsfor-

men auf eine abstrakte Ebene bringe, die einen Kern dieser Verwendungsformen

darstellen. Die exakte Ausprägung unterscheidet sich dabei bei den einzelnen Ver-

wendungsformen, die selbst wiederum eine Abstraktion von konkreten Situationen

sind, d.h., in konkreten Situationen können sich die Gemeinsamkeiten noch weiter

differenzieren. Hiermit folge ich insgesamt dem von Hartmann dargelegten me-

thodischen Vorgehen. Dennoch werde ich versuchen, auch Grenzen der Solidari-

tätsformen aufzuzeigen – anders als Scholz werde ich aber nicht für einen mora-

lisch geprägten Begriff der Solidarität argumentieren, da nach meiner Lesart zwar

die Intentionen der Praktiken moralisch sind, nicht aber der Begriff der Solidarität

selbst. Dem Begriff der Solidarität sind bestimmte Eigenschaften zuzuschreiben,

welche sich durch die Dynamik zwischen den Akteur:innen entfalten, die in unter-

schiedlichen Gruppen, Nationen etc. mit unterschiedlichen konkret ausgestalteten

normativen Ordnungen bestehen. Die normative Bewertung der einzelnen solida-

rischen Praktiken kann daher nicht durch den Begriff der Solidarität erfolgen.Dass

ich dennoch versuchen möchte, Grenzen der Formen der Solidarität aufzuzeigen,

wird im Abschnitt 4.3 näher erläutert. Doch kommen wir zunächst zu den aus 4.1

abzuleitendenGemeinsamkeiten,die denKerndes Prototyps der Solidarität bilden.

15 Hartmann 2011, S. 177–182.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 251

1) Die erste abstrakte Gemeinsamkeit aller Verwendungsformen der Solidarität

ist, dass sie zwischen zwei oder mehr Entitäten besteht, von denen zumindest

eineEntität einen odermehrereMenschenumfasst.Die letztere Einschränkung

bezieht sich darauf, dass solidarische Handlungen durchaus auch zugunsten

von Nicht-Menschlichem erfolgen können.16 Wie oben beschrieben, hat diese

Gemeinsamkeit in den unterschiedlichen Verwendungsformen unterschied-

liche Ausprägung. Die Entitäten können auf der Ebene der abstrahierten

Verwendungsformen einzelne Akteur:innen, Nationen, Interessengruppen

etc. sein; auf der konkreten Ebene z.B. die einzelnen Nationalstaaten, die den

Maastrichter Vertrag ratifiziert haben.

2) Solidarität zielt darauf ab, etwas zu erreichen, zu befördern oder zu erhalten,

was eine Entität alleine nicht in der gleichen Art und Weise hätte bewerkstel-

ligen können. Dies bezieht sich sowohl auf die Relation zwischen den Entitä-

ten als auch auf jene innerhalb einer Entität (z.B. Nation). Für die abstrahier-

tenVerwendungsformensinddieseZiele z.B.dieBeteiligunganVersicherungen

oderGenossenschaftenoderdas gemeinsameEinstehenundSich-Einsetzen für

Werte/Überzeugungen bezüglich einer gemeinsamen Vorstellung von der Zu-

kunft. Konkret können solidarische Handlungen darauf abzielen, den Betroffe-

nen einer bestimmten Naturkatastrophe durch Spenden oder Taten zu helfen

oder gemeinsam gegen die ungleiche Behandlung der Geschlechter einzutreten

und auf diesenMissstand aufmerksam zumachen.

3) Den Solidaritätsformen ist gemein, dass sie stets auf einem aktuell geteilten

Hintergrund aufbauen oder auf einen gemeinsamen zukünftigen abzielen. Für

die abstrakte Form der politischen Solidarität würde dies bedeuten, dass die

handelnden Individuen eine gemeinsame Vorstellung von der Zukunft teilen

und diese erreichen wollen. Die BLM-Bewegung setzt sich insbesondere gegen

Polizeigewalt und Racial Profiling ein. Dabei müssen die Individuen nicht nur

eine gemeinsameVorstellung teilen, sondern können auchgeteilte Erfahrungen

von Unterdrückung durch Polizeikräfte haben. Für die sozialintegrative Solida-

rität kommt bei diesem Aspekt eher der gemeinsame Hintergrund in der Aus-

prägung von Werten, Überzeugungen etc. zum Tragen, was sich an der Empö-

rung gegenüber Handlungen, die diesen Konsens verletzen, zeigen kann.

4) Die solidarische Interaktion zwischen den Entitäten ist immer bis zu einem ge-

wissen Grad von einem sozialen, normativen oder juristischen Zwang geprägt.

16 Mir ist bewusst, dass es auch einige Beispiele dafür gibt, dass Tiere anderen Tieren oder

Menschen beistehen, sie retten oder sogar verteidigen. Allerdings erscheint es mir fraglich,

ob solche Handlungen als solidarische Praktiken zu klassifizieren sind – diese Frage müss-

te an einer anderen Stelle beantwortet werden. Ein treffenderes Beispiel ist hingegen, wenn

menschliche Individuen sich für die Rechte von Tieren einsetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Formen der Solidarität

WelcheArt vonZwangdabei ausschlaggebend ist,unterscheidet sich vonSolida-

rität zuSolidarität undhängtdabei sehr stark vonderVerfasstheit der interagie-

renden solidarischenGruppenab sowiedavon,wiederenBeziehungzueinander

institutionalisiert ist. So besteht im Wohlfahrtsstaat ein rechtlich gesicherter

Anspruch der Beitragszahler gegenüber dem Staat, aber auch des Staates ge-

genüber den Beitragszahlern. In Gruppen, die der politischen Solidarität zuge-

rechnetwerden,besteht hingegen eine starknormativ geprägteErwartungshal-

tung der Mitglieder zueinander. Dabei ist zu erwähnen, dass Handlungen von

den Individuen grundsätzlich freiwillig erbracht werden und auch die Teilnah-

meaneinerSolidargruppe freiwillig ist–aber innerhalb vonGruppenwirddann

zum Erhalt der Gruppe sozialer Zwang wirksam. In sozialen Solidaritätsgrup-

pen, wo keine Übertragung ins Recht stattgefunden hat, ist der soziale Zwang

und die soziale Kontrolle zwischen den Mitgliedern der Gruppe zu erwähnen,

die hierdurch die Einhaltung der gemeinsamen Verhaltensmaxime etc. sicher-

stellen.

Neben diesen vier Kernelementen, die man in ihrer spezifischen Ausprägung bei

allen Formen der Solidarität findet, gibt es noch zahlreiche Elemente, die die Soli-

darität prägen, jedoch nicht bei allen Formen der Solidarität zu finden sind. Gera-

de diese Elemente sind es aber, die die jeweiligen Formen charakterisieren: Allein

die Kernelemente der Solidaritätmögen nicht ausreichen, um sich eine Vorstellung

von Solidarität zu bilden–damit die Besonderheiten der Solidaritätsformen zutage

treten können,müssen denKernelementen die jeweils charakteristischenElemente

hinzugefügt werden. Diesen werde ich mich nun zuwenden.

4.3 Unterschiede der Verwendungsformen

Im Folgenden möchte ich auf die Unterschiede der Solidaritätsformen eingehen,

die sich aus den Betrachtungen der einzelnen Formen im dritten Kapitel ergeben

haben:

• bewusst vs. zweite Natur (Motivation)

• deskriptiv vs. appellativ (normativer Anspruch)

• reziprok vs. asymmetrisch (aktiv vs. passiv)

• Solidarität vs. Gerechtigkeit als Grundlage vs. komplementär (Bezug zur Ge-

rechtigkeit)

• partikular vs. universell erweiterbar (räumliche Dimension)

• Solidarität vs. Nicht-Solidarität (Grenzen der Solidarität)

• bewahren vs. verändern (Transformationspotenzial)

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 253

Sicherlich wird es auch noch andere bedeutsame Differenzierungen zwischen den

Formen der Solidarität geben, wenn man die konkreten Situationen der Solidari-

tät näher betrachtet, und wenn sich weitere differenzierbare Formen der Solidari-

tät finden ließen, dann würden sich unter Umständen auch weitere Unterschiede

auftun.

4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur

Der Grund dafür, dass die Motivation kein Kernelement der Solidarität ist, besteht

darin, dass diese bewusst oder unbewusst auftreten kann und im Falle der unbe-

wusstenAusprägung zur Ausführung von solidarischenHandlungen keine eigentli-

cheMotivation besteht, sondern dieseHandlungen als eine Art zweite Natur ausge-

führt werden. Dies tritt vor allem bei der sozialintegrativen Solidarität hervor: Ha-

bitualisierte Praktiken sind bei der sozialintegrativen Solidarität die Gemeinsam-

keiten, die das Kollektivbewusstsein ausmachen und speisen. Doch auch hier kann

die Solidarität bewusstwerdenund solidarischeHandlungen aus einer spezifischen

Motivation heraus ausgeführt werden. Bei dieser Form der Solidarität wurde dies

anhand der Verletzung des Kollektivbewusstseins verdeutlicht.

Bei der politischen Solidarität nimmt die Motivation zu den einzelnen solida-

rischen Handlungen und zur Beteiligung an einer Solidargruppe einen bedeuten-

deren Stellenwert ein als bei der sozialintegrativen Solidarität, da sich die Gruppen

aufgrund geteilter Überzeugungen oder einer gemeinsamen Zukunftsvorstellung

bilden.Diese gemeinsameGrundlage ist aber Gegenstand der gruppenspezifischen

Aushandlung, wodurch ein engeres Commitment des Individuums zu der Gruppe

entsteht, was sich letztlich auch in der Motivation niederschlägt.

Bei der instrumentellen Solidarität stehen ebenfalls bewusste Gründe für soli-

darische Handlungen im Vordergrund, die aber im Vergleich zu jenen der politi-

schen Solidarität eher strategisch-rational sind.Die politische Solidarität bietet da-

durch, dass auch ein ewig unerreichtes Ziel ein ausreichender Grund für den Zu-

sammenschluss einer solidarischen Gruppe sein kann, den Raum, um utopische

Vorstellungen zu verfolgen.Demgegenüber zielt die instrumentelle Solidarität eher

auf eine gemeinsame Nutzenmaximierung und die Verteilung der Risiken auf alle

ab, um den Schaden für den einzelnen zu reduzieren. Hier stehen die gegenseiti-

ge Absicherung und eine stabile Erwartungshaltung an die gemeinsam durch so-

lidarische Handlungen erzielten Ergebnisse im Vordergrund. Nach der bisherigen

Betrachtung im dritten Kapitel hat sich für diesen Aspekt kein nennenswerter Un-

terschied zwischen nationaler oder die transnationaler Ebene gezeigt.

Die universale Solidarität ähnelt hier eher der politischen Solidarität, un-

terscheidet sich von dieser aber darin, dass die Motivation für die solidarischen

Handlungen als universalisierbar für die gesamte Menschheit angenommen wird

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Formen der Solidarität

und jeder Mensch aus rationalen oder religiösen Gründen diesen zumindest indi-

rekt folgen könnenmüsste.

4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes:

deskriptiv vs. appellativ

Bei den konkreten Ausprägungen der Solidaritätsformen lässt sich erstens unter-

scheiden, ob ein normativer Anspruch in Form eines appellativen oder nur eines

deskriptiven Charakters vorliegt. Letzterer wird im Rahmen dieser Arbeit so ver-

standen, dass kein starker normativer Anspruch der Solidaritätsform vorliegt und

dieses Kriterium dementsprechend nicht zu den Kernelementen der Solidarität ge-

hört. Zweitens wird unterschieden, wie der normative Anspruch der jeweiligen So-

lidaritätsform ausgeprägt ist.

Die soziale Solidarität kann eher als deskriptiv verstanden werden, da bei ihr

das Normenkonforme und die Bedingungen der gesellschaftlichen Integration im

Vordergrund stehen.EineBeschreibungder solidarischenPraktikengibt,wenndies

z.B.dieWendungdesKollektivbewusstseins gegennicht konformeHandlungenbe-

trifft, eine Beschreibung der gesellschaftlich legitimen Vorstellungen wieder. Nur

wenn sich die Individuen normenkonform verhalten, ist eine Integration der ein-

zelnen Individuen in die Gesellschaft und damit der Erhalt derselben gegeben. Die

solidarischen Praktiken dienen in erster Linie dem Erhalt und können somit auch

nur den Ist-Zustand der Handlungsnormen darlegen. Der normative Anspruch ist

dabei, dass eine Erwartungshaltung zu einem normenkonformen Verhalten ange-

nommen und vermittelt wird.

Bei der instrumentellen Solidarität gibt es hingegen beideMomente: Auf der ei-

nen Seite gibt es eine deskriptive Ausprägung der Solidarität, die sich vor allem in

dem bestehenden Recht widerspiegelt. Dies betrifft sowohl die nationale als auch

die transnationale Ebene. Das Recht wird hier verstanden als Sicherung von gesell-

schaftskonformen Handlungen. Auf der anderen Seite finden sich in dieser Form

der Solidarität aber auch einzelne appellative Momente, wenn es sich um die Leis-

tung von Beiträgen geht.

Die politische Solidarität und die universale Solidarität kann man hingegen

beide als appellative Ausprägungen der Solidarität beschreiben, da sie sich bei-

de auf die Realisierung eines zukünftigen Zustandes beziehen und nicht auf die

Festschreibung und den bloßen Erhalt von bestehenden gesellschaftlichen Nor-

men. Gerade bei der politischen Solidarität finden sich in den Handlungsaufrufen

der Partikulargruppen implizite Anforderungen an die gesamtgesellschaftlichen

Praktiken, die über die rein deskriptive Ebene hinausgehen. Bei der universalen

Solidarität geht die Handlungsintention der Agierenden eher in den Bereich der

altruistischen Handlungen über.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 255

4.3.3 Aktiv vs. passiv – reziprok vs. asymmetrisch

Auf die Frage, ob Solidarität grundsätzlich reziprok erfolgt, lässt sich keine für al-

le Solidaritätsformen gültige Antwort finden. Bei der politischen Solidarität lassen

sich reziproke Ausprägungen finden, bei der instrumentellen Solidarität hingegen

in einigen Ausprägungen nicht. Daher ist Reziprozität auch kein Kernelement der

Solidarität. Wenn ich mich im Folgenden auf Reziprozität beziehe, lehne ich mich

an die Ausarbeitungen Adloffs undMaus zur Reziprozität der Gabe an.17 Sie rekon-

struieren zunächst Sahlin, der folgende Position vertritt:

Materielle Transaktionen auf Grundlage der Reziprozitätsnorm bewegen sich auf

einemSpektrumvon freiwillig und selbstlos gegebenerHilfe, die an keine konkre-

te Rückflusserwartung gebunden ist, bis hin zu tauschähnlichen Akten, die eine

Art von Äquivalenz zwischen Leistung und Gegenleistung erfordern. (Adloff und

Mau 2005, S. 15)

Die Reziprozitätsnorm wird von den Autor:innen insgesamt als beziehungsstif-

tend angesehen, wobei zugleich Vertrauen vorausgesetzt werden muss. Zusam-

menfassend sehen sie reziprokes Handeln als zwischen Handlungen aus reinem

Eigeninteresse und rein altruistischen Handlungen gelegen.18 Gouldners Rezipro-

zitätsnorm bringt die Betrachtung etwas weiter weg von der Tauschökonomie und

bezieht sich generell auf Handlungen, was für mich zur Abrundung der kurzen

Betrachtung genügt. Ihm gemäß rechtfertigt Reziprozität »eine Verpflichtung,

einem anderen deshalb zu helfen, weil er einem selbst geholfen hat oder helfen

wird« (Gouldner 2005, S. 115).

Wenn ich diese kurze Vorstellung der Reziprozität auf die unterschiedlichen

Formen der Solidarität beziehe, zeigt sich, dass die erzwungenen Formen der

instrumentellen Solidarität durch den Zwangscharakter nicht als reziprok gelten

können, auch wenn durch die solidarischen Handlungen der instrumentellen Soli-

darität anderen geholfen wird. Wenn allerdings die freiwilligen Ausprägungen der

instrumentellen Solidarität betrachtet werden, dann gibt es bei diesen reziproke

Erwartungen.

Bei der sozialintegrativen Solidarität ist zunächst von reziproken Handlungen

auszugehen, da die Erwartungshaltung der Agierenden und Reagierenden densel-

17 Sie rekonstruieren die Reziprozität der Gabe ausgehend von Mauss. Adloff und Mau 2005.

18 Doch selbst bei altruistischen Handlungen kann argumentiert werden, dass einer Reziprozi-

tätsnorm gemäß zwar vom Empfänger keine Gegenleistung erwartet wird, aber dem Geber

doch zumindest vom Empfänger kein Leid und keine Kränkung zufügt werden soll. Gouldner

nimmt dies in seine Reziprozitätsnorm auf und beleuchtet auch die möglichen schädlichen

Auswirkungen auf andere Normen. Denn wenn die Reziprozitätsnorm auf Vergeltung bezo-

gen werden würde, dann würde sich eine Spirale der Vergeltung auftun.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Formen der Solidarität

ben geteilten Horizont hat. Bei den Handlungen im Rahmen der sozialintegrativen

Solidarität gehen die Agierenden immer davon aus, dass die anderen gegenüber ih-

nen selbst ebenfalls so handelnwürden.Dennochwerdennicht alleHandlungender

sozialintegrativen Solidarität als reziprok gelten können, da viele unbewusst ausge-

führt werden.

Bei der politischen Solidarität hingegen muss für eine erste Einschätzung

differenziert werden zwischen dem Verhältnis zwischen den Gruppen und grup-

peninternen Interaktionen.Wenn eine Gruppe eine andere unterstützt, erfolgt dies

auf Grundlage eines gemeinsamen Ziels oder einer gemeinsamen Kritik. Daher

lässt sich annehmen, dass dies unter reziproken Erwartungen erfolgt, wobei die

genaue Ausprägung vom jeweiligen Fall abhängen wird und hierin (Intensität,

Umfang, Ressourcen, …) auch asymmetrische Verhältnisse auftreten können. Auch

bei der internen Betrachtung der Gruppen kann von einer generellen gegenseiti-

gen Reziprozitätserwartung der Gruppenmitglieder ausgegangen werden, da sie

sich auf etwas Gemeinsames festgelegt haben. Aber auch hier kann Reziprozität

nicht als Eins-zu-eins-Erwartungshaltung verstanden werden, da sich die Rollen,

Ressourcen etc. innerhalb der Gruppe differenzieren. Eher ist zu erwarten, dass

jeder seinen festgelegten Beitrag leistet. Bei den freien Beiträgen etablieren sich

hingegen wieder asymmetrische Verhältnisse.

4.3.4 Bezug zur Gerechtigkeit

EinweitererUnterschiedzwischendenFormenderSolidarität bestehtdarin, inwel-

chem Verhältnis Solidarität und Gerechtigkeit zueinander stehen: Zur sozialinte-

grativen Solidarität kann zusammenfassend gesagt werden, dass sie als Bestandteil

der Gerechtigkeit gelten kann. Dieser ist sie untergeordnet, aber dennoch ein not-

wendigerBestandteil von ihr.Dieswurde entlangdesDiskurses zwischen ethischen

und moralischen Standpunkten aufgezeigt, woraus sich in der ersten Betrachtung

ergibt, dass Gerechtigkeit einen Vorrang vor dem Solidaritätsbegriff hat, für den

Zusammenhalt der Gesellschaft bzw. der Gemeinschaft als Ergänzung aber der So-

lidarität bedarf, die einenBezug auf konkrete Situationen und Praktikenmitbringt,

den die abstrakte/allgemeingültige Gerechtigkeit ansonsten missen würde. Mit ei-

nemzweitenBlick kann folglich festgehaltenwerden,dass zwischenSolidarität und

Gerechtigkeit eine gegenseitige Verwiesenheit besteht mit einem Vorrang der Ge-

rechtigkeit.

Das Verhältnis bei der instrumentellen Solidarität schließt sich diesem Ver-

ständnis grundsätzlich an. Im dritten Kapitel wurde mit Verweis auf Habermas,

der die Solidarität als der Gerechtigkeit komplementär versteht, dahingehend

argumentiert, dass dies auf eine gegenseitige Verwiesenheit zwischen Solidarität

und Gerechtigkeit hinweise, bei der die Gerechtigkeit einen Vorrang hat. Dies

ändert sich bei der instrumentellen Solidarität graduell durch die Verstetigung der

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 257

Solidarität im Recht und die damit einhergehende Verlagerung in den Bereich der

Gerechtigkeit. Die Solidarität kann in dieser Verwendungsform auch stärker als

Ergänzung des Gerechtigkeitsprinzips verstanden werden als in der sozialintegra-

tiven Solidarität; somit kann hier eine wirkliche Gleichrangigkeit angenommen

werden: Solidarität und Gerechtigkeit sind in diesem Fall als gleichberechtigte

Prinzipien zu verstehen.Dies basiert auf einer Evolution der Solidarität, auf die ich

im nächsten Kapitel weiter eingehenmöchte.

Bei der politischen Solidarität stellt sich das Verhältnis anders dar. Die Beson-

derheit der politischen Solidarität liegt eben darin, dass sie über ein gemeinsames

Ziel Menschen vereinen kann, die aus unterschiedlichen sozialen und gesellschaft-

lichen Kontexten stammen. Die Ziele, die gemeinsam verfolgt werden, können u.a.

darin bestehen, eine gerechtere Gesellschaft, gerechtere Verteilung, gerechtere Ar-

beitsbedingungenetc.zu erreichen.DieZielemüssendabei abernicht zwangsläufig

auf Gerechtigkeit gerichtet sein, dies kann lediglich eine Ausprägung dieser Solida-

ritätsform sein. Gerechtigkeit kann somit im Fall der politischen Solidarität als ein

mögliches Ziel der Solidarität verstanden werden.

DieuniversaleSolidarität knüpft andiesesVerständnisdesVerhältnisses an.Die

christliche Solidarität als Prinzip erster Ordnung wird durch die unhintergehba-

re »Brüderlichkeit« zwischen den Menschen als unhinterfragte Bedingung der Ge-

rechtigkeit verstanden. Bei der humanistischen Betrachtung der universalen Soli-

darität mit Rorty ist Solidarität selbst als Ziel zu verstehen, um durch solidarische

Handlungen das öffentliche Vokabular der Gerechtigkeit anzupassen. Auch in die-

sem Fall hat die Solidarität einen Vorrang, der allerdings argumentativ schwächer

aufgebaut ist als bei der christlichen Form.

4.3.5 Räumliche Dimension: partikular vs. universell

Ein weiterer wichtiger Unterschied, auf den gesondert eingegangen werden soll-

te, ist die Frage danach, ob Solidarität partikular, also exklusiv ist oder universell.

Gerade die Eigenschaft der Partikularität wird häufig als ein zentrales Kriterium

der Solidarität gesehen.Dem ist auch größtenteils zuzustimmen–gerade hinsicht-

lich der politischen und der sozialintegrativen Solidarität, denn bei diesen Formen

gründet sich die Bildung einer Partikulargruppe immer zugleich auf die Abgren-

zung von anderen: bei der politischen Solidarität von »Unterdrückern«, »Ausbeu-

tern« etc.undbei der sozialintegrativenSolidarität vonPersonen,die gegendasKol-

lektivbewusstsein verstoßenoder explizit von einemanderenKollektivbewusstsein.

Gerade im letzteren Fall erfolgt dies über die Zuschreibung von negativen Stereo-

typen.19 Die Exklusivität bzw. das Zugangskriterium zur Gruppe kann dabei vari-

ieren, wobei aber gesagt werden kann, dass die meisten Partikulargruppen erwei-

19 Sutterlüty 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Formen der Solidarität

terbar sind und entsprechend einer möglichen fortschreitenden Ausdehnung der

Gruppe auch von Spannungen betroffen, die entlang der Interpretation der für den

Zusammenhalt notwendigen Gemeinsamkeiten entstehen. Der Bürgerstatus kann

ein Zugangskriterium für eine Gruppe sein; dieser wird über Geburt oder geson-

dert definierte Kriterien verliehen. Andere Gruppen können sich über gemeinsame

Erlebnisse definieren – z.B. Alumni, Veteran:innen oder Teilhabende an Unterdrü-

ckungserfahrungen. Ein freier Zugang zu diesen Gruppen ist nicht immer gegeben

undderUmgangmit Sympathisanten/Unterstützendenkannunterschiedlich erfol-

gen.Bei Gruppen,wie Shelby sie entlang einer »Black Solidarity« beschreibt und bei

der BLM-Bewegung kann der Umgangmit Sympathisanten beobachtet werden: An

den Aktionen undDemonstrationen von BLMnehmen auch Personen teil, die nicht

den primär betroffenen Bevölkerungsgruppen angehören. Shelby rekonstruiert in

seinem Artikel, dass auch eine exklusive Identität von »Blackness« denkbar ist.20

Neben solchen Partikulargruppen, gibt es aber auch Vorstellungen von Solida-

rität, die auf einer universalen Solidarität mit entsprechender Solidaritätsgruppe

basieren. Diese universalen Solidargruppen sind aber meist nur insofern universal

als sie sich auf alle Menschen beziehen, da sie ein gemeinsames Element bei allen

Menschen sehen.Dies kannentweder religiös begründet oder auf einer anderenGe-

meinsamkeit der Menschen (z.B. der Fähigkeit, Leid zu erfahren) aufgebaut sein.

Bei den religiösen Vorstellungen kommt der Erweiterbarkeit in der Regel keine Be-

deutung zu,bei anderenAuslegungen kann sie aber,wie ichmit Rorty zu zeigen ver-

sucht habe,alsHoffnungaufdiesbezüglichenFortschritt auftreten.EineUniversali-

tät wird zwar nie als erreichbares Ziel angenommen, aber dennoch liegenHoffnung

und Bestreben darin,möglichst viele einzubeziehen bzw. Leid zu reduzieren.

Aufgrund der Differenzierung in Gruppen mit Zugangsbeschränkung einer-

seits und andererseits Vorstellungen vonSolidarität, die auf derHoffnungbasieren,

möglichst umfassend und inklusiv zu sein, konnte ich dieses Kriterium nicht den

Kernelementen zuschreiben. Beide Auslegungen sind jedoch für ihre jeweiligen

Solidaritätsformen prägend.

4.3.6 Grenzen der Solidarität: Solidarität vs. Nicht-Solidarität

Abschließend möchte ich die bisher angesprochenen Grenzen der Solidaritätsfor-

men zusammenfassend noch einmal darstellen und einige Aspekte weiter ausfüh-

ren. In den bisherigenUnterkapiteln zu denGrenzen der Solidaritätsformenwurde

zu jeder Form ein Einblick darin gegeben,wasmögliche Grenzen in der praktischen

Umsetzung und Realisierung der Solidarität sein können: Bei der instrumentellen

Solidarität sind dies das Aufkommen von Trittbrettfahrern und das fehlende Sank-

tionspotenzial, bei der sozialintegrativen der Verfall der Solidarität, bei der politi-

20 Shelby 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 259

schen die eingeschränkte Erreichbarkeit der Ziele und bei der universalen die gene-

relle Realisierbarkeit. Diese Aspekte wurden dargestellt und sollen an dieser Stelle

nicht weiter ausgeführt werden – ebenso auch die Diskussion über die Einbezie-

hung von Privilegierten in die politische Solidarität.

Scholz argumentiert in ihremMeta-Konzept der Solidarität dafür, dass positive

moralische Verpflichtungen als ein Differenzierungsmerkmal zu parasitären Aus-

prägungen der Solidarität zu verstehen sind:

In social solidarity, our already existent communal bonds inform those duties. In

civic solidarity they are presumed in the relation of citizens to the state apparatus.

In political solidarity, by contrast, one of the primary moral duties precedes the

social bonds and is informed by a commitment to a social justice cause; other

duties stem from this commitment to a cause. (Scholz 2008, S. 42)

Ergänzend dazu wurde im Rahmen der sozialintegrativen Solidarität bisher dar-

gestellt, dass Solidarität durch moralische Argumente übertrumpft werden kann,

wenn die Solidarität dem Bereich der Ethik zugeordnet wird.Wenn nun angenom-

men wird, dass in der Solidarität positive moralische Verpflichtungen enthalten

sind,würde dies die Positionierung der Solidarität in der Hierarchie der Prinzipien

verändern, aber auch Auswirkungen auf die Diskussion der Möglichkeit einer

nationalsozialistischen Solidarität haben, wie sie am Anfang vom vierten Kapitel

dargestellt wurde. Ein Aspekt, der in der Darstellung MacIntyres Erwähnung ge-

funden hat und hier weiter ausgeführt werden soll, ist, dass Patriot:innen durch ihr

loyales Verhalten gegenüber ihrer Gemeinschaft einige Grundsätze der Gemein-

schaft oder der nationalen Identität von einer kritischen Reflexion ausnehmen

müssen. Hierin können sich rassistische Elemente verbergen. MacIntyre selbst

legt nicht fest, welche zentralenWerte durch einen Patriotismus verteidigt werden

sollen. Busen argumentiert dafür, dass man MacIntyre so auslegen kann, dass

Patriotismus nur bedeutet, dass nicht alle Werte einer Gemeinschaft auf einmal

kritisiert werden können. Somit gibt es immer einen Ansatz, die zentralen Werte

kritisch zu hinterfragen, aber für Busen ist Solidarität grundsätzlich mit Freiheit

und Gleichheit verknüpft. Eine solche grundlegende Verknüpfung zu spezifischen

Werten ist bei MacIntyre nicht vorgesehen und daher kann sein Patriotismus

theoretisch auch Werte verteidigen, die der Freiheit und Gleichheit, wie Busen sie

interpretiert, entgegenstehen.21

Die Ausnahme der Identität der politischenGemeinschaft von einer Kritik kann

auch als Einwand gegen Taylor vorgebracht werden, da bei ihm ein Abgleich von

konkurrierenden Forderungen immer in Bezug zu dieser Identität stattfindet und

somit zumindest Teile dieser Identität von einer kritischen Hinterfragung selbst

21 Busen 2016, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Formen der Solidarität

ausgenommen sind.22 Taylor entgegnet dieser Position, dass jede Gemeinschaft ei-

ne Identität brauche,obwohldiesdieGefahrderExklusionvonanderenbirgt.Daher

sieht Taylor auch eine wichtige Aufgabe darin, dass bestehende kollektive Identitä-

ten im Lichte des gesellschaftlichen Wandels neu interpretiert werden und gleich-

zeitig für weitere Änderungen offenbleibenmüssen.23

Eine politische Identität bzw. die mit dieser verbundene Interpretation von Frei-

heit und Gleichheit kann also, so lässt sich Taylors Punkt zusammenfassen, nur

dann als tatsächlich von allen Bürgerinnen und Bürgern geteiltes Selbstverständ-

nis einer politischen Gemeinschaft […] gelten, wenn sie nicht nur mit der Plurali-

tät an partikularen Identitäten innerhalb der Gesellschaft vereinbar ist, sondern

als konstitutivesMerkmal außerdemUnabgeschlossenheit undÄnderbarkeit auf-

weist. (Busen 2016, S. 243)

Taylors Patriot:innen sind somit beim Eintreten für die Rechte von Mitbürger:in-

nen solidarischmit diesen verbunden.Die patriotischeKritik sorgt für Taylor dafür,

dass eine Dynamik in der politischen Identität sichergestellt wird und das Selbst-

verständnis der politischen Gemeinschaft wandelbar bleibt. Dies bedeutet für die

Argumentation Busens, dass sich Taylors Ansatz zur Realisierung von Freiheit und

Gleichheit eignet. Dies ist aber nur deshalb möglich, weil sich Taylors patriotische

Kritiknicht aufunhinterfragbareWerte stützt, sondern fürdie einzelnenWerteund

derenneue InterpretationenÜberzeugungsarbeit geleistetwird.Dabei sollte darauf

hingewiesen werden, dass sich Taylor auf eine beständige wie die sozialintegrati-

ve Solidarität bezieht und nicht auf temporäre, auf ein bestimmtes Ziel gerichtete

Solidarität wie die politische. Gerade Letztere leistet einen Beitrag dazu, dass die

beständigen Identitäten verändert werden können, und könnte als ein Element ge-

sehen werden, das Ansätze zur Erneuerung der Identitäten bietet.

Die Annahmen Taylors, dass Normen nicht universell sind, dass die Bürger:in-

nen das Selbstverständnis der Gemeinschaft untereinander teilen und dass Wer-

tepluralismus in den Gemeinschaften wirkt, entkräftet bei ihm die Sorge vor der

Unterordnung der individuellen Interessen unter ein Gemeinwohl mit feststehen-

der Gemeinwohldefinition. Zwar ist Taylors Ansatz fordernd gegenüber den Bür-

ger:innen, aber sie haben die Möglichkeit und die Fähigkeiten, die Werte ihrer Ge-

meinschaft anzupassen.Dies birgt jedoch grundsätzlich auch die Position, dass die

von einer Gemeinschaft vertretenen Werte nicht unfehlbar sind und Korrekturbe-

darf aufweisen können.

Daran schließt sich die Position Rortys an, der grundsätzlich keine konkreten

Wertvorstellungen argumentativ zu begründen sucht, sondern von einer beständi-

22 Busen 2016, S. 241.

23 Busen 2016, S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 261

gen Entwicklung der Werte ausgeht. Der einzige Grundsatz, der bei ihm zu finden

ist, ist jener,dass dieReduzierung vonSchmerz,LeidundDemütigung anzustreben

ist –worin diese genau bestehen, ist wiederumAushandlungssache.Honneth stellt

sich die Frage, ob die Bindung des kollektiven Wir der demokratischen Selbstbe-

stimmung an einen nationalen Hintergrundkonsens vor demHintergrund von Zu-

wanderung und staatsbürgerlichen Rechten überhaupt noch tragfähig ist.24 Solche

Fragen und Analysen stellen die Felder dar, in denen die permanenten Aushandlun-

genderSolidaritätsformenund ihrerunterschiedlichenPartikulargruppen stattfin-

den.GeradeBürger:innen,die aus anderennationalenKontexten stammen,können

eine Öffnung der nationalen Identitäten befördern – allerdings auch die Konflikte

über die Aushandlung verstärken.

Insgesamt vertrete ich hinsichtlich der unterschiedlichen Verwendungsformen

der Solidarität die Position, dass Solidarität nicht mit vorgegebenen spezifischen mo-

ralischen Vorstellungen verbunden seinmuss. Jede Ausprägung der Solidaritätsfor-

men enthält verschiedene Normen undWerte, die aus der jeweiligen Gruppe, Nati-

on,Gemeinschaft etc. stammen und durch diese selbst sowie durch äußere Einflüs-

se verändert werden können. Eine Festlegung von Solidarität auf eine notwendige

Beförderung spezifischerWerte oder Vorstellungen würde deren Transformations-

potenzial gerade einschränken oder gar ganz unterbinden. Einzig der Argumenta-

tion Rortysmöchte ich an dieser Stelle darin folgen, dass Solidarität auf lange Sicht

Leid und Demütigung reduzieren soll – die konkrete Festlegung, was Leid und De-

mütigung hervorbringt undwie dies reduziert werden kann, ist wiederumder Aus-

handlung der Akteur:innen überlassen.Dabei kanndie Einsicht der Akteur:innen in

spezifische Zusammenhänge über die Zeit variieren, und neue Erkenntnisse kön-

nen auch zu neuen Bewertungen führen. Bestehende Machtgefüge, Eigeninteres-

sen undVorteilsnahmen sind in diesemZusammenhang Elemente, die solidarische

Handlungen unterbinden oder verhindern können, womit Leid und Demütigung

nicht reduziertwerden.NebendiesenAspekten tragenauchUnbewusstesodernoch

nicht reflektierte Werte und Normen dazu bei, dass eine Kritik an den bestehen-

denNormen undWerten nicht vorgenommenwerden kann und eine Eröffnung der

Reflexion erst erfolgen muss. So können Solidaritätsgruppen von außen für ihre

moralisch fragwürdigen Positionen kritisiert werden, ohne dass gruppenintern die

gleiche Bewertung stattgefunden hat.Die Betrachtung von solidarischenHandlun-

gen in der Innen- und Außenperspektive kann zugleich einen Anstoß zur Reflexi-

on der Positionen von Gruppen bieten. Den unterschiedlichen Solidaritätsformen

und deren Dynamiken untereinander – also ihrem Transformations- und Erneue-

rungspotenzial – kommt dabei insgesamt die Rolle zu, die beständige Weiterent-

wicklung der Inhalte der Solidarität zu ermöglichen. Solidarität kann nur insofern

einen Schutz vor moralisch fragwürdigen Positionen und Handlungen geben, als

24 Honneth 2011, S. 533ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Formen der Solidarität

durch die Wirkungen und möglichen Einflussnahmen der Solidaritätsformen auf-

einander keine Position beständig gesichert ist.

4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verändern

Im Hinblick auf die implizite Zielsetzung der Solidaritätsformen lässt sich ein

Unterschied identifizieren, der die jeweilige Solidaritätsform grundlegend prägt

und wegen dieser Differenz auch nicht zu den Kernelementen gezählt werden soll.

Die sozialintegrative und die instrumentelle Solidarität sind insgesamt eher darauf

ausgerichtet, den Status quo zu erhalten und zu bewahren. Der Zusammenhalt in

der Gruppe und deren Gemeinsamkeiten sind dabei die Fixpunkte für den Erhalt.

Wenn sich die Gemeinsamkeiten auflösen oder infrage gestellt werden, dann ent-

steht ein Rechtfertigungsdruck in der Gruppe, der zu Anpassungen führen kann.

Eine in einem gewissen Maß flexible Adaption an sich verändernde Bedingung ist

somit auch bei den bewahrenden Solidaritätsformen gegeben. Für diese Solidari-

tätsformen stehen das Bestehen und der Erhalt der Gruppe aber im Mittelpunkt

und nicht eine einzelne Ausprägung der Gemeinsamkeit. Bei der instrumentellen

und der sozialintegrativen Solidarität kann es zudem auch geschehen, dass die

Gemeinsamkeiten ins Recht übertragen und dort weitergehend fixiert werden.

Im Gegensatz dazu haben es Gruppen der politischen Solidarität zu ihrem ge-

meinsamen Ziel erhoben, Bestehendes zu verändern. Die Motivation der Gruppe,

sich zusammenzuschließen besteht gerade in einer gemeinsam zu erreichenden

Zukunft oder dem Überwinden von Bestehendem. Die Vorstellung der gemein-

samen Zukunft oder die geteilte Erfahrung von Negativem ist das die Gruppe

einende Element. Die universale Solidarität ist im Hinblick auf dieses Kriterium

ebenfalls eher dem nach Veränderung strebenden Spektrum zuzuordnen, da es im

Verständnis der universalen Solidarität liegt, sich selbst als nicht abgeschlossen zu

verstehen, womit die Notwendigkeit einhergeht, auf eine Zukunft ausgerichtet zu

sein, in der ein besserer Zustand erreicht werden soll.

Der Prototyp der Solidarität umfasst folglich die Merkmale: Solidarität erfolgt

zwischenmehreren Entitäten,mit der Solidarität wollen die Entitäten etwas erzie-

len, dass sie nicht alleine erhalten oder befördern können, der Solidarität liegt ein

geteilter Konsens (bewusst oder unbewusst) zugrunde und die solidarischenHand-

lungen sind von unterschiedlichen Zwängen begleitet.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen

der Solidarität

Im zweiten Kapitel habe ich aufzuzeigen versucht, dass es einen spezifischen An-

wendungsbereich der Solidarität im Unterschied zu Teilsynonymen gibt. Die hier

betrachteten Teilsynonyme waren Sympathie, Nächstenliebe, Freundschaft und

Vertrauen.

Für den Bereich der Sympathie wurde festgestellt, dass die Eigenheit der Sym-

pathie darin besteht, sich in andere hineinzuversetzen. Das Sich-Hineinversetzen

in den anderen ist das zentrale Differenzierungsmerkmal zur Solidarität und zeigt

gleichzeitig die Grenzen des Wirkungsbereiches der Sympathie auf. Die Differenz

zur Solidarität besteht darin, dass diese auf etwas Gemeinsames oder Geteiltes

abzielt und eine Verbindung zwischen den Akteur:innen herstellt, wohingegen die

Sympathie maßgeblich in der Bewegung des Individuums in die angenommene

Position des anderen besteht. Eine Verifikation dieser Position des anderen muss

dabei nicht erfolgen.

ImHinblick auf dieNächstenliebe lässt sich dieDifferenzierung zur Solidarität so

fassen, dass bei der Gottesliebe als einer Ausprägung derNächstenliebe kein Gefühl

der Zugehörigkeit und keine gemeinsame Identifikation zwischen denMitgliedern

vonnöten ist, sondern die Bewegung zu Gott – zum Metaphysischen hin – erfolgt

und sich erst von dort auf den transzendierten anderen richtet. Bei der Nächsten-

liebe wurde jedoch auch der Bereich der praktisch orientierten Verwendungsweise

aufgezeigt, die man auch als eine Form der Solidarität im Sinne einer allgemeinen

Geschwisterlichkeit beschreiben kann. Die Gemeinsamkeit besteht darin, dass sie

sich durch wohlwollende Taten gegenüber demNächsten auszeichnet.

Für die Freundschaft wurde die Ausprägung der politischen Freundschaft als So-

lidarität verstanden, weil sie sich auf etwas Gemeinsames bezieht und die Beteilig-

ten ein gemeinsames Ziel (die allgemeine Wohlfahrt) erreichen wollen, das sie al-

leine nicht erreichen können. Hierin besteht eine Überschneidung mit der instru-

mentellen Solidarität, wie sie in der Ausprägung des Wohlfahrtsstaates gefunden

werden kann. Die rein zwischenmenschliche Freundschaft zwischen einander di-

rekt bekannten und vertrauten Personen ist von der Solidarität allerdings zu unter-

scheiden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Formen der Solidarität

BeimVertrauenwurdeaufgezeigt,dassdasVertrauender Individuen indie Insti-

tution eine Ähnlichkeitmit der sozialintegrativen Solidarität aufweist.DieGemein-

samkeit liegt darin, dass die Begriffe als Handlungsmotivatoren zur Erreichung ei-

nes gemeinsamen Ziels dienen und dabei gleichzeitig die Integration der Individu-

en in die Gesellschaft sicherstellen. Dabei treten beide Formen, also das Vertrau-

en und die Solidarität, als Hintergrundkonsens der Akteur:innen auf. Eine zentra-

le Differenz der beiden Begriffe besteht darin, dass Vertrauende immer ein Risiko

eingehen,wohingegendasRisiko fürAkteur:innenderSolidarität kein zentralerBe-

standteil ist.

Maßgeblich bei der Betrachtung der Teilsynonyme der Solidarität ist, dass jedes

Teilsynonym einen eigenenWirkungsbereich hat, aber je nach Verständnis der So-

lidarität auch als eine spezifische Form der Solidarität gelten kann. Bei den Teilsyn-

onymen war es möglich, zu differenzieren, auf welche Ausprägung der Solidarität

sich diese Überschneidung bezieht. Für die Entwicklung eines Prototyps der Soli-

darität ist damit gewonnen, dass aufgezeigt wurde, dass der Solidarität ein eigener

Wirkungsbereich zuzugestehen ist. Zudemwurden aus dieser Analyse Differenzie-

rungskriterien gewonnen.

Im folgenden Kapitel wurden dann die verschiedenen Verwendungsformen

der Solidarität ausgearbeitet und betrachtet. Dies erfolgte entlang von Differen-

zierungskriterien, die bei jeder Form der Solidarität systematisiert wurden. Diese

Differenzierungskriterien sind: das Subjekt dieser Solidarität, Motivation und

Gründe für solidarisches Handeln, Hintergrundinformationen über Situationen

für solidarisches Handeln, Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität, normativer

Anspruch des Solidaritätskonzeptes, ob die solidarische Haltung aktiv oder passiv

erfolgt, der Bezug der Solidarität zur Gerechtigkeit, aktive oder passive Solidarität,

räumliche Dimension, Grenzen der Solidaritätsform und ihr Transformationspo-

tenzial. Bei dieser Untersuchung der Verwendungsformen habe ich mich auf Kurt

Bayertz’ und Sally Scholz’ Vorarbeiten bezogen. Insgesamt wurden dabei vier For-

men der Solidarität betrachtet: die sozialintegrative Solidarität, die instrumentelle

Solidarität, die politische Solidarität und die universale Solidarität.

Imdaran anschließendenKapitel wurdendanndie Ergebnisse zu den einzelnen

Verwendungsformen der Solidarität zusammengezogen und aus diesen ein Proto-

typ der Solidarität abgeleitet. Der Prototyp der Solidarität bezeichnet dabei Merk-

male, die sich teilweise in allen Solidaritätsformen wiederfinden. Bei der Entwick-

lung des Prototyps habe ich zunächst die Gemeinsamkeiten der Verwendungsfor-

men auf einer abstrakten Ebene beschrieben. Jede dieser Gemeinsamkeiten hat bei

der spezifischen Formder Solidarität eine Ausprägung,die sich von jener in den an-

deren Solidaritätsformen unterscheiden lässt. Damit knüpfe ich insgesamt an das

methodische Vorgehen Hartmanns an.

Die von mir identifizierten Kerne der Solidaritätsformen sind: Erstens findet

Solidarität zwischen zwei oder mehr Entitäten statt, von denen zumindest eine

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 265

menschlich ist. Zweitens zielt Solidarität darauf ab, etwas zu erhalten oder zu

befördern, was eine Entität nicht alleine in der gleichen Art und Weise bewerk-

stelligen kann. Drittens baut Solidarität immer auf einem geteilten Konsens auf

oder erschafft einen geteilten Konsens. Viertens ist die Interaktion zwischen den

Entitäten bis zu einemgewissenGrad geprägt von einem sozialen, normativen oder

juristischen Zwang.

Neben diesen Kernelementen des Prototyps gibt es weitere Elemente, aus de-

nen sich die jeweiligen Formen der Solidarität zusammensetzen. Diese Elemente

gebendenSolidaritätsformen ihren spezifischenCharakter.Die Solidaritätsformen

müssen dabei nicht auf jedes dieser Elemente gleichermaßen referieren oder eine

spezifische Ausprägung von einemdieser Elemente aufweisen.Diese Elemente, die

den Kern des Prototyps der Solidarität ergänzen, wurden entlang der Differenzie-

rungskriterien der Solidarität gebildet.Dabei habe ichmich auf einige Beispiele be-

schränkt, welche die Bandbreite der Ausprägung der Elemente aufzeigen: Motiva-

tion, normativer Anspruch, aktiv vs. passiv, Bezug zur Gerechtigkeit, räumliche Di-

mension, Grenzen der Solidarität und Transformationspotenzial.

Nachdem nun der Prototyp der Solidarität und auch die ihn ergänzenden Ele-

mente entwickelt wurden, bleibt die Frage offen, weshalb Solidarität in den ver-

schiedenen sozialen Kontexten so unterschiedlich auftreten kann: In den verschie-

denen Formen der Solidarität betrachtet, ist Solidarität auf der einen Seite univer-

sal, unbewusst und asymmetrisch und auf der anderen Seite zugleich partikular,

bewusst und reziprok. In diesem Kapitel möchte ich nun versuchen, eine Antwort

auf die Frage zu geben, wie diese verschiedenen Formen der Solidarität trotz ihrer

grundlegendenUnterschiede einen gemeinsamen Zusammenhang haben, der über

den Kern des Prototyps hinausgeht.

Diesen Zusammenhang sehe ich in dem Transformationspotenzial, das jeder

Form der Solidarität innewohnt und das in diesem Kapitel gesondert dargestellt

werden soll. Dabei soll auch ein Vorschlag für eine Systematisierung des Solidari-

tätsbegriffs entworfen werden, der zugleich eine Erklärung dafür bieten soll, dass

die verschiedenen Formen der Solidarität mit so unterschiedlichen Ausprägungen

–wie im dritten und vierten Kapitel gezeigt – dennoch in dem Prototyp der Solida-

rität vereintwerdenkönnenund somit trotz ihrerUnterschiededengleichenBegriff

kennzeichnen.

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass ich den Begriff der So-

lidarität hier explizit von den praktischen Ausprägungen der Solidarität differen-

zieren möchte: Die einzelnen praktischen Ausprägungen der Solidarität zeichnen

sich durch die Zusammensetzung der Elemente des Prototyps und der Differen-

zierungskriterien in einer jeweils spezifischen Ausprägung aus. Würden die spe-

zifischen praktischen Ausprägungen der Solidarität direkt miteinander verglichen,

dann könnte der Eindruck entstehen, dass sie nicht derselben Begriffswelt ange-

hören. Doch hat gerade die Analyse des Prototyps und der Differenzierungskriteri-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Formen der Solidarität

en gezeigt, dass die einzelnen Formen der Solidarität, die sich aus den praktischen

Ausprägungen ableiten lassen, einen geteilten Kern aufweisen.

Die folgende Grafik soll veranschaulichen, welche Verhältnisse der Formen der

Solidarität zueinander ich in diesemKapitel herausarbeitenmöchte.Zielsetzung ist

es,dieVerhältnisseder verschiedenenFormenderSolidarität in einengesamtenZu-

sammenhang zu bringenunddabei darauf einzugehen,wie sich die Solidaritätsfor-

menzueinander verhaltenund ineinander transformierenkönnen.Umeinenersten

Zusammenhang herzustellen, erschien es mir nach einer Betrachtung der räumli-

chen Dimensionen und der Grenzen der Solidarität zur Systematisierung sinnvoll,

die universale Solidarität als das Maximum der möglichen solidarischen Handlun-

gen in Bezug auf Ausdehnung, Reichweite und Umfang darzustellen. Daher ist die-

se Form der Solidarität in der Grafik als zugrundeliegende Scheibe dargestellt. Die

anderen drei Formen der Solidarität haben nachmeiner Interpretation einen enge-

renZusammenhang zueinander, da sie zumeist eine begrenzte Reichweite (Umfang

der Akteur:innen/Exklusivität) und enge räumliche Dimension (oft im Rahmen des

Nationalstaates) haben.Dennochweisen auch sie alle ein Erweiterungspotenzial im

Hinblick auf Reichweite und Umfang auf.

Abbildung 5: Verhältnisse der Solidaritätsformen zueinander

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 267

Im Folgenden sollen die Verhältnisse einer jeden Form der Solidarität zu jeder

anderen Form dargestellt werden.

5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidarität

Zur sozialintegrativen Solidarität wurde aufgezeigt, dass für diese Solidaritätsform

ein bewahrender Charakter prägend ist: Handlungen der sozialintegrativen Solida-

rität versuchen in erster Linie, den Status quo zu erhalten, ihn zu bewahren und –

falls nötig – Handlungen gegen ihn zu bestrafen und dauerhaft zu unterbinden.

Ausgangspunkte dafür sind die in den Handlungen der sozialintegrativen Solida-

rität zum Ausdruck kommenden geteilten Überzeugungen undWerte, die gemein-

same Geschichte etc. Diese geteilten Elemente entstehen irgendwann im sozialen

Kontext und werden durch beständiges Wiederholen oder Nicht-Infragestellen zu

prägenden Elementen. Diese können von Gesellschaft zu Gesellschaft und je nach

Entstehungsgeschichte variieren. In jeder Gesellschaft oder Gemeinschaft kann ein

Set solcher geteiltenÜberzeugungen gefundenwerden,die denZusammenhalt und

die gemeinsame Identifikation der Einzelakteur:innenmit dem Ganzen sicherstel-

len.

Die Gesamtheit der geteilten Überzeugungen ist jedoch nicht starr und kann –

auf demselbenWeg, auf dem diese auch entstanden sind – durch soziale Interakti-

on verändert werden. Ein Wandel verlangt allerdings, dass – ummit Durkheim zu

sprechen – das Kollektivbewusstsein dies zulässt. Es gibt unterschiedliche Gründe,

warum eine Auseinandersetzung mit den geteilten Überzeugungen nicht erfolgt:

Die Akteur:innen des Kollektivbewusstseins haben sich mit den spezifischen ge-

teilten Überzeugungen noch nicht aktiv oder diskursiv auseinandergesetzt und es

besteht eine Deutungslücke. Oder die Einflusskraft des kollektiven Bewusstseins

ist zurückgegangen und gestattet dem Einzelnen von den geteilten Überzeugun-

gen leicht abweichende Handlungen. Es ist anzunehmen, dass es innerhalb des

Kollektivbewusstseins unterschiedlich gewichtige Anforderungen an die Überein-

stimmungen für die jeweilige Gesellschaft oder Gemeinschaft gibt. Ein Abweichen

von den Grundüberzeugungen der Gesellschaft oder Gemeinschaft würde dem-

nach nicht toleriert und würde bestraft werden, wohingegen ein Abweichen von

schwächeren Überzeugungen eher hingenommen bzw. schneller wieder vergeben

würde. Eine darauf aufbauende Option ist, dass das Kollektivbewusstsein in Bezug

auf ein spezifisches Element durch die Akte der Individuen wiederkehrend infrage

gestellt wurde und somit über die Zeit diesbezüglich an Bestimmtheit verloren hat.

Zumeist sind es gerade kleine Abweichungen, die auf lange Sicht dazu führen, dass

das Kollektivbewusstsein in Bezug auf eine bestimmte Praxis weniger eindeutig ist

und irgendwann ganz aufgeweicht wird. Diese Veränderungen vollziehen sich eher

schleichend und sind erst über einen längeren Zeitraum hinweg deutlich bemerk-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Formen der Solidarität

bar. Gerade diese langsamen Veränderungen können aber auch zu einer Reduktion

der Wirksamkeit der sozialintegrativen Solidarität führen – nämlich dann, wenn

sich in anderenBereichen des gesellschaftlichen Zusammenlebens Veränderungen/

Innovationen ergeben haben, die sich direkt auf das Zusammenleben auswirken,

aber nicht durch die sozialintegrative Solidarität abgedeckt werden. Wenn eine

solche Situation eintritt, ergeben sich zwei Pfade: Entlang des einen wird etwas

Neues und Geteiltes dem Bereich der sozialintegrativen Solidarität hinzugefügt.

Wenn dies nicht erfolgen kann und es diverse Auslegungen und Überzeugungen

gibt, ergibt sich der andere Pfad: Dannwird dieWirksamkeit des Hintergrundkon-

senses beeinträchtigt und Gefühle der Entfremdung und Vereinzelung können sich

verbreiten. Damit die sozialintegrative Solidarität stabil bleibt, müssen die Verän-

derungen in einer Geschwindigkeit erfolgen, die zu den in ihr lebenden Individuen

passt.

Hier berühren wir nun eine Schnittstelle zumBereich der instrumentellen Soli-

darität, denn diese drückt sich u.a. durch verrechtlichte Normen aus und ist somit

via Dekret der institutionalisierten Gemeinschaft oder Gesellschaft erschaffen. Sie

hat nach meiner Lesart ebenfalls einen bewahrenden und stetigen Charakter. Ihr

Anliegen ist es, die in ihr geregelten Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenle-

bens in genau der beschrieben Art und Weise einzuhalten. Dazu ist sie in Gesell-

schaften undGemeinschaften zumeist auch so angelegt, dass Kontrollen und Sank-

tionen zu ihrer Einhaltung vorgesehen sind, die von der Gesellschaft oder Gemein-

schaft durchgesetzt werden.Dies sichert zugleich eine Erwartungsstabilität der In-

dividuen und schützt diese vor einer möglichenWillkür anderer.

Aber auch bei der instrumentellen Solidarität sind Änderungen und Verschie-

bungenmöglich. Entscheidend ist, dass diese Änderungen sich erst in neuemRecht

ausdrücken und die dafür in den Gesellschaften und Gemeinschaften vorgegeben

Prozesse durchlaufenmüssen. Somit erfolgt eine Anpassung zumeist nicht schnell.

Der Wandel erfolgt jedoch beständig, sodass diese Form der Solidarität zwar als

bewahrend, aber dennoch als im permanenten Wandel begriffen verstanden wer-

den kann. Dies wurde besonders am Beispiel der EU deutlich. Es gibt aber noch

ein anderes Beispiel für einen Zusammenhang der beiden Solidaritätsformen: 25

Jahre nach dem Mauerfall haben einige Journalist:innen aus dem Osten ihre Sicht

auf die Ost-West-Beziehung niedergeschrieben. Dieser durch die Politik »verord-

nete« Zusammenschluss zweier bis dahin getrennter Gesellschaften, die auf unter-

schiedlichen Ideologien basierten, ist ein gutes Beispiel dafür, wie die instrumen-

telle Solidarität dabei unterstützen kann, sozialintegrative Solidarität,die durch ein

bestimmtes Ereignis weggebrochen ist, zu erneuern.Der Autor gibt folgenden Ein-

blick in eine persönlicheWahrnehmung:

Als Jugendlicher war ich verwirrt von dem, was passierte. Heute glaube ich, es er-

klären zu können: Die Eliten des alten Systems, Politiker, Polizisten, Lehrer, wa-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 269

ren verschwunden oder total verunsichert. Die Protagonisten des neuen Systems

mussten ihre Autorität erst erwerben. Posttransformation nennen Wissenschaft-

ler so etwas. Ein Phänomen, das nach Revolutionen oft zu beobachten ist. Man

kann auch sagen, das gesellschaftliche Magnetfeld hatte sich aufgelöst. Die mo-

ralische Kompassnadel, die den Menschen zeigt, was gut und was schlecht, was

richtig und was falsch ist, fing im Osten zu rotieren an, sie hatte ihren Fixpunkt

verloren. (Brangel, 30.10.14, S. 15)

SeineBeschreibung des fehlenden Fixpunktes für diemoralischeKompassnadel be-

nennt das, was den selbstverständlichen Hintergrundkonsens der sozialintegrati-

ven Solidarität darstellt. Da im Falle der deutschenWiedervereinigung kein ersatz-

loser Umsturz eines Systems stattgefunden hat, sondern der Übergang in ein an-

deres bestehendes System, war den Personen, die integriert werden mussten, der

Hintergrundkonsens des neuen Systems noch nicht geläufig. Eine erste Orientie-

rung fürdenmoralischenKompass–diesmeint eineÜbersicht,was richtig undwas

falsch ist – kann imRecht und in der instrumentellen Solidarität gefundenwerden.

Von hier ausausgehend kann sich auf dieser Basis dann der verloreneHintergrund-

konsens erneuern.

Eine InterpretationdesVerhältnisses (Transformationspotenzial) zwischendie-

senbeidenSolidaritätsformen ist,dass ausdemHintergrundkonsensbzw.demKol-

lektivbewusstsein der sozialintegrativen Solidarität einzelne Elemente – ins Recht

gewandelt – in die instrumentelle Solidarität Einzug halten können. Die instru-

mentelle Solidarität wäre demnach eine Fortsetzung der sozialintegrativen Solida-

rität, welche einige der Inhalte derselben verstetigt. Dabei nehme ich an, dass dies

insbesondere die Grundpfeiler der Gesellschaft und Gemeinschaft betrifft, die für

den Zusammenhalt derart elementar sind, dass dies eine durchgängige Kontrolle

undBestrafungdurchdasKollektiv rechtfertigt.Die instrumentelle Solidarität trägt

durch die Verstetigung dazu bei, dass zentrale Gemeinsamkeiten nicht oder nur er-

schwert und unter Risiken verändert werden können. Anpassungen und Verände-

rungen sind aber in beiden Formen der Solidarität möglich. Elemente der sozial-

integrativen Solidarität können somit in die instrumentelle übergehen und dort als

Recht zumTragen kommen; eswird jedoch keinGrund dafür gesehen, dass alle Ele-

mente der der sozialintegrativen Solidarität in die Instrumentelle Einzug erhalten.

Eine Bewegung in die andere Richtung, also von der instrumentellen zur sozi-

alintegrativen Solidarität halte ich für unwahrscheinlich, da sich das Recht nur in

und aus sozialen Kontexten bilden kann. Diese sozialen Kontexte sollten diejeni-

gen der Gesellschaft bzw. Gemeinschaft sein und sich in den Handlungen der so-

zialen Akteur:innen widerspiegeln.Wenn sich jedoch im Recht Aspekte finden, die

nicht (mehr) zu der betreffenden Gesellschaft oder Gemeinschaft passen, dann ist

zunächst zuprüfen,obdasRecht überholtwerdenmüsste–oder, falls dasRecht erst

durch die Institution erschaffenwurde, dannwären deren Intentionen und ihr Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Formen der Solidarität

trag, für die Gesellschaft das Recht zu schaffen, näher zu betrachten.An dieser Stel-

le befindet sich der Übergang zur politischen Solidarität, der imnächsten Abschnitt

erläutert wird. Es gibt jedoch noch eine andere Option, die sich anhand des Lob-

byismus auf europäischer Ebene verdeutlichen lässt: Lobbyisten nehmen direkten

Einfluss auf die Schaffung von Recht, ohne dass dies den gesellschaftlichen Prakti-

ken entsprechen muss. Wenn das Recht erst einmal geschaffen ist, kann es jedoch

auchdas gesellschaftliche LebenbeeinflussenunddadurchneuegeteilteVorstellun-

gen erschaffen.1

5.2 Instrumentelle und politische Solidarität

Im Anschluss an das bisher Vorgestellte möchte ich nun auf das Verhältnis der in-

strumentellen zur politischen Solidarität eingehen. Im Unterschied zum Transfor-

mationspotenzial der sozialintegrativen und der instrumentellen Solidarität ist es

eine hervorzuhebende Eigenschaft der politischen Solidarität, dass sie sich kritisch

mit dem Bestehenden auseinandersetzt. Die in ihr agierenden Akteur:innen haben

gemein, dass sie sich durch ein bewusstes oder unbewusstes Commitment auf ein

gemeinsames Ziel, eine gemeinsame Zukunft oder einen gemeinsam zu beheben-

denMissstand zusammengefunden haben. Zielrichtung der politischen Solidarität

ist somit nicht, das Bestehende zu bewahren und den Status quo zu erhalten, son-

dern diesen zu reflektieren undwennnötig zu verändern.Ausformungender politi-

schen Solidarität müssen somit ein Moment der sozialen Kritik enthalten, das sich

aufdiegegenwärtigenBedingungendesSystems,derNationoderderUmverteilung

richtet. Dabeimuss darauf hingewiesenwerden, dass sich die politische Solidarität

nicht ausschließlich mit dem Bereich der instrumentellen Solidarität auseinander-

setzt, aber dies kann durchaus einer ihrer Gegenstandsbereiche sein. Mit Münkler

kann angenommenwerden, dass politischmotiviertes Engagement der Zivilgesell-

schaft im Rahmen einer politischen Solidarität diejenigen Orte betrifft, an denen

Solidarität noch nicht durch eine rechtlich gestärkte Erwartungssicherheit erreicht

wurde.2

Wennwir nun noch einmal in Betracht ziehen, welchen Bereich die instrumen-

telle Solidarität abdeckt, dannwird einemögliche Verbindung zwischen diesen bei-

den Solidaritätsformen offensichtlich: Die politische Solidarität kannmit ihrer Kri-

1 Ein Beispiel wären die von der EU verbotenen Leuchtmittel: Diese Maßnahme wurde in der

breiten Bevölkerung zunächst sehr kritisch gesehen, aber vor dem Hintergrund der Stär-

kung des Bewusstseins für Energiesparsamkeit undKlimaschutzwurde sie schließlich gesell-

schaftlich akzeptiert, wie sich ander aktuellenDebatte umdas Eintreten für denKlimaschutz

zeigt.

2 Münkler 2004, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 271

tik amBestehendengenauandenPunktenansetzen,die imRahmender instrumen-

tellen Solidarität fixiert und festgeschrieben sind.Dabeimuss sie sich nicht nur auf

die konkreten Inhalte der instrumentellen Solidarität beziehen, sondern kann sich

zudem auch auf die Kontrollen und Strafmaßnahmen beziehen, die zum Schutz

der in der instrumentellen Solidarität fixierten Überzeugungen eingerichtet wur-

den. Die politische Solidarität kann somit dazu beitragen, dass sich die Inhalte der

instrumentellen Solidarität aktualisieren und an die aktuellen Gegebenheiten und

Erfordernisse der Gesellschaft oder Gemeinschaft anpassen. Ohne eine politische

Solidarität würde für Veränderungen innerhalb der instrumentellen Solidarität ein

wichtigerGradmesser fürdie aktuellenBedingungenderGesellschaft oderGemein-

schaft fehlen. Die politische Solidarität trägt somit auch zur Akzeptanz der in der

instrumentellen Solidarität festgelegten und fixierten Überzeugungen bei.

Die beiden Solidaritätsformen haben somit einen wechselseitigen Einfluss auf-

einander, den sie für ein gesamtheitliches Funktionieren auch benötigen: Auf der

einenSeite kanndiepolitischeSolidarität die instrumentelle Solidarität zurErneue-

rung drängen und auf der anderen Seite stellt die instrumentelle Solidarität durch

ihren stetigenCharakter sicher,dass nicht alle kurzfristigenAnliegen,die innerhalb

der politischen Solidarität durch Partikulargruppen lanciert werden, sich sogleich

auf die gesamte Gesellschaft oder Gemeinschaft auswirken. Beide Solidaritätsfor-

menhaben somit einenwechselseitig korrigierendenundabwägendenEinfluss auf-

einander. Dies zeigt sich auch im Hinblick auf die unterschiedlichen Gegenstände

der beiden Solidaritätsformen: Die instrumentelle Solidarität blickt (durch Institu-

tionen) auf das Individuum,wohingegen die politische von den Individuen u.a. auf

die Institutionen und die soziale Ordnung blickt. Beide Formen können somit auch

als Korrektive gegen Anomien gesehen werden – die einen z.B. vom Markt verur-

sacht und durch den Wohlfahrtsstaat abgefedert, die anderen durch Diskriminie-

rung hervorgerufen und durch die Schaffung eines gesellschaftlichen Bewusstseins

von Diskriminierung abgefedert.

Dabei wird allerdings angenommen, dass es einen allgemeinen Zweck oder ei-

ne Zielrichtung der Solidarität gibt, welcher, wie die bisherige Analyse gezeigt hat,

gesellschafts- oder gemeinschaftsspezifisch seinmuss.UmdiesenAspekt zu vertie-

fen, lohnt es sich, das Verhältnis zwischen sozialintegrativer und politischer Solida-

rität näher zu betrachten.

5.3 Sozialintegrative und politische Solidarität

Zwischen dem Verhältnis der politischen Solidarität zur sozialintegrativen und der

politischen zur instrumentellen Solidarität gibt es einige Parallelen. Die zentrale

Parallele beruht darauf, dass die sozialintegrative Solidarität und die instrumen-

telle Solidarität einen bewahrenden und stetigen Charakter haben: Beide Solida-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


272 Formen der Solidarität

ritätsformen streben danach, den Status quo aufrechtzuerhalten, wohingegen die

politische Solidarität darauf abzielt, Bestehendes zu verändern, wenn dies einen

Mangel aufweist, nicht demGerechtigkeitsempfinden der Akteur:innen entspricht,

empfundeneUngerechtigkeitenbeinhaltet etc.Dabei nimmtdie politischeSolidari-

tät gegenüber der sozialintegrativen Solidarität einen ähnlichen Stellenwert einwie

gegenüber der instrumentellen Solidarität: Durch die politische Solidarität können

die InhalteundBestandteile der sozialintegrativenSolidarität, sofern sieunbewusst

sind und als Hintergrundkonsens fungieren, in erster Linie bewusst werden und

den Menschen somit zur Aushandlung gesellschaftlicher Praxen bereitstehen – in

der Folge könnendiese Praktikendann auch verändertwerden.Sofern die Elemente

der sozialintegrativen Solidarität den Akteur:innen bereits bekannt sind und nicht

als zweite Natur bestehen, können die Handlungen der politischen Solidarität im-

merhin dazu führen, dass die Übereinkünfte der sozialintegrativen Solidarität her-

ausgefordert und verändert werden können. Ein solches Herausfordern kann sich

einerseits als Kritik und als Kampf umdieDeutungshoheit äußern, auf der anderen

Seite aber auch bewirken, dass unhinterfragte Praktiken und geteilte Überzeugun-

gen generell als zurDisposition stehend betrachtet und somit von denAkteur:innen

selbst als durch sie bzw. sozial konstruiert verstanden werden.

Für den gesellschaftlichen Zusammenhalt, auf den die sozialintegrative Solida-

rität aufbaut und den sie gleichzeitig auch bestärkt, hat die durch die politische

Solidarität hinzukommende Veränderung, Erneuerung oder Anpassung an die ak-

tuellen gesellschaftlichen Gegebenheiten eine wichtige Bedeutung: Wenn in einer

Gesellschaft die gemeinsamen Grundwerte (Normen/Pflichten) für eine soziale In-

tegration der Individuen nicht mehr genügen, können durch Handlungen der po-

litischen Solidarität neue geteilte Verständnisse entstehen, die sich über die Zeit

zu einer zumindest in einzelnen Bestandteilen neuen sozialintegrativen Solidarität

entwickeln.Die eher kurzfristigen Engagements der politischen Solidarität können

somit, wenn sie regelmäßig von einer kritischen Anzahl von Akteur:innen durchge-

führt werden, eine schwindende sozialintegrative Solidarität erneuern und damit

letztlich stärken.

Wenn hingegen eine starke und rege sozialintegrative Solidarität in einer Ge-

sellschaft vorhanden ist, dannkönnendie Forderungender politischenSolidaritäts-

gruppen sowohl zu einerWeiterentwicklungderNormenundWerte führen als auch

zu gesellschaftlichen Konflikten über die Forderungen bzw. den Status quo. Letzte-

res kann für den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhalt zweierlei Konsequenzen

haben: Zumeinenwerden Forderungen vonPartikulargruppen,die nicht zu den ge-

sellschaftlichenBedingungenpassen,einfachabgelehnt–undzumanderenkönnen

gesellschaftlicheKonflikte sich verschärfen,wenndie Forderungen aufMachtstruk-

turen treffen, die zum Eigenwohl Einzelner angewandt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 273

5.4 Sozialintegrative und universale Solidarität

Im Hinblick auf die Beziehung zwischen der sozialintegrativen und der universa-

len Solidarität lohnt es sich, einen Blick auf den zeitlichen Horizont dieser beiden

Formen der Solidarität zu werfen. Die sozialintegrative Solidarität ist auf den Sta-

tus quo ausgerichtet, also auf die konkrete Gegenwart, die sie zu erhalten versucht.

Aber durch die Veränderbarkeit, die dieser Form der Solidarität innewohnt, ist sie

zugleich auch auf eine zukünftige Gegenwart gerichtet. Auch die universale Solida-

rität bezieht sich auf das Hier und Jetzt mit einer Ausrichtung auf die Zukunft. Da-

bei steht bei der humanzentrierten Auslegung dieser Solidarität eine gemeinsame

Basis zur Verfügung, von der ausgehend eine positive Entwicklung vollzogen wer-

den soll. Während bei der sozialintegrativen Solidarität die Veränderung als eine

Option angenommen wird, um eine Aktualisierung des Geteilten zu ermöglichen,

ist bei der universalenSolidarität –nachmeiner InterpretationRortys–alles darauf

ausgerichtet, einenpermanentenundnicht abgeschlossenenFortschritt der Solida-

rität zu erreichen.Bei der theologischen universalen Solidarität hat die zeitlicheDi-

mension noch einmal eine andere Bedeutung: Die Vergangenheit und die Zukunft

(das Leben nach dem Tod) haben in der christlichen Tradition lange eine starke und

prägende Bedeutung gehabt. Die Handlungen in der Gegenwart dienten u.a. dazu,

das eigene zukünftige Leben nach dem Tod zu bestimmen.

Nebender zeitlichenDimensiongibt esnochweitere zentraleUnterschiede zwi-

schen den Solidaritätsformen, die relevant sind, um das Verhältnis der beiden zu-

einander zu erfassen. Die universale Solidarität hat eine fiktive Gemeinschaft der

Menschen zurGrundlage,wohingegen sich die sozialintegrative Solidarität auf eine

begrenzte Gesellschaft oder Gemeinschaft bezieht: Die sozialintegrative Solidarität

ist exklusiv, die universale nicht. Zwar kann die sozialintegrative Solidarität in ih-

rer Ausdehnung erweitert werden, wenn weitere Individuen oder Gruppen sich der

Gemeinschaft zurechnen lassen, aber eine Erweiterung sozialintegrativer Solidari-

tät auf die gesamteMenschheit ist hierwegenderGrundlage vongeteiltenÜberzeu-

gungenundWerten sowiegemeinsamerSpracheundGeschichte etc.nichtdenkbar.

Am Beispiel der EU zeigt sich, dass eine Erweiterung der sozialintegrativen Solida-

rität auchumfassender gedachtwerdenkann,aber dieAusdehnungauf die gesamte

Menschheit bleibt der universalen Solidarität vorbehalten.

Die Verbindung zwischen diesen beiden Solidaritätsformen sehe ich als sehr

schwachan,da sichausderBetrachtungherauskeinekonkretenWechselwirkungen

ergeben haben.Die universale Solidarität könnte allerdings als eine separate Erwei-

terung der sozialintegrativen Solidarität verstanden werden, indem übergreifende

Ziele, Vorbilder oder auch Anlässe von der einen Ebene in die andere übernommen

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


274 Formen der Solidarität

5.5 Instrumentelle und universale Solidarität

Nachdem zwischen der sozialintegrativen und der universalen Solidarität keine

konkrete gemeinsame Verbindung aufgezeigt werden konnte, soll nun nach einer

solchen Verbindung zwischen der instrumentellen und der universalen Solidarität

gesucht werden. Ein Ansatzpunkt für eine Verbindung der beiden Solidaritätsfor-

men besteht darin, dass in der instrumentellen Solidarität eine Erweiterung auf

die globale Ebene bereits angelegt ist. Wie im letzten Unterkapitel gezeigt wurde,

gab es auch bei der sozialintegrativen Solidarität einen Erweiterungsaspekt, doch

war dieser darauf bezogen, dass sich die sozialintegrative Solidarität im Hinblick

auf die Anzahl von Individuen und/oder die räumliche Dimension erweitern kann

– sie behält aber bei allen diesen Erweiterungen stets ihren exklusiven Charakter

bei. Bei der instrumentellen Solidarität hingegen kann die Etablierung der Men-

schenrechte, die von fast allen aktuellen Staaten ratifiziert worden sind, als ein

Beispiel für die Erweiterung der instrumentellen Solidarität auf die universale oder

zumindest globale Ebene gesehen werden. Diese Option der Erweiterung auf die

globale Ebene findet sich nicht nur bei der instrumentellen Solidarität, sondern

auch bei der politischen, wie im folgenden Unterkapitel noch gezeigt werden wird.

Bei der obigen Darstellung der instrumentellen Solidarität wurde gezeigt, wel-

che Bedeutung diese im nationalen Kontext in Form des Wohlfahrtsstaats haben

kann und wie sie sich mit der EU auch auf den europäischen Raum erstrecken

kann. Allerdings ist die europäische instrumentelle Solidarität noch im Entste-

hen und noch nicht vollständig ausgeprägt. Ihre Festschreibung im europäischen

Recht zeigt dabei auch einen qualitativen Unterschied zur universalen Solidarität

auf: Die universale Solidarität begründet sich auf der Qualität des gemeinsamen

Menschseins, wohingegen die europäische instrumentelle Solidarität sich durch

einen geografischen Raum und die ihm zugehörigen Akteur:innen definiert.Wenn

jedoch z.B. die Verträge der UN betrachtet werden, lässt sich eine besondere Form

der instrumentellen Solidarität finden, in der sich Aspekte der universalen Soli-

darität im Recht – genauer im Menschenrecht – fixiert haben. Die Verstetigung

und Fixierung erfolgt dabei nach dem Prinzip der sozialintegrativen Solidarität:

Einige Prinzipien, die in der universalen Solidarität als allgemeingültig für die

gesamte Menschheit deklariert werden, wurden von den agierenden Staaten als

so grundlegend für den Menschen bzw. die Menschheit insgesamt angesehen,

dass sie in zwischenstaatlichen Verträgen festgehalten und Instanzen eingerichtet

wurden, bei denen Akteur:innen Verstöße melden können. Die Verstetigung in der

instrumentellen Solidarität hat für die universale Solidarität potenziell zur Folge,

dass die einzelnen Inhalte der universalen Solidarität eingehalten und von einer

größeren Anzahl von Individuen akzeptiert werden. Gerade die Umsetzung und

Realisierbarkeit ist ein Aspekt, der eineGrenze der universalen Solidarität darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität 275

Somit unterstützt die instrumentelle Solidarität die Umsetzung der universalen

Solidarität.

5.6 Politische und universale Solidarität

Im Anschluss an die Darstellung der instrumentellen und der universalen Solida-

rität möchte ich, darauf aufbauend, die Verbindung von Letzterer zur politischen

Solidarität darstellen. Beginnend lässt sich durch die Betrachtung der zeitlichen

Dimension Folgendes festhalten: Beide Solidaritätsformen beziehen sich auf einen

zukünftigen Zustand unter Berücksichtigung der gegenwärtigen Bedingungen. In

dieser Hinsicht haben die beiden Solidaritätsformen eine gemeinsame zeitliche

Ausrichtung. Unterschied besteht darin, dass die politische Solidarität exklusiv

ist und sich einige politische Solidaritätsgruppen nur durch antagonistische Ab-

grenzung konstituieren.Die universale Solidarität hingegen umfasst potenziell alle

Menschen. Oben wurde jedoch darauf verwiesen, dass argumentativ eine Abgren-

zung von nicht-menschlichem Leben möglich ist und somit auch diese Form der

Solidarität einen exklusiven Zug haben könnte.

Ein weiterer Unterschied ist, dass die politische Solidarität durch ein bewuss-

tes Commitment der Individuen zu der Gruppe erfolgt. Die Motivation zu solidari-

schen Handlungen kann im Rahmen der politischen Solidarität von den Akteur:in-

nen in den konkreten Situationen benannt werden und sie können sich auch be-

wusst von der Gruppe distanzieren. Bei der universalen Solidarität hingegen sind

alle Menschen per definitionem Teil dieser Solidaritätsgruppe, was bedeutet, dass

kein Commitment in Bezug auf die Zugehörigkeit vonnöten ist und die Individu-

en sich ihrer Zugehörigkeit eventuell nicht einmal bewusst sind. Allerdings können

sich Individuen dieser Zugehörigkeit aber auch bewusst werden, sich aktiv zu einer

universalen Solidarität bekennen und ihr Handeln bewusst daran ausrichten. Zu-

dem kann hier ein ähnlichesMoment wie bei der sozialintegrativen Solidarität zum

Tragen kommen: Die Individuen können auch solidarisch handeln, ohne sich des-

sen bewusst zu sein, wenn sie die Handlungsnormen ohne den direkten Bezug zur

universalen Solidarität verinnerlicht haben.

Bei der Darstellung der politischen Solidarität wurde bereits darauf eingegan-

gen, dass es auch bei dieser Solidaritätsform ein Erweiterungspotenzial gibt – dies

wurdeanhandderBildungvonglobalenNetzwerkenbeschrieben.EineErweiterung

der politischen Solidarität auf die transnationale Ebene ist jedoch auch in anderen

Ausprägungen möglich, z.B. in Grassroot-Bewegungen. Diese transnationalen Be-

wegungen richten sich auf eine gemeinsame »bessere« Zukunft, die sie zusammen

erreichenwollen. »Besser« ist bei den konkretenBewegungen entlang desÜberwin-

dens vonUngerechtigkeiten,Ungleichheiten oder Unterdrückung definiert, diemit

einemuniversalenAnspruchausgedrücktwerden.ZurErweiterungder lokalenoder

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Formen der Solidarität

nationalen Gruppen auf die transnationale Ebene wurde dargestellt, dass die For-

mulierung der gemeinsamen Zukunft bzw. des gemeinsamen Ziels hier abstrakter

wird, da die ganz konkreten lokalen Gegebenheiten von anderen Gruppen, deren

eigene Ausgangsbedingungen sich von diesen unterscheiden, nicht nachvollzogen

oder geteilt werden. Das exklusive und möglicherweise antagonistische Moment

bleibt dabei erhalten.Wenn diese Ausdehnung allerdingsweitergedacht wird, dann

ergibt sich durch die fortgesetzte Abstraktion ein universaler Solidaritätsanspruch.

Die Inhalte undAusprägungen der universalen Solidarität können nur durch ei-

nen Rückbezug auf konkrete bzw. lokale Situationen entstehen, die verallgemeinert

(formuliert)werden.OhnedenBezug auf konkrete Situationen,die abstrahiertwer-

den, wäre die universale Solidarität inhaltsleer. Umgekehrt können Elemente, die

imRahmen der universalen Solidarität formuliert werden und sich in solidarischen

Handlungen niederschlagen für andere lokale Gruppen der politischen Solidarität

Anlass,Motivation oder Vorbild sein und auf der transnationalen Ebene ein zentra-

les verbindendes Element bilden, das die unterschiedlichen Gruppen zusammen-

hält undausdenen sie gemeinsameMotivationundÜberzeugungbeziehenkönnen.

Zusammengefasst lassen sich die Potenziale der Solidaritätsformen zur gegenseiti-

gen Transformation wie folgt darstellen:

Abbildung 6: Transformationspotenzial der Solidaritätsformen

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


6. Schlusswort

Die Bedeutung der hier vorgelegten Systematisierung des Solidaritätsbegriffs

besteht darin, den Diskurs über den Begriff der Solidarität dahingehend zu berei-

chern, dass ein Verständnis von zeitgleich nebeneinander existierenden Solidari-

tätsformen möglich ist, wobei jede dieser Formen der Solidarität eine spezifische

Funktion für das Individuumund die Partikulargruppen, aber auch für die anderen

Formen der Solidarität erfüllt. Der Prototyp der Solidarität stellt dabei den gemein-

samen Kern der Solidaritätsformen dar, der den Zusammenhang zwischen ihnen

sichert.

Das häufige Auftreten von politischen Solidaritätsgruppen kann als Indikator

für das Bestehen gesellschaftlicher Pathologien verstanden werden, da die politi-

sche Solidarität imHinblick auf die instrumentelle unddie sozialintegrative Solida-

rität aufzeigt, wo keine Erwartungsstabilität (mehr) besteht. Sofern die instrumen-

telle oderdie sozialintegrativeSolidarität denaktuellenBedingungenderAkteur:in-

nen nicht mehr entspricht, entstehen politische Solidaritätsgruppen, die eine Ver-

änderunganstreben. IndiesemSinne ist diepolitischeSolidarität als eineTriebkraft

für gesellschaftliche Dynamik zu verstehen. Die Funktion der politischen Solidari-

tät für das Individuum und die Partikulargruppen besteht in der kritischen Praxis

oder auch in der Praxis der Kritik.1 Ein Fehlen von politischen Solidaritätsgruppen

ist aus der Perspektive der Gesellschaftswissenschaften aber ebenfalls kritisch zu

hinterfragen,dadies alsmöglichesAnzeichen für einemangelndeBewusstwerdung

gesellschaftlicher Zustände oder eine Unterdrückung von Partikulargruppen und

ihren Forderungen gesehen werden kann.

Die mangelndeWirksamkeit der sozialintegrativen Solidarität kann als Indika-

tor der Entfremdung und der Vereinzelung der Individuen gesehen werden, weil

sie den Zusammenhalt zwischen den Akteur:innen durch einen Hintergrundkon-

sens sicherstellt, der auch in der instrumentellen Solidarität festgeschrieben sein

kann. Wenn dies nicht mehr erfolgt, kann ein Prozess der Entfremdung eintreten,

der sich in nicht normenkonformem Verhalten zeigen kann. Die in der instrumen-

tellen Solidarität verfestigten Werte können einerseits diesem Prozess als Stabili-

1 Vgl. Boltanski 2010, Celikates 2009 und Tully 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Formen der Solidarität

satoren entgegenwirken und andererseits als Grundlage für politische Solidaritäts-

gruppen dienen.

Der instrumentellen Solidarität kommt die Rolle zu, sicherzustellen, dass Ver-

änderungen in Anzahl und Geschwindigkeit in einem gesellschafts- oder gemein-

schaftsverträglichen Maß erfolgen. Zudem stellt sie eine Stabilität für die anderen

Formen der Solidarität her, da das Infragestellen mittels der politischen Solidarität

nur einzelne Aspekte der instrumentellen Solidarität betreffen kann.2

Der Begriff der Solidarität wird von den Subjekten der Solidarität zu spezi-

fischen Handlungsaufrufen verwendet und scheint somit an die konkrete Hand-

lungsebene gebunden zu sein. Doch eigentlich handelt es sich um einen Begriff der

Transformation und Veränderung: Er kann dazu dienen, Veränderungen, die in der

Gesellschaft stattfinden, auf den Ebenen des Rechts, der Institutionen, der Werte

und Normen sowie des Individuums zu beschreiben. Vor allem aber kann er auch

dazu dienen, die Wechselwirkungen zwischen diesen Ebenen in den Vordergrund

der Betrachtung treten zu lassen. Bei der Untersuchung von Transformationen

zielt der Solidaritätsbegriff darauf ab, sich der Wechselwirkungen und der Be-

ziehungen der einzelnen Formen untereinander bewusst zu werden und dieses

Bewusstsein dazu zu nutzen, gesellschaftliche und soziale Herausforderungen zu

erklären. Die Herausarbeitungen von spezifischen Solidaritätsformen unterstrei-

chen dies, indem sie eine spezifische Form der Solidarität dazu nutzen, normative

Fragestellungen zu erklären. Das transformative Potenzial der Solidaritätsformen

besteht folglich im Erhalt und der gleichzeitigen Erneuerung gruppenspezifischen,

gesellschaftlichen,menschlichen Zusammenhaltes.

2 Siehe Habermas’ Thematisierung der Lebenswelt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Nachwort

Rückblickend auf die Arbeit ergeben sich eine Reihe von Ansatzpunkten, Diskussi-

onssträngenundmethodischenÜberlegungen,die,wenn ichdieArbeit noch einmal

ganz neu verfassen könnte, einige Argumentationsstränge verändern würden. Auf

einige dieser Stränge undmöglichenAnknüpfungspunktemöchte ich abschließend

eingehen.

Zur Eigentümlichkeit der Solidarität: Zur Herausarbeitung der Eigentümlich-

keit der Solidarität hätte auch ein anderesVorgehen als die Betrachtungder Teilsyn-

onyme gewählt werden können. Da diese Arbeit keinen empirisch-soziologischen

Anspruch verfolgt,wurde sich gegendie Verwendung empirischerQuellen,die über

die Bedeutung einzelner Beispiele zur Verdeutlichung der Argumentation hinaus-

gehen,entschieden.Sicherlichwäre es jedoch spannendundauchgewinnbringend,

wenn empirischeQuellenmit einemdirektenZugang zurVerwendungder Solidari-

tät betrachtet werdenwürden. Ein Grund dafür sehe ich darin, dass die verwendete

akademische Literatur es nicht zum expliziten Ziel hatte, den Begriff der Solidarität

herauszuarbeiten und von anderenBegriffen zu unterscheiden, sonderndenBegriff

im Kontext anderer Argumentationen verwendet. Die Untersuchung empirischer

Quellenkönnte auchweitereHinweise fürdie stattfindendeTransformationvonSo-

lidaritätsbegriffen beisteuern, würde aber auch methodische Fragen bezüglich der

Clusterung von Solidaritätsbegriffen eröffnen. Doch auch die Entscheidung für die

Verwendung von Teilsynonymen zur Herleitung der Differenzierungskriterien ist

nicht unkritisch zu sehen. Es könntenweitere Teilsynonyme betrachtet werden z.B.

Loyalität, Gerechtigkeit etc., was sicherlich zu präziseren Ergebnissen geführt ha-

ben könnte, aber für die Beantwortung meiner Forschungsfrage, musste eine Be-

grenzung erfolgen. Ohne die Verwendung der Teilsynonyme hätte sich eine zirku-

läre Argumentation ergeben, wenn nur auf akademische Schriften zur Solidarität

zurückgegriffen worden wäre. Im Rahmen einer Dissertation ist das gewählte Vor-

gehen trotz der angeführten Kritikpunkte, einWeg, der zu verwertbaren Ergebnis-

sen führt. Ich bin sehr auf andere Arbeiten gespannt, die einen empirischenZugang

wählen oder sich mit anderen Synonymen dem Begriff der Solidarität näheren.

Zur Begründung, Methode und Umfang des Prototypen: Im Hinblick auf die

Unterscheidung zwischen einer eher deskriptiven und einer normativen Un-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Formen der Solidarität

tersuchung des Solidaritätsbegriffes, versuche ich in meiner Arbeit durch die

Verwendung eines Prototypen einen Mittelweg anzubieten. Dies kann von beiden

Positionen ausgehend kritisch betrachtet werden. Eine normative Lesart des Be-

griffs der Solidarität könnte die hier vorgelegte Argumentation als zu deskriptiv

bewerten, da spezifische Ausprägungen von Solidarität, wie eine Solidarität zwi-

schen Verbrechern, Nationalsozialisten etc. nicht im Vorhinein ausgeschlossen

wird; oder wie Scholz sie klassifiziert, als parasitäre Solidaritäten verstanden wird.

Die Argumentation in dieser Arbeit fokussiert sich auf das Transformationspoten-

zial zwischendenSolidaritätsbegriffenund identifiziert darin aucheinkorrektiv,da

sich die gleichzeitig angewendeten Solidaritätsformen auch aufeinander beziehen

und sih gegenseitig beeinflussen können. Daher sind die Klassifikationsmerkmale

und die Kernelemente des Prototyps auch offen und als erweiterbar zu verstehen.

Die Offenheit und Einladung zur Erweiterung des Ansatzesmöchte ich auch darauf

beziehen, dass andere Sichtweisen von Autor:innen ergänzt werden, weil sich bei

der Herausarbeitung des Prototypen nur auf Schriften europäischer und nord-

amerikanischer Autor:innen beschränkt wurde und sie zudem eine Momentauf-

nahme darstellt. Eine stärkere Berücksichtigung von anderen vergangenen und

zukünftigen Epochen und die Betrachtung von anderen Autor:innen wird andere

Nuancen der Verwendungen des Begriffs der Solidarität hervorheben, die weiterer

relevante Erkenntnisse hervorbringen würden.

DiegleichzeitigeEinheit undPluralität derVerwendungsweisen stellt dabei eine

Herausforderung für denmethodischenAnsatz dar.Dies zeigt sich insbesondere an

zwei Stellen der Untersuchung: Einmal betrifft es das Verhältnis des Prototypen zu

den Formender Solidarität und ein anderesMal das Verhältnis der Formender Soli-

darität zu den konkreten Anwendungen der Solidarität in einem konkreten histori-

schenKontext.AnbeidenStellenfindet eineAbstraktion statt, sodassderBegriff der

Solidaritätmit ausschließlichemBlickaufdieKernelementedesPrototypenbeliebig

wirken kann.Die Kernelemente des Prototypen sind inmeinermethodischenÜber-

legung nicht so konzipiert, dass sie für sich stehend Solidaritätsformen oder gar ei-

ne konkrete Anwendung der Solidarität wiederspiegeln, sondern die Kernelemente

müssen ergänzt werden, umdieweiterenDifferenzierungskriterien. Erst durch die

Kombination ergeben sich die unterschiedlichen Solidaritätsformen. Die Methode

des Prototypen soll es erlaubenweitere Analysen von Verwendungen der Solidarität

einfließen zu lassen, neue Formen der Solidarität hinzuzufügen und auch weite-

re Klassifikationsmerkmale zu finden. Damit ist auch ein Aspekt adressiert, der im

fünften Kapitel nicht ganz deutlich wurde. Eine zentrale Gemeinsamkeit der Soli-

daritätsbegriffe ist, dass sie miteinander in unterschiedlicherWeise in Verbindung

stehen und aufeinander verwiesen sind.Wie diese Verhältnisse zueinander ausge-

staltet sind, unterscheidet sich dabei von Formzu Form.Die Identifikation vonwei-

teren Formender Solidarität erlaubt es, einweiter differenziertes Verhältnis und ei-

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Nachwort 281

ne weitergehendeWechselwirkung der gesellschaftlichen oder gemeinschaftlichen

Zusammenschlüsse aufzudecken und zu analysieren.

Solidarität ist nach meinem Verständnis ein Begriff der Transformation und

Veränderung: Er kann dazu dienen, Veränderungen, die in der Gesellschaft statt-

finden, auf den Ebenen des Rechts, der Institutionen, derWerte undNormen sowie

des Individuums in ihrer Wechselwirkung zu beschreiben. Das transformative

Potenzial der Solidaritätsformen besteht folglich im Erhalt und der gleichzeitigen

Erneuerung gruppenspezifischen, gesellschaftlichen, menschlichen Zusammen-

haltes.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literaturverzeichnis

Abendroth,Wolfgang. 1968. Sozialgeschichte der europäischen Arbeiterbewegung. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Adloff, Frank und Steffen Mau, Hg. 2005. Vom Geben und Nehmen: Zur Soziologie der

Reziprozität. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Adloff, Frank und Steffen Mau. 2005. ZurTheorie der Gabe und Reziprozität. In: Adloff

undMau 2005, S. 9–57.

Agamben, Giorgio. 2001. Jenseits der Menschenrechte: Einschluss und Ausschluss im

Nationalstaat. JungleWorld, 04.07.2001. Zuletzt geprüft am 03.09.2019. https://j

ungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte.

Anderson,Elizabeth. 2013.The imperative of integration.Princeton,NJ: PrincetonUni-

versity Press.

Arendt, Hannah. 2007. Vita activa oder vom tätigen Leben.München: Piper Taschen-

buch.

Aristoteles. 2003.Nikomachische Ethik. Stuttgart: Reclam.

Avineri,ShlomoundAvnerDe-Shalit,Hg. 1992.Communitarianismand individualism.

Oxford: Oxford University Press.

Bast, Jürgen. 2014. Solidarität im europäischen Einwanderungs- und Asylrecht. In: Knodt

und Tews 2014, S. 143–161.

Baum, Gregory. 2006. Compassion and solidarity: The church for others. Toronto Ont.o,

Berkeley CA: House of Anansi Press.

Baurmann, Michael. 1998. Solidarität als soziale Norm und als Norm der Verfassung. In:

Bayertz 1998b, S. 345–388.

Bayertz, Kurt. 1996. Staat und Solidarität. In: Politik und Ethik, Hg. Kurt Bayertz,

S. 305–330. Stuttgart: Reclam.

Bayertz, Kurt. 1998a. Begriff und Problem der Solidarität. In: Bayertz 1998b, S. 11–53.

Bayertz, Kurt, Hg. 1998b. Solidarität: Begriff und Problem. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beckert, Jens, Hg. 2004. Transnationale Solidarität: Chancen und Grenzen. Frankfurt

a.M., New York: Campus Verlag.

Bedorf,Thomas. 2011. Politik, Recht oderMoral? In: Busche 2011, S. 107–126.

Berger, Johannes. 2004. ExpandierendeMärkte, schrumpfende Solidarität? Anmerkungen

zu einer aktuellen Debatte. In: Beckert 2004, S. 246–261.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte
https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte


284 Formen der Solidarität

Bertram,Hans,Hg. 1986.Gesellschaftlicher ZwangundmoralischeAutonomie.Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Bieling,Hans-Jürgen. 2011.Die EU in der globalenWirtschafts- und Finanzkrise: Kontu-

renund innereWidersprüche des europäischenKrisenmanagements. In:Die In-

ternationale Politische Ökonomie der Weltfinanzkrise, Hg. Oliver Kessler, S. 161–181.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften/Springer Fachmedien Wiesba-

den GmbHWiesbaden.

Bierhoff,HansW.undBeateKüpper. 1998.SozialpsychologiederSolidarität. In:Bayertz

1998b, S. 263–296.

Bojadžijev, Manuela und Robin Celikates. 2020. Transforming Solidarities. Prakti-

ken und Infrastrukturen in der Migrationsgesellschaft. Zuletzt geprüft am

20.09.2021. https://transformingsolidarities.net/.

Boltanski,Luc.2006.DerneueGeist desKapitalismus. inZusammenarbeitmitÈ.Chia-

pello. Konstanz: UVK-Verlag.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008.

Berlin: Suhrkamp.

Börner, Stefanie. 2014.Die Konstruktion transnationaler Solidarität durch die EU-Sozial-

politik. In: Knodt und Tews 2014, S. 63–81.

Brangel,Christian. 2014.Wie ich versuchte, einWessi zuwerden: DieDDR starb zu früh,

ummich zu prägen. Trotzdem fühle ich mich noch heute als Ostdeutscher.Die

Zeit, 30.10.2014.

Brunkhorst, Hauke. 2002. Solidarität: Von der Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsge-

nossenschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Busche,Hubertus,Hg.2011.Solidarität:EinPrinzipdesRechtsundderEthik.Würzburg:

Königshausen & Neumann.

Busche, Hubertus. 2011.Wohlstandsproduktion als institutionalisierte Solidarität? Kritik

einerThese der neuerenWirtschaftsethik. In: Busche 2011, S. 71–90.

Busen, Andreas. 2016. Solidarität und die Verwirklichung von Freiheit undGleichheit: Zur

Bedeutung eines vernachlässigten Konzepts in der politischenTheorie und Pra-

xis, Universität Hamburg.

Celikates, Robin. 2009.Kritik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverständigungund

kritischeTheorie. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Cicero,Marcus Tullius. 1970. Laelius. Über die Freundschaft. Stuttgart: Reclam.

Dallinger, Ursula. 2009. Die Solidarität der modernen Gesellschaft: Der Diskurs um ra-

tionale oder normative Ordnung in Sozialtheorie und Soziologie des Wohlfahrtsstaats.

Wiesbaden: VSVerlag für Sozialwissenschaften/GWVFachverlageGmbHWies-

baden. http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6.

Darwall, Stephen. 1999. Sympahetic Liberalism: RecentWork on Adam Smith. Philosophy

and Public Affairs 1999 (Bd. 28 Nr. 2): S. 139–64. https://www.jstor.org/stable/267

2821.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
https://transformingsolidarities.net/
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-91644-6
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821
https://www.jstor.org/stable/2672821


Literaturverzeichnis 285

Davey,Eleanor. 2014.Frenchadventures in solidarity: revolutionary tourists and radical hu-

manitarians.EuropeanReviewofHistory:Revueeuropéenned’histoire,Bd.4: S. 577–95.

https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189.

Dean, Jodi. 1996. Solidarity of strangers: Feminism after identity politics. Berkeley: Uni-

versity of California Press.

Denninger, Erhard. 1998. Verfassungsrecht und Solidarität. In: Bayertz 1998b,

S. 319–344.

Depenheuer, Otto. 2016. Solidarität im Verfassungsstaat: Grundlegung einer normativen

Theorie der Verteilung.Norderstedt: Books on Demand.

Derpmann, Simon. 2013.Gründe der Solidarität.Münster: Mentis.

Durkheim, Émile. 1986. Einführung in dieMoral. In: Bertram 1986, S. 33–54.

Durkheim, Émile. 1992. Über soziale Arbeitsteilung: Studie über die Organisation höherer

Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Durkheim, Émile. 1999. Physik der Sitten und des Rechts: Vorlesungen zur Soziologie der

Moral. Hans-Peter Müller. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ebner,Martin. 2005. »Solidarität« biblisch. Fallbeispiele und erste Systematisierungen. In:

Krüggeler 2005, S. 77–110.

Eisenberg,Christiane. 2011.Deutsche und englischeGewerkschaften:EntstehungundEnt-

wicklung bis 1878 imVergleich.Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Endres, Alexandra und Philip Faigle. 2011.Drei Szenarien für den Euro: Umschuldung,

Staatsbankrott – oder doch Euro-Bonds: Wofür entscheiden sich Europas Po-

litiker in der Krise? Drei Szenarien. Zeit Online, 18.07.2011. Zuletzt geprüft am

19.01.2019. https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenari

en/komplettansicht?print.

Fleischacker, Samuel. 2004.OnAdamSmith’sWealth of nations: A philosophical compan-

ion. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Frankenberg, Günter. 1997. Die Verfassung der Republik: Autorität und Solidarität in der

Zivilgesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gabriel, IngeborgundHelmutRenöckl. 2012.Solidarität inderKrise:Auf derSuchenach

neuenWegen.Würzburg: Echter.

Gosepath, Stefan,Wilfried Hinsch und Beate Rössler. 2008.Handbuch der politischen

Philosophie und Sozialphilosophie. 1 Bd. Berlin: De Gruyter.

Gould, Carol C. 2007. Transnational Solidarities. Journal of Social Philosophy 2007 (Bd.

38 Nr. 1): S. 148–64.

Gould, Carol C. 2014. Interactive democracy:The social roots of global justice.Cambridge:

Cambridge University Press.

Gouldner, A. W. 2005. Reziprozität und Asymmetrie. In: Adloff und Mau 2005,

S. 109–123.

Große Kracht,Hermann-J. 2005. »…weil wir für alle verantwortlich sind« (Johannes Paul

II.) Zur Begriffsgeschichte der Solidarität und ihrer Rezeption in der katholischen Sozial-

verkündung. In: Krüggeler 2005, S. 111–132.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://doi.org/10.1080/13507486.2014.933189
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print
https://www.zeit.de/wirtschaft/2011-07/euro-griechenland-szenarien/komplettansicht?print


286 Formen der Solidarität

GroßeKracht,Hermann-J. 2014.KatholischeKirche und soziale Solidarität inEuropa. In:

Knodt und Tews 2014, S. 41–61.

Habermas, Jürgen. 1991. Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen. 2004. Solidarität jenseits des Nationalstaates.Notizen zu einer Dis-

kussion. In: Beckert 2004, S. 225–235.

Habermas, Jürgen. 2013. Im Sog der Technokratie: Kleine Politische Schriften XII. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Hardin, Russell. 2001. Die Alltagsepistemologie von Vertrauen. In: Hartmann und Offe

2001, S. 295–332.

Hartmann,Martin. 2001. Einleitung. In: Hartmann und Offe 2001, S. 7–36.

Hartmann,Martin. 2011.Die Praxis des Vertrauens.Berlin: Suhrkamp.

Hartmann,Martin und Claus Offe,Hg. 2001.Vertrauen:Die Grundlage des sozialen Zu-

sammenhalts. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Hartmann, Nicolai. 1962. Ethik.Berlin: De Gruyter.

Hartwig, Ines. 2014. Solidarische Kohäsionspolitik jenseits. In: Knodt und Tews 2014,

S. 163–191.

Hechter,Michael. 1987.Principles of group solidarity.Berkeley: University of California

Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1970. Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Na-

turrecht und Staatswissenschaft imGrundrisse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Heuser, Jean. 2016.DasMärchen von der Gerechtigkeit: Es gilt aus ausgemacht, dass es

inDeutschlandkeineChancengleichheit gibt.Das stimmt–und ist dochnurdie

halbeWahrheit.Die Zeit, 22.11.2016.

Heyd, David. 2007. Justice and Solidarity: The Contractarian Case against Global Justice.

Journal of Social Philosophy 2007 (Bd. 38Nr.1): S. 112–30.http://onlinelibrary.wiley

.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf. Zuletzt geprüft am 28.12.2016.

Hieronymi, Tonia. 2003. Solidarität als Rechtsprinzip in der EuropäischenUnion. Frank-

furt a.M.: Peter Lang.

Hofmann, Gunter. 2007. Schäubles Nachtlektüre. Zeit Online, 09.08.2007. Zuletzt ge-

prüft am 17.11.2019. https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere?

Hölzl, Verena. 2022. Russland verhindert Resolution des UN-Sicherheitsrats. Zeit Online,

26.02.2022. Zuletzt geprüft am 14.06.2022. https://www.zeit.de/politik/auslan

d/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?u

tm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F.

Honneth, Axel. 1994. Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel. 2010. Das Ich im Wir: Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhr-

kamp.

Honneth, Axel. 2011. Das Recht der Freiheit: Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit.

Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9833.2007.00369.x/epdf
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/2007/33/Schaeubles_Nachtlektuere
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/politik/ausland/2022-02/krieg-ukraine-un-sicherheitsrat-resolution-veto-russland-china?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F


Literaturverzeichnis 287

Honneth, Axel. 2014. Arbeit und Anerkennung Versuch einer Neubestimmung. Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 56 (Bd. 3): S. 327–42. https://doi.org/10.1524/dzph.200

8.56.3.327.

Huber, Gerhard. 1990. Adam Smith: Der Zusammenhang von Moralphilosophie, Ökono-

mieund Institutionentheorie. In:Politische Institutionen imgesellschaftlichenUmbruch,

Hg. Gerhard Göhler, Kurt Lenk, Herfried Münkler undManfredWalther.Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Hunt, Morton und Hella Beister. 1992. Das Rätsel der Nächstenliebe: Der Mensch zwi-

schen Egoismus und Altruismus. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

I.L.A. Kollektiv und Gesellschaft für Ökologische Kommunikation mbH. 2019. Das

gute Leben für alle:Wege in die solidarische Lebensweise.München: oekom.

Jaeggi, Rahel undRobinCelikates. 2017.Sozialphilosophie: EineEinführung.München:

C.H. Beck.

Joas, Hans und Wolfgang Knöbl. 2011. Sozialtheorie: Zwanzig einführende Vorlesungen.

Berlin: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1975. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie: Zweiter Teil.Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kaufmann,Franz-Xaver. 2004.Sozialstaatliche Solidarität undUmverteilung im interna-

tionalenWettbewerb. In: Beckert 2004, S. 51–70.

Kersting,Wolfgang. 1998. Internationale Solidarität. In: Bayertz 1998b, S. 411–429.

Kersting,Wolfgang. 2000. Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kri-

tik egalitaristischer Sozialstaatsbegründungen. In: Politische Philosophie des Sozi-

alstaats, Hg.Wolfgang Kersting, S. 202–256.Weilerwist: VelbrückWiss.

Khushf, Georg. 1998. Solidarität als moralischer und politischer Begriff : Jenseits

der Sackgasse von Liberalismus und Kommunitarismus. In: Bayertz 1998b,

S. 111–145.

Klages, Helmut. 2000. Die Deutschen – ein Volk von ›Ehrenämtlern‹? Forschungsjournal

Soziale Bewegungen 13 (Bd. 4). https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406.

Klamert, Marcus. 2014. Solidarität als Rechtsprinzip der Europäischen Union. In: Knodt

und Tews 2014, S. 19–40.

Kleger,Heinz undThomasMehlhausen. 2014.Unstrittig und doch umstritten – europäi-

sche Solidarität in der Eurokrise. In: Knodt und Tews 2014, S. 83–112.

Klein,Stephanie. 2005.ChristlicheSolidarität inderPraxisPraktisch-theologischeAspekte

des Solidaritätsbegriffs. In: Krüggeler 2005, S. 211–230.

Knodt, Michèle und Nadine Piefer. 2014. Energiesolidarität im Normdreieck aus Sicher-

heit,Wettbewerb undNachhaltigkeit. In: Knodt und Tews 2014, S. 219–240.

Knodt,MichèleundAnneTews,Hg.2014.Solidarität inderEU.Baden-Baden:Nomos.

Korff,Wilhelm und Alois Baumgartner. 1990.Das Prinzip der Solidarität: Strukturge-

setz einer verantwortetenWelt. Stimmen der Zeit (Bd. 208): S. 237–50.

Koselleck, Reinhart. 1979. Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1524/dzph.2008.56.3.327
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406
https://doi.org/10.1515/fjsb-2000-0406


288 Formen der Solidarität

Krüggeler, Michael, Hg. 2005. Solidarität – ein christlicher Grundbegriff? Soziologi-

sche und theologische Perspektiven (Beiträge zur Pastoralsoziologie (SPI)). Zürich: TVZ

Theologischer Verlag.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe, Hg. 2006. Hegemonie und radikale Demokratie:

Zur Dekonstruktion desMarxismus.Wien: Passagen-Verlag.

Leroux,Pierre.2010.DeL’humanité, deSonPrincipeEtdeSonAvenir:OùSeTrouveExposée

LaVraieDéfinitionde laReligionEtOù l’OnExpliqueLeSens,LaSuiteEt l’Enchaînement

DuMosaïsme Et Du Christianisme.Charleston, South Carolina: Nabu Press.

Lobsien, Verena Olejniczak. 2022. Die vergessene Sympathie: Zu Geschichte und Gegen-

wart literarischerWirkung. Paderborn: Brill Fink.

Luhmann, Niklas. 1973. Vertrauen: E. Mechanismus d. Reduktion sozialer Komplexität.

Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Lukes, Steven. 1998. Solidarität und Bürgerrecht. In: Bayertz 1998b, S. 389–398.

Mau, Steffen. 2002.Solidarität undGerechtigkeit: Zur Erkundung eines Verhältnisses.

In: InterdisziplinäreGerechtigkeitsforschung: Zur Verknüpfung empirischer und norma-

tiver Perspektiven,Hg. Stefan Liebig, S. 129–154. Frankfurt a.M.,New York: Cam-

pus Verlag.

Mau, Steffen und Stephan Lessenich. 2005. Reziprozität undWohlfahrtsstaat. In: Ad-

loff undMau 2005, S. 257–277.

Mauss, Marcel. 1990. Die Gabe: Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-

schaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mill, John Stuart. 2006.Utilitarism: Englisch – deutsch. Stuttgart: Reclam.

Miller, David. 1992. Community and Citizenship. In: Avineri und De-Shalit 1992,

S. 85–101.

Montaigne, Michel de. 2008. Von der Freundschaft und andere Essais: Fischer Taschen-

buch Verlag.

Müller, Hans-Peter. 1986. Gesellschaft, Moral und Individualismus. Émil Durkheims

Moraltheorie. In: Bertram 1986, S. 71–105.

Münkler, Herfried. 2004. Enzyklopädie der Ideen der Zukunft: Solidairtät. In: Beckert

2004, S. 15–29.

Münkler,Herfried undMarinaMünkler. 2016.Die neuenDeutschen: Ein Land vor seiner

Zukunft.Berlin: Rowohlt.

Offe, Claus. 2004. Pflichten versus Kosten: Typen und Kontexte solidarischenHandelns. In:

Beckert 2004, S. 35–50.

Ondarza, von Nicolai. 2014.Die Umsetzung der Solidaritätsklausel des Vertrages von Lis-

sabon: Vorkehrungen für eine EU-Zusammenarbeit in Katastrophenschutz und

Terrorabwehr. In: Knodt und Tews 2014, S. 267–286.

Pascal. 2010. »Volksgenosse« bei den Rechtswissenschaften? Otto Depenheuer und sei-

ne zweifelhafteHabilitationsschrift.UnveröffentlichtesManuskript,Zuletzt ge-

prüft am 17.11.2019. htpps://www.campusgruen.uni-koeln.de/2010/04/volksge-

nosse-bei-den-rechtswissenschaften/.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 289

Piazolo,Michael.2004.Solidarität:DeutungenzueinemLeitprinzipderEuropäischenUni-

on.Würzburg: Ergon Verlag.

Pollack, Detlef. 2016.Modernisierungstheorie – revised: Entwurf einer Theorie moder-

ner Gesellschaften.Zeitschrift für Soziologie 45 (Bd. 4): S. 219–40. https://doi.org/1

0.1515/zfsoz-2015-1013.

Preuß, Ulrich K. 1998.Nationale, supranationale und internationale Solidarität. In: Bay-

ertz 1998b, S. 399–410.

Radkau, Joachim. 2011. Eine kurze Geschichte der deutschen Antiatomkraftbewegung. Zu-

letzt geprüft am 11.05.2019. https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-gesch

ichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all.

Rawls, John. 1975. EineTheorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Richter, Jürgen. 1996.DieTheorie der Sympathie. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Risse, Thomas. 2013. Solidarität unter Fremden? Europäische Identität im Härtetest.

Veröffentlichtes Arbeitspapier, FB Politik- und Sozialwissenschaften, Freie Uni-

versität Berlin. Zuletzt geprüft am 07.01.2017. https://nbn-resolving.org/urn:n

bn:de:0168-ssoar-37137.

Rorty, Richard. 1988. Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays. Stuttgart:

Reclam.

Rorty, Richard. 1992.Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Roß, Jan.2013.Was,wennderEurozerbricht?DieZweifel sindzurück,derZornwächst:

Was hält Europa noch zusammen?Die Zeit, 07.03.2013.

Routledge, Paul und Andrew Cumbers. 2016. Global justice networks: Geographies of

transnational solidarity.Manchester, UK: Manchester University Press.

Rüger, Carolin. 2014. Solidarität – ein solides Fundament der Gemeinsamen Außen- und

Sicherheitspolitik. In: Knodt und Tews 2014, S. 241–266.

Sahlin, Marshall D. 2005. Zur Soziologie des primitiven Tauschs. In: Adloff und Mau

2005, S. 73–91.

Sangiovanni, Andrea. 2013. Solidarity in the European Union. Oxford Journal of Legal

Studies 33 (Bd. 2): S. 213–41. https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033.

Sangiovanni, Andrea. 2015. Solidarity as Joint Action. J Appl Philos 32 (Bd. 4): S. 340–59.

https://doi.org/10.1111/japp.12130.

Scheler,Max. 1985.Wesen und Formen der Sympathie.Bonn: Bouvier Verlag.

Schnabl, Christa. 2005.Gerecht sorgen: Grundlagen einer sozialethischenTheorie der Für-

sorge. Freiburg: Acad. Press; Herder.

Scholz, Sally J. 2008. Political solidarity.University Park, Pa: Pennsylvania State Uni-

versity Press.

Schwarzenbach, Sibyl A. 1996. On Civic Friedship. ETHICS 1996 (Bd. 107, Nr. 1):

S. 97–128.

Schwarzenbach, Sibyl A. 2005. Democracy and Friendship. Journal of Social Philosophy

2005 (Bd. 36, Nr. 2): S. 233–54.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://doi.org/10.1515/zfsoz-2015-1013
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://www.bpb.de/apuz/59680/eine-kurze-geschichte-der-deutschen-antiatomkraftbewegung?p=all
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-37137
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1093/ojls/gqs033
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130
https://doi.org/10.1111/japp.12130


290 Formen der Solidarität

Schwarzenbach,SibylA.2015.Fraternity, solidarity, andcivic friendship.AMITY:TheJour-

nal of Friendshio Studies 2015 (Bd. 3): S. 3–18.

Sedmak, Clemens, Hg. 2010. Solidarität: VomWert der Gemeinschaft.Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft.

Shelby, Tommie. 2002. Foundations of Black Solidarity: Collective Identity or Common

Oppression. ETHICS (Bd. 112): S. 231–66.

Skinner, Quentin. 2002. Visions of Politics: Regarding method. Cambridge, U.K., New

York: Cambridge University Press.

Smith, Adam. 2004.Theorie der ethischen Gefühle.Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Smith, Anthony. D. 1986.The ethnic origins of nations.Malden: Blackwell Publishers

Inc.

Soboczynski, Adam. 2016. Deutsche Gelenkigkeit: Das Professorenpaar Herfried und

Marina Münkler empfehlen die Flüchtlingskrise als nationales Ertüchtigungs-

programm.Die Zeit, 01.09.2016.

Steinvorth, Ulrich. 1998.Kann Solidarität erzwingbar sein? In: Bayertz 1998b, S. 54–85.

Sutterlüty, Ferdinand. 2010. In Sippenhaft: Negative Klassifikationen in ethnischen Kon-

flikten. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Tafferner, Andrea. 1992. Gottes- und Nächstenliebe in der deutschsprachigenTheologie des

20. Jahrhunderts. Innsbruck,Wien: Tyrolia-Verlag.

Tannous, Isabelle. 2014. Solidarität und europäische Entwicklungszusammenarbeit: Von

denSonderbeziehungenmitdenAKP-StaatenzueinemmenschenwürdigenLe-

ben für alle. In: Knodt und Tews 2014, S. 287–310.

Taylor, Charles. 1995.Das Unbehagen an derModerne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles. 2001.Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politi-

schen Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Tönnies, Ferdinand. 1991. Gemeinschaft und Gesellschaft: Grundbegriffe der reinen Sozio-

logie:Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Tosun, Jale. 2014. Solidarität in der EU-Umweltpolitik. In: Knodt und Tews 2014,

S. 193–218.

Tully, James. 2008.Public philosophy in a new key: Volume 1: Democracy and civic freedom.

Cambridge: Cambridge University Press.

Tully, James. 2009.Politische Philosophie als kritische Praxis.Frankfurt a.M.,NewYork:

Campus Verlag.

Walk, Heike. 2004. Formen politischer Institutionalisierung: NGOs als Hoffnungsträger

globaler Demokratie. In: Beckert 2004, S. 163–180.

Walzer,Michael. 1992.Membership. In: Avineri und De-Shalit 1992, S. 65–84.

Walzer, Michael. 2006. Sphären der Gerechtigkeit: Ein Plädoyer für Pluralität und Gleich-

heit. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Wiese,Thorsten. 2012.Was passiert, wenn Griechenland austritt? ARD. 16/06/2012. Zu-

letzt geprüft am 01.12.2020. https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgri

echenland100.html.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/austrittgriechenland100.html


Literaturverzeichnis 291

Wilde, Lawrence. 2013.Global solidarity.Edinburgh: Edinburgh University Press.

Wildt,Andreas. 1995.Solidarität. In:HistorischesWörterbuchderPhilosophie:Bd: 9Se-SP,

Hg. Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel. Basel: Schwabe.

Wildt, Andreas. 1998. Solidarität Begriffsgeschichte und Definition heute. In: Bayertz

1998b, S. 202–216.

Wildt, Andreas. 2007. Solidarität als Strukturbegriff politisch-sozialer Gerechtigkeit. Jahr-

buch für Christliche Sozialwissenschaft 2007 (Bd. 48): S. 39–60. https://www.u

ni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81. Zuletzt geprüft am

14.05.2017.

Winch,Donald. 1984.AdamSmith als politischerTheoretiker. In:Markt, Staat und Solida-

rität bei AdamSmith,Hg. Franz-Xaver Kaufmann undHans-Günter Krüsselberg,

S. 95–113. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Zeit Online, dpa, aba. 2015. Schäuble soll Griechenland 2011 den Euro-Austritt nahegelegt

haben. Zeit Online, 04.01.2015. Zuletzt geprüft am 19.01.2019. https://www.zeit.

de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-e

vangelos-venizelos?print.

Zürcher, Markus Daniel. 1998. Solidarität, Anerkennung und Gemeinschaft: Zur Phäno-

menologie,Theorie und Kritik der Solidarität. Tübingen: A. Francke.

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/article/view/81
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print
https://www.zeit.de/politik/ausland/2015-01/wolfgang-schaeuble-griechenland-euro-austritt-evangelos-venizelos?print


WISSEN. GEMEINSAM.  
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplinäres Programm mit 
Schwerpunkt in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Beträge  
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien 
ergänzt. Wir ermöglichen eine Veröffentlichung in diesem Programm in 
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau 
auf die individuellen Bedürfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden können. 

U N S E R E  L E I S T U N G E N  I N  K Ü R Z E
•	 partnerschaftliche Publikationsmodelle

•	 Open Access-Publishing

•	 innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.

•	 nachhaltiges digitales Publizieren durch XML

•	 digitale Bildungsmedien

•	 vielfältige Verknüpfung von Publikationen mit Social Media

Unsere  aktue l le  Vorschau f inden S ie  unter :  www.transcr ip t-ver lag.de/vorschau-download

Besuchen Sie  uns im Internet:  www.transcr ipt-ver lag.de

https://doi.org/10.14361/9783839468951 - am 14.02.2026, 09:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download
https://doi.org/10.14361/9783839468951
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download

	Cover
	Inhalt
	Abkürzungsverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Danksagung
	1. Einleitung
	1.1 Fragestellung
	1.2 Motivation
	1.3 Solidarität: Ein Begriff und seine Verwendungsformen
	1.3.1 Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit
	1.3.2 Solidarität als sozialintegratives Moment
	1.3.3 Instrumentelle Solidarität in Anwendung als Legitimation des Sozialstaates
	1.3.4 Politische Solidarität
	1.3.5 Zusammenfassung: Bedeutung der Verwendungsform

	1.4 Vorgehen

	2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität
	2.1 Einführung in eine europäische Begriffsgeschichte der Solidarität
	2.2 Sympathie
	2.3 Nächstenliebe
	2.4 Freundschaft
	2.5 Vertrauen
	2.6 Zusammenfassung

	3. Die Verwendungsformen der Solidarität
	3.1 Einführung in erste Differenzierungskriterien der Solidarität
	3.1.1 Beispiel: Hypothesen zum Verhältnis von Solidarität und Gerechtigkeit
	3.1.2 Primat der Solidarität
	3.1.3 Gegenseitigkeit von Solidarität und Gerechtigkeit
	3.1.4 Gerechtigkeit als Ziel der Solidarität
	3.1.5 Solidarität als Gerechtigkeitsprinzip

	3.2 Sozialintegrative Solidarität
	3.2.1 Das Subjekt der sozialintegrativen Solidarität
	3.2.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.2.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.2.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.2.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.2.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.2.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.2.8 Räumliche Dimension
	3.2.9 Grenzen der Solidarität
	3.2.10 Transformationspotenzial
	3.2.11 Zusammenfassung

	3.3 Instrumentelle Solidarität
	3.3.1 Das Subjekt der instrumentellen Solidarität
	3.3.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.3.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.3.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.3.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.3.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.3.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.3.8 Räumliche Dimension
	3.3.9 Grenzen der Solidarität
	3.3.10 Transformationspotenzial
	3.3.11 Zusammenfassung

	3.4 Politische Solidarität
	3.4.1 Das Subjekt der politischen Solidarität
	3.4.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.4.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.4.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.4.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.4.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.4.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.4.8 Räumliche Dimension
	3.4.9 Grenzen der Solidarität
	3.4.10 Transformationspotenzial
	3.4.11 Zusammenfassung

	3.5 Universale Solidarität
	3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidarität
	3.5.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln
	3.5.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln
	3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?
	3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes
	3.5.6 Aktive oder passive Solidarität
	3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit
	3.5.8 Räumliche Dimension
	3.5.9 Grenzen der Solidarität
	3.5.10 Transformationspotenzial
	3.5.11 Zusammenfassung


	4. Die Besonderheit der Solidarität
	4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien
	4.2 Ein Prototyp der Solidarität
	4.3 Unterschiede der Verwendungsformen
	4.3.1 Motivation: bewusst vs. zweite Natur
	4.3.2 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes: deskriptiv vs. appellativ
	4.3.3 Aktiv vs. passiv – reziprok vs. asymmetrisch
	4.3.4 Bezug zur Gerechtigkeit
	4.3.5 Räumliche Dimension: partikular vs. universell
	4.3.6 Grenzen der Solidarität: Solidarität vs. Nicht‐Solidarität
	4.3.7 Transformationspotenzial: bewahren vs. verändern


	5. Zusammenhang der Verwendungsformen der Solidarität
	5.1 Sozialintegrative und instrumentelle Solidarität
	5.2 Instrumentelle und politische Solidarität
	5.3 Sozialintegrative und politische Solidarität
	5.4 Sozialintegrative und universale Solidarität
	5.5 Instrumentelle und universalen Solidarität
	5.6 Politische und universale Solidarität

	6. Schlusswort
	7. Nachwort
	Literaturverzeichnis

