Kopftuchtragen im Widerspruch
zum Erziehungsziel »Gleichberechtigung«?

KIRSTEN WIESE

Kopftiicher unterdriicken Frauen oder sind zumindest Ausdruck ihres Unter-
driicktseins, lautet die eine Ansicht. Kopftuchverbote im offentlichen Dienst
sind deshalb — so diese Ansicht — zum Schutz der Frauen notwendig.' Kopf-
tiicher ermoglichen gldubigen muslimischen Frauen erst, am offentlichen Le-
ben teilzunehmen, lautet die gegenteilige Ansicht. Kopftuchverbote im 6ffent-
lichen Dienst schranken — so diese Ansicht — Frauen in ihrer Freiheit ein (sie-
he z.B. Beck et al. 2003; siehe auch John in diesem Band).

Welche dieser Ansichten kann oder muss fiir den Staat, der iiber das
Kopftuch einer Staatsbediensteten zu entscheiden hat, maB3geblich sein und
welche rechtliche Entscheidung darf er daran kniipfen? Diesen Fragen werde
ich, mit besonderem Augenmerk auf der geschlechtsspezifischen Bedeutung
des Kopftuchs, exemplarisch fiir den Fall der Lehrerin nachgehen. Zuerst wer-
de ich darlegen, dass der Staat in der Pflicht steht, auch die symbolische
Wirkung von Kleidungsstiicken seiner Staatsbediensteten wahrzunehmen. So-
dann werde ich nachweisen, dass es plausibel ist, das Kopftuch als Zeichen
fir médnnliche Dominanz zu betrachten, um daraufthin die rechtlichen Folgen
einer solchen Betrachtungsweise fiir eine Lehrerin aufzuzeigen.

Meinem Beitrag lege ich die Annahme zu Grunde, dass Konflikte wegen
des Kopftuchs einer Lehrerin in der Schule denkbar sind. Diese Annahme ist

1 Siehe den Aufruf von 60 Akademikerinnen mit Migrationshintergrund fiir ein
Kopftuchverbot »Fiir Neutralitiit in der Schule«, unter anderem in die tageszei-
tung (taz) v. 14.02.2004; siehe auch Berghahn/Rostock/Bendkowski in diesem
Band.

225

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

fiir mich plausibel, weil das Kopftuch in der Offentlichkeit in Deutschland —
auch unter muslimisch gepriigten Menschen — in jeder Hinsicht umstritten ist.?
Zudem kommt es laut Medienberichten immer einmal wieder zu religios mo-
tivierten Spannungen an Schulen dariiber, wie Miadchen sich zu verhalten ha-
ben. So berichten zum Beispiel Lehrerinnen, die an Berliner Schulen mit ei-
nem hohen Anteil an Musliminnen unterrichten, dass muslimische Jungen
Midchen ohne Kopftuch als >Schlampen« bezeichnen (Bergemann 2004; Kel-
ler 2006). Ich halte es fiir vorstellbar, dass eine Lehrerin mit Kopftuch solche
Konflikte verscharft. Und in der Presse ist zumindest ein Fall bekannt gewor-
den, bei dem das Kopftuch einer Lehrerin tatsdchlich auf Ablehnung der El-
tern stie. In diesem Fall hielten Elternbeirite mehrheitlich die Lehrerin mit
Kopftuch fiir nicht tragbar und den Schulfrieden fiir gestort. Einige Eltern
hatten dariiber nachgedacht, ihre Kinder nicht mehr in den Unterricht zu
schicken (Beck 2004; Szuttor 2004). Kommt es aber zu Konflikten wegen des
Kopftuchs, muss der Staat eine Losung finden. Diese Losung darf im libera-
len deutschen Verfassungsstaat nicht dadurch motiviert sein, christlich-abend-
landisches Kulturgut zu bewahren,? sondern muss sich am Grundgesetz (GG),
insbesondere den Grundrechten, orientieren. Wie eine solche Losung ausse-
hen kann, werde ich im Folgenden aufzeigen.

Staatliche Pflicht zur Bewertung eines Kopftuchs

Fiir das religios motivierte Tragen ihres Kopftuchs kann eine Muslimin den
Schutz der Religionsfreiheit aus Art. 4 GG in Anspruch nehmen. Das gilt
auch, wenn sie als Lehrerin im Staatsdienst arbeitet.* IThr Recht, das Kopftuch
zu tragen, kann der Staat deshalb nur dann beschrinken, wenn durch das
Kopftuch die Grundrechte der Schiiler, Schiilerinnen oder Eltern oder sonstige
bedeutende Verfassungsgiiter beeintrichtigt werden. Dass ein Kleidungsstiick
wie das Kopftuch aber die Rechte anderer beeintréchtigt, ist zwar zumindest
nicht auf den ersten Blick nahe liegend. Dennoch kann von dem Kopftuch
eine Beeintrdchtigung der Rechte anderer ausgehen, und zwar dann, wenn das
Kopftuch als Symbol mit einer rechtsverletzenden Wirkung wahrgenommen
wird. Wenn die Schiiler und Schiilerinnen das Kopftuch einer Lehrerin zum
Beispiel als deutliches Bekenntnis zum Islam verstehen, konnte sie das Kopf-
tuch in ihrer Religionsfreiheit beeintrichtigten. Voraussetzung fiir eine ver-

2 So riefen zum Beispiel die tiirkischstimmigen Bundestagsabgeordneten Ekin
Deligi6z und Lale Agkiin 2006 muslimische Frauen dazu auf, das Kopftuch ab-
zulegen.

3 Zur Kritik an einer solchen Intention einiger Landesgesetzgeber, die das Kopf-
tuchtragen verboten haben, sieche zum Beispiel Berghahn, Ladwig und Sack-
sofsky in diesem Band.

4 Anderer Ansicht die abweichende Meinung im >Ludin-Urteil< des BVerfG v.
24.09.2003, Neue Juristische Wochenschrift (NJW) 2003, 3111, 3117.

226

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

niinftige staatliche Entscheidung zum Kopftuch ist deshalb zu wissen, ob ein
Kopftuch ein Symbol ist, und, wenn dies der Fall ist, zu kldren, welche Wir-
kungen ein Kopftuch als Symbol haben kann.

Jeder Gegenstand kann zum Symbol werden

Symbole bezeichnen etwas. Das Wahrnehmbare — z.B. ein Schriftzeichen
oder ein Gegenstand — verweist auf etwas nicht unmittelbar Wahrnehmbares —
z.B. eine Idee oder die Zugehorigkeit zu einer Gruppe (Helle 1989: 713 f).
Nach der Terminologie von Ferdinand de Saussure verweist ein Zeichen als
>Signifikant< auf ein >Signifikat¢, das heiflt auf eine Vorstellung von etwas,
das auBerhalb des Zeichens liegt (de Saussure 1967: 78 f). Wie jeder Gegen-
stand eignen sich auch Kleidung, Haar- und Barttracht zum Symbol (Lutz
1999: 48 f; Konig 1967). So wurde z.B. die phrygische Miitze zum Erken-
nungszeichen der Jakobiner in der Franzosischen Revolution und die deut-
schen Demokraten trugen bei der Revolution von 1848 Zylinder mit schwarz-
rot-goldenen Kokarden.

Symbole haben keinen eindeutigen Sinngehalt. Die Person, die das
Symbol verwendet, gibt mit dem Gegenstand nur ein Deutungsangebot ab,
das die Adressatin annehmen oder auch ignorieren kann. In der Semiotik wird
angenommen, dass in der Kommunikation die Vorstellung der Senderin — das
»Signifikat< — bei dieser bleibt und von der Empfingerin zu dem kommuni-
zierten »>Signifikanten< neu hinzugedacht werden muss, um diesen zum
Zeichen zu machen. Dieser Vorgang fiihrt dazu, dass die Vorstellung der Sen-
derin — hier also der Trigerin des Kopftuchs — von der Vorstellung der Emp-
fangerin abweichen kann (Rafi 2004: 80). Denkbar ist auch, dass eine Trige-
rin das Kopftuch nur als Kleidungsstiick verwendet und die Betrachterin das
Kopftuch dennoch als Symbol versteht.

Dem Kopftuch einer Muslimin werden in Deutschland von den
Trigerinnen selbst und den Betrachtenden zahlreiche unterschiedliche
Bedeutungen zugewiesen. Auf diese Bedeutungsvielfalt hat das Bundesver-
fassungsgericht (BVerfG) in seinem Urteil zu Fereshta Ludin 2003 hinge-
wiesen, ohne sich fiir eine Bedeutung zu entscheiden.’ Einige Trigerinnen
geben zum Beispiel an, dass sie das Kopftuch nicht als nach auflen gerichtete
Aussage verstehen, sondern als Teil ihrer Uberzeugung und Befolgung einer
religiosen Pflicht (Oestreich 2004: 46). Dagegen wird in der offentlichen
Diskussion mehrheitlich davon ausgegangen, dass Musliminnen mit dem
Tragen eines Kopftuchs ihre religiose Zugehorigkeit demonstrieren (Karakas-
oglu-Aydin 1998: 456). Ahnliche Unterschiede zeigen sich bei der ge-

5 BVerfG v. 24.09.2003, NJW 2003, 3111, 3114. Zur Darstellung und Kritik an
diesem Urteil im Einzelnen siehe auch Berghahn, Mahrenholz und Sacksofsky
in diesem Band.

227

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

schlechtsspezifischen Bedeutung des Kopftuchs: Wihrend Sozialwissen-
schaftlerinnen aufzeigen, dass junge Musliminnen in Deutschland das
Kopftuch zum Teil als Zeichen des Widerstands gegen ein traditionelles El-
ternhaus tragen (ebd.: 466), wird das Kopftuch in der Offentlichkeit als
Zeichen fiir ein Geschlechterverhiltnis gesehen, das von der Unterdriickung
der Frau geprigt ist (z.B. Bertrams 2003: 1233; Thierse 2004: 35)°.

Ein Kopftuch kann auf Schiiler und Schiilerinnen
suggestiv wirken

Ein Kleidungsstiick einer Lehrerin, das von den Schiilern und Schiilerinnen
als Symbol wahrgenommen wird, kann auf diese unterschiedliche Wirkungen
haben: Symbole tibermitteln zunéchst eine Botschaft, mit der sich die Betrach-
terin auseinandersetzen kann. Diese Anregung zur Auseinandersetzung kann er-
stens die Willensbildung und -betitigung der Betrachtenden beeinflussen (Grom
1992: 255 ff; Hillmann 1994: 854). Das geschieht etwa, wenn von dem Symbol
eine Suggestivwirkung ausgeht. Zwar gibt es noch keine empirische Forschung
iiber die Wirkung religios motivierter Kleidungsstiicke auf Kinder im Schul-
raum. Jedoch wird in der Religionspsychologie religiosen Symbolen eine erzie-
herische Relevanz zugeschrieben (Grom 1992: 47 ff und 255 ff). Auch in einem
anderen Zusammenhang, der Produktwerbung, wird davon ausgegangen, dass
die Betrachtung von Symbolen den Willen der Betrachtenden beeinflussen kann.
Untersuchungen iiber die Wirkung von Produktwerbung erkennen eine Sug-
gestivwirkung dieser Werbung, die zu einer Fremdbestimmung bei der Mei-
nungsbildung fithren kann (Faber 1968: 83 ff; Fenchel 1997: 91 ff).” Werbung
konne unter Ausschaltung des bewussten Willens auf das Unterbewusstsein ein-
wirken; der Werbeadressat habe es nicht immer in der Hand, diese Wirkung zu
verhindern (Jirgens 1962: 117 f). Auch wenn der Adressat einer bestimmten
Produktwerbung dieser mit Skepsis und dem Wissen um ihre Manipulations- und
Suggestivkraft gegeniibertrete, konne er seine Entscheidungsfindung nicht vollig
davon losen; insbesondere emotionale Reize wirkten vielfach zwangsldufig
(Kroeber-Riel/Meyer-Hentschel 1982: 31; Behrens 1998: 20). Es ist zumindest
denkbar, dass auch von einem religios motivierten Kleidungsstiick einer Lehrerin
eine solche suggestive Wirkung ausgeht. Diese suggestive Wirkung kann — was
ich aber fiir unwahrscheinlich halte — dergestalt sein, dass tatsdchlich Schiiler und
Schiilerinnen zum muslimischen Glauben bekehrt werden. Fiir wahrscheinlicher
halte ich es dagegen, dass die Lehrerin mit ihrem Kopftuch muslimisch geprigte
Eltern darin bestirken konnte, ihre Tochter zu veranlassen, ein Kopftuch zu tra-
gen.

6 Zur Kritik an dieser Sichtweise siche auch Barskanmaz in diesem Band.
7 Siehe ebenso Bundesverwaltungsgericht (BVerwG) v. 27.01.1959, NJW 1959,
1194, 1195.

228

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

Ein Symbol kann zweitens auf der assoziativ-emotionalen Ebene Wirkungen
haben; Symbole konnen erregend wirken (Korff 1997: 12; Hiilst 1999:
357 ff). Ob ein Symbol bei der Rezipientin eine emotionale Wirkung ausldst,
hingt von deren personlicher Haltung zu der symbolisierten Idee ab. Hat die
Rezipientin eine befiirwortende Haltung zu dem Symbol, kann sich die emo-
tionale Wirkung als Gliick und Besinnung, bei ablehnender Haltung als Em-
porung oder Schmerz zeigen (Heckmann 1996: 881).® Denkbar ist zum Bei-
spiel, dass iranische Schiilerinnen, deren Miitter wegen des dortigen Kopf-
tuchzwangs den Iran verlassen haben, @ngstlich auf das Kopftuch reagieren.
Ob von dem Kopftuch einer Lehrerin auf Schiiler und Schiilerinnen tat-
sédchlich irgendeine Wirkung ausgeht, und wenn ja, welche, ist in der Recht-
sprechung und in der Diskussion zum Kopftuch héchst umstritten. Im >Ludin-
Urteil< ging das BVerfG davon aus, es gebe keine gesicherte empirische
Grundlage dafiir, dass von dem Kopftuch Einfliisse auf die religiose Orien-
tierung der Schulkinder ausgingen.” Dagegen gingen die Verwaltungsgerichte
und ein Grofteil der Literatur bislang davon aus, dass die muslimische Leh-
rerin allein schon durch das Tragen des Kopftuchs die Schiiler und Schii-
lerinnen religics beeinflusse oder wenigstens die Moglichkeit dazu bestehe. '’
Ich halte die Annahme, dass von dem Kopftuch eine religiose oder ge-
schlechtsspezifische Wirkung auf die Schiiler und Schiilerinnen ausgehen
kann, zumindest fiir ausreichend plausibel, um im Folgenden weiter nach
einer grundrechtlichen Losung fiir mogliche Konflikte wegen des Kopftuchs
in der Schule zu suchen.'' Denn die zuvor ausgefiihrten allgemeinen Erkennt-
nisse zur Wirkung von Symbolen zeigen, dass Symbole die Willensbildung
des Betrachtenden beeinflussen konnen. Fiir das von einer Lehrerin getragene
Kopftuch kommt hinzu, dass gerade das Zusammenspiel von Symbol und
Person der Lehrerin (potentielle) Einflussnahme bewirken kann, da das so er-
lebte Symbol konkret fassbaren Inhalt und erlebte Emotion vermitteln kann.
Das Kopftuch der Lehrerin fiihrt fiir die Schiiler und Schiilerinnen zu einer
dauerhaften Konfrontation mit dem Kopftuch, weil sie gezwungen sind, wih-
rend des Unterrichts die Lehrerin im Blick zu haben. Zudem kann die Lehre-
rin durch ihre Vorbildfunktion in einer den Eltern vergleichbaren Weise Ein-

8 Siehe ebenso BVerfG v. 17.07.1973, BVerfGE 35, 366, 375; BVerfG v.
16.05.1995, BVerfGE 93, 1, 2.

9 BVerfG v. 24.09.2003, NJW 2003, 3111, 3114.

10 Siehe zum Beispiel BVerwG v. 24.06.2004, Juristenzeitung (JZ) 2004, 1178
1181; Verwaltungsgerichthof (VGH) Mannheim v. 26.06.2002, NJW 2001,
2899, 2900 und 2902; abweichende Meinung im >Ludin-Urteil< des BVerfG v.
24.09.2003, NJW 2003, 3111, 3119; in der Literatur siche Baer/Wrase 2005:
248; Battis/Bultmann 2004: 36; siche auch Berghahn und Mahrenholz in diesem
Band.

11 Zu moglichen und plausiblen Bedeutungen und Wirkungen des Kopftuchs im
Einzelnen siehe Wiese 2008: 79 ff.

229

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

fluss auf die Entwicklung der Kinder nehmen. Fiir denkbar — wenngleich
kaum wahrscheinlich — halte ich deshalb, dass die deutlich als Muslimin er-
kennbare Lehrerin mit dem Kopftuch fiir einzelne Schiiler und Schiilerinnen
den Islam als befolgungswiirdig ausweist. Wahrscheinlicher dagegen ist es,
dass das Kopftuch einer Lehrerin von muslimischen Mé#dchen, aber auch von
deren Briidern'? und Vitern als das erwiinschte Erscheinungsbild einer Musli-
min verstanden wird. Damit kann Druck auf die Schiilerinnen ausgeiibt wer-
den, diesem muslimischen Erscheinungsbild zu entsprechen. Das kann vor
allem muslimische Médchen negativ treffen, die ohnehin Probleme haben,
sich gegen ihre traditionsverhafteten Familien zu behaupten (Kelek 2006:
65)." In den weiteren Ausfiihrungen werde ich mich auf diese mogliche ge-
schlechtsspezifische Bedeutung und Wirkung des Kopftuchs beschréinken.

Der Staat stellt die Bedeutung des Kopftuchs fest

Das Kopftuch einer Lehrerin kann also — das liegt jedenfalls im Spektrum
moglicher Bedeutungen — von Schiilern und Schiilerinnen als Symbol fiir ein
Frauen benachteiligendes Geschlechterverhiltnis im Islam wahrgenommen
werden. Weil staatliche Schulen gehalten sind, Geschlechtergleichberechti-
gung als Erziehungsziel zu vermitteln,'* kann dem Dienstherrn eine solche
mogliche Wahrnehmung des Kopftuchs nicht egal sein. Ebenso denkbar ist es
aber, dass die Trdgerin mit dem Kopftuch keinerlei Aussage iibermitteln will
oder dass sie das Kopftuch als Zeichen weiblicher Emanzipation versteht. Bei
einer solchen Funktion des Kopftuchs liegt kein Widerspruch zum Verfas-
sungswert der Geschlechtergleichberechtigung vor. Der Dienstherr hitte dann
keinerlei Rechtfertigung, gegen das Kopftuch der Lehrerin vorzugehen. Fiir
das staatliche Handeln im Fall einer Kopftuch tragenden Lehrerin ist also
zentral, auf wessen Sichtweise es ankommt. Die maf3gebliche Perspektive ist
— so mein Vorschlag — von der Stufe der Grundrechtspriifung abhingig. Fiir
die Frage, ob das Kopftuch in den Schutzbereich der Religionsfreiheit oder in
den eines anderen Grundrechts fillt, ist das Selbstverstindnis der Trigerin
entscheidend. Denn die Auslegung der Religionsfreiheit muss sich maBgeb-
lich am Selbstverstindnis der Grundrechtstrigerinnen orientieren: Derjenige,
der von Grundrechts wegen frei sein soll, muss selbst tiber das Was und Wie
des Gebrauchs seiner Freiheit bestimmen konnen (Morlok 1993: 393). Dage-

12 Siehe auch die von Necla Kelek interviewte Derya, die angibt, mit dem Kopf-
tuchtragen angefangen zu haben, als sie acht oder neun Jahre alt war, weil ihr
Bruder es wollte; siehe Kelek 2002: 110.

13 Kelek hilt die Folgen, die das Kopftuch als Symbol fiir die Rolle der jungen
Frauen hat, die sich in der Pubertét in einem fiir ihre Personlichkeitsentwicklung
wichtigem Ablosungsprozess befinden, fiir fatal; sieche Kelek 2006.

14 Eine solche verfassungsrechtliche Pflicht ergibt sich aus Art. 7 Abs. 1 i.V.m.
Art. 3 Abs. 2 und 3 GG.

230

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

gen ist die Perspektive der Schiiler oder Schiilerinnen bzw. ihrer Eltern
entscheidend fiir die Frage, ob ein Eingriff in ihre Religionsfreiheit vorliegt.
Denn auch Schiiler und Schiilerinnen werden nur dann vom Recht gehort,
wenn sie selbst beurteilen konnen, ob das Kopftuch eine Aussage trifft, die sie in
ihrer negativen Religionsfreiheit beriihrt. Fiir die Abwégung zwischen der Reli-
gionsfreiheit der Lehrerin einerseits und der Religionsfreiheit der Schiiler und
Schiilerinnen andererseits, sowie dem Erziehungsziel >Geschlechtergleichberech-
tigung« miissen aber staatliche Entscheidungstriger — Gesetzgeber, Schulbehor-
den oder Gerichte — die Aussage festlegen, die das Kopftuch einer Lehrerin trifft.
Zwar behaupten einige Autoren, der Grundsatz religios-weltanschaulicher Neu-
tralitiat verwehre es den staatlichen Institutionen prinzipiell, die Symbole einer
Religionsgemeinschaft auf ihr Gefdhrdungspotential hin zu bewerten. So sei dem
Staat die Bewertung des Kopftuchs als Symbol der Frauendiskriminierung im Is-
lam kategorisch verwehrt, weil er einen Glauben bewerte (Rux 2004: 20f.; Anger
2003: 161; siche auch Ekardt in diesem Band). Fiir eine staatliche Defini-
tionsbefugnis im Fall kollidierender Rechte spricht aber, dass der Staat die
Lehrerin einerseits und die Schiiler und Schiilerinnen andererseits gleichermafen
schiitzen muss. Er darf deshalb weder das Verstindnis der Trdgerin des Kopf-
tuchs noch das Verstindnis das der Kopftuch Betrachtenden vorziehen (Morlok
1993: 329 und 423)." Vielmehr muss der staatliche Entscheidungstriger hier ein
eigenes Verstindnis des Kopftuchs haben. Hinsichtlich des Kopftuchs als ge-
schlechtsspezifisches Symbol etabliert zudem das GG in Art. 3 Abs. 2 Satz 2 ein
Definitionsgebot: Der Staat muss erkennen, ob das Kopftuch eine Aussage trifft,
die Frauen degradiert.

Bedeutungsfindung nach Plausibilitédtskriterien

Der staatliche Entscheidungstriger darf aber nicht willkiirlich eine Bedeutung
des Kopftuchs festlegen. Vielmehr muss er seine Entscheidung an
iberpriifbaren Kriterien ausrichten, um die Grundrechte der Lehrerin und die
der Schiilerinnen und Schiiler nicht unzulidssig zu verkiirzen. Im >Ludin-
Urteil<'® ging die Mehrheit des BVerfG deshalb davon aus, dass es fiir die
Frage, ob das Kopftuch einer Lehrerin einen Eignungsmangel begriinde, auf
den >objektiven Empfingerhorizont« ankomme. Das Gericht liel aber offen,
nach welcher Methode dieser zu bestimmen sei. In der Literatur wird zwar der
Rekurs auf die objektive Betrachterin in rechtlichen Entscheidungen zum Teil
grundsitzlich kritisiert, weil mit dieser Figur wertende Komponenten des
richterlichen Erkenntnisvorgangs nicht rational vermittelt werden konnten
(Limbach 1977: 8 und 93). Ziel dieser Figur sei vielmehr der Ausschluss der

15 Siehe auch BVerwG v. 24.06.2004, JZ 2004, 1178, 1179.
16 BVerfGE v. 24.09.2003, NJW 2003, 3111, 3114.

231

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Andersdenkenden. Deshalb solle die Richterin selbst die Wertwiderspriiche
und Interessenkonflikte 16sen (ebd.: 100; Baer 2001: 219). Die Bedeutung des
Kopftuchs kann aber — so die These dieses Beitrags — nicht rein normativ
bestimmt werden, weil das Kopftuch erst dadurch, dass es betrachtet wird,
zum Symbol wird. Der Staat muss die Sichtweise einer fingierten Betrachterin
entwickeln. Fiir diese rechtlich konstruierte Sichtweise muss der Staat em-
pirische Tatsachen beriicksichtigen, die er nach der Ma3gabe des GG nor-
mativ wertet. Der staatliche Entscheidungstriger soll die Bedeutung des
Kopftuchs konstruieren — so mein Vorschlag —, indem er aus der Menge der
moglichen Bedeutungen die ausgewihlt, die plausibel erscheinen. Fiir die
Plausibilitét soll es auf das Vorverstindnis der deutschen Interpretationsge-
meinschaft ankommen. Denn die Rezeption eines Zeichens verlangt ein ge-
wisses Vorverstindnis der Empfingerinnen, das von deren kulturellem Um-
feld geprigt wird (Kohler 1998: 386). Es ist anzunehmen, dass in Deutschland
lebende Menschen eine Interpretationsgemeinschaft bilden, deren Vorver-
stindnis eines Symbols sich auf Grund von gemeinsamen kulturellen Erfah-
rungen dhnelt (Rafi 2004: 81). Dabei kann es, da Grundrechte gerade Min-
derheiten schiitzen, fiir die Erhebung plausibler Bedeutungen des Kopftuchs
nicht ausschlieBlich auf die Auffassung der Mehrheit der deutschen Betrach-
terinnengemeinschaft ankommen (Baer 2001: 219)."” Fiir die Erhebung plau-
sibler Bedeutungen des Kopftuchs muss es vielmehr auf die iiber das Kopf-
tuch in Deutschland gefiihrte offentliche und wissenschaftliche Diskussion
und in deren Rahmen auch auf den innerislamischen Dialog iiber das Kopf-
tuch ankommen.'®

Das Kopftuch als Zeichen méannlicher Dominanz

Im Folgenden soll durch eine kursorische Analyse der in Deutschland gefiihr-
ten wissenschaftlichen und offentlichen Diskussion iiber das Kopftuch gezeigt
werden, dass es gegenwirtig nicht plausibel ist, das Kopftuch einer Lehrerin
als Zeichen fiir die Unterdriickung der Frau und deren Befiirwortung zu ver-
stehen (1). Plausibel ist es aber anzunehmen, dass das Kopftuch derzeit auf
Geschlechtertrennung und eine damit verbundene minnliche Dominanz ver-
weist (2).

(1) Die offentliche und wissenschaftliche Diskussion zeigt zundchst hinsicht-
lich einer geschlechtsspezifischen Bedeutung des Kopftuchs keine eindeutige
Tendenz. Einerseits sehen viele in der offentlichen Diskussion das Kopftuch

17 Siehe auch Verwaltungsgericht (VG) Stuttgart v. 07.07.2006, Zeitschrift fiir Be-
amtenrecht (ZBR) 2007, 135, 135.

18 Zum Kopftuch in der innerislamischen Debatte siche auch Spielhaus in diesem
Band.

232

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

als Zeichen fiir ein Geschlechterverhiltnis, das von der Unterdriickung der
Frau geprigt ist (Bertrams 2003: 1233; Thierse 2004: 35). In der Presse wird
iiber Musliminnen in Deutschland berichtet, die bei einem Nichttragen des
Kopftuchs mit Repressionen ihres Umfelds rechnen miissen (Gridbner 2003).
Offentlich duBern sich vor allem tiirkischstimmige Frauen gegen das Kopftuch:
So zieht die Rechtsanwiltin Seyran Ates eine Verbindung zwischen dem Kopf-
tuch und minnlichen Zwangsausiibungen gegeniiber Musliminnen (Ates 2004:
20 ff). Sie behauptet, dass die Mehrzahl der tiirkischen und kurdischen Médchen
keine Erziehung erhalte, die auf ein selbstbestimmtes Leben abziele. In dhnlicher
Weise geht die Sozialwissenschaftlerin Kelek davon aus, dass muslimische
Maidchen und Frauen das Kopftuch tragen, weil ihnen dies in Familie und Ge-
meinde so vorgelebt werde (Kelek 2002: 85 ff und 189; Kelek 2006: 65). Das
Kopftuch stehe nicht fiir eine personliche Haltung der Midchen, sondern Folge
der reaktioniren Haltung der Minner."

Andererseits werden in der offentlichen Diskussion Musliminnen in
Deutschland, die ein Kopftuch tragen, auch als emanzipierte Frauen angese-
hen (Rommelspacher 2002: 113 ff). Die Presse berichtet dariiber, dass Prota-
gonistinnen der islamischen Frauenbewegung in Deutschland, wie Erika Ami-
na Theien, die Leiterin des >Begegnungs- und Fortbildungszentrum musli-
mischer Frauen< in K&ln, und Sebiha la Zayat, die Leiterin des >Zentrums fiir
islamische Frauenforschung< in Koln, Kopftuch tragen (Schayani 2001). Die
Journalistin Heide Oestreich tendiert in einer Analyse des Kopftuchdiskurses
in Deutschland zu dem Ergebnis, dass das Kopftuch in Deutschland mehr-
heitlich von >Neo-Muslimas<, das heifit einem neuen Typ von jungen deutsch-
sprachigen Musliminnen getragen wird (Oestreich 2004; siehe auch Monjezi
Brown in diesem Band). Zu dhnlichen Ergebnissen kommen auch Sozial- und
Religionswissenschaftlerinnen wie Schirin Amir-Moazami (2006), Gritt
Klinkhammer (2000), Yasemin Karakasoglu-Aydin (2000) und Sigrid Nokel
(2002), die qualitative Forschungen zu moderner islamischer Lebensfiihrung
durchgefiihrt haben. Nach den Erkenntnissen dieser Forscherinnen verkorpern
die >Neo-Muslimas< nicht kulturelle Abgrenzung im Sinn religioser Tradi-
tionalitdt und weiblicher Unterordnung (siehe v.a. Karakasoglu-Aydin 1998:
457). Stattdessen besetzen die jungen Frauen das Kopftuch zum Teil sogar in
Abgrenzung zu ihren Miittern neu (Klinkhammer 2000: 266). Das zeige sich
schon am Kopftuch selbst: Es handele sich nicht um die althergebrachte
Kopfbedeckung der Miitter, die den Haaransatz freildsst und unter dem Kinn
geknotet wird, sondern um den >Tiirban<, welcher das gesamte Haar und die
Schultern verhiillt (Nokel 1999: 133). Das Kopftuch erlaube diesen Frauen

19 So Keleks Fazit in ihrem Artikel »Islam im deutschen Alltag«, unver-
offentlichtes Manuskript, zit. in Oestreich 2004: 101. Nicht so deutlich dagegen
ist Keleks Schlussfolgerung aus ihrer empirischen Studie zur Religiositit von
Schiilern und Schiilerinnen tiirkischer Herkunft in Hamburg; siehe Kelek 2002.

233

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

heute, gesellschaftliche Positionen einzunehmen, die ihren Miittern in tra-
ditionellen Gesellschaften verschlossen waren (Pape 2005: 113 und 165). Die
Ergebnisse dieser qualitativen Studien werden bestitigt von einer 2006
verOffentlichten Studie der Konrad-Adenauer-Stiftung (Jessen/Wilamowitz-
Moellendorf 2006). Im Rahmen dieser Studie wurden 315 tiirkischstimmige
Frauen mit Kopftuch im Alter von 18 bis 40 Jahren in Deutschland zu den
Motiven fiir das Tragen des Tuchs und nach ihren Einstellungen zu Familie,
Islam und zur gewiinschten Staatsform befragt. Der Einfluss minnlicher Fa-
milienmitglieder auf die Entscheidung, das Kopftuch zu tragen, schluss-
folgerten die Forscher, spiele eine untergeordnete Rolle. Die Annahme, das
Kopftuch stehe fiir die Unterdriickung der Frau, sehen sie nicht als belegt an
(ebd.: 41). Allerdings lassen die Untersuchungen offen, ob die Mehrzahl
muslimischer Kopftuchtrigerinnen diesem Typus Frau entspricht.”’ Bei den
zitierten qualitativen Forschungsarbeiten handelt es sich um Fallstudien, die
nicht repréisentativ sind. Auch die Aussagen der Studie der Konrad-Adenauer-
Stiftung sind — so die Forscher selbst — im streng statistischen Sinn nicht ohne
Weiteres auf alle Kopftuch tragenden Musliminnen zu iibertragen (ebd.: 13).
Die offentliche und wissenschaftliche Diskussion erkennt in dem Kopftuch
also sowohl den Aspekt eines unterdriickenden muslimischen Milieus als
auch eine Moglichkeit der Frauen fiir ein emanzipiertes Leben. Solch kontrire
Ergebnisse lassen zunéchst nicht auf eine plausible geschlechtsspezifische Be-
deutung des Kopftuchs schlieen. Fiir die Symbolaussage des Kopftuchs einer
Lehrerin ist aber entscheidend, dass gerade bei Lehrerinnen der Anteil der-
jenigen Frauen tiberwiegen diirfte, die das Kopftuch selbstbestimmt tragen.
Diese Frauen haben eine akademische Ausbildung durchlaufen und wollen
nun einen verantwortungsvollen Beruf ergreifen. Damit machen sie sich
okonomisch von ihren Familien und ggf. von ihren Eheménnern unabhéngig.
Insofern ist das Kopftuch einer Lehrerin kein eindeutiges Symbol fiir einen
Zwang zum Tragen des Tuchs und fiir ein Leben, in dem eine Frau keine
Moglichkeit hat, eigene Entscheidungen zu treffen. Die Annahme, dass das
Kopftuch ein Symbol fiir die Unterdriickung der Frau sei, ist also gegenwiirtig
nicht plausibel.

(2) Das Kopftuch verweist aber eindeutig auf die Eigenschaft der Tréigerin als
Frau und zeigt damit zugleich die Trennung der Geschlechter in der islamisch
geprigten Gesellschaftsordnung an (Pape 2005: 67; Seufert 1997: 415 ff).
Dieses Konzept der Geschlechtertrennung, das den Hintergrund fiir das Kopf-
tuchtragen bildet, ist — so die These dieses Beitrags — als Hierarchie zu ver-

20 Nokel beispielsweise weist explizit darauf hin, dass es ihr nicht darum geht, das
Bild vom »>unterdriickten islamischen Madchen«< ins Gegenteil zu verkehren,
sondern darauf hinzuweisen, dass es auch die von ihr beschriebenen anderen
Musliminnen gibt; sieche Nokel 1999: 144, Anm. 6.

234

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

stehen, in der Minner das dominierende Geschlecht sind. Die Geschlech-
tertrennung fiithrt zu unterschiedlichen Rollen fiir Ménner und Frauen, ins-
besondere einer geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung (Seufert 1997: 420
und 435). Diese Differenz der Geschlechter wird unterschiedlich bewertet:
Muslimische Feministinnen versuchen, das islamische Recht im Sinne einer
Gleichwertigkeit der Geschlechter auszulegen (Oestreich 2004: 24; Bundes-
tag-Drucksache 14/4530, 78).2! Die beiden Geschlechter seien hinsichtlich
ihrer Wertigkeit als Menschen und als Muslime gleich. Doch hitten sie
verschiedene Aufgabenbereiche: Innerhalb der Groffamilie komme der Frau
eine hoch respektierte Rolle als Ehefrau und Mutter zu (Rohe 2001: 49 f;
Imhof 2001). Ebenso betonen Sozialwissenschaftlerinnen, dass das Tragen
des Kopftuchs sogar zur Abwehr traditioneller Anforderungen an die weib-
liche Rolle genutzt werde. Mit der Verhiillung erwiirben die Frauen eine ge-
wisse Unabhingigkeit gegeniiber den traditionellen Ménnern (Klein-Hessling
et al. 1999: 23 f). Das Kopftuch signalisiere, dass die Musliminnen sich nicht
auf den Privatraum zuriickziehen, sondern in der offentlichen Sphire mit-
mischen wiirden. Diese Musliminnen arbeiteten an einer Enthierarchisierung
der Geschlechterbeziehungen (Nokel 2002: 28 und 213 ff).

Geschlechtertrennung im Islam fiihrt zu Hierarchie

Uberzeugender finde ich es aber, das Konzept der Geschlechtertrennung, das
den Hintergrund fiir das Kopftuchtragen bildet, als Hierarchie zu verstehen, in
der Minner das dominierende Geschlecht sind. Diese Annahme sehe ich zum
Teil begriindet durch die Ergebnisse der Forschungsarbeiten zu >Neo-Musli-
mas«< (siehe oben) selbst. So ist nach der Untersuchung von Elise Pape das
Geschlechterbild Kopftuch tragender Frauen teilweise geprdgt von grofem
weiblichem Selbstbewusstsein, teilweise aber auch von einer miannerzentrier-
ten Geschlechterkonstruktion (Pape 2005: 165). Auch die von Amir-Moazami
interviewten muslimischen Frauen driickten, nach Ansicht dieser Autorin,
zwar iiberwiegend ihren Wunsch aus, autonom zu sein, indem sie einen Beruf
ausiiben. In ihren eigenen Familien seien sie jedoch nicht immer frei, ihre
Rollen zu wihlen (Amir-Moazami/Salvatore 2003: 32 ff). Oestreich kommt
zu dem Schluss, dass die >Neo-Muslimas< die Tatsache, dass Allah den
Minnern laut Koran eine Vorrangstellung eingerdumt habe, respektierten
(Oestreich 2004: 147). Nokel bemerkt bei den Frauen der zweiten Einwande-
rergeneration eine weit gehende Absenz einer ideologischen Debatte iiber die

21 Ausdruck der Gleichwertigkeit der Geschlechter ist auch die Kairoer-Erkldrung
der Menschenrechte im Islam von 1990. Die Erkldrung legt fest, dass die Frau
dem Mann »in ihrer menschlichen Wiirde gleichgestellt« sei und »Rechte und
Pflichten« habe; abrufbar: http://www.soziales.th-dortmund.de/Berger/For-
schung/islam/Kairoer%20Erkl%C3 % A4rung%20der%200IC.pdf, 03.02.2009.

235

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Frage der Geschlechterhierarchie. Diese Frauen diskutierten, welche Rechte
und Moglichkeiten ihnen in der Ehe zustehen, sdhen aber dariiber hinweg,
dass »die Frau eine Stufe unter dem Mann steht« (Nokel 2002: 249). Fiir ein
Verstindnis der Geschlechtertrennung als Geschlechterhierarchie spricht vor
allem, dass die Kopftuchtrigerinnen sich auf den Koran beziehen, der an vie-
len Stellen den Mann iiber die Frau stellt (Heller/Mosbahi 1997: 115; Loenen
2002: 426).” Die zum Teil aus dem Koran herausgelesene Kopftuchpflicht
selbst ist Folge der ménnlichen Vorrangstellung. Die Soziologin Ursula Mi-
hiciyazgan schreibt zum Beispiel, dass der Frau im muslimisch geprigten
Konzept der Geschlechtertrennung eine sexuelle Anziehungs- und Verfiih-
rungskraft zugesprochen werde, die den Mann in seiner Vernunft beeintrich-
tige und damit letztlich auch die Ordnung der Gesellschaft gefidhrde. Deshalb
miisse die Frau ihre sexuellen Reize verhiillen (Mihciyazgan 1989: 48; dhn-
lich Mernissi 1987: 30). Tragen die Musliminnen das Kopftuch aber als Folge
einer solchen Pflicht zur Verhiillung — und eben nicht ausschlieBlich selbst-
bestimmt®™ — ist es plausibel zu vermuten, dass sie diese nur an Frauen ge-
richtete Verhaltenspflicht, die den Mann schiitzen soll, akzeptieren. Einige
Sozialwissenschaftler zeigen sehr deutlich die im Islam angelegte ménnliche
Dominanz, die sich auch im Kopftuch symbolisiert, auf. Das Verstindnis der
Geschlechtertrennung im Islam als Geschlechterhierarchie mit minnlicher
Dominanz wird unterstiitzt von Arbeiten in der Kultur- und Rechtswis-
senschaft, nach denen zum Teil Geschlechterdifferenz grundsitzlich in Frage
gestellt wird, weil sie gegenwértig ménnliche Dominanz begriinde. So
schreibt Judith Lorber in ihrem Buch »Breaking the bowls« (2005), dass >Ge-
schlecht« als soziale Konstruktion Menschen in zwei sich ergiinzende, aber
ungleiche Gruppen einteile: Frauen und Minner. Diese Zweiteilung schaffe
ein komplexes hierarchisches System von Dominanz und Unterordnung
(Lorber 2005: xi, 6 ff und 152). Lorber geht davon aus, dass gegenwirtig
diese Einteilung zwischen Frauen und Ménnern zu einer ménnlichen Domi-
nanz fithre. Ménnerarbeit sei bspw. angesehener und besser bezahlt als die
Arbeit von Frauen und Kindererziehung sowie Hausarbeit seien unbezahlt.
Ebenso vertritt Susanne Baer in ihrer 1995 erschienen Arbeit zur ange-
messenen grundrechtlichen Konzeption des Rechts gegen Diskriminierung,
dass der Rolle >Frau< deren Benachteiligung inhérent sei. Weiblichkeit sei in
einer geschlechtshierarchischen Gesellschaft von den Ménnern definiert (Baer
1995: 223 und 224 f). Das Kopftuch verweist demnach auf eine islamische
Gesellschaftsordnung, in der die Geschlechter getrennt sind. Diese Geschlech-
tertrennung fiihrt innerhalb der muslimisch geprigten deutschen Bevolkerung

22 Siehe hierzu im Koran z.B. Sure 4, Vers 34.

23 97 Prozent der im Rahmen der Studie der Konrad-Adenauer-Stiftung befragten
315 Kopftuchtriigerinnen halten es fiir eine religiose Pflicht, dass Musliminnen
ein Kopftuch tragen; siehe Jessen/Wilamowitz-Moellendorf 2006: 23.

236

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

zu Geschlechterhierarchie mit ménnlicher Dominanz. Damit ist es plausibel
anzunehmen, dass das Kopftuch derzeit auf Geschlechtertrennung und eine
damit verbundene minnliche Dominanz verweist.

Generell-praventives Verbot ist unzulassig

Diese geschlechtsspezifische Bedeutung des Kopftuchs ist im Licht des an
den Staat gerichteten Gebotes, Gleichberechtigung von Ménnern und Frauen
durchzusetzen, zu bewerten. Um dieser in Art. 3 Abs. 2 GG enthaltenen
Pflicht nachzukommen, muss der Staat in meinen Augen versuchen, Gleich-
berechtigung von Ménnern und Frauen bereits an den Schulen zu vermitteln.
Denn die Schulen sind vor allem der Ort, an dem Kinder den Umgang mit
Geschlechtlichkeit und die Achtung vor dem jeweils anderen Geschlecht
erlernen konnen. In einigen Linderschulgesetzen ist >Gleichberechtigung von
Minnern und Frauen< demzufolge ausdriicklich als Erziehungsziel normiert.>*
Als Erziehungsziel kann >Geschlechtergleichberechtigung< die Religions-
freiheit einer Lehrerin mit Kopftuch einschrinken. Im Unterricht kommt den
Lehrerinnen und Lehrern in Erfiillung ihrer Dienstpflichten die Aufgabe zu,
das Erziehungsziel der Gleichberechtigung zu vertreten und zu vermitteln.
Die Bundeslidnder, die Lehrerinnen das Tragen des Kopftuchs verbieten,
argumentieren, dass eine Kopftuch tragende Lehrerin nicht in der Lage sei,
die Gleichberechtigung von Frau und Mann glaubhaft zu vermitteln.” Im
Folgenden werde ich darlegen, dass das Kopftuch eine Lehrerin tatsdchlich
daran hindern kann, Gleichberechtigung im Sinne des GG iiberzeugend zu
vermitteln, ein generell-priaventives Verbot, im Unterricht ein Kopftuch zu
tragen, aber dennoch nicht gerechtfertigt ist.

Gleichberechtigung verbietet Festlegung
auf tradierte Geschlechterrollen

Fiir die Bewertung des Kopftuchs im Licht der in Art. 3 Abs. 2 und 3 GG ver-
ankerten Gleichberechtigung der Geschlechter kommt es zunéchst darauf an,
welches Verstindnis der >Gleichberechtigung« der Staat in der Schule ver-
mitteln sollte. Zwar obliegt die Ausgestaltung dieses Erziehungsauftrags im
Einzelnen den Landesgesetzgebern. Allerdings miissen die Liander in Erfiil-
lung ihres Auftrags aus Art. 3 Abs. 2 GG mindestens die Vorgaben des

24 Siehe z.B. § 5 Abs. 2 Nr. 3 Brem. SchulG und § 2 Abs. 1, Aufzéhlungspunkt 2
Nieders. SchulG.

25 Zuletzt der bayerische Landtag und die bayerische Staatsregierung im Verfahren
vor dem Bayerischen VGH iiber die Klage der »>Islamischen Religions-
gemeinschaft« aus Berlin gegen das bayerische >Gesetz iiber das Erziehungs-
und Unterrichtswesenc; siche FAZ v. 28.11.2006.

237

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

BVerfG beachten. Nach der Rechtsprechung des BVerfG ist Art. 3 Abs. 2 und
Satz 1 GG darauf gerichtet, tatsichliche Gleichstellung zwischen Ménnern
und Frauen zu erreichen.”® Art. 3 Abs. 2 GG verbiete dem Staat, tradierte Rol-
lenzuweisungen, die zu einer hoheren Belastung oder sonstigen Nachteilen fiir
Frauen fithren, zu verfestigen.?”” Frauen miissten z.B. die gleichen Erwerbs-
chancen haben wie Ménner. Durch Art. 3 Abs. 2 Satz 2 GG sei der Staat ge-
halten, diese Gleichberechtigung auch in der gesellschaftlichen Wirklichkeit
umzusetzen. Der Staat miisse darauf hinarbeiten, iiberkommene Rollenvertei-
lungen zu iiberwinden.”®

In der rechtswissenschaftlichen Literatur haben sich dagegen Ende der
1980er- und in den 1990er-Jahren Ansétze zur Interpretation von Art. 3 Abs.
2 und 3 GG entwickelt, denen eine stirker gruppenbezogene Perspektive
eigen ist. Ziel dieser Ansitze ist es, der gesellschaftlichen Dominanz von
Minnern durch ein substanzielles Benachteiligungsverbot zu begegnen und so
reale Chancengleichheit zwischen den Geschlechtern herzustellen (Wrase
2006: 83 f). So versteht Ute Sacksofsky Art. 3 Abs. 2 Satz 1 GG als Domi-
nierungsverbot (Sacksofsky 2002: Art. 3 Abs. 2 und 3 Satz 1 Rn. 332 ff).
Einer Gruppe, die in einem Gemeinwesen die wirtschaftliche und politische
Macht hat, sei es verboten, unterprivilegierte Gruppen zu benachteiligen,
sprich: zu dominieren. Auf den Schutz des Dominierungsverbots aus Art. 3
Abs. 2 Satz 1 GG sollen sich derzeit nur Frauen als Angehorige der benach-
teiligten Gruppe berufen konnen. Dem Staat sei es untersagt, sowohl (1)
Frauen auf die traditionelle Rolle festzulegen oder diese zu perpetuieren als
auch (2) an die Wahrnehmung der traditionellen Rollen ungerechtfertigte
Nachteile zu kniipfen (Sacksofsky 1996: 352). Vera Slupik liest Art. 3 Abs. 2
Satz 1 und Abs. 3 Satz 1 GG als Gebot, einen >potentiellen Rollentausch<
anzubieten (Slupik 1988: 85 ff). >Potentieller Rollentausch« bedeute, fiir das
diskriminierte Geschlecht, also die Frauen, Voraussetzungen zu schaffen, um
die tatsdchlichen Vorteile des bevorzugten Geschlechts, also des ménnlichen,
in Anspruch nehmen zu konnen. Nur so konne das Ziel des Paritits-
grundsatzes — die Herstellung eines Gleichgewichts im gesellschaftlichen
Krifteverhiltnis zwischen den Geschlechtern — erreicht werden. Da die exis-
tierenden Geschlechterrollen nicht dquivalent seien, miisse der Staat Voraus-
setzungen fiir ihre Austauschbarkeit schaffen. Noch weiter als Sacksofsky und
Slupik gehend fordert Baer die Aufgabe des Rollenbegriffs (Baer 1995:
222 ff). Die Rolle >Frau« sei in einer geschlechtshierarchischen Gesellschaft
zwingend mit Benachteiligung verbunden. Der Abschied von Rollenzwang
und rollenbezogenem Nachteil habe den Abschied von der Rolle selbst zur

26 Siehe auch BVerfG v. 28.01.1992, BVerfGE 85, 191, 207.

27 Siehe BVerfGE 85, 191, 207; zuletzt BVerfG v. 25.10.2005, BVerfGE 114, 357.

28 Siehe auch BVerfG v. 24.01.1995, BVerfGE 92, 91, 109; BVerfG v.
18.11.2003, NJW 2004, 146, 149.

238

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

Folge. Nur durch die Aufgabe des Rollenmodells konne der an Geschlecht
ankniipfenden Diskriminierung begegnet werden. Dagegen arbeite das
BVerfG mit einem ménnlichen Mafstab und schlieBe Menschen aus, die nicht
ohne Weiteres in die dichotomisch fixierte Struktur >Mann-Frau< einzuordnen
seien. Ebenso kritisiert Baer auch Sacksofskys Interpretation des Art.3
Abs. 2 GG als Dominierungsverbot — auch dieses konzentriere sich auf
Rollenzuweisungen. SchlieBlich lehnt sie Slupiks Verstidndnis von Art. 3 Abs.
2 Satz 1 und Abs. 3 Satz 1 GG als Gebot des Rollentauschs ab, weil sich
Geschlechtsrollen nicht von >Geschlecht< trennen lieBen. >Nicht sexuell
diskriminiert zu werden¢, konne z.B. nicht gewéhlt werden.

Die Aufgabe des Rollenbegriffs ist aber — so die These dieses Beitrags —
fiir die Vermittlung von Gleichberechtigung in der Schule zu weit gehend.
Dies gilt auch, da das Erziehungsziel >Geschlechtergleichberechtigung< als
Schranke der Religionsfreiheit der Lehrerin einschrinkend auszulegen ist. Die
Schule muss, um Voraussetzungen fiir faktische Gleichstellung zu schaffen,
versuchen, die Schiiler und Schiilerinnen so zu erziehen, dass sie sich nicht
dem jeweils anderen Geschlecht unterordnen, sondern gleichberechtigt ihre
Rechte wahrnehmen. Da Frauen gegenwirtig das benachteiligte Geschlecht
sind (Sacksofsky 1996: 401), muss der Staat vor allem Anstrengungen un-
ternehmen, um die Nachteile von Médchen in der Schule zu erkennen und zu
beheben (Berghahn 2000: 217). Um die Midchen und Jungen so zu erziehen,
dass sie die Chancen der faktischen Gleichstellung wahrnehmen kénnen, darf
die Schule ihnen keine Festlegung auf bestimmte gesellschaftliche Rollen
(Frau = Hausfrau und Mutter, Mann = Ernidhrer) nahelegen. Die Schule darf
bei der Vermittlung der Gleichberechtigung aber an dem Begriff der >Ge-
schlechterrollen« festhalten. Denn es ist anzunehmen, dass fiir viele Schiiler
und Schiilerinnen die gesellschaftliche Aufteilung in die sozialen Kategorien
>Mann< und >Frau< selbstverstindlich ist. Ein Konzept der Gleichberechti-
gung, welches das Aufgeben der Geschlechterrollen intendiert, ist fiir viele
Schulkinder demgegeniiber vermutlich avantgardistisch. Die Schule wird
Gleichberechtigung umso besser lehren konnen, je mehr sie an die Lebens-
wirklichkeit von Schiilern und Schiilerinnen und deren Wissenshorizont an-
kniipft. Allerdings legen die Untersuchungen und Thesen von Wissenschaft-
lerinnen wie Baer oder Lorber nahe, dass die Einteilung in Geschlechterrollen
immer die Gefahr birgt, dass ein (soziales) Geschlecht dem anderen unterge-
ordnet wird. Die Schule sollte deshalb zumindest thematisieren, dass eine Ge-
sellschaft ohne die Kategorie >Geschlecht< denkbar ist und moglicherweise
nur in einer solchen Gesellschaft Gleichberechtigung von Menschen herge-
stellt werden kann. Zumindest die weiterfithrende Schule sollte aufzeigen,
dass nicht alle Menschen biologisch oder sozial klar in die Kategorien >Mannc«
und >Frau« eingeteilt werden konnen, dass es vielmehr sowohl unterschied-
liche >Weiblichkeiten< und >Ménnlichkeiten< als auch Transsexuelle und

239

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Transgender” gibt. Die Einteilung in Minner und Frauen bewirkt einen
Ausschluss all derjenigen Menschen, die sich in dieses bindre System nicht
einordnen lassen konnen oder wollen. Ein solcher Ausschluss widerspricht
aber Art. 3 Abs. 2 und 3 GG. Im Ergebnis heifit das, dass die Schule zur
Erfiillung des Erziehungsziels der Gleichberechtigung versuchen muss, Jun-
gen und Médchen dazu zu erziehen, die Gleichberechtigung der Geschlechter
zu achten und ihre Chancen wahrzunehmen. Deshalb darf sie ihnen keine
Festlegung auf tradierte Geschlechterrollen nahelegen. Zugleich sollte die
Schule den Kindern vermitteln, dass es Menschen ohne klar zuordenbares
Geschlecht gibt, und sie zumindest darauf aufmerksam machen, dass eine
Gesellschaft ohne Einteilung in Geschlechterrollen denkbar ist.

Eine Lehrerin mit Kopftuch kann Gleichberechtigung nicht
liberzeugend im Sinne des Grundgesetzes vermitteln

Lehrerinnen miissen >Gleichberechtigung< mit dem zuvor gezeigten Inhalt
vermitteln. Zwar steht das Kopftuch einer Lehrerin — so die hier vertretene
These — dem Erziehungsauftrag nicht diametral entgegen, allerdings ist zu
erwarten, dass das Kopftuch sie daran hindert, Gleichberechtigung im Sinne
des GG iiberzeugend zu vermitteln: Zwar kann ihr Kopftuch nicht als Zeichen
dafiir verstanden werden, dass die Lehrerin sich einem Mann unterordnet;
durchaus kann sie Schiilerinnen dazu erziehen, ihre Bildungschancen wahr-
zunehmen und einen Beruf zu ergreifen. Denn sie selbst zeigt durch ihre
Personlichkeit, dass sie als Frau in die Berufswelt eintritt und damit eine
traditionell minnliche Rolle wahrnimmt. Zugleich tragt sie aber das Kopftuch
als Ausdruck einer klassischen Einteilung in Geschlechterrollen. Damit un-
terscheidet sie sich zwar auf den ersten Blick nicht von Lehrerinnen, die zum
Beispiel Rocke tragen — ein Kleidungsstiick, das in Deutschland iiblicher-
weise nur von Frauen getragen wird. Ein Unterschied liegt aber darin, dass
das Tragen des Rocks gesellschaftliche Gewohnheit ist, die jede Frau in den
meisten Kontexten, ohne Sanktionen befiirchten zu miissen, ablegen kann.*®
Das Tragen des Kopftuchs ist demgegeniiber in bestimmten islamisch ge-
priagten Kontexten eine religiose Pflicht, von der Frauen sich zum Teil nur
unter Schwierigkeiten 16sen kénnen. Die Frau kann in diesen Kontexten nur
dann einen Beruf ergreifen, wenn sie das Kopftuch trigt und damit die minn-
lichen Erwartungen an die weibliche Rolle erfiillt. Das ist ein Nachteil zu
Lasten der Frau. Das Kopftuch verweist deshalb viel deutlicher als zum Bei-

29 Menschen, die ihre Geschlechtsidentitét keiner medizinischen oder juristischen
Definition unterordnen wollen, finden sich seit Anfang der 1990er Jahre unter
dem Begriff >Transgender< zusammen.

30 Wenngleich sicherlich der Dresscode einiger Unternehmen Frauen vorschreibt,
ein Kostiim zu tragen.

240

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

spiel ein Rock auf eine Gesellschaftsordnung, die das Durchbrechen der fest-
gelegten Rollen sanktioniert. Als Symbolgehalt des Kopftuchs schwingt im-
mer mit, dass das Wahrnehmen gleicher Rechte nur moglich ist, solange die
Muslimin mit dem Kopftuch ihre weibliche Pflicht erfiillt. Dieser Symbol-
gehalt widerspricht aber einem Verstidndnis von Art. 3 Abs. 2 und 3 GG, wo-
nach es dem Staat verboten ist, tradierte Rollen zum Nachteil von Frauen fest-
zuschreiben.’ Zwar ist dem Staat das Kopftuch — anders als ein im Unter-
richtsraum aufgehingtes Kreuz — nicht unmittelbar zuzurechnen. Zuzurechnen
ist ihm aber, wenn er eine Lehrerin mit Kopftuch einstellt bzw. diese Kopfbe-
deckung duldet.

Besondere Rolle einer Lehrerin mit Kopftuch
gegeniiber muslimischen Schiilerinnen

Gegeniiber muslimischen Schiilerinnen konnte die Lehrerin gerade wegen
ihres Kopftuchs dennoch eine positive Wirkung erzielen. Denn gegeniiber
muslimischen Schiilerinnen stoft die Vermittlung des Erziehungsziels der
Gleichberechtigung teilweise auf Grenzen: Einige muslimische Schiilerinnen
oder ihre Eltern streben keine Emanzipation nach Mafstiben des GG an. Un-
ter Berufung auf ihre Religionsfreiheit fordern muslimische Schiilerinnen
bzw. ihre Eltern geradezu ein Recht auf Ungleichbehandlung ein. Das zeigen
z.B. die Antrdge auf Befreiung vom koedukativen Sportunterricht oder vom
Sexualkundeunterricht. Der Staat muss zwar dennoch auch gegeniiber musli-
mischen Schiilerinnen versuchen, Gleichberechtigung durchzusetzen. Zu-
gleich kann der Staat aber muslimische Madchen nicht zur Emanzipation nach
westlicher Vorstellung zwingen. Ein dementsprechender Zwang wiirde gegen
das Personlichkeitsrecht aus Art. 2 Abs. 1 i.V.m. Art. 1 Abs. 1 GG verstoen
und wire auch faktisch unmoglich. In diesem schwierigen Umfeld konnte die
muslimische Lehrerin mit Kopftuch gerade muslimische Médchen zu einem
eigenstidndigen Leben erziehen. Sie zeigt, dass eine islamische Identitit sich
mit einer beruflichen Karriere gut vereinbaren ldsst und kann muslimischen
Midchen Mut machen, ein selbstbestimmtes Leben zu fiihren. So konnte die
schwierige Situation der muslimischen Midchen, die zwischen Elternhaus
und Schule von konfligierenden Interessen betroffen sind, erleichtert werden.
Allerdings ist zudem denkbar, dass es die Lehrerin allein dadurch, dass sie ein
Kopftuch tragt, muslimischen Schiilerinnen erschwert, ihren Lebensentwurf
frei von den Vorstellungen ihrer Viter und Briider zu wihlen.*> So konnte
muslimischen Schiilerinnen und vor allem ihren Briidern und Vitern vermit-
telt werden, dass das Kopftuch erwiinschter Teil des Erscheinungsbilds einer

31 Siehe VGH Mannheim v. 26.06.2002, NJW 2001, 2899, 2905; anderer Ansicht
VG Liineburg v. 16.10.2000, NJW 2001, 767, 771.
32 Zu dieser Ansicht siche auch BVerfG v. 24.09.2003, NJW 2003, 3111, 3114.

241

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Muslimin ist. Das konnte Schiilerinnen erschweren, sich vom Druck solcher
Familien zu 16sen, in denen Minner ihre Frauen, Tochter und Schwestern
dazu zwingen, ein Kopftuch zu tragen. Das heifit im Ergebnis, dass in Klassen
mit muslimischen Schiilerinnen das Kopftuch einer Lehrerin die Vermittlung
von Gleichberechtigung ebenso erleichtern wie erschweren kann.

Ein generell-préaventives Verbot des Kopftuchs
ist unverhaltnismasig

Das Kopftuch kann demnach die Fihigkeit einer Lehrerin, Gleichberechti-
gung im Sinne des GG zu vermitteln, einschrinken. Ihr durch die Religions-
freiheit geschiitztes Recht, ein Kopftuch zu tragen, kann also mit ihrer durch
Art. 33 Abs. 51.V.m. Art. 7 und Art. 3 Abs. 2 und 3 GG verfassungsrechtlich
verankerten Pflicht, Gleichberechtigung von Mann und Frau zu vermitteln,
kollidieren. Zwischen diesen Verfassungsgiitern ist abzuwigen. Im Folgenden
wird gezeigt, dass es die problematische geschlechtsspezifische Bedeutung
des Kopftuchs nicht rechtfertigt, ein Kopftuchtragen generell-priaventiv zu
verbieten, da mehrere Verfassungswerte zu Gunsten der Lehrerin einem sol-
chen Verbot entgegenstehen:

(1) Auch die Lehrerin kann sich auf den Verfassungsauftrag zur Durch-
setzung der Gleichberechtigung berufen. Indem der Staat Musliminnen
ermoglicht, mit ihrem Kopftuch in einem akademischen Beruf zu arbeiten,
fordert er sie zugleich in ihrer Emanzipation und schafft so positive Vor-
bilder fiir Mddchen aus traditionell-muslimischen Familien.

(2) Ein Verbot, Kopftiicher im Lehramtsdienst zu tragen, fiihrt zu einer Dis-
kriminierung wegen des Geschlechts. Das gilt auch dann, wenn ein Gesetz
Lehrkréften nicht nur das Kopftuch, sondern alle religiosen Symbole ver-
bietet. Ein solches Verbot kann zu einer mittelbaren Diskriminierung von
Musliminnen wegen des Geschlechts fiihren, da sich unter den Bewerbern
und Bewerberinnen fiir den Schuldienst gegenwirtig bedeutend mehr
Musliminnen mit Kopftuch, als Muslime mit Bart oder Juden mit Kippa
befinden.

(3) Offentliche Schulen lassen weiterhin religidse Sachverhalte wie christ-
lichen Religionsunterricht oder das Begehen christlicher und jiidischer
Feiern zu, ohne sich ausdriicklich von der auch dem Christen- und Juden-
tum innewohnenden Geschlechtertrennung zu distanzieren (Bauer et al.
1999: 325). Solange der Staat aber an seinen Schulen die Ausiibung di-
verser Religionen zulésst, ohne zugleich deren hierarchisches Geschlech-
terverhiltnis zu thematisieren, verstot es gegen das Gleichbehandlungs-
gebot, wenn die Gleichberechtigung der Geschlechter nur der muslimi-
schen Lehrerin mit Kopftuch entgegengehalten wird.

242

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

Das Kopftuch kann im Einzelfall verboten werden

Eine Lehrerin kann also trotz ihrer Dienstpflicht zur Vermittlung der Gleich-
berechtigung grundsitzlich mit Kopftuch unterrichten. Der Schulleiter muss
aber im Auge behalten, dass die Lehrerin mit dem Kopftuch die Vermittlung
von Gleichberechtigung in der Schule zumindest gefihrden und bei Schii-
lerinnen und Eltern durchaus den Anschein erwecken kann, sie stehe fiir eine
klare Schlechterstellung von Frauen. Der Schulleiter sollte die Lehrerin mit
Kopftuch deshalb dazu verpflichten, im Klassenraum und auf Elternabenden
deutlich zu machen, dass das Kopftuch fiir sie mit weiblicher Emanzipation
vereinbar ist und sie die Schiiler und Schiilerinnen nach bestem Gewissen auf
einem selbstbestimmten Weg unterstiitzen wird. Das gilt umso mehr, wenn
der Schulleiter feststellt, dass eine Lehrerin mit dem Kopftuch muslimische
Eltern darin unterstiitzt, von ihrer Tochter das Kopftuchtragen zu fordern.
Verweigert die Lehrerin das deutliche Bekenntnis zur Gleichberechtigung im
Sinne des GG, kann der Schulleiter sie auffordern, das Kopftuch abzunehmen,
und disziplinarische Mafinahmen bis zur Entlassung ergreifen.

Fazit

Kopftuchverbote konnen also Musliminnen mit Kopftuch diskriminieren,
ebenso wie Kopftiicher selbst Ausdruck der trotz beruflicher Emanzipation
minderwertigen Stellung muslimischer Frauen sein konnen. Der Gesetzgeber,
der iiber die Eignung einer Muslimin mit Kopftuch fiir den Lehramtsdienst zu
entscheiden hat, muss beide Aspekte ernst nehmen. Thm ist ein generelles
Verbot von Kopftiichern im Schuldienst ebenso verwehrt wie ein Hinwegse-
hen iiber die mogliche Wirkung eines Kopftuchs in der Schule. Im Einzelfall
— aber auch nur dann — kann der Dienstherr deshalb gehalten sein, das Kopf-
tuch zu verbieten. Dieses Gebot der Einzelfalllosung haben die acht Bun-
deslidnder, die das Tragen von Kopftiichern gesetzlich verbieten, missachtet:
Mit einem generell-priaventiven Verbot von Kopftiichern haben sie sich dafiir
entschieden, die Religionsfreiheit von Kopftuch tragenden Musliminnen un-
verhiltnismiBig und deshalb verfassungswidrig zu beschrinken.*®

Literatur

Amir-Moazami, Schirin (2006): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

33 Zur Kritik an den reformierten Schul- und Beamtengesetzen, die das Kopftuch
und — zum Teil mit Ausnahme christlicher Symbole — andere religiose Symbole
und Kleidungsstiicke verbieten siche Wiese 2007: 294 ff.

243

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Amir-Moazami, Schirin/Salvatore, Armando (2003): »Gender, Generation
and the Reform of Tradition: From Muslim Majority Societies to Western
Europe«. In: Joergen Nielson/Stefano Allievi (Hg.), Muslim Networks,
Transnational Communities in and Across Europe, Leiden: Brill, S. 32-77.

Anger, Thorsten (2003): Islam in der Schule. Rechtliche Wirkungen der
Religionsfreiheit und der Gewissensfreiheit sowie des Staatskirchenrechts
im offentlichen Schulwesen, Berlin: Duncker und Humblot.

Ates, Seyran (2004): Religions- und Glaubensfreiheit auch fiir muslimische
Midchen und Frauen«. anspriiche 2, S. 16-22.

Baer, Susanne (1995): Wiirde oder Gleichheit? Zur angemessenen grund-
rechtlichen Konzeption von Recht gegen Diskriminierung am Beispiel
sexueller Belédstigung am Arbeitsplatz in der Bundesrepublik Deutschland
und in den USA, Baden-Baden: Nomos.

Baer, Susanne (2001): »Kommentar zu VG Berlin, Urteil vom 1. Dezember
2000 — 35 A 570/99«. Neue Justiz (NJ), S. 218 ff.

Baer, Susanne/Wrase, Michael (2005): »Staatliche Neutralitit und Toleranz in
der >christlich-abendlidndischen Wertewelt«« Die offentliche Verwaltung
(DOV), S. 243 ff.

Battis, Ulrich/Bultmann, Peter Friedrich (2004): Rechtswissenschaftliches
Gutachten zu den Folgen des Kopftuchurteils des BVerfG vom 24. Sep-
tember 2003 fiir das Land Nordrhein-Westfalen im Auftrag der SPD-
Fraktion des Landtages Nordrhein-Westfalen, Januar 2004, Landtag
Nordrhein-Westfalen Vorlage 13/2727 v. 12.03.2004.

Bauer, Angela/Kahl, Brigitte/Solle, Dorothee (1999): »Feministische Theolo-
gie«. In: Wolfgang Fritz Haug (Hg.), Historisch-Kritisches Worterbuch
des Marxismus, Bd. 4, Berlin: Argument, S. 324-332.

Beck, Harald (2004): »Lehrerin mit Kopftuch unterrichtet nicht mehr in Ur-
bach« Stuttgarter Zeitung v. 13.03.2004.

Beck, Marieluise/John, Barbara/Siissmuth, Rita (als Initiatorinnen des
Aufrufs) (2003): »Religiose Vielfalt statt Zwangsemanzipation<! Aufruf
wider eine Lex Kopftuch«, 01.12.2003; abrufbar: http://www.bpb.de/the-
men/XUDYWD,0,0,Religi%F6se_Vielfalt_statt_Zwangsemanzipation!.html,
10.12.2006.

Behrens, Gerold (1998): »Sozialtechniken der Beeinflussung«. In: Werner
Kroeber-Riel/Gerold Behrens/Ine Dombrowski (Hg.), Kommunikative
Beeinflussung in der Gesellschaft, Wiesbaden: Deutscher Universitits-
verlag, S. 1-22.

Bergemann, Wibke (2004): »Islam im Klassentest — reden oder regulieren«
taz v. 08.03.2004.

Berghahn, Sabine (2000): »Die Lehrerin mit dem Kopftuch — Oder: Wieviel
weibliche Devianz vertragen Schiilerinnen, Schulbiirokratie und die deut-
sche Offentlichkeit«? In: Elfi Bettinger/Angelika Ebrecht (Hg.), Trans-

244

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

gressionen: Grenzgingerinnen des moralischen Geschlechts. Querelles.
Jahrbuch fiir Frauenforschung, Bd. 5, Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler, S.
214-229.

Bertrams, Michael (2003): »Lehrerin mit Kopftuch«? Deutsche Verwaltungs-
blitter (DVBL.), S. 1225-1233.

de Saussure, Ferdinand (1967): Grundfragen der allgemeinen Sprachwis-
senschaft, Berlin: de Gruyter [frz. Original 1915].

Faber, Heiko (1968): Innere Geistesfreiheit und suggestive Beeinflussung,
Berlin: Duncker und Humblot.

Fenchel, Jorg (1997): Negative Informationsfreiheit — Schutz vor Informa-
tionen. Zugleich ein Beitrag zur negativen Grundrechtsfreiheit, Berlin:
Duncker und Humblot.

Griébner, Dieter (2003): »Nach dem Abitur trage ich Kopftuch« (Muslimische
Frauen stehen in jedem Falle unter Druck)«. Weser Kurier v. 05.12.2003.

Grom, Bernhard (1992): Religionspsychologie, Miinchen: Kosel.

Heckmann, Dirk (1996): »Eingriff durch Symbole? Zur Reichweite grund-
rechtlichen Schutzes vor geistiger Auseinandersetzung«. Juristenzeitung
JZ), S. 880-889.

Helle, Horst Jiirgen (1989): »Symbol«. In: Giinter Endruweit/Gisela Tromms-
dorff (Hg.), Worterbuch der Soziologie, Bd 2/Bd 3, Stuttgart: Lucius und
Lucius, S. 713-715.

Heller, Erdmute/Mosbahi, Masouna (1997): Hinter den Schleiern des Islam:
Erotik und Sexualitit in der arabischen Kultur. Miinchen: Deutscher Ta-
schenbuchverlag.

Hillmann, Karl-Heinz (1994): Worterbuch der Soziologie, 4. Aufl., Stuttgart:
Kroner.

Hiilst, Dirk (1999): Symbol und soziologische Symboltheorie, Opladen: Les-
ke und Budrich.

Imhof, Agnes (2001): »Von Haremsschonheiten und Fundamentalistinnen«
Der Tagesspiegel v. 31.10.2001.

Jessen, Frank/Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von (2006): »Das Kopftuch —
Entschleierung eines Symbols«? Zukunftsforum Politik, Broschiirenreihe
Nr. 77, hg. von der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V., abrufbar: http://www.
kas.de/wf/doc/kas_9095-544-1-30.pdf, 03.08.2008.

Jurgens, Erhard (1962): »VerfassungsméBige Grenzen der Wirtschaftswer-
bung« In: Verwaltungsarchiv, Bd. 53, S. 105 ff.

Karakagsoglu-Aydin, Yasemin (1998): »Kopftuch-Studentinnen« tiirkischer
Herkunft an deutschen Universititen — Impliziter Islamismus-Vorwurf
und Diskriminierungserfahrungen«. In: Heiner Bielefeldt/Wilhelm Heit-
meyer (Hg.), Politisierte Religion — Ursachen und Erscheinungsformen
des modernen Fundamentalismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 450-
473.

245

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen: Eine empirische Untersuchung bei tiirkischen Lehr-
amts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland, Frankfurt am Main:
IKO Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Kelek, Necla (2002): Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Be-
deutung in der Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer
Herkunft, Miinster: Waxmann.

Kelek, Necla (2006): »Leben in der Tradition — Der tiirkisch-muslimische
Common Sense als Abgrenzung«. Zeitschrift fiir Ausldnderrecht (ZAR),
S. 65.

Keller, Claudia (2006): »Die Schiiler kommen, wann sie wollen«. Der Tages-
spiegel v. 31.03.2006.

Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (1999): »Weibliche Mikro-
politiken und die Globalisierung des Islam«. In: Ruth Klein-Hess-
ling/Sigrid Nokel/Karin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen. Weib-
liche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus Afrika,
Asien und Europa, Bielefeld: transcript, S. 11-34.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne islamische Lebensfiihrung, Marburg:
Diagonal.

Kohler, Gabriele (1998): »Symbol«. In: Bernhard Schifers (Hg.), Grundbe-
griffe der Soziologie, Opladen: Leske und Budrich, S. 385-388 [5. Aufl.].

Konig, René (1967): Kleider und Leute — Zur Soziologie der Mode, Frankfurt
am Main: Fischer.

Korff, Gottfried (1997): »Antisymbiotik und Symbolanalytik in der Volks-
kunde«. In: Rolf Wilhelm Brednich/Heinz Schmitt (Hg.), Symbole — Zur
Bedeutung der Zeichen in der Kultur, Miinster: Waxmann, S. 11-30.

Kroeber-Riel, Werner/Meyer-Hentschel, Gundolf (1982): Werbung — Steue-
rung des Konsumentenverhaltens, Wiirzburg: Physica.

Limbach, Jutta (1977): Der verstindige Rechtsgenosse, Berlin: Schweitzer.

Loenen, Titia (2002): »Family Law Issues in a Multicultural Setting:
Abolishing or Reaffirming Sex as a Legally Relevant Category? A Human
Rights Aproach«. Netherlands Quaterly of Human Rights 4, S. 423-444.

Lorber, Judith (2005): Breaking the bowls, New York: Norten.

Lutz, Helma (1999): »AnstoBige Kopftiicher — Kopftuch-Debatten in den
Niederlanden«. In: Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Karin Werner (Hg.),
Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten
Moderne. Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript,
S. 35-61.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Frauen-
buchverlag.

246

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCHTRAGEN IM WIDERSPRUCH ZUM ERZIEHUNGSZIEL >GLEICHBERECHTIGUNG«<?

Mihciyazgan, Ursula (1989): »Die muslimische Frau und ihre Rolle in der Fa-
milie: drei Thesen zum Selbstverstindnis muslimischer Frauen«. Informa-
tionsdienst zur Ausldnderarbeit (IZA) 2, S. 48-55.

Morlok, Martin (1993): Selbstverstindnis als Rechtskriterium, Tiibingen:
Mohr.

Nokel, Sigrid (1999): »Islam und Selbstbehauptung — Alltagsweltliche Strate-
gien junger Frauen in Deutschland«. In: Ruth Klein-Hessling/Sigrid
Nokel/Karin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen. Weibliche Le-
benspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa, Bielefeld: transcript, S. 124 -141.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur So-
ziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Biele-
feld: transcript.

Oestreich, Heide (2004): Der Kopftuchstreit (Das Abendland und ein Qua-
dratmeter Islam), Frankfurt am Main: Brandes und Apsel.

Pape, Elise (2005): Das Kopftuch von Frauen in der zweiten Einwandererge-
neration — Ein Vergleich zwischen Frankreich und Deutschland, Aachen:
Shaker.

Rafi, Anusheh (2004): Kriterien fiir ein gutes Urteil, Berlin: Duncker und
Humblot

Rohe, Mathias (2001): Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen, Freiburg:
Herder.

Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung — Deutsch-
land als multikulturelle Gesellschaft, Frankfurt am Main: Campus.

Rux, Johannes (2004): »Kleiderordnung, Gesetzesvorbehalt und Gemein-
schaftsschule«. ZAR, S. 14-21.

Sacksofsky, Ute (1996): Das Grundrecht auf Gleichberechtigung. Eie Rechts-
dogmatische Untersuchung zu Artikel 2 Absatz 2 des Grundgesetzes. 2.,
erweiterte Aufl., Baden-Baden: Nomos.

Sacksofsky, Ute (2002): »Kommentar zu Art. 3 I, III 1«. In: Dieter Um-
bach/Thomas Clemens (Hg.), Grundgesetz — Mitarbeiterkommentar und
Handbuch, Heidelberg: C.F. Miiller.

Schayani, Isabel (2001): »Verschleiert, aber selbstbewusst«. FAZ v.
27.02.2001.

Seufert, Gunter (1997): Politischer Islam in der Tirkei. Islamismus als sym-
bolische Reprisentation einer sich modernisierenden muslimischen Ge-
sellschaft, Stuttgart: Steiner.

Slupik, Vera (1988): Die Entscheidung des Grundgesetzes fiir Paritit im Ge-
schlechterverhéltnis, Berlin: Duncker und Humblot.

Szuttor, Robin (2004): »Lehrerin mit Kopftuch erhitzt erneut die Gemiiter«
Stuttgarter Zeitung v. 11.03.2004.

247

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRSTEN WIESE

Thierse, Wolfgang (2004): »Pladoyer gegen den Laizismus«. Neue Gesell-
schaft Frankfurter Hefte 6, S. 30-36.

Wiese, Kirsten (2007): »Kopftuch 2007 — Status Quo und Aussichten«. Zeit-
schrift fiir Beamtenrecht , S. 294 — 300.

Wiese, Kirsten (2008): Lehrerinnen mit Kopftuch. Zur Zulissigkeit eines reli-
giosen und geschlechtsspezifischen Symbols im Staatsdienst, Berlin:
Duncker und Humblot.

Wrase, Michael (2006): »Gleichheit unter dem Grundgesetz und Antidiskri-
minierungsrecht«. In: Lena Foljanty/Ulrike Lemke (Hg.), Feministische
Rechtswissenschaft, Baden-Baden: Nomos, S. 78-98.

248

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-008 - am 14.02.2026, 08:11:34, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ IS


https://doi.org/10.14361/9783839409596-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

