Erinnern und Vergessen als Praktiken der
Unterdriickung und Erméachtigung

Tanja Thomas/Fabian Virchow

1. Erinnern und Vergessen als Verhandlung von gesellschaftlichem
Selbstverstandnis und kollektiver Zugehérigkeit

Im Verlauf von nicht einmal 48 Stunden wurde Greenwood, ein Stadtviertel
von Tulsa im US-Bundesstaat Oklahoma, im Frithjahr 1921 von einem rassis-
tischen weiflen Mob dem Erdboden gleichgemacht. Bis Ende Mai jenes Jah-
res war Greenwood zu einem prosperierenden Zentrum Schwarzen Lebens in
den USA geworden — bekannt auch als Black Wall Street. Vermutlich starben
mehr als 300 Menschen, wihrend iiber 1.200 Hiuser, Kirchen, Schulen und
Geschifte niedergebrannt wurden. In einem kurz darauf anberaumten Ge-
richtsverfahren wurde die weif3e Bevolkerung freigesprochen. Im Anschluss
verschwand dieses rassistische Massaker aus dem o6ffentlichen Bewusstsein
des Landes (Ellsworth 2022).

Ein systematisches Erinnern begann erst Jahrzehnte spiter — nach einem
weiteren Akt rechtsextremen Terrors, dem Anschlag auf das staatliche Murrah
Federal Building am 19. April 1995 in Oklahoma City, dem 168 Menschen zum
Opfer fielen (Belew 2018). Finf Jahre spiter wurde das Oklahoma City Natio-
nal Memorial er6ffnet, wenige Monate spiter auch ein Museum. Im Juli 2010
wurde zudem gesetzlich verankert, die Beschiftigung mit dem Anschlag durch
Aufnahme in Lehrpline in Schulen obligatorisch zu machen. In der Folge er-
hoben sich jedoch kritische Stimmen, angestofien durch die Deutung dieses
Anschlags in Oklahoma als ersten rechtsterroristischen Anschlag auf das so ge-
nannte »Heartland«: Mit der Forderung, ebenso das Massaker an Schwarzen
Menschen in Tulsa 1921 im 6ffentlichen Raum zu erinnern, war die Infrage-
stellung des als Weif? entworfenen »Heartland« verbunden, das Paul Taggart
(2004) in kritischer Absicht als riickwirtsgewandte »Utopie« und Imagination

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

einer »glorreichen« Zeit auf Seiten eines homogen entworfenen Kollektivs be-
schreibt. Verlangt wurde so die Anerkennung Schwarzer Menschen als gleich-
berechtigte und betrauernswerte Angehorige der US-amerikanischen Gesell-
schaft.

Ein systematisches Erinnern begann vor Ort in der Stadt Tulsa erst nach
Jahrzehnten des Vergessens. Anhand einer Debatte iiber eine StralRenumbe-
nennung aus dem Jahr 2013 zeigen Brasher, Alderman und Subanthore (2020),
wie rassistische historische Strukturen der meisten amerikanischen Stidte
Erinnern im offentlichen Raum mit dem Argument verhindern, wirtschaftli-
che Entwicklung und kommerzielle Interessen nicht schidigen zu wollen. Die
Aufarbeitung, Ubernahme von Verantwortung und »Heilung der Wundenc
schmerzhafter, rassistischer historischer Vermichtnisse hat sich aus ihrer
Sicht - insbesondere angesichts der wieder aufkeimenden Ideologien des Na-
tionalismus und weifSer Vorherrschaft (ebd.: 1240)- in den USA und anderen
Lindern als schwierige und umstrittene Erinnerungsarbeit erwiesen; dies
begrenze erheblich die Wirkung der Arbeit der Betroffenen und die Bemii-
hungen, sich von rassistischen Traumata und Ungerechtigkeiten zu erholen.
Inzwischen existieren immerhin zwei Gedenkorte, die die Gewalt von 1921
in die lange Geschichte des Anti-Black-Rassismus und der White Supremacy
einordnen. In beiden Fillen sind in den Gehwegen vor den einstmals nieder-
gebrannten Hiusern Ziegelsteine eingelassen, die an die dort bis Ende Mai
1921 stehenden Gebiude und deren Bewohner*innen erinnern sollen.

Aufein Eingestindnis politischer Verantwortung und womdglich finanzi-
elle Entschidigung warten Betroffene und ihre Nachfahren noch immer: Am
29. Juni 2023 legte eine durch den Bundesstaat eingerichtete Arbeitsgruppe
Tulsa Race Riot Commission (TRRC) eine Untersuchung der Vorginge vor. Sie
wies der Ideologie und Praxis weifser Vorherrschaft in allen Regierungsebe-
nen die Verantwortung fiir die Anstiftung und Ermoglichung des Pogroms zu
(Jones 2024); die Frage von Reparationen, die andere Wahrheitskommissionen
in den USA offensiv vertreten, konnte dennoch von den gesetzgebenden Gre-
mien im US-Staat Oklahoma umgangen werden, da der TRRC taktische Fehler
vorgeworfen werden konnten.

Studien zum Erinnern und Vergessen an rechtsterroristische und rassisti-
sche Gewaltin den USAliefern in der hier nur angedeuteten Bandbreite Impul-
se fir Analysen zur o6ffentlichen Thematisierung solcher Taten und zum Um-
gang mit den Betroffenen rechter Gewalt in der Bundesrepublik Deutschland.
Die Auseinandersetzung mit Praktiken des Erinnerns und Vergessens in Bezug
auf rechte Gewalt, die wir als »Doing Memory« bezeichnen (Virchow/Thomas

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

2018, Rudolph/Thomas/Virchow 2019), ist fiir gesellschaftliche Selbstverstin-
digung besonders relevant. Wihrend wir uns in jiingeren Arbeiten beispiels-
weise auf die Dimensionen eines anerkennenden Erinnerns konzentriert ha-
ben, das Dimensionen von Reprisentation, Partizipation und die Umvertei-
lung von Ressourcen umfasst (Thomas/Virchow 2024), wollen wir uns im vor-
liegenden Beitrag dem »Vergessen« systematischer zuwenden.

Zunichst skizzieren wir grundsitzliche Uberlegungen zum »Vergessenc.
Daran anschliefend beschreiben wir exemplarisch Praktiken des »Vergessens«
der Perspektiven, Erfahrungen und Traumata derjenigen, die im postnatio-
nalsozialistischen Deutschland rechte Gewalt erleiden mussten. Deutlich
wird, auf welche Weisen (ein Erinnern an) rechte Gewalt durch Praktiken des
»Vergessens« in der hegemonialen Offentlichkeit unhérbar und unsichtbar
gemacht worden ist. Dies war iiber Jahrzehnte hinweg Teil umfassenderer
Prozesse eines »Othering«, das mit einer Markierung als nicht-zugehérig und
nicht-gleichberechtigt verbunden ist. Zugleich ist zu betonen, dass auch die
individuelle Entscheidung von Betroffenen, sich die erlittene Gewalttat und
deren Folgen nicht stindig zu vergegenwartigen, Ausdruck selbstbestimmten
Handelns sein kann. Insofern kann ein Spannungsverhiltnis bestehen zwi-
schen der gesellschaftlichen Notwendigkeit des Erinnerns und Anerkennens
migrantischer Lebensentwiirfe und Forderungen nach einem vielfiltigen
»Doing Memory« an rechte Gewalt auf der einen Seite und den Bediirfnissen
und individuellen Handlungspraktiken der unmittelbar von dieser Gewalt
Getroffenen, die fiir sich Formen und Grenzen des Erinnerns bestimmen.

2. Praktiken des Vergessens und rechte Gewalt im
postnationalsozialistischen Deutschland

Ublicherweise, so kritisiert Aleida Assmann (2020: 19), wird »Vergessen« im
deutschsprachigen Kontext im klaren Gegensatz, gar als »Antipode« oder »Wi-
dersacher« zum Erinnern gedacht, und dabei Erinnern als aktivund Vergessen
als passiv imaginiert. Sie plidiert jedoch dafiir, Erinnern und Vergessen nicht
in diametraler Opposition zu sehen, sondern Abstufungen zwischen aktiven
und passiven, bewussten und unbewussten, impliziten und expliziten Prak-
tiken sowie Uberlappungen zwischen individuellem, gruppenbezogenem und
dominanzkulturellem Erinnern und Vergessen in den Blick zu nehmen. Da-
mit schliefit sie an eine Auseinandersetzung um die Verschrinkung von Erin-
nernund Vergessen an, die mit Erscheinen eines vielfach zitierten Beitrags von

am 13.02.2026, 14:58:0%

61


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

Paul Connerton zu »Seven Types of Forgetting« (2008) eingesetzt hat. Conner-
ton unterscheidet zwischen »repressive erasure; prescriptive forgetting; for-
getting that is constitutive in the formation of a new identity; structural am-
nesia; forgetting as annulment; forgetting as planned obsolescence; forgetting
as humiliated silence« (2008: 59). Er zeigt u.a. anhand historischer Beispie-
le aus verschiedenen kulturellen und politischen Kontexten, wie Vergessen ei-
nerseits macht- und gewaltvoll von Regierungen durchgesetzt worden ist, an-
dererseits Erinnerungen individuell und kollektiv »ausrangiert« werden, um
zukunftsgerichtete Selbstverstindigungs- und Identititsentwiirfe zu ermdg-
lichen. Etwas anders clustert Aleida Assmann die von ihr identifizierten sieben
»Formen des Vergessens«: Sie betrachtet drei Formen als »wertneutrale Filter«
im Sinne einer Komplexititsreduktion; zwei Formen, niamlich das repressive
und defensive bzw. komplizitire Vergessen als »Waffe« mit dem Ziel der laut-
losen bis aggressiven Erhaltung von Macht, zum Schutz von Titern und Sta-
bilisierung eines repressiven sozialen Klimas; schlieflich betrachtet sie kon-
struktives und therapeutisches Vergessen als Formen zur Erméglichung von
Zukunft (Assmann 2020: 67f.).

Wir wenden uns im Folgenden den Praktiken des Vergessens zu, die
Assmann als »Waffe« oder »Zukunftsermdéglichung« fassen wiirde, und loten
unter Bezug auf weitere Studien zum Begriff des »Vergessens« aus, wie sie
erkenntnisférdernd auf 6ffentliches Verhandeln und Erinnern/Vergessen
rechter Gewalt angewandt werden kénnen. Fiir unseren Zusammenhang
besonders instruktiv ist Connertons Hinweis auf Vergessen als Annullierung,
das sich auf eine ganze Kultur auszuwirken und deren Gefihlsstruktur zu
durchdringen vermag (Connerton 2008: 65). Ahnlich hat Oliver Marchart
(2005) vergleichbare Formen des »Schweigens« als »negatorische« Strategien
der »Verdringung«, »Verleugnung« und »Verwerfung« beschrieben: Wih-
rend »Verleugnung« in hegemonialen Diskursen auf das von Akteur*innen
in Erinnerung Gerufene abwehrend, verneinend oder denunzierend reagiert,
aber immerhin noch benennt, itberschreibt »Verdringung« die Gegenposition
oder belegt sie mit Schweigen, es wird »still um das jeweils Verdringte (das
Undenkbare oder Tabuisierte)« (ebd.: 29). Das »Verworfene« ist in Marcharts
Konzeptualisierung das, was aus einem hegemonialen Projekt ausgeschlossen
werden muss, damit »dieses nicht in seiner Gesamtheit kollabiert« (ebd.: 32).
Wie wir andernorts gezeigt haben (Virchow/Thomas 2022, Thomas/Virchow
2023), gehort(e) die Auseinandersetzung mit Rassismus zu diesem Verworfe-
nen in den beiden deutschen Nachkriegsgesellschaften. Deren Basiserzihlung
als identititsstiftendes Metanarrativ entwirft ein deutsches Kollektiv, das aus

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

der nationalsozialistischen Geschichte, deren zentrales Element die Ideologie
der rassistischen und antisemitischen Ungleichwertigkeit ist, gelernt habe,
sodass Entsprechendes nicht wieder geschehen konne. Um ihrer Konsistenz
willen verschweigt dieses Metanarrativ beharrlich die lange Tradition und
gesellschaftliche Verankerung von Rassismus und Antisemitismus im All-
gemeinen und rechter Gewalt im Besonderen in der Geschichte der beiden
deutschen Staaten.

Erinnern und Vergessen, so wird deutlich, kénnen Erkenntnis férdernd
als vermachtete Praxis und als Prozess betrachtet werden: Wie politische Ereig-
nisse oder soziale Phinomene — auch rechte Gewalt und Rassismus — durch
Ignoranz im Vergessen versinken, machtvoll dorthin verschoben werden
und wie sie mit Empathie wieder aus dem Vergessen zuriickgeholt werden
konnen, lisst sich beobachten (Assmann 2020: 27). Assmann erinnert da-
bei an den prekiren Status der Empathie (2018: 165), die in der Bereitschaft
aufgehoben sei, die Moglichkeiten der Verletzlichkeit in sich zu erkennen,
die denen des Leidenden dhnlich sind (ebd.: 169). Im Erinnern an Opfer und
Betroffene rechter Gewalt im deutschsprachigen Raum beschreiben Johanna
Schaffer und Ayse Giilec (2017: 63) die vorherrschende Ignoranz der Mehr-
heitsgesellschaft als herrschaftserhaltendes und leidenschaftliches »Nicht-
Wissen-Wollen« (siehe auch Fischer 2018, Lorenz 2022: 17f.). Diese auch als
defensiv bis repressiv beschreibbare Praxis des Vergessens, die Titer schiitzt
und komplizitires Schweigen der gesellschaftlichen Mehrheit erleichtert, hat
freilich Auswirkungen nicht allein auf der Ebene der Aushandlung kollektiven
Selbstverstindnisses; es fithrt auf der Ebene der Betroffenen rechter Gewalt
zu einer Enteignung von Verlust- und Trauererfahrung (Cidem 2023: 272) und
potentiell zu dem, was Assmann (2020: 57) als »symptomatisches Schweigen«
auf Seiten der traumatisierten Opfer beschreibt.

Die aufgezeigte Vielgestaltigkeit des »Vergessens« ldsst sich zusitzlich er-
weitern durch die Formen des Vergessens, die Assmann als »konstruktiv« im
Sinne eines biographischen oder politischen Neubeginns bezeichnet. Conner-
ton weist in diesem Zusammenhang auf Prozesse des Verschweigens aufgrund
von Demiitigung oder Scham hin, die er jedoch auch als Ausgangspunkt fir
Uberleben beschreibt: »some acts of silence may be an attempt to bury things
beyond expression and the reach of memory; yet such silencings, while they are
a type of repression, can at the same time be a form of survival, and the desire
to forget may be an essential ingredient in that process of survival« (2008: 69).
Schweigen kann in Assmanns Sicht »therapeutisch« im Sinne einer »Bewal-
tigung« nach erfolgten 6ffentlich-politischen Verfahren der Bearbeitung wir-

am 13.02.2026, 14:58:0%

63


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

ken. Vergessen, das — wie Erinnern - in Assmanns Sicht in praktischen und
symbolischen Akten umgesetzt wird, hat »je nach den Begleitumstinden eine
negative und eine positive Seite. Es wird als Schaden und Verlust, als Fluch und
Segen wahrgenommenc« (ebd. 27) und muss entsprechend in seinen sozialen,
kulturellen und politischen Kontexten untersucht werden, um ihm gerecht zu
werden.

Wie wir hier in aller Kiirze gezeigt haben, kénnen Praktiken des Verges-
sens in unterschiedlichen Weisen auftreten. Mit dem vorliegenden Beitrag
konnen und wollen wir keine »Vermessung« dieser Praktiken vorlegen oder
vorliegende Systematisierungen derselben bewerten, erweitern oder kor-
rigieren. Vielmehr laden wir ein, Dimensionen des Vergessens im Kontext
rechter Gewalt zum Ausgangspunkt einerseits individueller, politischer und
gesellschaftlicher Folgen, andererseits moéglicher Interventionen zu machen.

3. Praktiken des Vergessens an rechte Gewalt als Repression,
Subversion und Transformation

Uber rechte Gewalt in Deutschland nach 1945 ist im Laufe der Jahrzehnte zwar
medial berichtet und gesellschaftlich diskutiert worden, allerdings wurde sie
vielfach als unpolitisch oder als fehlgeleitete Aggression von Einzeltiter*innen
abgetan. Rassismus und Antisemitismus wurden ins Auflen (z.B. Apartheid-
Regime in Siidafrika) oder in die Vergangenheit (Nationalsozialismus, nicht
jedoch Kolonialismus) verlagert, die Gewaltakteur*innen aus dem nationalen
Wir ausgeklammert. Sozialdarwinistisch oder misogyn motivierte rechte Ge-
waltakte wurden in ihrer politischen Dimension vollstindig verkannt, und im-
mer wieder machten staatliche Instanzen mit medialer Begleitung Opfer auch
zu Titer*innen — beim antisemitischen Doppelmord in Erlangen 1980, bei der
Brandstiftung in einer Litbecker Unterkunft fiir Gefliichtete im Januar 1996
und nicht zuletzt bei den NSU-Morden.

Jenseits der unmittelbar Betroffenen wurden die extrem rechten Ge-
waltstrukturen und -praktiken nur in kurzen konjunkturellen Phasen als
permanente Bedrohung migrantischen, jiidischen und emanzipativen Lebens
in Deutschland wahrgenommen; noch weniger wurde hinsichtlich der rechten
Gewalt und des gesellschaftlichen Umgangs mit ihr der tief verankerte Rassis-
mus und Antisemitismus zum Gegenstand einer systematischen Erérterung
gemacht. So wenig migrantisches oder jiidisches Leben in seiner Vielfalt als
selbstverstandlicher Teil der (Nachkriegs-)Geschichte Deutschlands aner-

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

kannt worden ist, so wenig gilt dies im Grundsatz auch fiir die rechte Gewalt
und deren Erklirungen jenseits individualisierender und pathologisierender
Ansitze.

Repressives Vergessen, das mit drohendem beziehungsweise aggressivem
Vergessen-Machen im Sinne eines Silencing verbunden ist, haben Betroffene
der NSU-Gewalt erlebt: Die Einschiichterung durch Beamt*innen (Geschke/
Quent 2016), die sie zum Schweigen bringen wollten, sind belegt (Dostluk Si-
nemasi 2014: 91). Ein Beschweigen und Vergessen-Machen zeigte sich auch, als
von Angehdérigen der vom NSU Ermordeten formulierte Hinweise auf Nazis
als mogliche Tater*innen abgetan wurden, statt sie als migrantisch situiertes
Wissen ernst zu nehmen (Bozay et al. 2016). Auch die Nichtbeachtung der von
Angehorigen der NSU-Opfer in Kassel und Dortmund organisierten Demons-
trationen samt ihrer Forderung »Kein 10. Opfer« lassen sich dieser Praxis des
Vergessens zuordnen. Dieses Vergessen wurde jedoch nicht von allen geteilt:
Denjenigen, die an den Versammlungen teilgenommen haben, blieben sie in
Erinnerung. Der Dominanzgesellschaft waren sie hingegen keine Erinnerung
wert.

Als hegemoniales »Uberhéren« bzw. »Ubersehen« lisst sich soziales Han-
deln bezeichnen, das die Sichtweisen, Erfahrungen und Interpretationen der
von rechter Gewalt betroffenen sozialen Gruppen abwertet und ignoriert bzw.
in seiner Relevanz »iibersieht«. Wenn beispielsweise Betroffene rechter Ge-
waltin der medialen Berichterstattung bis in die 2010er Jahre itberhaupt zitiert
werden — was iiber Jahrzehnte eine Ausnahme darstellt — dann geschieht dies
auffilliger Weise vorwiegend dann, wenn diese sich — wie Mevliide Geng als
Uberlebende des Solinger Brandanschlags am 29. Mai 1992 - vorrangig fiir Ver-
s6hnung aussprechen. In der Regel erleben sie, so zeigt Giir-Seker (2023: 265)
anhand von Analysen der Presseberichterstattung, auf Sprachebene Praktiken
der Ausgrenzung, die sich in politischen Dimensionen der Anteilnahmslosig-
keit, in unreflektierten systematischen Falschschreibungen tiirkischer Nach-
namen oder der Verwendung des nationalititszuschreibenden Adjektivs »tiir-
keistimmig« oder »Tirkin« fiir die Bezeichnung der Betroffenen zeigen. Wenn
Forderungen nach politischer Partizipation ausgesprochen werden, wie etwa
von Nasrin Bassiri nach dem Solinger Anschlag hinsichtlich des Staatsbiirger-
schafts- und Wahlrechts (Inan 2023: 279) oder aber am fiinften Jahrestag des
Solinger Anschlags von Mevliide Gen¢ mit den Worten »Wo sind unsere Rech-
te, wo bleibt unser Wahlrecht?« (Eder/Stahl 2020:329), wurden diese 6ffentlich
weitgehend beschwiegen und verdrangt.

am 13.02.2026, 14:58:0%

65


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

Ein Beschweigen der Perspektive der Betroffenen findet auch in Prakti-
ken des »Doing Memory« seinen Ausdruck, insbesondere in der Reproduktion
asymmetrischer Verhiltnisse im Erinnern. Dabei wird die Perspektive der Be-
troffenen und Uberlebenden rechter Gewalt marginalisiert bzw. bleibt unbe-
achtet. Dies gilt beispielsweise fiir die Errichtung von Stelen an das Pogrom in
der Hansestadt Rostock. Den finf urspriinglichen und mit 6ffentlichen Mit-
teln finanzierten Stelen, die die politische, mediale, polizeiliche und gesell-
schaftliche Verantwortung thematisieren, wurde erst im Nachgang eine wei-
tere Stelle hinzugefiigt, die mit der Bezeichnung »Empathie« an die Betrof-
fenen erinnern soll. In anderen Stidten finden sich lange Kimpfe um einen
zentral gelegenen Platz der Erinnerung oder die Umbenennung wichtiger Ver-
kehrsachsen stattkleiner Nebenstraflen, um angemessen an Opfer rechter Ge-
walt zu erinnern. So findet sich etwa das Denkmal, das an den Brandanschlag
am 29. Mai 1993 in Solingen und an die Ermordung von Giirsiin Ince, Hatice
Geng, Giiliistan Oztiirk, Hiilya Geng (9) und Saime Geng (4) erinnern soll, nicht
—wie gefordert und urspriinglich im Solinger Stadtrat beschlossen — in der In-
nenstadt, sondern auflerhalb der Stadtmitte vor einem Berufskolleg. Und ein
Kurzfilm mit dem Titel Deine StrafSe der Schweizer Filmemacherin Giizin Kar
(2020) macht auf kritische Weise darauf aufmerksam, dass die Benennung ei-
ner Strafde nach der vierjihrigen Saime Geng jahrelang eingefordert werden
musste. Erst nachdem Aktivist*innen des Bonner Integrationsrates bestindig
fiir eine Straflenbenennung in Erinnerung an die Opfer des Solinger Brand-
anschlags gekdmpft hatten, wurde schlieflich 1998 — Saime wire zehn Jahre
alt geworden — eine neu gebaute Strafie nach ihr benannt. Allerdings handelt
es sich um eine Strafle in einem dezentral gelegenen Industriegebiet in Bonn-
Drahnsdorf, die nun den Namen »Saime-Geng-Ring« trigt (Thomas 2023).

Schlielich findet sich im Zuriickhalten von Solidarititserklirungen eine
spezifisch entpowernde Art des Vergessens. Uber Jahrzehnte enthielt die Stadt
Molln den Uberlebenden des Brandanschlags vom 23. November 1992 die Viel-
zahl der Solidarititsbriefe und -botschaften vor, die in den Wochen nach der
Tat eingetroffen waren. Diese hatten schlicht keine Kenntnis von ihnen, konn-
ten keinen Kontakt aufnehmen, keine Kraft daraus schépfen, keinen Dank sa-
gen. Als hitte es diese vielen Schreiben und die Solidaritit nie gegeben.

Ein Beschweigen von rassistischer Gewalt — und wir erginzen: auch seiner
Folgen — lasst sich mit Nikita Dhawan (2007) auch als Ausdruck »epistemischer
Gewalt« charakterisieren. In ihren Uberlegungen zur Bedeutung von Stille be-
ziehungsweise des Schweigens unterscheidet sie »repressives Schweigen als
epistemische Gewalt von subversivem Schweigen als potenzielle Strategie ge-

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

gen eben diese« (Brunner 2020: 119). Dies ist insofern eine bedeutsame Diffe-
renzierung, da Schweigen »gemeinhin als Scheitern am oder Ausschluss vom
verheifungsvollen Angebot der Demokratie samt ihrer befreienden Moglich-
keiten und Sagbarkeiten gilt« (ebd.). Schweigen wird insofern nicht als wider-
stindig verstanden, sondern als Ausdruck von Gehorsam, von Nichtwissen,
Riickstindigkeit, Apathie oder »der Zugehérigkeit zum Raum des Privaten im
Gegensatz zur Offentlichkeit, die erst durch Sprache und Kommunikation her-
gestellt wird« (Brunner 2020: 119).

Mit Dhawan lisst sich formulieren, dass das Schweigen von Betroffenen
und Uberlebenden von rechter Gewalt eine bewusste Entscheidung sein kann.
Ein solches Verstindnis schafft Aufmerksamkeit dafiir, nach den Bedingun-
gen des individuellen, gleichwohl an Offentlichkeiten gerichteten Erinnerns
zu fragen und zu erkennen, dass es u.a. psychischer, 6konomischer, zeitlicher
Voraussetzungen, einem Verfiigen tiber 6konomisches, soziales oder kulturel-
les Kapital und der Wahrnehmung einer zuhérbereiten und anerkennenden
Gesellschaft samt ihrer Institutionen bedarf, um der kraftraubenden Beschif-
tigung mit erfahrenem Leid und vielfiltigen Viktimisierungsprozessen entge-
gentreten und aus dem Schweigen heraustreten zu kénnen. Das Zuriickweisen
einer Rolle als Opfer oder als Betroffene rechter Gewalt mag Ergebnis der Zu-
riickweisung weiterer Viktimisierungsprozesse und im Sinne Connertons ein
»Schweigen zum Uberleben« sein; im familidren Generationenverhiltnis ist es
moglicherweise die Entscheidung gegen die Fortschreibung einer Marginali-
sierungsgeschichte. Den Betroffenen darf dabei nicht die weitere Zumutung
iiberantwortet werden, die Arbeit der Erinnerung zu ibernehmen.

»Therapeutisches Vergessen« nennt Aleida Assmann (2020: 65) eine Pra-
xis, die 6ffentlich-politische Verfahren etabliert, um schmerzhafte Wahrhei-
ten ans Licht zu holen, die Opfern erméglicht, ihr Leiden zu beschreiben, die
Zuhoren und Empathie ermoglicht, damit ein gemeinsames Gedichtnis eta-
bliert werden kann, das unter Beteiligung aller als »vergangen« bestitigt wer-
den kann. Uns erscheint jedoch der Begriff des »Transformativen Doing Me-
mory« geeigneter, das auch in einer hegemonialen Offentlichkeit stattfindet
und auf verschiedene Weise Eingang in institutionelles Gedichtnis findet, wie
wir es eingangs durch die Verankerung in schulischer und auferschulischer
Bildung am Beispiel des terroristischen Anschlags in Oklahoma City gezeigt
haben. Dariiber hinaus jedoch muss transformatives Doing Memory als kon-
tinuierlicher und nicht abschlief3barer Prozess ein solidarisches Erinnern und
moglicherweise auch Vergessen an vielen Orten ermdglichen. Transformati-
ves Doing Memory kann — hier argumentieren wir dhnlich wie Madlyn Sau-

am 13.02.2026, 14:58:0%

67


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

er (2022:160), die sich mit den NSU-Tribunalen als transformative Praxis be-
schiftigt hat — den gewaltermdglichenden Strukturen und Vorstellungen mit
der Prisenz solidarischer Beziehungen begegnen. Die Kraft einer postmigran-
tischen Gesellschaft der Vielen liegt, und damit schliefien wir an die Debatten
der Autor*innen des Bandes »Nachhalle« (Brumlik et al. 2023) an, in den Alli-
anzen und einer Solidaritit zwischen »Verschiedenen«, »d.h. in der wechsel-
seitigen Anerkennung der eigenen Verwiesenheit auf den >Raum der Anderen«
als Ort gesellschaftlicher Transformation« (Perinelli 2023: 165£.).

Literaturverzeichnis

Arslan, Ibrahim (2017): »Das Erinnern selbst erkimpfen. Ibrahim Arslan tiber
Ignoranz und den fehlenden Mut, Opfer rechter Gewalt nach ihrer Ge-
schichte zu fragen. Interview von Maike Zimmermann mit Ibrahim Ars-
lang, in: ak — analyse & kritik — Zeitung fiir linke Debatte und Praxis, Nr.
632. https://www.akweb.de/ak_s/aké632/28.htm

Assmann, Aleida (2020): Formen des Vergessens. 5. Aufl., Gottingen: Wallstein.

Assmann, Aleida (2018): Menschenrechte und Menschenpflichten. Schliissel-
begriffe fiir eine humane Gesellschaft, Wien: Picus.

Belew, Kathleen (2018): Bring the War Home: The White Power Movement and
Paramilitary America, Cambridge, MA/London, UK: Harvard University
Press.

Bozay, Kemal/Aslan, Bahar/Mangitay, Orhan/Ozfirat, Funda (Hg.) (2016): Die
haben gedacht, wir waren das. MigrantInnen iiber rechten Terror und Ras-
sismus, Kéln: PapyRossa.

Brasher, Jordan P./Alderman, Derek H./Subanthore, Aswin (2020): »Was Tul-
sas Brady Street really renamed? Racial (in)justice, memory-work and
the neoliberal politics of practicality, in: Social & Cultural Geography 21,
S. 1223-1244.

Brumlik, Micha/Chernivsky, Marina/Czollek, Max/Peaceman, Hannah/
Schapiro, Anna/Wohl von Haselberg, Lea (Hg.) (2023): Nachhalle (= Jalta.
Positionen zur jiidischen Gegenwart, Bd. 8), Berlin: Neofelis.

Brunner, Claudia (2017): »Vom Sprechen und Schweigen und (Zu)Hoéren in der
Kolonialitit des Wissens. Paradoxe Uberlegungen zur Analyse, Kritik und
Entgegnung (nicht nur) epistemischer Gewalt«, in: Helmuth A. Niederle
(Hg.), Sprache und Macht, Wien: Locker, S. 30-71.

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://www.akweb.de/ak_s/ak632/28.htm
https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/ak_s/ak632/28.htm

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

Brunner, Claudia (2020): Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der
kolonialen Moderne, Bielefeld: transcript.

Connerton, Paul (2008): »Seven Types of Forgetting, in: Memory Studies 1,
S.59-71.

Dhawan, Nikita (2012): »Hegemonic Listening and Subversive Silences: Ethi-
cal-political Imperatives«, in: Alice Lagaay/Michael Lorber (Hg.), Destruc-
tion in the Performative, Leiden: Brill, S. 47-60.

Dhawan, Nikita (2007): Impossible Speech. On the Politics of Silence and Vio-
lence. Series: West-East ways of thought, Sankt Augustin: Academia.

Dostluk Sinemas (Hg.) (2014): Von Mauerfall bis Nagelbombe Der NSU-An-
schlag auf die Kélner Keupstrafie im Kontext der Pogrome und Anschlige
der neunziger Jahre, Berlin: Amadeu Antonio Stiftung.

Eder, Jacob S./Stahl, Daniel (2020): »In Deutschland herrscht Apartheid. Solin-
gen, Molln und der Kampfum politische Partizipation, in: Tim Schanetz-
ky/Tobias Freimilller/Kristina Meyer/Sybille Steinbacher/Dietmar Siif3/
Annette Weinke (Hg.), Demokratisierung der Deutschen. Errungenschaf-
ten und Anfechtungen eines Projekts, Gottingen: Wallstein, S. 318-332.

Ellsworth, Scott (2022): The Ground Breaking. The Tulsa Race Massacre and an
American’s City Search for Justice, London: Icon Books.

Fischer, Gabriele (2018): »Betrauerbarkeit, Erinnerung und Gedenken an die
Mordopfer des NSU aus anerkennungstheoretischer Perspektive, in: Tan-
ja Thomas/Lina Brink/Elke Grittmann/Kaya de Wolff (Hg.), Anerkennung
und Sichtbarkeit. Perspektiven fiir eine kritische Medienkulturforschung,
Bielefeld: transcript, S. 121-135.

Geschke, Daniel/Quent, Matthias (2016): »Sekundire Viktimisierung durch
die Polizei? Eine Studie zu den Erfahrungen von Betroffenen rechter Ge-
waltc, in: Wolfgang Frindte/Daniel Geschke/Nicole Haufdecker/Franziska
Schmidtke (Hg.), Rechtsextremismus und Nationalsozialistischer Unter-
grund. Interdisziplinire Debatten, Befunde und Bilanzen, Wiesbaden: VS,
S. 481-505.

Giileg, Ayse/Schaffer, Johanna (2017): »Empathie, Ignoranz und migrantisch si-
tuiertes Wissen. Gemeinsam an der Auflésung des NSU-Komplexes arbei-
ten, in: Juliane Karakayali/Cagri Kahveci/Doris Liebscher/Carl Melchers
(Hg.), Den NSU-Komplex analysieren, Bielefeld: transcript, S. 57-80.

Giir-Seker, Derya (2023): »Der Solinger Brandanschlag im Spiegel der Pres-
se Eine linguistische Analyse der Zeitungsberichterstattung mit Fokus
auf Betroffenex, in: Birgiil Demirtag/Derya Giir-Seker/Adelheid Schmitz

am 13.02.2026, 14:58:0%

69


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansatze und historische Kontexte

(Hg.), 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag. Narben des Rassismus
und extrem rechter Gewalt, Bielefeld: transcript, S. 257-270.

Inan, Cigdem (2023): »Opfer-Titer*innen-Umkehrungen, enteignete Ver-
letzbarkeit und andere Affizierungsweisens, in: Demirtag/Giir-Seker/
Schmitz, 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag, S. 271-286.

Jones, Bryan H. (2024): »Revelation without reparation: evaluating the Okla-
homa commission to study the Tulsa Race Riot of 1921, in: The Interna-
tional Journal of Human Rights 28, S. 245-266.

Lorenz, Matthias (2022): »Rechte Gewalt in der deutschen Literatur als The-
ma und Aufgabe der Germanistik. Literaturwissenschaftliche Perspekti-
ven auf die Erschliefung eines Forschungsfeldes«, in: Matthias Lorenz/
Tanja Thomas/Fabian Virchow (Hg.), Rechte Gewalt erzihlen. Doing Me-
mory in Literatur, Theater und Film (=LiLi: Studien zur Literaturwissen-
schaft und Linguistik, Bd. 1), Stuttgart: Metzler, S. 3-28.

Marchart, Oliver (2005): »Das historisch-politische Gedichtnis. Fir eine po-
litische Theorie politischer Erinnerung, in: Christian Gerbel/Manfred
Lechner/Dagmar C.G Lorenz/Oliver Marchart/Vriith Ohner/Ines Steiner/
Andrea Strutz/Heidemarie Uhl (Hg.), Transformationen gesellschaftlicher
Erinnerung. Zur >Gedachtnisgeschichte« der Zweiten Republik, Wien: Tu-
ria + Kant, S. 21-49.

Perinelli, Massimo (2023): »Momente einer Gesellschaft der Vielen statt
Biindnisse und Allianzens, in: Brumlik/Chernivsky/Czollek/Peaceman/
Schapiro/Wohl von Haselberg, Nachhalle, S. 165-174.

Rudolph, Steffen/Thomas, Tanja/Virchow, Fabian (2019): »Doing Memory and
Contentious Participation: Remembering the Victims of Right-Wing Vi-
olence in German Political Culture«, in: Miriam Stehling/Tanja Thomas/
Merle Marie Kruse (Hg.), Participation and Media in Post-Migrant Soci-
eties, London/New York: Rowman & Littlefield, S. 181-196.

Sauer, Madlyn (2022): Wir klagen an. NSU-Tribunale als Praxis zwischen
Kunst, Recht und Politik, Miinster: Unrast.

Taggart, Paul (2004): »Populism and Representative Politics in Contemporary
Europe, in: Journal of Political Ideologies 9, S. 269-288.

Thomas, Tanja (2023): »Der Auftrag, der sich daraus ergibt..« Der Solin-
ger Brandanschlag im 6ffentlichen Erinnernc, in: Demirtag/Giir-Seker/
Schmitz, 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag, S. 329-342.

Thomas Tanja/Virchow, Fabian (2024): »Rechte Gewalt in Rostock-Lichtenha-
gen: Zu den Gelingensbedingungen einer anerkennenden Erinnerungs-
kultur«, in: Gudrun Heinrich/David Jiinger/Oliver Plessow/Cornelia Syl-

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdriickung und Ermachtigung

la (Hg.), Kulturen des Verdringens und des Erinnerns. Perspektiven auf
die rassistische Gewalt in Rostock-Lichtenhagen 1992, Berlin: Neofelis,
S. 63-75.

Thomas, Tanja/Virchow, Fabian (2023): »Hegemonic listening and doing mem-
ory on right-wing violence: Negotiating German political culture in public
spheresc, in: Philosophy & Social Criticism. Special Issue on public sphere.
50(1), S. 102—-124.

Virchow, Fabian/Thomas, Tanja (2022): »Doing Memory an rechte Gewalt
in Medienkulturen: Grundziige eines interdiszipliniren Forschungspro-
gramms, in: Lorenz/Thomas/Virchow, Rechte Gewalt erzihlen, S. 29-51.

Virchow, Fabian/Thomas, Tanja (2018): »Doing Memory und Rechte Gewalt.
Erinnern und Vergessen als Praxis und Ausgangspunkt fiir postmigranti-
sches Zusammenlebenc, in: Brumlik, Micha/Chernivsky, Marina/Czollek,
Max/Peaceman, Hannah/Schapiro, Anna/Wohl von Haselberg, Lea (Hg.),
Gegenwartsbewiltigung (= Jalta. Positionen zur jidischen Gegenwart, Bd.
2), Berlin: Neofelis, S. 60-64.

am 13.02.2026, 14:58:0%

il


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 13.02.2026, 14:58:0%


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

