
Erinnern und Vergessen als Praktiken der 

Unterdrückung und Ermächtigung 

Tanja Thomas/Fabian Virchow 

1. Erinnern und Vergessen als Verhandlung von gesellschaftlichem 
Selbstverständnis und kollektiver Zugehörigkeit 

Im Verlauf von nicht einmal 48 Stunden wurde Greenwood, ein Stadtviertel 
von Tulsa im US-Bundesstaat Oklahoma, im Frühjahr 1921 von einem rassis
tischen weißen Mob dem Erdboden gleichgemacht. Bis Ende Mai jenes Jah
res war Greenwood zu einem prosperierenden Zentrum Schwarzen Lebens in 
den USA geworden – bekannt auch als Black Wall Street. Vermutlich starben 
mehr als 300 Menschen, während über 1.200 Häuser, Kirchen, Schulen und 
Geschäfte niedergebrannt wurden. In einem kurz darauf anberaumten Ge
richtsverfahren wurde die weiße Bevölkerung freigesprochen. Im Anschluss 
verschwand dieses rassistische Massaker aus dem öffentlichen Bewusstsein 
des Landes (Ellsworth 2022). 

Ein systematisches Erinnern begann erst Jahrzehnte später – nach einem 
weiteren Akt rechtsextremen Terrors, dem Anschlag auf das staatliche Murrah 
Federal Building am 19. April 1995 in Oklahoma City, dem 168 Menschen zum 
Opfer fielen (Belew 2018). Fünf Jahre später wurde das Oklahoma City Natio
nal Memorial eröffnet, wenige Monate später auch ein Museum. Im Juli 2010 
wurde zudem gesetzlich verankert, die Beschäftigung mit dem Anschlag durch 
Aufnahme in Lehrpläne in Schulen obligatorisch zu machen. In der Folge er
hoben sich jedoch kritische Stimmen, angestoßen durch die Deutung dieses 
Anschlags in Oklahoma als ersten rechtsterroristischen Anschlag auf das so ge
nannte »Heartland«: Mit der Forderung, ebenso das Massaker an Schwarzen 
Menschen in Tulsa 1921 im öffentlichen Raum zu erinnern, war die Infrage
stellung des als Weiß entworfenen »Heartland« verbunden, das Paul Taggart 
(2004) in kritischer Absicht als rückwärtsgewandte »Utopie« und Imagination 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

einer »glorreichen« Zeit auf Seiten eines homogen entworfenen Kollektivs be
schreibt. Verlangt wurde so die Anerkennung Schwarzer Menschen als gleich
berechtigte und betrauernswerte Angehörige der US-amerikanischen Gesell
schaft. 

Ein systematisches Erinnern begann vor Ort in der Stadt Tulsa erst nach 
Jahrzehnten des Vergessens. Anhand einer Debatte über eine Straßenumbe
nennung aus dem Jahr 2013 zeigen Brasher, Alderman und Subanthore (2020), 
wie rassistische historische Strukturen der meisten amerikanischen Städte 
Erinnern im öffentlichen Raum mit dem Argument verhindern, wirtschaftli
che Entwicklung und kommerzielle Interessen nicht schädigen zu wollen. Die 
Aufarbeitung, Übernahme von Verantwortung und »Heilung der Wunden« 
schmerzhafter, rassistischer historischer Vermächtnisse hat sich aus ihrer 
Sicht – insbesondere angesichts der wieder aufkeimenden Ideologien des Na
tionalismus und weißer Vorherrschaft (ebd.: 1240)– in den USA und anderen 
Ländern als schwierige und umstrittene Erinnerungsarbeit erwiesen; dies 
begrenze erheblich die Wirkung der Arbeit der Betroffenen und die Bemü
hungen, sich von rassistischen Traumata und Ungerechtigkeiten zu erholen. 
Inzwischen existieren immerhin zwei Gedenkorte, die die Gewalt von 1921 
in die lange Geschichte des Anti-Black-Rassismus und der White Supremacy 
einordnen. In beiden Fällen sind in den Gehwegen vor den einstmals nieder
gebrannten Häusern Ziegelsteine eingelassen, die an die dort bis Ende Mai 
1921 stehenden Gebäude und deren Bewohner*innen erinnern sollen. 

Auf ein Eingeständnis politischer Verantwortung und womöglich finanzi
elle Entschädigung warten Betroffene und ihre Nachfahren noch immer: Am 
29. Juni 2023 legte eine durch den Bundesstaat eingerichtete Arbeitsgruppe 
Tulsa Race Riot Commission (TRRC) eine Untersuchung der Vorgänge vor. Sie 
wies der Ideologie und Praxis weißer Vorherrschaft in allen Regierungsebe
nen die Verantwortung für die Anstiftung und Ermöglichung des Pogroms zu 
(Jones 2024); die Frage von Reparationen, die andere Wahrheitskommissionen 
in den USA offensiv vertreten, konnte dennoch von den gesetzgebenden Gre
mien im US-Staat Oklahoma umgangen werden, da der TRRC taktische Fehler 
vorgeworfen werden konnten. 

Studien zum Erinnern und Vergessen an rechtsterroristische und rassisti
sche Gewalt in den USA liefern in der hier nur angedeuteten Bandbreite Impul
se für Analysen zur öffentlichen Thematisierung solcher Taten und zum Um
gang mit den Betroffenen rechter Gewalt in der Bundesrepublik Deutschland. 
Die Auseinandersetzung mit Praktiken des Erinnerns und Vergessens in Bezug 
auf rechte Gewalt, die wir als »Doing Memory« bezeichnen (Virchow/Thomas 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 61 

2018, Rudolph/Thomas/Virchow 2019), ist für gesellschaftliche Selbstverstän
digung besonders relevant. Während wir uns in jüngeren Arbeiten beispiels
weise auf die Dimensionen eines anerkennenden Erinnerns konzentriert ha
ben, das Dimensionen von Repräsentation, Partizipation und die Umvertei
lung von Ressourcen umfasst (Thomas/Virchow 2024), wollen wir uns im vor
liegenden Beitrag dem »Vergessen« systematischer zuwenden. 

Zunächst skizzieren wir grundsätzliche Überlegungen zum »Vergessen«. 
Daran anschließend beschreiben wir exemplarisch Praktiken des »Vergessens« 
der Perspektiven, Erfahrungen und Traumata derjenigen, die im postnatio
nalsozialistischen Deutschland rechte Gewalt erleiden mussten. Deutlich 
wird, auf welche Weisen (ein Erinnern an) rechte Gewalt durch Praktiken des 
»Vergessens« in der hegemonialen Öffentlichkeit unhörbar und unsichtbar 
gemacht worden ist. Dies war über Jahrzehnte hinweg Teil umfassenderer 
Prozesse eines »Othering«, das mit einer Markierung als nicht-zugehörig und 
nicht-gleichberechtigt verbunden ist. Zugleich ist zu betonen, dass auch die 
individuelle Entscheidung von Betroffenen, sich die erlittene Gewalttat und 
deren Folgen nicht ständig zu vergegenwärtigen, Ausdruck selbstbestimmten 
Handelns sein kann. Insofern kann ein Spannungsverhältnis bestehen zwi
schen der gesellschaftlichen Notwendigkeit des Erinnerns und Anerkennens 
migrantischer Lebensentwürfe und Forderungen nach einem vielfältigen 
»Doing Memory« an rechte Gewalt auf der einen Seite und den Bedürfnissen 
und individuellen Handlungspraktiken der unmittelbar von dieser Gewalt 
Getroffenen, die für sich Formen und Grenzen des Erinnerns bestimmen. 

2. Praktiken des Vergessens und rechte Gewalt im 
postnationalsozialistischen Deutschland 

Üblicherweise, so kritisiert Aleida Assmann (2020: 19), wird »Vergessen« im 
deutschsprachigen Kontext im klaren Gegensatz, gar als »Antipode« oder »Wi
dersacher« zum Erinnern gedacht, und dabei Erinnern als aktiv und Vergessen 
als passiv imaginiert. Sie plädiert jedoch dafür, Erinnern und Vergessen nicht 
in diametraler Opposition zu sehen, sondern Abstufungen zwischen aktiven 
und passiven, bewussten und unbewussten, impliziten und expliziten Prak
tiken sowie Überlappungen zwischen individuellem, gruppenbezogenem und 
dominanzkulturellem Erinnern und Vergessen in den Blick zu nehmen. Da
mit schließt sie an eine Auseinandersetzung um die Verschränkung von Erin
nern und Vergessen an, die mit Erscheinen eines vielfach zitierten Beitrags von 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

Paul Connerton zu »Seven Types of Forgetting« (2008) eingesetzt hat. Conner
ton unterscheidet zwischen »repressive erasure; prescriptive forgetting; for
getting that is constitutive in the formation of a new identity; structural am
nesia; forgetting as annulment; forgetting as planned obsolescence; forgetting 
as humiliated silence« (2008: 59). Er zeigt u.a. anhand historischer Beispie
le aus verschiedenen kulturellen und politischen Kontexten, wie Vergessen ei
nerseits macht- und gewaltvoll von Regierungen durchgesetzt worden ist, an
dererseits Erinnerungen individuell und kollektiv »ausrangiert« werden, um 
zukunftsgerichtete Selbstverständigungs- und Identitätsentwürfe zu ermög
lichen. Etwas anders clustert Aleida Assmann die von ihr identifizierten sieben 
»Formen des Vergessens«: Sie betrachtet drei Formen als »wertneutrale Filter« 
im Sinne einer Komplexitätsreduktion; zwei Formen, nämlich das repressive 
und defensive bzw. komplizitäre Vergessen als »Waffe« mit dem Ziel der laut
losen bis aggressiven Erhaltung von Macht, zum Schutz von Tätern und Sta
bilisierung eines repressiven sozialen Klimas; schließlich betrachtet sie kon
struktives und therapeutisches Vergessen als Formen zur Ermöglichung von 
Zukunft (Assmann 2020: 67f.). 

Wir wenden uns im Folgenden den Praktiken des Vergessens zu, die 
Assmann als »Waffe« oder »Zukunftsermöglichung« fassen würde, und loten 
unter Bezug auf weitere Studien zum Begriff des »Vergessens« aus, wie sie 
erkenntnisfördernd auf öffentliches Verhandeln und Erinnern/Vergessen 
rechter Gewalt angewandt werden können. Für unseren Zusammenhang 
besonders instruktiv ist Connertons Hinweis auf Vergessen als Annullierung, 
das sich auf eine ganze Kultur auszuwirken und deren Gefühlsstruktur zu 
durchdringen vermag (Connerton 2008: 65). Ähnlich hat Oliver Marchart 
(2005) vergleichbare Formen des »Schweigens« als »negatorische« Strategien 
der »Verdrängung«, »Verleugnung« und »Verwerfung« beschrieben: Wäh
rend »Verleugnung« in hegemonialen Diskursen auf das von Akteur*innen 
in Erinnerung Gerufene abwehrend, verneinend oder denunzierend reagiert, 
aber immerhin noch benennt, überschreibt »Verdrängung« die Gegenposition 
oder belegt sie mit Schweigen, es wird »still um das jeweils Verdrängte (das 
Undenkbare oder Tabuisierte)« (ebd.: 29). Das »Verworfene« ist in Marcharts 
Konzeptualisierung das, was aus einem hegemonialen Projekt ausgeschlossen 
werden muss, damit »dieses nicht in seiner Gesamtheit kollabiert« (ebd.: 32). 
Wie wir andernorts gezeigt haben (Virchow/Thomas 2022, Thomas/Virchow 
2023), gehört(e) die Auseinandersetzung mit Rassismus zu diesem Verworfe
nen in den beiden deutschen Nachkriegsgesellschaften. Deren Basiserzählung 
als identitätsstiftendes Metanarrativ entwirft ein deutsches Kollektiv, das aus 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 63 

der nationalsozialistischen Geschichte, deren zentrales Element die Ideologie 
der rassistischen und antisemitischen Ungleichwertigkeit ist, gelernt habe, 
sodass Entsprechendes nicht wieder geschehen könne. Um ihrer Konsistenz 
willen verschweigt dieses Metanarrativ beharrlich die lange Tradition und 
gesellschaftliche Verankerung von Rassismus und Antisemitismus im All
gemeinen und rechter Gewalt im Besonderen in der Geschichte der beiden 
deutschen Staaten. 

Erinnern und Vergessen, so wird deutlich, können Erkenntnis fördernd 
als vermachtete Praxis und als Prozess betrachtet werden: Wie politische Ereig
nisse oder soziale Phänomene – auch rechte Gewalt und Rassismus – durch 
Ignoranz im Vergessen versinken, machtvoll dorthin verschoben werden 
und wie sie mit Empathie wieder aus dem Vergessen zurückgeholt werden 
können, lässt sich beobachten (Assmann 2020: 27). Assmann erinnert da
bei an den prekären Status der Empathie (2018: 165), die in der Bereitschaft 
aufgehoben sei, die Möglichkeiten der Verletzlichkeit in sich zu erkennen, 
die denen des Leidenden ähnlich sind (ebd.: 169). Im Erinnern an Opfer und 
Betroffene rechter Gewalt im deutschsprachigen Raum beschreiben Johanna 
Schaffer und Ayse Gülec (2017: 63) die vorherrschende Ignoranz der Mehr
heitsgesellschaft als herrschaftserhaltendes und leidenschaftliches »Nicht- 
Wissen-Wollen« (siehe auch Fischer 2018, Lorenz 2022: 17f.). Diese auch als 
defensiv bis repressiv beschreibbare Praxis des Vergessens, die Täter schützt 
und komplizitäres Schweigen der gesellschaftlichen Mehrheit erleichtert, hat 
freilich Auswirkungen nicht allein auf der Ebene der Aushandlung kollektiven 
Selbstverständnisses; es führt auf der Ebene der Betroffenen rechter Gewalt 
zu einer Enteignung von Verlust- und Trauererfahrung (Çidem 2023: 272) und 
potentiell zu dem, was Assmann (2020: 57) als »symptomatisches Schweigen« 
auf Seiten der traumatisierten Opfer beschreibt. 

Die aufgezeigte Vielgestaltigkeit des »Vergessens« lässt sich zusätzlich er
weitern durch die Formen des Vergessens, die Assmann als »konstruktiv« im 
Sinne eines biographischen oder politischen Neubeginns bezeichnet. Conner
ton weist in diesem Zusammenhang auf Prozesse des Verschweigens aufgrund 
von Demütigung oder Scham hin, die er jedoch auch als Ausgangspunkt für 
Überleben beschreibt: »some acts of silence may be an attempt to bury things 
beyond expression and the reach of memory; yet such silencings, while they are 
a type of repression, can at the same time be a form of survival, and the desire 
to forget may be an essential ingredient in that process of survival« (2008: 69). 
Schweigen kann in Assmanns Sicht »therapeutisch« im Sinne einer »Bewäl
tigung« nach erfolgten öffentlich-politischen Verfahren der Bearbeitung wir

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

ken. Vergessen, das – wie Erinnern – in Assmanns Sicht in praktischen und 
symbolischen Akten umgesetzt wird, hat »je nach den Begleitumständen eine 
negative und eine positive Seite. Es wird als Schaden und Verlust, als Fluch und 
Segen wahrgenommen« (ebd. 27) und muss entsprechend in seinen sozialen, 
kulturellen und politischen Kontexten untersucht werden, um ihm gerecht zu 
werden. 

Wie wir hier in aller Kürze gezeigt haben, können Praktiken des Verges
sens in unterschiedlichen Weisen auftreten. Mit dem vorliegenden Beitrag 
können und wollen wir keine »Vermessung« dieser Praktiken vorlegen oder 
vorliegende Systematisierungen derselben bewerten, erweitern oder kor
rigieren. Vielmehr laden wir ein, Dimensionen des Vergessens im Kontext 
rechter Gewalt zum Ausgangspunkt einerseits individueller, politischer und 
gesellschaftlicher Folgen, andererseits möglicher Interventionen zu machen. 

3. Praktiken des Vergessens an rechte Gewalt als Repression, 
Subversion und Transformation 

Über rechte Gewalt in Deutschland nach 1945 ist im Laufe der Jahrzehnte zwar 
medial berichtet und gesellschaftlich diskutiert worden, allerdings wurde sie 
vielfach als unpolitisch oder als fehlgeleitete Aggression von Einzeltäter*innen 
abgetan. Rassismus und Antisemitismus wurden ins Außen (z.B. Apartheid- 
Regime in Südafrika) oder in die Vergangenheit (Nationalsozialismus, nicht 
jedoch Kolonialismus) verlagert, die Gewaltakteur*innen aus dem nationalen 
Wir ausgeklammert. Sozialdarwinistisch oder misogyn motivierte rechte Ge
waltakte wurden in ihrer politischen Dimension vollständig verkannt, und im
mer wieder machten staatliche Instanzen mit medialer Begleitung Opfer auch 
zu Täter*innen – beim antisemitischen Doppelmord in Erlangen 1980, bei der 
Brandstiftung in einer Lübecker Unterkunft für Geflüchtete im Januar 1996 
und nicht zuletzt bei den NSU-Morden. 

Jenseits der unmittelbar Betroffenen wurden die extrem rechten Ge
waltstrukturen und -praktiken nur in kurzen konjunkturellen Phasen als 
permanente Bedrohung migrantischen, jüdischen und emanzipativen Lebens 
in Deutschland wahrgenommen; noch weniger wurde hinsichtlich der rechten 
Gewalt und des gesellschaftlichen Umgangs mit ihr der tief verankerte Rassis
mus und Antisemitismus zum Gegenstand einer systematischen Erörterung 
gemacht. So wenig migrantisches oder jüdisches Leben in seiner Vielfalt als 
selbstverständlicher Teil der (Nachkriegs-)Geschichte Deutschlands aner

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 65 

kannt worden ist, so wenig gilt dies im Grundsatz auch für die rechte Gewalt 
und deren Erklärungen jenseits individualisierender und pathologisierender 
Ansätze. 

Repressives Vergessen, das mit drohendem beziehungsweise aggressivem 
Vergessen-Machen im Sinne eines Silencing verbunden ist, haben Betroffene 
der NSU-Gewalt erlebt: Die Einschüchterung durch Beamt*innen (Geschke/ 
Quent 2016), die sie zum Schweigen bringen wollten, sind belegt (Dostluk Si
neması 2014: 91). Ein Beschweigen und Vergessen-Machen zeigte sich auch, als 
von Angehörigen der vom NSU Ermordeten formulierte Hinweise auf Nazis 
als mögliche Täter*innen abgetan wurden, statt sie als migrantisch situiertes 
Wissen ernst zu nehmen (Bozay et al. 2016). Auch die Nichtbeachtung der von 
Angehörigen der NSU-Opfer in Kassel und Dortmund organisierten Demons
trationen samt ihrer Forderung »Kein 10. Opfer« lassen sich dieser Praxis des 
Vergessens zuordnen. Dieses Vergessen wurde jedoch nicht von allen geteilt: 
Denjenigen, die an den Versammlungen teilgenommen haben, blieben sie in 
Erinnerung. Der Dominanzgesellschaft waren sie hingegen keine Erinnerung 
wert. 

Als hegemoniales »Überhören« bzw. »Übersehen« lässt sich soziales Han
deln bezeichnen, das die Sichtweisen, Erfahrungen und Interpretationen der 
von rechter Gewalt betroffenen sozialen Gruppen abwertet und ignoriert bzw. 
in seiner Relevanz »übersieht«. Wenn beispielsweise Betroffene rechter Ge
walt in der medialen Berichterstattung bis in die 2010er Jahre überhaupt zitiert 
werden – was über Jahrzehnte eine Ausnahme darstellt – dann geschieht dies 
auffälliger Weise vorwiegend dann, wenn diese sich – wie Mevlüde Genç als 
Überlebende des Solinger Brandanschlags am 29. Mai 1992 – vorrangig für Ver
söhnung aussprechen. In der Regel erleben sie, so zeigt Gür-Şeker (2023: 265) 
anhand von Analysen der Presseberichterstattung, auf Sprachebene Praktiken 
der Ausgrenzung, die sich in politischen Dimensionen der Anteilnahmslosig
keit, in unreflektierten systematischen Falschschreibungen türkischer Nach
namen oder der Verwendung des nationalitätszuschreibenden Adjektivs »tür
keistämmig« oder »Türkin« für die Bezeichnung der Betroffenen zeigen. Wenn 
Forderungen nach politischer Partizipation ausgesprochen werden, wie etwa 
von Nasrin Bassiri nach dem Solinger Anschlag hinsichtlich des Staatsbürger
schafts- und Wahlrechts (Inan 2023: 279) oder aber am fünften Jahrestag des 
Solinger Anschlags von Mevlüde Genç mit den Worten »Wo sind unsere Rech
te, wo bleibt unser Wahlrecht?« (Eder/Stahl 2020: 329), wurden diese öffentlich 
weitgehend beschwiegen und verdrängt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

Ein Beschweigen der Perspektive der Betroffenen findet auch in Prakti
ken des »Doing Memory« seinen Ausdruck, insbesondere in der Reproduktion 
asymmetrischer Verhältnisse im Erinnern. Dabei wird die Perspektive der Be
troffenen und Überlebenden rechter Gewalt marginalisiert bzw. bleibt unbe
achtet. Dies gilt beispielsweise für die Errichtung von Stelen an das Pogrom in 
der Hansestadt Rostock. Den fünf ursprünglichen und mit öffentlichen Mit
teln finanzierten Stelen, die die politische, mediale, polizeiliche und gesell
schaftliche Verantwortung thematisieren, wurde erst im Nachgang eine wei
tere Stelle hinzugefügt, die mit der Bezeichnung »Empathie« an die Betrof
fenen erinnern soll. In anderen Städten finden sich lange Kämpfe um einen 
zentral gelegenen Platz der Erinnerung oder die Umbenennung wichtiger Ver
kehrsachsen statt kleiner Nebenstraßen, um angemessen an Opfer rechter Ge
walt zu erinnern. So findet sich etwa das Denkmal, das an den Brandanschlag 
am 29. Mai 1993 in Solingen und an die Ermordung von Gürsün İnce, Hatice 
Genç, Gülüstan Öztürk, Hülya Genç (9) und Saime Genç (4) erinnern soll, nicht 
– wie gefordert und ursprünglich im Solinger Stadtrat beschlossen – in der In
nenstadt, sondern außerhalb der Stadtmitte vor einem Berufskolleg. Und ein 
Kurzfilm mit dem Titel Deine Straße der Schweizer Filmemacherin Güzin Kar 
(2020) macht auf kritische Weise darauf aufmerksam, dass die Benennung ei
ner Straße nach der vierjährigen Saime Genç jahrelang eingefordert werden 
musste. Erst nachdem Aktivist*innen des Bonner Integrationsrates beständig 
für eine Straßenbenennung in Erinnerung an die Opfer des Solinger Brand
anschlags gekämpft hatten, wurde schließlich 1998 – Saime wäre zehn Jahre 
alt geworden – eine neu gebaute Straße nach ihr benannt. Allerdings handelt 
es sich um eine Straße in einem dezentral gelegenen Industriegebiet in Bonn- 
Drahnsdorf, die nun den Namen »Saime-Genç-Ring« trägt (Thomas 2023). 

Schließlich findet sich im Zurückhalten von Solidaritätserklärungen eine 
spezifisch entpowernde Art des Vergessens. Über Jahrzehnte enthielt die Stadt 
Mölln den Überlebenden des Brandanschlags vom 23. November 1992 die Viel
zahl der Solidaritätsbriefe und -botschaften vor, die in den Wochen nach der 
Tat eingetroffen waren. Diese hatten schlicht keine Kenntnis von ihnen, konn
ten keinen Kontakt aufnehmen, keine Kraft daraus schöpfen, keinen Dank sa
gen. Als hätte es diese vielen Schreiben und die Solidarität nie gegeben. 

Ein Beschweigen von rassistischer Gewalt – und wir ergänzen: auch seiner 
Folgen – lässt sich mit Nikita Dhawan (2007) auch als Ausdruck »epistemischer 
Gewalt« charakterisieren. In ihren Überlegungen zur Bedeutung von Stille be
ziehungsweise des Schweigens unterscheidet sie »repressives Schweigen als 
epistemische Gewalt von subversivem Schweigen als potenzielle Strategie ge

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 67 

gen eben diese« (Brunner 2020: 119). Dies ist insofern eine bedeutsame Diffe
renzierung, da Schweigen »gemeinhin als Scheitern am oder Ausschluss vom 
verheißungsvollen Angebot der Demokratie samt ihrer befreienden Möglich
keiten und Sagbarkeiten gilt« (ebd.). Schweigen wird insofern nicht als wider
ständig verstanden, sondern als Ausdruck von Gehorsam, von Nichtwissen, 
Rückständigkeit, Apathie oder »der Zugehörigkeit zum Raum des Privaten im 
Gegensatz zur Öffentlichkeit, die erst durch Sprache und Kommunikation her
gestellt wird« (Brunner 2020: 119). 

Mit Dhawan lässt sich formulieren, dass das Schweigen von Betroffenen 
und Überlebenden von rechter Gewalt eine bewusste Entscheidung sein kann. 
Ein solches Verständnis schafft Aufmerksamkeit dafür, nach den Bedingun
gen des individuellen, gleichwohl an Öffentlichkeiten gerichteten Erinnerns 
zu fragen und zu erkennen, dass es u.a. psychischer, ökonomischer, zeitlicher 
Voraussetzungen, einem Verfügen über ökonomisches, soziales oder kulturel
les Kapital und der Wahrnehmung einer zuhörbereiten und anerkennenden 
Gesellschaft samt ihrer Institutionen bedarf, um der kraftraubenden Beschäf
tigung mit erfahrenem Leid und vielfältigen Viktimisierungsprozessen entge
gentreten und aus dem Schweigen heraustreten zu können. Das Zurückweisen 
einer Rolle als Opfer oder als Betroffene rechter Gewalt mag Ergebnis der Zu
rückweisung weiterer Viktimisierungsprozesse und im Sinne Connertons ein 
»Schweigen zum Überleben« sein; im familiären Generationenverhältnis ist es 
möglicherweise die Entscheidung gegen die Fortschreibung einer Marginali
sierungsgeschichte. Den Betroffenen darf dabei nicht die weitere Zumutung 
überantwortet werden, die Arbeit der Erinnerung zu übernehmen. 

»Therapeutisches Vergessen« nennt Aleida Assmann (2020: 65) eine Pra
xis, die öffentlich-politische Verfahren etabliert, um schmerzhafte Wahrhei
ten ans Licht zu holen, die Opfern ermöglicht, ihr Leiden zu beschreiben, die 
Zuhören und Empathie ermöglicht, damit ein gemeinsames Gedächtnis eta
bliert werden kann, das unter Beteiligung aller als »vergangen« bestätigt wer
den kann. Uns erscheint jedoch der Begriff des »Transformativen Doing Me
mory« geeigneter, das auch in einer hegemonialen Öffentlichkeit stattfindet 
und auf verschiedene Weise Eingang in institutionelles Gedächtnis findet, wie 
wir es eingangs durch die Verankerung in schulischer und außerschulischer 
Bildung am Beispiel des terroristischen Anschlags in Oklahoma City gezeigt 
haben. Darüber hinaus jedoch muss transformatives Doing Memory als kon
tinuierlicher und nicht abschließbarer Prozess ein solidarisches Erinnern und 
möglicherweise auch Vergessen an vielen Orten ermöglichen. Transformati
ves Doing Memory kann – hier argumentieren wir ähnlich wie Madlyn Sau

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

er (2022: 160), die sich mit den NSU-Tribunalen als transformative Praxis be
schäftigt hat – den gewaltermöglichenden Strukturen und Vorstellungen mit 
der Präsenz solidarischer Beziehungen begegnen. Die Kraft einer postmigran
tischen Gesellschaft der Vielen liegt, und damit schließen wir an die Debatten 
der Autor*innen des Bandes »Nachhalle« (Brumlik et al. 2023) an, in den Alli
anzen und einer Solidarität zwischen »Verschiedenen«, »d.h. in der wechsel
seitigen Anerkennung der eigenen Verwiesenheit auf den ›Raum der Anderen‹ 
als Ort gesellschaftlicher Transformation« (Perinelli 2023: 165f.). 

Literaturverzeichnis 

Arslan, Ibrahim (2017): »Das Erinnern selbst erkämpfen. Ibrahim Arslan über 
Ignoranz und den fehlenden Mut, Opfer rechter Gewalt nach ihrer Ge
schichte zu fragen. Interview von Maike Zimmermann mit Ibrahim Ars
lan«, in: ak — analyse & kritik — Zeitung für linke Debatte und Praxis, Nr. 
632. https://www.akweb.de/ak_s/ak632/28.htm 

Assmann, Aleida (2020): Formen des Vergessens. 5. Aufl., Göttingen: Wallstein. 
Assmann, Aleida (2018): Menschenrechte und Menschenpflichten. Schlüssel

begriffe für eine humane Gesellschaft, Wien: Picus. 
Belew, Kathleen (2018): Bring the War Home: The White Power Movement and 

Paramilitary America, Cambridge, MA/London, UK: Harvard University 
Press. 

Bozay, Kemal/Aslan, Bahar/Mangitay, Orhan/Özfirat, Funda (Hg.) (2016): Die 
haben gedacht, wir waren das. MigrantInnen über rechten Terror und Ras
sismus, Köln: PapyRossa. 

Brasher, Jordan P./Alderman, Derek H./Subanthore, Aswin (2020): »Was Tul
sa’s Brady Street really renamed? Racial (in)justice, memory-work and 
the neoliberal politics of practicality«, in: Social & Cultural Geography 21, 
S. 1223–1244. 

Brumlik, Micha/Chernivsky, Marina/Czollek, Max/Peaceman, Hannah/ 
Schapiro, Anna/Wohl von Haselberg, Lea (Hg.) (2023): Nachhalle (= Jalta. 
Positionen zur jüdischen Gegenwart, Bd. 8), Berlin: Neofelis. 

Brunner, Claudia (2017): »Vom Sprechen und Schweigen und (Zu)Hören in der 
Kolonialität des Wissens. Paradoxe Überlegungen zur Analyse, Kritik und 
Entgegnung (nicht nur) epistemischer Gewalt«, in: Helmuth A. Niederle 
(Hg.), Sprache und Macht, Wien: Löcker, S. 30–71. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.akweb.de/ak_s/ak632/28.htm
https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/ak_s/ak632/28.htm


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 69 

Brunner, Claudia (2020): Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der 
kolonialen Moderne, Bielefeld: transcript. 

Connerton, Paul (2008): »Seven Types of Forgetting«, in: Memory Studies 1, 
S. 59–71. 

Dhawan, Nikita (2012): »Hegemonic Listening and Subversive Silences: Ethi
cal-political Imperatives«, in: Alice Lagaay/Michael Lorber (Hg.), Destruc
tion in the Performative, Leiden: Brill, S. 47–60. 

Dhawan, Nikita (2007): Impossible Speech. On the Politics of Silence and Vio
lence. Series: West-East ways of thought, Sankt Augustin: Academia. 

Dostluk Sineması (Hg.) (2014): Von Mauerfall bis Nagelbombe Der NSU-An
schlag auf die Kölner Keupstraße im Kontext der Pogrome und Anschläge 
der neunziger Jahre, Berlin: Amadeu Antonio Stiftung. 

Eder, Jacob S./Stahl, Daniel (2020): »In Deutschland herrscht Apartheid. Solin
gen, Mölln und der Kampf um politische Partizipation«, in: Tim Schanetz
ky/Tobias Freimüller/Kristina Meyer/Sybille Steinbacher/Dietmar Süß/ 
Annette Weinke (Hg.), Demokratisierung der Deutschen. Errungenschaf
ten und Anfechtungen eines Projekts, Göttingen: Wallstein, S. 318–332. 

Ellsworth, Scott (2022): The Ground Breaking. The Tulsa Race Massacre and an 
American’s City Search for Justice, London: Icon Books. 

Fischer, Gabriele (2018): »Betrauerbarkeit, Erinnerung und Gedenken an die 
Mordopfer des NSU aus anerkennungstheoretischer Perspektive«, in: Tan
ja Thomas/Lina Brink/Elke Grittmann/Kaya de Wolff (Hg.), Anerkennung 
und Sichtbarkeit. Perspektiven für eine kritische Medienkulturforschung, 
Bielefeld: transcript, S. 121–135. 

Geschke, Daniel/Quent, Matthias (2016): »Sekundäre Viktimisierung durch 
die Polizei? Eine Studie zu den Erfahrungen von Betroffenen rechter Ge
walt«, in: Wolfgang Frindte/Daniel Geschke/Nicole Haußecker/Franziska 
Schmidtke (Hg.), Rechtsextremismus und Nationalsozialistischer Unter
grund. Interdisziplinäre Debatten, Befunde und Bilanzen, Wiesbaden: VS, 
S. 481–505. 

Güleç, Ayse/Schaffer, Johanna (2017): »Empathie, Ignoranz und migrantisch si
tuiertes Wissen. Gemeinsam an der Auflösung des NSU-Komplexes arbei
ten«, in: Juliane Karakayalı/Çagrı Kahveci/Doris Liebscher/Carl Melchers 
(Hg.), Den NSU-Komplex analysieren, Bielefeld: transcript, S. 57–80. 

Gür-Şeker, Derya (2023): »Der Solinger Brandanschlag im Spiegel der Pres
se Eine linguistische Analyse der Zeitungsberichterstattung mit Fokus 
auf Betroffene«, in: Birgül Demirtaş/Derya Gür-Şeker/Adelheid Schmitz 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Grundlagen des Gedenkens: Theoretische Ansätze und historische Kontexte 

(Hg.), 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag. Narben des Rassismus 
und extrem rechter Gewalt, Bielefeld: transcript, S. 257–270. 

İnan, Çiğdem (2023): »Opfer-Täter*innen-Umkehrungen, enteignete Ver
letzbarkeit und andere Affizierungsweisen«, in: Demirtaş/Gür-Şeker/ 
Schmitz, 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag, S. 271–286. 

Jones, Bryan H. (2024): »Revelation without reparation: evaluating the Okla
homa commission to study the Tulsa Race Riot of 1921«, in: The Interna
tional Journal of Human Rights 28, S. 245–266. 

Lorenz, Matthias (2022): »Rechte Gewalt in der deutschen Literatur als The

ma und Aufgabe der Germanistik. Literaturwissenschaftliche Perspekti
ven auf die Erschließung eines Forschungsfeldes«, in: Matthias Lorenz/ 
Tanja Thomas/Fabian Virchow (Hg.), Rechte Gewalt erzählen. Doing Me
mory in Literatur, Theater und Film (=LiLi: Studien zur Literaturwissen
schaft und Linguistik, Bd. 1), Stuttgart: Metzler, S. 3–28. 

Marchart, Oliver (2005): »Das historisch-politische Gedächtnis. Für eine po
litische Theorie politischer Erinnerung«, in: Christian Gerbel/Manfred 
Lechner/Dagmar C.G Lorenz/Oliver Marchart/Vrääth Öhner/Ines Steiner/ 
Andrea Strutz/Heidemarie Uhl (Hg.), Transformationen gesellschaftlicher 
Erinnerung. Zur ›Gedächtnisgeschichte‹ der Zweiten Republik, Wien: Tu
ria + Kant, S. 21–49. 

Perinelli, Massimo (2023): »Momente einer Gesellschaft der Vielen statt 
Bündnisse und Allianzen«, in: Brumlik/Chernivsky/Czollek/Peaceman/ 
Schapiro/Wohl von Haselberg, Nachhalle, S. 165–174. 

Rudolph, Steffen/Thomas, Tanja/Virchow, Fabian (2019): »Doing Memory and 
Contentious Participation: Remembering the Victims of Right-Wing Vi
olence in German Political Culture«, in: Miriam Stehling/Tanja Thomas/ 
Merle Marie Kruse (Hg.), Participation and Media in Post-Migrant Soci
eties, London/New York: Rowman & Littlefield, S. 181–196. 

Sauer, Madlyn (2022): Wir klagen an. NSU-Tribunale als Praxis zwischen 
Kunst, Recht und Politik, Münster: Unrast. 

Taggart, Paul (2004): »Populism and Representative Politics in Contemporary 
Europe«, in: Journal of Political Ideologies 9, S. 269–288. 

Thomas, Tanja (2023): »›Der Auftrag, der sich daraus ergibt…‹ Der Solin
ger Brandanschlag im öffentlichen Erinnern«, in: Demirtaş/Gür-Şeker/ 
Schmitz, 30 Jahre nach dem Solinger Brandanschlag, S. 329–342. 

Thomas Tanja/Virchow, Fabian (2024): »Rechte Gewalt in Rostock-Lichtenha
gen: Zu den Gelingensbedingungen einer anerkennenden Erinnerungs
kultur«, in: Gudrun Heinrich/David Jünger/Oliver Plessow/Cornelia Syl

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas/Virchow: Erinnern und Vergessen als Praktiken der Unterdrückung und Ermächtigung 71 

la (Hg.), Kulturen des Verdrängens und des Erinnerns. Perspektiven auf 
die rassistische Gewalt in Rostock-Lichtenhagen 1992, Berlin: Neofelis, 
S. 63–75. 

Thomas, Tanja/Virchow, Fabian (2023): »Hegemonic listening and doing mem
ory on right-wing violence: Negotiating German political culture in public 
spheres«, in: Philosophy & Social Criticism. Special Issue on public sphere. 
50(1), S. 102–124. 

Virchow, Fabian/Thomas, Tanja (2022): »Doing Memory an rechte Gewalt 
in Medienkulturen: Grundzüge eines interdisziplinären Forschungspro
gramms«, in: Lorenz/Thomas/Virchow, Rechte Gewalt erzählen, S. 29–51. 

Virchow, Fabian/Thomas, Tanja (2018): »Doing Memory und Rechte Gewalt. 
Erinnern und Vergessen als Praxis und Ausgangspunkt für postmigranti
sches Zusammenleben«, in: Brumlik, Micha/Chernivsky, Marina/Czollek, 
Max/Peaceman, Hannah/Schapiro, Anna/Wohl von Haselberg, Lea (Hg.), 
Gegenwartsbewältigung (= Jalta. Positionen zur jüdischen Gegenwart, Bd. 
2), Berlin: Neofelis, S. 60–64. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472385-003 - am 13.02.2026, 14:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

