6 Ethnisch-religiose Grenzziehungen als
Identitatsmarker

Ich wurde reingeboren, sagen wir mal, dass ich nicht die Wahl batte. Aber hitte ich die
Wahl gebabt, hdtte ich mich letztendlich doch fiir den Buddbismus entschieden, weil wir
als Buddhisten mebr Freiheiten im Gegensatz zu anderen, strengeren Religionen haben (...)
(Gruppengesprdch_2016).

Das obige Zitat stammt aus einem spontan entstandenen Gruppengesprach
wiahrend eines Retreats. Es spiegelt eine Form der symbolischen Grenzziehung
wider. Der junge Mann betont, dass er sich selbstbestimmt fiir «den Buddhis-
mus» entscheiden wiirde, wire er nicht hineinsozialisiert worden. Zudem be-
tont er die «Freiheit» seiner Religionszugehorigkeit und grenzt sich zugleich
von «strengeren Religionen» ab. Seine Selbstbeschreibung und Identifikation ge-
hen folglich mit der Abgrenzung gegeniiber Angehorigen anderer Religionsge-
meinschaften einher.

Im Mittelpunkt dieses Kapitels stehen solche Formen von identitatsstiftender
ethnisch-religiéser Grenzziehung. Ich erlautere zuniachst noch einmal kurz jede
der finf von Wimmer (2013) benannten Handlungsstrategien und gehe dann
auf mogliche Strukturvoraussetzungen als Bedingungen fiir diese Formen von
Grenzziehung ein. In einem weiteren Unterkapitel arbeite ich mittels des Iden-
titatskonzeptes von Brubaker/Cooper (2000) Identititsmarker heraus. Daran
schliessen sich Beispiele der unterschiedlichen Handlungsstrategien an. Ich be-
ziehe mich hierfir auf Wimmers Modell (2013; 2008b) der mikrostrukturellen
Grenzziehungen, um unterschiedliche Marker und Motive der Grenzziehung un-
ter den von mir befragten jungen Erwachsenen aufzuzeigen. Im Vordergrund
stehen in diesem Kapitel die Handlungsfahigkeit der sozialen Akteure und die
Frage, welche Strategien sie verwenden. Schliesslich gehe ich auf durch die
Handlungsstrategien resultierende Formen von Religiositit bei den befragten
jungen Erwachsenen ein. Die untenstehende Tabelle gibt einen Uberblick tiber
die einzelnen Handlungsstrategien sowie daraus resultierende Formen vietna-
mesisch-buddhistischer Religiositit.

Wichtig ist zu betonen, dass es sich um Momentaufnahmen handelt. Das
bedeutet, dass sich die religiosen Selbstpositionierungen und Handlungsstra-
tegien im Verlauf der Biografie verindern konnen. Des Weiteren gilt es zu
berticksichtigen, dass die vorgestellten Handlungsstrategien und Formen von
Religiositit auch in Mischformen bei den Befragten vorkommen und somit
keine separat zu betrachtenden Phinomene darstellen. Der Ubersicht halber
stelle ich die Phanomene jedoch einzeln vor.

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildung 12: Ubersicht iiber Handlungsstrategien und damit einhergehenden For-
men von Religiositit

Expansion - die Entkopplung von Ethnie und Religionszugehorigkeit

— die eigene Religiositit als individuelle Entscheidung

Contraction - die Verkniipfung von Ethnie und Religionszugehorigkeit

— die eigene Religiositit aufgrund kollektiver Erfabrungen

Transvaluation — Aufwertung und Abwertung von Religionszugehorigkeit
— Orientierungsgeber fiir die eigene Religiositit

Positional move - flexible Formen von Religionszugehorigkeit

— Entinstitutionalisierung als Folge der eigenen Religiositit

Blurring — Universalisierung von Religionszugehorigkeit

— die eigene Religiositit als Ethik fiir die Lebensfiibrung

6.1 Ethnisch-religiose Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie
Expansion — Entkopplung von Ethnie und Religionszugehorigkeit

Die Expansion als mikrostrukturelle Handlungsstrategie beschreibt Strategien
der befragten jungen Erwachsenen, um bestehende symbolische Grenzen zu er-
weitern. Die Ingroup wird durch die Verschiebung der Grenzen grosser. Wim-
mer (2008b) nennt als Beispiel fir diese Form der Grenzzichung aufgrund
von Kolonialismus die Konstruktion von Nationalstaaten. Mittels des «Nation
Building» wurden unterschiedliche Stimme oder Ethnien zu einem Kollektiv
und die Macht der Kolonialherren gesichert (ebd. S.987). Zugehorigkeiten
werden somit durch die Expansionsstrategie erweitert und neu definiert. Auf
der Mikroebene findet sich die Expansionsstrategie aufgrund der Zuschreibung
erweiterter Zugehorigkeiten.

In der vorliegenden Studie dient diese Handlungsstrategie den Befragten
dazu, die bei der Elterngeneration oftmals miteinander verkntpfte ethnisch-re-
ligiose Identitat zu entkoppeln. Ein Teil der Befragten versteht sich bspw. als
BuddhistInnen, ohne explizit auf den vietnamesischen Migrationshintergrund
der Eltern zu verweisen. Stattdessen verstehen sich die jungen Erwachsenen als
BuddhistInnen.

6.1.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie
Expansion

Strukturelle Bedingungen, die zu der Handlungsstrategie der Expansion fihren
konnen, sind haufig Emanzipationsprozesse der jungen Erwachsenen in der
Jugendphase. Sie entwickeln nun eigene Haltungen gegentiber ihrer Umwelt.
Hiermit einher gehen «Abgrenzungen und Neukonstruktionen der primaren
Beziehungen» (King, 2013, S. 120). Insbesondere gegentiber der Verknipfung

116

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Ethnie und Religion als Identititsmarker grenzen sich die Befragten nun
haufig von der Elterngeneration ab. Aufgrund der westlichen Sozialisation und
der sozialen Verortung in der Schweiz oder in Deutschland entwickeln sie ein
anderes Verstindnis von Religiositit und grenzen sich hiufig von der «vietna-
mesischen Erziehung» der Eltern ab. Bedingt werden solche Abgrenzungen
auch durch das Schulsystem sowie mediale Einfliisse und gesellschaftliche Dis-
kurse tber Religionszugehorigkeiten.

Entscheidende Einflussfaktoren sind weiterhin die Eintrittsbedingungen in
vietnamesisch-buddhistische Institutionen. Teilweise finden sich Barrieren in
den religiosen Institutionen, da die vietnamesische Sprache als Barriere aufge-
fasst wird. Ein Grossteil der Befragten beschreibt die vietnamesische Sprache
bspw. als Barriere, die dazu fihrt, sich religioses Orientierungswissen ausser-
halb des vietnamesisch-buddhistischen Milieus anzueignen. Strukturelle Bedin-
gungen hierfir konnen mangelnde Sprachkenntnisse sein. Zum einen sprechen
die Befragten vorwiegend die Sprache der Einwanderungsgesellschaft, zum
anderen verfiigen sie nicht tber das religiose Vokabular in den Pagoden. Teil-
weise reagieren Ordinierte auf diesen Umstand dadurch, dass sie in ihren Lehr-
stunden auf Deutsch mit den Jugendlichen sprechen und lediglich einzelne
vietnamesische Begriffe nennen.!

Die sprachliche Barriere in den religiosen Institutionen findet sich unter
den Befragten beider Linder. Insbesondere Befragte, die nicht in eine JubFa
eingebunden sind, betonen diese Sprachbarriere.

Aber schlussendlich das Beten ist auch schwierig, war schwierig fiir mich, weil ich die viet-
namesische Sprache nicht lesen kann. Und die Gebete sind meistens auf Vietnamesisch.?
Da war’s natiirlich sebr, sebr schwierig fiir mich, irgendwie halt den Faden zu finden (Van-
Bay_30 Jahre_CH).

Das Zitat stammt von einem 30-jahrigen Befragten aus der Schweiz, der sich
als Erwachsener als religios distanziert beschreibt, obgleich er einer Familie
entstammt, die sich aktiv in den Pagoden engagiert. Dennoch hat er keinen
Zugang zu den Ritualen in den Institutionen und der vietnamesischen Sprache,
da ihm religiose Bezugspersonen fehlen und er keiner JubFa angehort.

Dieser mangelnde Zugang zu den vietnamesisch-buddhistischen Institutio-
nen aufgrund der Sprache fithrt haufig dazu, dass sich die Befragten im Jugend-
alter abwenden.

Diese Strategie konnte ich wihrend eines Feldaufenthaltes beobachten. Der Ordinierte
erklirte seine «Lehrmethode» damit, dass er durch die Verwendung vietnamesischer Be-
griffe eine Entfremdung gegentiber der Elterngeneration vermeide, da sich Eltern und
Kinder so tber religiose Praktiken austauschen konnten.

Teilweise handelt es sich um sino-vietnamesische Rezitationen, die auch fiir die Elternge-
neration nicht zu verstehen sind. Die Pagode Vién Gidc stellt inzwischen auch deutsche
Ubersetzungen bereit (Pagode Vién Gidc, 2020). Auch in Nebikon sollen kiinftig Uberset-
zungen bereitgestellt werden.

117

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zudem ist es ihr Bedirfnis, religiose Inhalte verstehen zu kénnen. Neben
der Sprachkompetenz besteht das Bedirfnis, auch religiose Inhalte vermittelt
zu bekommen. Daher orientieren sie sich verstirkt an Quellen deutscher und
englischer Sprache. Haufig nennen sie als religiose Quellen Schriften des Dalai
Lama oder des Zen-Meisters Thich Nhiat Hanhs. Manche Befragte berichten
auch davon, dass sie in der Schule die Hintergriinde des Buddhismus vermittelt
bekamen.

Wahrend zuvor haufig die religiése Praxis innerhalb der Familie oder in den
Institutionen nicht allzu stark reflektiert wurde, fihrt die schulische Auseinan-
dersetzung teilweise zu dem Bediirfnis, sich Wissen beziglich des buddhisti-
schen Glaubens anzueignen. Griinde hierfiir sind das Bildungsangebot, denn
im Rahmen des Ethikunterrichts werden buddhistische Inhalte teilweise thema-
tisiert, und es finden sich Bezugspersonen, die die Befragten zur religiosen
Auseinandersetzung ermuntern.

Zudem ermoglicht das Schulsystem die Reflexion tber den Buddhismus:

Ich fand es interessant, weil ich mebr iiber die Geschichte von Buddha gelernt habe, weil ich
das vorher nicht kannte, also so, wie es gelehrt wird. (...) Wie der Buddhismus entstanden ist,
das habe ich dann erst dort gelernt (Thu-Ha_29 Jabre_D).

In dem Zitat der jungen Frau wird deutlich, dass sie religiose Inhalte durch die
Thematisierung des Buddhismus in der Schulzeit kennenlernte. Es zeigt auch,
dass in der Familie stirker der Vollzug religioser Praktiken im Vordergrund
steht. Durch diese religiése Wissensvermittlung im Ausbildungssystem erwei-
tert sich teilweise das Verstandnis davon, wer ein Buddhist ist, und passt sich
stairker dem westlichen Diskurs tber Buddhismus an. Im Vordergrund stehen
hier starker religiose Inhalte und weniger die ethnisch-kulturellen Zugehorig-
keiten.

Diese Beobachtung von ethnisch-religioser Entkopplung trifft vor allem auf
Personen zu, die nicht in eine JubFa eingebunden sind. Wenn es an religiosen
Bezugspersonen mangelt, kann es folglich dazu kommen, dass die Befragten
sich religioses Orientierungswissen und religiose Bezugspersonen ausserhalb
des vietnamesisch-buddhistischen Milieus suchen.

Eine weitere Voraussetzung fur die Expansionsstrategie stellt der Umstand dar,
dass die Elterngeneration sowohl in der Schweiz als auch in Deutschland Wert
darauf legt, dass sich die Folgegeneration strukturell an die Gegebenheiten
im Aufnahmeland anpasst. Bedingt wird diese verstirkte Orientierung an der
Einwanderungsgesellschaft teilweise auch durch das Inkorporationsregime in den
beiden Landern. Damit geht teilweise die Entfremdung gegentber dem Her-
kunftskontext der Elterngeneration oder die Erweiterung der Zugehorigkeiten
einher.

118

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1.2 Identititsmarker beziiglich der Expansionsstrategie

Die Expansionsstrategie zeigt sich deutlich im Selbstverstindnis der Befragten. Die
Entkopplung von ethnischer und religiéser Zugehorigkeit, der Unterscheidung
von Religion und Kultur (siche auch Roy, 2010) wird in der folgenden Inter-
viewpassage deutlich:

Mir ist aufgefallen, dass im vietnamesischen Buddhismus hier in Deutschland sebr viel ein-
Sfach nur mit dem Nationalstolz zu tun bat. Dass auch die Monche das ein bisschen pushen.
So: «Ja, thr miisst Vietnamesisch sprechen und Vietnam ist die schonste Sprache, Vietnam dies,
Vietnam jenes». Und fiir mich hat das dann halt immer weniger mit dem Buddbismus, der
Religion an sich, zu tun gehabt. Deswegen habe ich mich davon ein bisschen distanziert. (...)
Also das babe ich dann irgendwann angefangen zu kritisieren, weil mir das dann echt zu viel
war. Wir waren in der Pagode: «Ja, wir sind hier Vietnamesen. Was sind wir? Vietnamesen!
Redet Vietnamesisch. Oder warum macht ihr das¢ Ihr seid doch Vietnamesen!» Also so was
tmmer in die Richtung. Fiir mich war das dann irgendwann keine Begriindung, die man mit
dem Buddhismus zusammenbringen kann (Mandy_21 Jabre _D).

Markant ist, dass die Befragte seit der frithesten Kindheit in vietnamesisch-bud-
dhistische Institutionen und die JubFa eingebunden ist sowie einer sehr religio-
sen Familie entstammt. Dies zeigt sich daran, dass sich die Familie stark in
der Pagode Vién Gidc engagiert und héaufig Ordinierte als Giste beherbergt.
Die junge Frau emanzipiert sich im Jugendalter von diesem Umfeld. Die viet-
namesisch-buddhistische Erziehung wird nun zum Reibungspunkt zwischen
ihr und der Elterngeneration (siche auch Rottger-Rossler, 2017). Auch in der
Pagode wird sie an ihre vietnamesischen Wurzeln erinnert und ermahnt, ein
bestimmtes Verhalten aufgrund der vietnamesischen Zugehorigkeit an den Tag
zu legen. Markant ist, dass sie die Verknipfung von vietnamesischer Zugeho-
rigkeit und personlichem Verhalten thematisiert. Sie thematisiert nicht, wel-
ches Verhalten von Buddhistlnnen erwartet wird, sondern nur das Verhalten
als «Vietnamesin». Mit diesen Identititsmarkern kann sie sich als Jugendliche
nicht identifizieren.

Das Beispiel zeigt daher die Verinderung von Identititsmarkern im Genera-
tionenverlauf. Die Elterngeneration und die Ordinierten in den Pagoden ver-
knipfen und stirken den ethnischen Herkunftskontext und die Religiositit,
wihrend sich die jingere Generation mit diesen Markern nicht dentifizieren
kann. Die befragte junge Frau identifiziert sich als «Buddhistin», aber nicht
als «vietnamesische Buddhistin». Die vietnamesischen Wurzeln nehmen fir sie
eine wichtige Bedeutung ein, jedoch nicht in Zusammenhang mit ihrer religio-
sen Identifikation und ihrem Selbstverstindnis als Buddhistin.

Das hat fiir mich nichts mit dem Buddbismus zu tun, dass ich Vietnamesin bin. Vietnam
ist das Land. Buddhismus ist die Religion. Und dass das immer in Verbindung gebracht
wird, stort mich sebr. Ich mein, nur weil du jetzt deutsch bist, heisst es nicht, dass du nicht
Buddhistin sein kannst sozusagen oder, keine Abnung, weil du jetzt tiirkisch bist, arabisch,
mextkanisch — jeder kann doch Buddhist sein, wenn er das will (Mandy_21 Jahre _D).

119

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem Zitat wird die Trennung von Religionszugehorigkeit und Ethnie von
der jungen Frau thematisiert. Sie wehrt sich gegen die Kategorisierung als «viet-
namesische Buddhistin». Diese Kategorisierung erfihrt sie vorwiegend durch
das vietnamesisch-buddhistische Umfeld. Gegen diese Contractionsstrategie viet-
namesisch-buddhistischer Institutionen wehrt sie sich mittels der Offnung der
Ingroup. Nach ihrem Verstindnis kann so jeder unabhingig seiner nationalen,
ethnischen Wurzeln Buddhist sein, wenn er das will. Buddhist zu sein, ist
demnach etwas frei Wihlbares und kein ethnisch-religioses Erbe. Ein Motiv
tur diese Expansionsstrategze ist folglich das emische Verstindnis der Befragten,
Buddhismus als frei wahlbare Religion und nicht aufgrund ethnischer Wurzeln
zu verstehen.

Ein weiteres Beispiel fiir die Veranderung von Identititsmarkern ist die Ver-
gemeinschaftung junger Erwachsener mit vietnamesischen Wurzeln in «asia-
tischen» Organisationen und Initiativen. Junge Erwachsene mit vietnamesi-
schen Wurzeln positionieren sich nicht als VietnamesInnen, sondern als «Asia-
tinnen». Deutlich wird diese Handlungsstrategie an Vergemeinschaftungsfor-
men in der Schweiz und in Deutschland, wie «Asia-Partys», «Asia-Organisatio-
nen» etc. Der folgende Ausschnitt aus einer teilnehmenden Beobachtung in der
Westschweiz verdeutlicht die Verkntpfung von ethnischer Zugehorigkeit und
Vergemeinschaftung:

Thuy ist die Nichte einer stark engagierten Laienbuddbistin und kommt immer mit der
Familie in die Pagode. Als Kind war sie in der GDPT [JubFa]. Als Jugendliche lehnte sie es ab
weiter hin zu geben, weil die Leute threr Ansicht nach dort «seltsam» waren. Sie hatten ihrer
Meinung nach, alle Probleme und redeten iiber die «Integration». Sie arbeitet inzwischen
als Beraterin und kommt nur zu den Festen. Die Ahnenverebrung machen sie Zubause nur
an Neujabr, nicht an den Todestagen. Mit threm Exfreund und seinem Bruder, die beide
chinesische Wurzeln haben, hat sie Asia-Partys organisiert. Solche Veranstaltungen sind fiir
sie momentan relevanter als die Religion. Sie meint, dass sie, wenn sie dlter ist, sich mit
Meditation etc. beschiftigen wird und auch mebr lesen wird. Die Religion ist fiir sie ein «Be-
zugspunkt», aber muss nicht immer im Leben sein (Beobachtungsprotokoll_Vesak Ecublens_
2018).

Wie der Protokollausschnitt zeigt, steht im Vordergrund stirker der soziale
Aspekt von Vergemeinschaftung als die Religion. Stirker als die religiose Zuge-
horigkeit wird die ethnische Zugehorigkeit im Jugendalter fiir diese junge Frau
als Identitatsmarker relevant. Sie verortet sich klar als «Asiatin» und scheint Wert
darauf zu legen, sich mit anderen jungen Erwachsenen mit asiatischen Wurzeln
zu vergemeinschaften. In die Pagode kommt die junge Frau hingegen nur, da
es ihrer Tante Freude bereitet. Zudem sind Themen wie die «Integration», die
laut threr Aussage in der Pagode behandelt werden, fiir sie nicht relevant, da
sie strukturell als Beraterin gut «integriert» ist. Wichtiger ist es fiir sie, sich mit
anderen «Asiaten» zu vergemeinschaften.

Auffallend ist, dass sich Vietnameslnnen und Chineslnnen in der Schweiz
unter der Selbstbezeichnung als «Asiaten» vergemeinschaften und sich «asiati-

120

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher» Jugendkultur bedienen. So grindeten junge Erwachsene mit chinesi-
schen und vietnamesischen Wurzeln in der Westschweiz ein Internetportal. Sie
veranstalten schweizweit K-Pop3-Workshops und «Asia-Partys», mit dem folgen-
den Anliegen:

Represent the «Spirit of East Asia in Switzerland» is the vision. Our goal is to enable Asian
living in Switzerland to gather together and foster international friendships. To achieve this,
music 1s our inspiration (fareeastcommunity, 2012).

Moglicherweise, anders als noch die Elterngeneration, prisentieren sie sich
selbstbewusst als «Asians» und zeigen die Herkunftskultur ihrer Eltern in der
Offentlichkeit. Im Gegensatz zur Fremdkategorisierung und dem Gefihl, ihre
Zugehorigkeit erkliaren zu missen, scheint ein Teil der sogenannten zweiten
Generation das Bediirfnis zu haben, ihre kulturellen Wurzeln der Offentlich-
keit zu vermitteln. Es zeigt sich also teilweise ein Bediirfnis der jungen Erwach-
senen, ihre Wurzeln in der Einwanderungsgesellschaft zu prasentieren und
zugleich sich mit Gleichaltrigen, deren Gemeinsamkeit es ebenfalls ist, Eltern
aus Asien zu haben, zu vergemeinschaften. Markant ist hierbei, dass sich in
Ballungszentren wie Berlin, in denen viele Menschen mit vietnamesischen
Wourzeln leben, auch Initiativen finden, die sich gemass der Contractionsstrategie
auf die vietnamesischen Wurzeln und weniger auf «Asians» beziehen. Deutlich
wird folglich, dass der gesellschaftliche Kontext einen Einfluss auf die gewéhlte
Selbstverortung hat. Bezuiglich der Expansionsstrategie lasst sich feststellen, dass
sich anders als bei der Elterngeneration zunehmend auch Initiativen finden,
die sich nicht auf die vietnamesischen Wurzeln beziehen, sondern auf die
Gemeinsamkeit als «Asiaten».

6.1.3 Expansion als Handlungsstrategie der Befragten

Die Expansionsstrategie zeigt sich an dem Vorhaben junger Erwachsener, eine
deutschsprachige JubFa zu grinden. Neben der sprachlichen Anpassung an
die Einwanderungsgesellschaft soll diese JubFa auch fiir Personen unterschied-
licher nationaler Kontexte und ethnischer Wurzeln zuginglich sein:

Ja, ich kann mir vorstellen, dass es in ferner Zukunft, sag ich jetzt mal, wirklich gemischte
Gruppen sind und die wirklich auch auf Deutsch sind und es diese Form von buddbistischer,
vietnamesischer Gemeinschaft gar nicht mebr so gibt (Hoa_21 Jahre_ D_Hervorbeb. RK).

Die hier zitierte 21-Jdhrige stammt aus der Nahe einer deutschen Grossstadt
und ist stark in eine JubFa sowie die Aktivititen der Pagode Vién Gudc
involviert. In ihrer Heimatregion gibt es bislang noch keine JubFa. Aus die-
sem Grund kann sie sich vorstellen, selbst eine solche Gruppe aufzubauen.

3 Wie in Vietnam erfreut sich auch unter jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wur-
zeln ausserhalb Vietnams Korean-Pop grosser Beliebtheit.

121

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie betont nicht den Erhalt der bisherigen Form jungbuddhistischer Organi-
sationen, sondern die Offnung der Organisation gegentiber nicht vietname-
sischstaimmigen Menschen. Ein Motiv hierfir ist sicherlich ihre Sozialisation
in Deutschland und der Umstand, dass sie vorwiegend auf Deutsch kommu-
niziert sowie dass sie sich in unterschiedlichen Bezugsfeldern bewegt. Die
Aufhebung vermeintlich ethnisch-religioser Grenzen ermoglicht ihr, zudem
ihr «deutsches» Umfeld und ihr vietnamesisch-buddhistisches Umfeld zu ver-
binden.

Die Grenzen werden somit von dieser jungen Frau erweitert. Threm Ver-
standnis nach werden JubFas kinftig nicht nur vietnamesischstiammige Men-
schen, sondern alle am Buddhismus Interessierten einschliessen. Da sich die
Mehrheit der Befragten in der Schweizer oder deutschen Einwanderungsgesell-
schaft verortet, entspricht eine solche Ausrichtung der JubFas starker ihrer Le-
bensfihrung.

Die Handlungsstrategie der Expansionsstrategie zeigt sich auch anhand der
Partnerwahl. Als Beispiel fur dieses Verstindnis liesse sich hier die Selbstposi-
tionierung der oben erwihnten Befragten nennen:

Bet der Partnerwahl z. B. ist mir auch sebr wichtig, dass mein Partner Buddbist ist. Ich
habe aber jetzt, schon seit zwei Jahren einen Freund. Der ist kein Vietnamese, sondern halb
deutsch, halb Afroamerikaner, und der batte erst mal keine Religion. (...) Und dann habe ich
thn einfach so mit eingebunden und habe gesagt: «Ja, kannst du dir ja mal anschauen.» Er
hat sich immer schon_fiir Buddhismus interessiert, aber er war balt noch nicht Buddhist. Und
jetzt (lachend) ist er auch zum Buddbisten konvertiert sozusagen. Ja, aber mir war es eben
wichtig, dass ich ihn nicht dazu zwinge, sondern ihn entscheiden lasse: «Ja, wenn du es gut
findest.» Und dann kam er irgendwann zu mir und sagte: «Hey, ich babe jetzt entschieden,
Buddhist zu werden.» Fand ich halt ideal. Also es ist mir schon wichtig, dass er zumindest
buddbistisch dhnliche Ansichien hat (Hoa_21 Jahre _D).

In diesem Beispiel zeigt sich die stirkere Gewichtung der Religionszugehorig-
keit als die Gewichtung der ethnischen Zugehorigkeit. Es zeigt sich jedoch
auch, dass die Grenzen beziiglich der Religion durchléssig sein konnen, wie
die Konversion des Partners in diesem Beispiel zeigt. Die eigene Religions-
zugehorigkeit kann frei gewahlt werden. Die Befragte erweitert die Ingroup,
da Buddhist-Sein in ihrem Verstindnis selbst gewahlt werden kann. Anders
verhielte sich dies beziiglich der Ethnie. Der Partner kann zum Buddhismus
konvertieren, wahrend er nicht «Vietnamese» werden kann. Die Betonung der
Religiositit ermoglicht es daher, die ethnische Zugehorigkeit zu relativieren
und stirker die Religiositat als Identitdtsmarker zu betonen.

An der Expansionsstrategie zeigt sich insgesamt das Changieren zwischen un-
terschiedlichen Bezugsgruppen — der Einwanderungsgesellschaft und dem Her-
kunftskontext der Eltern. Die Expansionsstrategie ermoglicht die Vereinbarkeit
der Zugehorigkeit zu diesen unterschiedlichen Bezugsgruppen. Sie beziehen
sich auf den Herkunftskontext der Elterngeneration und betonen ihr Selbstver-
standnis als Buddhisten und verorten sich zugleich in der Schweizer/deutschen

122

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einwanderungsgesellschaft. Beide Beispiele zeigen, dass die jungen Erwachse-
nen mittels der Expansionsstrategie ethnoreligiése Grenzen erweitern. Diese Ten-
denz entspricht auch jungen Muslimen, die teilweise eine strikte Trennung von
Kultur und Religion mittels muslimischer Jugendkultur vornehmen bzw. eine
Form des europaischen Islams entwickeln (bspw. Tietze, 2002; Herding, 2013).

6.1.4 Formen vietnamesisch-buddhistischer Religiositat: die eigene Religiositat als
individuelle Entscheidung

Eine Form von Religiositat stellt bei den befragten jungen Erwachsenen die in-
dividuelle Aushandlung der eigenen Religiositat dar. Deutlich wird dies bspw.
an der dargestellten Entkopplung von Religionszugehorigkeit und ethnischer
Zugehorigkeit. Tressat (2011) konstatiert in seiner Studie zu jungen Muslimen
in Deutschland und in Frankreich zwei Entwicklungen in den westeuropai-
schen Gesellschaften: «Die Privatisierung von religiésen Inhalten, die jeweils
individuelle Formen von Religiositit hervorbringt, und eine fortwihrende Sa-
kularisierung (S. 36ff).» Diese Tendenzen finden sich auch in den Daten zu
den befragten jungen Erwachsenen der vorliegenden Studie. Die Jugendlichen
verstehen sich haufig selbst als religiose Autoritit und passen ihre religiose Pra-
xis und ihre Einbindung in vietnamesisch-buddhistische Organisationen ihrer
Biografie an. Hiermit einher geht die Integration der Religiositat in die eigene
Lebensfihrung sowie teilweise die Verweltlichung von religiosen Praktiken
(sieche Kapitel 6.5.4).

Anders als die Elterngeneration verstehen sie ihre Religiositat als eine indivi-
duelle Entscheidung. Diese Entwicklung entspricht der heutigen Jugendphase.
In westlichen Gesellschaften ist diese Lebensphase durch Individuation und
unzihlige Wahlmoglichkeiten gepragt (siche Kapitel 2.2). Hinzu kommt der
geringere Einfluss religioser Institutionen und die sikulare Umwelt, in der die
Befragten in der Schweiz und in Deutschland sozialisiert werden (Stolz et al.,
2014).

Unter den Befragten ist in dieser Hinsicht die Entkopplung von Religion
und Ethnie auffallend. Zudem fihren die Individualisierungstendenzen dazu,
dass sich die Befragten nicht nur an einer Institution oder einer buddhisti-
schen Stromung orientieren, sondern ihre Zugehorigkeit erweitern und sich
bspw. als «BuddhistInnen» und nicht als «vietnamesische Buddhistlnnen» pra-
sentieren. Die Expansionsstrategie geht also mit dem Selbstverstindnis einher, zu
einer weniger exklusiven Gruppierung zu gehoren, sowie damit, die Praxis der
eigenen Religiositit mitzubestimmen. Aus diesem Grund erfolgt die soziale Ver-
ortung bspw. in Gruppierungen deutscher Buddhistlnnen oder tibetischer Bud-
dhistInnen. Diese Verortung oder Identifikation betriftt auch religioses Orientie-
rungswissen, wenn die Befragten bspw. Biicher des Dalai Lama in deutscher
Sprache rezipieren. Weniger stark ausgepragt sind das Geftuhl der Gemeinsam-

123

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit, Verbundenheit und des Gruppengefiibls. Die eigene Religiositat wird nicht
als «ethnisch-religioses Erbe» verstanden, sondern personlich ausgewahlt. Im
Vordergrund steht starker die eigene Biografie. Die religiosen Elemente werden
in die eigene Lebensfithrung und in einzelne Lebensabschnitte integriert (siche
auch Gartner, 2013, S. 229).

Diese verstarkte Individualisierung findet sich vorwiegend bei den Befragten
mit Bezug zum Reine Land Buddhismus. Bei ihnen findet sich das Bedurfnis,
sich selbstbestimmt mit ihrer Religiositit auseinanderzusetzen und die Religio-
sitat der Elterngeneration in Frage zu stellen. Sie kritisieren die bestehenden
Institutionen und nihern sich in ihrer Religiositit an die Buddhismusform
nach Thich Nhat Hanh an. Der Buddhismus in Plum Village entspricht ihrer
Expansionsstrategie, ethnisch-nationale-religiose Grenzen zu erweitern, obgleich
es auch Personen unter den Befragten gibt, die Plum Village besuchen und
sich als «vietnamesische Buddhistlnnen» positionieren. Anders als bei jungen
MuslimInnen folgt keine neue religiése Vergemeinschaftungsform. Dennoch
16sen sich Grenzziehungen nicht auf. Deutlich wird dieser Umstand daran, dass
sich die Befragten in ihrem Selbstverstindnis von einer nicht buddhistischen
Outgroup abgrenzen.

Vergleicht man die Befragten aus der Schweiz mit den Befragten aus
Deutschland, so ist die Religiositit der Interviewten aus der Schweiz stirker
individuell als in Deutschland geprigt. Innerhalb der Schweiz sind Befragte aus
der Westschweiz religios «distanzierter» als Personen in der Deutschschweiz.

6.1.5 Zusammenfassung und Landerspezifika

Markant fiir die Handlungsstrategie der Expansion ist die Entkopplung von
Ethnie und Religion.

Meiner Einschiatzung nach fihren strukturelle Bedingungen dazu, dass sich
ein Teil der Befragten mittels der Handlungsstrategie der Expansion positio-
niert. Die Befragten orientieren sich hiufig an deutschem oder franzosischem
Orientierungswissen und werden hierdurch beeinflusst. Zudem konsumieren
sie westliche Medien und werden durch das Ausbildungssystem der Einwande-
rungsgesellschaft gepragt (siche auch Becci, 2012). Auch wenn sie in eine JubFa
eingebunden sind und dadurch teilweise einen guten Zugang zum vietname-
sisch-buddhistischen Umfeld haben, fihrt ihr Selbstverstindnis als Angehorige
der Einwanderungsgesellschaft haufig dazu, dass sie die Expansionsstrategie fir
sich auswahlen. Diese Strategie ermoglicht es auch, sich in beiden Bezugsgrup-
pen sozial zu verorten bzw. sich als Teil der Einwanderungsgesellschaft zu iden-
tifizieren und zugleich das Selbstverstindnis als Buddhistln zu pflegen. Die Ent-
kopplung von Religion und Ethnie stellt somit teilweise auch eine Moglichkeit
dar, sich vom vietnamesisch-buddhistischen Umfeld zu emanzipieren.

124

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auffallend ist die Offnung der sprachlichen Grenzen. Da die vietnamesische
Sprache bei der Mehrheit der Befragten eine Barriere darstellt, orientieren sie
sich an deutschen, englischen oder franzosischen Quellen und definieren ihr
Buddhist-Sein unabhingig von der vietnamesischen Sprache oder dem vietna-
mesischen Migrationshintergrund ihrer Eltern.

Beztiglich der beiden Lander zeigt sich, dass die Expansionsstrategie in der
Schweiz hiufiger zu finden ist als in Deutschland. Eine Erklarung hierfir ist
sicherlich die starkere Bedeutung und Verbreitung der JubFas in Deutschland.
Ein weiterer Grund konnte die verstirkte Anpassung von ZuwanderInnen in
der Schweiz aufgrund des Inkorporationsregimes sein.

6.2 Ethnisch-religiose Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie
Contraction — Verkniipfung von Ethnie und
Religionszugehorigkert

Grenzziehungen mittels der Contractionsstrategie haben die Verengung von
Zugehorigkeitsformen zur Folge: «Contraction means drawing narrower
boundaries and thus disidentifying with the category one is assigned to by
outsiders» (Wimmer, 2013, S.55). Die Befragten verkleinern die Ingroup und
betonen bestimmte Marker, um sich von der Outgroup abzugrenzen. Zugleich
kommt es vor, dass sie sich dadurch Fremdkategorisierungen zu eigen machen.

Fir die vorliegende Studie bedeutet dies, dass sie die ethnisch-religiosen
Grenzen der Elterngeneration beibehalten oder diese symbolischen Grenzen ge-
gentber der Einwanderungsgesellschaft verstirken. Eine Minderheit des Sam-
ples bedient sich dieser Handlungsstrategie. Sie verknupft die vietnamesischen
Wurzeln mit der buddhistischen Religiositat. Hiermit geht einher, dass die jun-
gen Erwachsenen der Gemeinschaft eine wichtige Bedeutung zuschrieben. Un-
terschiedliche Vergemeinschaftungsformen dienen dazu, sich dieser ethnisch-
religiosen Zugehorigkeit zu versichern. Anders als bei der Expansionsstrategie
findet sich hier eine stirkere Betonung der Identititsmarker Gemeinsamkeit,
Verbundenheit und Gruppengefiihl.

Zu erwihnen gilt es an dieser Stelle, dass trotz des Bemiihens um eine grosse
Varianz im Sample keine streng religiosen oder stark in religiose Institutionen
eingebundenen Personen aus der Schweiz befragt wurden. Ein Grund hierfir
ist, dass junge Erwachsene in der Schweiz grundsatzlich weniger in vietname-
sisch-buddhistische Vergemeinschaftungsformen als ein Teil ihrer Altersgenos-
sen in Deutschland eingebunden sind

125

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie
Contraction

Strukturvoraussetzungen fir die Contractionsstrategie sind der kollektive Cha-
rakter des vietnamesischen Buddhismus sowie die Betonung des ethno-religio-
sen Erbes in den Pagoden.

Die wohl wichtigste und «primare Sozialisationsinstanz» nimmt die Familie
ein:

Wie in einem Mikrokosmos spiegeln sich in einer Familie von frither Kindheit an soziale,
kulturelle und okonomische Lebensbedingungen, die auf die Personlichkeitsentwicklung aus-
strablen (Hurrelmann & Bauer, 2015, S. 145).

Die familidren Bedingungen des Aufwachsens pragen den Umgang der Befrag-
ten mit der eigenen Religiositit als Erstes und haufig sehr nachhaltig (Beyer &
Ramji, 2013, S.15). Uber gemeinsame Praktiken im privathiuslichen Bereich
oder in den Institutionen erhalten die jungen Erwachsenen einen Bezug zur
Religion vermittelt (sieche auch Marla, 2012).

Dieses Gruppengefiihl spiegelt sich auch in den Erziahlungen der Befragten
wider. Die Mehrheit der Erzahlungen der Befragten beginnt mit Pagodenbesu-
chen mit der Familie oder privathiuslichen Ritualen innerhalb der Familie —
wobei hier die Ahnenverehrung weniger thematisiert wird (siche Kapitel 5.5).
Markant ist, dass die religiose Tradierung tber den Vollzug geschieht und
wenig kommuniziert wird. Privathiusliche Praktiken, Routinen und Rituale
prigen das Aufwachsen. Neben der Familie vermitteln auch die religidsen
Institutionen und Organisationen die religidse Praxis als etwas Gemeinschaftli-
ches. Das zeigt sich an den Pagodenbesuchen, die mit der ganzen Familie und
teilweise sogar mit der Grossfamilie stattfinden:

Ich werss jetzt nicht genau, wie alt ich war, aber ich meine, ich war noch ein Kleinkind. Ich
babe das jetzt auch im Nachhinein von Erziblungen mitbekommen. (...) Der Ausloser war,
dass mein Onkel und meine Tante gebeiratet haben. Daraufhin hatte man in der Familie
beschlossen, weil viele von den Erwachsenen und vor allem von den Enkeln und Enkelinnen
noch nicht Zuflucht zu den drei Juwelen genommen hatte — das ist so wie bei euch die Taufe
sozusagen —, dass es ja doch wichtig ist, dass wir Zuflucht zu den drei Juwelen nebmen. (...)
Das war auch sozusagen Teil der Hochzeitsreise von meiner Tante und meinem Onkel, dass
dann die ganze Familie nach Hannover fibrt, fiir diejenigen, die noch keinen Dbharmanamen
haben. Damals war es noch der Abt der Pagode, also der Hochebrwiirdige Thich Nhu Dién
(...), und von thm haben wir dann alle den Dharmanamen bekommen. Also vor allem wir
Enkel. (...) Das war so ein wichtiges Ereignis und ich weiss noch, es existiert irgendwo noch
ein Bild, wo wir alle mit unserer Urkunde dasitzen. Also richtig stolz und auf dieser Urkunde,
oder auf diesem Zertifikat stebt dann unser Buddhaname, unser Dharmaname (Yvonne 29

Jabre D).

Diese langere Passage eines Interviews stammt von einer Befragten aus Deutsch-
land. Seit dem Tod zweier Familienmitglieder wendete sich die junge Frau
verstarkt der Religion zu, was sich daran zeigt, dass sie sich mit anderen Famili-

126

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enangehorigen stark in einer Pagode engagiert, an Pilgerreisen teilnimmt und
privathausliche Rituale praktiziert. Thren Zugang zur Religion beschreibt sie
als ein kollektives Erlebnis mit der ganzen Familie. Das Christentum dient
als Vergleichsfolie, da sie die Zufluchtnahme mit der «Taufe» vergleicht — mog-
licherweise auch, um der Interviewerin die Bedeutung dieses Eintrittsrituals zu
erkliren. Zugleich betont sie den formalen Charakter ihrer Religiositit, da sie
das Eintrittsritual erwdhnt. Dieses Eintrittsritual fand nicht in irgendeiner Pa-
gode statt, sondern im religiosen Zentrum des vietnamesischen Buddhismus, in
der Pagode Vién Gidc in Hannover. Zugleich erwihnt sie das damalige religiose
Oberhaupt der Pagode, den Abt Thich Nhu Pién. Der Ausschnitt veranschau-
licht die kollektiv ausgerichtete religiose Praxis vietnamesischer BuddhistInnen.
Die ganze Grossfamilie nimmt den weiten Weg auf sich, um in Hannover von
Ehrwiirden Thich Nhu Dién die Dharmanamen zu erhalten.

Anders als bei der Expansionsstrategie sind bei der Contractionsstrategie ethni-
sche Zugehorigkeit und die eigene Religiositat stark miteinander verschrankt.
Deutlich wird dies an dem Narrativ, dass die ganze Familie nach Hannover
fuhr und dort das Eintrittsritual in den Buddhismus vollzog.

Auch eine starker religios distanzierte Befragte aus Ostdeutschland beginnt
ihre Erzahlung mit einem kollektiven Erlebnis:

Wenn ich jetzt an Buddhismus denke, dann muss ich gleich an ein Foto denken (...). Ich
glaube, ich war drei Jabre alt und da war ich bei der Pagode in Hannover. Und das verbinde
ich als Allererstes so mit Buddbismus, dass wir als Familie oft auch nach Hannover gefahren
sind, um zur Pagode zu kommen, obwohl wir nicht in der Nihe von Hannover gewobnt
haben. Und dass die da Réucherstibchen angeziindet haben und dass das unser gemeinsamer
Familienausflug war und die Vietnamesen sich dort versammelt haben. Und ja, das hat uns so
zusammengeschweisst, finde ich (Thao_25 Jahre _D).

Die 25-Jahrige verbindet die Pagode Vién Gide in Hannover mit Familienausfli-
gen und einem Versammlungsort, der «die Vietnamesen» zusammenschweisst.
Die vietnamesische Pagode wird somit identitétsstiftend, da sich hier «Vietna-
mesen versammeln». Zudem ermdglicht diese Fahrt nach Hannover ein kollek-
tives Erlebnis. Anders als bei der zuvor zitierten jungen Frau steht hier starker
die Fahrt nach Hannover im Vordergrund der Erzihlung und weniger die
religiose Handlung. Beiden gemeinsam ist die Schilderung, dass sie trotz der
Entfernung den Weg nach Hannover auf sich nahmen und diese Reise mit der
Familie stattfand. Zudem demonstrieren die beiden Beispiele die Bedeutung
der Pagode Vién Gidc als Zentrum des vietnamesisch-buddhistischen Zentrums.

Wie die Beispiele weiterhin zeigen, werden Pagoden und insbesondere die
JubFa nicht mit Peers oder allein aufgesucht, sondern in der Regel mit Fa-
milienangehorigen. Dieser kollektive Charakter vietnamesisch-buddhistischer
Religiositat kann eine strukturelle Bedingung fir die Contractionsstrategie sein.
Einen Zugang zu diesem ethnisch-religiosen Selbstverstindnis vermitteln die
Herkunftsfamilie und insbesondere die JubFas. Insbesondere den vietname-

127

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sisch-buddhistischen Institutionen kommt folglich eine prigende Rolle mit
Blick auf die Handlungsstrategie der Contraction zu. Deutlich wird dies auch an
den vermittelten Narrativen in den Institutionen. Mittels Narrativen und ihrer
stark an der eigenen Gemeinschaft orientierten Ausrichtung fordern JubFas
und Pagoden diese Form der ethnisch-religiésen Grenzziehung.

Die religiosen Institutionen tbernehmen nicht nur die Vermittlung der Re-
ligion, sie stirken auch mittels Narrativen und der Betonung der vietnamesi-
schen Identitit das Gemeinschaftsgefiihl junger Erwachsener. Insbesondere die
JubFa fordert die Contractionsstrategie, da hier die ethnisch-religiose Identitat
gestarkt und betont wird. Vergemeinschaftungsformen wie Retreats férdern
ebenfalls das Verstandnis der Befragten, sich als vietnamesische BuddhistInnen
zu identifizieren.

Die Verknipfung von Ethnie und Religiositit zeigt sich teilweise auch in
den Lehrreden der Monche bei solchen Anléssen:

Nach dem Friibstiick treffen sich alle Jugendlichen im Klassenzimmer. Ein Monch aus Schwe-
den erklirt, dass die Jugendlichen Fragen stellen konnen. Sie trauen sich nicht, bis die
Betreuerinnen den Vorschlag machen, dass sie ihre Fragen anonym auf einem Zettel abgeben
konnen. Es werden viele Fragen zur «Liebe» gestellt: «Ein Junge liebt ein Mddchen, aber das
Mddchen liebt den Jungen nicht.» Ein Mddchen iibersetzt, was der Monch sagt, ins Englische
(...). Der Mdnch betont die vietnamesische Identitat. «Fiir Vietnamesen ist Jungfraulichkert
wichtig, anders als fiir andere Linder oder Europder.» Er betont, dass sie nicht vergessen
sollen, dass ste Vietnamesen sind. (...) (Beobachtungsprotokoll_ Neuss_2015).

In dem Ausschnitt des Beobachtungsprotokolls eines Retreats wird deutlich,
dass die ethnische Grenzziehung auch von Ordinierten vorgenommen und
vermittelt wird. Markant ist, dass der Ordinierte auf die englische Sprache
zurickgreifen muss bzw. seine Aussagen fiir die anwesenden Jugendlichen ins
Englische tbersetzt werden. Ein Grossteil der Anwesenden verfugt lediglich
tber rudimentire vietnamesische Sprachkenntnisse. Der Ordinierte geht auf
die Lebenswelt der Jugendlichen ein, indem er ihre weltlichen Fragen beant-
wortet. Zugleich zieht er jedoch eine deutliche Grenze zwischen «den Vietna-
meslnnen» und «den Européerlnnen».

Der Riickbezug zu Vietnam und die Mahnung, nicht die eigenen Wurzeln
zu vergessen, wird auch bei anderen Veranstaltungen von Ordinierten betont.
Zudem wird haufig auf die Fluchtgeschichte der sogenannten boatpeople ver-
wiesen.

In Gespriachen mit VertreterInnen der Pagoden oder mit den befragten
jungen Erwachsenen spielt die Politik Vietnams hingegen keine Rolle bzw.
wird mir gegeniber nicht thematisiert.* Lediglich der Besuch von Pagoden

Insbesondere mittels der teilnehmenden Beobachtung lasst sich die Verkniipfung von
politischer Haltung und Religion aufzeigen. So zeigt sich die politische Positionierung
neben der stidvietnamesischen Flagge auch mittels des Singens der Nationalhymne oder
anhand von Gedenkzeremonien an die gefallenen Ahnen. Die junge Generation scheint

128

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird von den Befragten teilweise mit der politischen Ausrichtung und dem
Selbstverstandnis der Elterngeneration erklart:

Aber da gehen wir nicht hin, weil die Pagode sehr kommunistisch gepragt ist. Meine Eltern
sind aus Vietnam hierhergekommen, weil sie auch wegen der Regierung gefliichtet sind. Das
sind ja viele Vietnamesen und diese Pagode ist noch von dieser Ideologie geprigt und deshalb
gefallt das vielen Vietnamesen nicht. Und dann (wollen) sie da auch nicht hin, weil das,
warum sie von Vietnam gefliichtet sind, auch in dieser Pagode praktiziert wird oder ja gelebrt
wird (Mike_18 Jahre D).

Der Befragte scheint sich selbst wenig mit der politischen Situation auseinan-
dergesetzt zu haben, sondern stirker durch seine Eltern diesbeztglich geprigt
worden zu sein. Dies zeigt sich daran, dass er nicht konkret benennt, was in
der «sehr kommunistischen Pagode» praktiziert wird. Er verweist darauf, dass
die politische Ausrichtung «sehr vielen Vietnamesen» nicht gefalle. Auch tber
40 Jahre nach dem Krieg ist die Politik Vietnams fur viele altere Pagodenbesu-
cherlnnen en sehr emotionales und wichtiges Thema.

Fur die jingere Generation scheint der sogenannte «Nord-Stid-Konflike» hin-
gegen kaum eine Rolle zu spielen. Die einzigen Berithrungspunkte hiermit
scheinen die Erzihlungen der Eltern zu sein. Die Elterngeneration pflegt solche
Narrative sowie auch Ordinierte, die die Migrationsgeschichte oder das vietna-
mesisch-buddhistische Gruppengefiihl und die damit einhergehende Identifikats-
on betonen.

Innerhalb der Familie finden sich vermutlich starker implizit solche Prigun-
gen. Deutlich wird dies bspw. an bestimmten Zuschreibungen gegentiber Per-
sonen aus Nord- oder Stidvietnam. Es sind vor allem die Pagoden und verstarkt
die JubFa, die die ethnisch-religiose Identitit der Befragten pragen und ihre
Zugehorigkeit zum vietnamesischen Buddhismus betonen.

Eine weitere Vorrausetzung fir die Contractionsstrategie sind sicherlich Aus-
schlusserfahrungen und Fremdkategorisierungen seitens der Einwanderungsge-
sellschaft.

Insgesamt kommt der ethnischen Identifikation in beiden Landern fir die
Befragten eine grosse Bedeutung zu, moglicherweise auch durch Fremdkate-
gorisierungen bedingt. Wihrend die religiose Zugehorigkeit weniger mittels
Fremdkategorisierungen thematisiert wird, wird die ethnische Herkunft haufig
starker angesprochen.

Es war eber mein Erscheinungsbild, das auffillt, die «Chinesin».

I: Und dann wurde gefragt, ob du Buddhbistin bist?

N: Nein, die Religion kam nie zum Zug. Es ging nur um das Aussehen und um das Land.
Eigentlich nur ums Aussehen, ja (Nathalie_29 Jahre_CH).

sich jedoch wenig mit der Politik Vietnams auseinanderzusetzen. Zu dieser Beobachtung
kommt auch die Studie von Chimienti et al. (2019).

129

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem Ausschnitt zeigt sich die Kategorisierung als «fremd». Die Befragte wird
damit konfrontiert, «die Chinesin» zu sein. Es ist ihr Erscheinungsbild, das
dazu fihrt, sich erklaren zu miissen.’ Diese Erfahrungen fiihren teilweise dazu,
dass sich die Befragten einer ethnisch-religiésen Gemeinschaft im Jugendalter
verstarkt zuwenden.

6.2.2 Identititsmarker beziiglich der Contractionsstrategie

Unter den in Deutschland befragten jungen Erwachsenen findet sich eine ex-
klusivere Identifikation als BuddhistInnen als unter den in der Schweiz befrag-
ten jungen Erwachsenen. Haufig geht hier die Identifikation als Buddhistln
mit der ethnischen Identifikation und dem Gruppengefiibl gegeniiber dem viet-
namesisch-buddhistischen Milieu einher:

Ja. ich habe mich bewusst fiir den vietnamesischen Buddbismus entschieden. Ich bin damit
aufgewachsen. Und fiir mich vereint jeder Besuch in der Pagode einfach alles, also vietname-
sische Werte, kulturelle Werte und den religiosen Aspekt. Und fiir mich stimmt dieser Pfad
(Yvonne _29 Jabre D).

Die Befragte gehort zu den starker religios eingebundenen Personen. In ihrem
Zitat zeigt sich jedoch eine Haltung, die auch auf andere der in Deutschland
Befragten zutrifft. Sie positioniert sich als «Buddhistln» und verkntpft ihre
Religiositait mit der ethnischen Zugehorigkeit in Form von «vietnamesischen
Werten». Thre Begriindung fiir das eigene religiose Selbstverstandnis ist die
Sozialisation, dass sie «damit aufgewachsen» sei. Der vietnamesische Buddhis-
mus «vereint» fiir sie «einfach alles».

Unter den in Deutschland Befragten werden haufig die ethnische Zugehorig-
keit und die Religionszugehorigkeit in einen Zusammenhang gebracht.

Das vietnamesische Selbstverstandnis fuhrt teilweise dazu, dass ethnische
Vergemeinschaftungen verstarkt gesucht und wertgeschatzt werden. Ein Bei-
spiel hierfir ist das «Vietnamesen Retreat» im EIAB oder die Vergemeinschaf-
tung von Vietnameslnnen in Plum Village. Bei Retreats des Engagierten/Ange-
wandten Buddhismus, die stark von EuropderInnen und «WestlerInnen» nach-
gefragt sind, gewinnt die ethnische Vergemeinschaftung teilweise an Bedeu-
tung. So bietet das EIAB einmal im Jahr ein geschlossenes Retreat ausschliess-
lich fir «VietnamesInnen» in vietnamesischer Sprache an. Eine der Befragten
nimmt an diesem Retreat jahrlich mit ihren Eltern und ihrer Schwester teil:

Ja, es gibt immer einmal im Jahr das Vietnamesen-Retreat, das ist immer im Herbst. Also
das ist immer so gelegt, dass es tm Herbst, im September ist. Und da gehen die Meisten
immer hin, weil eben alle Vietnamesen da hingeben, dass man sich halt eben untereinander
verstandigen kann, auf Vietnamesisch. Im Vietnamesen-Retreat ist es auf Vietnamesisch und

Siehe auch den Podcast «Rice and Shine», der die Exotisierung und das «yellow fac-
ing» hiufig thematisiert.

130

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht auf Englisch und Deutsch. Deswegen ist es einfacher fiir sie, die ganzen Inbalte zu
versteben, und deswegen geben sie halt gern zum vietnamesischen Retreat hin. Und sie finden
es halt immer besser, wenn viele Vietnamesen da sind, weil dann kann man sich auch
austauschen, miteinander reden, die ganzen Vietnamesen aus Deutschland treffen und so.
Deswegen gehen die gern da hin. (...) Also wenn ich geh, dann auf jeden Fall auch zu diesem
Vietnamesen-Retreat. Das ist halt extra angepasst auf Vietnamesen, das Retreat (Lisa _19
Jabre_D).

Neben dem religiosen Kontext steht hier insbesondere das «vietnamesi-
sche» Selbstverstindnis im Vordergrund der Befragten. Deutlich wird dies daran,
dass zu diesem Anlass «alle Vietnamesen» gehen, die vietnamesische Sprache
gesprochen wird, ein Austausch moglich ist und dies an VietnamesInnen «extra
angepasst» ist. Der Ausschnitt zeigt auch, dass sich die Contractionsstrategie un-
ter Befragten, die dem Reine Land Buddhismus nahestehen, und Befragten mit
Beziigen zum Engagierten/Angewandten Buddhismus finden lisst, obgleich
sich der vietnamesische Reformbuddhismus Thich Nhit Hanhs als multieth-
nisch positioniert. Fir einen Teil der Befragten ist auch hier die ethnisch-reli-
giose Vergemeinschaftung ein wichtiges Anliegen.

Zum Verstandnis, wer Buddhistln ist, gehort bei Personen, die sich der Con-
tractionsstrategie bedienen, haufig die vietnamesische Identifikation. Ein Grund
hierfiir ist der haufig engere Bezug zu vietnamesisch-buddhistischen Institutio-
nen. Ethnische und religiose Identifikation werden hier sowie teilweise in der
Herkunftsfamilie tradiert.

Ich komm ja auch aus Vietnam, deswegen verbinde ich das auch mit dem Buddhismus. (...)
Ich bin damit aufgewachsen und deswegen. Ich glaub, bei den Anderen ist es halt auch so.
Man ist damit aufgewachsen, man ist balt Vietnamese und dann gehort balt der Buddbismus
dazu (Lisa_19 Jabre D).

Die Familie der Befragten wendete sich im Laufe der Jahre dem Engagier-
ten/Angewandten Buddhismus zu und besucht inzwischen regelmassig eine Ge-
meinschaft von Laienbuddhistinnen sowie das EIAB. Markant ist, dass sich
die Befragte klar als «Vietnamesin» positioniert, obwohl sie in Deutschland
geboren und aufgewachsen ist. Die buddhistische Religiositit versteht sie als
etwas, das «<zum Vietnamesisch-Sein dazugehort». Durch die Erwahnung «der
Anderen» betont sie das Gemeinschafisgefiihl und die Gemeinsamkeit mit den an-
deren «vietnamesischen» Angehorigen der vietnamesisch-buddhistischen Laien-
gruppe. Auch Endres et al. (2013, S. 5) stellen in ihrer Studie zu muslimischen
Jugendgruppen fest, dass neben der religiosen Zugehorigkeit auch die nationa-
le, kulturelle und sprachliche Identitat ein zentrales Kriterium der Gruppenzu-
gehorigkeit ist. Diese Feststellung lasst sich auf die Befragten der vorliegenden
Studie Gbertragen und zeigt sich insbesondere anhand der Contractionsstrategie.
Auffallend ist, dass sich nicht zwingend Personen, die stark in buddhistische
Strukturen eingebunden sind, als «vietnamesische BuddhistInnen» verstehen
oder diese Verknupfung ablehnen, sondern auch Personen, die ohne ethnisch-

131

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

religiése Einbindung aufgewachsen sind, teilweise ihre ethnische und religiose
Identifikation miteinander verkniipfen, wie in der folgenden Interviewpassage
deutlich wird:

Ich merk das auch immer wieder bei den Pagodenbesuchen, dass, sobald du die Pagode
betrittst, du fiihist dich sofort beimisch. Weil die Leute, sie sprechen mit dir die gleiche
Sprache. Wir essen gemeinsam das vietnamesische Essen und ja, die Kultur wird einfach
ausgelebt. Es gibt bestimmte Mentalititen und ich finde man fiihlt sich einfach wobl, wenn
man unter Gleichgesinnten ist. Das soll jetzt nicht beissen (lacht), dass ich mit Deutschen
oder mit Schweizern nicht zurechtkomme. Aber ich finde, es ist schon schon, wenn man unter
Einbeimischen zusammen etwas zelebrieren kann, ja es ist einfach anders. Dadurch, dass ich
mit zwei Kulturen aufgewachsen bin, ja, wiirde ich schon sagen, pick ich mir das Schone raus
und fiige sie zu etnem Strang zusammen (Yvonne_ 29 Jahre_D).

In diesem Beispiel zeigt sich sehr deutlich die ethnisch-religiose Grenzziehung
zwischen Ingroup und Outgroup. Die Befragte identifiziert sich tber Religion,
Sprache, das Essen sowie die Mentalitit mit der vietnamesisch-buddhistischen
Gemeinschaft. All diese Identitatsmarker sind durch die Sozialisation vertraut
und fihren zu einer Verbundenbeit und einem Gruppengefiihl unter «Einheimi-
schen».

Diese Verbundenbeit zeigt sich auch in dem folgenden Interviewausschnitt:

Ich habe hiufig das Gefiibl, dass es unter Vietnamesen oft familidr wird, obwohl man sich
nicht kennt. Einfach weil man (lachend) unter den Deutschen irgendwie dadurch mehr noch
zusammenwdchst als eine Gruppe von Menschen, die sich ahnlich sind und einen dhnlichen
Hintergrund haben. (...) Also irgendwie war das [der Pagodenbesuch] sebr familidgr. Ich bin
dann da mitgekommen und dann waren da einige Nonnen, die haben dann auch gleich
gefragt, wie ich heisse, und mit meinen Eltern geredet. Und die haben sich dann ein bisschen
unterhalten. Ich glaube, das Familidre kommt tatsichlich vielleicht auch dadurch, dass man
sich mit Bruder und Schwester anspricht, und das haben wir ja im Deutschen nicht so. (...)
Und dann auch, dass man da hinkommt und auch gleich zusammen isst, das ist auch etwas,
was einen sehr zusammenbringt (Huong 26 Jabre_D).

Die Interviewpassage beschreibt das subjektive Empfinden der 26-Jahrigen, sich
mit anderen vietnamesischstimmigen Personen verbunden zu fihlen. Deutlich
wird insbesondere der emotionale Aspekt von Nihe, den die Befragte mit «fa-
milidr» umschreibt und der sich durch das gemeinsame Essen in der Pagode
und die personliche Ansprache durch die Nonnen ausdriickt. Zugleich zeigt
diese Interviewpassage eine Form der Grenzziehung auf, da dieses «Zusammen-
wachsen» dadurch bedingt wird, «unter Deutschen» zu sein.

Insbesondere im Jugendalter gewinnt die Auseinandersetzung mit der eige-
nen Person an Bedeutung. Von grosser Wichtigkeit werden in diesem Lebens-
abschnitt Peers. Teilweise dient die Vergemeinschaftung und sozzale Verortung
im vietnamesisch-buddhistischen Kontext nun dazu, Gleichaltrige zu treffen.
Diese soziale Verortung bedingt teilweise das spatere Selbstverstindnis als «Bud-
dhistIn» und/oder «VietnameslIn»:

132

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Kind bin ich immer mitgekommen, hab dann sozusagen meine Kindbeitsfreunde jetzt
da kennengelernt. Die sind meistens ja auch alle Buddhisten und Vietnamesen bei mir. Da
hat man sich einfach so ein Freundschaftsnetzwerk aufgebaut. Man war von vietnamesischen
Buddhisten umgeben. Also das war am Anfang immer der Grund, warum ich da hingegangen
bin, um eben meine Freunde wiederzusehen, die aus Hannover, Berlin, Miinchen, Niirnberg
kommen, weil man die nicht einfach so treffen kann, wegen der Entfernung. Und dann war es
immer so: «Ja kommst du dieses Jabr nach Hannover? Kommst du dieses Jahr nach Neuss? Da
ist doch so ein Camp.» Und dann war es immer so eine Treffpunktstelle (Hoa_21 Jabre_D).

Die befragte junge Frau aus Deutschland positioniert sich als Buddhistin und
Vietnamesin. Bedingt ist diese Positionierung durch die ethnisch-religiose Ein-
bindung in eine Peergroup «vietnamesischer Buddhisten». Wahrend sie sich
zunichst stirker aufgrund der Moglichkeit, Freunde zu sehen, sozzal verortete,
entspricht im Erwachsenenalter auch ihr Selbstverstandnis der ethnisch-religio-
sen Verortung. Der Ausschnitt verdeutlicht auch die Bedeutung der JubFa. Die
Befragte wurde in die JubFa hineinsozialisiert. Seit der Kindheit verbringt sie
kontinuierlich Zeit mit anderen Personen, die — so wie sie selbst — vietname-
sische Wurzeln haben, und identifiziert sich dadurch stark mit dem vietname-
sisch-buddhistischen Milieu.

Die Contractionsstrategie dricke sich haufig in dem Empfinden von Gemein-
samkert aus. Als Identititsmarker findet sich, insbesondere in Bezug auf die
ethnischen Wurzeln, diese Gemernsamkeit und Verbundenbeit in den Daten.

Sie [die Freunde] sind alle katholische Vietnamesen und dann gab’s mich (lacht), die in ihrer
Gruppe ist. Ich denke, da sie aber auch westlich aufgewachsen sind, sind wir in Wirklichkeit
viele westlich gebildete Menschen. (...) Untereinander sprechen wir Franzosisch (...). Es ist
nicht schwer, mit ihnen zu sprechen, deshalb bin ich ihnen niber [als den dlteren Vietname-
slnunen in den Pagoden oder Studierenden aus Vietnam] (Daphne_21 Jahre_CH).®

Die hier zitierte junge Westschweizerin betont die westliche Erziehung und
die gemeinsamen vietnamesischen Wurzeln ihrer Peergroup. Obgleich sie im
buddhistischen Kontext sozialisiert wurde und sich dort auch verortet, betont
sie die Gemeinsamkeiten mit den katholisch geprigten FreundInnen, die wie
sie als Kinder vietnamesischer EinwanderInnen im Westen aufwachsen. Sie un-
terscheidet bspw. auch zwischen «vrai vietnamiens» und ihrem Freundeskreis.
Unter den «vrai vietnamiens» versteht sie Personen, die tatsachlich in Vietnam
aufgewachsen sind, wahrend sie sich starker in der Schweiz verortet, was sich
auch an der Sprache zeigt, da sie mit ihrer Peergroup auf Franzosisch kommu-
niziert. Insbesondere die vietnamesische Erziehung wird von den Befragten
als Differenzmarker gegeniiber Gleichaltrigen der Einwanderungsgesellschaft

¢ «Simplement parce que tous mes amis sont catholiques et que j'appartiens i leur groupe

catholique. Ils sont tous catholiques vietnamiens et je suis la (rires) qui est juste la. Mais je
pense que parce qu'ils sont aussi éduqués a I'occidentale, ils sont en fait beaucoup comme
de gens éduqués a l'occidentale, donc ils comprennent vraiment (la pensée occidentale)
parce qu'ils se parlent en francais (...) et ce n'est pas difficile de leur parler, donc je suis
plus proche d'eux.»

133

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angefiihrt und als Gemeinsamkeit mit anderen jungen Erwachsenen mit vietna-
mesischen Wurzeln betont.

In den vietnamesisch-buddhistischen Institutionen ist die vietnamesische
Sprache ein wichtiger Marker von Identifikation. Ordinierte und die JubFas ge-
hen auf die verinderten Bedingungen in der Einwanderungsgesellschaft mittels
des deutschen/franzosischen Unterrichts ein, bemiihen sich jedoch weiterhin,
auch die vietnamesische Sprache weiterzugeben.

Deutlich wird die Verknipfung von Sprache und Identitit auch in dem
folgenden Beispiel:

Ich konnte kein Deutsch, bis ich in den Kindergarten gekommen bin, und deswegen bat
man da schon noch eine starke Verbindung dazu. Also wenn ich jetzt mit meinen vietnamesi-
schen Freunden irgendwas unternebme oder mit meinem Cousin was, sprechen wir Deutsch
miteinander, aber es gibt ein bisschen, was weiss ich — ja, man macht schon Witze auf
Vietnamesisch, oder wenn ein Deutscher dabei ist, spricht man auf Vietnamesisch z. B.
schlecht iiber den oder so was. Hat eben schon noch eine engere Verbindung, wenn man jetzt
z. B. aus demselben Land kommt (The-Ung,_19 Jahre_D).

Hier stellt der Befragte die Verbindung von Sprache und Herkunft her. Die
Sprache dient als Identititsmarker in Form von Gemeinsamkeit und Verbunden-
heit mit anderen jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wurzeln. Sie zeigt,
dass man «aus demselben Land kommt». Obgleich die vietnamesische Sprache
in den religiosen Institutionen haufig eine Barriere darstellt, dient sie in ande-
ren Kontexten als Identititsmarker.

Ein Identititsmarker aufgrund von Identifikation und insbesondere Kategorisie-
rung seitens der Einwanderungsgesellschaft stellt die Physiognomie der Befrag-
ten dar.

Bei anderen Befragten fiihrt das Gefiihl des «Fremdseins» zu Irritationen und
der Reflexion der eigenen Person:

(...) sich als anders zu identifizieren, (...) also da gab es so verschiedene Momente: Also
als Kind hatte ich irgendwann mal in den Spiegel geschaut und hab dann gesehen, ich sehe
ja gar nicht deutsch aus (lacht). Was mich komischerweise dann irritiert hat, weil ich viele
deutsche Freunde hatte. (...) Also ich finde die [vietnamesischen Wurzeln] auf jeden Fall sehr
bereichernd auch. Also ich merke auch, dass — klar hat man dann auch Momente, wo man oft
diskriminiert wird aufgrund der Wurzeln, aufgrund des Aussehens und so, aber ich finde die
vietnamesische und chinesische Kultur, die durch meine Eltern mitgegeben wurde, eigentlich
sebr bereichernd (Huong 26 Jabre_D).

Die Befragte stammt aus einer sino-vietnamesischen Familie und ist daher
mit chinesischen und vietnamesischen Einflassen aufgewachsen. Insgesamt
orientiert sich ihre Familie sehr stark an der Einwanderungsgesellschaft und
ist wenig in vietnamesisch-buddhistische Gemeinschaften eingebunden. Durch
ihr «deutsches» Umfeld kommt es in der Kindheit zur Verunsicherung beziig-
lich der eigenen Person, da ihr Erscheinungsbild nicht dem der FreundInnen
ahnelt. Markant ist an diesem Interviewausschnitt weiterhin, dass die Befrag-
te Erfahrungen von Diskriminierung aufgrund ihres Aussehens kurz anreisst.

134

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Aushandlung der eigenen Identitat fiithrt schliesslich — moglicherweise
aufgrund dieser Fremdheitserfahrungen — zur Identifikation mit den eigenen
Wurzeln.

Betont werden muss, dass, auch wenn sich ein Teil der Befragten als «Viet-
nameslnnen» positioniert, die Mehrheit der 2.0-Generation bzw. der Befragten
klar in ihrer Identifikation von der Elterngeneration abgrenzt und als westlich
gepragt beschreibt. Eine Form der Selbstbeschreibung stellt die Definition
als «Bananen» dar, die innen weiss sind, also stark an die Einwanderungsgesell-
schaft angepasst, und aussen gelb aufgrund des asiatischen Erscheinungsbildes.”

6.2.3 Contraction als Handlungsstrategie der Befragten

Die Contractionsstrategie zeigt sich anhand des folgenden Ausschnittes eines
Gruppengesprachs mit drei Jugendleiterinnen der JubFa:

Jenny: Also, wenn man, sage ich mal, tiefer in die Materie geht im Buddhismus, stellt man
auch fest, dass man nicht einfach Sachen iibersetzen kann. Also irgendwie ist der Buddhismus
von dem Sanskrit ins Chinesische iibersetzt und vom Chinesischen ins Vietnamesische. Oder
in eine Mischsprache und dann wieder ins Vietnamesische oder ins Englische und dann ins
Deutsche und so weiter. Diese vielen Ubersetzungen konnen auch dazu fiihren, dass sozusagen
die Sinnbaftigkeit von Begriffen ein bisschen verdndert wird, deswegen machen wir dieses
Bilinguale. Also den Unterricht, aber gleichzeitig wollen wir auch Vietnamesisch beibringen,
weil oftmals die Dinge nicht so einfach ins Deutsche iibersetzt werden.

My: Weil die Konzepte der deutschen Worter nicht ganz den Kern treffen

Jenny: Von asiatischer Sprache.

My: ... von der asiatischen Sprache, weil die Worter dort vielschichtiger sind, und im Deut-
schen ist es sehr konkret immer. Auch wenn es abstrakte Begriffe sind und die beschreiben
nicht alle Merkmale, die wichtig sind fiir ein bestimmtes buddhistisches Wort. Deswegen ist es
zwar gut, dass ste [Kinder und Jugendliche in der JubFa] sozusagen ein Grundkonzept haben,
das sie auf Deutsch versteben, aber der Kern oder verschiedene Aspekte dieses Wortes oder
dieser Eigenschaft sind im Asiatischen mit diesen Wortern, die benutzt werden, weitrdumiger
und umfassender, als wenn du nur ein Wort im Deutschen sozusagen benutzt (Gruppenge-
spréich Neuss 2015).

Die drei Gruppenleiterinnen betonen die Wichtigkeit der vietnamesischen
Sprache fir das Verstindnis des Buddhismus. In der JubFa setzen sie sich dafiir
ein, dass auch die jungere Generation die vietnamesische Sprache erlernt. An-
hand der Sprache zeigt der Ausschnitt die «Riickbesinnungy auf die ethnisch-re-
ligiosen Wurzeln sowie die «Reproduktionsorientierung» (Yildiz, 2011). Ihnen
ist es wichtig, das ethnisch-religiose Erbe der Elterngeneration fortzufithren
und zu erhalten. Die drei jungen Frauen stammen aus sehr religiosen Fami-

7 Die Bloggerin Naekubi nimmt diesen Begriff auf, um ihn positiv umzudeuten: «Mit <bana-
na> bezeichnet man im amerikanischen Slang AsiatInnen, die sich absolut assimiliert
haben: Gelb von auflen, weiff von innen. Ich nehme diesen Begriff und deute ihn um
— wir sind OK, so wie wir sind!» (Truong, 2015)

135

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lien und sind seit der frithesten Kindheit an in den Strukturen der JubFa
sozialisiert worden. Als Jugendliche engagieren sie sich hier ebenfalls als Grup-
penleiterinnen. Obgleich alle drei in Deutschland geboren sind, nimmt die
vietnamesisch-buddhistische Identifikation eine bedeutende Rolle fir sie ein.
Wihrend sich ein Teil der Befragten im Jugendalter von der JubFa abwendet,
scheint die Organisation fiir die drei Frauen gerade in dieser Lebensphase
identitatsstiftend zu sein. Interessant ist, dass sie nicht versuchen, die strukturel-
len Gegebenheiten in der JubFa zu verandern, sondern sich verstirkt darum
bemiihen, das ethnoreligiose «Erbe» der Elterngeneration fortzufithren. Dies
zeigt sich an ihrem Engagement in der JubFa und daran, dass sie untereinander
vorwiegend auf Vietnamesisch kommunizieren. Sie betonen, dass es ihnen
ein Anliegen sei, thre Wurzeln nicht zu verlieren. Zugleich setzen sie sich
dafir ein, das vietnamesisch-buddhistische Selbstverstindnis an andere Kinder
und Jugendliche in der JubFa weiterzugeben. Unter den Befragten stellen sie
eine klare Ausnahme dar. Die Mehrheit der Befragten offnet aufgrund der
Sozialisation in der Schweiz und in Deutschland vietnamesisch-buddhistische
Grenzziehungsmarker.

Insbesondere bei Personen, die mit Bezug zur JubFa aufgewachsen sind,
zeigt sich die Contractionsstrategie beziglich Werten, die sie an nachfolgende
Generationen weitergeben mochten. Auffallend ist hier das Fortfihren des Ver-
stindnisses der JubFas als vietnamesisch-buddhistische Gemeinschaften. Deut-
lich wird dieses Fortfithren bei der Antwort auf die Frage, was die Befragten
gerne an nachfolgende Generationen bzw. die eigenen Kinder vermitteln wiir-
den:

Ich wiirde mega gern denen Vietnamesisch beibringen, wobei ich nicht weiss, ob ich in
der Lage bin (lacht), wirklich denen perfekt Vietnamesisch beizubringen. Da es jetzt schon
tetlweise schwer wird, perfektes Vietnamesisch zu konnen. Also deswegen hoffe ich da eben
auf meine Eltern bzw. Grosseltern meiner Kinder, dass die da Vietnamesisch lernen, und
eben auf den Verein, also GDPT [JubFa], dass der auch, wenn ich Kinder habe, noch
erhalten ist. Die Kultur ist schon wichtig, dass sie wissen, wo sie herkommen oder wo die
Grosseltern berkommen, und vor allem der Buddhismus. Ich mochte schon, dass sie selber die
Entscheidung treffen. Aber ich kann ibnen ja den Weg sozusagen zeigen zum Buddhismus.
Ob ste sich dann dafiir entscheiden, ist dann deren Sache, aber ich méchte auf jeden Fall, dass
sie davon Bescheid wissen (Mike_18 Jahre_D).

Der Befragte, der selbst stark in die JubFa eingebunden ist, betont hier die
vietnamesische Sprache, die vietnamesische Kultur und den vietnamesischen
Buddhismus, den er gerne an seine Kinder weitergeben mochte. Auffallend
ist, dass er die Bedeutung der JubFa als Sozialisationsinstanz hervorhebt. Wie
bereits bei der Elterngeneration scheint auch sein Verstindnis der JubFa zu
sein, dass sie Erziehungsaufgaben wie die religiése Vermittlung ibernimmt.
Markant ist, dass er den Kindern die Entscheidung tiberlasst, ihre Religiositat
zu wihlen, ihnen jedoch den «Weg» zeigen mochte. Viele der Befragten beto-
nen, dass sie ihre Kinder nicht zwingen werden, an buddhistischen Anlissen

136

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teilzunehmen, oder sie kritisieren, dass sie selbst in ihrer Kindheit unfreiwillig
an Retreats oder Pagodenbesuchen teilnehmen mussten.

Die Sprache ist insgesamt eng mit dem Verstindnis von «Vietnamese/Vietna-
mesin sein» verknupft, wie in dem folgenden Zitat deutlich wird:

Ja, auf jeden Fall. Ich finde vor allem, weil es peinlich wire, wenn man sagt, man ist
Vietnamese, aber nicht weiss (lacht), wie man Vietnamesisch schreibt oder spricht. Und ich
finde vor allem, wenn es darum geht, meine Verwandten vielleicht in Vietnam mal zu
besuchen, sollte man schon wissen, Vietnamesisch zu reden, und sollte man die vietnamesische
Sprache konnen und auch allgemein Kultur oder so was. Es ist nun mal ein Stiick meiner
Familie und dementsprechend auch ein Stiick von mir, dass man eben Vietnamesisch sprechen
sollte (Mike_18 Jahre_D).

Die Sprache stellt eine Verbindung zu den ethnischen Wurzeln her und ermdg-
licht auch einen Zugang zur vietnamesisch-buddhistischen Gemeinschaft. Der
zitierte junge Erwachsene ist stark in die JubFa eingebunden und identifiziert
sich stark tber die Sprache mit seinen vietnamesischen Wurzeln. Auch wenn
viele der Befragten Schwierigkeiten bei der Kommunikation auf Vietnamesisch
haben, bezeichnen sie die vietnamesische Sprache als wichtigen Identititsmar-
ker. Deutliche Unterschiede in der Sprachkompetenz zeigen sich zwischen
Personen, die in die JubFa eingebunden sind, und Personen, die keinen Sprach-
unterricht erhalten haben.

Eine weitere Form der Contractionsstrategie findet sich unter Personen, die
Wert auf eine vietnamesisch-buddhistische Peergroup legen. Grenzen werden
hier in Bezug auf die Ethnie sowie die religiose Zugehorigkeit gezogen. Die
unterschiedlichen Vergemeinschaftungsformen wie Retreats, Pilgerreise oder
Treffen der JubFa bieten die Moglichkeit, diese sozialen Beziehungen zu pfle-
gen und aufrechtzuerhalten (siche Kapitel 6.2.4).

Eine weitere Form der Uminterpretation findet sich beztglich der religiosen
Institutionen. Wahrend bei der Elterngeneration Pagoden haufig ein vertrau-
tes Umfeld darstellen und hier die vietnamesischen Traditionen fortgeftihrt
werden, stellen die Pagoden fiir die Befragten Orte der Rickbindung an ihre
vietnamesischen Wurzeln dar. Ein Beispiel hierfiir ist die Moglichkeit, Vietna-
mesisch zu sprechen und den Herkunftskontext der Elterngeneration besser
kennenlernen zu konnen. Im Mittelpunkt steht haufig nicht das Fortfihren
bestehender Traditionen, sondern stirker die Auseinandersetzung mit der eige-
nen Identitit und die Riickbindung an ethnoreligiése Wurzeln. Wie Gidoin
(2014) feststellt, sind die Institutionen Orte, an denen die Befragten den Kon-
takt zu ihren Wurzeln suchen und eine Neudefinition ihrer Zugehdrigkeit zu
dem «ethnisch-religiosen» Erbe der Elterngeneration vornehmen (ebd., S. 51ff).

Der Wunsch nach Vergemeinschaftung bleibt folglich auch bei der jingeren
Generation bestehen. Die Konsequenz ist die Stirkung der buddhistischen
Identitit und in der Folge moglicherweise ein stirkeres Selbstverstindnis als

137

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BuddhistInnen bzw. eine stirkere Abgrenzung gegentiber anderen Religionsge-
meinschaften (siche Kapitel 6.2.3).

Im Vergleich zu der Elterngeneration scheinen die Grenzen insbesondere
aufgrund von Sprachkompetenzen enger zu werden. Die Befragten verwenden
die Sprache der Einwanderungsgesellschaft. Aus diesem Grund wird die Reli-
giositat der 2.0-Generation nationaler und lokaler. Anders als die Elterngene-
ration sprechen die befragten Personen vorwiegend die Sprache der Einwande-
rungsgesellschaft und verorten sich in dieser. In der Schweiz fihrt dies bspw.
dazu, dass sich Sprachgruppen bilden und Personen aus der Deutschschweiz
vorwiegend an Anlissen in der Deutschschweiz sowie Personen aus der West-
schweiz, aufgrund der Sprache, vorwiegend an Anlissen in der Westschweiz
teilnehmen. Ethnisch-religiése Vergemeinschaftungsformen werden dadurch
lokaler und nationaler. Es entstehen also Sprachgrenzen, da die Kommunikati-
on nicht mehr auf Vietnamesisch stattfindet. Zugleich dient die vietnamesische
Sprache jedoch, wie oben angefihrt, als Identititsmarker beztglich der Abgren-
zung gegenuber Gleichaltrigen der Einwanderungsgesellschaft.

So wie durch Fremdkategorisierungen die Physiognomie der Befragten the-
matisiert wird, so spielt die Physiognomie auch fir die Identifikation eine
bedeutende Rolle und fiihrt teilweise zu dem Bedurfnis, unter «Gleichgesinn-
ten» zu sein.

Jedenfalls zeige ich gerne meine vietnamesische Kultur. Ich zeige den Menschen gerne, dass es
ein interessantes Land ist. Ich nehme zum Beispiel an vietnamesischen Shows teil. Ich trage
traditionelle vietnamesische Kleidung, ich habe viele vietnamesische Freunde. Ich denke, das
ist wichtig, weil ich wie ein Vietnamese (lacht) aussebe. Es ist ein Terl von mir, auch wenn ich
es nicht will, vom Ausseben her bin ich auch Vietnamese (Daphne_20 Jahre_CH).

In dem Beispiel der hier zitierten Westschweizerin zeigt sich, dass sie ihre Iden-
tifikation als Vietnamesin mit ihrem Erscheinungsbild begriindet. Auch wenn
sie es nicht mochte, so offenbart ihr Erscheinungsbild, dass sie vietnamesische
Wurzeln hat. Hiermit begriindet sie ihre Einbindung in vietnamesische Netz-
werke wie «vietnamesische» Freunde oder die Teilnahme an vietnamesischen
Veranstaltungen und das Tragen des vietnamesischen Nationalgewandes Ao
Dai. Sie betont ihr «Fremdsein» dadurch selbstbestimmt und bekennt sich of-
fen zu ihren vietnamesischen Wurzeln.

«De toute facon, jaime montrer ma culture vietnamienne. J'aime montrer aux gens que
c'est un pays intéressant. Par exemple, je participe a des spectacles vietnamiens, je porte
des vétements traditionnels vietnamiens, j'ai beaucoup d'amis vietnamiens. Je pense que
c'est important parce que physiquement je ressemble a un Vietnamien (rires), c'est une
partie de moi, méme si je ne le veux pas, physiquement je suis vietnamien aussi.»

138

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildung 13: Plakat des Retreats in der Hamburger Pagode auf Facebook
(© Helpibri 2019)

AB 13 JAHREN PER PRIVATNACHRICHT BIS ZUM 3 JULI 2019

11:00 - 12:00 RETREAT |

12:30 MITTAGESSEN

14:00 - 15:00 RETREAT ||

15:00 - 17:30 BUHNENPROGRAMM

18:00 ABENDESSEN

19:00 - 20:30 KOMMUNIKATIONSWORKSHOP

21:00 - 22:00 RITUAL DER LOTUSBLUMEN
- LATERNE - Y

HELPIBRI

Die ethnisch-religiose Contraction vollzieht sich in den Strukturen der Elternge-
neration. Insbesondere die vietnamesisch-buddhistischen Institutionen bieten
immer wieder spezielle Retreats ausschliesslich fir Vietnameslnnen an, um
die jungen Erwachsenen an ihre ethno-religiosen Wurzeln riickzubinden. Bei-
spiele hierfiir sind Retreats in Plum Village/EIAB® sowie das in Abbildung 13
angefiihrte Retreat in der Hamburger Pagode Bao Quang. Dieses Retreat in der
Pagode wurde in Kooperation mit dem Verein «Helpibri» (Helpibri, 2019) um-
gesetzt. «Helpibri» wurde von jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wur-
zeln gegrindet und setzt sich fir Wohltitigkeitsprojekte in Asien ein. Zudem

? Anzumerken ist hier jedoch, dass wihrend meiner Feldforschung spezielle Vietnamesen-
Retreats in Plum Village auf wenig Interesse der von mir untersuchten 2.0-Generation
stiessen. Ein Grund hierfiir war sicherlich die sprachliche Ausrichtung dieser Retreats.
Das EIAB hatte mehr Erfolg mit seinem «Vietnamesen-Retreat». Die Mehrheit der Teilneh-
menden waren jedoch sowohl in Plum Village als auch im EIAB junge Erwachsene aus
Vietnam, die sich zu Studienzwecken in Europa authielten. Haufig wendeten sie sich erst
im Ausland religiosen Institutionen zu.

139

20.01.2028, 03:19:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vernetzt die Initiative junge Erwachsene in Hamburg mittels spezieller Events
wie bspw. Tanzworkshops und Wohltitigkeitsevents. Gemeinsam mit der Pago-
de organisierte der Verein 2019 ein Retreat speziell fir junge Erwachsene ab
13 Jahren. Markant ist, dass die Ausschreibung an das Narrativ der vietnamesi-
schen Fluchtlinge in Deutschland ankntpft:

1980 haben sich vietnamesisch-buddhistische Boatpeople als Kriegsfliichtlinge auf die Reise in
den Westen gemacht. Sie hatten nicht viel im Gepdck, doch das vom Gewicht her leichteste
und vom Wert her schwerste Gut ist neben den Traditionen und der Kultur der Dharma
(buddhistische Weisheit).

Generationen sind vergangen und die buddbistischen Weisheiten etablieren sich im Westen
mit thren Hilfestellungen wie man die tiglichen Sorgen Angste und Note fiir die geistige
Entwicklung nutzen kann.

Mit <Journey to the East> mochten wir dich recht berzlich auf eine Reise mit kultureller
Vielfalt und gut bebiiteten Traditionen einladen. Neben zwei Retreats vom ebrwiirdigen
Meister Thich Hanh Tan (Buddbismus im Alltag, erwartet dich ein Biihnenprogramm mit
Hamburger Kiinstlern, ein Kommunikationsworkshop und ein Ritual der Lotusblumen-Later-
ne (Post bei FB, Juli 2019).

Der Text bezieht sich auf die Flichtlingsgeschichte sowie auf die Tradierung
von Traditionen und vietnamesischer Kultur. Obgleich er nicht speziell an
junge VietnamesInnen gerichtet ist, spricht er diese aufgrund der ethno-religio-
sen Beziige verstarkt an. Das Beispiel zeigt die veranderten Bedurfnisse der
jungeren Generation, da das Retreat auf Deutsch angekiindigt wird und von
einem Ordinierten in deutscher Sprache geleitet wird. Zudem entspricht die
Ausrichtung stark der buddhistischen Ausrichtung in Plum Village oder dem EI-
AB, da «Hilfestellungen» und «Buddhismus im Alltag» mit einem Ordinierten
thematisiert werden. Im Vordergrund stehen keine Rezitationen oder Lehrre-
den, sondern der Austausch mit den Teilnehmenden. Auch ein lokaler Bezug
wird mittels der «<Hamburger Kinstler» hergestellt. Aufgrund des vorangestell-
ten Narrativs lasst sich die Veranstaltung jedoch als Contractionsstrategie deuten.
Es wird deutlich auf den ethnischen Bezug der Pagode verwiesen.

Dieses Event stellt eine Ausnahme im Feld dar. Anders als bei muslimischen
Jugendlichen in Deutschland (Gerlach, 2006) sowie in Europa (Herding, 2013)
findet sich im Feld der vietnamesisch-buddhistischen jungen Erwachsenen
keine Tendenz einer religiosen Jugendkultur. Initiativen beztglich der Contrac-
tionsstrategie finden sich insbesondere mit Blick auf das ethnische Selbstverstind-
nis. 10

10" Ein interessantes Beispiel hierfiir ist der Podcast «Rice and Shine» der beiden Journalistin-
nen Vanessa Vu und Minh Thu Tran. Die beiden Frauen richten sich gezielt mit ihrem
Podcast an junge Erwachsene mit vietnamesischen Wurzeln, die in Deutschland geboren
und aufgewachsen sind. Zugleich méchten sie fiir diese MigrantInnengruppe sensibilisie-
ren und die Lebenswelt der jungen Erwachsenen sichtbar machen. Ein Schwerpunkt
ihrer Arbeit liegt auf der Thematisierung von Alltagsrassismus und dem Verhiltnis der
jungeren Generation zur Elterngeneration sowie Identititsfragen. Zudem veranstalten
sie «meet ups», um junge Erwachsene mit vietnamesischen Wurzeln miteinander in Kon-

140

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In religioser Hinsicht findet sich lediglich die Betonung der JubFas als
Identitatsmarker. Ein Motiv, weshalb die junge Generation nicht selbst vietna-
mesisch-buddhistische Strukturen etabliert, ist laut meiner Interviewpartnerln,
die zur Riickbindung an das Feld diente, keine Konkurrenz zur JubFa etablie-
ren zu wollen. Thren Aussagen zufolge wiirden die Jiingeren alles bisher von
der Elterngeneration Aufgebaute «sabotieren», wiirden sie eine eigene Initiative
etablieren. In dieser Aussage zeigt sich moglicherweise die «konfuzianische Pra-
gung» der Befragten. Es ware moglicherweise respektlos der Elterngeneration
gegenuber, eigene Strukturen aufzubauen. Die Initiativen der jiingeren Genera-
tionen beziehen sich mehrheitlich auf die ethnischen Wurzeln und stellen neue
Formen der Vergemeinschaftung dar.

Meine Schlussfolgerung aufgrund der erhobenen Daten ist, dass «Anerken-
nungspolitiken» (Nokel, 2002) in religioser Hinsicht weniger als in ethnischer
Hinsicht notig sind. Ein Grossteil der Befragten betont, dass die eigene Religio-
sitat in Fremdkategorisierungen eine geringe bis gar keine Rolle wahrend ihrer
Sozialisation gespielt hat — ethnische Zuschreibungen hingegen werden immer
wieder thematisiert.

6.2.4 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositdt: die eigene Religiositit
aufgrund kollektiver Erfabrungen

Sowohl in der Schweiz als auch in Deutschland finden sich unter den Befrag-
ten ethnische und religidse Vergemeinschaftungsformen als Marker fiir die ei-
gene Religiositat und soziale Verortung. Die unterschiedlichen Vergemeinschaf-
tungsformen reichen vom religiosen Event!! bis hin zur vietnamesischen oder
inkulturierten asiatischen Jugendkultur. Obgleich die religiose Aushandlung
individuell verlduft, zeigt sich bei den Befragten das Bediirfnis nach geteiltem
religiosem Erleben, nach ethnoreligioser Einbindung in einer Institution oder
Organisation und nach Zugehorigkeit.

Hervieu-Leger (2004) konstatiert mit Blick auf den Prozess der Verinderung
des Praktizierenden:

Wihrend sie sich aus dem Zusammenbang mit dem Begriff der von der Institution festge-
legten <Verpflichtung» entfernt, strukturiert sie sich neu im Hinblick auf «inneres Pflichtge-
fiihl», «Bediirfnis» und «personliche Wahl» (ebd. S. 65).

Dieser Prozess lasst sich auch bei den Befragten feststellen. Wahrend die jungen
Erwachsenen in der Kindheit die Institutionen teilweise aufgrund von sozialem

takt zu bringen. Markant an ihrem Projekt ist, dass ihr Podcast innerhalb kurzer Zeit an
grofSer Popularitit gewann.

In Anlehnung an (Gebhardt, 2018) verstehe ich Events als ausseraltigliche Anlasse: «Ein
Event durchbricht die Routinen des Alltags, er verspricht ein auferaltigliches Erlebnis,
auf das man mit Freude und Spannung hinlebt» (ebd. S. 597). Zudem stirken Events das
Gefiihl von Verbundenheit und «Gemeinschaft» (ebd.).

11

141

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Druck besuchen, verindert sich die institutionelle Einbindung im Lebensver-
lauf hin zu einer «personlichen Wahl».

Die jungen Erwachsenen kommen sporadisch zu verschiedenen aus-
seralltaglichen Anldssen zusammen. Die Vergemeinschaftung in Form
von «Events» (siche auch Gebhardt et al., 2007) findet sich als hiufige Hand-
lungsstrategie.

Unter Religion als Erlebnis fallen religiése Feste in den Institutionen. Die
befragten jungen Erwachsenen erleben sich hier als vietnamesische BuddhistIn-
nen, treffen Gleichaltrige, unternehmen etwas mit der Familie und kommen
mit Ordinierten in Kontakt. Ein weiteres Beispiel ist die Pilgerreise. Die reli-
giose Pilgerreise nach Indien gleicht einem Event. Verkniipft wird sie hiufig
mit dem Empfinden unter Gleichgesinnten, eine ausseralltdgliche Erfahrung zu
machen.

Der folgende Textausschnitt zeigt, welche Bedeutung die Teilnahme an sol-
chen Veranstaltungen fiir die Reflexion der eigenen Religiositit haben kann.
Der Interviewpartner berichtet von der Pilgerreise nach Indien, die speziell fiir
junge Erwachsene von der Pagode Vién Gudc veranstaltet wurde:

Das war dann letzten Endes eine total schone und coole Erfabrung, dort zu sein [in Indien],
die Kultur dort zu leben, den Alltag, Menschen kennenzulernen und zu sehen, wie ste leben
und wie es ihnen eigentlich gebt. Vor allem dann auch zu verstehen: Okay, warum kommt
der Buddbismus eigentlich aus Indien oder aus Asien allgemein? Weil es dort driiben so ein
grosses Elend ist und weil die Menschen in solchen Missstanden leben, kam es von dort. Also
man hat dann verstanden: Okay, das Leben bestebt wirklich aus Leid. Das Leben geht darum,
Leid zu vermeiden. Es gebt darum, anderen Mut zu machen und anderen Menschen, keine
Schmerzen zu bereiten, sei es durch Bier, Schlige oder sonst irgendwas —oder vegetarisch essen
[erndhrt sich seit der Pilgerreise vegetarisch]. Das war super cool! Wir sind dann zweieinhalb
Wochen rumgereist und sind an alle moglichen Denkmdler des Buddhismus gepilgert und
haben auch allgemein den Buddbhismus praktiziert, auch korperlich. Wir sind dann auch den
Berg hochgeptlgert. Immer alle drei Schritte haben wir dann die Niederwerfungen gemacht.
Das war so — ja, durch diese Pilgerfabrt habe ich vor allem verschiedene Wege der Meditation
gelernt und den inneren Frieden sozusagen (Mike_19 Jahre_D).1?

In dem Textausschnitt wird deutlich, dass die Pilgerreise nach Indien ein pra-
gendes Erlebnis fir den jungen Erwachsenen darstellt. Die gemeinschaftlichen
Erfahrungen mit anderen Jugendlichen, das Aufsuchen von Gedenkstitten
Buddhas und das Praktizieren vor Ort, stellen fiir den Befragten einen wichti-
gen Einschnitt in seiner religiosen Entwicklung dar. Als Konsequenz ernihrt
er sich nach der Reise ausschliesslich vegetarisch. Zudem tbertragt er die Erfah-
rungen in Indien auf sein Verstindnis des Buddhismus, «Leid zu vermeiden,
und auf sein Leben in Deutschland.

Insgesamt sind die Motive fir sporadische Vergemeinschaftungen unter-
schiedlich. Vergemeinschaftungen aufgrund eines «inneren Pflichtgefiihls» fin-

12 Eine detaillierte Fallbeschreibung des Befragten findet sich in Khaliefi (2019).

142

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sich, wenn die Befragten den Eltern zuliebe zu Retreats mitkommen,
um ihnen eine Freude zu machen. Die soziale Einbindung in Institutionen
aufgrund eines «Bedurfnisses» findet sich haufig erst mit zunehmendem Alter
als Handlungsstrategie. Die jungen Erwachsenen haben beispielsweise das Be-
dirfnis, an einem Retreat teilzunehmen, um eine Pause vom Alltag zu haben,
um Freunde zu treffen, um mit der Familie Zeit zu verbringen oder um in
ein vietnamesisch-buddhistisches Milieu integriert zu sein. Die soziale Einbin-
dung in Form von «personlicher Wahl» findet sich beispielsweise bei jungen
Erwachsenen, die sich daftir entscheiden, an einem Retreat in Plum Village
teilzunehmen, obwohl sie im Reine Land Buddhisimus sozialisiert wurden.

Die «personliche Wahl» findet sich auch als Motivation fir die Teilnahme an
der oben beschriebenen Pilgerreise. Die jungen Erwachsenen mochten die per-
sonliche Wahl haben, an diesem Event teilzunehmen. Gleichzeitig muss die Pil-
gerreise Eventcharakter haben, was sich daran zeigt, dass nur junge Erwachsene
unter 30 Jahren an der Pilgerreise teilnehmen durfen. Zudem wird das Event
mit dem Reisen in Asien verknupft. Die Pilgerreise dient in erster Linie nicht
nur dazu, zusammen auf Buddhas Spuren zu pilgern, sondern auch gemeinsam
Zeit zu verbringen und gemeinsam «fremde Lander und Kulturen» kennenzu-
lernen. Das gemeinsame «Religiose» hat fiir einen Teil der Befragten eine grosse
Bedeutung.

Obgleich sie sich als rational und reflektiert positionieren und einen bewuss-
ten Zugang zur Religion betonen, tritt der Erlebnischarakter des Religiosen
letztlich ebenfalls in den Vordergrund und stellt ein Motiv fir die eigene Re-
ligiositat dar. Vergemeinschaftungsformen wie Retreats oder Pilgerreisen wer-
den als religiose Schlisselerlebnisse beschrieben. Im Vordergrund stehen hier
punktuelle Vergemeinschaftungsformen sowie der emotionale Zugang und die
Ausseralltaglichkeit von Religion.

Dieses Erleben von religioser Erfahrung findet sich sowohl auf der individu-
ellen Ebene als auch auf der kollektiven Ebene. Zuweilen ist es die Teilnahme
an einem Retreat, die dazu fihrt, sich kanftig vegetarisch zu ernihren, zuwei-
len ist es die Migrationsgeschichte der Familie, die dazu fihrt, dass sich die
ganze Familie starker der Religion zuwendet.

Eine weitere Auspragung dieser Uminterpretation ist die Motivation fur
die Vergemeinschaftung aufgrund eines Gruppengefiihls. Haufig ermoglicht die
Teilnahme an Retreats oder anderen religiosen «Events», andere junge Erwach-
sene zu sehen und unter «Gleichgesinnten» zu sein. Im Vordergrund steht dann
haufig der soziale Aspekt und weniger die eigene Religiositit oder die religiose
Institution an sich. Religiose Praktiken werden somit tiberlagert von weltlichen
Aspekten, etwa von der Moglichkeit, eine Fernreise zu unternehmen oder Peers
zu treffen.

Auffallend ist, dass die Befragten ihre Religiositit als reflektiert und ratio-
nal beschreiben, zugleich jedoch ausseralltagliche Erfahrungen suchen und als

143

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlisselerlebnisse fir die Hinwendung zur Religion anfiihren. Markant ist
hierbei jedoch der selbstbestimmte Umgang mit Religion. So ist die Pilgerreise
kein verpflichtendes Event. Die jungen Erwachsenen konnen an der Reise
teilnehmen, ohne regelmassig die Pagode besuchen zu missen. Léger (2004)
betont mit ihrem Beispiel von Taizé die Liberalitit des Anlasses und die Mog-
lichkeit der Individualitit trotz Vergemeinschaftung:

Diese zwei Gesichter von Taizé — Freiraum und feste Rabmenbedingungen zugleich — machen
fiir viele junge Leute ein Grossteil der Anziehungskraft dieses Ortes aus und bringen ibn ibrer
Meinung nach unmittelbar in Gegensatz zu den iiblichen Formen religioser Gemeinschaftsbil-
dung, insbesondere in der Gemeinde, wo sie sich zugleich eingeengt und «verpflichtet> fiihlen
(ebd. S. 66).

Diese Feststellung lasst sich auf die Religiositit eines Teils der Befragten tber-
tragen. Wahrend ein Grossteil es ablehnt, an verbindlichen und regelmassi-
gen Vergemeinschaftungsformen wie den JubFas teilzunehmen, stossen Events
wie die erwihnte Pilgerreise auf Interesse bei den jungen Erwachsenen. Sie
bieten «feste Rahmenbedingungen» bspw. durch einen Ordinierten als feste
Bezugsperson, eine festgelegte Dauer und eine definierte Ingroup. Zugleich
verpflichten sie den Einzelnen zu nichts.

Markant ist in dieser Hinsicht, dass sich diese Events nach wie vor im viet-
namesisch-buddhistischen Milieu verorten lassen und es keine Vergemeinschaf-
tungsformen mit «westlichen» BuddhistInnen gibt.

6.2.5 Zusammenfassung und Linderspezifika

Die Contractionsstrategie verkniipft als mikrostrukturelle Handlungsstrategie die
vietnamesischen Wurzeln mit der buddhistischen Religiositat. Die vietname-
sisch-buddhistischen Organisationen haben teilweise einen bedeutenden Ein-
fluss auf diese Verengung der Grenzen. Sie vermitteln bspw. tiber Narrative die
ethnisch-religiose Verbundenbheit.

In meinem Sample greift eine Minderheit der Befragten auf diese Hand-
lungsstrategie zurtick. Markant ist, dass sowohl Personen, die im Reine Land
Buddhismus sozialisiert wurden, als auch Personen mit Beziigen zum Engagier-
ten/Angewandten Buddhismus nach Thich Nhat Hanh die Contractionsstrategie
verwenden, um sich zu positionieren. Diese Verortung ermoglicht es auch, die
Verbindung zum Herkunftsmilieu zu erhalten.

Diese Befragten verorten sich in ihrem Selbstverstindnis in der vietnamesisch-
buddhistischen Gemeinschaft und grenzen sich teilweise deutlich von Angeho-
rigen der Einwanderungsgesellschaft ab. Die Verstirkung von ethnisch-religio-
sen Grenzen geht mit Vergemeinschaftungstendenzen einher. Im Mittelpunkt
stehen die ethnisch-religiose Gemeinsamkeit und die soziale Verortung in einem
vietnamesisch-buddhistischen Umfeld.

144

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Gruppengefiibl zeigt sich deutlich mittels spezieller Events. Markant ist,
dass das Bediirfnis nach Vergemeinschaftungen trotz individueller Aushand-
lung der eigenen Religiositit auch bei den jungen Erwachsenen vorhanden ist.
Auch wenn sie ihre Religiositit individuell und weniger durch den Vollzug re-
ligioser Praktiken aushandeln, suchen sie Formen des gemeinsamen religidsen
Erlebens — etwa auf der Pilgerreise nach Indien. Zugleich kdnnen solche Events
die Identitat der Ingroup stirken, da hier das Gruppengefiihl betont wird.

Im Landervergleich findet sich die Contractionsstrategie starker in Deutsch-
land als in der Schweiz. Ein Grund hierfir sind strukturelle Bedingungen sowie
das Selbstverstindnis der Befragten. In Deutschland findet sich zudem starker
die Moglichkeit der vietnamesisch-buddhistischen Vergemeinschaftung als in
der Schweiz.

6.3 Ethnisch-religiose Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie
Transvaluation — Aufwertung und Abwertung von
Religionszugehorigkeit

Die Strategie der Transvaluation beschreibt die Umwertung der eigenen Zu-
gehorigkeit und damit einhergehend eine Verbesserung des eigenen sozialen
Status. Ein prominentes Beispiel hierfiir ist die «Black is beautiful»-Bewegung
in den USA. Afroamerikaner versuchten, mit diesem Slogan der Diskriminie-
rung aufgrund ihrer Hautfarbe eine positive Gegenbewegung entgegenzusetzen
(Gerhards & Kampfer, 2017, S. 7).

Bei den Befragten findet sich stirker eine positive Stereotypisierung mittels
Fremdkategorisierungen beziiglich ihrer ethnischen Wurzeln und insbesondere
beziiglich ihrer buddhistischen Religionszugehorigkeit. Trotz dieser positiven
Fremdkategoristerung verwenden die Befragten teilweise die Strategie der Trans-
valuation, um sich religios zu positionieren. Deutlich wird diese Umwertung
bei den Befragten insbesondere beziiglich der Abgrenzung gegeniber dem
Christentum oder dem Islam. So bedient sich ein Teil der Befragten des gesell-
schaftlichen Diskurses, der den vermeintlich liberalen Buddhismus oft dem
vermeintlich strengen Islam gegentiberstellt (Pollack, 2011, S. 10).

6.3.1 Strukturvoraussetzung im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie:
Transvaluation

Strukturvoraussetzungen, die die Handlungsstrategie der Transvaluation be-
gunstigen, sind der gesellschaftliche Diskurs sowie die mediale Berichterstat-
tung tber den Buddhismus und die positive Fremdkategorisierung der buddhisti-
schen Religionszugehorigkeit (bspw. Figl, 2016).

145

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insbesondere Schriften des Dalai Lama dienen den Befragten als Orientie-
rungswissen und vermitteln ihnen den «Buddhismus» in anschaulicher Weise.

Ich habe ein paar Biicher zum Dalai Lama gelesen und Dokumentationen angeschautt- Es
gibt im Fernseben immer wieder Dokumentationen, auch iiber den Buddbismus, und ich
schau das echt an. Erstens, um noch neue Sichtweisen zu sehen, weil ein Europder, der nicht
an den Buddhismus glaubt und so eine Dokumentation macht. Welchen Eindruck gewinnt
er daraus? Wie sieht er den Buddhismus? Was wusste er vorber? Was bat er jetzt gelernt?
Aber dann macht er z. B. eine Dokumentation iiber den Buddhismus in Tibet. Wie ist es
in Tibet? Das weiss ich auch nicht. Ich sebe es bisher nur hier in Deutschland, unter uns
Vietnamesen. Wie leben die da oben auf dem Berg? (...) Das ist einfach interessant zu wissen.
Aus verschiedenen Sichtweisen, aber fiir mich dann einfach auch noch mal was Neues zu
lernen (Mandy_21 Jahre_D).

Die Befragte beschreibt, dass sie sich fiir die mediale Berichterstattung tiber den
Buddhismus interessiert, um «verschiedene Sichtweisen» auf den Buddhismus
kennenzulernen. Zugleich wird in dem Zitat deutlich, dass vorwiegend der
tibetische Buddhismus medial rezipiert wird. Markant ist auch, dass sie sich fiir
Fremdkategorisierungen des Buddhismus seitens der «Européer» interessiert. Aus
diesen Beobachtungen lasst sich ableiten, dass sich die jungen Erwachsenen an
einem stark ethisch ausgerichteten Buddhismusbild orientieren. Eine Schluss-
folgerung dieser Feststellung ist zudem, dass ihr Buddhismusbild teilweise we-
nig differenziert ist und sich stark dem gesellschaftlichen Diskurs tber «den
Buddhismus» anpasst.

Neben medialen Einfliissen prigen die Befragten auch positive Aufwertungen, wenn
sie sich als BuddhistInnen positionieren:

Ich erlebe héufiger bei Leuten, die sich zum Buddbismus entscheiden und mit denen ich ins
Gesprich komme, und ich dann sage, meine Familie ist buddhistisch, dann sind die erst mal
begeistert. Und dann hat man immer etwas, woriiber man reden kann (lachend), weil das
kommt halt noch nicht so haufig vor. (...) Zu sagen, man ist christlich oder so, das ist ziemlich
normal hier. Und wenn man dann auf Buddhbisten stosst, die das auch wirklich praktizieren
oder bisschen mebr sich damit auskennen, dann ist es was Besonderes und man (..) hat das
Gefiibl, man kann sich endlich mal austauschen, auch weil es was Besonderes ist, jemanden
zu treffen (Huong 26 Jahre D).

Das Zitat stammt von einer jungen Frau aus Deutschland. Sie beschreibt, wie
sie eine Aufwertung ausserhalb der Familie erfiahrt, wenn sie sich als buddhis-
tisch positioniert. Die Aufwertung erfahrt sie folglich zunachst aufgrund der
Religionszugehorigkeit mittels Kategorisierung. An anderer Stelle fihrt sie an,
dass sie sich als religios distanziert versteht. Doch die positive Aufwertung
ausserhalb der Familie fuhrt dazu, dass sie sich selbst mit dem Buddhismus aus-
einandersetzt und die Religiositat ihrer Familie fur sich positiv deutet. Deutlich
wird in dieser Interviewsequenz auch, dass es etwas «Besonderes ist, jemanden
zu treffen», mit dem man sich iber Buddhismus austauschen kann, da «das
Christentum normal> sei.

146

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Grossteil der Befragten nimmt in ihrer religiésen Positionierung Bezug
auf andere Religionen als den Buddhismus. Die eigene Religiositit wird folg-
lich bei allen Befragten durch die Auseinandersetzung mit anderen Religionen
entwickelt. Einen bedeutenden Einfluss hat hierbei das Schulsystem. In der
Familie wird die Religionszugehorigkeit in der Regel nicht thematisiert. Ritua-
le werden vollzogen, aber nicht kommuniziert. In den JubFas folgt ebenfalls
keine interreligiose Auseinandersetzung.

In der Regel ist es der Schulbeginn, der dazu fihrt, dass den Befragten der
Minderheitenstatus «ihrer» Religionszugehorigkeit bewusst wird, sodass sie die
eigene Religiositat reflektieren.

Sowohl in der Schweiz als auch in Deutschland prigen der schulische
Kontext und insbesondere der Religionsunterricht oder Ethikunterricht das
religiose Selbstverstindnis der Befragten. Teilweise ist der Eintritt in die Schule
mit der Frage nach der eigenen religiosen Zugehorigkeit verbunden. In der
Schule werden viele der Befragten mit ihrer Religionszugehorigkeit erstmals
konfrontiert, bspw. wenn es um den Besuch des Religionsunterrichts bzw. die
Befreiung von diesem geht:

Habe Papi gefragt, was bin ich eigentlich. Vater bat gesagt: <Ja, du bist ein guter Mensch.
» Dann habe ich immer geschrieben «keine Religion» oder «andere». Und ab dem habe ich
mich mit dem auseinandergesetzt (Xuan_20 Jahre_CH).

Die 20-Jahrige schildert, wie sie bei Schuleintritt mit der Frage nach ihrer
Konfessionszugehorigkeit und somit mit pluralen Formen von Religiositit kon-
frontiert wurde. Interessant ist, dass sie zunichst angibt, konfessionslos zu sein.
Auch der Vater scheint ihr mit der Aussage, dass sie ein «guter Mensch» sei, kei-
ne befriedigende Antwort geben zu kénnen. Thre Religionszugehorigkeit lasst
sich zunachst nicht in den Fragebogen der Schule einordnen. Dieser Umstand
ist der Grund dafir, dass sie sich mit der Frage nach der eigenen Religiositit
auseinandersetzt.

Bei Schuleintritt werden die Befragten zudem héufig damit konfrontiert,
dass sie einer Minderheitenreligion angehoren. Teilweise ist hiermit ein Posi-
tionierungszwang verbunden, oder den Befragten wird die Rolle eines «Exper-
ten» zugeschrieben:

Das, was iiber den Buddhismus erklirt wurde, wusste ich bereits schon, weil das ja Grund-
lagen sind. (...) Ich war eher Referent (lachend) dann, also im Unterricht, dass ich eben
gefragt wurde: <Ja, okay, passt das so?» Oder als irgendwelche Beispiele kamen, ob das dem
Buddbismus entspricht, und dann konnte ich antworten. Ich war dann der Experte im
Bereich Buddhismus, statt dass ich da wirklich was Neues iiber den Buddhismus gelernt habe
(Mtke_18 Jahre_D).13

Diese Interviewsequenz zeigt, dass die Schule einen Ort darstellt, an dem symbo-
lische Grenzen konstruiert werden (siche auch Duemmler, 2015). In dem Zitat

13 Die genaue Fallgeschichte von Mike findet sich in Khaliefi (2019)

147

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des jungen Mannes aus Deutschland zeigt sich auch, dass er eine Aufwertung
im schulischen Kontext erfihrt, da er als «<Experte» und «Referent» des Buddhis-
mus angesprochen wird. Der schulische Kontext fihrt folglich zu Vergleichs-
prozessen und zu der Auseinandersetzung mit der eigenen Zugehorigkeit.

Ein Ergebnis dieser Erfahrungen ist hiufig der Vergleich mit anderen Religi-
onsgemeinschaften. Teilweise geht ein solcher Vergleich mit der Abgrenzung
gegeniber dem Christentum und dem Islam einher.

6.3.2 Identititsmarker beziiglich der Transvaluationsstrategie

Auffallend im Sample ist, dass die religiose Grenzziehung insgesamt eine star-
kere Gewichtung als die ethnische erfihrt. Die jungen Erwachsenen ziehen
haufig symbolische Grenzen gegeniber Angehorigen des Christentums. Diese
Grenzziehung zeigt sich auch unter «VietnamesInnen»:

Hier in der Schweiz haben wir die Feiertage, die mit dem Christentum verbunden sind. Und
ein bisschen ist die ganze westliche Kultur mit dem Christentum verbunden. Aber alles, was
religios ist, riibre ich nicht an. Ich nehme nur die Feiertage fiir mich. Wenn ich mit Freunden
spreche und sie zur Messe gehen miissen, dann verabschiede ich mich. Ich folge ihnen nicht in
die Messe (Daphne_20 Jahre_CH).'#

Die Befragte aus der Westschweiz betont die religiose Grenze zwischen sich
und den katholischen FreundInnen. Sie betont, dass sie von Einfliissen des
Christentums umgeben ist. Diese Einflusse zeigen sich an den «christlichen
Feiertagen» und der «ganzen westlichen Kultur». Da sie sich in ihrem Selbstver-
standnis als Buddhistin identifiziert, lehnt sie es jedoch ab, mit den katholischen
FreundInnen die Messe zu besuchen.

Die Betonung des buddhistischen Identitatsmarkers zeigt sich auch im schu-
lischen Kontext. Ein Teil der Befragten berichtet davon, zunichst den christli-
chen Religionsunterricht besucht zu haben und sich dann mit zunehmendem
Alter hiervon distanziert zu haben. Durch den Besuch des christlichen Unter-
richts kommt es zu Irritationen, da die hier vermittelten Weltbilder nicht
mit der bisherigen, familiar vermittelten Religiositat tbereinstimmen. Deutlich
wird dieser Umstand in der folgenden Interviewpassage:

Was bei mir aber sehr speziell war, ist, dass ich in der Grundschule in den Religionsunterricht
zu den evangelisch Reformierten gehen musste. Bis dahin batte ich wirklich keine Abnung,
warum ich tiberbaupt in diesen Unterricht gegangen bin. Nichtsdestotrotz bat mich natiirlich
auch diese Religion dann ein bisschen interessiert, da ich mit drin war und bet diesen Sachen
mitgemacht habe. Dann wuchs mein Interesse immer mehr und mebr, aber zu Hause war ich
tmmer tiberzeugt, dass wir eigentlich an den Buddhismus glauben. (...) Irgendwann — also es

14" dci, en Suisse, nous avons les fétes qui sont associées au christianisme. Et un peu toute la

culture occidentale est liée au christianisme. Mais je ne touche a rien de religieux (rires).
Je prends juste les vacances pour moi (rires). Et les amis, quand je leur parle et qu'ils
doivent aller a la messe, alors je leur dis au revoir (rires). Je ne les suis pas a la messe.»

148

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liegt jetzt nicht daran, dass ich sage, der Unterricht war nicht so toll, dass ich nicht gehen will,
sondern mir ging es wirklich um das Prinzip: Warum muss ich da hingehen und zu Hause
habe ich eine andere Religion? (Van-Bay_30 Jahre_CH)

Der Befragte schildert hier, wie er zunachst am christlichen Religionsunterricht
interessiert teilnahm, sich dann aber zunehmend abwendete. Seine eigene Re-
ligionszugehorigkeit blieb im schulischen Kontext «unsichtbar» und war nur
im familidaren Kontext sichtbar. Dieses exklusive Verstindnis von Religionszu-
gehorigkeit, das ihm in der Schule vermittelt wurde, Gbertrug er nach und
nach auch in sein Selbstverstindnis und positionierte sich offen als Buddhist
— was sich darin ausdrickte, dass er es ablehnte, weiterhin den christlichen
Religionsunterricht zu besuchen, und sich offen als Buddhist verortete.

Markant ist, dass viele der Befragten den katholischen oder reformierten
Unterricht in den unteren Klassenstufen besuchen. Eine deutliche Minderheit
unter den Befragten ist in den unteren Klassenstufen vom Religionsunterricht
befreit. In der Regel unterliegen die Befragten in der Grundschulzeit keinen
Sonderregelungen - teilweise fordern die Eltern den Besuch des christlichen
Religionsunterrichts sogar. Dadurch, dass die Befragten entweder keinen Reli-
gionsunterricht oder den christlichen Religionsunterricht besuchen, kommt es
wie in dem oben angefiihrten Beispiel zu Vergleichsprozessen. Ein buddhisti-
scher Unterricht findet nicht innerhalb des Schulsystems, sondern nur in den
vietnamesisch-buddhistischen Institutionen bzw. den JubFas statt. Die Befrag-
ten informieren sich zu diesem Zeitpunkt innerhalb der Familie nach ihrer
eigenen Religionszugehorigkeit, und die familidre Religiositit wird haufig erst-
mals auch innerhalb der Familie thematisiert.

Das Ausbildungssystem ist somit teilweise die Ursache fiir die Reflexion der
eigenen Religionszugehorigkeit. Teilweise suchen die Befragten nun auch Ant-
worten bei Ordinierten. Diese Reflexion der eigenen Religionszugehorigkeit
fihrt bei der Mehrheit der Befragten zu einer zunehmenden Identifikation mit
dem Buddhismus und einer Ablehnung des christlichen Religionsunterrichts.
In den oberen Schulklassen findet sich haufig eine religiose Selbstpositionie-
rung, die sich darin ausdrickt, dass der Besuch des Ethikunterrichts christlicher
Beschulung vorgezogen wird. Dies trifft auch fir den oben vorgestellten jungen
Erwachsenen aus der Schweiz zu:

Also mit dem Christentum habe ich irgendwie weniger eine Verbindung. Auch wenn ich
damit ziemlich viel aufgewachsen bin, einfach dadurch, dass ich auf die Schule gegangen
bin (lachend). Ich habe immer Evangelisch-Unterricht bekommen, also mit dem Christentum
kann ich mich einfach irgendwie nicht identifizieren (Van-Bay_30 Jahre_CH).

Das Religionsverstandnis ist tendenziell exklusiver als bei der Elterngeneration.
Wahrend die Elterngeneration sich teilweise aufgrund der Migrationserfahrung

149

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Christentum bekennt'> oder die Kinder den christlichen Religionsunter-
richt besuchen lisst, positionieren sich die Befragten deutlicher als BuddhistIn-
nen und schliessen eine damit einhergehende christliche Identitit aus. Am
markantesten ist der Vergleich von Buddhismus und Christentum und die
starke Grenzziehung.

(...) Was mir beim Christentum z. B. nicht gefallen hat, war, es gibt so einen Gott und Jesus
kam und die Bibel — das war alles wie so ein Mdrchen. Das gibt es im Buddhismus natiirlich
auch, aber was mir mega gefdllt, ist eben diese Philosophie, die dabintersteckt (Mike_ 18
Jabre_D).

Als Gegenfolie dient haufig auch das Christentum, das durch die Befragten eine
Abwertung gegeniiber dem Buddhismus erfahrt.

Wenn ich mich jetzt mit Leuten vergleich, die jetzt immer jeden Sonntag in die Kirche geben
— 1ch finde, das ist genau das Schone am Buddhismus, dass man da keine — so hab ich es
zumindest verstanden — Pflichten hat und damit ein schlechter Glaubiger ist, nur weil man
nicht jeden Sonntag in die Kirche geht (Mai Linh_21 Jabre_CH).

Auch diese Befragte betont die selbstbestimmte Austibung ihrer Religiositit.
Im Buddhismus sei es dem Einzelnen selbst tberlassen, in den Tempel zu
gehen oder die Religiositat individuell zu Hause auszutiben, wihrend es zu den
Pflichten von ChristInnen gehore, sonntags in die Kirche zu gehen.

Doch auch gegeniiber dem Islam finden sich Abgrenzungen und haufig die
Ubernahme des offentlichen Diskurses, der den Islam problematisiert und den
Buddhismus positiv stereotypisiert (Funk, 2016).

Ein Beispiel fir diese Kategorisierung gegentiiber Angehérigen des Islams zeigt
sich in der folgenden Interviewsequenz:

Also ich glaube, es ist wichtig zu erwdabnen, dass wenig Zwang vom Buddhismus ausgebt. Also
dass die Familien wenig Zwang auf die Kinder ausiiben, wie in anderen Religionen, damit
ste den Buddhismus verfolgen. Ich weiss jetzt nicht, bei den Muslimen z. B. habe ich das jetzt
von meinen Freunden eber mitbekommen, dass die Eltern schon viel Wert darauf legen, dass
sie die Werte auch leben. Das ist jetzt unter Buddhbisten weniger der Fall. Da macht sich balt
jeder Gedanken driiber (...). Durch Eigeninitiative und eigenes Nachdenken sollte jeder sich
selbst entscheiden, was fiir Werte er vertritt. Ja, das fand ich auch positiv an der Religion, an
meiner Familie (Jaqueline 20 Jahre _D).

15" Die Daten lassen darauf schliessen, dass in der Elterngeneration die Religionszugehdrig-
keit hiufig weit gefasst ist. In den Familien der Befragten sind teilweise unterschiedliche
Religionen vertreten. So kann es vorkommen, dass ein Teil der Verwandtschaft christlich
gepragt ist und ein anderer Teil buddhistisch. Zudem zeigt sich fir die Elterngeneration,
dass sie sich teilweise aufgrund der Migrationserfahrung dem Christentum zuwandte.
Teilweise gaben sich die ehemaligen Flichtlinge als Christinnen aus, um schneller im-
migrieren zu konnen, teilweise wandten sie sich aus «Dankbarkeit> dem Christentum
zu oder schickten ihre Kinder in den christlichen Religionsunterricht. Interreligiose
Kontakte lassen sich auch zwischen den Pagoden und den christlichen VertreterInnen
der Einwanderungsgesellschaft feststellen.

150

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie der Interviewausschnitt zeigt, wertet die Befragte ihre Religionszugehorig-
keit gegeniiber Angehorigen des Islams auf, indem sie die Entscheidungsfrei-
heit, den Individualismus und die eigene Reflexion der Religionszugehorigkeit
als positive Werte gegeniiber dem «Zwang» muslimischer Familien, Angehori-
ger des Islams sein zu mussen, betont. Sie ibernimmt durch diese Grenzzie-
hungsstrategie den gesellschaftlichen Diskurs und die mediale Darstellung iiber
BuddhistInnen und MuslimInnen (Mader & Schinzel, 2012, S. 124) und stellt
die beiden Religionen gegentiber. Thre Religiositit ist aufgrund dieser Positio-
nierung frei gewahlt und selbstbestimmt ausgehandelt.
Dieses liberale Buddhismusbild findet sich auch bei anderen Befragten:

Ich denke zum Beispiel, wenn man Buddhist ist, isst man kein Fleisch, aber wenn man es isst,
ist es nicht so schlimm. (...) Wenn ich es esse, dann wird mir jeder sagen, dass es schlimm ist,
aber ich habe das Gefiibl, dass es nicht so ist wie bei Muslimen, die Schweinefleisch essen.
Wenn sie Schweinefleisch essen, ist es sebr, sebr schlimm. Aber wenn ich Fleisch esse, obwoh!
Buddhisten normalerweise vegetarisch essen, fiible ich mich nicht schlecht (Daphne_CH_20
Jahre). 16

Das Zitat stammt von einer jungen Westschweizerin. Wie der obere Ausschnitt
zeigt, reproduziert sie den Diskurs tiber Islam und Buddhismus, da sie die
Liberalitat des Buddhismus und die Strenge des Islams betont. Dies zeigt sich
in dem Beispiel des Fleischkonsums. Wahrend Muslime kein Schweinefleisch
essen dirfen oder, wenn sie gegen diese Regel verstossen, von der Gemeinschaft
sanktioniert werden, ist es ihr freigestellt, sich vegetarisch zu ernahren. Sie hat
keine negativen Folgen zu erwarten. Durch diese Kategorisierung wertet sie die
eigene Religiositat auf.

Die Transvaluationsstrategie zeigt sich auch daran, dass ein Teil der Befragten
bisherige Zugehorigkeitsformen in der Jugendphase hinterfragt. Markant ist,
dass der Engagierte/Angewandte Buddhismus eine Aufwertung gegentiber dem
Reine Land Buddhismus erfihrt:

Das erste Mal in Plum Village war wie das Eintauchen in warmes Wasser. (...) Die Art,
wie man spricht, berubt auf Achtsamkeit. Sie wdiblen liecbe Worte aus — viel mebr als in den
Pagoden, wo sie immer alte Tratschtanten haben. (...) Das bat mich auch an den Pagoden
genervt. In Plum Village fiihlt man sich stets willkommen und man ist viel offener und man
kommt mit den Leuten schneller in Kontakt (Vinh_CH_20 Jabre).

Der Ausschnitt eines Befragten aus der Deutschschweiz zeigt die Bedeutung des
sozialen Aspekts fir die jungen Erwachsenen. Im Vordergrund steht fiir den
Befragten die Identifikation mit dem Ort und den Personen in Plum Village.
Diese Verbundenbert zeigt sich daran, dass er sich in Plum Village «willkommen

16 Par exemple, je pense que si tu es bouddhiste, tu ne manges pas de viande, mais si tu en
manges, ce n'est pas si mal. (...) Si j'en mange, tout le monde me dira que c'est mauvais,
mais j'ai le sentiment que ce n'est pas comme les musulmans qui mangent du porc.
Quand ils mangent du porc, c'est tres, tres mauvais. Mais quand je mange de la viande,
méme si les bouddhistes mangent généralement végétarien, je ne me sens pas mal.

151

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fuhle>, wihrend er dieses Gefiithl von Zugehorigkert in den Pagoden nicht emp-
findet.

Die Transvaluationsstrategie findet sich bei diesem jungen Erwachsenen auch
beziiglich der Praktiken in den Rezne Land Pagoden und in Plum Village:

(...) ausser, dass ich mir die Frage gestellt habe, wieso du eigentlich den Namen des Buddbas
die ganze Zeit rezitierst, die ganze Zeit herum betest, aber was bringt das eigentlich im
Grundsatz? Natiirlich kamen auch meine Zweifel auff. Wieso folge ich einem Weg, den ich
dann finde, gut? Du machst es dann einfach, weil die Leute sagen, du sollst es machen, aber
was ist eigentlich der Sinn daraus, wieso du es machst? Und was gibt es dir fiir einen Nutzen?
Weil man sagt immer: «Nach dem Tod wirst du dann irgendwo da hoch kommen.» (...) Ich
weiss natiirlich, das ist wegen Karma und so. Da gibt es einen ganzen Kreislauf, so was, dann
gibt es unten die Holle, ganz oben ist der Buddha und dann dazwischen gibt es noch alle
moglichen Zwischenstufen: Tier, Mensch und dann irgendwie Nirwana und dann irgendwie
noch einen Bodhisattva und dann kommt ein Buddha und so. (...) und da habe ich mir
immer gesagt: «Ja, spdter wird es sich dann entscheiden». Da begann ich so im Alter von 14 zu
zweifeln (Vinh _20 Jahre_CH).

Der Befragte wurde im Reine Land Buddhismus sozialisiert. Mit seiner Familie
besuchte er immer wieder jahrlich Retreats und Pagoden in der Schweiz. Wih-
rend sich seine Mutter immer mehr der Religion zuwandte, wandten er und
seine Schwester sich mit zunehmendem Alter von den Praktiken des Reine
Land Buddbismus ab. Pragend war fir beide der Kontakt zu einem jungen Grup-
penleiter der JubFa, der selbst Plum Village besuchte. Wie der Ausschnitt ver-
deutlicht, fand der Befragte im Reine Land Buddhismus keinen Zugang, da ihm
der «Sinn» und «Nutzen» fehlten. Er beschreibt, wie er zunachst die Praktiken
vollzog, da ihm gesagt wurde, dass er es machen solle, und mit zunehmendem
Alter begann, an dieser Form der Religiositit zu zweifeln, da er sich mit ihr
nicht identifizieren konnte.

Diese Deutung findet sich bei der Mehrheit der Befragten. Die eigene Reli-
giositit wird im Jugendalter reflektiert und selbstbestimmt definiert. Dieser
Befragte grenzt sich nun deutlich vom Reine Land Buddhismus ab und wertet
die Praktiken ab, da sie fir ihn «keinen Sinn» ergeben. Neben der Abwertung
der jenseits gerichteten Praktiken zeigt sich in dem Ausschnitt auch, dass sich
der junge Erwachsene mit der Buddhismusform nicht identifizieren kann, da
ihm der Bezug zur eigenen Lebensfihrung fehlt.

Insgesamt lasst sich feststellen, dass sich die befragten jungen Erwachsenen
gegenuber unterschiedlichen Bezugsgruppen im Jugendalter als «BuddhistIn-
nen» verorten und dieses Selbstverstandnis teilweise mit Kategorisierungen unter-
schiedlicher Outgroups einhergeht.

6.3.3 Transvaluation als Handlungsstrategie der Befragten

Insbesondere bei der Partnerwahl findet sich eine stirkere Gewichtung der Re-
ligionszugehorigkeit als der ethnischen Identifikation. Ein Grossteil der Befrag-

152

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten lehnt die Partnerschaft mit einem Christen/einer Christin ab und bevorzugt
einen buddhistischen Partner/buddhistische Partnerin oder eine Person ohne
religiose Bindung.
Ja, auf jeden Fall, mit der Religion habe ich jetzt nicht so das Problem, also, sollte schon. Ich
weiss nicht, entweder buddhistisch oder neutral sein oder zumindest nicht streng christlich,

also — mich reizt das Christentum. Ebrlich gesagt, bin ich jetzt nicht so der grosse Fan davon —
Ja sollte nicht z. B. streng christlich sein (The-Ung_19 Jahre_CH).

Auch Personen, die sich selbst nicht als buddhistisch positionieren, betonen bei
der Partnerwahl, dass es ihnen wichtig sei, dass der Partner kein/e Christln oder
Angehorige/r des Islam sein solle:

Partner ware schon, wenn er sich dafiir interessiert, aber wenn er wirklich so iiberzogen Christ
oder Islam ist, dann hdtte ich ein Problem. Ich mochte mit Christentum oder Islam nicht so
viel zu tun haben (Xuan_20 Jahre_CH).

Die befragte junge Frau aus der Schweiz bezeichnet sich selbst als «agnostische
Buddhistin» und religios distanziert. In ihrer Jugend kam sie mit einer Freikir-
che in Kontakt. Dieser Kontakt fithrte dazu, dass sie sich letztlich verstirkt dem
Buddhismus zuwendete. Ein Anlass hierfiir war sicherlich, dass ihre Herkunfts-
familie aufgrund der familidren Probleme ebenfalls verstirkt den Kontakt zur
JubFa suchte. In dem obigen Zitat zeigt sich deutlich diese Abgrenzung gegen-
uber ChristInnen und MuslimInnen.

Insgesamt ist markant, dass die Mehrheit der Befragten sich gegentber dem
Christentum stark abgrenzt. Anders als Marla (2013) fir junge tamilische Hin-
dus in Nordrhein-Westfalen feststellt, kommt es weniger beziiglich des christli-
chen Angebots zu «Orientierungsdilemmata». In meinem Sample findet sich
eine Person, die im Grundschulalter an der Jungschar teilnimmt, jedoch starker
aufgrund der christlichen Freunde als aufgrund des eigenen christlichen Selbst-
verstindnisses. Die Mehrheit der Befragten schildert eine Offenheit gegeniiber
dem Christentum, aber eine klare Selbstpositionierung zur Gruppe der «Nicht-
christinnen». Es findet sich im Sample folglich kein religioses «Hoppingy», wie
Marla (2013) es fir junge HinduistInnen feststellt.

Gleichzeitig lasst sich als Motiv immer wieder auch das Bedurfnis finden,
tiber die «eigene» Religionszugehorigkeit Auskunft geben zu konnen. Da sie
die Reprasentanten einer Minderheitenreligion sind, sind sie haufig diejenigen,
die im schulischen Kontext nach ihrer Religionszugehorigkeit gefragt werden
und das Bedurfnis haben, sie reprasentieren zu kénnen:

Ja, also ich habe zwei Vortrige iiber den Buddbismus gebalten. Einmal in der Mittelstufe,
wo es um die verschiedenen Religionen ging, und beim Abi habe ich meine miindliche
Prisentationspriifung in Ethik iiber den Buddbismus gebalten. In der Mittelstufe hab ich
die Geschichte referiert. Da ging es auch viel darum, dass ich wieder selbst recherchiere, weil
ich eben in Hannover eher das Praktische kennen gelernt habe, und fiir das Referat konnte
ich eben auch die ganzen Hintergriinde noch mal aufholen. Bei dem Referat hatte ich viel
Unterstiitzung von einem Monch aus Hannover. Ich konnte den auch anschreiben, er hat mir

153

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch alles noch mal erklirt. Und beim Abitur habe ich iiber den Sinn des Lebens aus der
Sicht des Dalai Lama referiert. Das war auch philosophisch und buddhbistische Strome habe
ich gegenubergestellt Es war ein bisschen ein schwzerzges Thema, weil es ein bisschen tiefer
ging, aber mir war es schon wzcbtzg, dass ich iiber ein buddhistisches Thema die Prisentation
machen kann, wetl es auch ein Teil von mir ist. Also ich hdtte mich ungern auf ein komplett
fremdes Thema vorbereitet (Jaqueline_20 Jabre_D).

Der Interviewausschnitt zeigt, wie das Ausbildungssystem dabei helfen kann,
die eigene religiose Identitat zu entwickeln. Die 20-Jahrige setzt sich aufgrund
einer Prisentationspriffung mit der buddhistischen Religion auseinander. Mar-
kant ist, dass sie sich an einen Ordinierten wendet, der sie dabeil unterstttzt,
tber die Hintergriinde ihrer Religionszugehorigkeit referieren zu konnen. Der
intellektuelle Zugang zur Religion, der ihr in der Schule vermittelt wird, hat
den Dialog mit einem Ordinierten aus Hannover zur Folge. Auffallend ist
weiterhin, dass sie sich in ihrer zweiten Prasentationspriffung am Dalai Lama
als Referenz orientiert und nicht Orientierungsgeber oder Reprasentanten des
vietnamesischen Buddhismus heranzieht. Dennoch verortet sie sich durch diese
Prasentationen deutlich als Buddhistin.

Abschliessend lasst sich feststellen, dass das Schulsystem einen erheblichen
Einfluss auf die individuelle Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit
hat. Diese Auseinandersetzung findet sich in Abgrenzung zu anderen Religions-
zugehorigkeiten sowie aufgrund des vermittelten intellektuellen Zugangs zu
religiésen Inhalten.

Landerspezifisch zeigt sich in den Daten, dass die in der Schweiz Befragten
starker den Austausch mit MitschilerInnen oder Peers betonen, wahrend die
in Deutschland Befragten starker ihre vietnamesisch-buddhistische Religiositat
im Rahmen von Présentationen oder Selbstauskiinften im schulischen Kontext
prasentieren.

6.3.4 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositit: Orientierungsgeber fiir
die eigene Religiositit

Aus den Daten kristallisieren sich religiose Bezugspersonen als wichtige Einfluss-
faktoren beziiglich der Religiositit der jungen Erwachsenen heraus. Nur eine
Minderheit orientiert sich wie die Elterngeneration an den Ordinierten qua
Amt. Der folgende Ausschnitt zeigt ein solches Verstindnis von Ordinierten als
Orientierungsgebern:

Meine erste Anlaufstelle ist ganz klar mein Meister. Ich mein, wir kennen ihn jetzt schon seit
vielen Jabren und ich bab ihn auf viele Pilgerfabrten begleitet. Also ich kenn ihn von der
Person, ich weiss, wie er als Lebrer ist, ich weiss, wie er als Monch ist, und ich weiss, wie er
als Mensch ist. Die Situationen, die ich bisher hatte, die schwierig waren, ich konnte mich
immer an ihn wenden. Klar prasentiert er dir nicht die Losung auf dem Tablett, aber er hilft
mir, meine Denkweise zu steuern, oder fragt gezielt, wie ich mich fiihle oder wie ich handeln
konnte, und da bringt er mich schon auf den richtigen Weg (Yvonne_29 Jabre_D).

154

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Interviewpassage zeigt, dass die Befragte den Ordinierten bereits seit lange-
rer Zeit kennt. Der Abt der Pagode ist der Familie seit Jahren vertraut. Sie
betont, dass sie ihn nicht nur als religiésen Orientierungsgeber kenne, sondern
auch als «Menschen». Wichtig scheint fir sie folglich auch die personliche Be-
ziechung zu ithm zu sein. Des Weiteren geht er auf sie als Person ein. Dies zeigt
sich daran, dass er «gezielo> nach ihren Gefithlen fragt und nicht allgemeine
Empfehlungen gibt.

Auch wenn nur eine Minderheit der Befragten sich mit personlichen Anlie-
gen an Ordinierte wendet, so wird an diesem Beispiel dennoch deutlich, welche
Bedingungen erfillt sein miussen, damit die Befragten religiose Autorititen
anerkennen und wertschatzen.

Markant ist zunachst, dass die Befragten selbstbestimmt die Auswahl religio-
ser Bezugspersonen treffen. Verstindlichkeit und Nahe sind Faktoren fiir die
Auswahl von Orientierungsgebern und Autorititen (siche auch Tunger-Zanetti
et al., 2019). Ordinierte sind nicht qua Amt Ansprechpersonen fuir die jungen
Erwachsenen. Von Bedeutung ist vielmehr die soziale Beziehung (sieche auch
Baumann et al., 2017). Ebenso gehort zu dem veranderten Umgang mit religio-
sen Autorititen, dass bestimmte Anforderungen an sie gestellt werden.

Im Sample zeigen sich unterschiedliche Arten von religiésen Bezugsperso-
nen sowie dass sie im Allgemeinen einen wichtigen Einflussfaktor fir das
religiose Interesse der jungen Erwachsenen darstellen. Sie stammen aus «pri-
maren Sozialisationsinstanzen», bspw. wenn es sich um die Eltern handelt,
oder «sekundaren Sozialisationsinstanzen», bspw. wenn es sich um Gruppenlei-
terInnen der JubFa oder LehrerInnen handelt, und aus «tertiaren Sozialisations-
instanzen», wenn es sich um Peers, PartnerInnen oder Medien handelt. Sie
ermoglichen einen Zugang zu religiosen Institutionen oder wecken das Interes-
se, sich mit der eigenen Religiositit auseinanderzusetzen. In den Daten zeigt
sich, dass insbesondere die Mitter eine wichtige Funktion bei der Vermittlung
der Religion tibernehmen:!”

Ich sprech immer das Quan Thé Am. Das mach ich immer. Das hat mir meine Mama ganz
frith immer beigebracht, ich mach das einfach seitdem (Mandy_21 Jabre_D).

Die Befragte hat hier die Rezitation zu Ehren des Bodhisattvas Quan Thé Am
von der Mutter vermittelt bekommen und behalt die Rezitation auch als Er-
wachsene in bestimmten Lebenssituationen bei. Ein weiteres Beispiel ist das
Verhalten in den Pagoden, das teilweise von der Mutter vermittelt wird:

17" Zu diesem Ergebnis kommen unter anderem auch Allenbach et al. (2010) in ihrer Studie
zur Religiositat von Kindern und Jugendlichen in der Schweiz.

155

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich weifd nicht, wie ich mich verbalten soll. Ich mache, was meine Mutter mir sagt. Sie sagt
mir zum Beispiel, ich soll dies tun, dann tue ich das. Ste sagt mir, ich soll dorthin gehen, dann
gebe ich dorthin (lachend) (Daphne_20 Jahre_ CH).8

Die Befragte schildert, dass sie nicht wisse, wie sie sich in der Pagode zu
verhalten habe, und einfach das tue, was ihre Mutter ihr sage. Die religiose Tra-
dierung durch die Miitter zeigt sich insgesamt insbesondere durch den Vollzug
und weniger durch die Kommunikation religioser Inhalte.

Weitere wichtige Bezugspersonen aus der Herkunftsfamilie sind insbesonde-
re dltere Geschwister. Sie dienen hiufig als Vorbilder oder als Vertrauensperso-
nen, die um Rat gefragt werden. Teilweise nehmen in den jungbuddhistischen
Familien auch altere Gruppenleiterlnnen diese Position ein. Auch Le (2020)
betont die Bedeutung von élteren GruppenleiterInnen in den JubFas. In seiner
Untersuchung fiir die USA kommt er zu dem Ergebnis, dass sie einen entschei-
denden Einfluss auf die «upward mobility» der jungen Gruppenmitglieder von
JubFas haben. Auch in meiner Studie nehmen éltere GruppenleiterInnen eine
Vermittlerposition zwischen den jungen Erwachsenen und der Elterngenerati-
on ein. Sie sind teilweise der Anreiz, weiterhin mit der Familie die JubFas
zu besuchen. Zudem haben sie einen bedeutenden Einfluss auf die religiose
Identitatsbildung der jungen Erwachsenen.

Es war schon mal dadurch, dass ich gezwungen war, dorthin [JubFa] zu geben. Die Aktivitd-
ten waren fiir mich auch nicht so spannend. Ich war in der Phase, wo ich lieber was mit
meinen Freunden gemacht habe, statt dorthin zu geben. Ich fand die Aktivititen auch nicht
so spannend, ausser es gab dann auch mal so junggebliebene Leiter. Das war schon cooler,
weil dann haben wir bisschen mebr Praktisches mitgenommen, weil wir ja z. B., wenn wir
dorthin gehen, dann irgendwelche Lieder singen und dann miissen wir beten. Bis heute list es
Siir mich so eine Gegenreaktion aus, weil, vielleicht auch weil ich so oft rein gezwungen wurde
(Kim_22 Jahre_CH).

Der Ausschnitt demonstriert, dass die Befragten nicht nur aus Pflichtgefiihl
den Eltern gegeniiber an religiosen Anlissen oder den Aktivititen der JubFa
teilnehmen, sondern den Anspruch haben, dass solche Aktivititen auch auf
ihre Bediirfnisse abgestimmt sind. Deutlich wird dieser Anspruch durch die
Gegentiberstellung der Befragten von «irgendwelche Lieder singen» und «be-
ten» sowie den «junggebliebenen Leitern», die «Praktisches» vermitteln.

Unter den Befragten aus der Schweiz nehmen vietnamesisch-buddhistische
Peers oder Ordinierte einen geringeren Stellenwert beziglich religioser Bezugs-
personen ein. Der Grund hierfir liegt sicher an der geringeren Einbindung
in jungbuddhistische Familien. Unter den in Deutschland Befragten ist der
Kontakt zu Ordinierten und die Nennung von Mdnchen als religiése Bezugs-
personen im Vergleich auffallend hoch. Anders als teilweise bei der Elterngene-
ration, sind Ordinierte jedoch nicht per se religiose Autorititen. Sie dienen

18 Je ne sais pas quoi faire. Je suis ma mere et elle me dit de faire ceci, je fais cela. Elle me
dit d'y aller, j'y vais (rires)».

156

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Vertrauenspersonen, wenn sie einen Zugang zur Lebenswelt der jungen
Erwachsenen herstellen konnen. Von Bedeutung sind hier insbesondere die
Sprache und eine Beziehung auf Augenhohe.

Es gibt zwei Monche in Hannover, der eine ist jetzt nicht mehr Monch, die sind auch Briider.
Die sprechen sebr gut Deutsch und haben auch einen sebr guten Bezug zu uns Jugendlichen.
Es ist die Art, wie sie uns das beibringen, wie viel Fretraum sie uns lassen, das zu interpre-
tieren und zu verstehen, und wie gut sie diesen Buddhismus in unsere Alltagssituationen
bringen konnen. Finde ich sebr, sebr gut, weil dadurch babe ich sebr, sebr viel verstanden und
auch fiir mich akzeptieren konnen, weil sie uns diesen Freiraum gegeben haben, wie wir das
interpretieren wollen. Die haben uns Fragen gestellt oder Beispiele zum Buddhismus genannt
und uns gefragt: «Ja, wie sebt ihr das? Inwieweit wollt ihr das einbinden?» Wir haben mit
denen auch Homosexualitdt und Buddbismus diskutiert. Das find ich in dieser heutigen
Gesellschaft, dass das sehr wichtig ist, das zu machen, und das fand ich mega gut, dass sie das
mit uns angesprochen haben. Depression und Buddhismus haben die auch mit uns zusammen
angesprochen, also so wirklich Themen, mit denen wir in unserem Alter konfrontiert sind, mit
dem Buddhismus verbunden. (...) Auch dann, wenn du allgemein Probleme hast, kannst du
zu denen hingeben und die sagen nicht nur: «Ja, geh einfach beten.» Sondern die legen dann
balt verschiedene Punkte dar, sagen so ihre Meinung, wollen uns aber nicht beeinflussen,
sagen dann einfach, ja denk mal dariiber nach, wie du das jetzt halt denkst (...) (Mandy_21
Jabre_D).

Wie der Ausschnitt eindriicklich zeigt, erwartet die Befragte, dass sich Ordinier-
te als GesprachspartnerInnen und weniger als Autorititen prisentieren sowie
auf weltliche Themen eingehen.

Ordinierte mussen den jungen Erwachsenen «etwas bieten», angefangen bei
der Sprache uber die Vermittlung religioser Inhalte und den Bezug zur eige-
nen Lebenswelt. Thre Rolle erinnert somit ein wenig an SozialarbeiterInnen.
Allzu autoritire Ordinierte werden von jungen Erwachsenen abgelehnt. Sie
schreiben ihnen eine Weltfremdheit beztglich der eigenen Lebenssituation
zu. Hier zeichnet sich ein Wandel zwischen den Generationen ab, da bei der
Elterngeneration die Stellung der Ordinierten nicht in Frage gestellt wird.

Markant ist der Einfluss von Ordinierten unter den in Deutschland befragten
Personen. Religiose Autorititen verlieren demnach nicht an Bedeutung, wenn
sie ein «Setting» schaffen, das fir junge Erwachsene attraktiv ist, und wenn sie
sich auf die Lebenswelt dieser einlassen.

Einfach diese entspanntere Art. Und du wirst dann auch merken, die Erwachsenen sind
immer so richtig streng und: «Hach, der Monch kommt, los, verbeug dich» (lacht). So richtig
iibertrieben! Du merkst dann direkt bei den anderen Monchen, die dann so zugdnglicher sind
fiir Jugendliche. Wenn die dich sehen, die klopfen dir auf die Schulter, sagen: <Ja bey, wie geht
s dir so? Bist du mit der Familie gekommen?» Das ist halt ein ganz anderer Zugang (Hoa 21
Jabre_D).

Die Befragten werten Personen auf, die sich auf Deutsch mitteilen und auf ihre
Lebenswelt eingehen. Im Vordergrund stehen die soziale Beziehung und die
Verbundenbeit mit den Ordinierten und nicht ihr Amt oder ihr Wissen. Es wird
von den jungen Erwachsenen auch geschitzt, wenn Ordinierte die vietnamesi-

157

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Erziehung der Eltern thematisieren und zwischen den Generationen ver-
mitteln. Eine Kritik der Befragten an der Elterngeneration stellt haufig, wie in
der Studie von Van Do (2002, S.5), der Umstand dar, dass die vietnamesische
Erziechung bzw. Kulturvermittlung in der Familie nicht kommuniziert wird.
Ordinierte stellen aus diesem Grund bedeutende Vermittler dar.

Das folgende Beispiel zeigt die verinderten Anforderungen an Ordinierte
anhand einer Befragten aus der Schweiz, die sich zum religios distanzierten
Spektrum zihlen lasst, da sie nur wenig Bezug zu religiosen Institutionen hat.

Ich kenn nicht so viele [Ordinierte], da wir nie viel im Tempel waren. Eben jetzt der (...)
Neue [gemeint ist ein Ordinzerter]. Den find ich recht cool! Mit dem babe ich auch schon
gesprochen beim Fest im Sommer. Der ist auch ein jiingerer und ich finde seine Einstellung
recht cool. Er hat jetzt Deutsch gelernt und er bat gemeint: «Ich muss Deutsch lernen, weil
ich muss ja der jiingeren Generation auch irgendwie etwas beibringen.» Dieser Art nach: «Ich
muss ja mit der Zeit mitgehen.» Und das finde ich echt beeindruckend. Ich mein, er kommt ja
aus Vietnam und nicht alle in Vietnam denken, sie sollen mit der Zeit mitgeben, also es ist ja
auch ein Gedanke, der vielleicht mebr Leuten in den Sinn kommt, die angeregt worden sind
zum Nachdenken, zum Hinterfragen (Mai Linh_21 Jabre).

Wie das Zitat deutlich macht, betont die Befragte, dass sie es schatzt, wenn Or-
dinierte sich auf Deutsch dussern. Markant ist, dass die Verkniipfung von deut-
scher Sprache damit einhergeht, die «jiingere Generation» zu kennen, wihrend
die vietnamesische Sprache von ihr mit der Vorstellung verknipft wird, «nicht
mit der Zeit zu gehen». Wie auch anhand dieses Beispiels deutlich wird, veran-
dern sich die Anforderungen an Ordinierte. Wenn sie auf die Bedirfnisse der
sogenannten 2.0-Generation eingehen, dienen sie jedoch weiterhin als religiose
Bezugspersonen.

Zu berticksichtigen gilt es jedoch auch, dass mehrheitlich alle Befragten, die
Ordinierte als religiose Bezugspersonen verstehen und mit ihnen tber religiose
oder personliche Fragen sprechen, in eine JubFa eingebunden sind und die
Ordinierten bereits aufgrund von Retreats seit der frithen Kindheit kennen.

Es lasst sich abschliessend feststellen, dass sich die «Aufgabe» von Ordinier-
ten verandert. Sie werden von den Befragten weniger als Vermittlerlnnen des
religiosen Wissens herangezogen, sondern vielmehr als Bezugspersonen, die
Interesse an der Lebenswelt der Befragten zeigen oder zwischen den Generatio-
nen vermitteln.

6.3.5 Zusammenfassung und Linderspezifika

In Abgrenzung zu anderen Religionen werden die Grenzen haufig enger. Ver-
gleichsprozesse finden sich hier vorwiegend mit der Konsequenz, dass sich
die Befragten in ihrem Selbstverstindnis als Buddhistlnnen prasentieren und
sehr stark aufgrund ihrer Identifikation als Buddhistlnnen vom Christentum

158

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgrenzen bzw. es sogar teilweise ablehnen oder eine Umwertung mittels der
Transvaluation als mikrostrukturelle Handlungsstrategie vornehmen.

In der Regel werten die Befragten ihre buddhistische Religionszugehorig-
keit auf. Diese Aufwertung findet sich gegeniiber unterschiedlichen Bezugs-
gruppen. So werten die Befragten ihre buddhistische Religiositit gegeniiber
Angehorigen des Christentums oder des Islams auf, indem sie vermeintliche
Merkmale des Buddhismus wie Liberalitat, Selbstbestimmung und Toleranz
betonen. Diese Aufwertung findet sich jedoch auch gegentber der Elterngene-
ration, wenn sie den «Aberglauben» der Eltern abwerten und betonen, sich
selbst reflektiert und in intellektueller Art und Weise mit ihrer Religiositit
auseinanderzusetzen, wahrend die Elterngeneration stirker lediglich Rituale
praktiziere, ohne die genauen Inhalte und Hintergriinde zu kennen.

Die Folge dieser Transvaluationsstrategie ist auch eine Umwertung von reli-
giosen Orientierungsgebern. Wiahrend in der Elterngeneration die Ordinierten
qua Amt Autoritdtspersonen darstellen, muissen die Monche und Nonnen be-
stimmte Erwartungen der jungen Erwachsenen erfiillen, um als Bezugsperso-
nen anerkannt zu werden.

Verkniipft ist die Umwertung haufig mit den unterschiedlichen nationalen
Kontexten. So erfihrt die Religiositit der Befragten in der Schweiz und in
Deutschland eine Aufwertung durch ihren reflektierten und kognitiven Zu-
gang, wahrend die Elterngeneration, aus Sicht der Befragten, den traditionellen
Zugang der konservativen vietnamesischen Gesellschaft beibehilt und unreflek-
tiert religiose Praktiken vollzieht.

6.4 Ethnisch-religiose Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie
Positional move — flextble Formen von Religionszugehorigkeit

Wimmer (2013) unterscheidet unter dem Begriff Positional move individuelle
Formen von crossing und kollektive Formen des repositioning. Die Grenzen und
Machtverhiltnisse zwischen einzelnen Gruppen bleiben weiterhin bestehen,
aber Individuen oder ganze Kollektive verindern ihre Zugehorigkeit:

Thus, status change through boundary crossing or repositioning reproduces the overall hierar-
chy by reinforcing its empirical significance and normative legitimacy. It shows to those who
move and those who stay that there is no «in-between» and that the social world is indeed
structured along hierarchical lines. (ebd. S. 58f)

Das Interesse der vorliegenden Studie richtet sich auf individuelle Formen
des Positional move. Unter kollektiven Formen liesse sich moglicherweise zum
Teil die Anpassung vietnamesischer Migrantlnnen an die Einwanderungsgesell-
schaft einordnen. Ein Beispiel hierfir wire der Umgang mit Vornamen. Ein
Grossteil der Befragten besitzt bspw. westliche Vornamen (siehe auch Gerhards
& Kiampfer, 2017). Ein weiteres Beispiel wire der Umgang mit Staatsangehorig-

159

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keiten. Insbesondere die sogenannten boatpeople nahmen die Schweizer/deut-
sche Staatsangehorigkeit an. Diese Form bleibt im Folgenden jedoch unbertick-
sichtigt, dasselbe gilt fiir Formen von Hierarchie oder sozialer Ungleichheit.

Unter Positional move lasst sich daher fur die vorliegende Untersuchung
die individuelle Handlungsstrategie der Befragten verstehen, die Gruppenzuge-
horigkeit zu wechseln. Ingroup und Outgroup bleiben weiterhin bestehen, wih-
rend die jungen Erwachsenen ihre Zugehorigkeiten wechseln. Insbesondere
in Bezug auf ihre Religiositit verwenden die Befragten die Strategie des Positio-
nal move. Ich verstehe mit Blick auf meine Daten Positional move zusatzlich
als situative Strategie der Befragten. Gemeint ist das «Switchen» der Befragten
zwischen verschiedenen «Welten». Sie verindern ihre Zugehorigkeit nicht dau-
erhaft, sondern in bestimmten Kontexten. Am markantesten zeigt sich diese
Handlungsstrategie anhand der Sprache und des sozialen Verhaltens. So verfi-
gen die Befragten teilweise Gber die «Normen», sich sowohl im vietnamesisch-
buddhistischen Milieu bewegen zu konnen sowie in der Einwanderungsgesell-
schaft zu interagieren.

6.4.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenbang mit der Handlungsstrategie:
Positional move

Welche strukturellen Bedingungen fordern die Handlungsstrategie des Posi-
tional move? Viele der Befragten empfinden ihre Sozialisation in der Einwan-
derungsgesellschaft und die vietnamesische Erziehung im Elternhaus als «ver-
schiedene Welten». Sie passen sich an diese Einflisse an und «switchen» zwi-
schen diesen verschiedenen Bezugsfeldern. Der folgende Interviewausschnitt
gibt einen Einblick in diese Sozialisation in unterschiedlichen Bezugsfeldern:

Also meinen Eltern war es z. B. wichtiger, dass ich richtig Deutsch lerne, dass ich viele
deutsche soziale Kontakte hatte. (...) Und da wurde die vietnamesische Tradition ein bisschen
in den Hintergrund gedringt, wiirde ich sagen. Also die wurde innerbalb der Familie noch
ausgeiibt. Die Erziehung war auch recht traditionell, aber nach aussen hin bin ich eher
deutsch (Jaqueline_20 Jahre_D).

Dieser Textausschnitt zeigt strukturelle Bedingungen der Sozialisation auf. Die
Erziechung der jungen Frau ist geprigt von Anpassung an die Bedingungen in
Deutschland. So legen die Eltern grossen Wert darauf, dass sie Deutsch spricht
und deutschsprachige Freunde hat. Zugleich ist es den Eltern ein Anliegen,
ihr ihre vietnamesischen Wurzeln und somit kulturelle Gegebenheiten Viet-
nams zu vermitteln. Wie die Interviewsequenz zeigt, war der vietnamesische
Einfluss in ihrer Kindheit «im Hintergrund», «innerhalb der Familie», wahrend
sie «nach aussen hin deutsch» war. Sie hat es folglich gelernt, sich je nach
Kontext unterschiedlich zu verhalten.

160

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Jugendalter findet sie eine Strategie, diese Positionswechsel fiir sich zu
integrieren.!” Nachdem der vietnamesische Kontext in der Kindheit lediglich in
der Familie prasent war, verknupft sie ihn nun mit ihrem Bildungsweg, da sie
in Vietnam einen beruflichen Aufenthalt plant.?0

Auch unter den in der Schweiz Befragten ist dieses Empfinden, zwei Welten
anzugehoren, feststellbar:

Wenn man das jetzt so subtil und simpel darstellen mochte, war das immer so die Aussenwelt
und zu Hause. Zu Hause redet man Vietnamesisch, hat diese kulturellen Rituale praktiziert.
(...) Zu Hause und draussen. Draussen war ich mit Freunden, wir haben Schweizer Sachen
gemacht, was man so in westlichen Gesellschaften macht, und zu Hause war es dann wie ein
Wechsel, dieser Kulturwechsel (Mai Linh_21 Jahre_ CH).

Auch diese Befragte empfindet ihre Sozialisation als ein Aufwachsen in ver-
schiedenen Welten. Die situative Verortung in unterschiedlichen Kontexten
zeigt sich an der Sprache. Wihrend sie zu Hause Vietnamesisch spricht, spricht
sie mit den Schweizer Freunden Schweizerdeutsch. Des Weiteren sind die Ver-
haltensweisen auch mit spezifischen Normen verbunden, um sich sowohl im
privathduslichen Bereich als auch in der Einwanderungsgesellschaft konform
verhalten zu konnen.

Aus diesen strukturellen Bedingungen des Aufwachsens lasst sich schliessen,
dass die Elterngeneration darum bemiiht ist, dass sich die nachfolgende Gene-
ration strukturell an die Bedingungen in der Schweiz und in Deutschland
anpasst (Zhou & Bankston, 1994). Zugleich ist sie jedoch auch darum bemiiht,
die vietnamesisch-buddhistische Religion und Tradition weiterzugeben (siehe
auch Zhou, 1997). Deutlich wird dieser Umstand auch an dem folgenden
Ausschnitt eines Gesprachs mit Ordinierten in der Westschweiz:

Sie [die Ordinierte] betont die Bedeutung der jungbuddbistischen Familie. Auch eine zweite
Nonne, die sich kurz mit an den Kiichentisch setzt, betont die Bedeutung der JubFa. Beide
sind sich darin einig, dass die Jungbuddhbistische Familie wichtig sei, um die Pagoden zu
unterstiitzen, und zugleich, um aus den Kindern anstindige BiirgerInnen zu machen, die
nicht klauen und gut in der Schule sind (Beobachtungsprotokoll_Ecublens_2016).

In diesem Ausschnitt zeigt sich das Anliegen, der nachfolgenden Generation
die buddhistische Religion weiterzugeben, ihnen einen Zugang zu den Institu-
tionen zu vermitteln, um die Pagoden zu stirken und zugleich Sorge zu tragen,
dass sich die nachfolgende Generation strukturell an die Gegebenheiten der
Schweiz anpasst. Zudem wird die kollektive Ausrichtung deutlich, da es nicht

Y In der Literatur wird in diesem Zusammenhang gerne von Hybriditit gesprochen. Die
jungen Erwachsenen konstruieren aus den verschiedenen Einfliissen etwas Neues — eine
Art von hybrider Identitit. Siche hierzu bspw. auch Badawia (2002)

20" Miiller (2020) beschreibt in seiner Masterarbeit die Erfahrungen junger Erwachsener mit
vietnamesischen Wurzeln, die sich als Erwachsene mittels Reisen nach Vietnam mit den
vietnamesischen Wurzeln auseinandersetzen.

161

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Aufgabe der Eltern ist, ihre Kinder «zu anstindigen Birgern» zu erzichen,
sondern auch die Aufgabe der vietnamesisch-buddhistischen Gemeinschaft.

Strukturelle Bedingungen, die situative Positional moves térdern, sind folglich
die Sozialisationsbedingungen und das Changieren zwischen den unterschied-
lichen Bezugsgruppen von deutscher/Schweizer Gesellschaft und vietnamesi-
schem Umfeld.

Weitere strukturelle Bedingungen fiir die Verinderung der eigenen Zugeho-
rigkeit sind Barrieren in den vietnamesisch-buddhistischen Institutionen. Hier
sind vorwiegend die sprachliche Barriere zu nennen sowie mangelnde Bezugs-
personen. Die jungen Erwachsenen fihlen sich vom vietnamesisch-buddhisti-
schen Umfeld entfremdet und suchen daher neue Formen von Zugehorigkeit.
Aufgrund dieser Barrieren suchen die Befragten andere Formen von sozialer
Zugehorigkeit und verandern ihre soziale Position (siche Kapitel 6.4.3).

Auch wenn hier die Handlungsstrategien der Befragten im Vordergrund ste-
hen, ist es meiner Ansicht nach wichtig zu berticksichtigen, dass Grenzverschie-
bungen auch vonseiten der Nationalstaaten definiert und konstruiert werden.
Das bedeutet, dass die gesellschaftliche Zuschreibung und Kategorisierung von
Religionszugehorigkeit oder der ethnischen Wurzeln einen Einfluss auf das
Selbstverstandnis der befragten jungen Erwachsenen haben kann. Auf strukturel-
ler Ebene zeigt sich das Inkorporationsregime daran, dass sich die Befragten in
der Schweiz strukturell stark an die Einwanderungsgesellschaft anpassen und
ihre ethnisch-religiosen Zugehorigkeiten starker innerhalb der Familie pflegen.

6.4.2 Identititsmarker beziiglich der Positional-move-Strategie

Die Strategie des Posttional move geht haufig mit der Suche nach Verbundenbeit
und sozialer Verortung einher. Aufgrund der unterschiedlichen Einflisse wah-
rend der Sozialisation verorten sich die Befragten teilweise zunichst in einer
Ingroup und grenzen sich als Erwachsene von dieser ab, da sich ihr Se/bstver-
standnis verandert hat. Im Jugendalter entwickeln sie ihr Selbstverstindnis und
verorten sich nun gemass ihrer Identifikation. Dieser Prozess zeigt sich in dem
folgenden Interviewausschnitt:

Als ich aufgewachsen bin, wollte ich immer europdisch, schweizerisch sein. (...) Als ich noch
bei den Eltern gelebt habe, habe ich immer vietnamesisches Essen bekommen. Damals habe
ich mir immer Pommes, Spaghetti und solche Sachen gewiinscht. Seit ich jetzt ausgezogen
bin, (...) fange ich an, die vietnamesische Kultur zu vermissen. Es ist auch noch so weit
gekommen, dass ich eigentlich auf der Suche nach einer vietnamesischen Frau bin, obwobl ich
dret Jahre lang eine Schweizer Freundin hatte. Nachdem Schluss war, war fiir mich eigentlich
der Punkt, wo ich sagen musste, dass ich jetzt nur noch vietnamesische Frauen dateen will,
wegen der Kultur und Mentalitdt. (...) Die westlichen Eigenschaften fand ich nicht mebr so
toll. Ich sage immer, ich bin sebr frob, dass ich so aufgewachsen bin, und ich habe das Privileg,
von beiden Kulturen das rauszupicken, was ich am liebsten habe. (...) momentan bin ich
eher auf der vietnamesischen Schiene (Van-Bay _30_CH).

162

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem obigen Beisopiel zeigt sich die soziale Verortung des Befragten. Bis
zum Jugendalter verortet er sich im Schweizer Kontext. Im Jugendalter und
nach dem Auszug aus dem Elternhaus identifiziert er sich hingegen mit der viet-
namesischen «Kultur» und «Mentalitit». Sein Selbstverstindnis entspricht nun
seinen vietnamesischen Wurzeln und er sucht bspw. eine Partnerin, die diese
vietnamesischen Gemeinsamkeiten teilt. Diese Abgrenzung zum vietnamesisch-
buddhistischen Milieu entspricht auch den Ergebnissen der Studie von Schlie-
ter et al. (2014). Auch bei jungen TibeterInnen findet sich nach der passiven
Auseinandersetzung mit dem Buddhismus in der Kindheit im Jugendalter die
Tendenz, sich moglichst stark der Einwanderungsgesellschaft anzupassen. Im
jungen Erwachsenenalter folgt dann haufig die «Rickbesinnung» auf die eige-
nen Wurzeln und die Religiositit der Herkunftsfamilie (ebd. 2014, S. 208).

Dieses Changieren zwischen unterschiedlichen Bezugsgruppen zeigt sich
auch in dem folgenden Interviewausschnitt:

Ich habe dir ja erziblt, dass es so einen Cut gab, also als ich viel noch zur Pagode gegangen
bin und dann, bis ich 16, 17 war, eigentlich gar nicht mebr. In der Zeit habe ich es
vermieden, viel Kontakt zu Vietnamesen zu haben. Ich babe, glaube ich, aktiv immer keine
vietnamesischen Freunde gehabt, und ich hab mich nicht zugehorig gefiiblt, glaube ich. Dann
in dieser Zeit zu den vietnamesischen Wurzeln, das kam eigentlich erst jetzt, als ich dlter
wurde, dass ich dariiber noch einmal nachgedacht habe und mich viel mebr auch damit
verbunden fiihle (Thu Ha_29 Jabre_D).

Die Befragte grenzt sich im Jugendalter vom vietnamesisch-buddhistischen Mi-
lieu ab. Sie verortet sich in der deutschen Einwanderungsgesellschaft und mei-
det den Kontakt zu VietnamesInnen. Wiahrend dieser Zeit identifiziert sie sich
nicht mit dem vietnamesisch-buddhistischen Umfeld. Threm Se/bstverstandnis
entspricht hingegen die Mehrheitsgesellschaft. Wie bei dem zuvor angefiihrten
jungen Erwachsenen kommt es erst mit Beginn des Erwachsenenalters zur
Hinwendung zum Herkunftskontext der Eltern.

Eine mogliche Erklarung fur diese Positionierung konnte es sein, dass die
jungen Erwachsenen noch unsicher in ihrem Selbstverstindnis sind und sich
zunichst an ihrem Umfeld orientieren. Durch das Bildungssystem ist das
deutsche/schweizerische Umfeld stirker prasent als das vietnamesisch-buddhis-
tische. Daher versuchen sie sich zunichst hier anzupassen.

Ebenfalls ein Motiv fir dieses Verbalten stellt die Fremdkategorisierung dar:

Ich war in K. Das habe ich gesagt in der Firma. [Dann] sagen sie: <Ja wen hast du da
besucht?» «So einen Kollegen, den ich im Kloster kennengelernt habe.» «Was¢ Du warst im
Kloster? Wieso das denn? Warst du ein Problemkind oder was (lachend)?» Dann hab ich
nur so [gesagt]: <Ja, nein, ist halt so mit der Familie» Und das hort sich auf den ersten
Schlag ziemlich bart an — «Kloster». Man kénnte auch Retreat sagen. Dann fragen sie: «Fiir
was denn?» «Fiir den Buddbismus.» Und das ist immer so ein bisschen so wie — beinah wie
Internat, wie so ein christliches Internat, katholisches Internat. Aber im Endeffekt ist es
doch relativ locker da und die Leute haben, glaube ich, ein bisschen ein falsches Bild davon
(The-Ung_19 Jahre_D).

163

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Befragte berichtet, dass er aufgrund von Kategorisierungen Schwierigkeiten damit
hat, seine buddhistische Zugehorigkeit ausserhalb des vietnamesisch-buddhistischen
Umfeldes zu kommunizieren. Die Zuschreibungen der Kollegen und die Vermu-
tung, dass er in einem «christlichen, katholischen Internat» gewesen sein kénnte oder
ein «Problemkind» war, fithren dazu, dass er sich dabei unwohl fihlt, sich offen zu
positionieren.

Die Auseinandersetzung mit den verschiedenen Formen von Zugehorigkeit
zeigt sich auch anhand der Staatsangehorigkeit:

Wenn es um die Staatsangehorigkeit gebt, also ich wiirde mir eigentlich wiinschen, dass
es fiir uns die Moglichkeit gibe, die doppelte Staatsangehorigkeit zu beantragen. (...) das
kann schon das Woblbefinden sehr beeintrichtigen, wenn man dariiber nachdenkt, dass man
sich schon bei der Staatsangehorigkeit entscheiden muss, obwohl man sich vielleicht nicht
entscheiden mochte (...) [weil] man sich wirklich beiden Nationalititen angeborig fiihlt
(Lan_26 Jahre D).

In dem Beispiel der jungen Frau aus Ostdeutschland zeigt sich ihr Selbstver-
standnis als «Vietnamesin» und als «Deutsche». Sie identifiziert sich mit beiden
Nationalititen und fihrt die Schwierigkeit an, lediglich eine Staatsangehorig-
keit besitzen zu diirfen.

Aus den genannten Beispielen lasst sich ableiten, dass die Handlungsstrategie
des Posttional move teilweise mit dem Selbstverstindnis einhergeht, sich nicht
zugehorig zu fihlen bzw. mit der eigenen Ingroup nicht zu identifizieren oder
aufgrund einer sozzalen Verortung fremdkategorisiert zu werden.

6.4.3 Positional move als Handlungsstrategie der Befragten

Ein Beispiel fir Positional move als Handlungsstrategie stellt der Wechsel reli-
gioser Institutionen dar. So finden sich unter den Befragten Personen, die
im Reine Land Buddhismus sozialisiert wurden und nun als Erwachsene diese
Institutionen ablehnen, da sie sich starker mit der Praxis in Plum Village identifi-
zieren.

Das folgende Beispiel zeigt die soziale Verortung aufgrund des Bedirfnis-
ses, «Gleichgesinnte» zu treffen. Der Schweizer Befragte wurde in den Reine
Land Buddhismus hineinsozialisiert und wendet sich nun als junger Erwachse-
ner dem Engagierten/Angewandten Buddhismus zu:

Und dann merkst du auch den Umgang mit den Menschen dort. Der Umgang dort ist ganz
anders in Plum Village. Entweder liegt es am Ort, oder es liegt an den Personen. Jedenfalls
im Gegensatz zu anderen Pagoden oder buddbistischen Vereinen, wo ich bis jetzt gewesen bin,
komme ich da viel mehr in Kontakt mit anderen Leuten und deswegen, glaub ich, hat der Ort
auch fiir mich gepasst, weil ich jetzt zum ersten Mal fiir mich selber auch gleichgesinnte Leute
finde (Vinh_20 Jahre_CH).

Der Befragte verortet sich sozial aufgrund des Bedurfnisses, «Gleichgesinnte» zu
treffen. In den Institutionen des Reine Land Buddhismus fehlt ihm dieser Zu-

164

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gang und das Geftihl der Verbundenbeit mit den LaienbuddhistInnen. Das Mo-
tiv fiir diese Hinwendung zu anderen Kollektiven ist haufig eine Entfremdung
oder ein mangelnder Zugang zu den bis dahin vertrauten Buddhismusformen.
Ein weiteres Beispiel hierfir ist eine der Befragten, die im Reine Land Bud-
dhismus sozialisiert wurde und sich als Jugendliche dafiir entscheidet, kiinftig
Retreats des Engagierten/Angewandten Buddhismus nach Thich Nhit Hanh zu
besuchen, da sie sich mit dieser Form des Buddhismus starker identifiziert.

Eine Linte, die mir gefillt, ist ebendie von Thich Nhdt Hanb also in Plum Village und da
geb ich auch diesen Sommer hin. Ich war vor drei Jabren mal dort und ich mag es dort mebr,
weil es mebr im Alltag ist und mebr so Achtsamkeit, merke ich. (...) Ich merke auch, wie es
praxisnab ist, also der Alltag und das, was gesagt wird, und das z.B., also das ist nur meine
personliche Meinung, aber damals, als ich beim Mabayana Buddhismus mitgekommen bin,
hat es fiir mich einfach alles nicht Sinn gemacht. Ich habe stéindig alles hinterfragt. Aber ich
habe es gemacht, weil meine Mutter mich dort hingezwungen hat. Spdter war ich dorthin
gegangen, wetl meine Freunde dort waren, und dann bin ich gegangen, weil die Freunde
dort sind, aber wir selber, glaube ich, haben uns eigentlich kaum iiber religiose Themen
unterhalten. Ich wurde zwar in die Mahayana-Linie reinsozialisiert, aber ich sehe mich jetzt
nicht mit dieser Linie verbunden. Und ja — also mir geféllt jetzt das von Thich Nhdt Hanh
mehr und es passt etnfach mebr zu mir (Kim_22 Jahre_CH).

Diese langere Interviewsequenz veranschaulicht den Emanzipationsprozess der
22-jihrigen Befragten. Im Jugendalter grenzt sie sich von der JubFa und den
Pagoden ab, die sie seit der Kindheit geprigt haben. Sie wihlt die Strategie
des Positional move, da ihr der Reine Land Buddhismus zu wenig Bezug zum
Alltag ermoglicht. Wie in dem Zitat deutlich wird, identifiziert sich die Befragte
mit der Praxis nach Thich Nhit Hanh. Anders als in dem vorherigen Zitat
zeigt sich hier der Zugang zur religiosen Praxis. Diese Befragte verortet sich
nicht sozial im Engagierten/Angewandten Buddhismus, da sie hier Gleichgesinnte
findet, sondern, da die religiose Praxis einen Bezug zu ihrem Alltag erméglicht.

Eine weitere Form des Positional move zeigt sich daran, dass die Befragten
einen starker intellektuellen Zugang suchen, als er moglicherweise im vietna-
mesisch-buddhistischen Milieu erwartet wird. Sie Gbertragen demnach Verhal-
tensweisen auf die Aushandlung ihrer Religiositat, die sie aufgrund des westli-
chen Bildungssystems ausgebildet haben. Im schulischen Kontext wird von den
Befragten erwartet, dass sie ihre Religiositit erklaren konnen und hinterfragen.
In der JubFa geht es hingegen stirker darum, religiose Inhalte wiederzugeben
und nicht zu hinterfragen.

Beziiglich des Positional move liesse sich daher auch der intellektuelle Zu-
gang der Befragten anfithren. Im Gegensatz zur Elterngeneration wihlen die
Befragten einen selbstbestimmten und von der vietnamesischen Kultur sowie
Tradition unabhangigen Zugang zu ihrer Religiositat.

Der folgende Interviewausschnitt zeigt einen solchen Positional move auf. Der
junge Mann stammt aus Deutschland und versteht sich als «kritischer» Bud-
dhist. Ab dem Jugendalter besucht er daher die Deutsch-Tibetische Gemein-

165

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft, da ihm hier der Buddhismus in deutscher Sprache vermittelt wird und
die Inhalte seiner Ansicht nach kritischer als in der vietnamesisch-buddhisti-
schen Gemeinschaft reflektiert werden:

(...) Und fiir mich war das immer der springende Punkt, in die Choelinggruppe [Gruppe
tibetischer Latenbuddbistlnnen] zu gehen und auch mein Interesse zu zeigen. So als kleiner
junger Vietnamese im Alter von 17, 18, 19 bis Mitte 20, mich da einzuklinken und auch sich
da zu engagieren, weil die auch haufiger buddbistische Gelebrte einladen, unterschiedlicher
Richtungen, unterschiedlicher Nationalititen einladen und da auch referieren zu Themen,
die wirklich kritisch auch hinterfragt werden diirfen und sollen. Und natiirlich die deutsche
Sprache, die das sehr, sebr erleichtert. Zu meiner Zeit war ich der einzige junge Vietnamese
oder der Vietnamese, der da bei Choeling aktiv war. (...) Fiir mich bestand immer der
Bedarf, da hinzugehen, weil fiir mich war das wichtig, das zu verstehen. Das war fiir mich
das Allerwichtigste. Ob das jetzt ein tibetischer Monch war, ein Sri Lanka Monch, war mir
egal. Wichtig war fiir mich, dass ich das verstanden habe, und natiirlich auch, dass ich das
hinterfragen konnte, und fiir mich musste ich auch sagen: «Okay, das macht fiir mich Sinn
und das ist Grundlage.» Das hat noch parallel auch teilweise die Inbalte, was Vietnamesen
tmmer versuchen dir etnzutrichtern, widerlegt (Thai-Loc_29 Jahre D).

Der Befragte verandert im Jugendalter seine religiose Zugehorigkeit, da er
sich vom vietnamesisch-buddhistischen Milieu distanziert. Hier werden ihm
Inhalte «eingetrichtert» und nicht kritisch hinterfragt. Eine weitere Barriere
im vietnamesisch-buddhistischen Feld stellt fiir ihn die Sprache dar. In der
tibetischen Gruppe werden Inhalte auf Deutsch besprochen. Zudem wird hier
seiner Ansicht nach stirker «hinterfragt», und unterschiedliche Gelehrte mit
unterschiedlichen nationalen Hintergriinden vermitteln die buddhistische Leh-
re. Dieser Zugang fehlt ihm im vietnamesisch-buddhistischen Umfeld. Die
Konsequenz ist fir ihn als Jugendlicher die Strategie des Positional move und
somit die Veranderung seiner Zugehorigkeit. Er verortet sich durch diese Hand-
lung zugleich stirker in der Einwanderungsgesellschaft und grenzt sich von der
vietnamesisch-buddhistischen Gemeinschaft ab. Moglicherweise ist ein Motiv
fur den Positional move auch der veranderte soziale Status. In der Choelinggrup-
pe ist er der einzige «Vietnamese» und findet, anders als im vietnamesisch-bud-
dhistischen Umfeld, stirker Gehor.

6.4.4 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositit: Entinstitutionalisierung
als Folge der eigenen Religiositdt

Wie bereits in den vorangegangenen Ausfihrungen deutlich wurde, unterschei-
det sich die Religiositit der befragten jungen Erwachsenen deutlich von der
Elterngeneration. Die Befragten handeln ihre Religiositat selbstbestimmt und
individuell aus. Der kollektive Charakter der vietnamesisch-buddhistischen Re-
ligiositat verandert sich. Eine Konsequenz davon ist, dass die Institutionen an
Autoritit verlieren. Eine weitere Folge stellt die veranderte Bedeutung religio-
ser Institutionen als religiose Orientierungsgeber dar.

166

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obgleich die Befragten die Bedeutung der Pagode Vién Gidc oder Plum Villa-
ge betonen, so besuchen sie auch andere religise Institutionen oder definieren,
losgel6st von religiosen Institutionen, ihre Religiositit. Damit einher geht das
Selbstverstandnis, die eigene religiose Autoritat zu sein. In der Regel werden
daher unterschiedliche Institutionen besucht, oder die eigene Religiositit wird
individuell ausgehandelt. Die Institutionen stellen Versammlungsorte dar, sie
reprasentieren jedoch weder die eigene Religiositit noch werden sie als notwen-
dige Orte fir die Ausiibung religioser Praxis verstanden (siche auch Dahinden,
2010).

Ein Beispiel hierfiir ist eine der Befragten, die sich in der JubFa engagiert,
jedoch fiir sich selbst einen anderen Zugang zur Religion sucht:

(...) Aber was den Buddhismus selbst dort [in der JubFa] anbelangt, habe ich wenig Zugang
(...). Zum Beispiel: Die buddhistische Zeremonte am Morgen, dort bin ich nicht anwesend.
Ich komme immer extra spdter, aber es ist nicht so, dass der Buddhismus mir nicht wichtig ist.
Aber ich praktiziere ihn lieber fiir mich selbst (...) (Nathalie_29 Jahre CH).*!

Die Befragte sucht die Vergemeinschaftung mit den vietnamesischen Buddhis-
tinnen. In ihrem Selbstverstindnis definiert sie ihre Religiositat jedoch indivi-
duell und identifiziert sich nicht mit dem Buddhismusverstindnis bzw. den
Praktiken der JubFa. Ihre individualisierte Religiositit lasst sich mit der For-
mel «believing without belonging» (Davie, 1990) beschreiben.

Die Entinstitutionalisierung zeigt sich auch an dem folgenden Beispiel. Der
29-Jahrige besucht die religiosen Jahresfeste sporadisch oder gemiss seiner eige-
nen Zeitplanung;:

Natiirlich (...) bin ich auch sebr gerne bei so vietnamesischen Veranstaltungen. Also so
Neujabrsfest (...) oder Ullambana und Vesak-Fest. Das Vesak-Fest ist ja Buddbas Geburtstag,
Tag der Erleuchtung (...) und das ist auch ein wichtiges Ereignis, aber ich gehe auch gerne,
wenn ich keine Zeit habe, gebe ich dann auch gerne zum Vesak-Fest von den Thailindern.
Ist auch interessant zu erleben, wie die das machen, oder ich lass das Vietnamesische aus und
gehe zu den Thailandern oder ich gebe zu den Tibetern, da, wo es mir am besten passt, also
zeitlich geseben (Thai-Loc_29 Jabre_ D).

In diesem Interview kommt religioses Interesse zum Ausdruck. Der Interviewte
richtet sich jedoch nicht nach den festgelegten Daten der vietnamesisch-bud-
dhistischen Gemeinschaft, sondern passt das Jahresfest flexibel an die eigene
Terminplanung an. Sowohl das Datum als auch die religiose Gemeinschaft
scheint er seinen Bedurfnissen anzupassen. Deutlich wird hierbei, dass religiose
Institutionen ohne Verbindlichkeiten gemass dem Motto «believing without
commitment» (Gebhardt, 2013) ausgewihlt werden. Wie auch in dem voran-
gegangenen Beispiel besucht dieser junge Erwachsene die Institutionen unver-
bindlich und der eigenen Lebensfiihrung angepasst. Mit diesem Verhalten geht
einher, dass sich die jungen Erwachsenen weniger verbindlich in den JubFas

21 Eine detaillierte Fallbeschreibung findet sich in Khaliefi (2019).

167

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

engagieren oder feste Aufgaben tbernehmen. Insbesondere in der Elterngene-
ration stellt die verbindliche Ubernahme von Aufgaben bei Feierlichkeiten in
den Pagoden ein festes Merkmal der JubFas dar.

Bei der jingeren Generation lasst sich diese verbindliche Form von Zugeho-
rigkeit nur unter einer Minderheit feststellen.

6.4.5 Zusammenfassung und Landerspezifika

Die jungen Erwachsenen der vorliegenden Studie nutzen die Handlungsstra-
tegie des Positional move, um sich in unterschiedlichen Bezugsfeldern zu be-
wegen. Hierzu gehort das Umfeld der Einwanderungsgesellschaft sowie das
vietnamesisch-buddhistische Milieu.

Bedingt wird dieses «Switchen» zwischen unterschiedlichen kulturellen und
sozialen Bezugsfeldern durch ihre Sozialisation sowie durch ihre Herkunftsfa-
milie. Wihrend sie sich strukturell an die Bedingungen in der Schweiz und in
Deutschland anpassen sollen, sollen sie hiufig auch die religiosen und kulturel-
len Gepflogenheiten der Elterngeneration kennen und beibehalten.

Die kollektiven Grenzen zwischen unterschiedlichen Ingroups und Outgroups
bleiben weiterhin bestehen, aber das Individuum wechselt teilweise zwischen
den Bezugssystemen seine Position. So besucht einer der Befragten lieber tibe-
tisch-buddhistische Gemeinschaften, da er hier auf viele deutsche Personen
trifft und sich in deutscher Sprache tber Religion austauschen kann. Andere
Befragte besuchen lieber Plum Village als die Pagoden des Reine Land Buddhis-
mus.

Im Sample stellen Personen, die religiose Institutionen mittels Positional
moves wechseln und nun ausschliesslich andere Pagoden als die Eltern oder
Familienmitglieder besuchen, eine Ausnahme dar. Auffallend ist, dass die
jungen Erwachsenen nicht in «Orientierungsdilemmata» (Marla, 2013) geraten
und sich nicht anderen Religionsgemeinschaften zuwenden. Sie verorten sich
weiterhin sozial als BuddhistInnen.

Beziiglich der Schweiz und Deutschland lésst sich feststellen, dass sich die
Distanzierung gegeniiber den religiosen Institutionen und Organisationen vor-
wiegend in der Schweiz findet.

6.5 Ethnisch-religiose Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie
Blurring — Universalisierung von Religionszugehorigkeit

Unter Blurring versteht Wimmer (2013) die folgende Form der Grenzziehung:

Boundary blurring reduces the importance of ethnicity as a principle of categorization and
soctal organization (ebd. S. 61).

168

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fur die vorliegende Studie bedeutet dies, dass ethnisch-religiose Formen von
Zugehorigkeiten verschwimmen. Vermeintliche Identitatsmarker wie die Eth-
nie, Religionszugehorigkeit oder Sprache heben sich auf. Die Handlungsstrate-
gie des Blurring beschreibt Handlungsstrategien der Befragten, die vermeintli-
che Grenzen autheben und die Gemeinsamkeiten unterschiedlicher Kollektive
betonen. Ein Beispiel hierfiir ist, dass ethnische Grenzen an Bedeutung verlie-
ren oder die Gemeinsamkeiten aller Religionen betont werden. Damit geht ein-
her, dass Institutionen und Kollektive insgesamt an Bedeutung verlieren und
individuelles Handeln an Bedeutung gewinnt.

Ich verstehe unter Blurring auch das Phanomen, dass die Befragten ihre
Religiositat als universell beschreiben. Viele der Befragten betonen ethische
Aspekte ihres religiosen Verstaindnisses. Teilweise wird auch die Gemeinsam-
keit christlicher und buddhistischer Elemente betont. Teilweise wahlen die
Befragten auch eine Strategie, die ihre Religiositat nicht von einer sakularen
Lebensweise unterscheidet. Insgesamt findet sich diese Strategie vorwiegend bei
Personen mit wenig Bezug zu religiosen Institutionen und einer stirker religios
distanzierten Sozialisation innerhalb der Familie.

6.5.1 Strukturvoraussetzung im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie:
Blurring

In den Institutionen wird insbesondere in Plum Village und im EIAB mittels
der Betonung des universellen Ansatzes die Handlungsstrategie des Blurring
gefordert. Der Folgende Ausschnitt eines Beobachtungsprotokolls meines Feld-
aufenthaltes in Plum Village zeigt diesen Ansatz. Nach der Ankunft in einem
der Hamlets?? gibt eine Ordinierte in der sogenannten «Orientation» einen
Uberblick tiber die bevorstehende Zeit in Plum Village:

(...) Die Schwester (die Nonnen werden hier mit «Sister» angesprochen), die vorne steht und
deren Rede synchron in unterschiedliche Sprachen iibersetzt wird, spricht sebr viel davon, was
man durch die Zeit in Plum Village in den Alltag mitnehmen kann. Sie spricht von dem
Atem, der Achtsamkeit und dem Schweigen als Praktik sowie von der Gebmeditation — die
alle auf ihre Bitte hin sofort praktizieren. Wir stehen alle auf und geben achtsam, den Boden
spiirend, durch die Halle. Dann setzen wir uns wieder hin und héoren ihr weiter zu. Sie sagt,
dass ste nicht vom Buddhismus spreche, sondern von Achtsamkert, weil das alle Religionen
gemeinsam haben. Sie nennt Beispiele wie, dass man sich um sich selbst kiimmern muss, um
sich um andere kiimmern zu konnen, sich selbst lieben muss, um andere lieben zu konnen,

22 Plum Village gliedert sich in die drei sogenannten «Hamlets»: New Hamlet, Upper Ham-

let und Lower Hamlet. In jedem dieser Hamlets leben Monche oder Nonnen als Gemein-
schaft zusammen. Bei Anldssen besuchen sich die Mitglieder der einzelnen Hamlets
gegenseitig.

169

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dass sie immer, wenn sie Thay [Thich Nbhdt Hanb] sehe, daran denke, dass sie ibm
positive Energie geben miisse, um thm zu belfen (Beobachtungsprotokoll PV).?

Der Reformbuddhismus des Zen-Meisters Thich Nhat Hanhs setzt sich fiir
die Betonung der Gemeinsamkeiten des Christentums und Buddhismus ein
(Weigelt, 2013, S. 124).24 Der Ausschnitt spiegelt auch den westlichen Diskurs
tber Buddhismus wider. Es ist von Achtsamkeit, richtigem Atmen und Selbst-
fursorge bzw. Selbstliebe die Rede. Buddha oder Bodhisattvas sowie die Ahnen-
verehrung? finden keine Erwahnung. Ethnisch-religiose Grenzen heben sich
hier auf.

Ein weiterer Einflussfaktor, der die Handlungsstrategie des Blurring zur Folge
haben kann, ist das Ausbildungssystem. Zu den strukturellen Rahmenbedin-
gungen des Aufwachsens gehort auch das Ausbildungssystem als entscheiden-
der Einflussfaktor der religiosen Identititsbildung (Duemmler, 2015). Neben
der Familie kommt dem Bildungssystem eine prigende Rolle zu. Diese «se-
kundére Sozialisationsinstanz» baut auf den Erfahrungen und Pragungen des
Elternhauses auf (Hurrelmann & Bauer, 2015, S.165). Zugleich vermitteln
Bildungsinstitutionen wie Schule, Universitat oder Ausbildungsbetrieb gesell-
schaftliche Werte und Normen, um neue Mitglieder der Gesellschaft auszu-
bilden. Eine sehr pragende Bildungsinstanz sind Schulen (siche auch Nokel,
2002).

Sowohl in der Schweiz als auch in Deutschland pragen der schulische Kon-
text und insbesondere der Religions- oder Ethikunterricht das religiose Selbst-
verstandnis der Befragten. Haufig wird «der Buddhismus» als Philosophie oder
Ethik behandelt. Der schulische Kontext ist es auch, der den Befragten den
intellektuellen Zugang zur Religion vermittelt und dazu fihrt, dass sie einen
anderen Zugang als die Elterngeneration vermittelt bekommen.

Ab der achten Klasse gab es dann bei uns auf dem Gymmasium Ethikunterricht. (...) Mir
bat der Unterricht immer ziemlich viel Spass gemacht, weil man sich auch mit anderen
religiosen Gemeinschaften und auch anderen Religionen beschdftigt hat. (...) Fiir mich war
dann die achte Klasse mit dem Ethikunterricht ausschlaggebend. Nach und nach habe ich mir
dann Biicher organisiert und habe mich dann in die Thematik eingelesen, konnte man sagen
(Yvonne_ 29 Jabre D).

22013 erlitt Thich Nhat Hanh einen Schlaganfall und war seither gelihmt sowie auf den

Rollstuhl angewiesen.

Wihrend meines Aufenthaltes in Plum Village erzahlen mir andere Teilnehmende, dass
unter den Ordinierten auch christliche Monche und Nonnen seien, da man in Plum
Village unterschiedlichen Religionen zugleich anhingen konne.

Allerdings kommt der Ahnenverehrung in verdnderter Form grosse Bedeutung zu. Mit-
tels der Ausshnung mit den eigenen Vorfahren finden sich Elemente der Ahnenvereh-
rung in Praktiken in Plum Village wieder. Zudem wird das Programm in Plum Village
der Zielgruppe entsprechend angepasst. Bei den vietnamesischen Retreats wird die Ah-
nenverehrung ebenfalls praktiziert.

24

25

170

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie der Ausschnitt zeigt, kann der schulische Kontext die religiose Auseinan-
dersetzung bei den Befragten fordern. Aufgrund des Ethikunterrichts setzt sich
die Befragte verstarkt mit «religiosen Gemeinschaften» auseinander sowie mit
der eigenen Religiositit.

6.5.2 Identititsmarker beziiglich der Handlungsstrategie des Blurring

Die Handlungsstrategie des Blurring zeigt sich anhand der religiosen Selbstposi-
tionierung.

Markant ist, dass es landerspezifische Unterschiede in der Selbstpositionie-
rung zwischen den in der Schweiz und den in Deutschland befragten jungen
Erwachsenen gibt. Die in der Schweiz interviewten Personen relativieren ihr
Buddhist-Sein starker als die aus Deutschland stammenden.

(...) und ich finde einfach, schlussendlich ist das Ding von Religionen, dass man an sich
selber glaubt und dass man durch den Glauben auch das Leben meistern kann. Von dem her
geh ich einmal ins Gia Dinh Phat Tir [JubFa] und die Leute sind immer so herzlich — also
wirklich, Buddhismus ist eine von den Religionen, die fiir mich auch am meisten Sinn macht,
aber ja, ich kann jetzt nicht sagen, dass ich Buddhbist bin (...) (Xuan_20 Jahre_CH).

Trotz der religiésen Verortung in der JubFa und ihrer Identifikation mit dem
Buddhismus, der aus ihrer Sicht «<am meisten Sinn macht», positioniert sich die
befragte Schweizerin nicht als Buddhistin. Zudem betont sie den Glauben an
sich selbst als Gemeinsamkeit aller Religionen. Thr Selbstverstindnis lasst sich
daher der Blurringstrategie zuordnen, da symbolische Grenzen von ihr relativiert
werden.

Eine dhnliche Selbstpositionierung zeigt sich in dem folgenden Beispiel:

Ich wiirde mich als Buddhist bezeichnen, aber zudem wiirde ich sagen, dass ich eher spirituell
orientiert bin als nur an meinen Glauben und fix bam, das war’s dann. So steh ich zum
Buddhbismus (Vinh_20 Jahre_CH).

Der befragte junge Mann identifiziert sich als Buddhist, aber relativiert seine
Religiositat, indem er sich als «eher spirituell» und somit als offen und nicht
nur «an meinem Glauben und fix bam» positioniert. Der Befragte wurde vom
Elternhaus her im Reine Land Buddbismus sozialisiert. Mit dem Jugendalter
wendete er sich verstirkt dem Engagierten/Angewandten Buddhismus zu und
lehnt inzwischen die praktizierte Buddhismusform seiner Mutter ab. Seine
Identifikation als Buddhist entspricht somit stirker dem von Thich Nhat Hanh
vertretenen Ansatz, dass der Engagierte/Angewandte Buddhismus allen Menschen,
von der Herkunft oder Religionszugehérigkeit unabhingig, offenstehe.

Ein Grossteil der Befragten identifiziert sich mit dem vietnamesisch-buddhis-
tischen Feld, schwacht die eigene Religiositit jedoch im Vergleich zu der El-
terngeneration ab.

171

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich sage, wenn mich Leute fragen: <Ja, was bist du, also was hast du fiir eine Religion?»,
dann sage ich schon «Buddhistin», aber wenn ich ganz ehrlich bin, bin ich eber eine lasche
Buddbistin (lacht), weil ich es nicht wirklich praktiziere, also aktiv praktiziere, wie mit Beten
und vegetarisch Essen und regelmdssig Meditieren. Das wdire wirklich fiir mich, wenn man es
praktiziert. Es ist eher fiir mich ein Gedankengut, eine Lebenseinstellung, der Buddhismus,
etne Weltansicht, wie man sein Leben lebt, ja, eine Art Philosophie (...) (Nathalie 29
Jabre_CH).

Das Verstindnis davon, was Buddhist-Sein ausmacht, orientiert sich haufig an
der Elterngeneration und wird mit Praktiken wie Pagodenbesuchen, Rezitatio-
nen und vegetarischer Ernidhrung verbunden. Die eigene Positionierung als
Buddhistln verkniipfen die jungen Erwachsenen als weniger religiose Form,
wie in dem oberen Beispiel, in dem sich die Befragte als «lasche Buddhistin» be-
schreibt, deutlich wird. Fur sie stellt das Buddhist-Sein eine Handlungsstrate-
gie fur die individuelle Lebensfihrung dar. Markant ist, dass sie nicht, wie
ein Grossteil der Befragten, Tempelbesuche als Marker der buddhistischen
Religiositit anfihrt, sondern auf individuelle Praktiken wie «beten», «vegeta-
risch essen» und «meditieren» verweist. Fur sie selbst ist das Buddhist-Sein hin-
gegen «eine Lebenseinstellung» und manifestiert sich starker an ihrem «Gedan-
kengut» als durch den Vollzug religioser Praktiken. In diesem Selbstverstandnis
zeigt sich die intergenerationale Verschiebung deutlich. Der Zugang der Be-
fragten ist kognitiv, wahrend die Eltern ihrer Auffassung nach einen rituellen
Zugang zum Buddhismus pflegen.

Viele der Befragten beschreiben die Elterngeneration oder die Generation
der Grosseltern als religioser und stirker im Glauben verwurzelt als ihre Gene-
ration. Zugleich beanspruchen sie jedoch fiir sich, im Sinne einer personlichen
Entscheidung, sich bewusster mit der eigenen Religionszugehorigkeit auseinan-
derzusetzen und sich bewusst der Religion zuzuwenden.

Ein weiteres Beispiel fiir diese «blurred boundaries» beztglich der eigenen
Religiositat zeigt sich auch in dem folgenden Interviewausschnitt:

I: Wiirdest du dich als Buddbistin bezeichnen?

ML: Ich find schon. Ich find, es ist nicht ein Label oder so, wo man sich erarbeiten muss.
Also ich find auch, du kannst ein Buddbist Sein, wenn du dabinterstehen kannst, was dieser
Glaube irgendwie sagt. Aber ich sag auch, dass ich nicht aktiv glaube, also fiir mich ist das
wirklich so ein mebr fiir mich in meinem Innern (Mai Linh_21 Jahre_CH).

Auch hier zeigt sich die offene Positionierung als BuddhistIn und die offene,
nicht exklusive Zugehorigkeit zum Buddhismus, da es sich nicht um «ein La-
bel» handelt, sondern jedem offensteht. Die Befragte ist ohne einen engeren
Bezug zu vietnamesisch-buddhistischen Institutionen, wie den Pagoden oder
der JubFa, aufgewachsen. Thre religiose Sozialisation prigen vorwiegend privat-
hausliche Rituale durch den Vater. Wie die Interviewsequenz zeigt, lehnt sie
die Zugehorigkeit zum Buddhismus aufgrund ethnischer Wurzeln deutlich ab.

172

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem folgenden Interviewausschnitt zeigt sich ebenfalls die Blurringstrate-
gre:

(...) In meiner Familie ist mir das jetzt besonders aufgefallen — ich weiss jetzt ja natiirlich
nicht, wie in den Familien anderer Leute das so ist, aber dass man darauf achtet. Achtsam-
kett, so wie gebt’s dem Anderen, wie nimmt der Andere das wabr, was mache ich, was hat das
fiir Auswirkungen auf die andere Person und auf meine Umgebung und auf mich, und dass
man einfach in Form von vielleicht auch Fiirsorge. Das wurde mir balt in meiner Erziehung
so mitgegeben und ich glaube, das ist auch ein Bestandteil des Buddhismus, Achtsamkeit.
(...). Ich meine, es sollte also egal sein, ob man religis ist oder nicht, das sollte jeder Mensch
verinnerlichen, (...) weil Achtsamkeit auch beisst, dass man das wertschdtzt, was man gerade
hat, und das respektiert, was andere einem geben und was man selbst fiir Potenziale hat, die
man entfalten kann (Thao_2S5 Jahre_D).

Die hier zitierte junge Frau ist in Ostdeutschland aufgewachsen. Sie gehort zu
den wenigen Befragten mit vietnamesischer Staatsangehorigkeit. Der rechtliche
Status ihrer Familie war lange Zeit unklar. Insbesondere wahrend dieser Zeit
der Ungewissheit, hat die Familie mit anderen betroffenen vietnamesischen
EinwanderInnen immer wieder die Pagode Vién Gidc in Hannover besucht. Es
bestand jedoch wenig Kontakt zu Ordinierten. Der zitierte Interviewausschnitt
zeigt das universelle Verstindnis des Buddhismus der Befragten. Vermeintliche
Grenzen werden von ihr relativiert, da sie «Achtsamkeit» als etwas anfuhrt,
das jeder Mensch verinnerlichen» sollte. Deutlich wird an diesem Beispiel, wie
die Blurringstrategie dabei helfen kann, vermeintliche Differenzen aufzulosen.

6.5.3 Blurring als Handlungsstrategie der Befragten

Schlieter et al. (2014) stellen in ihrer Studie zu jungen TibeterInnen fest,
dass sich einige der Befragten an ethischen Definitionen von Buddhist-Sein
orientieren und sich aus dem Wissen heraus, dass sie diesen Anforderungen
nicht gerecht werden, selbst nicht als Buddhistlnnen identifizieren. Sobald
sie ihre Religiositit nicht an traditioneller Praxis festmachen, sondern sich
an «buddhistischen Grundgedanken» orientieren, fillt es ihnen leichter, sich als
BuddhistInnen zu definieren (ebd. S. 184). Diese Beobachtung trifft auch auf
die Befragten der vorliegenden Studie zu. Bei der Selbstzuschreibung als «spiri-
tuell» oder «<am buddhistischen Gedankengut» interessiert, bedarf es keiner wei-
teren Ausfiihrungen. Zugleich ordnen sich die Befragten keiner definierbaren
Ingroup zu, denn mit der Selbstbeschreibung geht haufig die Betonung des
universellen buddhistischen Ansatzes einher.

Multiethnische Vergemeinschaftungen wie in Plum Village markieren diese
Form der Handlungsstrategie. Die Vergemeinschaftung erfolgt aufgrund des
Interesses an den Angeboten in Plum Village oder EIAB und nicht aufgrund der
ethnischen Wurzeln. Zwar finden sich in Plum Village vietnamesische Besuche-
rInnen haufig untereinander zusammen und das EIAB bietet spezielle Retreats
ausschliesslich fiir VietnamesInnen an. Doch die Institutionen sind offen und

173

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

multiethnisch so wie auch das religiose Selbstverstindnis der Teilnehmenden in
Plum Village und EIAB.

Auch unter den Befragten des Reine Land Buddhismus findet sich dieses
Selbstverstandnis, wenn sie erzihlen, dass sie Ordinierte bevorzugen, die die
buddhistische Lehre wissenschaftlich darstellen oder mit Psychologie verbin-
den.

Eine Form von Patchwork-Religion kann mit der Blurringstrategie einherge-
hen. So bezieht sich bspw. einer der Befragten auf Quellen aus dem Christen-
tum, Hinduismus und Buddhismus. Der nachfolgende Interviewausschnitt gibt
sein personliches «Gebet» wieder:

Havently father, divine mother, jesus christ, Bbagavan Krishna,(...) Paramahansa Yoganan-
da, Guanyin und Sidbarta Guatama. Sense of all religions about. To you all, may their
love forever shine in the centre of my devotion and may i be able to waken their love in
all hearts. Amen. Das ist das Gebet und es gehort schon zum Buddhismus, aber ist recht um-
fassend (lacht). Also da ist Jesus, da ist Krishna...(...) ist religionsoffen eigentlich (Than_25
Jabre_CH).

Dieser Befragte positioniert sich als spirituell und «religionsoffen». Wie in sei-
nem personlichen «Gebet» deutlich wird, verknipft er unterschiedliche religio-
se Quellen als Orientierung fiir die eigene Religiositit. Zu den oben genannten
Quellen zihlen weiterhin der Zen-Meister Thich Nhat Hanh sowie der Autor
Eckhart Tolle. Feste Zugehorigkeitsformen losen sich folglich auf und die Ge-
meinsamkeit unterschiedlicher Religionen wird betont.

Das Aufheben vermeintlicher Grenzen zeigt sich auch deutlich an der Ver-
wendung christlicher Begriffe der Befragten. Sie verwenden christliche Begrif-
fe im buddhistischen Kontext, da ihnen die vietnamesischen Begriffe nicht
gelaufig sind. Hiermit geht die veranderte Zuschreibung religioser Praktiken
wie «beten» einher, wenn die Rede von Rezitationen ist oder von «Taufe»,
wenn sie die Zufluchtnahme zu den drei Juwelen beschreiben. Bei der dlteren
Generation finden sich diese christlich konnotierten Begriffe ebenfalls, mogli-
cherweise da sie durch die Aufnahme christlicher Betreuergruppen gepragt
wurden, wie Weigelt (2013, S.124) vermutet. Bei den Befragten in meinem
Sample lasst sich annehmen, dass mit der Verwendung christlicher Begriffe
eine Bedeutungsverschiebung einhergeht.

Ja, also sozusagen bei mir war das so, dass ich mit meinen Eltern schon ganz friih in meiner
Kindbeit in die Pagode gegangen bin und dass wir da an den Feiertagen um den Segen
gebetet haben. Das ist bei uns, als wir getauft wurden, noch hiufiger geworden, dass wir
dahin gegangen sind. Wir gehen auch zur Pagode, wenn keine Feiertage sind, und ich habe
auch angefangen, selbstindig mebr iiber den Buddbismus zu lernen. Also ich bin nie in eine
Schule gegangen oder habe Unterricht genommen, um mir Wissen anzueignen, sondern ich
habe nur Biicher gelesen und ansonsten lerne ich auch nur dariiber, wenn ich jetzt z. B.
mit meinen Verwandten oder mit meinen Eltern dariiber rede, dass die mir da auch noch
Dinge beibringen und die Gebriuche. Ansonsten in Situationen, in denen ich viel brauche,
oder z. B. vor Priifungen oder so, da spreche ich auch kurze Gebete, damit ich weniger

174

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst bekomme, oder wenn ich merke, dass jemand nicht gesund ist oder so was, dann hoffe
ich, dass diese Person wieder schnell gesund wird, und in solchen Situationen findet der
Buddhismus sozusagen den Bezug zu meinem Alltag (Lan_26 Jabre_D).

Der Ausschnitt eines Interviews mit einer jungen Frau aus Deutschland zeigt
die Verwendung christlicher Begriffe. Die Befragte ist in Ostdeutschland ge-
boren und beschreibt die Hinwendung ihrer Familie zum vietnamesischen
Buddhismus bzw. den Institutionen. Hierbei greift sie auf christliche Begriffe
zurtick, die sie als Synonyme fir die vietnamesisch-buddhistischen Praktiken
verwendet. Auffallend ist, dass sie nicht darauf hinweist, dass die Praktiken
mit christlichen Praktiken vergleichbar sind, sondern dass sie buddhistische
Praktiken mit den christlichen gleichsetzt. Moglicherweise ist sie stark von
dem christlich gepragten Umfeld, in dem sie sozialisiert wurde, beeinflusst.
Zusitzlich scheint die Lektire sie gepragt zu haben, da sie, wie sie betont, sich
das Wissen tber den Buddhismus autodidaktisch angeeignet und keine «Schu-
le» hierfiir besucht hat. Im Gegensatz zu den von Weigelt (2013) befragten Per-
sonen vermute ich, dass die von mir befragten jungen Erwachsenen christliche
Begriffe nicht verwenden, da ihnen die deutsche Ubersetzung fehlt, sondern
dass sie die vietnamesischen Begriffe und die implizierten Praktiken teilweise
nicht kennen. Die Verwendung christlicher Begriffe fihrt daher auch zu einer
Bedeutungsverschiebung — insbesondere, wenn religiose Inhalte nicht durch
Ordinierte oder andere religiose Bezugspersonen erklart werden. Die Befragten
verwenden christliche Begriffe im buddhistischen Kontext, da ihnen die viet-
namesischen Begriffe nicht geldufig sind. Hiermit einher geht die verinderte
Zuschreibung religiser Praktiken wie «beten», wenn die Rede von Rezitatio-
nen ist, oder von «Taufe», wenn sie die Zufluchtnahme zu den drei Juwelen
beschreiben.

Die Handlungsstrategie des Blurring zeigt sich auch durch die Betonung der
Gemeinsamkeiten aller Religionen oder der Authebung vermeintlicher Unter-
schiede zwischen religiésen und areligiosen Personen:

Ich spiire keine Einschrinkung, also wenn ich mich jetzt mit jemandem vergleiche, der
tiberbaupt nicht religios ist. Da ist jetzt kein Unterschied zu spiiren (The-Ung_19 Jahre_D).

Der Befragte stammt aus Deutschland und besucht seit seiner Kindheit mit den
Eltern das EIAB. In seinem Selbstverstandnis relativiert er seine Religiositit, da
er sich mit einer areligiosen Person vergleicht. Mittels dieser Positionierung
hebt der Befragte vermeintliche Grenzen zwischen sich und nicht religiésen
Personen auf.

175

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.5.4 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositdt: die eigene Religiositit
als Ethik fiir die Lebensfiibrung

Eine veranderte Form von Religiositit stellt bei den befragten jungen Erwach-
senen das Verstindnis von Buddhismus als eine Form von Ethik fir die eige-
ne Lebensfihrung dar. Dies bedeutet, dass rituelle Elemente deutlich in den
Hintergrund treten und sich die eigene Religiositat in einer Ethik ausdriickt
(Schlieter et al. (2014, S.201)). Da die jungen Erwachsenen haufig einen
intellektuellen Zugang zu ihrer Religiositat suchen, entwickeln sie teilweise
ein Buddhismusverstindnis, dass sich als innere Haltung oder eine Art «Mind-
set» ausdruickt.

Diese Form von Religiositat unterscheidet sich deutlich von der Elterngene-
ration. Aus diesem Grund beschreiben viele Personen aus dem Sample die
Religiositat der Elterngeneration als Aberglauben. Sie deuten den Buddhismus,
den sie in ihrer Sozialisation kennengelernt haben, fir sich um. Ein Beispiel
hierfiir stellt die Beschreibung des 18-jahrigen Mike dar:

Das Ding war immer bei mir, dass ich das, was den Buddhismus eigentlich zu einer Religion
macht, das bat mir nie wirklich gefallen, weil das ist ja nichts anderes als wie beim Christen-
tum, dass (...) Buddha vor 2600 Jahren auf die Welt gekommen ist und dass er ein Prinz war
und so was. Kann gut sein, dass es stimmt, aber mir geht es gar nicht darum, dass es wabr
ist, sondern mir gebt es darum, was eigentlich die Message dabinter ist. Z. B. dass Buddhas
erste Lebre um Leid ging, ja, dass das Leben Leid ist. Und dass man versucht, als Buddhbist
diesem Leid zu entkommen. Nicht nur selber dem Leid zu entkommen, sondern dass man den
anderen Menschen hilft, sich vom Leid zu befreien. Oder kein Leid zuzufiigen. Deshalb esse
ich auch vegetarisch (Mike_18 Jahre D).

Aus dem Ausschnitt des Interviewtranskripts wird ersichtlich, dass ein Teil
der Befragten die eigene Religiositit als erfahrbar, konkret und als Bestandteil
der Lebensfihrung verstehen mochte. Dem Befragten geht es um diesseitsori-
entierte Unterstiitzungen in Form einer «Message», die er im taglichen Leben
anwenden kann. Markant ist auch, dass er «das, was den Buddhismus zu einer
Religion macht», ablehnt. Seinem Verstandnis nach ist «der Buddhismus» viel-
mehr eine Ethik. Thren Ausdruck findet sie bspw. darin, sich vegetarisch zu
erndhren und dadurch «kein Leid» zuzufiigen.

Auch andere Befragte beschreiben ihre Religiositat als eine «Richtschnur» fir
die Lebensfiihrung, um gut mit anderen Menschen umzugehen und sich unter-
statzt zu fihlen. Markant ist unter den Befragten, dass sich ein Grossteil ehren-
amtlich engagiert. Die eigene Religiositat erfahrt mittels der Blurringstrategie
eine Verweltlichung und riickt niaher an den Alltag der jungen Erwachsenen.

Insbesondere die vegetarische Erndhrung findet sich als Praxis, die teilweise
eine Umdeutung erfahrt und statt als vormals religiése Praxis nun als weltliche
Handlung verstanden wird:

176

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friiher war ich Vegetarier aus rein buddhbistischem Hintergrund und heute fiir mich (...) den
Tieren zu Liebe. (...) Das gebt einfach nicht. Also ich fiihr mir das immer so bewusst vor
Augen und deswegen esse ich kein Fleisch (Mandy_21 Jahre_D).

Neben der vegetarischen Erndhrung findet sich in den Daten auch die Medita-
tion als verbreitete Praxis. Vor Prifungen, in herausfordernden Lebensphasen
oder auch im Alltag greifen viele auf diese Praxis zurtick:

Tagsiiber versuch ich so viel wie moglich bewusst zu leben und zu meditieren, wann ich kann,
und auch nur bewusst zu atmen oder mich zu entspannen oder einfach nur versuchen, in den
Moment zuriickzukommen. Darum geht es eigentlich, das ist ja eigentlich die Kernaussage des
Buddbismus (...), der prdsente Moment (Than_25 Jahre_CH).

Auch bei diesem Interviewten zeigt sich die Integration der eigenen Reli-
giositat in die Lebensfihrung. Er greift auf Techniken wie «bewusstes At-
men» oder «Meditation» zurtck. Dieser Ansatz entspricht stark dem in Plum
Village vermittelten Buddhismus.

Die Verweltlichung von Religiositat zeigt sich auch in dem folgenden Inter-
viewausschnitt:

Zur Abnenverebrung: Ich finde es eine schone Sache, aber mir liegt es nicht so am Herzen.
(...) Also ich habe es mir auch schon iiberlegt (...), aber nicht wegen des Rituals, sondern weil
ich es schon finde, einen Altar. Also ich finde es etwas Asthetisches. (...) eigentlich ist es etwas
Schones, finde ich ein Ritual, wenn man immer zuriickkebren kann und dort an die Abnen
denken kann oder an die buddbistische Lebre, also wie ein Ort, wo man zur Rube kebren
kann (Nathalie_29 Jahre_CH).

Die Befragte beschreibt das Ritual der Ahnenverehrung als «etwas Astheti-
sches». Durch diese Zuschreibung folgt eine Entkopplung des religiosen Kon-
textes der Ahnenverehrung. Der Altar wird in dieser veranderten Zuschreibung
zu einem «Ort» in der Wohnung, an dem man zur Ruhe finden kann.

Die Verweltlichung vietnamesisch-buddhistischer Praxis zeigt sich auch in
dem folgenden Interviewausschnitt:

Ich habe momentan keine Kapazitit, um zu spenden oder immer in den Tempel zu gehen
und da zu helfen. Momentan finde ich andere Sachen wichtiger, weil ich auch einfach jung
bin (lacht). Aber trotzdem versuche ich mein Bestes zu geben, anderen zu belfen und nett
zu sein und offen zu sein und nicht gierig zu sein und all diese Werte, wo eigentlich in
allen Religionen herrschen und nicht nur im Buddbismus oder im Christentum (Mai Linh_21
Jabre_CH).

Die Befragte fuhrt zunichst an, dass ihr die Zeit fehle, in den Tempel zu
gehen oder sich dort zu engagieren und sie zudem jung sei. Zugleich betont
sie jedoch, dass sie religiose Werte im Alltag lebe. Des Weiteren betont sie, dass
dieses Handeln allen Religionen, «nicht nur im Buddhismus oder im Christen-
tum», gemein sei. Anhand dieses Zitats zeigt sich die Verwischung religioser
Grenzen. Wihrend Tempelbesuche deutlich die buddhistische Zugehorigkeit
markieren, ermoglicht das Praktizieren universeller Werte im Alltag die Auflo-
sung religioser Grenzen.

177

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Verweltlichung religioser Praxis zeigt sich insbesondere daran, dass ein
Teil der Befragten vormals religiose Praktiken in einen neuen Kontext tber-
tragt. Ein Beispiel hierfir ist die vegetarische Erndhrung:

Die eine [eine Jugendliche] hat vor der Priifung eine Woche oder so vegetarisch gegessen, weil
man halt auch sagt, dass, wenn man jetzt keine Tiere totet, halt rein ist und nichts getotet
bat und vegetarisch gegessen hat, dann gebt es einem besser, man fiihlt sich besser. Und wenn
man sich auch besser fiiblt und so rein ist, dann schreibt man die Priifung besser und man
kann auch besser denken. (...) und anscheinend, bat das bei der einen auch funktioniert
und ste glaubt auch daran, dass das funktioniert, deswegen hat es auch funktioniert (Lisa_19

Jabre D).

Das Zitat zeigt deutlich den Verzicht von Fleisch auf, um bei der Prifung
ein besseres Ergebnis erzielen zu konnen. Die Befragte betont jedoch die Ver-
knipfung von Praxis und Glauben. Es reicht nicht aus, seinen Fleischkonsum
zu reduzieren bzw. einzuschranken, sondern es ist notwendig, auch an ein
Resultat zu glauben. Dadurch, dass sie «rein» ist, fiihlt sich die Bekannte der
Befragten besser und leistungsfihiger. Von grosser Bedeutung ist jedoch vor
allem ihr Glauben, dass diese Praxis einen positiven Einfluss auf ihre Prifung
haben wird.

Der Fleischverzicht an Vollmondtagen erfihrt hier eine Verweltlichung, da
er aus dem religiosen Kontext entfernt wird und dazu dient, gute Prifungsre-
sultate zu erzielen. Ebenso verhilt es sich mit der Meditation, die vorwiegend
zur Stressbewiltigung dient. Die Religiositit der Befragten erfihrt somit eine
Verweltlichung und zugleich eine Individualisierung, da sie individuell in die
eigene Lebensfithrung integriert wird. Im Gegensatz zur Elterngeneration wer-
den religiose Praktiken nicht vollzogen, da sie ein Bestandteil der eigenen
Religion sind, sondern einzelne Praktiken werden ausgewihlt, um durch sie
Herausforderungen der individuellen Lebensfiihrung besser bewaltigen zu kon-
nen.

Dieser Zugang zum religiosen Feld fithrt dazu, dass sich die Befragten indivi-
duell mit ihrer Religiositat auseinandersetzen. Die religiose Autoritat verschiebt
sich starker zum Individuum hin (Baumann & Khaliefi, 2020) und der Ort der
religiosen Praxis zu einer Form des «Buddhismus als «way of life».

6.5.5 Zusammenfassung und Landerspezifika

Ein Teil der Befragten bedient sich der Handlungsstrategie des Blurring. Die
starkste Folge dieser Handlungsstrategie ist die Aufthebung von Grenzen. Statt
vermeintlicher Grenzen betonen die Befragten die Gemeinsamkeiten unter-
schiedlicher Ethnien oder Religionen. Die jungen Erwachsenen beziehen sich
nicht auf ethnische, nationale, kulturelle oder religiose Grenzen, sondern auf
zunehmend universell geltende Werte wie Nachstenliebe (siehe auch Pollack &
Miiller, 2013, S. 21ff). Diese Werte entsprechen dem Ansatz des Zen-Meisters

178

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thich Nhit Hanh, der sich fiir den interreligiésen Dialog einsetzt. Sie entspre-
chen auch dem Ansatz der Menschenrechte und sind nicht linger an religiose
Institutionen oder Autorititen gebunden. Eine Folge ist, dass die Befragten ihre
Religiositat als universelle Ethik verstehen und sich in ithrem Selbstverstandnis
als «spirituell» beschreiben.

Teilweise verschiebt sich die Religiositit von der Praxis zu einer inneren
Haltung, einem «way of life». Hiermit ist gemeint, dass die Befragten in ihrem
Selbstverstindnis «buddhistische Elemente» integrieren, sie jedoch nicht offen
nach aussen demonstrieren.

Im Vergleich zwischen der Schweiz und Deutschland findet sich diese Hand-
lungsstrategie in der Schweiz starker als in Deutschland ausgepragt. Ein Grund
hierfiir ist sicherlich, dass die Befragten aus der Schweiz weniger in religiose
Bezugsfelder eingebunden sind.

6.6 Ldanderspezifika und Schlussfolgerungen

In Kapitel 6 habe ich die Aushandlung von ethnisch-religiosen Grenzziehun-
gen unter den interviewten jungen Erwachsenen aufgezeigt. Zunichst habe
ich mogliche Bedingungen der Sozialisation demonstriert. Hierunter fallen
Bedingungen wie das Inkorporationsregime in der Schweiz und in Deutschland,
die Infrastruktur vietnamesisch-buddhistischer Pagoden und JubFas sowie fa-
milidre Bedingungen wahrend des Aufwachsens. Daran anschliessend folgte
in jedem Unterkapitel die Auseinandersetzung mit Identititsmarkern. Anhand
mikrostruktureller Handlungsstrategien konnten symbolische Grenzziehungen
aufgezeigt werden. Abschliessend konnten Formen von vietnamesisch-buddhis-
tischer Religiositat unter den jungen Erwachsenen herausgearbeitet werden.

Im Folgenden gehe ich auf Linderspezifika noch einmal gesondert ein. Auf-
grund des kleinen Samples konnen diese Landerspezifika jedoch nur Tenden-
zen abbilden.

6.6.1 Strukturvoraussetzungen: Schweiz vs. Deutschland

Der Vergleich zwischen Befragten aus der Schweiz und aus Deutschland zeigt,
dass die Befragten in der Schweiz kaum in das vietnamesisch-buddhistische
Milieu eingebunden sind. In der Regel sind ihnen Pagodenbesuche aus der
Kindheit vertraut oder durch die Teilnahme an Festen in der Pagode, die sie
mit der Familie besuchen.

Es mangelt jedoch sowohl in der Deutschschweiz als auch in der West-
schweiz an einer vietnamesisch-buddhistischen Peergroup. Fir die Deutsch-
schweiz lasst sich daher im Rahmen der Untersuchung feststellen, dass die
jungen Erwachsenen lediglich tber ihre Familien einen Bezug zu institutio-

179

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nalisierten Formen des Buddhismus sowie zu privathauslichen Ritualen, wie
der Ahnenverehrung, haben. Keine/keiner der InterviewpartnerInnen engagiert
sich regelmassig in den Pagoden oder in den JubFas. Sie besuchen Pagoden
und JubFas lediglich sporadisch oder engagieren sich hier gelegentlich, weil die
Eltern es wiinschen. In den Familien findet hiufig keine Vermittlungsarbeit
statt. Unterschiede lassen sich hier jedoch in den untersuchten buddhistischen
Stromungen feststellen. Im Reine Land Buddhismus werden Inhalte Gber den
Vollzug tradiert, im Engagierten/Angewandten Buddhismus werden Inhalte star-
ker kommunikativ vermittelt und thematisiert.

Auch fir die Westschweiz konnte festgestellt werden, dass das buddhisti-
sche Feld sehr tberschaubar ist und junge Erwachsene in den Pagoden eine
grosse Ausnahme darstellen. Methodisch gestaltete es sich als eine Herausforde-
rung, hier Interviewpartnerlnnen zu finden. Das «Nachwuchsproblem» in der
JubFa scheint hier grosser zu sein als in der Deutschschweiz. Anders als in
der Deutschschweiz finden sich hier jedoch ethnisch ausgerichtete Vergemein-
schaftungsformen von jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wurzeln. Die
vietnamesisch-christliche Community bietet auch fir junge Erwachsene mit
Bezug zum Buddhismus Ankniipfungspunkte, um mit Gleichaltrigen mit viet-
namesischen Wurzeln in Kontakt zu kommen. Daher scheint hier eine «vietna-
mesische» Peergroup vorhanden zu sein. Die Befragten aus der Deutschschweiz
orientieren sich hingegen starker an Gleichaltrigen der Mehrheitsgesellschaft.

In Deutschland sind die befragten jungen Erwachsenen hiufig stirker in
kulturell-religiose Bezugsfelder eingebunden. Insbesondere die JubFa «Tam
Minh» der Pagode Vién Gudc verfigt tber viele junge Mitglieder und zieht
auch junge Erwachsene aus anderen Gebieten Deutschlands zu Retreats an.
Vietnamesische Kulturvereine, aber auch JubFas und Pagoden bieten jungen
Erwachsenen stirker die Moglichkeit, Gleichaltrige kennenzulernen, und wer-
den daher teilweise auch ohne die Familie von den jungen Erwachsenen bspw.
fir Retreats besucht. Lediglich eine Minderheit im Sample engagiert sich je-
doch regelmassig in den JubFas. In der Regel erfolgt die Einbindung in vietna-
mesisch-buddhistische Strukturen sporadisch oder zu bestimmten Anlassen.

Ein eindrickliches Beispiel fiir die ethnisch-religiose Vergemeinschaftung in
Deutschland stellt die Pilgerreise der Pagode Vién Gudc fir junge Erwachsene
dar. Die Aussicht, mit einem Ordinierten auf «Buddhas Spuren» zu pilgern
und zusitzlich nach Asien zu reisen, zog wiahrend meiner Feldforschung viele
junge Erwachsene an. Eine Peergroup und Angebote der Institutionen, wie
die erwihnte Pilgerreise, erfreuen sich bei einem Teil der Befragten grosser
Beliebtheit.

Aufgrund dieser Beobachtungen lasst sich schlussfolgern, dass sich Formen
von individueller Religiositit und eine Entfernung von den Pagoden und Jub-
Fas stirker in der Schweiz finden lassen als in Deutschland. Doch auch in
Deutschland nimmt eine «verbindliche» Teilnahme an religiosen Veranstaltun-

180

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen oder Organisationen ab. Deutlich wird dies daran, dass auch die deutschen
JubFas tber «Nachwuchsprobleme» klagen und sich nur sehr wenige junge
Erwachsene finden, die als GruppenleiterInnen in den JubFas aktiv sind.

Zusammenfassend ergibt sich aus den Daten, dass junge Erwachsene in der
Schweiz weniger durch religiose Institutionen wihrend ihrer Sozialisation ge-
priagt werden als in Deutschland. Ein Grund hierfir ist nicht nur die mangeln-
de Infrastruktur,?¢ sondern auch der Umgang mit Religion in den Familien der
Befragten. Im Sample befindet sich lediglich eine Person aus der Schweiz, die
mit einem engen Bezug zur Pagode Vién Gidc und der Schweizer Pagode nahe
Bern aufgewachsen ist. Die Einbindung erfolgte jedoch stets iber die Eltern
und nahm im Jugendalter — moglicherweise aufgrund mangelnder Bezugsper-
sonen und einer mangelnden Peergroup — ab.

6.6.2 Identititsmarker und mikrostrukturelle Handlungsstrategien: Schweiz vs.
Deutschland

Neben den strukturellen Bedingungen des Aufwachsens in der Schweiz und
in Deutschland widmete sich Kapitel 6 vorwiegend den Selbstpositionierungen
der jungen Erwachsenen. Ich habe unterschiedliche Identititsmarker aufgezeigt.
Diese Identititsmarker dienen teilweise den Befragten dazu, Grenzen zu ziehen,
zu verschieben oder aufzuheben. Identititsmarker festigen zugleich das Selbstver-
standnis, Teil einer Ingroup zu sein oder sich gegenuber einer Outgroup abzu-
grenzen. Bei der Elterngeneration ist insbesondere das Fluchtlingsnarrativ ge-
meinschaftsstiftend. Fir die jingere Generation sind hingegen andere Marker
relevanter. Sie identifizieren sich mit den Gepflogenheiten der Einwanderungs-
gesellschaft und setzen sich haufig mit der Fluchtgeschichte der Eltern wenig
auseinander. Ein wesentlicher Identititsmarker sind fur sie die ethnischen Wur-
zeln. Ein Grund hierfuir sind sicherlich Fremdkategorisierungen in der Schweiz
und in Deutschland. Sowohl fiir die Befragten in der Schweiz als auch fur die
Befragten aus Deutschland lasst sich feststellen, dass die ethnischen Wurzeln
ein relevanterer Identititsmarker sind als die religiose Zugehorigkeit.

Die Sprache ist weiterhin ein erheblicher Identititsmarker. Durch die Sozia-
lisation in der Schweiz und in Deutschland entfremden sich die Befragten
zum Teil vom vietnamesischen Herkunftskontext der Elterngeneration. Dies
wird daran deutlich, dass sie Schwierigkeiten haben, auf Vietnamesisch zu
kommunizieren oder religiose Inhalte in den Pagoden auf Vietnamesisch zu
verstechen. Zudem kommunizieren sie auch untereinander mehrheitlich auf
Deutsch und auf Franzosisch statt auf Vietnamesisch. Die Folge ist, dass sie sich

26 Wie bei der Elterngeneration besteht auch bei der jiingeren Generation eine Mobilitit,
die Gber nationalstaatliche Grenzen hinausgeht. Zu den grossen Jahresfesten oder anléss-
lich von Retreats reisen Familien aus der Schweiz bspw. nach Deutschland oder Frank-
reich.

181

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lokaler verorten als die Elterngeneration. Diese Tendenz entspricht den Daten
beider Lander. Tendenziell ergibt sich der Eindruck, dass die vietnamesische
Sprachkompetenz in der Westschweiz geringer ist als in der Deutschschweiz
und in Deutschland. Ein Grund hierfir konnte der geringere Bezug der jungen
Erwachsenen in der Westschweiz zu den religiésen Organisationen und Institu-
tionen sein. Dieser Aspekt musste jedoch genauer untersucht werden.

Grenzziehungen finden sich in beiden Landern auch gegeniber der Eltern-
generation. Haufig wird der vietnamesische Kontext von den jungen Erwachse-
nen als traditionell und der Schweizer bzw. deutsche Kontext starker als «mo-
dern» verstanden. Dies tibertragt sich auch auf die religiose Zuschreibung, dass
die religiose Praxis der Elterngeneration hiaufig vom «Aberglauben» gepragt sei.

Kulturelle Elemente aus Vietnam nehmen die jungen Erwachsenen interes-
santerweise mit Stolz auf. Beispiele hierfiir sind das Tragen des Nationalge-
wands, das Essen oder Elemente der vietnamesischen Jugendkultur wie K-Pop,
koreanische Musik. Auch Reisen nach Vietnam sind beliebt, um sich mit den
eigenen Wurzeln auseinanderzusetzen.

Landerspezifisch zeigt sich weiterhin, dass sich die Befragten in der Schweiz
starker als in Deutschland tiber die Familie mit religiosen Ritualen identifizie-
ren bzw. diese vollziehen. In Deutschland kommt den JubFas eine grossere
Bedeutung zu. Deutlich zeigt sich dieser Unterschied zwischen den Lindern
daran, dass ausschliesslich Befragte aus Deutschland die Contractionsstrategie als
mikrostrukturelle Grenzziehungsstrategie verwenden. Durch den geringeren
Bezug zu den religiosen Institutionen finden sich in der Schweiz starker die
mikrostrukturellen Grenzziehungen des Blurring und der Expansion. Dies zeigt
sich daran, dass sie ihre Religiositit als eine Ethik oder Lebenseinstellung be-
schreiben und sich haufig eigenstindig mit den Inhalten auseinandersetzen.
Zudem entkoppeln sie haufig die ethnische Zugehorigkeit und die eigene Reli-
giositat.

6.6.3 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositdt: Schweiz vs. Deutschland

Individualisierungstendenzen zeigen sich unter den Befragten stirker in der
Schweiz als in Deutschland. Dieser Befund entspricht der Studie von Morgen-
thaler et al. (2011), die zu dem Ergebnis kommt, dass «(...) die Religiositit
fur die Schweizer Jugendlichen weniger wichtig zu sein scheint als fur die
deutschen Jugendlichen» (ebd. S. 36). Diese Ubereinstimmung der unterschied-
lichen Studien kann trotz unterschiedlicher Forschungsdesigns und Untersu-
chungsgruppen als linderspezifische Tendenz gewertet werden. Verschiebun-
gen hin zur Entinstitutionalisierung finden sich ebenfalls unter den Befragten
in der Schweiz. Sie praktizieren ihre Religiositit starker «ftr sich» und suchen
weniger den Bezug zu religidsen Institutionen oder den JubFas. Anders verhalt
es sich fur viele der aus Deutschland stammenden befragten jungen Erwachse-

182

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen. Hier muss jedoch zwischen Befragten aus Westdeutschland und den Ange-
horigen ehemaliger Vertragsarbeiterlnnen unterschieden werden. Fir die Nach-
kommen von ehemaligen Flichtlingen werden Vergemeinschaftungsformen
im Jugendalter haufig relevant. Fir die Auseinandersetzung mit der eigenen
Religiositait werden hiaufig auch religiose Bezugspersonen wichtig. Sie vermit-
teln religioses Wissen und fordern das Interesse der jungen Erwachsenen, an
Vergemeinschaftungsformen teilzunehmen. Befragte aus Ostdeutschland bzw.
Nachkommen von ehemaligen Vertragsarbeiterlnnen handeln ihre Religiositat
starker Uber die Familie oder individuell aus. Sie dhneln in ihrer religiosen
Identitatsbildung daher den Befragten aus der Schweiz.

6.6.4 Schlussfolgerungen: Verdnderte Bediirfnisse der 2.0-Generation

Die JubFas und insbesondere auch Ordinierte verlieren weiterhin an Attrakei-
vitdt, wenn sie nicht auf die Bedurfnisse der 2.0-Generation eingehen. Hierzu
gehoren die Kommunikation auf Franzosisch/Deutsch sowie das Eingehen auf
die Lebenswelt der jungen Erwachsenen. Die Rolle der Ordinierten wandelt
sich von religiosen Autorititen zu VermittlerInnen zwischen der Elterngenera-
tion und der jungen Generation. Religiose Inhalte sollen, aus Sicht der jungen
Erwachsenen, praxisnah vermittelt werden und Ankntpfungspunkte fir die
eigene Lebensfithrung bieten. Geschatzt werden daher Diskussionsrunden mit
Ordinierten, Methoden, um den eigenen Alltag besser bewiltigen zu konnen,
und Gespriche tber die eigene Lebenssituation sowie Gber den Erziehungsstil
der Elterngeneration.

Ein Ergebnis der Studie ist somit, dass die jiingere Generation partizipativere
Formen der Vermittlung religiéser Inhalte bevorzugt. Letztlich folgt so eine
Angleichung der Religiositit Angehoriger des Reine Land Buddhismus an die
von dem Zen-Meister Thich Nhat Hanh vertretene Ausrichtung des «vietname-
sischen Buddhismus». Denn das EIAB und Plum Village vertreten bereits einen
dialogorientierten und am Alltag der BesucherInnen ausgerichteten Buddhis-
mus. Hierarchische Strukturen aufgrund von Alter oder Position nehmen hier
einen geringeren Stellenwert ein als in den Pagoden des Rezne Land Buddhismus
oder den JubFas.

Dieses veranderte Verstindnis von religiosen Autoritaten hat einen Einfluss
auf das vietnamesisch-buddhistische Milieu. Pagoden und JubFas missen sich
an dieses Verstindnis der jingeren Generation anpassen, um weiterhin als Be-
zugsgrossen akzeptiert zu werden. Es ist daher davon auszugehen, dass sich die
vietnamesisch-buddhistischen Institutionen und Organisationen weiter an die
veranderten Bedirfnisse der jiingeren Generationen anpassen werden. Deutlich
wird diese Entwicklung an den JubFas, die zunehmend auf unterschiedlichen
Sprachen religiése Inhalte an die Folgegeneration vermitteln und verstarkt
auch «Freizeitangebote» anbieten.

183

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interessant ist, dass Genderaspekte, wie sie bspw. Bankston (2012) beztglich
junger VietnamesInnen im Bildungsbereich konstatiert, in meinem Sample
kaum von Relevanz sind. Teilweise fithren die Befragten eine Ungleichbehand-
lung von minnlichen und weiblichen Familienmitgliedern an und fihren
diese auf die traditionelle vietnamesische Erziehung zuriick. Insgesamt lasst
sich jedoch nicht feststellen, dass bspw. Madchen mit einem stirkeren Bezug
zur vietnamesisch-buddhistischen Kultur oder Tradition erzogen werden. Un-
terschiede beziiglich religioser Praktiken oder der Teilnahme an Vergemein-
schaftungsformen scheinen ebenfalls nicht relevant zu sein. Von Bedeutung
ist im vietnamesischen Kontext vielmehr die Beachtung von Hierarchie und
Autoritat aufgrund des Alters oder der Position. Deutlich wird dieser Aspekt
insbesondere im Ritual der Ahnenverehrung (siche Kapitel 5). Auffallend ist
beziglich dieses Rituals, dass es von den Befragten nicht in Frage gestellt
wird und dass sich ein Grossteil der jungen Erwachsenen vorstellen kann, die
Ahnenverehrung fortzufihren.

Eine deutliche Verinderung zwischen den Generationen stellt die Zuschrei-
bung von religioser Praxis und religiosen Inhalten dar. Die religiosen, kulturel-
len und sozialen Veranderungen zwischen den Generationen haben ein veran-
dertes Verstandnis von Religiositat zur Folge. Hierzu gehort in erster Linie der
Vollzug von religiosen Ritualen, wie die Rezitation von Sutren, die sie nicht
verstehen. Der Zugang verandert sich vom Vollzug hin zur intellektuellen
Auseinandersetzung mit religiosen Praktiken. Teilweise ist es nun die Elternge-
neration, die Gber die jingere Generation religiose Inhalte vermittelt bekommt
(siche auch Gidoin, 2014, S.54). Auch die Hinwendung zum Buddhismus
erfolgt teilweise iber die jiingere Generation. Exemplarisch veranschaulicht
dieses Phanomen der folgende Ausschnitt eines Gruppengesprachs wahrend
eines Retreats.

Meine Eltern sind nicht wirklich Buddhisten gewesen. Sie waren, ich sage es mal so, «Pseudo-
Buddhisten». Sie haben die Religion nicht viel oder gar nicht praktiziert. Aber seitdem ich
18 bin und zum Buddbismus gefunden habe, mich auch taufen liess und somit Zuflucht zu
Buddha genommen habe, fiible ich mich viel wobler. Buddbismus ist fiir mich ein Wegweiser,
und ich denke, dass ich nicht die gleiche Person wire, hitte ich den Buddhismus nicht in
meinem Leben. Ich bin viel ausgeglichener und viel besser dran im Leben. Mit der Zeit sind
meine Eltern dann auch eingetreten und haben auch Zuflucht zu Buddba genommen und es
hat sich dieses Familidre wieder aufgebaut. Vorber war es nicht so gewesen. Das hat sich mit
der Zeit entwickelt (Gruppengesprich_D).

Der junge Mann beschreibt seine Hinwendung zum Buddhismus im Erwach-
senenalter. Die Einbindung in die religiose Gemeinschaft fahrt dazu, dass
er sich «viel wohler fihlt» und einen «Wegweiser» fir sein Leben gefunden
hat. Zudem beschreibt er, dass sich auch der familiare Kontext durch die
Einbindung in die vietnamesisch-buddhistische Gemeinschaft verindert hat
und dass «dieses Familidre» wieder aufgebaut wurde. Durch seine Hinwendung
zur Religion folgte auch die Auseinandersetzung der Eltern mit «dem Buddhis-

184

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus». Wahrend die Eltern zunachst nur «Pseudo-Buddhisten» waren, sind sie
durch ihn auch «eingetreten» und haben «Zuflucht zu Buddha» genommen.
Bei allen Individualisierungstendenzen sind es, wie dieser Ausschnitt veran-
schaulicht, teilweise auch die jungen Erwachsenen, die den Eltern einen Zu-
gang zum vietnamesisch-buddhistischen Milieu vermitteln. Zugleich zeigt sich
an dem Ausschnitt auch die Vermittlungsfunktion zwischen den Generationen,
die religiose Gemeinschaften teilweise tbernehmen. Aufgrund der religiosen
Einbindung entsteht das «familidre» Gruppengefiihl.

Zusammenfassend lasst sich anfiihren, dass die Datenprasentation die Viel-
falt des «vietnamesischen Buddhismus» veranschaulicht hat. Deutlich wurde
auch, dass eine «Einordnung» der Daten in die finf Handlungsstrategien
Wimmers nur idealtypisch erfolgen kann. Die einzelnen Phianomene lassen
sich teilweise, abhangig vom Kontext, unterschiedlichen Handlungsstrategien
zugleich zuordnen. Insgesamt hat sich Wimmers Modell jedoch als sehr ergie-
big herausgestellt, da die von mir Befragten stark von Formen der Zugeho-
rigkeit und der Abgrenzung geprigt sind. Das Modell eignet sich, um diese
Prozesse auf der Mikroebene abzubilden.

Kritisch zu beriicksichtigen ist, dass sich nicht alle finf Formen von Grenz-
ziechung auf meine Daten bertragen lassen. Markant ist, dass die Handlungs-
strategie des Positional move auffallend wenig in meinen Daten reprasentiert
ist. Die Befragten verorten sich im vietnamesisch-buddhistischen Milieu oder
identifizieren sich mit einer Form von Spiritualitit. Teilweise wenden sie sich
auch von der Religion ab und positionieren sich als agnostisch oder am bud-
dhistischen Gedankengut interessiert. Es finden sich keine Konversionen unter
den von mir befragten jungen Erwachsenen.

Schwierigkeiten bereitet es auch, das Modell auf Personen zu tbertragen, die
bspw. innerhalb der Familie sehr religios und zugleich sehr stark an der Mehr-
heitsgesellschaft orientiert sind. Sie verkntpfen ihre Religiositat sehr stark mit
der eigenen Familiengeschichte, ohne sich dem vietnamesisch-buddhistischen
Milieu zugehorig zu fiithlen. Solche unterschiedlichen Kontexte werden meiner
Ansicht nach zu wenig durch das Modell bertcksichtigt. Es bildet lediglich
situative Formen von Grenzziechungen ab und weniger die damit einhergehen-
den Prozesse.

Fir die vorliegende Studie greift Brubakers Identitatskonzept diesen Aspekt
auf. Aus diesem Grund stellt die Verkntpfung von Identititskonzepten und
Wimmers Modell eine aufschlussreiche Kontextualisierung der Daten dar. Mit-
tels der unterschiedlichen Ausprigungen von «Identitat» lasst sich die individu-
elle Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit und die Hinwendung
zum oder Abwendung vom vietnamesisch-buddhistischen Milieu nachvollzie-
hen. Die Identifikation, die soziale Verortung sowie das Selbstverstandnis der Be-
fragten und ihr Verstindnis von kollektiver Zugehorigkeit oder Abgrenzung

185

20.01.2028, 03:19:57. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ermoglichen es auch, die einzelnen Formen von verianderter vietnamesisch-bud-
dhistischer Religiositit unter den Befragten zu veranschaulichen.

186

20.01.2028, 03:19:57. /e - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956509254-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie Expansion – Entkopplung von Ethnie und Religionszugehörigkeit
	6.1.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie Expansion
	6.1.2 Identitätsmarker bezüglich der Expansionsstrategie
	6.1.3 Expansion als Handlungsstrategie der Befragten
	6.1.4 Formen vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: die eigene Religiosität als individuelle Entscheidung
	6.1.5 Zusammenfassung und Länderspezifika

	6.2 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie Contraction – Verknüpfung von Ethnie und Religionszugehörigkeit
	6.2.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie Contraction
	6.2.2 Identitätsmarker bezüglich der Contractionsstrategie
	6.2.3 Contraction als Handlungsstrategie der Befragten
	6.2.4 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: die eigene Religiosität aufgrund kollektiver Erfahrungen
	6.2.5 Zusammenfassung und Länderspezifika

	6.3 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie Transvaluation – Aufwertung und Abwertung von Religionszugehörigkeit
	6.3.1 Strukturvoraussetzung im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie: Transvaluation
	6.3.2 Identitätsmarker bezüglich der Transvaluationsstrategie
	6.3.3 Transvaluation als Handlungsstrategie der Befragten
	6.3.4 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: Orientierungsgeber für die eigene Religiosität
	6.3.5 Zusammenfassung und Länderspezifika

	6.4 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie Positional move – flexible Formen von Religionszugehörigkeit
	6.4.1 Strukturvoraussetzungen im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie: Positional move
	6.4.2 Identitätsmarker bezüglich der Positional-move-Strategie
	6.4.3 Positional move als Handlungsstrategie der Befragten
	6.4.4 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: Entinstitutionalisierung als Folge der eigenen Religiosität
	6.4.5 Zusammenfassung und Länderspezifika

	6.5 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen durch die Handlungsstrategie Blurring – Universalisierung von Religionszugehörigkeit
	6.5.1 Strukturvoraussetzung im Zusammenhang mit der Handlungsstrategie: Blurring
	6.5.2 Identitätsmarker bezüglich der Handlungsstrategie des Blurring
	6.5.3 Blurring als Handlungsstrategie der Befragten
	6.5.4 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: die eigene Religiosität als Ethik für die Lebensführung
	6.5.5 Zusammenfassung und Länderspezifika

	6.6 Länderspezifika und Schlussfolgerungen
	6.6.1 Strukturvoraussetzungen: Schweiz vs. Deutschland
	6.6.2 Identitätsmarker und mikrostrukturelle Handlungsstrategien: Schweiz vs. Deutschland
	6.6.3 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität: Schweiz vs. Deutschland
	6.6.4 Schlussfolgerungen: Veränderte Bedürfnisse der 2.0-Generation


