Rezensionen

konnen. Mit grofer Trauer und Bestiirzung erfuhren bra-
silianische und deutsche FreundInnen und KollegInnen
iiber die Medien, dass sich Andreas Kowalski unter den
154 Opfern der am 29. September 2006 nach einer Kol-
lision iiber Mato Grosso abgestiirzten Boeing 737-800
der Fluggesellschaft Gol auf der Strecke von Manaus
nach Brasilia befand. Peter Schroder

Kunz, Hans-Martin: Mahasweta Devi. Indische
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin. Heidelberg:
Draupadi Verlag, 2006. 216 pp. ISBN 978-3-937603-
02-5. Preis: € 17.00

Dem Heidelberger Ethnologen und Ubersetzer Hans-
Martin Kunz gelingt mit seiner jlingsten Publikation
gleich zweierlei: Mit seinen Ubersetzungen der auf
Bengali erschienenen literarischen und dokumentari-
schen Werke Mahasweta Devis fungiert er als deut-
scher Verstirker der unermiidlichen Stimme der Autorin
und Menschenrechtsaktivistin fiir die Belange der indi-
schen “Scheduled Tribes”. Gleichzeitig liefert er damit
einen erneuten Impuls fiir die einst im interdisziplindren
Aufbruch zwischen Literaturwissenschaft und Ethno-
logie euphorisch begriiite Literaturethnologie, die je-
doch ihren Kinderschuhen seitdem nicht so recht ent-
wachsen will.

Das westliche Interesse an der Person Mahasweta
Devis und die Fiille an Rezeptionen ihrer Werke sind
fiir eine bengalische Autorin ungewohnlich. Der Grund
hierfiir liegt — zumindest fiir den englischsprachigen
Raum - vor allem am Einfluss der Literaturwissen-
schaftlerin Gayatri Spivak, die, selbst aus Bengalen
stammend, als eine Art “dwarpalika (Tiir6ffnerin)” (14)
fiir Devi im Westen fungiert. Die postkoloniale Brille
Gayatri Spivaks und anderer Literaturwissenschaftler —
so Hans-Martin Kunz — reduziere jedoch das (Euvre
der dokumentarisch, literarisch und journalistisch schrei-
benden Autorin auf deren Kritik am unabhingigen indi-
schen Staat. Mit der deutschen Ubersetzung ihrer Werke
im Rahmen der Heidelberger Siidasiengruppe und ei-
nem ethnologisch geschulten Blick mochte Hans-Martin
Kunz auch in die “andere[n] Ebenen” (12) der indischen
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin einfiihren: “In
Indien ist Mahasweta Devi nicht allein als Schriftstel-
lerin bekannt, sondern ebenso sehr als soziale- und
Menschenrechtsaktivistin. Sie gilt als eine Person, die
sich unermiidlich fiir marginalisierte Gruppen einsetzt,
vor allem fiir Unberiihrbare und Stammesgemeinschaf-
ten, deren Schicksal sie sowohl in ihren literarischen
als auch journalistischen Arbeiten dokumentiert und fiir
die sie zahlreiche soziale und politische Organisationen
gegriindet hat” (12).

Im ersten Teil des Buches gibt der Autor anhand
eines Interviews mit Mahasweta Devi und drei hier
erstmals in deutscher Ubersetzung vorliegenden Kurz-
geschichten sowie einem Essay einen Uberblick iiber
die thematische und narrative Spannbreite der engagier-
ten Literatin, deren Werke und soziales Engagement
“keine voneinander getrennten Bereiche” (25) darstel-
len.

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:20.
m

635

Im Interview mit Hans-Martin Kunz erldutert Mahas-
weta Devi ihre postkoloniale Kritik am unabhédngigen
indischen Staat und ihr Versténdnis von sozialer Verant-
wortung, das weit dariiber hinaus geht, “nur sozialkriti-
sche Literatur zu schreiben” (12). Soziale Verantwortung
empfindet Mahasweta Devi gegeniiber marginalisierten
Gruppen, insbesondere gegeniiber den Adivasis, den
indischen Stammesgruppen. Unermiidlich engagiert sie
sich hier vor allem fiir die sog. “Denotified Tribes”,
die “selbst die anderen Stammesgruppen” hassen (35):
“1871 haben die Briten einen Criminal Tribes Act verab-
schiedet. Von diesem waren vor allem Menschen betrof-
fen, die kein Land besessen haben oder nicht sesshaft ge-
wesen sind. Stammesgruppen, die in dem Wald gewohnt
haben, umherziehende Gruppen, die an der Meereskiiste
Salz gesammelt haben, um es dann gegen andere Sachen
zu tauschen. ... Mit einem Schlag ist also eine riesige
Menge von Menschen, in allen indischen Staaten, offi-
ziell als kriminell gebrandmarkt worden. Von da an hat
eine schreckliche Unterdriickung durch die Polizei und
die lokale Bevolkerung eingesetzt. ... Auch nach der
Unabhingigkeit ist ihnen groBes Unrecht getan worden.
1952 hat die indische Regierung erklirt, sie gélten nicht
langer als kriminelle Stammesgruppen, sondern von nun
an als denotified. Das war ohne Bedeutung. Man hat
ihnen weder Land gegeben, auf dem sie sich hitten
niederlassen konnen, noch eine Moglichkeit, sich den
Lebensunterhalt zu verdienen, keine Bildung, nichts”
(331.).

Ihre Sozialkritik, die von einem Hass auf das Un-
vermodgen des indischen Systems gendhrt wird, klingt
bereits in dem Friihwerk “Jashabanti” — das von der
Autorin heute als “zu romantisch” (25) abgetitelt wird —
deutlich an. Wesentlich pointierter wird ihre Anklage
in den beiden weiteren vom Autor iibersetzten Kurz-
geschichten “Klageweib” (orig. “Rudili”) sowie “Choli
Ka Piche: Unter der Bluse”. Erstere thematisiert die In-
stitution der Schuldknechtschaft in einem fiktiven Dorf
in Bihar; letztere dokumentiert die sexuelle Ausbeutung
von Frauen. Den Abschluss der iibersetzten Werke bildet
der Essay “Ungenutzte Ressourcen”, in dem Mahasweta
Devi eindringlich die Aufnahme oraler Traditionen als
Quelle fiir die Geschichtsschreibung im Allgemeinen
und fiir die indische Literaturgeschichte im Besonderen
anmahnt: “Das geringe Interesse an der Stammeswelt ist
ein Verlust fiir die Literatur. Die gesamte Stammesge-
schichte wird in den oralen Traditionen bewahrt, ohne
dass sie eine Schrift entwickelt haben” (111).

Diese Vernetzung von sozialpolitischer Aktivitit und
literarischem Schaffen bildet den thematischen Boden
fiir den zweiten, theoretisch und methodisch motivierten
Teil der Arbeit: die Auseinandersetzung mit der Autorin
und ihren Werken, der — und denen — vor allem
seitens indischer Literaturkritiker hidufig das Adjektiv
ethnographisch zugeschrieben wird. Und genau hier
setzt Hans-Martin Kunz an, in der Diskussion um die
Nihe und Ferne Mahasweta Devis zur ethnographischen
Methode und Reprisentation. Zum einen auf der Ebene
der Gattungszuordnung: stilistisch weisen die Werke im
Wesentlichen die Merkmale der realistischen Textsorten

‘mitt, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635

636

auf — und stehen damit “in einem direkten komple-
mentidren/konkurrierenden Verhéltnis zu anderen ethno-
graphischen Werken” (26), so Hans-Martin Kunz. Zum
anderen identifiziert er Parallelen zwischen der ethno-
graphischen Methode der teilnehmenden Beobachtung
und der Herangehensweise der Autorin.

In der Auseinandersetzung mit den Realismus-Ef-
fekten, mit dem literarischen Zwischenspiel von Fik-
tionalitdt/Fiktivitit und Faktizitdt sowie in der Kon-
struktion von auktorialer Authentizitét, Objektivitit und
Autoritdt sieht Hans-Martin Kunz die Entsprechungen
zur ethnographischen Autorschaft — jedoch, so seine
Argumentation weiter, mit dem nicht vernachléssigbaren
Unterschied, dass sie erstens kein wissenschaftliches
Interesse verfolge und zweitens keine neutrale Haltung,
sondern weitgehende Identifikation mit den von ihr re-
présentierten Individuen oder ethnischen Gruppen an-
strebe: “Darstellen und (Stell)-Vertreten — diese beiden
Aspekte der Reprisentation stehen in Mahasweta Devis
Werk in einem besonderen Verhiltnis zueinander” (124).
Mahasweta Devis Herangehensweise und Verstindnis
von Literatur mag zwar ethnographisch inspiriert sein —
das Korsett einer Ethnographin oder gar Ethnologin
kann man ihr nicht anziehen, und sie mochte es wohl
auch gar nicht tragen: Bedingungsloses Engagement fiir
die man lebt und iiber die man schreibt — das passt
nicht ins Bild des zumindest theoretisch im neutralen
Niemandsland zwischen Nihe und Distanz verorteten
Ethnologen. Hans-Martin Kunz’ Resiimee: “Sie ist keine
Ethnologin. Doch sie nimmt teil an dem Projekt der
ethnographischen Reprisentation (als einer Reprisen-
tation des kulturell Fremden), das lidngst nicht mehr
Eigentum der Ethnologie ist, wenn es dies iiberhaupt
jemals gewesen sein sollte” (127).

Fallen ihre engagierten Texte deshalb aus dem In-
teressensgebiet der Ethnologie? Keineswegs, so Hans-
Martin Kunz, und skizziert vor allem in der Ausein-
andersetzung mit Mahasweta Devis Werk “Pterodacty-
lus” und in Anlehnung an die literaturethnologischen
Ansitze Thomas Hylland Eriksons und Sylvia Schom-
burg-Scherffs seine Lesart narrativer Texte: als ethnogra-
phische Quelle, ethnographische Beschreibung und/oder
alternative ethnologische Theorie — unter besonderer
Beriicksichtigung und Handhabung des zumeist subjek-
tiven Charakters fiktionaler Textsorten und unter Be-
riicksichtigung der Rezeption der Leserschaft.

Hans-Martin Kunz liefert mit seiner Publikation
einen wichtigen und richtigen erneuten Impuls fiir die
langst iiberfillige wissenschaftliche Etablierung einer
“Literaturethnologie” — die wie Ethnolinguistik oder
Medizinethnologie zum Spektrum des ethnologischen
Kanons von Unterdisziplinen gehdren sollte. Denn —
und hier ist ihm unbedingt beizupflichten —, “vor dem
Hintergrund ethnographischer Experimente mit litera-
rischen Formen ist [es] erstaunlich — [dass] es nicht
viele Essays und nur wenige Monographien [gibt],
die sich [Literatur] zum Gegenstand genommen haben.
Trotz der Versuche einzelner Personen, eine solche zu
etablieren, gibt es bislang keine ‘Literaturethnologie’”
(184).

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:20.
m

Rezensionen

In diesem Sinne: Neue Quellen braucht das Land —
Hans-Martin Kunz hat in seiner Auseinandersetzung
mit der Person und den Werken Mahasweta Devis eine
weitere erschlossen. Dominique Stohr

Lassiter, Luke Eric: The Chicago Guide to Collabo-
rative Ethnography. Chicago: The University of Chicago
Press, 2005. 201 pp. ISBN 978-0-226-46890-7. Price:
$12.00

There are many ways of doing fieldwork. Edward
E. Evans-Pritchard once recalled his first attempts to
learn about fieldwork in the early 1920s. He had asked
a number of famous anthropologists how to do it and
had received various answers. First, he asked Edvard
A. Westermarck, who told: “Don’t converse with an
informant for more than twenty minutes because if you
aren’t bored by that time he will be.” Alfred Haddon
said “that it was really all quite simple; one should al-
ways behave as a gentleman.” Evans-Pritchard’s teach-
er, Charles Seligman, “told me to take ten grams of
quinnine every night and to keep off women.” Finally,
Bronistaw Malinowski himself told the novice “not to
be a bloody fool.”

It’s not a joke, not only. There are no one, simple
recipe for fieldwork and relationship between anthropol-
ogist (him- or herself) and informant, between “us” and
“them.” Popular formulas from student’s dictionaries —
like a “fieldwork is a data collection for any study,
it involves talking to people or asking them questions
about their activities and views, sometimes including
attempts at systematic observation of their behaviour”
or “informant, someone who offers information to a
researcher” — are a specific kind of simplifying fic-
tion. Anthropologists use a variety of specified, formal
techniques for the collection of data. In former times,
let’s say in the late nineteenth century and early twen-
tieth century, empirical material was collected mostly
by anthropologists, that is, people from the outside.
In many cases, especially in Canada, they had native
collaborators. For example, Franz Boas had a Kwakiutl
assistant, George Hunt and Henry Tate, who was a
literate Tsimshian. So native co-operation was secured
from the beginning, but nevertheless the fact is that Hunt
and Tate, and others worked under the guidance of the
anthropologists. In consequence, they were turned into
anthropologists themselves.

But the times they are a-changin’. Gone are the days
when anthropologists could, without any contradiction,
present “the native point of view.” Now they find
themselves barred from access to research sites because
“the anthropologist” — as James Clifford wrote — has
become a negative alter ego in contemporary indigenous
discourse, invoked as the epitome of arrogant, intrusive
colonial authority.

In “The Chicago Guide to Collaborative Ethnog-
raphy” we can find new models for anthropological
fieldwork and relationship between ethnographer and
informant: it’s a collaborative research. Luke Eric Las-
siter argues that “Ethnographic practice ... has always

Anthropos 102.2007

‘mitt, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635

