
Rezensionen 635

können. Mit großer Trauer und Bestürzung erfuhren bra-
silianische und deutsche FreundInnen und KollegInnen
über die Medien, dass sich Andreas Kowalski unter den
154 Opfern der am 29. September 2006 nach einer Kol-
lision über Mato Grosso abgestürzten Boeing 737–800
der Fluggesellschaft Gol auf der Strecke von Manaus
nach Brası́lia befand. Peter Schröder

Kunz, Hans-Martin: Mahasweta Devi. Indische
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin. Heidelberg:
Draupadi Verlag, 2006. 216 pp. ISBN 978-3-937603-
02-5. Preis: € 17.00

Dem Heidelberger Ethnologen und Übersetzer Hans-
Martin Kunz gelingt mit seiner jüngsten Publikation
gleich zweierlei: Mit seinen Übersetzungen der auf
Bengali erschienenen literarischen und dokumentari-
schen Werke Mahasweta Devis fungiert er als deut-
scher Verstärker der unermüdlichen Stimme der Autorin
und Menschenrechtsaktivistin für die Belange der indi-
schen “Scheduled Tribes”. Gleichzeitig liefert er damit
einen erneuten Impuls für die einst im interdisziplinären
Aufbruch zwischen Literaturwissenschaft und Ethno-
logie euphorisch begrüßte Literaturethnologie, die je-
doch ihren Kinderschuhen seitdem nicht so recht ent-
wachsen will.

Das westliche Interesse an der Person Mahasweta
Devis und die Fülle an Rezeptionen ihrer Werke sind
für eine bengalische Autorin ungewöhnlich. Der Grund
hierfür liegt – zumindest für den englischsprachigen
Raum – vor allem am Einfluss der Literaturwissen-
schaftlerin Gayatri Spivak, die, selbst aus Bengalen
stammend, als eine Art “dwarpalika (Türöffnerin)” (14)
für Devi im Westen fungiert. Die postkoloniale Brille
Gayatri Spivaks und anderer Literaturwissenschaftler –
so Hans-Martin Kunz – reduziere jedoch das Œuvre
der dokumentarisch, literarisch und journalistisch schrei-
benden Autorin auf deren Kritik am unabhängigen indi-
schen Staat. Mit der deutschen Übersetzung ihrer Werke
im Rahmen der Heidelberger Südasiengruppe und ei-
nem ethnologisch geschulten Blick möchte Hans-Martin
Kunz auch in die “andere[n] Ebenen” (12) der indischen
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin einführen: “In
Indien ist Mahasweta Devi nicht allein als Schriftstel-
lerin bekannt, sondern ebenso sehr als soziale- und
Menschenrechtsaktivistin. Sie gilt als eine Person, die
sich unermüdlich für marginalisierte Gruppen einsetzt,
vor allem für Unberührbare und Stammesgemeinschaf-
ten, deren Schicksal sie sowohl in ihren literarischen
als auch journalistischen Arbeiten dokumentiert und für
die sie zahlreiche soziale und politische Organisationen
gegründet hat” (12).

Im ersten Teil des Buches gibt der Autor anhand
eines Interviews mit Mahasweta Devi und drei hier
erstmals in deutscher Übersetzung vorliegenden Kurz-
geschichten sowie einem Essay einen Überblick über
die thematische und narrative Spannbreite der engagier-
ten Literatin, deren Werke und soziales Engagement
“keine voneinander getrennten Bereiche” (25) darstel-
len.

Im Interview mit Hans-Martin Kunz erläutert Mahas-
weta Devi ihre postkoloniale Kritik am unabhängigen
indischen Staat und ihr Verständnis von sozialer Verant-
wortung, das weit darüber hinaus geht, “nur sozialkriti-
sche Literatur zu schreiben” (12). Soziale Verantwortung
empfindet Mahasweta Devi gegenüber marginalisierten
Gruppen, insbesondere gegenüber den Âdivâsı̂s, den
indischen Stammesgruppen. Unermüdlich engagiert sie
sich hier vor allem für die sog. “Denotified Tribes”,
die “selbst die anderen Stammesgruppen” hassen (35):
“1871 haben die Briten einen Criminal Tribes Act verab-
schiedet. Von diesem waren vor allem Menschen betrof-
fen, die kein Land besessen haben oder nicht sesshaft ge-
wesen sind. Stammesgruppen, die in dem Wald gewohnt
haben, umherziehende Gruppen, die an der Meeresküste
Salz gesammelt haben, um es dann gegen andere Sachen
zu tauschen. . . . Mit einem Schlag ist also eine riesige
Menge von Menschen, in allen indischen Staaten, offi-
ziell als kriminell gebrandmarkt worden. Von da an hat
eine schreckliche Unterdrückung durch die Polizei und
die lokale Bevölkerung eingesetzt. . . . Auch nach der
Unabhängigkeit ist ihnen großes Unrecht getan worden.
1952 hat die indische Regierung erklärt, sie gälten nicht
länger als kriminelle Stammesgruppen, sondern von nun
an als denotified. Das war ohne Bedeutung. Man hat
ihnen weder Land gegeben, auf dem sie sich hätten
niederlassen können, noch eine Möglichkeit, sich den
Lebensunterhalt zu verdienen, keine Bildung, nichts”
(33 f.).

Ihre Sozialkritik, die von einem Hass auf das Un-
vermögen des indischen Systems genährt wird, klingt
bereits in dem Frühwerk “Jashabantı̂” – das von der
Autorin heute als “zu romantisch” (25) abgetitelt wird –
deutlich an. Wesentlich pointierter wird ihre Anklage
in den beiden weiteren vom Autor übersetzten Kurz-
geschichten “Klageweib” (orig. “Rudâli”) sowie “Choli
Kâ Piche: Unter der Bluse”. Erstere thematisiert die In-
stitution der Schuldknechtschaft in einem fiktiven Dorf
in Bı̂hâr; letztere dokumentiert die sexuelle Ausbeutung
von Frauen. Den Abschluss der übersetzten Werke bildet
der Essay “Ungenutzte Ressourcen”, in dem Mahasweta
Devi eindringlich die Aufnahme oraler Traditionen als
Quelle für die Geschichtsschreibung im Allgemeinen
und für die indische Literaturgeschichte im Besonderen
anmahnt: “Das geringe Interesse an der Stammeswelt ist
ein Verlust für die Literatur. Die gesamte Stammesge-
schichte wird in den oralen Traditionen bewahrt, ohne
dass sie eine Schrift entwickelt haben” (111).

Diese Vernetzung von sozialpolitischer Aktivität und
literarischem Schaffen bildet den thematischen Boden
für den zweiten, theoretisch und methodisch motivierten
Teil der Arbeit: die Auseinandersetzung mit der Autorin
und ihren Werken, der – und denen – vor allem
seitens indischer Literaturkritiker häufig das Adjektiv
ethnographisch zugeschrieben wird. Und genau hier
setzt Hans-Martin Kunz an, in der Diskussion um die
Nähe und Ferne Mahasweta Devis zur ethnographischen
Methode und Repräsentation. Zum einen auf der Ebene
der Gattungszuordnung: stilistisch weisen die Werke im
Wesentlichen die Merkmale der realistischen Textsorten

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635


636 Rezensionen

auf – und stehen damit “in einem direkten komple-
mentären/konkurrierenden Verhältnis zu anderen ethno-
graphischen Werken” (26), so Hans-Martin Kunz. Zum
anderen identifiziert er Parallelen zwischen der ethno-
graphischen Methode der teilnehmenden Beobachtung
und der Herangehensweise der Autorin.

In der Auseinandersetzung mit den Realismus-Ef-
fekten, mit dem literarischen Zwischenspiel von Fik-
tionalität /Fiktivität und Faktizität sowie in der Kon-
struktion von auktorialer Authentizität, Objektivität und
Autorität sieht Hans-Martin Kunz die Entsprechungen
zur ethnographischen Autorschaft – jedoch, so seine
Argumentation weiter, mit dem nicht vernachlässigbaren
Unterschied, dass sie erstens kein wissenschaftliches
Interesse verfolge und zweitens keine neutrale Haltung,
sondern weitgehende Identifikation mit den von ihr re-
präsentierten Individuen oder ethnischen Gruppen an-
strebe: “Darstellen und (Stell)-Vertreten – diese beiden
Aspekte der Repräsentation stehen in Mahasweta Devis
Werk in einem besonderen Verhältnis zueinander” (124).
Mahasweta Devis Herangehensweise und Verständnis
von Literatur mag zwar ethnographisch inspiriert sein –
das Korsett einer Ethnographin oder gar Ethnologin
kann man ihr nicht anziehen, und sie möchte es wohl
auch gar nicht tragen: Bedingungsloses Engagement für
die man lebt und über die man schreibt – das passt
nicht ins Bild des zumindest theoretisch im neutralen
Niemandsland zwischen Nähe und Distanz verorteten
Ethnologen. Hans-Martin Kunz’ Resümee: “Sie ist keine
Ethnologin. Doch sie nimmt teil an dem Projekt der
ethnographischen Repräsentation (als einer Repräsen-
tation des kulturell Fremden), das längst nicht mehr
Eigentum der Ethnologie ist, wenn es dies überhaupt
jemals gewesen sein sollte” (127).

Fallen ihre engagierten Texte deshalb aus dem In-
teressensgebiet der Ethnologie? Keineswegs, so Hans-
Martin Kunz, und skizziert vor allem in der Ausein-
andersetzung mit Mahasweta Devis Werk “Pterodacty-
lus” und in Anlehnung an die literaturethnologischen
Ansätze Thomas Hylland Eriksons und Sylvia Schom-
burg-Scherffs seine Lesart narrativer Texte: als ethnogra-
phische Quelle, ethnographische Beschreibung und/oder
alternative ethnologische Theorie – unter besonderer
Berücksichtigung und Handhabung des zumeist subjek-
tiven Charakters fiktionaler Textsorten und unter Be-
rücksichtigung der Rezeption der Leserschaft.

Hans-Martin Kunz liefert mit seiner Publikation
einen wichtigen und richtigen erneuten Impuls für die
längst überfällige wissenschaftliche Etablierung einer
“Literaturethnologie” – die wie Ethnolinguistik oder
Medizinethnologie zum Spektrum des ethnologischen
Kanons von Unterdisziplinen gehören sollte. Denn –
und hier ist ihm unbedingt beizupflichten –, “vor dem
Hintergrund ethnographischer Experimente mit litera-
rischen Formen ist [es] erstaunlich – [dass] es nicht
viele Essays und nur wenige Monographien [gibt],
die sich [Literatur] zum Gegenstand genommen haben.
Trotz der Versuche einzelner Personen, eine solche zu
etablieren, gibt es bislang keine ‘Literaturethnologie’”
(184).

In diesem Sinne: Neue Quellen braucht das Land –
Hans-Martin Kunz hat in seiner Auseinandersetzung
mit der Person und den Werken Mahasweta Devis eine
weitere erschlossen. Dominique Stöhr

Lassiter, Luke Eric: The Chicago Guide to Collabo-
rative Ethnography. Chicago: The University of Chicago
Press, 2005. 201 pp. ISBN 978-0-226-46890-7. Price:
$ 12.00

There are many ways of doing fieldwork. Edward
E. Evans-Pritchard once recalled his first attempts to
learn about fieldwork in the early 1920s. He had asked
a number of famous anthropologists how to do it and
had received various answers. First, he asked Edvard
A. Westermarck, who told: “Don’t converse with an
informant for more than twenty minutes because if you
aren’t bored by that time he will be.” Alfred Haddon
said “that it was really all quite simple; one should al-
ways behave as a gentleman.” Evans-Pritchard’s teach-
er, Charles Seligman, “told me to take ten grams of
quinnine every night and to keep off women.” Finally,
Bronisław Malinowski himself told the novice “not to
be a bloody fool.”

It’s not a joke, not only. There are no one, simple
recipe for fieldwork and relationship between anthropol-
ogist (him- or herself) and informant, between “us” and
“them.” Popular formulas from student’s dictionaries –
like a “fieldwork is a data collection for any study,
it involves talking to people or asking them questions
about their activities and views, sometimes including
attempts at systematic observation of their behaviour”
or “informant, someone who offers information to a
researcher” – are a specific kind of simplifying fic-
tion. Anthropologists use a variety of specified, formal
techniques for the collection of data. In former times,
let’s say in the late nineteenth century and early twen-
tieth century, empirical material was collected mostly
by anthropologists, that is, people from the outside.
In many cases, especially in Canada, they had native
collaborators. For example, Franz Boas had a Kwakiutl
assistant, George Hunt and Henry Tate, who was a
literate Tsimshian. So native co-operation was secured
from the beginning, but nevertheless the fact is that Hunt
and Tate, and others worked under the guidance of the
anthropologists. In consequence, they were turned into
anthropologists themselves.

But the times they are a-changin’. Gone are the days
when anthropologists could, without any contradiction,
present “the native point of view.” Now they find
themselves barred from access to research sites because
“the anthropologist” – as James Clifford wrote – has
become a negative alter ego in contemporary indigenous
discourse, invoked as the epitome of arrogant, intrusive
colonial authority.

In “The Chicago Guide to Collaborative Ethnog-
raphy” we can find new models for anthropological
fieldwork and relationship between ethnographer and
informant: it’s a collaborative research. Luke Eric Las-
siter argues that “Ethnographic practice . . . has always

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-635

