
Vom Totalexperiment des Glaubens. 
Kritisches zur positiven Philosophie 
Schellings und Rosenzweigs*

I. Hinführende Rückbesinnung auf Schelling

Schellings Vorlesung in Berlin im Wintersemester 1841/ 
1842 war eine unglaubliche Sensation und Herausforderung, 
trat Schelling doch mit seiner Philosophie der Offenbarung 
mitten in der Hochburg des Hegelianischen Idealismus offen 
und entschieden der idealistischen Philosophie entgegen, die 
er einst in seiner Jugend mit Fichte und Hegel mitbegründet 
hatte. Ihm gehe es nicht darum, die idealistische Philosophie 
zu zertrümmern, so stellt er bereits in der Antrittsvorlesung* 1 
klar, sondern darum, sie in die Schranken zu verweisen. Als 
Vernunftwissenschaft, die alles allein und voraussetzungslos 
aus dem Denken erklären will, sei sie nur "negative Philoso­
phie", die er um die darüber hinausgehende "positive 
Philosophie", eben die Philosophie der Offenbarung, 
ergänzen wolle.
Die bisherige Philosophie, die im deutschen Idealismus 
gipfelt, nennt Schelling nicht etwa deshalb "negative 
Philosophie", weil er sie dadurch als etwas Negatives abtun 
will, ganz im Gegenteil: sie bleibt für ihn auch weiterhin ein 
notwendiger Teil philosophischer Arbeit, denn nur sie als 
rein rationale Vernunftwissenschaft ist in der Lage, alles, 
was wir in der Welt vorfinden, auf den Begriff zu bringen, 
in seinem Was zu bestimmen. Als negativ muß diese 

Erich Heintel, meinem Lehrer und Doktorvater, von dem ich den 
Begriff "Totalexperiment des Glaubens" übernahm (s. Anm. 10), zum 75. 
Geburtstag am 29. März 1987 in herzlicher Verbundenheit gewidmet.
1 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sämtliche Werke (Bd. LXIV), 
Stuttgart/Augsburg 1856 ff., XII, 357 f.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie vielmehr deshalb bezeichnet werden, da sie 
zwar alles Seiende in seinem Was-Sein begreifen kann, aber 
doch niemals und nirgends zur Positivität der Existenz, des 
sich ereignenden Existierens vorzudringen vermag. Weder 
das Seiende im Daß seines Existierens noch das je eigene 
Existieren des denkenden Menschen oder gar das Wirken 
Gottes vermag das Denken aus sich heraus abzuleiten. Dort, 
wo der absolute Idealismus alles Seiende, sich selbst und 
Gott miteinbegriffen, aus der dialektischen Bewegung 
begreifend einzuholen vermeint, ist es doch nur die eigene 
Denkbewegung, die da von Was-Bestimmung zu Was- 
Bestimmung fortschreitet, und nicht das ereignishafte 
Existieren der Wirklichkeit selbst, dem doch der wirklich 
Denkende angehört. Wo das Denken an sich selbst dies 
wirkliche, ihm unableitbare Existieren entdeckt, da beginnt 
es seine Negativität gegenüber der ihm unvordenklich 
vorausseienden Existenz zu erfassen, und es schafft mit 
dieser negativen Selbstbegrenzung Raum für eine sich dem 
unvordenklichen Existieren zuwendende "positive Philoso­
phie".
Die Selbstbegrenzung, die das Denken hier an sich selbst 
vollzieht, ist nicht nur eine ihm immanent bleibende Wende 
oder Negation; sondern - wie Schelling bereits in seiner 
Erlanger Vorlesung von 1821 formuliert - ein Akt des aus 
sich Heraustretens, der Ekstasis, den der Denkende nur als 
existentielle "freie Geistestat", des völligen Aufgebens der 
Priorität des Denkens, zu vollziehen vermag. Der Mensch 
muß ekstatisch aus seiner Stelle, allein denkendes Subjekt 
sein zu wollen, demgegenüber alles, was er bedenkt, zum 
leblosen Objekt gerinnen muß, heraustreten, um so das 
Existieren alles Wirklichen in seiner vorrangigen absoluten 
Subjekthaftigkeit erfahren zu können.2

2 Ebd. IX, 229.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es geht Schelling nicht um das nackte Faktum der Existenz, 
sondern um die hier erst mit ganzer Radikalität existentiell 
aufbrechende alte philosophische Letztfrage: 

"Weit entfernt also, daß der Mensch und sein Thun die Welt 
begreiflich mache, ist er selbst das Unbegreiflichste... Gerade Er, 
der Mensch, treibt mich zur letzten verzweiflungsvollen Frage: 
warum ist überhaupt etwas? warum ist nicht nichts?"3

Der Charakter der positiven Philosophie muß ein völlig 
anderer sein als der der negativen, rein rationalen Vernunft­
wissenschaft, denn in dieser ist das Denken als souveränes 
Subjekt, auch wo es begreifend beim Anderen ist, doch ganz 
und gar nur bei sich (Hegel). In der positiven Philosophie 
dagegen gibt zwar der Mensch keineswegs sein Denken auf, 
aber er unterstellt es dem unvordenklichen Existieren, dem 
es als existentielles Denken mit zugehört. Da hier das 
ereignishaft Existierende überall als das dem Denken 
Vorausseiende verstanden wird, ist die positive Philosophie 
ganz erfahrende Philosophie, die dem existentiell sich 
Ereignenden zugewandt ist, ganz hörende Philosophie, offen 
für den sprachlichen Zuspruch des Anderen, ganz ge­
schichtliche Philosophie, die von jedem ein freies existen­
tielles Einstehen für sein Denken und Handeln fordert.
Das Neue der Schellingschen Spätphilosophie wurde in 
seiner Zeit von kaum jemandem wahrgenommen, geschwei­
ge denn verstanden, zudem sprach er in einer theologisch­
philosophischen Sprache, der man in der damals kulturell 
aufgeklärten und politisch aufgeregten Epoche nicht mehr 
zuhörte. Einer der wenigen, der zunächst von Schellings 
Philosophie der Offenbarung schlechthin hingerissen war, 
der junge Sören Kierkegaard, notierte im November 1841 in 
seinem Tagebuch:

3 Ebd. XIII, 7.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Ich bin so froh, Schellings zweite Stunde gehört zu haben — unbe­
schreiblich; als er das Wort ’ Wirklichkeit’ nannte, vom Verhältnis 
der Philosophie zur Wirklichkeit [sprach], da hüpfte die Frucht 
des Gedankens in mir... Hier kann vielleicht Klarheit kommen."4

Wenn auch Kierkegaard sich gegen Ende der Vorlesung von 
der noch stark idealistischen Darstellungsweise Schellings 
enttäuscht abwendet, so ist es doch gerade diese Spannung 
zwischen erfahrendem Impuls und nicht erfülltem Anspruch, 
die Sören Kierkegaard zur eigenen Form der Einlösung 
dieses Anspruchs treibt. Auch Kierkegaards Neubeginn ging 
in den folgenden Jahrzehnten unter, wurde nicht gehört, 
wurde vergessen. Erst zu Beginn unseres Jahrhunderts - 
durch Nietzsche vorbereitet - wird Kierkegaards Existenz­
philosophie wiederentdeckt und dahinter ihr eigentlicher 
Quellpunkt, die positive Philosophie Schellings.
1910 legt Paul Tillich, der große protestantische Theologe, 
dessen 100. Geburtstag wir ebenfalls 1986 gedenken, seine 
Dissertation Die religionsgeschichtliche Konstruktion in 
Schellings positiver Philosophie (Breslau 1910) vor. Es ist 
dies nicht nur die erste ernsthafte philosophisch-theologische 
Arbeit über die Spätphilosophie Schellings, sondern auch, 
wie Tillich 1954 rückblickend in Schelling und die Anfänge 
des existentialistischen Protests5 bekennt, die Geburtsstunde 
seines eigenen, von Schelling, Kierkegaard und Marx 
geprägten christlich-sozialistischen Existentialismus.
Völlig unabhängig von Tillich hat sich zur gleichen Zeit 
Hans Ehrenberg, der etwas ältere Vetter und eigentliche 
philosophische Lehrer von Franz Rosenzweig, durch den 
deutschen Idealismus hindurch zu Schellings später Kritik 
und Selbstkritik des Idealismus durchgearbeitet. In der - 

4 Zitiert nach Schelling —Philosophie der Offenbarung 1841/1842, hg. 
u. eingel. von Manfred Frank, Frankfurt a. M. 1977, 452.
5 Paul Tillich, Gesammelte Werke, Bd. IV, Stuttgart 1962.

54

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allerdings viel später erschienenen -Disputation schreibt er 
bekenntnishaft von Schelling, dem "Rätsel des Idealismus": 
"Einstens da nannte ich Dich, in Deinen späten Jahren, 
meinen Lehrer... Auch das war eine Täuschung; wir haben 
keine Lehrer unter den Menschen."6 Es gibt nur wenige 
philosophische Werke bis heute, die so sehr wie Ehrenbergs 
Disputation vom Anspruch der positiven Philosophie 
Schellings durchdrungen sind. Ehrenberg bekennt, daß 
Schelling sein großer Anreger und Problemeröffner ist, 
dessen noch nicht ganz vom Idealismus befreite Kritik am 
Idealismus er fortführen wolle. Hans Ehrenberg hat als letzte 
Konsequenz seines radikalen christlichen Existentialismus 
seine philosophische Lehrtätigkeit aufgegeben und ist 1925 
protestantischer Pastor geworden.7
Durch Hans Ehrenberg wurde Franz Rosenzweig schon in 
seiner Studienzeit für den deutschen Idealismus und zugleich 
für deren existenz-philosophische Überwindung gewonnen. 
Immer wieder betont Rosenzweig, daß die Wendezeit 
"1800", die idealistische Philosophie von Kant, Fichte, 
Schelling, Hegel, die "Unruh" in seinem Denken sei. Aber 
sein Anliegen ist dabei nicht deren Erneuerung, sondern 
deren Überwindung durch ein "neues Denken". Durch seine 
Entscheidung zum Judesein 1913 und die dadurch ausge­
lösten theologischen Studien wendet er sich dann entschie­
dener als Hans Ehrenberg der Philosophie der Offenbarung 
Schellings zu. Auch für ihn ist Schellings positive Philoso­
phie jedoch nur die große Anregung, keineswegs folgt er 
Schelling in der Durchführung, vielmehr möchte er mit 
seinem großen glaubensphilosophischen VJv^Der Stern der 
Erlösung Schellings Versuch so zu Ende führen, wie es

6 Hans Ehrenberg, Disputation. Drei Bücher vom Deutschen Idealismus, 
München 1923-1925, Bd. II "Schelling", 7.
7 Siehe hierzu den Beitrag "Zur früh-existentialistischen Idealism uskritik 
der Vettern Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig" in diesem Band.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schelling selbst nicht vermochte, und gerade darin ist Der 
Stern der Erlösung die wohl bedeutendste Fortführung von 
Schellings positiver Philosophie, die wir bis heute besitzen. 
So bekennt Rosenzweig: "Es ist die Schellingsche Spätphilo­
sophie, in deren Bahnen wir uns mit solchen Betrachtungen 
bewegen." (GS II, 19 f.) Und bezeichnenderweise an Hans 
Ehrenberg schreibt er nach dem Erscheinen des Stern der 
Erlösung in bezug auf Schellings Weltalter-Fragment: "Die 
[Weltalter] sind ein großes Buch bis zu Ende. Wenn sie 
fertig geworden wären, so verdiente der Stern, außerhalb der 
Juden, nicht, daß ein Hahn nach ihm krähte." (GS I, 701) 
Nirgends wird wohl besser deutlich, daß Franz Rosenzweig 
den Stern der Erlösung a\s die Vollendung dessen angesehen 
hat, was Schellings positive Philosophie angeregt, aber nicht 
vollendet hatte.8

II. Nachzeichnende Erläuterungen zum "Stern"

Der Stern der Erlösung, das glaubensphilosophische Haupt­
werk Franz Rosenzweigs, ist in drei Teile gegliedert, die 
Rosenzweig als drei eigene Bände verstanden wissen will, 
die jeweils wiederum für sich in je drei Bücher unterteilt 
sind, die wir hier - der besseren Übersichtlichkeit willen - 
Kapitel nennen werden.

1.

Der erste Teil "Die Elemente oder die immerwährende 
Vorwelt" versteht sich als Parallele zu dem, was Schelling 
"negative Philosophie" genannt hat. Dieser Teil legt in rein 
rationaler Grundlegung dar, was das Denken vorausset­

8 Siehe hierzu Else Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs 
(1933), Hamburg 1959.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zungslos, allein aus sich selbst heraus von Gott, der Welt 
und dem Menschen zu erkennen vermag. Dies signalisiert 
auch bereits die Überschrift der Einleitung "Über die 
Möglichkeit, das All zu erkennen - in philosophos!" 
Wie Schelling bei der "negativen Philosophie" geht es auch 
Rosenzweig mit diesem ersten Teil nicht darum, das rein 
rationale Denken abzutun, sondern es als notwendiges und 
unaufgebbares Fundament des Erkennens aufzuweisen, das 
allerdings keineswegs bereits das Ganze existentieller 
Erfahrung und Lebenspraxis ausmacht. Das bedeutet, daß 
dieser Teil gleichzeitig kritische Abwehr jener idealistischen 
Tendenz der Philosophie seit Parmenides zu sein hat, die - 
in Hegels absolutem Idealismus gipfelnd -das rein rationale 
Wissen schlechthin zum Ganzen erklärt. Somit steht die 
Philosophie -seit dem späten Schelling -unter der Aufgabe, 
nicht nur immanent aus sich selbst heraus ihr eigenes 
Fundament zu begründen, sondern zugleich negativ an sich 
selbst ihre Begrenztheit darzulegen.
Franz Rosenzweig hat - meines Erachtens - im ersten Teil 
des Stern der Erlösung einen der bedeutendsten Entwürfe 
zur Bewältigung dieser Aufgabenstellung skizziert - mehr 
als eine Skizze sind die 100 Seiten nicht, aber schon sie 
allein weisen ihn als einen der großen Denker der nach­
idealistischen Philosophie aus. Die bisherige Rosenzweig- 
Rezeption hat dieses Teilstück seines Denkens meist als "zu 
schwierig" oder selbst noch "zu spekulativ" überblättert. Wir 
stehen also hier noch ganz am Anfang einer sich uns eröff­
nenden Entdeckungsgeschichte. Stärker und freier als 
Schelling stellt sich Rosenzweig der Auseinandersetzung mit 
Hegels Logik; allerdings nicht um ihr zu folgen, sondern um 
sie grundlegend aus den Angeln zu heben, denn in der 
Hegelschen Logik ist bereits angelegt, daß sich Hegels 
Philosophie als Begreifen des All schlechthin absolutsetzen 
muß; daß dies auf einem Selbstmißverständnis des Denkens 
von sich selbst beruht, gilt es aufzuzeigen.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegels Logik als absolute Selbstbegründung des reinen 
Denkens vor und für sich selbst beginnt mit dem reinen Sein, 
das ihm, so an den Anfang gestellt, zugleich das reine Nichts 
ist; und aus der durch diesen totalen Selbstwiderspruch in 
Gang gesetzten Bewegung schreitet das reine Denken in 
seinem werdenden Begreifen des All fort. Die ganze Hegel- 
sche Logik ist nichts anderes als die Entfaltung der Bewe­
gung dieses Werdens, in dem das Denken durch die Nega­
tion seiner selbst sich seiner Gestaltungen des Denkens 
bewußt wird, bis zu seiner höchsten Gestalt der absoluten 
Idee, wo es sich selbst absolut als das Begreifende des All 
aus sich selbst begreift.
Einen Gedanken aus Hermann Cohens Philosophie der 
Mathematik über das Differential aufnehmend, ihn aber weit 
darüber hinaus auf das rein rationale Denken insgesamt 
erweiternd,9 stellt nun Franz Rosenzweig der "Eindimensio- 
nalität" der Hegelschen Dialektik die Mehrdimensionalität 
seiner Methode der Selbstbegründung des reinen Wissens, 
die zugleich dessen Selbstbegrenzung ist, entgegen. Da das 
Wissen nur das rational zu begreifen vermag, was es für sich 
selbst voraussetzungslos aus seinen eigenen Elementen 
erarbeitet hat, kann es nur beim "Nichts" beginnen. Dieses 
Nichts ist aber nur ein Nichts für das Wissen; denn jede 
darüber hinausgehende Behauptung, die dem Nichts die 
ontologische Qualität des reinen Seins zusprechen wollte, ist 
ein hybrider Überstieg des Denkens des Denkens. Hier zeigt 
sich einer der Grundirrtümer der Hegelschen Logik, der ihr 
vom Anfang an den Schein verleiht, als würde das Denken 
des Denkens auch das Sein, die Wirklichkeit, umgreifen.
Das Nichts ist der notwendige Ausgangspunkt für das 
voraussetzungslos sich selbst aus sich selbst begründende 
rein rationale Wissen. Der Zielpunkt des Wissens ist aber 

9 Siehe Reiner Wiehl, "Logik und Metalogik bei Cohen und Rosen­
zweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 623-642.

58

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Begreifen der Fülle des Tatsächlichen, die wir immer 
schon irgendwie vorfinden. Denn es ist ja keineswegs so, 
daß das rein rationale Wissen die Fülle des Tatsächlichen für 
uns schafft, sondern diese ist immer schon da, wie auch wir 
schon da sind, wenn das rein rationale Denken aufbricht, 
dies voraussetzungslos ganz aus den eigenen Elementen 
seines Wissens heraus zu erkennen und zu begreifen. Auch 
Hegel muß natürlich die Fülle des Tatsächlichen als Ziel­
punkt der dialektischen Denkbewegung voraussetzen, nur 
behauptet er, daß die Logik nicht nur das Erkennen des 
Tatsächlichen, sondern das Wirkliche selbst durch ihre 
dialektische Bewegung hervorbringe. Diese Schöpfungs­
hybris des Denkens ist der zweite Grundirrtum des absoluten 
Idealismus der Hegelschen Philosophie, gegen den Rosen­
zweig ankämpft.
Eingespannt in diese beiden Pole: das Nichts für das Wissen 
als Ausgangspunkt und das begreifende Erkennen von Gott, 
der Welt und dem Menschen als Zielpunkt, läßt sich die 
Bewegung des Wissens nach Rosenzweig als die Verknüp­
fung zweier sie tragender und vorantreibender Impulse 
bestimmen: die Bejahung des Nichtnichts und die Vernei­
nung des Nichts.

"Zwei Wege erschließt es so vom Nichts zum Etwas, den Weg der 
Bejahung dessen, was nicht Nichts ist, und den Weg der Vernei­
nung des Nichts ... Eben zu Hegels Gründung der Logik auf den 
Begriff des Seins... [setzt diese neue Methode]sich da in entschei­
dendsten Gegensatz. Und damit wiederum zur ganzen [ideali­
stischen] Philosophie, deren Erbe Hegel angetreten hatte." 
(GS II, 23)

Wäre die Bewegung des Wissens einerseits nicht immer 
schon gegründet auf der Bejahung des Nichtnichts, so 
könnte sie nirgends zur Erkenntnis von etwas Tatsächlichem 
kommen, wäre sie andererseits nicht unentwegt Verneinung 
des Nichts, so könnte sie nicht zu immer bestimmterer 

59

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnis voranschreiten. Beide Bewegungsimpulse des 
Wissens, das "Ja" und das "Nein", haben jedoch nur diffe­
rential-hypothetischen Charakter, d. h. das Wissen ist 
grundsätzlich immer in sich selbst begrenzt, nirgends ist es 
selber bereits die Wirklichkeit an sich, immer bleibt es 
unendlich auf dem Wege der Erkenntnis des Tatsächlichen; 
wobei das das "Ja" und das "Nein" verbindende "Und" -das 
keine Synthesis ist - das Wissen in der Spannung seiner 
unermüdlichen Aufgabe hält.

"Diesen Koordinaten, zwischen denen jeder Schritt, jede Bewe­
gung, die es [das Wissen] tut, sich abzeichnet, kann es nicht 
entweichen denn aus der Bahn, die von jenen drei Elementen 
bestimmt wird, kann es nicht herausspringen. So ist das Nichts des 
beweisenden Wissens hier immer nur ein Nichts des Wissens und 
genauer ein Nichts des Beweisens, dem gegenüber die Tatsache, 
die den Raum mitgründet, worin das Wissen selber lebt und webt 
und ist, in ihrer ganzen schlechthinnigen Tatsächlichkeit ungerührt 
stehen bleibt. Und das Wissen kann deshalb hier nichts weiter als 
den Weg von dem Unbeweisbaren, dem Nichts des Wissens, hin 
zur Tatsächlichkeit der Tatsache nachgehn ..." (GS II, 68)

Ich bin mir bewußt, daß diese gedrängte Zusammenfassung 
von Rosenzweigs Ausführungen zur Methode des ersten 
Teils für alle, die den Stern der Erlösung nicht sehr genau 
kennen, weitgehend unverständlich bleiben muß. Mir geht es 
eigentlich auch nur um den einen Hinweis, daß Rosenzweig 
in diesem ersten Teil - ganz im Sinne der "negativen Philo­
sophie" Schellings - den Kampf mit der idealistischen 
Philosophie von "Jonien bis Jena" aufnimmt und speziell in 
kritischer Gegnerschaft zu Hegels Logik zu zeigen versucht, 
daß dort, wo das Denken voraussetzungslos sich begründet 
und zu seinen höchsten Höhen des Begreifens des je Be­
greifbaren vordringt, doch niemals die existentielle Wirk­
lichkeit, in der wir uns erfahren und in der wir wirken, zu 
erreichen vermag.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Somit ist der ganze erste Teil, die selbstbegründende und 
selbstbegrenzende Darlegung der rein rationalen Philoso­
phie, Hinführung und Ermöglichung des "Übergangs" zum 
"neuen Denken" der "positiven Philosophie". Der Übergang 
selbst kann nicht mehr rein rational abgeleitet werden, 
vielmehr verlangt er, wie Rosenzweig sagt, "eine Wendung", 
"eine Umkehr", oder wie Schelling forderte: die "freie 
Geistestat" der "Ekstasis", des Heraustretens aus der Priorität 
des "Wissen-Wollens", um uns aus der Unvordenklichkeit 
der existierenden Wirklichkeit zu erfahren und uns existen­
tiell-praktisch in der Geschichte zu verwirklichen. So führt 
der Übergang vom a-zeitlichen der Rationalität zur Zeitlich­
keit und Geschichtlichkeit unseres existentiellen Daseins in 
der Welt.
Schon in der ’ Urzelle' zum Stern der Erlösung, im Brief an 
Rudolf Ehrenberg, vom 18. November 1917 schreibt Franz 
Rosenzweig über die Umkehr des Denkens in diesem 
Übergang:

"... die philosophische Vernunft steht auf ihren eigenen Füßen, sie 
ist sich selbst genug. Alle Dinge sind in ihr begriffen und am Ende 
begreift sie sich selber ... Nachdem sie also alles in sich aufge­
nommen und ihre Alleinexistenz proklamiert hat, entdeckt 
plötzlich der Mensch, daß er, der doch längst philosophisch 
verdaute, noch da ist. Und zwar nicht als Mensch mit seinem 
Palmenzweig ..., sondern als ’lch, der ich doch Staub und Asche 
bin’. Ich ganz gemeines Privatsubjekt, Ich Vor- und Zuname, Ich 
Staub und Asche. Ich bin noch da... Der Mensch schlechtweg, der 
’noch da ist’, ... ist wirklich der Anfang." (KL. Sehr., 359, 363)

Dabei geht es Rosenzweig nicht wie der späteren Existenz­
philosophie von Heidegger, Jaspers, Sartre und Camus allein 
um das Je-Meinige des existentiellen Erlebens, sondern ganz 
im Sinne von Schellings Philosophie der Offenbarung um 
das existentielle Sich-Erfahren im Kontext der Wirklichkeit 
und das existentielle Sich-Bewähren im Kontext der Ge­

61

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte, also um ein Sich-Finden in Schöpfung, Offenba­
rung, Erlösung.

2.

Der zweite Teil des Stern der Erlösung "Die Bahn oder die 
allzeiterneuerte Welt" ist Franz Rosenzweigs Parallelstück 
zu Schellings "positiver Philosophie". So schreibt Rosen­
zweig in seinen Erläuterungen zum Stern der Erlösung in 
Das neue Denken-, "Eine erzählende Philosophie hat Schel­
ling in der Vorrede seines genialen Fragments ’Die Weltal­
ter’ geweissagt. Der zweite Band versucht sie zu geben." (KL 
Sehr., 383) Keineswegs stimmen Rosenzweig und Schelling 
in allen Einzelheiten der Durchführung überein, aber ihre 
Ansätze leben aus dem gleichen Grundgedanken. Für beide 
ist die "positive Philosophie" existentielle Glaubensphiloso­
phie, deren Kernstück die Offenbarung darstellt.
Ausdrücklich unterstreicht Rosenzweig bereits in der 
Einleitung "Über die Möglichkeit, das Wunder zu erleben 
-in theologos!", daß das "neue Denken" eine Erneuerung 
sowohl der Philosophie als auch der Theologie sowie ihre 
erneuerte Einheit aus der Existenzerfahrung darstellt. Das 
Wunder, das es zu erleben gilt, ist das Wunder des kreatür­
lichen Lebenszusammenhangs, der uns selbst trägt und 
erhält, ist das Wunder des Offenbarwerdens der Welt in und 
durch die Sprache, im Miteinander-Sprechen, ist das Wunder 
der Freiheit, der Liebestat und ihres Wirkens auf eine 
verheißene Versöhnung hin. Nur das rein rationale Denken, 
dem alle Existenz etwas von außen Einbrechendes, Uner­
klärliches, Kontingentes ist, kann im existentiellen Erfah- 
rungs- und Geschichtszusammenhang keine Sinnstiftung 
erkennen. Ganz anders die positive Philosophie, das "neue 
Denken" nach dem Übergang: Ihr liegen keinerlei neue 
’überrationale’ Erkenntnisse und Informationen vor, sondern 
in ihr wendet sich lediglich der Blick vom Erklären- und 

62

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beweisenwollen aus rein rationalen Denkelementen zum 
Erleben unseres existentiellen in-der-Welt-seins aus einem 
gestifteten Sinnzusammenhang. In ausdrücklicher Berufung 
auf Schelling spricht daher Rosenzweig von einer "erfah­
renden Philosophie", worunter beide kein empirisches 
Aufgreifen vereinzelter Fakten verstehen, sondern die 
existentiell-praktische Totalerfahrung unserer selbst im 
Wirklichkeitszusammenhang von Naturund Geschichte. Das 
Existentiell-Praktische kommt vielleicht noch stärker in 
Schellings Kennzeichnung dieses neuen Denkens als 
"geschichtliche Philosophie" zum Ausdruck, worauf jedoch 
auch Rosenzweigs Bandtitel "Die Bahn oder die allzeiter­
neuerte Welt" hinweist. So können wir hier schon die 
Grundhaltung dieses neuen Denkens der positiven Philoso­
phie, die Schelling und Rosenzweig gemeinsam ist, als 
"Totalexperiment des Glaubens" (Erich Heintel)10 umschrei­
ben -worauf später noch einzugehen sein wird.
Der Zusammenhang von Schöpfung - Offenbarung - Er­
lösung ist im Gegensatz zur Erkenntnisstruktur der "immer­
währenden Vorwelt" des a-zeitlichen rein rationalen Wissens 
von Gott, Welt und Mensch zeitlich-geschichtlich orientiert, 
trägt die irreversible Gerichtetheit von Vergangenheit - 
Gegenwart - Zukunft in sich. Inhaltlich sind Schöpfung - 
Offenbarung - Erlösung zentriert um die Erfahrungsdimen­
sionen der Kreatur, der Sprache und der Liebestat. Nun zeigt 
Rosenzweig auf, daß dies alles nur aus der Mitte unseres je 
eigenen Gegenwärtigseins und Angesprochenseins, und das 
ist Offenbarung, erlebbar und erfahrbar ist. D. h. wir können 
die Folge Schöpfung - Offenbarung - Erlösung nicht als ein 
objektives, vergangenes Prozeßgeschehen von außen 
nachbeschreiben, sondern nur aus unserer gelebten Erfah­

10 Erich Heintel, Die beiden Labyrinthe der Philosophie, 1. Bd., 
Wien/München 1968; Erich Heintel, Das Totalexperiment des Glaubens. 
Zu Ferdinand Ebners Philosophie undTheologie, Wiener Neustadt 1982.

63

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung als eine uns existentiell gegenwärtig betreffende 
Geschichte erfassen und aussprechen. "Die Offenbarung ist 
gegenwärtig, ja ist das Gegenwärtigsein selber." (GSII, 207) 
Nur von der gegenwärtigen Offenbarung her können wir die 
ihr vorausliegende Wirklichkeit der Natur als Schöpfung 
erfahren und in der noch ausständigen Geschichte den 
Sinnhorizont verheißener Erlösung erblicken. Gerade in 
diesem Punkt der Zeit- und Geschichtserfahrung aus der 
Mitte unseres je eigenen existentiellen Gegenwärtigseins 
greift Rosenzweig sehr stark auf Schellings Weltalter- 
Fragmente zurück, in denen Schelling Hegels a-zeitlicher 
Dialektik des absoluten Idealismus seine zeitlich-geschicht­
liche Vergegenwärtigung der Wirklichkeit entgegenstellt.
In den Ausführungen zur Sprache als innerem Zentrum der 
Offenbarung geht Rosenzweig jedoch weit über Schelling 
hinaus und nimmt zugleich Bubers Ich-Du-Philosophie 
vorweg. "Denn die Sprache ist wahrhaftig die Morgengabe 
des Schöpfers an die Menschheit und doch zugleich das 
gemeinsame Gut der Menschenkinder ... und endlich das 
Siegel der Menschheit im Menschen." (GS II, 122) Offen­
barung ist die Erfahrung des Angesprochenseins, des je 
persönlich beim Namen Gerufenseins des Menschen. Jeder 
Mensch tritt so in die Sprache ein, jeder erfährt sich als Ich 
erst durch dieses Angerufensein durch ein Du und sein dem 
Du Antworten-Können. Erst von diesem Wunder der 
Sprache her vermag der Mensch der übrigen Kreatur einen 
Namen zu geben, den vorausgehenden Lebenszusammen­
hang der Natur, der für sich bewußtlos ist, bewußt zu 
erfassen. So erschließt sich dem Menschen erst von der 
Offenbarung her die ihr vorausliegende eigenständig 
kreatürliche Dimension der Schöpfung.

"Das Sein der Welt ist ihr Schon-da-sein ... Was wir als Gestalt 
erkannten, in der die Welt sich als Kreatur offenbart, das erkennen 
wir nun, wo wir das Dasein als ... Schon-da-sein ... fassen, als das 
entscheidende Merkmal der Schöpfung überhaupt." (GS II, 146) 

64

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andererseits ist das Gegenwärtigsein der Offenbarung auch 
Voraussetzung für die tätige Vorauswendung in die Zukunft. 
Von hier ergeht das Gebot, durch die freie Liebestat dem 
Nächsten gegenüber dem Praxiszusammenhang der noch 
ausstehenden Geschichte eine Sinnorientierung zu geben - 
auf das kommende Reich hin.

"Liebe deinen Nächsten. Das ist, so versichern Jud und Christ, der 
Inbegriff aller Gebote. Mit diesem Gebot verläßt die mündig 
gesprochene Seele das Vaterhaus der göttlichen Liebe und 
wandert hinaus in die Welt... Die Liebe zu Gott soll sich äußern 
in der Liebe zum Nächsten ... Auf die Welt also ist die Tat 
gerichtet... Die Welt ist noch nicht fertigsie ist das Zukünftige 
... So ist sie ... ein Kommen. Sie ist das was kommen soll. Sie ist 
das Reich." (GS II, 229, 239, 243 ff.)

Den Wirklichkeitszusammenhang, in den wir selbst mitten 
hineingestellt sind, als Schöpfung, Offenbarung und Erlö­
sung zu erfahren, impliziert natürlich eine erlebte und 
gelebte Beziehung zu dem, der die Welt erschaffen hat, 
sich dem Menschen offenbart und Erlösung verheißt. So daß 
die durch Schöpfung - Offenbarung - Erlösung hindurch­
gehende Bewegung der erfahrenden Bewußtwerdung sich 
durchgängig als Zwiesprache Gottes mit dem Menschen 
erweist.
Es ist wiederholt darauf hingewiesen worden, daß Rosen­
zweigs Darstellungsmethode und Gedankenbewegung hier 
an Hegels Phänomenologie des Geistes erinnert, einem 
Buch, mit dem er seit seiner Studienzeit wie mit keinem 
anderen gerungen hat.11 Diese Beobachtung ist völlig richtig, 

11 Siehe Heinz-Jürgen Görtz, Tod und Erfahrung. Rosenzweigs "erfah­
rende Philosophie" und Hegels "Wissenschaft der Erfahrung des 
Bewußtseins", Düsseldorf 1984; Heinz-Jürgen Görtz, ”Zum ’Konstruk- 
tionsgesetz’ des ’Stem der Erlösung”’, in: Der Philosoph Franz 
Rosenzweig (1886-1929), 657-671.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn auch die Phänomenologie des Geistes führt die Erfah- 
rungs- und Bildungsgeschichte des Bewußtseins als ein 
Zwiegespräch vor. Nur darf man eines nicht übersehen: bei 
Hegel erwächst die dialektische Bewegung aus einem 
Zwiegespräch, das das denkende Bewußtsein allein mit sich 
selber führt, während Rosenzweig - auch hier viel stärker 
an Schellings Bewußtwerdungsgeschichte des "gottsetzen- 
den Bewußtseins” in der Philosophie der Mythologie und 
Philosophie der Offenbarung anknüpfend -einen wirklichen 
dialogischen Prozeß zwischen Gott und Mensch darstellt, der 
selbstverständlich erfahrend nur bewußtwerden kann in uns 
als Menschen; aber er wird in uns bewußt gerade in seinem 
geschichtlichen Ereignischarakter vom Anderen, von Gott 
her. Selbst Gott, von dem der Dialog immer wieder ausgeht, 
bleibt von diesem nicht unberührt. Insofern spricht Rosen­
zweig -mit ausdrücklichem Hinweis auf Schellings Über­
setzung der Selbstoffenbarung Gottes: "Ich werde sein, der 
ich sein werde" - vom Werden Gottes durch Schöpfung, 
Offenbarung und Erlösung hindurch.
Mit der Frage nach Gott selber betreten wir jedoch bereits 
die "Schwelle" zum dritten Teil des Stern der Erlösung. Und 
in diesem Zusammenhang kommt es dann zu einer entschie­
denen Distanzierung von Schellings Philosophie der Offen­
barung.
Schelling beginnt all seine Entwürfe zur positiven Philo­
sophie mit der Explikation der prozessualen Dialektik im 
dreieinigen Gott vor aller Schöpfung. Schelling ist wohl 
überhaupt der letzte große Denker der Dreieinigkeit in der 
Tradition, die philosophisch auf den Neuplatonismus und 
christlich auf Augustinus zurückgeht. Nicht die Dreieinig­
keitsproblematik stört Rosenzweig, denn auch für ihn ist 
Gott ein sich in Schöpfung, Offenbarung und Erlösung 
dreigestaltig zeigender. Was er Schelling vorhält, ist viel­
mehr, daß Schelling seiner erklärtermaßen positiven Erfah- 
rungs- und Geschichtsphilosophie die Erzählung eines 

66

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werdeprozesses in Gott vor aller Erfahrung und Geschichte 
voranstellt, der schlechterdings nicht erfahren werden kann 
und damit wiederum zu schlichter idealistischer Konstruk­
tion gerinnt.

Was Gottes Wesen “vor der Schöpfung" sei, "das entzieht sich 
jedem Gedanken... Was vor dem Anfang läge, jene Lebendigkeit 
Gottes in sich, die aus göttlicher Selbstschöpfung, Selbstoffen­
barung, Selbsterlösung wuchs, konnten wir nur gleichnisweise, 
nur als ein Gleichnis nämlich der echten Schöpfung, Offenbarung, 
Erlösung schildern, indem wir Gott selber in sich erfahren ließen, 
was von ihm ausgeht." (GS II, 425)

Allein aus der existentiellen Begegnung mit dem sich uns 
offenbarenden Gott ist Gott uns als Schöpfer, Offenbarer, 
Erlöser geschichtlich erfahrbar.
Aber hierbei dürfen wir nach Rosenzweig nicht stehen­
bleiben, denn wäre Gott nur der, den wir durch Schöpfung, 
Offenbarung und Erlösung geschichtlich erfahren, so wäre 
er lediglich der Geschichtsprozeß selbst, ja vielleicht sogar 
nur unsere Erfahrung des Geschichtsprozesses; so wie bei 
Hegel in der Erkenntnis Gottes der genetivus subiectivus mit 
dem genetivus obiectivus zusammenfällt, so daß sich Gott 
nur insofern selber erkennt, als wir ihn erkennen. Um 
solches auszuschließen, muß Rosenzweig - hier wiederum 
wie Schelling - Gott als die ewige und überzeitliche Wahr­
heit thematisieren, aber er tut es nicht am Anfang, sondern 
am Ende.

3.

Bereits der Bandtitel "Die Gestalt oder die ewige Überwelt" 
spricht aus, daß es jetzt nicht mehr um die zeitlich-ge­
schichtliche Erfahrung, sondern um das Überzeitliche, das 
Ewige geht. Nun wissen wir nicht nur seit Plotin und 
Augustin, daß die Zeit nur von der Ewigkeit her zu begreifen 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, was bedeutet, daß wir selbst einen unmittelbaren Bezug 
zur Ewigkeit haben müssen. Rosenzweig geht darüber 
hinaus, indem er im ganzen dritten Teil von der Ewigkeit 
handelt, die in unsere zeitliche, geschichtliche Welt herein­
strahlt, die uns insbesondere im gemeinschaftlichen Glau­
bensritus - mitten in der Zeit - aus der Zeit auf die Ewigkeit 
hin hinaushebt.
Schon in der Einleitung "Über die Möglichkeit, das Reich 
zu erbeten - in tyrannos!" deutet Rosenzweig an, daß die 
Liebestat am Nächsten, wie sie vorher geschichtlich themati­
siert worden war, völlig blind bleibt, wenn sie nicht durch 
das Gebet, diesem individuellen Hinaustreten aus Zeit und 
Geschichte, Erleuchtung erfährt vom Ewigen. Stärker wird 
dies noch unterstrichen in der nachfolgenden Charakteri­
sierung der beiden auf die gleichen Offenbarungsgrundlagen 
aufbauenden Glaubensgemeinschaften der Juden und der 
Christen, wobei er deren Hinaustreten aus der alltäglichen 
Zeit und Eintreten in den Horizont der Ewigkeit am wö­
chentlich gefeierten Sabbath bzw. Sonntag sowie am 
kultischen Festkalender der Juden und Christen verdeutlicht. 
Von daher entfaltet Rosenzweig sodann den an diesen 
Kultkalendern deutlich werdenden ewigen Auftrag dieser 
beiden Glaubensgemeinschaften.
Der Auftrag an die Juden, das ewige Volk, liegt im un­
bedingten Festhalten am Bund mit ihrem Gott und in ihrer 
Treue zum heiligen Land, zur heiligen Sprache und zum 
heiligen Gesetz. Da die Juden aus dem heiligen Land 
vertrieben wurden, in alle Länder der Welt verstreut leben, 
da die heilige Sprache nicht mehr die Sprache ihres Alltags 
ist, da ihr heiliges Gesetz nicht das Gesetz der Staaten ist, in 
denen sie Heimstatt haben, zeigt sich hierin, daß "sich das 
ewige Volk seine Ewigkeit um den Preis des zeitlichen 
Lebens" erkaufen muß (GS II, 337). Natürlich weiß Rosen­
zweig von den Gefahren, die den Juden aus der "Welt­
verleugnung, Weltverachtung, Weltabtötung" als Kehrseite 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des treuen Festhaltens ihres Glaubens an die göttliche Ver­
heißung ihrer Erlösung erwächst.

"Die ganze Ewigkeit des unmittelbaren naiven jüdischen Bewußt­
seins liegt darin, dies Vergessenkönnen, daß es noch etwas 
anderes auf der Welt, ja, daß es überhaupt noch Welt gibt, außer 
der jüdischen und der Juden." (GS II, 449)

Aber sie müssen dies Leiden auf sich nehmen, denn ihr 
Auftrag ist das weltabgewandte Festhalten am ein für 
allemal geschlossenen Bund Gottes mit dem Volk Israel und 
der gerade daraus erwachsenden Verheißung ihrer Erlösung. 
Herausgehoben aus der irdischen Zeit, ist das heilige Volk 
bereits im Kreislauf seiner heiligen Jahresfeste "am Ziel" 
und weiß "sich am Ziel... Es lebt in seiner eignen Erlösung. 
Es hat sich die Ewigkeit vorweggenommen." (GS II, 364) 
Ganz anders verhält es sich bei der Glaubensgemeinschaft 
der Christen. Ihr Auftrag ist die Missionierung der heid­
nischen Völker, d. h. die Verkündigung der frohen Bot­
schaft, daß ihnen Christus, der Sohn Gottes, bereits erschie­
nen ist, durch den alle, die an ihn glauben, erlöst werden. 
Das geistliche Jahr der christlichen Feste ist der Nachvollzug 
des Lebens- und Leidensweges Christi und bindet so, aus 
der geschichtlichen Zeit heraustretend, an Christus als 
Vermittler zurück, gleichzeitig aber ergeht an jeden Christen 
der Aufruf zur Nachfolge Christi in seinem irdischen Leben. 
So ist das Christentum die "Gemeinschaft des ewigen 
Weges", der zwar durch die Zeit sich erfüllen und doch nicht 
in der irdischen Zeit aufgehen soll.
Hieraus ergibt sich eine durchgängige innere Gespaltenheit 
des Christentums in "je zwei Gestalten", in Vater und Sohn, 
in Priester und Heiligen, in Kirche und Staat. In dieser 
durchgängigen Doppelorientierung liegt die ständige 
Gefährdung des Abirrens der christlichen Glaubensgemein­
schaft von ihrem Auftrag und die Gefahr eines Zurück­
sinkens ins Heidentum.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidend aber ist für Franz Rosenzweig, daß diese 
beiden aus gleichen Offenbarungsquellen schöpfenden 
Glaubensgemeinschaften im letzten aufeinander angewiesen 
sind. Denn nur durch das beharrliche Festhalten der Juden an 
Gott werden die Christen davor bewahrt, vollends sich im 
Heidentum der Gottvergeistigung, der Menschenvergottung 
und der Weltvergötterung zu verrennen, während anderer­
seits nur durch die Christen die Botschaft Gottes an die 
Juden hinausgetragen wird in alle Völker, wie es verheißen 
wurde.

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am 
gleichen Werk. Er kann keinen entbehren ... Uns [den Juden] gab 
er ewiges Leben, indem er uns das Feuer des Sterns seiner 
Wahrheit in unserem Herzen entzündete. Jene [die Christen] 
stellte er auf den ewigen Weg, indem er sie den Strahlen jenes 
Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte in alle Zeit bis hin zum 
ewigen Ende. Wir schauen so in unserem Herzen das treue 
Gleichnis der Wahrheit, doch wenden wir uns dafür vom zeit­
lichen Leben ab... Jene hingegen laufen dem Strom der Zeit nach, 
aber sie haben die Wahrheit nur im Rücken ... Die Wahrheit, die 
ganze Wahrheit, gehört so weder ihnen noch uns." (GS II, 462)

Damit sind wir nun endgültig bei der allerletzten Frage 
angelangt, bei der Frage nach Gott selbst. Ihre von Gott uns 
geschenkte Beantwortung ist für Rosenzweig der eigentlich 
fundierende Halt der ganzen vorausgehenden Entfaltung 
seiner Glaubensphilosophie. Gott ist die Erlösung selbst, in 
ihm lösen sich Welt und Mensch am Ende der Zeiten auf, 
gehen in ihm auf, werden in ihm eins und alles sein.

"Unmittelbar aber geschieht die Erlösung nur Gott selbst. Ihm 
selbst ist sie die ewige Tat, in der er sich selbst befreit davon, daß 
ihm etwas gegenübersteht, was nicht er selbst ist... Die Erlösung 
erlöst Gott, indem sie ihn von seinem offenbarten Namen [’lch 
werde sein, der ich sein werde’] löst." (GS II, 426)

70

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade hierin erweist sich Gott als die Wahrheit, er ist die 
Wahrheit, ihr Ursprung und ihr Zielpunkt.

"Der Satz ’Gott ist die Wahrheit’ steht ganz einsam unter allen 
Sätzen, die sein Wesen erläutern wollen. Diese göttliche Wesen­
heit ist gar nichts weiter als das göttliche Sich-Offenbaren. Auch 
das ’Letzte’, was wir von Gott wissen, ist nichts andres als das 
Innerste, was wir von ihm wissen: daß er sich uns offenbart. Gott 
ist die Wahrheit - dieser Satz, mit dem wir ein Äußerstes des 
Wissens zu erschwingen meinten — sehen wir näher zu, was denn 
Wahrheit sei, so finden wir, daß jener Satz nur das innigst 
Vertraute unserer Erfahrung uns mit andrem Wort wiederbringt; 
aus dem scheinbaren Wissen um das Wesen wird die nahe 
unmittelbare Erfahrung seines Tuns; daß er Wahrheit ist, sagt uns 
zuletzt doch nichts anderes, als daß er - liebt." (GS II, 432)

Hier kehrt der Gedankengang der positiven Glaubens­
philosophie in sein Innerstes, die Offenbarung zurück, aber 
damit endet noch nicht das Buch Der Stern der Erlösung. 
Der dritte Teil führt noch bis zum "Tor". Dieses Tor führt 
nicht, wie einige Interpreten gemeint haben, bereits ins 
ewige Leben, denn dann wäre es die Erlösung und damit 
Gott selbst, sondern es führt aus dem Buch heraus, d. h. aus 
dem Sprechen über den Glauben hinaus "ins Leben", ins 
Totalexperiment des Glaubens im "Alltag des Lebens".

"Einfältig wandeln mit deinem Gott —die Worte stehen über dem 
Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll-wunderbaren Leuchten 
des göttlichen Heiligtums, darin kein Mensch leben bleiben kann, 
herausführt. Wohinaus aber öffnen sich die Flügel des Tors? Du 
weißt es nicht? INS LEBEN." (GS II, 472)

III. Kritische Erörterungen

Vom rein philosophischen Standpunkt, von den "Griechen" 
her - wie Franz Rosenzweig sagen würde -, ist das größte 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Skandalen, daß Rosenzweig nur die jüdische und die 
christliche Glaubensgemeinschaft als Offenbarungsreligio­
nen anerkennt, daß er ausdrücklich dem Islam, aber auch den 
indischen und fernöstlichen Frömmigkeitsbewegungen 
abstreitet, Offenbarungsreligionen zu sein. Er teilt diese 
Enge mit aller betont christlichen Theologie. Rein philoso­
phisch betrachtet, sind entweder alle Frömmigkeitsbewegun­
gen -auch die mythischen Kultgemeinschaften - aus ihrem 
inneren Kem heraus als Offenbarungsreligionen - wenn auch 
auf geschichtlich ganz unterschiedlichen Entwicklungsstufen 
-zu verstehen, oder sie sind von außen gesehen alle - auch 
die jüdische und christliche - verschiedene Formen von 
Mythologie, d. h. Lehren, die sich auf eine heiliggespro­
chene historische Erzählung berufen.12
Da jedoch eine solche grundsätzliche Kritik von außen an 
Rosenzweigs Denkansatz herantritt, möchte ich sie hier 
einklammem und zurückstellen und im folgenden nur solche 
Kritikpunkte und Problemstellungen vorbringen, die sich 
immanent aus Rosenzweigs eigenem Anliegen ergeben.

1.

Die Ausführungen des zweiten Teils, in dem Rosenzweig 
von unserer zeitlich-geschichtlichen Existenz her Schöpfung 
-Offenbarung -Erlösung bestimmt, stellen bewußt noch die 
gemeinsame Grundlage von Judentum und Christentum 
heraus. Gewiß, Rosenzweig verleugnet auch hier nicht, daß 
er als Jude schreibt; ein Christ hätte hier und da die Akzente 
anders gesetzt; aber insgesamt können Jude und Christ sich 
hier auf gemeinsamem Boden bewegen. Die unaufgebbaren 

12 Zur unterschiedlichen Bewertung des Mythos bei Martin Buber und 
Franz Rosenzweig siehe Ze’ev Levy, "Über Franz Rosenzweigs Auffas­
sung des Mythos", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 
987-999.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenzen zwischen der jüdischen und der christlichen 
Religion thematisiert Rosenzweig erst im dritten Teil, in 
dem er die Unterschiede ihres jeweiligen heiligen und 
ewigen Auftrags aus dem überzeitlichen Hereinstrahlen des 
Antlitz’ Gottes in das rituelle und kultische Leben beider 
Glaubensgemeinschaften aufzeigt. Diese Unterschiede 
dürfen nicht verwischt werden, da sie jeweils den heiligsten 
Kem der beiden Glaubensgemeinschaften betreffen. Aber 
Rosenzweig bleibt bei dieser gegenseitigen Abgrenzung und 
Konfrontation nicht stehen, sondern arbeitet weiterhin 
heraus, daß Juden wie Christen gerade in der Erfüllung ihres 
je eigenen Auftrags unabdingbar aufeinander angewiesen 
sind, da sie das Gesamtwerk der Versöhnung, das Gott den 
Menschen anvertraut hat, nur gemeinsam zu erfüllen 
vermögen, so daß "die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am 
gleichen Werk" sind und bleiben (GS II, 462).
Angesichts der kurz nach Rosenzweigs Tod beginnenden 
grauenhaften Verfolgung und Vernichtung der Juden 
Europas durch das nationalsozialistische Deutschland 
können wir heute diese wohl großartigste glaubensphiloso­
phische Grundlegung desjüdisch-christlichen Dialogs nicht 
ohne tiefe Erschütterung, ja innere Verzweiflung lesen. Wo 
waren die Christen, die jetzt ihren Brüdern am gemeinsamen 
Werk hätten zur Seite stehen müssen?
Ich will dies vorausschicken, um in meiner Kritik nicht 
mißverstanden zu werden. Keinen Millimeter dürfen wir 
hinter Rosenzweigs glaubensphilosophische Fundierung des 
jüdisch-christlichen Dialogs zurückfallen - daß wir ihn hier 
in Deutschland nur bei gleichzeitiger Trauerarbeit an unserer 
deutschen Geschichte fortsetzen können, ist selbstverständ­
lich.13

13 Siehe hierzu den Beitrag "Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock. 
Ein jüdisch-christlicher Dialog — und die Folgen von Auschwitz" in 
diesem Band.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betrachten wir nun näher Rosenzweigs Gegenüberstellung 
von Juden und Christen, so fällt jedoch trotz der feinsinni­
gen, an Georg Simmel erinnernden kulturphänomenologi­
schen Analyse14 beider Glaubensgemeinschaften eine 
Unstimmigkeit auf: Der dritte Teil behandelt die Glaubens­
gemeinschaften aus dem Blickpunkt des überzeitlichen 
Hereinstrahlens der ewigen Wahrheit in ihren Ritus und 
Kult, geht also zentral von der Anwesenheit der Ewigkeit 
mitten in der Zeit aus. Wie der Sabbat oder der Sonntag als 
geheiligte Tage aus der irdischen Zeit herausgehoben sind, 
so übersteigen auch die von den Gemeinden gefeierten 
heiligen Feste die chronologische Geschichtszeit.
Nun werden aber Judentum und Christentum von Rosen­
zweig darüber hinaus in ihrem vermeintlich entgegengesetz­
ten Verhältnis zur Weltgeschichte behandelt. Zum einen 
hätte das Problem der Weltgeschichte bereits dort behandelt 
werden müssen, wo es systematisch hingehört, nämlich im 
dritten Kapitel des zweiten Teils, wo die "Zukunft des 
Reichs" als gemeinsamer Aufgabenhorizont hätte themati­
siert werden sollen, zum anderen wird nun der Bezug der 
beiden Glaubensgemeinschaften im dritten Teil, wo er gar 
nicht behandelt werden dürfte, recht eigentümlich auf die 
Juden und die Christen verteilt. Den Juden sei es auferlegt, 
sich ganz von Welt und Geschichte abzuwenden und nur in 
der Vorwegnahme ihrer Erlösung im Vollzug ihres kulti­
schen Festzyklus’ zu leben, den Christen dagegen sei es 
aufgegeben, sich auf den Weg zu machen, verändernd in die 
Weltgeschichte hinein zu wirken.
Wir können diese Thesen von unterschiedlichen Seiten aus 
kritisch befragen - ich will das hier nur andeuten: Bleiben 
wir ganz immanent in der Aufgabenstellung des dritten 

14 Siehe Hans Liebeschütz, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. 
Studien zum jüdischen Denken im deutschen Kulturbereich, Tübingen 
1970.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teils, d. h. im Aufweis des Hereinstrahlens der Ewigkeit in 
Ritus und Kult der Glaubensgemeinschaften, so muß man 
ohne Zweifel konstatieren, daß auch das christliche Kirchen­
jahr, zwar nicht in gleicher, aber doch in analoger Weise die 
chronologische Zeit transzendiert und das ewige Heil 
vorwegnimmt. Gehen wir dagegen von den kulturphäno­
menologischen Analysen aus, so ist zu sagen, daß sie das 
geschichtlich Vorfindliche - das jüdische Exil bzw. die 
christliche Staatspolitik - in unzulässiger Weise zu ewigen 
Leitlinien der religiösen Glaubensgemeinschaften hyposta- 
sieren.
Wir wissen aus dem Briefwechsel Franz Rosenzweigs mit 
Hans und Rudolf Ehrenberg sowie Eugen Rosenstock, daß 
es gerade diese politisch-weltgeschichtliche Perspektive des 
Christentums war, die die Freunde zum Christentum geführt 
hat und die auch Rosenzweig fast zur Taufe gebracht hätte. 
Auch nach seiner Entscheidung, Jude zu bleiben, sieht 
Rosenzweig die weltpolitische Aufgabenstellung eines 
Humanismus-Sozialismus so sehr mit dem Christentum 
verschmolzen, daß er seine jüdische Glaubensexistenz nur 
mit einer Entsagung auf jegliches politisch-geschichtliche 
Wirken in der Welt erkaufen zu können glaubt.
So sehr ich selbst alle Tendenzen eines christlichen Sozialis­
mus unterstütze, er war weder damals noch ist er heute - 
zumal in Deutschland - die Perspektive der christlichen 
Kirchen. Aber selbst dann, wenn sich die christlichen 
Kirchen mit dem, was man heute ’Theologie der Befreiung’ 
nennt, stärker befreunden könnten, so ist schlechterdings 
nicht einzusehen, weshalb ihnen allein diese weltgeschicht­
liche Aufgabe zufallen sollte, oder anders gesagt, warum es 
nicht genausogut ein weltgeschichtliches Engagement des 
Judentums, also einen jüdisch-sozialistischen Weltauftrag 
geben sollte. Ja, es spricht sogar vieles dafür, daß die Idee 
des Sozialismus selber aus dem jüdischen Messianismus er­
wachsen ist. Jedenfalls gibt es ganz hervorragende Denker, 

75

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich von jüdischer Seite aus um einen "messianischen 
Sozialismus" bemühen. Als Kronzeugen möchte ich vor 
allem Moses Heß mit seinem Buch Rom und Jerusalem 
(1862) und seinen Briefen über Israels Mission in der 
Geschichte der Menschheit (1864) nennen, der sich von der 
Errichtung eines jüdisch-sozialistischen Staates einen 
menschheitsbefreienden Impuls für die Lösung der sozialen 
Probleme seiner Zeit erhoffte.15 Aber nicht minder ist hier an 
Rosenzweigs älteren Freund Martin Buber zu erinnern, der 
nicht nur für ein sozialistisches Israel gekämpft hat, sondern 
der auch glaubensphilosophisch für die "Erneuerung des 
Judentums" aus einem jüdisch-sozialistisch verstandenen 
Messianismus eingetreten ist.16

2.

Ich komme damit zum Kernpunkt meiner Kritik. Der 
systematische Schwachpunkt, der die Glaubensunterschiede 
zwischen Juden und Christen zu einer Differenz in welt­
geschichtlicher Perspektive macht, ist bereits im zweiten 
Teil des Stern der Erlösung angelegt, denn dessen Struktu­
rierung ist viel weniger zeitlich-geschichtlich, als es den 
Anschein hat, und hierin liegt dann doch ein entscheidender 
Unterschied zur erklärtermaßen "geschichtlichen Philoso­
phie" Schellings. Der Vorwurf richtet sich darauf, daß 
Rosenzweig den zweiten Teil so sehr aus dem Zentrum der 
Gegenwärtigkeit der Offenbarung denkt, daß er das Voraus­
gehende der Schöpfung und das noch Ausständige der 
Zukunft nicht wahrhaftig geschichtlich zu durchdringen 
vermag.

15 Moses Heß, Ausgewählte Schriften, ausgewählt und eingeleitet von 
Horst Lademacher, Wiesbaden o. J.
16 Martin Buber, Pfade in Utopia. Über Gemeinschaft und deren 
Verwirklichung, Heidelberg 1985.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


All jene, die mit Rosenzweigs Gesamtwerk vertraut sind, 
werden vielleicht über diese Kritik erstaunt sein, ist es doch 
Rosenzweigs Kritik an Martin Bubers Ich und Du (1923), 
die ich hier gegen Rosenzweig selbst wende. Rosenzweig 
hält Buber zu Recht vor, daß er durch die thematische 
Verengung auf die Ich-Du-Perspektive die lebendige Natur 
aus dem Auge verliere.

"Von dieser Verengung auf das Ich-Du (die Sie übrigens mit 
Ebner teilen) ergibt sich glaube ich alles andre. Sie, wie Ebner, 
werfen im Rausch der Entdeckerfreude alles andre (ganz wört­
lich:) zu den Toten. Es ist aber nicht tot, obwohl der Tod ihm 
zugehört; Es ist geschaffen." (GS I, 825)

Was Buber dem Ich-Du als Ich-Es entgegenstellt, ist nicht 
die wirkliche Begegnung mit der lebendigen Kreatur, 
sondern der vergegenständlichte Objektbezug der neuzeit­
lichen Wissenschaften:

"Sie geben dem Ich-Du im Ich-Es einen Krüppel zum Gegner. 
Daß dieser Krüppel die moderne Welt regiert, ändert nichts daran 
daß es ein Krüppel ist. Dieses Es haben Sie freilich leicht abfüh­
ren. Aber es ist ja das falsche Es, das Produkt der großen Täu­
schung, in Europa keine 300 Jahre alt." (GS I, 824)

Die Verengung zur anderen Seite, d.h. daß die übermächtige 
Zweisamkeit von Ich-Du auch die dem Wir aufgegebene 
Gestaltung der Welt aus dem Gesichtsfeld verdrängt, wird 
von Rosenzweig nur formelhaft angedeutet: "Das Wort des 
’ Ausgangs’ ... heißt: Wir-Es ... Indem aber Wir Es sagen, 
wird Es zu - ES", nämlich zum ersehnten Reich 
(GS I, 825 f.).
Ich werfe nun Rosenzweig nicht vor, daß er die lebendige 
Natur und die aufgegebene Geschichte gänzlich übersehen, 
sondern daß er sie nicht radikal genug als geschichtliche 
Gestalten bedacht hat. So rückt Rosenzweig zwar die 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Kreatur" in das Zentrum seiner Betrachtungen über die 
Schöpfung, und doch ist man erstaunt, wie wenig in diesem 
Kapitel von der Naturphilosophie Schellings durchschim­
mert, die doch für seine engsten Freunde wie Rudolf Ehren­
berg und Viktor von Weizsäcker von impulsgebender 
Bedeutung war.17 Schon die an den ersten a-zeitlichen Teil, 
die "immerwährende Vorwelt", erinnernde Überschrift 
"Schöpfung oder der immerwährende Grund der Dinge" 
irritiert, und dies verstärkt sich noch in der Zuordnung der 
Schöpfung zur Vergangenheit, denn hier wird nicht der 
allzeiterneuerte Grund des Daseins und nicht der allzeit­
erneuerte Lebensprozeß der Kreatur als ein uns tragender 
und durch uns hindurch lebendig fortwirkender bedacht, 
sondern - trotz aller Distanzierung der objektivierenden 
Rationalität der Naturwissenschaften - die vergegenständ­
lichte Dingwelt als etwas Vergangenes abgehandelt.
Doch uns interessiert mehr das Fehlen der anderen Seite: 
die uns aufgegebene zukünftige Geschichte.18 Auch hier 
verrät der Titel "Erlösung oder die ewige Zukunft des 
Reichs" die Verengung. Denn indem Rosenzweig -nicht nur 
im Titel — von der ewigen Zukunft des Reichs handelt, nimmt 
er der Zukunft den Charakter des Geschichtlichen. Natürlich 
ist Zukunft als Zukunft das immer Ausständige, sie kann 
niemals Gegenwart werden, denn jede Gegenwart hat eine 
Zukunft vor sich, die noch nicht ist. Aber Rosenzweig meint 
nicht diese immer ausständige, geschichtliche Zukunft, 
sondern er zielt sehr bestimmt auf den jüngsten Tag dieser 
Welt, die Mitternachtsstunde, da nicht nur die Menschheit 

17 Siehe Rudolf Ehrenberg, Theoretische Biologie vom Standpunkt der 
Irreversibilität, Berlin 1923; Viktor von Weizsäcker, Am Anfang schuf 
Gott Himmel und Erde. Vorlesung über Naturphilosophie (1919/1920), 
Göttingen 1954; siehe auch die Zeitschrift Kreatur (1926-1929).
18 Siehe Ulrich Hortian, "Zeit und Geschichte bei Franz Rosenzweig und 
Walter Benjamin", in: Der Philosoph Ranz Rosenzweig (1886-1929), 
815-827.

78

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die Welt, sondern auch die Zeit insgesamt erlöst, d. h. 
aufgehoben sein wird in Gott. Damit erweist sich aber 
Erlösung als eine Gestalt, die nicht von dieser Welt ist, 
sondern als die letzte Weise der Hinwendung Gottes zu Welt 
und Mensch, in der er beide heimholt zu sich.

"Die Erlösung läßt den Welttag jenseits der Schöpfung wie der 
Offenbarung enden in den gleichen mitternächtigen Glocken­
schlag ... Mensch und Welt verschwinden in der Erlösung, Gott 
aber vollendet sich." (GS II, 265)

Nicht, was Rosenzweig über die Ewigkeit und die Erlösung 
ausführt, ist ihm kritisch vorzuhalten, im Gegenteil: seine 
Ausführungen über das Hereinstrahlen der Ewigkeit in die 
Zeit gehören zu den großartigsten Partien des ganzen 
Werkes - "Ewigkeit ist eine Zukunft, die, ohne aufzuhören 
Zukunft zu sein, dennoch gegenwärtig ist" (GS II, 250) -, 
sondern daß Rosenzweig diese Thematik des dritten Teils im 
dritten Kapitel des zweiten Teils vorwegnimmt, daß er 
bereits über die ewige Zukunft spricht, bevor er überhaupt 
die geschichtliche Zukunft thematisiert hat. Durch diese 
Vorwegnahme der ewigen Zukunft kann die den Menschen 
aüfgegebene zukünftige Geschichte überhaupt nicht zur 
Sprache gebracht werden, bzw. sie meldet sich in der 
Gegenüberstellung der Juden und Christen in ihrem Verhält­
nis zur Geschichte an einer Stelle zu Wort, wo sie nicht 
hingehört.
Überhaupt ist die Gestalt der Erlösung neben und nach 
Schöpfung und Offenbarung im zweiten Teil des Stern der 
Erlösung zu voreilig eingebracht, denn die im Gesamttitel 
angesprochene Erlösung kann überhaupt erst am Ende des 
dritten Teils im Kapitel "Der Stern oder die ewige Wahrheit" 
thematisch werden. Während im zweiten Teil, wo es um die 
zeitlich-geschichtlichen Gestalten geht, von der Verheißung 
oder der Versöhnung hätte gesprochen werden müssen. Um 
die geschichtliche Zukunft überhaupt zur Sprache bringen 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu können, müßte das dritte Kapitel des zweiten Teils von 
der ’Verheißung oder der allzeit erneut zu erstrebenden 
Zukunft des Reichs’ handeln.
Nun dürfte ich Rosenzweig an dieser Stelle nicht so ent­
schieden kritisieren, wie er Buber kritisiert hat, wenn er 
nicht selber in den bereits genannten Stellen auch die 
Liebestat, die liebende und tätige Hinwendung des Men­
schen zum Nächsten, als Thema des dritten Kapitels genannt 
hätte und hierbei ausdrücklich auf das “Wir" zu sprechen 
gekommen wäre. Damit ist aber notwendig der Horizont 
geschichtlicher Zukunft angesprochen, der aber wird durch 
die vorweggenommene Ewigkeit wieder verwischt.
Um das systematische Problem, das ich hier nicht voll 
entwickeln kann, wenigstens etwas zu veranschaulichen, 
möchte ich Rosenzweigs Ausführungen zum Messianismus 
mit denen Bubers konfrontieren. Für Rosenzweig fällt - 
sofern er überhaupt Messianisches anspricht - das Erschei­
nen des Messias mit der Erlösung der zeitlich-geschicht­
lichen Welt durch Gott fast unmittelbar zusammen. Auf 
dieses über alle Zeit hinausgerückte Ziel ist - nach Rosen­
zweig - Denken und Tun in die Zukunft auszurichten. Es 
wird als auf uns Zukommendes erhofft und erwartet.

"Denn zur Zukunft gehört vor allem das Vorwegnehmen, dies, daß 
das Ende jeden Augenblick erwartet werden muß. Erst dadurch 
wird sie zur Zeit der Ewigkeit... Daß jeder Augenblick der letzte 
sein kann, macht ihn ewig ... Denn ohne solche Vorwegnahme ist 
der Augenblick nicht ewig, sondern ein sich immerwährend 
Weiterschleppendes auf der langen Heerstraße der Zeit." 
(GS II, 252 ff.)

Schon hier wird deutlich, daß Rosenzweig mit der treffenden 
Abweisung der chronologischen Zeitauffassung zugleich 
auch die ganze Geschichte als zukünftige abweist und die 
Ewigkeit unmittelbar in den gegenwärtigen Augenblick 
hereinstrahlen läßt.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Auch alles Wirken geht ja in die Zukunft, und der Nächste, den 
die Seele sucht, ist ihr immer bevor-stehend und wird nur in dem 
grade augenblicklich vor ihr stehenden vorweg-genommen. 
Wachsen wie Wirken werden durch solche Vorwegnahme ewig... 
Und das Wachsen des Reichs in der Welt, wenn es hoffend das 
Ende schon für den nächsten Augenblick vorwegnimmt — auf was 
wohl wartet es für diesen nächsten Augenblick, wenn nicht auf die 
Tat der Liebe? Dies Warten der Welt ist ja selbst ein Erzwingen 
jener Tat... So wirken Mensch und Welt hier in unauflöslicher 
Wechselwirkung aufeinander und miteinander." Doch sie "können 
sich selber nicht von einander lösen, sie können nur miteinan- 
der-er-löst werden, erlöst von einem dritten ...; nur Einer kann 
ihnen Erlöser werden" (GS II, 254 f.) - Gott selber.

Diesem Erwarten der Erlösung, das Rosenzweig hier 
herausgearbeitet und das mich sehr an Martin Heideggers 
Jahrzehnte später entwickeltes Erwarten der Rettung erin­
nert, die vom Sein kommen soll, möchte ich eine von Martin 
Buber erzählte Anekdote entgegenstellen:

"Als ich ein Kind war, las ich eine alte jüdische Sage, die ich nicht 
verstehen konnte. Sie erzählte nichts weiter als dies: ’Vor den 
Toren Roms sitzt ein aussätziger Bettler und wartet. Es ist der 
Messias.’ Damals kam ich zu einem alten Manne und fragte ihn: 
’ Worauf wartet er?’ Und der alte Mann antwortete mir etwas, was 
ich damals nicht verstand und erst viel später verstehen gelernt 
habe; er sagte: ’Auf dich.’"19

Schlagartig wird uns an dieser Erzählung das Problem der 
geschichtlichen Zukunft deutlich: der Messias wartet auf 
unser Handeln. Und Martin Buber erläutert die mit der 
geschichtlichen Zukunft an das Judentum - im letzten aber 
an uns alle - gestellten drei innerweltlichen Aufgegeben­
heiten: 1) die Idee der Einheit des Volkes Israel, die aber, da 

19 Martin Buber, Drei Reden über das Judentum, Frankfurt a. M. 
1920,31.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott nur einer ist, als messianische Perspektive immer auf 
die ganze Menschheit abzielt; 2) die Idee der Tat, der 
Liebestat, denn alle Besserung in der Welt ist in die Hände 
der Menschen gelegt, und schließlich 3) die Idee der Zukunft 
als des messianischen Zielpunkts all unseres irdischen 
Wirkens:

“Der Messianismus ist die am tiefsten originale Idee des Juden­
tums. Man bedenke: in der Zukunft in der ewig urfemen, ewig 
urnahen Sphäre, fliehend und bleibend wie der Horizont, in dem 
Reich der Zukunft, in das sich sonst nur spielende, schwankende, 
bestandlose Träume wagen, hat der Jude sich ersonnen, ein Haus 
für die Menschheit zu bauen, das Haus des wahren Lebens ... Hier 
war zum erstenmal in aller Macht das Absolute als das Ziel 
verkündet, als das in der Menschheit und durch sie tu verwirk­
lichende Ziel."20

Um nicht mißverstanden zu werden, möchte ich nochmals 
unterstreichen: erst nachdem die Zukunft als geschichtliche 
Dimension, wie sie von Buber dargelegt wird, erst wenn die 
Verheißung irdischer Versöhnung als Aufgegebenheit 
unseres Strebens und Handelns erkannt ist, kann und muß 
dann auch das Hereinstrahlen der Ewigkeit in die Zeit, 
worauf Rosenzweig abzielt, bedacht werden.

3.

Kehren wir von hier aus nochmals zu Rosenzweigs gegen­
sätzlicher Charakterisierung der jüdischen und der christ­
lichen Glaubensgemeinschaft in ihrem jeweiligen Verhältnis 
zur zukünftigen Geschichte zurück: Die Juden sind immer 
schon am Ziel des ewigen Lebens und daher außerhalb der 
geschichtlichen Zeit, und die Christen sind auf dem ewigen 
Weg, ohne je das Ziel erreichen zu können; so gibt es keine 

20 Ebd. 91 ff.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versöhnung zwischen ihnen in der Geschichte. Erst in der 
Erlösung Gottes - also jenseits der Geschichte - wird auch 
ihr Gegensatz in Gott aufgehoben sein. Dieses gemeinsame 
Aufgehen in Gott erschauend, können sie sich als aufeinan­
der angewiesene Arbeiter am selben Werk Gottes mit 
unterschiedlichen Aufgaben erkennen und von daher eine 
dialogische Partnerschaft entwickeln. Ein großartiger 
Gedanke. Aber was Rosenzweig hier wiederum nicht zuläßt, 
ist eine geschichtliche Weiterentwicklung beider Glaubens­
gemeinschaften, eine innere, die alten Glaubensformen 
weiterentwickelnde "Erneuerung des Judentums" - wie es 
Buber nannte - und Erneuerung des Christentums - wie sie 
Schelling in der noch ausstehenden johanneischen Gemeinde 
vorschwebte. Da Judentum und Christentum von Rosen­
zweig so genommen werden, wie sie gegenwärtig sind, und 
in dieser Gestalt für ewig erklärt werden, können sie sich 
weder je für sich weiterentwickeln, noch dürfen sie sich 
aufeinanderzubewegen.
Dies aber widerspricht den letzten Verheißungen der beiden 
Glaubensgemeinschaften. Nicht nur die Christen sprechen 
davon, daß erst dann Christus wiederkehren werde, wenn 
alle Völker ihm nachfolgen, sondern auch die Juden glauben, 
daß mit dem Kommen des Messias die Völkereinheit 
hergestellt werde - so jedenfalls zitiert Rosenzweig Maimo- 
nides und Jehuda Halevi.

"Es ist ein Gleichnis des großen Sängers unseres Exils ... Hier 
stehe es mit Jehuda Halevis eigenen Worten ... Und jene Völker 
sind Bereitung und Vorbereitung des Messias, des wir harren, der 
da die Frucht sein wird, und werden alle werden seine Frucht und 
ihn bekennen, und der Baum wird eins. Dann preisen sie und 
ehren sie die Wurzel, die sie einst verachteten, davon Jesaja sagt." 
(GS II, 421)

Wenn wir diese Aussagen nicht wie Rosenzweig in seiner 
nachfolgenden Erläuterung wiederum in die Ewigkeit 

83

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überhöhen - "Das ist die Heimkehr der Er-fahrung, das Be­
währen der Wahrheit. Die Wahrheit liegt hinter dem Weg. 
Der Weg ist zu Ende, wo die Heimat erreicht ist... Wo alles 
brennt, da gibt es keine Strahlen mehr... In diesem Meer des 
Lichts ist aller Weg versunken wie ein Wahn. Du aber, Gott, 
bist Wahrheit" (GS II, 422) -, sondern innerweltlich und 
geschichtlich verstehen, so weisen beide Glaubens­
gemeinschaften in der Fluchtlinie ihres Strebens und 
Hoffens auf einen Orientierungspunkt hin, der ihnen gemein­
sam ist.
Ich rede damit keiner irgendwie gearteten "Glaubensvereini­
gung" das Wort, gegen die sich die Juden seit Moses 
Mendelssohn zu Recht immer wieder gewehrt haben, aber es 
gilt, den Blick auf die geschichtliche Möglichkeit hin zu 
öffnen, daß sich beide Glaubensgemeinschaften in der Zeit 
weiter- und aufeinanderzuentwickeln können und nicht erst 
in der Ewigkeit Gottes zusammenfallen. Gemeinsame 
Orientierung für die inhaltliche Bestimmung dieses Flucht­
punktes - und ich sage damit etwas sehr Provokatives für 
meine jüdischen, christlichen und sozialistischen Freunde - 
könnten aus Lehre und Leben von Jesus von Nazareth 
gewonnen werden. Dies wird vielleicht zunächst manchem 
Juden unannehmbar erscheinen, erweist sich allerdings bei 
näherem Zusehen für die meisten Christen als die größere 
Zumutung. Denn die Botschaft des Jesus von Nazareth war, 
daß wir nicht erst auf das Kommen des Reichs warten sollen, 
sondern daß dieses Reich mitten unter uns ist, sofern wir mit 
der Erfüllung des Gebots der Nächstenliebe hier und jetzt 
beginnen. Dieses Reich wird uns nicht von außen geschenkt, 
sondern kann nur aus der Liebestat der Menschen und aus 
der Verbreitung dieser Botschaft erwachsen. Daß darin sehr 
viel Sozialismus steckt, hat insbesonders Emst Bloch21 in

21 Emst Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und 
des Reichs, Frankfurt a. M. 1968.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Atheismus im Christentum herausgearbeitet. Zur Unter­
mauerung meiner Behauptung sei nochmals auf Buber 
verwiesen:

"Was an den Anfängen des Christentums nicht eklektisch, was 
daran schöpferisch ist, das war ganz und gar nichts anderes als 
Judentum im Mittelpunkt des Urchristentums [— ’das etwas 
Uijüdisches war’ -] steht die Tat. Was aber der Inhalt des Tatstre­
bens war, das ist ... in Matth. 5, dem ersten Kapitel der Berg­
predigt, aufs deutlichste bezeugt. ’Ihr sollt nicht wähnen, daß ich 
gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulösen; ich bin 
nicht gekommen aufzulösen, sondern zu erfüllen’ ... Und dieses 
Kapitel, die Ur-Bergpredigt, schließt mit den Worten, die in 
bedeutsamer Weise ein Wort des III. Buches Moses variieren: 
’Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im 
Himmel vollkommen ist.’ Sind alle diese Worte, ist vor allem 
dieses Wort Gleichwie nicht ein jüdisches Bekenntnis im aller­
innersten Sinne?"22

Dieser große Versuch Bubers, die "nazarenische Bewegung" 
und vor allem den Juden Jesus dorthin zurückzuholen, 
"wohin sie gehör[en]: in die Geistesgeschichte des Juden­
tums",23 die inzwischen unter freien Juden und freien 
Christen sehr an Boden gewonnen hat, wird jedoch nun 
wiederum dem harten Kern der christlichen Theologie als 
unannehmbar erscheinen, steht ihr doch die jahrtausende 
währende Vergottung des Gottes- und Menschensohns Jesus 
im Wege. Vielleicht hilft hier aber eine Rückbesinnung auf 
einige der bedeutendsten Denker des Glaubens unserer 
christlichen Tradition, allen voran Meister Eckhart von 
Hochheim. Meister Eckhart sagt in seinen Predigten - ich 
stelle hier ohne weiteren Kommentar lediglich einige 
Kemaussagen zusammen -:

22 Martin Buber, Drei Reden über das Judentum, 82 ff.
23 Ebd. 85.

85

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Wir sind der Sohn."
"Zwischen dem eingeborenen Sohn und der Seele ist kein 
Unterschied."
"Alles, was man von unserem Herrn Jesus Christus sagen kann, 
kann man von der Seele sagen."
"Was immer Gott wirkt und was er lebt, da wirkt und lebt er alles 
in seinem eingeborenen Sohne. Gott wirkt alle seine Werke 
darum, daß wir der eingeborene Sohn seien."
"Solchermaßen nimmt die Seele die Welt zu eigen aus der Hand 
des Vaters; und hält die Welt als der Sohn; und weiß die Welt im 
heiligen Geiste. Und nachdem sie also Besitz ergriffen von der 
ganzen Welt, gewinnt sie Ruhe in Gott ohne Ende."
Die sich als Sohn bewährende Seele ist der "rechte Mitarbeiter 
Gottes".24

Genausowenig wie Martin Buber, David Flusser, Pinchas 
Lapide u. a. bereits das heutige Judentum schlechthin 
repräsentieren, stehen Meister Eckhart, Schelling, Albert 
Schweitzer u. a.25 für die christlichen Kirchen von heute. 
Beide Glaubensgemeinschaften sind noch weit entfernt, sich 
auf einen solchen gemeinsamen Orientierungspunkt der 
Fluchtlinien ihres Glaubens einzulassen, noch entsetzter 
wären sie, wenn ihnen der darin implizierte "messianische 
Sozialismus" zu Bewußtsein käme, da dies eine praktische 
Parteinahme für die Befreiung aller Geknechteten und 
Verfolgten uns abverlangt.

4.

Noch einen letzten Kritikpunkt möchte ich andeuten. 
Ähnlich wie Karl Marx Hegel vorwirft, dieser habe nur die 
positive Seite der Arbeit für die menschliche Entwicklungs­

24 Meister Eckhart, Predigten und Schriften, Frankfurt a. M. 1956, 87, 
107 ff., 179 ff., 212.
25 Albert Schweitzer, Das Christentum und die Weltreligionen, München 
1984.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschickte gesehen und nicht die negative Seite der Entfrem­
dung des Menschen in der Arbeit, so könnte man auch 
Rosenzweig vorhalten, daß er nur die positive Seite einer 
existentialen Glaubensphilosophie entfaltet hat und nicht die 
negative Kehrseite der Anfechtungen, Versuchungen und 
Irrwege. Schon die Schöpfung ist für ihn schlichtweg "gut”, 
"gar sehr gut", wobei diese "gar sehr" - nach Rosenzweig - 
der Tod ist. Kein Wort über das Leiden der Kreatur, das 
Schelling und mehr noch Schopenhauer so beunruhigt hat. 
Kein Wort auch über das Böse und die Freiheit des Men­
schen, sich auch für das Böse entscheiden zu können - eines 
der Kernprobleme von Schellings Philosophischer Unter­
suchung über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809). 
Schließlich auch kein Wort über die unsäglichen Greuel, die 
sich die Menschen untereinander zufügen, oft gerade unter 
dem Vorzeichen und im Namen des Glaubens.
Ich will zur Erläuterung nur ein sehr aktuelles Beispiel 
herausgreifen. Es ist beeindruckend, was Rosenzweig im 
dritten Kapitel des zweiten Teils über das aufeinander 
Angewiesensein von Wachstum der Kreatur und Wirken der 
Menschen sagt. Dies erinnert stark an Ernst Blochs konkrete 
Utopie einer Allianz von Natur und Geschichte. Aber dies 
wird bei Rosenzweig lediglich positiv konstatiert. Da die 
Entfaltung der geschichtlichen Dimension bei Rosenzweig 
fehlt, wird weder ihr tatsächliches geschichtliches Auseinan­
derdriften, d. h. die zunehmende Zerstörung der lebendigen 
Natur durch den Menschen, bedacht noch dem entgegen die 
Allianz als eine geschichtliche Aufgabe der Versöhnung des 
Menschen mit der Natur herausgearbeitet; im Gegenteil: 
dadurch, daß sie beide nur durch und in Gott erlöst werden 
können, können Gefahr und Rettung gar nicht erst in den 
Problemhorizont geschichtlicher Praxis treten. Um es hart zu 
sagen: solches Erwarten der Erlösung als der jeden Augen­
blick möglichen Ankunft der Fülle der Ewigkeit leistet 
zugleich jenen Kräften Vorschub, die uns ein ganz anderes 

87

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende bereiten werden, nämlich die Vernichtung der Welt vor 
einer möglichen Erfüllung der verheißenen Erlösung.
Dieses Fehlen einer wahrhaft geschichtlichen Zukunfts­
perspektive und das Hervorheben der nur positiven Seite des 
Glaubens unterscheiden die beiden so verwandten glaubens­
philosophischen Ansätze von Schelling und Rosenzweig. 
Rosenzweig hat Gottes Angesicht geschaut, und so ist sein 
Stern der Erlösung voll der frohen Botschaft der gefundenen 
ewigen Wahrheit. Schellings Philosophie der Offenbarung 
versteht sich als Moment unseres Suchens und Ringens, daß 
sich uns die unvordenkliche Existenz, in die wir geworfen 
sind, als von Gott geführt erweise. Ein Erweis, der durch die 
von uns selbst mit zu verwirklichende zukünftige Geschichte 
erst erbracht werden kann. "Geschichtliche Philosophie" 
heißt daher bei Schelling nicht nur Erzählen der vergangenen 
Geschichte, obwohl das Vergegenwärtigen des Vergangenen 
zur Selbstfindung des Menschen in der Welt unabdingbar 
hinzugehört, sondern vielmehr ein Mitwirken an der noch 
ausständigen, uns aufgegebenen Geschichte, in der sich Gott 
uns erst zeigen wird als der, der er sein wird. In dieser 
Hinsicht kann man Schellings Philosophie der Offenbarung 
als ein Denken des Totalexperiments des Glaubens be­
zeichnen.
In ganz anderem Sinne führt aber auch Franz Rosenzweigs 
Stern der Erlösung zum Totalexperiment des Glaubens, und 
gerade hierin überschreitet er alle vorhergehenden Denk­
ansätze existentieller Glaubensphilosophie: Bereits der junge 
Schelling sprach davon, daß die "bloße Reflexion ... eine 
Geisteskrankheit des Menschen" sei,26 die es zu überwinden 
gilt, denn alles Denken habe letztlich zum Handeln der 
Menschen in der Welt zurückzuführen. Karl Marx hat diesen 
Grundgedanken in die griffige Formel von der Aufhebung 
und Verwirklichung der Philosophie gebracht. Kaum ein 

26 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sämtliche Werke, II, 13.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denker hat aber damit so Emst gemacht wie Franz Rosen­
zweig. Dies meint der Schlußsatz des Stern der Erlösung: 
vom Tor, das ins Leben führt. Die sich systematisch in 
einem Buch äußernde Philosophie führt bis an das Tor heran, 
an dem sie endgültig zu Ende kommt, und doch kann sie 
noch durch das Tor hindurch auf das verweisen, was dem 
Philosophierenden nun aufgegeben ist: die Bewährung 
seines Lebens in der Praxis.
Rosenzweig hat diesen letzten Grundgedanken seiner 
systematisch explizierten Glaubensphilosophie, der bereits 
auf ihre Aufhebung und Verwirklichung in praxi verweist, 
in Das neue Denken (1925) nochmals erläutert:

"Hier schließt das Buch. Denn was nun noch kommt, ist schon 
jenseits des Buches, ’Tor’ aus ihm heraus ins Nichtmehrbuch ... 
Nichtmehrbuch ist auch das Innewerden, daß dieser Schritt des 
Buchs an die Grenze nur gesühnt werden kann durch — Aufhören 
des Buchs. Ein Aufhören, das zugleich ein Anfang ist und eine 
Mitte: hineintreten mitten in den Alltag des Lebens." 
(Kl. Sehr., 396 f.)

Und da selbst sein engster philosophischer Ge­
sprächspartner, Hans Ehrenberg, dies zunächst als bloße 
Absage an die Philosophie und nicht auch als letzte, nicht 
mehr buchförmig vermittelbare Verwirklichung der Glau­
bensphilosophie verstanden hat,27 fährt Rosenzweig entschie­
den fort:

"Philosophiert werden soll auch weiterhin, ja gerade weiterhin. 
Jeder soll einmal philosophieren. Jeder soll einmal vom eigenen 
Stand- und Lebenspunkt rundumherschauen. Aber diese Schau ist 
nicht Selbstzweck. Das Buch ist kein erreichtes Ziel, auch kein 
vorläufiges. Es muß selber verantwortet werden, statt daß es sich 

27 Hans Ehrenberg, "Neue Philosophie", in: Frankfurter Zeitung (29. 
Dezember 1921).

89

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selber trüge oder von andern seiner Art getragen würde. Diese 
Verantwortung geschieht am Alltag des Lebens. Nur um ihn als 
All-tag zu erkennen und zu leben, mußte der Lebenstag des All 
durchmessen werden." (Kl. Sehr., 397)

Ganz in dieser Weise hat Franz Rosenzweig sein Total­
experiment des Glaubens, den existentiell angenommenen 
Auftrag seines Lebens, im Verzicht auf eine akademische 
Karriere und im Einsatz all seiner Kräfte für die Praxis der 
jüdischen Bildungsarbeit bewundernswürdig konsequent 
gelebt. Doch schon bald wurde sein Glaube auf eine harte, 
auf eine fast unbestehbare Probe gestellt: die Qualen einer 
den lebendigen Geist einkerkemden totalen Lähmung. 
Geführt durch die Zwiesprache mit Gott im Gebet, hat er 
diese Prüfung nicht nur für sich bestanden, sondern wurde 
zum Morenu für das jüdische Volk über die grauenhafteste 
und barbarischste aller seiner Verfolgungen hinaus.28 Aber 
auch für uns andere -ob Christen, philosophische Gottsucher 
oder "messianische Sozialisten" -sollte seine Bewährung des 
Glaubens in praxi Vorbild sein.

26 Siehe Albert H. Friedländer, "Leo Baeck and Franz Rosenzweig", in: 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 239-250.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Hinführende Rückbesinnung auf Schelling
	II. Nachzeichnende Erläuterungen zum "Stern"
	III. Kritische Erörterungen

