Erfahrung des Glaubens wird abgesetzt gegen die kranke
Insichverschlossenheit der Philosophie — ein Gedanke, den
Schelling 1797 aussprach: "Die blofe Reflexion also ist eine
Geisteskrankheit des Menschen."? Ahnlich sagt Rosenzweig
nun: "der kranke Menschenverstand gleicht einem Geldhm-
ten, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die Wirk-
lichkeit".

Unmittelbar nach AbschluB dieses Biichleins beginnt im
Januar 1922 bei Franz Rosenzweig als Spitfolge einer
Kriegserkrankung eine amyotrophe Lateralsklerose, die
rasch bis zur totalen Lahmung fortschreitet. Ab Sommer
1922 kann er das Haus nicht mehr verlassen; im Oktober
1922 muB er die Leitung des "Freien Jiidischen Lehrhauses"
an Rudolf Hallo abgeben, im Dezember versagt die Schreib-
fiahigkeit, im Mai 1923 auch die Sprache. Nun ist er, der
durch das "lebendige, gesprochene Wort" wirken wollte, der
"Geldhmte, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die
Wirklichkeit". Durch die ungeheure Energie seines Geistes,
durch die aufopfernde Hilfe seiner Frau und durch die
Unterstiitzung seiner Freunde gelingt es ihm in schier
unglaublicher Weise, die Lihmung zu durchbrechen, um
doch in die Wirklichkeit zeugnisgebend einzugreifen.”” In
Erinnerung daran schreibt Ernst Simon:

"Rosenzweig hing in einer Schlinge, die ihn in ciner halb sitzen-
den Haltung hielt. In den ersten Jahren gelang es ihm noch, auf
einer eigens fiir ihn konstruierten Schreibmaschine auf mithsamste
Weise einzelne Buchstaben anzuschlagen; spiater war auch das
nicht mehr moglich. Seine Frau Edith ... zeigte Rosenzweig auf
einer Scheibe die Buchstaben des Alphabets, einen nach dem
anderen, und Rosenzweig deutete durch ein Senken der Augenli-

» Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sdamtliche Werke (Bd. I-XIV),
Stuttgart/Augsburg 1856 ff., Bd. II, 13.

» Siehe Martin Goldner, "Franz Rosenzweig in seiner Krankheit", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 327-335.

47

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie vielmehr deshalb bezeichnet werden, da sie
zwar alles Seiende in seinem Was-Sein begreifen kann, aber
doch niemals und nirgends zur Positivitdt der Existenz, des
sich ereignenden Existierens vorzudringen vermag. Weder
das Seiende im DaB seines Existierens noch das je eigene
Existieren des denkenden Menschen oder gar das Wirken
Gottes vermag das Denken aus sich heraus abzuleiten. Dort,
wo der absolute Idealismus alles Seiende, sich selbst und
Gott miteinbegriffen, aus der dialektischen Bewegung
begreifend einzuholen vermeint, ist es doch nur die eigene
Denkbewegung, die da von Was-Bestimmung zu Was-
Bestimmung fortschreitet, und nicht das ereignishafte
Existieren der Wirklichkeit selbst, dem doch der wirklich
Denkende angehdrt. Wo das Denken an sich selbst dies
wirkliche, ihm unableitbare Existieren entdeckt, da beginnt
es seine Negativitit gegeniiber der ihm unvordenklich
vorausseienden Existenz zu erfassen, und es schafft mit
dieser negativen Selbstbegrenzung Raum fiir eine sich dem
unvordenklichen Existieren zuwendende "positive Philoso-
phie".

Die Selbstbegrenzung, die das Denken hier an sich selbst
vollzieht, ist nicht nur eine ihm immanent bleibende Wende
oder Negation; sondern — wie Schelling bereits in seiner
Erlanger Vorlesung von 1821 formuliert — ein Akt des aus
sich Heraustretens, der Ekstasis, den der Denkende nur als
existentielle "freie Geistestat", des volligen Aufgebens der
Prioritit des Denkens, zu vollziehen vermag. Der Mensch
muB ekstatisch aus seiner Stelle, allein denkendes Subjekt
sein zu wollen, demgegeniiber alles, was er bedenkt, zum
leblosen Objekt gerinnen muB, heraustreten, um so das
Existieren alles Wirklichen in seiner vorrangigen absoluten
Subjekthaftigkeit erfahren zu kénnen.?

2 Epd. IX, 229.

52

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es geht Schelling nicht um das nackte Faktum der Existenz,
sondern um die hier erst mit ganzer Radikalitat existentiell
aufbrechende alte philosophische Letztfrage:

"Weit entfernt also, daB der Mensch und sein Thun die Welt
begreiflich mache, ist er selbst das Unbegreiflichste ... Gerade Er,
der Mensch, treibt mich zur letzten verzweiflungsvollen Frage:
warum ist iiberhaupt etwas? warum ist nicht nichts?"

Der Charakter der positiven Philosophie muB ein vollig
anderer sein als der der negativen, rein rationalen Vernunft-
wissenschaft, denn in dieser ist das Denken als souverines
Subjekt, auch wo es begreifend beim Anderen ist, doch ganz
und gar nur bei sich (Hegel). In der positiven Philosophie
dagegen gibt zwar der Mensch keineswegs sein Denken auf,
aber er unterstellt es dem unvordenklichen Existieren, dem
es als existentielles Denken mit zugehoért. Da hier das
ereignishaft Existierende iiberall als das dem Denken
Vorausseiende verstanden wird, ist die positive Philosophie
ganz erfahrende Philosophie, die dem existentiell sich
Ereignenden zugewandt ist, ganz horende Philosophie, offen
fiir den sprachlichen Zuspruch des Anderen, ganz ge-
schichtliche Philosophie, die von jedem ein freies existen-
tielles Einstehen fiir sein Denken und Handeln fordert.

Das Neue der Schellingschen Spitphilosophie wurde in
seiner Zeit von kaum jemandem wahrgenommen, geschwei-
ge denn verstanden, zudem sprach er in einer theologisch-
philosophischen Sprache, der man in der damals kulturell
aufgeklérten und politisch aufgeregten Epoche nicht mehr
zuhorte. Einer der wenigen, der zunichst von Schellings
Philosophie der Offenbarung schlechthin hingerissen war,
der junge Soren Kierkegaard, notierte im November 1841 in
seinem Tagebuch:

* Ebd. X111, 7.

53

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Ich binso froh, Schellings zweite Stunde gehort zu haben —unbe-
schreiblich; als erdas Wort ’Wirklichkeit’ nannte, vom Verhiltnis
der Philosophie zur Wirklichkeit [sprach], da hiipfte die Frucht
des Gedankens in mir ... Hier kann vielleicht Klarheit kommen."*

Wenn auch Kierkegaard sich gegen Ende der Vorlesung von
der noch stark idealistischen Darstellungsweise Schellings
enttduscht abwendet, so ist es doch gerade diese Spannung
zwischen erfahrendem Impuls und nicht erfiilltem Anspruch,
die Soren Kierkegaard zur eigenen Form der Einldsung
dieses Anspruchs treibt. Auch Kierkegaards Neubeginn ging
in den folgenden Jahrzehnten unter, wurde nicht gehort,
wurde vergessen. Erst zu Beginn unseres Jahrhunderts —
durch Nietzsche vorbereitet — wird Kierkegaards Existenz-
philosophie wiederentdeckt und dahinter ihr eigentlicher
Quellpunkt, die positive Philosophie Schellings.

1910 legt Paul Tillich, der groBe protestantische Theologe,
dessen 100. Geburtstag wir ebenfalls 1986 gedenken, seine
Dissertation Die religionsgeschichtliche Konstruktion in
Schellings positiver Philosophie (Breslau 1910) vor. Es ist
dies nicht nur die erste ernsthafte philosophisch-theologische
Arbeit iiber die Spitphilosophie Schellings, sondern auch,
wie Tillich 1954 riickblickend in Schelling und die Anfinge
desexistentialistischen Protests® bekennt, die Geburtsstunde
seines eigenen, von Schelling, Kierkegaard und Marx
gepragten christlich-sozialistischen Existentialismus.
Vollig unabhingig von Tillich hat sich zur gleichen Zeit
Hans Ehrenberg, der etwas dltere Vetter und eigentliche
philosophische Lehrer von Franz Rosenzweig, durch den
deutschen Idealismus hindurch zu Schellings spater Kritik
und Selbstkritik des Idealismus durchgearbeitet. In der —

* Zitiert nach Schelling — Philosophie der Offenbarung 1841/1842, hg.
u. eingel. von Manfred Frank, Frankfurt a. M. 1977, 452.
% Paul Tillich, Gesammelte Werke, Bd. 1V, Stuttgart 1962.

54

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allerdings viel spiter erschienenen — Disputation schreibt er
bekenntnishaft von Schelling, dem "Ritsel des Idealismus":
"Einstens da nannte ich Dich, in Deinen spiten Jahren,
meinen Lehrer ... Auch das war eine T4duschung; wir haben
keine Lehrer unter den Menschen."® Es gibt nur wenige
philosophische Werke bis heute, die so sehr wie Ehrenbergs
Disputation vom Anspruch der positiven Philosophie
Schellings durchdrungen sind. Ehrenberg bekennt, daB}
Schelling sein groBer Anreger und Problemer6ffner ist,
dessen noch nicht ganz vom Idealismus befreite Kritik am
Idealismus er fortfiihren wolle. Hans Ehrenberg hat als letzte
Konsequenz seines radikalen christlichen Existentialismus
seine philosophische Lehrtitigkeit aufgegeben und ist 1925
protestantischer Pastor geworden.’

Durch Hans Ehrenberg wurde Franz Rosenzweig schon in
seiner Studienzeit fiir den deutschen Idealismus und zugleich
fiir deren existenz-philosophische Uberwindung gewonnen.
Immer wieder betont Rosenzweig, daB die Wendezeit
"1800", die idealistische Philosophie von Kant, Fichte,
Schelling, Hegel, die "Unruh" in seinem Denken sei. Aber
sein Anliegen ist dabei nicht deren Erneuerung, sondern
deren Uberwindung durch ein "neues Denken". Durch seine
Entscheidung zum Judesein 1913 und die dadurch ausge-
losten theologischen Studien wendet er sich dann entschie-
dener als Hans Ehrenberg der Philosophie der Offenbarung
Schellings zu. Auch fiir ihn ist Schellings positive Philoso-
phie jedoch nur die groBe Anregung, keineswegs folgt er
Schelling in der Durchfiihrung, vielmehr mochte er mit
seinem groBen glaubensphilosophischen Werk Der Stern der
Eriosung Schellings Versuch so zu Ende fiihren, wie es

¢ Hans Ehrenberg, Disputation. Drei Biicher vom Deutschen Idealismus,
Miinchen 1923-1925, Bd. II "Schelling", 7.

7 Siehe hierzu den Beitrag "Zur friih-existentialistischen Idealismuskritik
der Vettern Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig" in diesem Band.

55

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling selbst nicht vermochte, und gerade darin ist Der
Stern der Erlosung die wohl bedeutendste Fortfiihrung von
Schellings positiver Philosophie, die wir bis heute besitzen.
Sobekennt Rosenzweig: "Esistdie Schellingsche Spitphilo-
sophie, in deren Bahnen wir uns mit solchen Betrachtungen
bewegen." (GS II, 19 £.) Und bezeichnenderweise an Hans
Ehrenberg schreibt er nach dem Erscheinen des Stern der
Erlosung in bezug auf Schellings Weltalter-Fragment: "Die
[Weltalter] sind ein groBes Buch bis zu Ende. Wenn sie
fertig geworden wiren, so verdiente der Stern, auBerhalb der
Juden, nicht, daB ein Hahn nach ihm krihte." (GS I, 701)
Nirgends wird wohl besser deutlich, daB Franz Rosenzweig
denSternder Erlosung als die Vollendung dessen angesehen
hat, was Schellings positive Philosophie angeregt, aber nicht
vollendet hatte.®

II. Nachzeichnende Erlduterungen zum "Stern"

Der Stern der Erldsung, das glaubensphilosophische Haupt-
werk Franz Rosenzweigs, ist in drei Teile gegliedert, die
Rosenzweig als drei eigene Béinde verstanden wissen will,
die jeweils wiederum fiir sich in je drei Biicher unterteilt
sind, die wir hier — der besseren Ubersichtlichkeit willen —
Kapitel nennen werden.

1.

Der erste Teil "Die Elemente oder die immerwéahrende
Vorwelt" versteht sich als Parallele zu dem, was Schelling
"negative Philosophie" genannt hat. Dieser Teil legt in rein
rationaler Grundlegung dar, was das Denken vorausset-

® Siehe hierzu Else Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs
(1933), Hamburg 1959.

56

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zungslos, allein aus sich selbst heraus von Gott, der Welt
und dem Menschen zu erkennen vermag. Dies signalisiert
auch bereits die Uberschrift der Einleitung "Uber die
Moglichkeit, das All zu erkennen — in philosophos!"

Wie Schelling bei der "negativen Philosophie" geht es auch
Rosenzweig mit diesem ersten Teil nicht darum, das rein
rationale Denken abzutun, sondern es als notwendiges und
unaufgebbares Fundament des Erkennens aufzuweisen, das
allerdings keineswegs bereits das Ganze existentieller
Erfahrung und Lebenspraxis ausmacht. Das bedeutet, da83
dieser Teil gleichzeitig kritische Abwehr jener idealistischen
Tendenz der Philosophie seit Parmenides zu sein hat, die —
in Hegels absolutem Idealismus gipfelnd —das rein rationale
Wissen schlechthin zum Ganzen erklidrt. Somit steht die
Philosophie —seit dem spiten Schelling —unter der Aufgabe,
nicht nur immanent aus sich selbst heraus ihr eigenes
Fundament zu begriinden, sondern zugleich negativ an sich
selbst ihre Begrenztheit darzulegen.

Franz Rosenzweig hat — meines Erachtens — im ersten Teil
des Stern der Erldsung einen der bedeutendsten Entwiirfe
zur Bewiltigung dieser Aufgabenstellung skizziert — mehr
als eine Skizze sind die 100 Seiten nicht, aber schon sie
allein weisen ihn als einen der groBen Denker der nach-
idealistischen Philosophie aus. Die bisherige Rosenzweig-
Rezeption hat dieses Teilstiick seines Denkens meist als "zu
schwierig" oder selbst noch "zu spekulativ" iiberblattert. Wir
stehen also hier noch ganz am Anfang einer sich uns eroff-
nenden Entdeckungsgeschichte. Stirker und freier als
Schelling stellt sich Rosenzweig der Auseinandersetzung mit
Hegels Logik; allerdings nicht um ihr zu folgen, sondern um
sie grundlegend aus den Angeln zu heben, denn in der
Hegelschen Logik ist bereits angelegt, daB sich Hegels
Philosophie als Begreifen des All schlechthin absolutsetzen
muB; daB dies auf einem SelbstmiBverstindnis des Denkens
von sich selbst beruht, gilt es aufzuzeigen.

57

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegels Logik als absolute Selbstbegriindung des reinen
Denkens vor und fiir sich selbst beginnt mit dem reinen Sein,
dasihm, so an den Anfang gestellt, zugleich das reine Nichts
ist; und aus der durch diesen totalen Selbstwiderspruch in
Gang gesetzten Bewegung schreitet das reine Denken in
seinem werdenden Begreifen des All fort. Die ganze Hegel-
sche Logik ist nichts anderes als die Entfaltung der Bewe-
gung dieses Werdens, in dem das Denken durch die Nega-
tion seiner selbst sich seiner Gestaltungen des Denkens
bewuBt wird, bis zu seiner héchsten Gestalt der absoluten
Idee, wo es sich selbst absolut als das Begreifende des All
aus sich selbst begreift.

Einen Gedanken aus Hermann Cohens Philosophie der
Mathematik iiber das Differential aufnehmend, ihn aber weit
dariiber hinaus auf das rein rationale Denken insgesamt
erweiternd,’ stellt nun Franz Rosenzweig der "Eindimensio-
nalitdt" der Hegelschen Dialektik die Mehrdimensionalitit
seiner Methode der Selbstbegriindung des reinen Wissens,
die zugleich dessen Selbstbegrenzung ist, entgegen. Da das
Wissen nur das rational zu begreifen vermag, was es fiir sich
selbst voraussetzungslos aus seinen eigenen Elementen
erarbeitet hat, kann es nur beim "Nichts" beginnen. Dieses
Nichts ist aber nur ein Nichts fiir das Wissen; denn jede
dariiber hinausgehende Behauptung, die dem Nichts die
ontologische Qualitdt des reinen Seins zusprechen wollte, ist
ein hybrider Uberstieg des Denkens des Denkens. Hier zeigt
sich einer der Grundirrtiimer der Hegelschen Logik, der ihr
vom Anfang an den Schein verleiht, als wiirde das Denken
des Denkens auch das Sein, die Wirklichkeit, umgreifen.
Das Nichts ist der notwendige Ausgangspunkt fiir das
voraussetzungslos sich selbst aus sich selbst begriindende
rein rationale Wissen. Der Zielpunkt des Wissens ist aber

° Siehe Reiner Wiehl, "Logik und Metalogik bei Cohen und Rosen-
zweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 623-642.

58

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Begreifen der Fiille des Tatsichlichen, die wir immer
schon irgendwie vorfinden. Denn es ist ja keineswegs so,
daB das rein rationale Wissen die Fiille des Tats4chlichen fiir
uns schafft, sondern diese ist immer schon da, wie auch wir
schon da sind, wenn das rein rationale Denken aufbricht,
dies voraussetzungslos ganz aus den eigenen Elementen
seines Wissens heraus zu erkennen und zu begreifen. Auch
Hegel muB natiirlich die Fiille des Tatsdchlichen als Ziel-
punkt der dialektischen Denkbewegung voraussetzen, nur
behauptet er, daB die Logik nicht nur das Erkennen des
Tatsdchlichen, sondern das Wirkliche selbst durch ihre
dialektische Bewegung hervorbringe. Diese Schopfungs-
hybris des Denkens ist der zweite Grundirrtum des absoluten
Idealismus der Hegelschen Philosophie, gegen den Rosen-
zweig ankdmpft.

Eingespannt in diese beiden Pole: das Nichts fiir das Wissen
als Ausgangspunkt und das begreifende Erkennen von Gott,
der Welt und dem Menschen als Zielpunkt, 148t sich die
Bewegung des Wissens nach Rosenzweig als die Verkniip-
fung zweier sie tragender und vorantreibender Impulse
bestimmen: die Bejahung des Nichtnichts und die Vernei-
nung des Nichts.

"Zwei Wege erschlieBt es so vom Nichts zum Etwas, den Weg der
Bejahung dessen, was nicht Nichts ist, und den Weg der Vernei-
nung des Nichts ... Eben zu Hegels Griindung der Logik auf den
Begriff des Seins ... [setzt diese neue Methode]sich da in entschei-
dendsten Gegensatz. Und damit wiederum zur ganzen [ideali-
stischen] Philosophie, deren Erbe Hegel angetreten hatte."
(GS 11, 23)

Wire die Bewegung des Wissens einerseits nicht immer
schon gegriindet auf der Bejahung des Nichtnichts, so
konnte sie nirgends zur Erkenntnis von etwas Tatsédchlichem
kommen, wire sie andererseits nicht unentwegt Verneinung
des Nichts, so konnte sie nicht zu immer bestimmterer

59

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnis voranschreiten. Beide Bewegungsimpulse des
Wissens, das "Ja" und das "Nein", haben jedoch nur diffe-
rential-hypothetischen Charakter, d. h. das Wissen ist
grundsétzlich immer in sich selbst begrenzt, nirgends ist es
selber bereits die Wirklichkeit an sich, immer bleibt es
unendlich auf dem Wege der Erkenntnis des Tatséchlichen;
wobei das das "Ja" und das "Nein" verbindende "Und" —das
keine Synthesis ist — das Wissen in der Spannung seiner
unermiidlichen Aufgabe hilt.

"Diesen Koordinaten, zwischen denen jeder Schritt, jede Bewe-
gung, die es [das Wissen] tut, sich abzeichnet, kann es nicht
entweichen ...; denn aus der Bahn, die von jenen drei Elementen
bestimmt wird, kann es nicht herausspringen. So ist das Nichts des
beweisenden Wissens hier immer nur ein Nichts des Wissens und
genauer ein Nichts des Beweisens, dem gegeniiber die Tatsache,
die den Raum mitgriindet, worin das Wissen selber lebt und webt
und ist, in ihrer ganzen schlechthinnigen Tatsichlichkeit ungeriihrt
stehen bleibt. Und das Wissen kann deshalb hier nichts weiter als
den Weg von dem Unbeweisbaren, dem Nichts des Wissens, hin
zur Tatsichlichkeit der Tatsache nachgehn ..." (GS 11, 68)

Ich bin mir bewuBt, daB diese gedringte Zusammenfassung
von Rosenzweigs Ausfithrungen zur Methode des ersten
Teils fiir alle, die den Stern der Erldsung nicht sehr genau
kennen, weitgehend unverstindlich bleiben muB3. Mir gehtes
eigentlich auch nur um den einen Hinweis, daB8 Rosenzweig
in diesem ersten Teil — ganz im Sinne der "negativen Philo-
sophie" Schellings — den Kampf mit der idealistischen
Philosophie von "Jonien bis Jena" aufnimmt und speziell in
kritischer Gegnerschaft zu Hegels Logik zu zeigen versucht,
daB dort, wo das Denken voraussetzungslos sich begriindet
und zu seinen hochsten Hohen des Begreifens des je Be-
greifbaren vordringt, doch niemals die existentielle Wirk-
lichkeit, in der wir uns erfahren und in der wir wirken, zu
erreichen vermag.

60

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Somit ist der ganze erste Teil, die selbstbegriindende und
selbstbegrenzende Darlegung der rein rationalen Philoso-
phie, Hinfiihrung und Erméglichung des "Ubergangs" zum
"neuen Denken" der "positiven Philosophie". Der Ubergang
selbst kann nicht mehr rein rational abgeleitet werden,
vielmehr verlangt er, wie Rosenzweig sagt, "eine Wendung",
"eine Umkehr", oder wie Schelling forderte: die "freie
Geistestat" der "Ekstasis", des Heraustretens aus der Prioritét
des "Wissen-Wollens", um uns aus der Unvordenklichkeit
der existierenden Wirklichkeit zu erfahren und uns existen-
tiell-praktisch in der Geschichte zu verwirklichen. So fiihrt
der Ubergang vom a-zeitlichen der Rationalitit zur Zeitlich-
keit und Geschichtlichkeit unseres existentiellen Daseins in
der Welt.

Schon in der *Urzelle’ zum Stern der Erlosung, im Brief an
Rudolf Ehrenberg, vom 18. November 1917 schreibt Franz
Rosenzweig iiber die Umkehr des Denkens in diesem
Ubergang:

"... die philosophische Vernunft steht auf ihren eigenen Fiilen, sie
ist sich selbst genug. Alle Dinge sind in ihr begriffen und am Ende
begreift sie sich selber ... Nachdem sie also alles in sich aufge-
nommen und ihre Alleinexistenz proklamiert hat, entdeckt
plétzlich der Mensch, daB er, der doch langst philosophisch
verdaute, noch da ist. Und zwar nicht als Mensch mit seinem
Palmenzweig ..., sondern als ’Ich, der ich doch Staub und Asche
bin’. Ich ganz gemeines Privatsubjekt, Ich Vor- und Zuname, Ich
Staub und Asche. Ich bin noch da ... Der Mensch schlechtweg, der
’noch da ist’, ... ist wirklich der Anfang." (KL. Schr., 359, 363)

Dabei geht es Rosenzweig nicht wie der spiteren Existenz-
philosophie von Heidegger, Jaspers, Sartre und Camus allein
um das Je-Meinige des existentiellen Erlebens, sondern ganz
im Sinne von Schellings Philosophie der Offenbarung um
das existentielle Sich-Erfahren im Kontext der Wirklichkeit
und das existentielle Sich-Bewihren im Kontext der Ge-

61

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte, also um ein Sich-Finden in Schopfung, Offenba-
rung, Erlésung.

2.

Der zweite Teil des Stern der Eridsung "Die Bahn oder die
allzeiterneuerte Welt" ist Franz Rosenzweigs Parallelstiick
zu Schellings "positiver Philosophie". So schreibt Rosen-
zweig in seinen Erlduterungen zum Stern der Erldsung in
Das neue Denken: "Eine erzahlende Philosophie hat Schel-
ling in der Vorrede seines genialen Fragments ’Die Weltal-
ter’ geweissagt. Der zweite Band versucht sie zu geben." (KL
Schr., 383) Keineswegs stimmen Rosenzweig und Schelling
in allen Einzelheiten der Durchfiihrung iiberein, aber ihre
Ansitze leben aus dem gleichen Grundgedanken. Fiir beide
ist die "positive Philosophie" existentielle Glaubensphiloso-
phie, deren Kernstiick die Offenbarung darstellt.

Ausdriicklich unterstreicht Rosenzweig bereits in der
Einleitung "Uber die Moglichkeit, das Wunder zu erleben
—in theologos!", daB das "neue Denken" eine Erneuerung
sowohl der Philosophie als auch der Theologie sowie ihre
erneuerte Einheit aus der Existenzerfahrung darstellt. Das
Wunder, das es zu erleben gilt, ist das Wunder des kreatiir-
lichen Lebenszusammenhangs, der uns selbst trdgt und
erhilt, ist das Wunder des Offenbarwerdens der Welt in und
durch die Sprache, im Miteinander-Sprechen, ist das Wunder
der Freiheit, der Liebestat und ihres Wirkens auf eine
verheiBene Versohnung hin. Nur das rein rationale Denken,
dem alle Existenz etwas von auBen Einbrechendes, Uner-
klarliches, Kontingentes ist, kann im existentiellen Erfah-
rungs- und Geschichtszusammenhang keine Sinnstiftung
erkennen. Ganz anders die positive Philosophie, das "neue
Denken" nach dem Ubergang: Ihr liegen keinerlei neue
’liberrationale’ Erkenntnisse und Informationen vor, sondern
in ihr wendet sich lediglich der Blick vom Erkldren- und

62

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beweisenwollen aus rein rationalen Denkelementen zum
Erleben unseres existentiellen in-der-Welt-seins aus einem
gestifteten Sinnzusammenhang. In ausdriicklicher Berufung
auf Schelling spricht daher Rosenzweig von einer "erfah-
renden Philosophie", worunter beide kein empirisches
Aufgreifen vereinzelter Fakten verstehen, sondern die
existentiell-praktische Totalerfahrung unserer selbst im
Wirklichkeitszusammenhang von Natur und Geschichte. Das
Existentiell-Praktische kommt vielleicht noch stirker in
Schellings Kennzeichnung dieses neuen Denkens als
"geschichtliche Philosophie" zum Ausdruck, worauf jedoch
auch Rosenzweigs Bandtitel "Die Bahn oder die allzeiter-
neuerte Welt" hinweist. So konnen wir hier schon die
Grundhaltung dieses neuen Denkens der positiven Philoso-
phie, die Schelling und Rosenzweig gemeinsam ist, als
"Totalexperiment des Glaubens" (Erich Heintel)'° umschrei-
ben — worauf spiter noch einzugehen sein wird.

Der Zusammenhang von Schépfung — Offenbarung — Er-
16sung ist im Gegensatz zur Erkenntnisstruktur der "immer-
wihrenden Vorwelt" des a-zeitlichen rein rationalen Wissens
von Gott, Welt und Mensch zeitlich-geschichtlich orientiert,
trigt die irreversible Gerichtetheit von Vergangenheit —
Gegenwart — Zukunft in sich. Inhaltlich sind Schopfung —
Offenbarung — Erlosung zentriert um die Erfahrungsdimen-
sionen der Kreatur, der Sprache und der Liebestat. Nun zeigt
Rosenzweig auf, daB dies alles nur aus der Mitte unseres je
eigenen Gegenwirtigseins und Angesprochenseins, und das
ist Offenbarung, erlebbar und erfahrbar ist. D. h. wir kénnen
die Folge Schopfung — Offenbarung — Erlosung nicht als ein
objektives, vergangenes ProzeBgeschehen von auflen
nachbeschreiben, sondern nur aus unserer gelebten Erfah-

! Erich Heintel, Die beiden Labyrinthe der Philosophie, 1. Bd.,
Wien/Miinchen 1968; Erich Heintel, Das Totalexperiment des Glaubens.
Zu Ferdinand Ebners Philosophie und Theologie, Wiener Neustadt 1982.

63

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung als eine uns existentiell gegenwirtig betreffende
Geschichte erfassen und aussprechen. "Die Offenbarung ist
gegenwirtig, ja ist das Gegenwirtigsein selber." (GS1I, 207)
Nur von der gegenwirtigen Offenbarung her kénnen wir die
ihr vorausliegende Wirklichkeit der Natur als Schopfung
erfahren und in der noch ausstindigen Geschichte den
Sinnhorizont verheiBener Erlosung erblicken. Gerade in
diesem Punkt der Zeit- und Geschichtserfahrung aus der
Mitte unseres je eigenen existentiellen Gegenwirtigseins
greift Rosenzweig sehr stark auf Schellings Weltalter-
Fragmente zuriick, in denen Schelling Hegels a-zeitlicher
Dialektik des absoluten Idealismus seine zeitlich-geschicht-
liche Vergegenwirtigung der Wirklichkeit entgegenstellt.
In den Ausfiihrungen zur Sprache als innerem Zentrum der
Offenbarung geht Rosenzweig jedoch weit iiber Schelling
hinaus und nimmt zugleich Bubers Ich-Du-Philosophie
vorweg. "Denn die Sprache ist wahrhaftig die Morgengabe
des Schopfers an die Menschheit und doch zugleich das
gemeinsame Gut der Menschenkinder ... und endlich das
Siegel der Menschheit im Menschen." (GS 11, 122) Offen-
barung ist die Erfahrung des Angesprochenseins, des je
personlich beim Namen Gerufenseins des Menschen. Jeder
Mensch tritt so in die Sprache ein, jeder erfihrt sich als Ich
erst durch dieses Angerufensein durch ein Du und sein dem
Du Antworten-Konnen. Erst von diesem Wunder der
Sprache her vermag der Mensch der iibrigen Kreatur einen
Namen zu geben, den vorausgehenden Lebenszusammen-
hang der Natur, der fiir sich bewuBtlos ist, bewuBit zu
erfassen. So erschlieBt sich dem Menschen erst von der
Offenbarung her die ihr vorausliegende eigenstindig
kreatiirliche Dimension der Schopfung.

"Das Sein der Welt ist ihr Schon-da-sein ... Was wir als Gestalt
erkannten, in der die Weltsich als Kreatur offenbart, das erkennen
wir nun, wo wir das Dasein als ... Schon-da-sein ... fassen, als das
entscheidende Merkmal der Schopfung iiberhaupt." (GS 11, 146)

64

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andererseits ist das Gegenwirtigsein der Offenbarung auch
Voraussetzung fiir die titige Vorauswendung in die Zukunft.
Von hier ergeht das Gebot, durch die freie Liebestat dem
Nichsten gegeniiber dem Praxiszusammenhang der noch
ausstehenden Geschichte eine Sinnorientierung zu geben —
auf das kommende Reich hin.

"Liebe deinen Nichsten. Das ist, so versichern Jud und Christ, der
Inbegriff aller Gebote. Mit diesem Gebot verlaBit die miindig
gesprochene Seele das Vaterhaus der gottlichen Liebe und
wandert hinaus in die Welt ... Die Liebe zu Gott soll sich duBlern
in der Liebe zum Nichsten ... Auf die Welt also ist die Tat
gerichtet ... Die Weltist noch nicht fertig ..., sie ist das Zukiinftige
... Soist sie ... ein Kommen. Sie ist das was kommen soll. Sie ist
das Reich." (GS 11, 229, 239, 243 ff.)

Den Wirklichkeitszusammenhang, in den wir selbst mitten
hineingestellt sind, als Schopfung, Offenbarung und Erl6-
sung zu erfahren, impliziert natiirlich eine erlebte und
gelebte Beziehung zu dem, der die Welt erschaffen hat,
sich dem Menschen offenbart und Erl6sung verheiBt. So daB3
die durch Schopfung — Offenbarung — Erl6sung hindurch-
gehende Bewegung der erfahrenden BewuBtwerdung sich
durchgingig als Zwiesprache Gottes mit dem Menschen
erweist.

Es ist wiederholt darauf hingewiesen worden, daB Rosen-
zweigs Darstellungsmethode und Gedankenbewegung hier
an Hegels Phdnomenologie des Geistes erinnert, einem
Buch, mit dem er seit seiner Studienzeit wie mit keinem
anderen gerungen hat."' Diese Beobachtung ist vollig richtig,

"' Siehe Heinz-Jurgen Gortz, Tod und Erfahrung. Rosenzweigs "erfah-
rende Philosophie” und Hegels "Wissenschaft der Erfahrung des
Bewugpitseins”, Dusseldorf 1984; Heinz-Jirgen Gortz, "Zum *Konstruk-
tionsgesetz’ des ’Stern der Erlésung’", in: Der Philosoph Franz
Rosenzweig (1886-1929), 657-671.

65

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denn auch die Phdnomenologie des Geistes fiihrt die Erfah-
rungs- und Bildungsgeschichte des BewuBtseins als ein
Zwiegesprach vor. Nur darf man eines nicht libersehen: bei
Hegel erwichst die dialektische Bewegung aus einem
Zwiegesprich, das das denkende BewuBtsein allein mit sich
selber fiihrt, wihrend Rosenzweig — auch hier viel stirker
an Schellings BewuBtwerdungsgeschichte des "gottsetzen-
den BewuBtseins" in der Philosophie der Mythologie und
Philosophie der Offenbarung ankniipfend —einen wirklichen
dialogischen ProzeB zwischen Gott und Mensch darstellt, der
selbstverstiandlich erfahrend nur bewuBtwerden kann in uns
als Menschen; aber er wird in uns bewufBt gerade in seinem
geschichtlichen Ereignischarakter vom Anderen, von Gott
her. Selbst Gott, von dem der Dialog immer wieder ausgeht,
bleibt von diesem nicht unberiihrt. Insofern spricht Rosen-
zweig — mit ausdriicklichem Hinweis auf Schellings Uber-
setzung der Selbstoffenbarung Gottes: "Ich werde sein, der
ich sein werde" — vom Werden Gottes durch Schépfung,
Offenbarung und Erlésung hindurch.

Mit der Frage nach Gott selber betreten wir jedoch bereits
die "Schwelle" zum dritten Teil des Stern der Erlosung. Und
in diesem Zusammenhang kommt es dann zu einer entschie-
denen Distanzierung von Schellings Philosophie der Offen-
barung.

Schelling beginnt all seine Entwiirfe zur positiven Philo-
sophie mit der Explikation der prozessualen Dialektik im
dreieinigen Gott vor aller Schopfung. Schelling ist wohl
iiberhaupt der letzte groBe Denker der Dreieinigkeit in der
Tradition, die philosophisch auf den Neuplatonismus und
christlich auf Augustinus zuriickgeht. Nicht die Dreieinig-
keitsproblematik stort Rosenzweig, denn auch fiir ihn ist
Gott ein sich in Schopfung, Offenbarung und Erlésung
dreigestaltig zeigender. Was er Schelling vorhilt, ist viel-
mehr, daB Schelling seiner erkldrtermaBen positiven Erfah-
rungs- und Geschichtsphilosophie die Erzihlung eines

66

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werdeprozesses in Gott vor aller Erfahrung und Geschichte
voranstellt, der schlechterdings nicht erfahren werden kann
und damit wiederum zu schlichter idealistischer Konstruk-
tion gerinnt.

Was Gottes Wesen "vor der Schopfung” sei, "das entzieht sich
jedem Gedanken ... Was vor dem Anfang lige, jene Lebendigkeit
Gottes in sich, die aus gottlicher Selbstschopfung, Selbstoffen-
barung, Selbsterlosung wuchs, konnten wir nur gleichnisweise,
nur als ein Gleichnis nimlich der echten Schépfung, Offenbarung,
Erl6sung schildern, indem wir Gott selber in sich erfahren lieSen,
was von ihm ausgeht." (GS 1I, 425)

Allein aus der existentiellen Begegnung mit dem sich uns
offenbarenden Gott ist Gott uns als Schopfer, Offenbarer,
Erléser geschichtlich erfahrbar.

Aber hierbei diirfen wir nach Rosenzweig nicht stehen-
bleiben, denn wire Gott nur der, den wir durch Schoépfung,
Offenbarung und Erlosung geschichtlich erfahren, so wire
er lediglich der GeschichtsprozeB selbst, ja vielleicht sogar
nur unsere Erfahrung des Geschichtsprozesses; so wie bei
Hegel in der Erkenntnis Gottes der genetivus subiectivus mit
dem genetivus obiectivus zusammenfillt, so daB sich Gott
nur insofern selber erkennt, als wir ihn erkennen. Um
solches auszuschlieBen, muB Rosenzweig — hier wiederum
wie Schelling — Gott als die ewige und iiberzeitliche Wahr-
heit thematisieren, aber er tut es nicht am Anfang, sondern
am Ende.

3.

Bereits der Bandtitel "Die Gestalt oder die ewige Uberwelt"
spricht aus, daB es jetzt nicht mehr um die zeitlich-ge-
schichtliche Erfahrung, sondern um das Uberzeitliche, das
Ewige geht. Nun wissen wir nicht nur seit Plotin und
Augustin, daB die Zeit nur von der Ewigkeit her zu begreifen

67

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, was bedeutet, daB wir selbst einen unmittelbaren Bezug
zur Ewigkeit haben miissen. Rosenzweig geht dariiber
hinaus, indem er im ganzen dritten Teil von der Ewigkeit
handelt, die in unsere zeitliche, geschichtliche Welt herein-
strahlt, die uns insbesondere im gemeinschaftlichen Glau-
bensritus —mitten in der Zeit —aus der Zeit auf die Ewigkeit
hin hinaushebt.

Schon in der Einleitung "Uber die Moglichkeit, das Reich
zu erbeten — in tyrannos!" deutet Rosenzweig an, dafB die
Liebestat am Nichsten, wie sie vorher geschichtlich themati-
siert worden war, vollig blind bleibt, wenn sie nicht durch
das Gebet, diesem individuellen Hinaustreten aus Zeit und
Geschichte, Erleuchtung erfihrt vom Ewigen. Stirker wird
dies noch unterstrichen in der nachfolgenden Charakteri-
sierung der beiden aufdie gleichen Offenbarungsgrundlagen
aufbauenden Glaubensgemeinschaften der Juden und der
Christen, wobei er deren Hinaustreten aus der alltiglichen
Zeit und Eintreten in den Horizont der Ewigkeit am wo-
chentlich gefeierten Sabbath bzw. Sonntag sowie am
kultischen Festkalender der Juden und Christen verdeutlicht.
Von daher entfaltet Rosenzweig sodann den an diesen
Kultkalendern deutlich werdenden ewigen Auftrag dieser
beiden Glaubensgemeinschaften.

Der Auftrag an die Juden, das ewige Volk, liegt im un-
bedingten Festhalten am Bund mit ihrem Gott und in ihrer
Treue zum heiligen Land, zur heiligen Sprache und zum
heiligen Gesetz. Da die Juden aus dem heiligen Land
vertrieben wurden, in alle Liander der Welt verstreut leben,
da die heilige Sprache nicht mehr die Sprache ihres Alltags
ist, da ihr heiliges Gesetz nicht das Gesetz der Staaten ist, in
denen sie Heimstatt haben, zeigt sich hierin, daB "sich das
ewige Volk seine Ewigkeit um den Preis des zeitlichen
Lebens" erkaufen muB (GS II, 337). Natiirlich wei8 Rosen-
zweig von den Gefahren, die den Juden aus der "Welt-
verleugnung, Weltverachtung, Weltabtotung" als Kehrseite

68

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des treuen Festhaltens ihres Glaubens an die gottliche Ver-
heiBung ihrer Erlsung erwichst.

"Die ganze Ewigkeit des unmittelbaren naiven jiidischen BewuBt-
seins liegt darin, dies Vergessenkonnen, daB es noch etwas
anderes auf der Welt, ja, daB es iiberhaupt noch Welt gibt, auBer
der jiidischen und der Juden." (GS 11, 449)

Aber sie miissen dies Leiden auf sich nehmen, denn ihr
Auftrag ist das weltabgewandte Festhalten am ein fiir
allemal geschlossenen Bund Gottes mit dem Volk Israel und
der gerade daraus erwachsenden VerheiBung ihrer Erlosung.
Herausgehoben aus der irdischen Zeit, ist das heilige Volk
bereits im Kreislauf seiner heiligen Jahresfeste "am Ziel"
und weiB "sich am Ziel ... Es lebt in seiner eignen Erlosung.
Es hat sich die Ewigkeit vorweggenommen." (GS II, 364)
Ganz anders verhilt es sich bei der Glaubensgemeinschaft
der Christen. Ihr Auftrag ist die Missionierung der heid-
nischen Volker, d. h. die Verkiindigung der frohen Bot-
schaft, daB ihnen Christus, der Sohn Gottes, bereits erschie-
nen ist, durch den alle, die an ihn glauben, erlost werden.
Das geistliche Jahr der christlichen Feste ist der Nachvollzug
des Lebens- und Leidensweges Christi und bindet so, aus
der geschichtlichen Zeit heraustretend, an Christus als
Vermittler zuriick, gleichzeitig aber ergeht an jeden Christen
der Aufruf zur Nachfolge Christi in seinem irdischen Leben.
So ist das Christentum die "Gemeinschaft des ewigen
Weges", der zwar durch die Zeit sich erfiillen und doch nicht
in der irdischen Zeit aufgehen soll.

Hieraus ergibt sich eine durchgingige innere Gespaltenheit
des Christentums in "je zwei Gestalten", in Vater und Sohn,
in Priester und Heiligen, in Kirche und Staat. In dieser
durchgéngigen Doppelorientierung liegt die stindige
Gefihrdung des Abirrens der christlichen Glaubensgemein-
schaft von ihrem Auftrag und die Gefahr eines Zuriick-
sinkens ins Heidentum.

69

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entscheidend aber ist fiir Franz Rosenzweig, daB diese
beiden aus gleichen Offenbarungsquellen schopfenden
Glaubensgemeinschaften im letzten aufeinander angewiesen
sind. Denn nur durch das beharrliche Festhalten der Juden an
Gott werden die Christen davor bewahrt, vollends sich im
Heidentum der Gottvergeistigung, der Menschenvergottung
und der Weltvergotterung zu verrennen, wihrend anderer-
seits nur durch die Christen die Botschaft Gottes an die
Juden hinausgetragen wird in alle Volker, wie es verheien
wurde.

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am
gleichen Werk. Er kann keinen entbehren ... Uns [den Juden] gab
er ewiges Leben, indem er uns das Feuer des Sterns seiner
Wahrheit in unserem Herzen entziindete. Jene [die Christen]
stellte er auf den ewigen Weg, indem er sie den Strahlen jenes
Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte in alle Zeit bis hin zum
ewigen Ende. Wir schauen so in unserem Herzen das treue
Gleichnis der Wahrheit, doch wenden wir uns dafiir vom zeit-
lichen Leben ab ... Jene hingegen laufen dem Strom der Zeit nach,
aber sie haben die Wahrheit nur im Riicken ... Die Wahrheit, die
ganze Wahrheit, gehort so weder ihnen noch uns." (GS 11, 462)

Damit sind wir nun endgiiltig bei der allerletzten Frage
angelangt, bei der Frage nach Gott selbst. Ihre von Gott uns
geschenkte Beantwortung ist fiir Rosenzweig der eigentlich
fundierende Halt der ganzen vorausgehenden Entfaltung
seiner Glaubensphilosophie. Gott ist die Erlésung selbst, in
ihm 16sen sich Welt und Mensch am Ende der Zeiten auf,
gehen in ihm auf, werden in ihm eins und alles sein.

"Unmittelbar aber geschieht die Erlosung nur Gott selbst. Ihm
selbst ist sie die ewige Tat, in der er sich selbst befreit davon, dal3
ihm etwas gegeniibersteht, was nicht er selbst ist ... Die Erlésung
erlost Gott, indem sie ihn von seinem offenbarten Namen [’Ich
werde sein, der ich sein werde’] 16st." (GS 11, 426)

70

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerade hierin erweist sich Gott als die Wahrheit, er ist die
Wabhrheit, ihr Ursprung und ihr Zielpunkt.

"Der Satz ’Gott ist die Wahrheit’ steht ganz einsam unter allen
Satzen, die sein Wesen erldutern wollen. Diese gottliche Wesen-
heit ist gar nichts weiter als das gottliche Sich-Offenbaren. Auch
das ’Letzte’, was wir von Gott wissen, ist nichts andres als das
Innerste, was wir von ihm wissen: daB er sich uns offenbart. Gott
ist die Wahrheit — dieser Satz, mit dem wir ein AuBerstes des
Wissens zu erschwingen meinten —sehen wir niher zu, was denn
Wahrheit sei, so finden wir, daB jener Satz nur das innigst
Vertraute unserer Erfahrung uns mit andrem Wort wiederbringt;
aus dem scheinbaren Wissen um das Wesen wird die nahe
unmittelbare Erfahrung seines Tuns; daB er Wahrheit ist, sagt uns
zuletzt doch nichts anderes, als daB er —liebt." (GS II, 432)

Hier kehrt der Gedankengang der positiven Glaubens-
philosophie in sein Innerstes, die Offenbarung zurtick, aber
damit endet noch nicht das Buch Der Stern der Erlésung.
Der dritte Teil fiihrt noch bis zum "Tor". Dieses Tor fiihrt
nicht, wie einige Interpreten gemeint haben, bereits ins
ewige Leben, denn dann wire es die Erlosung und damit
Gott selbst, sondern es fiihrt aus dem Buch heraus, d. h. aus
dem Sprechen iiber den Glauben hinaus "ins Leben", ins
Totalexperiment des Glaubens im "Alltag des Lebens".

"Einféltig wandeln mit deinem Gott —die Worte stehen iiber dem
Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll-wunderbaren Leuchten
des gottlichen Heiligtums, darin kein Mensch leben bleiben kann,
herausfiihrt. Wohinaus aber 6ffnen sich die Fliigel des Tors? Du
weibBt es nicht? INS LEBEN." (GS 11, 472)

I1l. Kritische Erorterungen

Vom rein philosophischen Standpunkt, von den "Griechen"
her — wie Franz Rosenzweig sagen wiirde —, ist das grofite

71

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Skandalon, daB Rosenzweig nur die jiidische und die
christliche Glaubensgemeinschaft als Offenbarungsreligio-
nen anerkennt, daB er ausdriicklich dem Islam, aber auch den
indischen und ferndstlichen Frommigkeitsbewegungen
abstreitet, Offenbarungsreligionen zu sein. Er teilt diese
Enge mit aller betont christlichen Theologie. Rein philoso-
phisch betrachtet, sind entweder alle Frommigkeitsbewegun-
gen —auch die mythischen Kultgemeinschaften —aus ihrem
inneren Kern heraus als Offenbarungsreligionen —wenn auch
auf geschichtlich ganz unterschiedlichen Entwicklungsstufen
—zu verstehen, oder sie sind von auBen gesehen alle —auch
die jidische und christliche — verschiedene Formen von
Mythologie, d. h. Lehren, die sich auf eine heiliggespro-
chene historische Erzahlung berufen.'?

Da jedoch eine solche grundsitzliche Kritik von auBen an
Rosenzweigs Denkansatz herantritt, mochte ich sie hier
einklammern und zuriickstellen und im folgenden nur solche
Kritikpunkte und Problemstellungen vorbringen, die sich
immanent aus Rosenzweigs eigenem Anliegen ergeben.

1.

Die Ausfiihrungen des zweiten Teils, in dem Rosenzweig
von unserer zeitlich-geschichtlichen Existenz her Schopfung
—Offenbarung —Erl6sung bestimmt, stellen bewuBt noch die
gemeinsame Grundlage von Judentum und Christentum
heraus. GewiB, Rosenzweig verleugnet auch hier nicht, daf3
er als Jude schreibt; ein Christ hitte hier und da die Akzente
anders gesetzt; aber insgesamt konnen Jude und Christ sich
hier auf gemeinsamem Boden bewegen. Die unaufgebbaren

12 Zur unterschiedlichen Bewertung des Mythos bei Martin Buber und
Franz Rosenzweig siehe Ze’ev Levy, "Uber Franz Rosenzweigs Auffas-
sung des Mythos", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929),
987-999.

72

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzen zwischen der jiidischen und der christlichen
Religion thematisiert Rosenzweig erst im dritten Teil, in
dem er die Unterschiede ihres jeweiligen heiligen und
ewigen Auftrags aus dem iiberzeitlichen Hereinstrahlen des
Antlitz’ Gottes in das rituelle und kultische Leben beider
Glaubensgemeinschaften aufzeigt. Diese Unterschiede
diirfen nicht verwischt werden, da sie jeweils den heiligsten
Kern der beiden Glaubensgemeinschaften betreffen. Aber
Rosenzweigbleibt bei dieser gegenseitigen Abgrenzung und
Konfrontation nicht stehen, sondern arbeitet weiterhin
heraus, daB Juden wie Christen gerade in der Erfiillung ihres
je eigenen Auftrags unabdingbar aufeinander angewiesen
sind, da sie das Gesamtwerk der Vers6hnung, das Gott den
Menschen anvertraut hat, nur gemeinsam zu erfiillen
vermdgen, so daB "die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am
gleichen Werk" sind und bleiben (GS 1I, 462).

Angesichts der kurz nach Rosenzweigs Tod beginnenden
grauenhaften Verfolgung und Vernichtung der Juden
Europas durch das nationalsozialistische Deutschland
konnen wir heute diese wohl groBartigste glaubensphiloso-
phische Grundlegung des jiidisch-christlichen Dialogs nicht
ohne tiefe Erschiitterung, ja innere Verzweiflung lesen. Wo
waren die Christen, die jetzt ihren Briiddern am gemeinsamen
Werk hitten zur Seite stehen miissen?

Ich will dies vorausschicken, um in meiner Kritik nicht
miBverstanden zu werden. Keinen Millimeter diirfen wir
hinter Rosenzweigs glaubensphilosophische Fundierung des
judisch-christlichen Dialogs zuriickfallen —daB wir ihn hier
in Deutschland nur bei gleichzeitiger Trauerarbeit an unserer
deutschen Geschichte fortsetzen kénnen, ist selbstverstind-
lich.”

" Siehe hierzu den Beitrag "Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock.
Ein jidisch-christlicher Dialog — und die Folgen von Auschwitz" in
diesem Band.

13

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachten wir nun naher Rosenzweigs Gegeniiberstellung
von Juden und Christen, so fillt jedoch trotz der feinsinni-
gen, an Georg Simmel erinnernden kulturphdanomenologi-
schen Analyse' beider Glaubensgemeinschaften eine
Unstimmigkeit auf: Der dritte Teil behandelt die Glaubens-
gemeinschaften aus dem Blickpunkt des iiberzeitlichen
Hereinstrahlens der ewigen Wahrheit in ihren Ritus und
Kult, geht also zentral von der Anwesenheit der Ewigkeit
mitten in der Zeit aus. Wie der Sabbat oder der Sonntag als
geheiligte Tage aus der irdischen Zeit herausgehoben sind,
so iibersteigen auch die von den Gemeinden gefeierten
heiligen Feste die chronologische Geschichtszeit.

Nun werden aber Judentum und Christentum von Rosen-
zweig dariiber hinaus in ihrem vermeintlich entgegengesetz-
ten Verhiltnis zur Weltgeschichte behandelt. Zum einen
hétte das Problem der Weltgeschichte bereits dort behandelt
werden miissen, wo es systematisch hingehért, ndmlich im
dritten Kapitel des zweiten Teils, wo die "Zukunft des
Reichs" als gemeinsamer Aufgabenhorizont hétte themati-
siert werden sollen, zum anderen wird nun der Bezug der
beiden Glaubensgemeinschaften im dritten Teil, wo er gar
nicht behandelt werden diirfte, recht eigentiimlich auf die
Juden und die Christen verteilt. Den Juden sei es auferlegt,
sich ganz von Welt und Geschichte abzuwenden und nur in
der Vorwegnahme ihrer Erlosung im Vollzug ihres kulti-
schen Festzyklus’ zu leben, den Christen dagegen sei es
aufgegeben, sich auf den Weg zu machen, veridndernd in die
Weltgeschichte hinein zu wirken.

Wir konnen diese Thesen von unterschiedlichen Seiten aus
kritisch befragen — ich will das hier nur andeuten: Bleiben
wir ganz immanent in der Aufgabenstellung des dritten

' Siehe Hans Liebcschiitz, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig.
Studien zum jiidischen Denken im deutschen Kulturbereich, Tiibingen
1970.

74

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teils, d. h. im Aufweis des Hereinstrahlens der Ewigkeit in
Ritus und Kult der Glaubensgemeinschaften, so mufl man
ohne Zweifel konstatieren, daB auch das christliche Kirchen-
jahr, zwar nicht in gleicher, aber doch in analoger Weise die
chronologische Zeit transzendiert und das ewige Heil
vorwegnimmt. Gehen wir dagegen von den kulturphino-
menologischen Analysen aus, so ist zu sagen, daB sie das
geschichtlich Vorfindliche — das jiidische Exil bzw. die
christliche Staatspolitik — in unzuldssiger Weise zu ewigen
Leitlinien der religiésen Glaubensgemeinschaften hyposta-
sieren.

Wir wissen aus dem Briefwechsel Franz Rosenzweigs mit
Hans und Rudolf Ehrenberg sowie Eugen Rosenstock, daf3
es gerade diese politisch-weltgeschichtliche Perspektive des
Christentums war, die die Freunde zum Christentum gefiihrt
hat und die auch Rosenzweig fast zur Taufe gebracht hiitte.
Auch nach seiner Entscheidung, Jude zu bleiben, sieht
Rosenzweig die weltpolitische Aufgabenstellung eines
Humanismus-Sozialismus so sehr mit dem Christentum
verschmolzen, daB er seine jiidische Glaubensexistenz nur
mit einer Entsagung auf jegliches politisch-geschichtliche
Wirken in der Welt erkaufen zu kénnen glaubt.

So sehr ich selbst alle Tendenzen eines christlichen Sozialis-
mus unterstiitze, er war weder damals noch ist er heute —
zumal in Deutschland — die Perspektive der christlichen
Kirchen. Aber selbst dann, wenn sich die christlichen
Kirchen mit dem, was man heute *Theologie der Befreiung’
nennt, starker befreunden konnten, so ist schlechterdings
nicht einzusehen, weshalb ihnen allein diese weltgeschicht-
liche Aufgabe zufallen sollte, oder anders gesagt, warum es
nicht genausogut ein weltgeschichtliches Engagement des
Judentums, also einen jiidisch-sozialistischen Weltauftrag
geben sollte. Ja, es spricht sogar vieles dafiir, daB die Idee
des Sozialismus selber aus dem jiidischen Messianismus er-
wachsen ist. Jedenfalls gibt es ganz hervorragende Denker,

7

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die sich von jiidischer Seite aus um einen "messianischen
Sozialismus" bemiihen. Als Kronzeugen mdochte ich vor
allem Moses HeB mit seinem Buch Rom und Jerusalem
(1862) und seinen Briefen iiber Israels Mission in der
Geschichte der Menschheit (1864) nennen, der sich von der
Errichtung eines jiidisch-sozialistischen Staates einen
menschheitsbefreienden Impuls fiir die Losung der sozialen
Probleme seiner Zeit erhoffte."* Aber nicht minder ist hier an
Rosenzweigs ilteren Freund Martin Buber zu erinnern, der
nicht nur fiir ein sozialistisches Israel gekdmpft hat, sondern
der auch glaubensphilosophisch fiir die "Erneuerung des
Judentums" aus einem jiidisch-sozialistisch verstandenen
Messianismus eingetreten ist.'®

2.

Ich komme damit zum Kernpunkt meiner Kritik. Der
systematische Schwachpunkt, der die Glaubensunterschiede
zwischen Juden und Christen zu einer Differenz in welt-
geschichtlicher Perspektive macht, ist bereits im zweiten
Teil des Stern der Erlosung angelegt, denn dessen Struktu-
rierung ist viel weniger zeitlich-geschichtlich, als es den
Anschein hat, und hierin liegt dann doch ein entscheidender
Unterschied zur erklartermaBen "geschichtlichen Philoso-
phie" Schellings. Der Vorwurf richtet sich darauf, daB
Rosenzweig den zweiten Teil so sehr aus dem Zentrum der
Gegenwirtigkeit der Offenbarung denkt, daB er das Voraus-
gehende der Schopfung und das noch Ausstindige der
Zukunft nicht wahrhaftig geschichtlich zu durchdringen
vermag.

* Moses HeB, Ausgewihlte Schriften, ausgewihlt und eingeleitet von
Horst Lademacher, Wiesbaden o. J.

1 Martin Buber, Pfade in Utopia. Uber Gemeinschaft und deren
Verwirklichung, Heidelberg 1985.

76

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

All jene, die mit Rosenzweigs Gesamtwerk vertraut sind,
werden vielleicht liber diese Kritik erstaunt sein, ist es doch
Rosenzweigs Kritik an Martin Bubers Ich und Du (1923),
die ich hier gegen Rosenzweig selbst wende. Rosenzweig
hdlt Buber zu Recht vor, daB er durch die thematische
Verengung auf die Ich-Du-Perspektive die lebendige Natur
aus dem Auge verliere.

"Von dieser Verengung auf das Ich-Du (die Sie iibrigens mit
Ebner teilen) ergibt sich glaube ich alles andre. Sie, wie Ebner,
werfen im Rausch der Entdeckerfreude alles andre (ganz wort-
lich:) zu den Toten. Es ist aber nicht tot, obwohl der Tod ihm
zugehort; Es ist geschaffen." (GS 1, 825) '

Was Buber dem Ich-Du als Ich-Es entgegenstellt, ist nicht
die wirkliche Begegnung mit der lebendigen Kreatur,
sondern der vergegenstindlichte Objektbezug der neuzeit-
lichen Wissenschaften:

"Sie geben dem Ich-Du im Ich-Es einen Kriippel zum Gegner.
DaB dieser Kriippel die moderne Welt regiert, dndert nichts daran
daB es ein Kriippel ist. Dieses Es haben Sie freilich leicht abfiih-
ren. Aber es ist ja das falsche Es, das Produkt der groBen Tau-
schung, in Europa keine 300 Jahre alt." (GS I, 824)

Die Verengung zur anderen Seite, d.h. daB die iibermichtige
Zweisamkeit von Ich-Du auch die dem Wir aufgegebene
Gestaltung der Welt aus dem Gesichtsfeld verdringt, wird
von Rosenzweig nur formelhaft angedeutet: "Das Wort des
’Ausgangs’ ... heilt: Wir-Es ... Indem aber Wir Es sagen,
wird Es zu - ES", nidmlich zum ersehnten Reich
(GSI, 825¢f).

Ich werfe nun Rosenzweig nicht vor, da er die lebendige
Natur und die aufgegebene Geschichte ginzlich iibersehen,
sondern daB er sie nicht radikal genug als geschichtliche
Gestalten bedacht hat. So riickt Rosenzweig zwar die

77

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Kreatur" in das Zentrum seiner Betrachtungen iiber die
Schopfung, und doch ist man erstaunt, wie wenig in diesem
Kapitel von der Naturphilosophie Schellings durchschim-
mert, die doch fiir seine engsten Freunde wie Rudolf Ehren-
berg und Viktor von Weizsicker von impulsgebender
Bedeutung war."” Schon die an den ersten a-zeitlichen Teil,
die "immerwihrende Vorwelt", erinnernde Uberschrift
"Schopfung oder der immerwahrende Grund der Dinge"
irritiert, und dies verstirkt sich noch in der Zuordnung der
Schopfung zur Vergangenheit, denn hier wird nicht der
allzeiterneuerte Grund des Daseins und nicht der allzeit-
emeuerte LebensprozeB der Kreatur als ein uns tragender
und durch uns hindurch lebendig fortwirkender bedacht,
sondern — trotz aller Distanzierung der objektivierenden
Rationalitit der Naturwissenschaften — die vergegenstind-
lichte Dingwelt als etwas Vergangenes abgehandelt.

Doch uns interessiert mehr das Fehlen der anderen Seite:
die uns aufgegebene zukiinftige Geschichte."® Auch hier
verrat der Titel "Erlosung oder die ewige Zukunft des
Reichs" die Verengung. Dennindem Rosenzweig —nicht nur
im Titel —von der ewigen Zukunft des Reichs handelt, nimmt
er der Zukunft den Charakter des Geschichtlichen. Natiirlich
ist Zukunft als Zukunft das immer Ausstindige, sie kann
niemals Gegenwart werden, denn jede Gegenwart hat eine
Zukunft vor sich, die noch nicht ist. Aber Rosenzweig meint
nicht diese immer ausstdndige, geschichtliche Zukunft,
sondern er zielt sehr bestimmt auf den jiingsten Tag dieser
Welt, die Mitternachtsstunde, da nicht nur die Menschheit

' Siehe Rudolf Ehrenberg, Theoretische Biologie vom Standpunk: der
Irreversibilitar, Berlin 1923; Viktor von Weizsicker, Am Anfang schuf
Gott Himmel und Erde. Vorlesung iiber Naturphilosophie (1919/1920),
Gottingen 1954; siehe auch die Zeitschrift Kreatur (1926-1929).

'® Siehe Ulrich Hortian, "Zeit und Geschichte bei Franz Rosenzweig und
Walter Benjamin", in: Der Philosoph Ranz Rosenzweig (1886-1929),
815-827.

78

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die Welt, sondern auch die Zeit insgesamt erlost, d. h.
aufgehoben sein wird in Gott. Damit erweist sich aber
Erlosung als eine Gestalt, die nicht von dieser Welt ist,
sondern als die letzte Weise der Hinwendung Gottes zu Welt
und Mensch, in der er beide heimholt zu sich.

"Die Erlosung 148t den Welttag jenseits der Schépfung wie der
Offenbarung enden in den gleichen mitterndchtigen Glocken-
schlag ... Mensch und Welt verschwinden in der Erlosung, Gott
aber vollendet sich." (GS 11, 265)

Nicht, was Rosenzweig liber die Ewigkeit und die Erl6sung
ausfiihrt, ist ihm kritisch vorzuhalten, im Gegenteil: seine
Ausfiihrungen iiber das Hereinstrahlen der Ewigkeit in die
Zeit gehoren zu den groBartigsten Partien des ganzen
Werkes — "Ewigkeit ist eine Zukunft, die, ohne aufzuhé6ren
Zukunft zu sein, dennoch gegenwirtig ist" (GS II, 250) —
sondern dal Rosenzweig diese Thematik des dritten Teils im
dritten Kapitel des zweiten Teils vorwegnimmt, dal3 er
bereits tiber die ewige Zukunft spricht, bevor er iiberhaupt
die geschichtliche Zukunft thematisiert hat. Durch diese
Vorwegnahme der ewigen Zukunft kann die den Menschen
aufgegebene zukiinftige Geschichte iiberhaupt nicht zur
Sprache gebracht werden, bzw. sie meldet sich in der
Gegeniiberstellung der Juden und Christen in ihrem Verhilt-
nis zur Geschichte an einer Stelle zu Wort, wo sie nicht
hingehort.

Uberhaupt ist die Gestalt der Erlosung neben und nach
Schépfung und Offenbarung im zweiten Teil des Stern der
Erlosung zu voreilig eingebracht, denn die im Gesamttitel
angesprochene Erlosung kann iiberhaupt erst am Ende des
dritten Teils im Kapitel "Der Stern oder die ewige Wahrheit"
thematisch werden. Wihrend im zweiten Teil, wo es um die
zeitlich-geschichtlichen Gestalten geht, von der VerheiBung
oder der Versohnung hitte gesprochen werden miissen. Um
die geschichtliche Zukunft liberhaupt zur Sprache bringen

79

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu konnen, miiBte das dritte Kapitel des zweiten Teils von
der ’VerheiBung oder der allzeit erneut zu erstrebenden
Zukunft des Reichs’ handeln.

Nun diirfte ich Rosenzweig an dieser Stelle nicht so ent-
schieden kritisieren, wie er Buber kritisiert hat, wenn er
nicht selber in den bereits genannten Stellen auch die
Liebestat, die liebende und titige Hinwendung des Men-
schen zum Nichsten, als Thema des dritten Kapitels genannt
hdtte und hierbei ausdriicklich auf das "Wir" zu sprechen
gekommen wire. Damit ist aber notwendig der Horizont
geschichtlicher Zukunft angesprochen, der aber wird durch
die vorweggenommene Ewigkeit wieder verwischt.

Um das systematische Problem, das ich hier nicht voll
entwickeln kann, wenigstens etwas zu veranschaulichen,
mochte ich Rosenzweigs Ausfiihrungen zum Messianismus
mit denen Bubers konfrontieren. Fiir Rosenzweig fillt —
sofern er tiberhaupt Messianisches anspricht — das Erschei-
nen des Messias mit der Erlosung der zeitlich-geschicht-
lichen Welt durch Gott fast unmittelbar zusammen. Auf
dieses iiber alle Zeit hinausgeriickte Ziel ist — nach Rosen-
zweig — Denken und Tun in die Zukunft auszurichten. Es
wird als auf uns Zukommendes erhofft und erwartet.

"Denn zur Zukunft gehort vor allem das Vorwegnehmen, dies, da
das Ende jeden Augenblick erwartet werden muB. Erst dadurch
wird sie zur Zeit der Ewigkeit ... DaB jeder Augenblick der letzte
sein kann, macht ihn ewig ... Denn ohne solche Vorwegnahme ist
der Augenblick nicht ewig, sondern ein sich immerwihrend
Weiterschleppendes auf der langen HeerstraBe der Zeit."
(GS 11, 252 ff.)

Schon hier wird deutlich, dal Rosenzweig mit der treffenden
Abweisung der chronologischen Zeitauffassung zugleich
auch die ganze Geschichte als zukiinftige abweist und die
Ewigkeit unmittelbar in den gegenwirtigen Augenblick
hereinstrahlen 148t.

80

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Auch alles Wirken geht ja in die Zukunft, und der Nichste, den
die Seele sucht, ist ihr immer bevor-stehend und wird nur in dem
grade augenblicklich vor ihr stehenden vorweg-genommen.
Wachsen wie Wirken werden durch solche Vorwegnahme ewig ...
Und das Wachsen des Reichs in der Welt, wenn es hoffend das
Ende schon fiir den nichsten Augenblick vorwegnimmt —auf was
wohl wartet es fiir diesen nichsten Augenblick, wenn nicht auf die
Tat der Liebe? Dies Warten der Welt ist ja selbst ein Erzwingen
jener Tat ... So wirken Mensch und Welt hier in unaufléslicher
Wechselwirkung aufeinander und miteinander." Doch sie "konnen
sich selber nicht von einander l6sen, sie konnen nur miteinan-
der-er-16st werden, erlost von einem dritten ...; nur Einer kann
ihnen Erl6ser werden" (GS 11, 254 f.) — Gott selber.

Diesem Erwarten der Erlosung, das Rosenzweig hier
herausgearbeitet und das mich sehr an Martin Heideggers
Jahrzehnte spiter entwickeltes Erwarten der Rettung erin-
nert, die vom Sein kommen soll, mochte ich eine von Martin
Buber erzihlte Anekdote entgegenstellen:

"Als ich ein Kind war, las ich eine alte jiidische Sage, die ich nicht
verstehen konnte. Sie erzihlte nichts weiter als dies: "Vor den
Toren Roms sitzt ein aussitziger Bettler und wartet. Es ist der
Messias.” Damals kam ich zu einem alten Manne und fragte ihn:
’Worauf wartet er?’ Und der alte Mann antwortete mir etwas, was
ich damals nicht verstand und erst viel spiter verstehen gelernt
habe; er sagte: *Auf dich.”""’

Schlagartig wird uns an dieser Erzihlung das Problem der
geschichtlichen Zukunft deutlich: der Messias wartet auf
unser Handeln. Und Martin Buber erldutert die mit der
geschichtlichen Zukunft an das Judentum —im letzten aber
an uns alle — gestellten drei innerweltlichen Aufgegeben-
heiten: 1) die Idee der Einheit des Volkes Israel, die aber, da

' Martin Buber, Drei Reden iiber das Judentum, Frankfurt a. M.
1920, 31.

81

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott nur einer ist, als messianische Perspektive immer auf
die ganze Menschheit abzielt; 2) die Idee der Tat, der
Liebestat, denn alle Besserung in der Welt ist in die Hénde
der Menschen gelegt, und schlieBlich 3) die Idee der Zukunft
als des messianischen Zielpunkts all unseres irdischen
Wirkens:

"Der Messianismus ist die am tiefsten originale Idee des Juden-
tums. Man bedenke: in der Zukunft in der ewig urfernen, ewig
urnahen Sphire, flichend und bleibend wie der Horizont, in dem
Reich der Zukunft, in das sich sonst nur spielende, schwankende,
bestandlose Triume wagen, hat der Jude sich ersonnen, ein Haus
fiir die Menschheit zu bauen, das Haus des wahren Lebens ... Hier
war zum erstenmal in aller Macht das Absolute als das Ziel
verkiindet, als das in der Menschheit und durch sie zu verwirk-
lichende Ziel."*

Um nicht miBverstanden zu werden, mochte ich nochmals
unterstreichen: erst nachdem die Zukunft als geschichtliche
Dimension, wie sie von Buber dargelegt wird, erst wenn die
VerheiBung irdischer Vers6hnung als Aufgegebenheit
unseres Strebens und Handelns erkannt ist, kann und muB
dann auch das Hereinstrahlen der Ewigkeit in die Zeit,
worauf Rosenzweig abzielt, bedacht werden.

3:

Kehren wir von hier aus nochmals zu Rosenzweigs gegen-
satzlicher Charakterisierung der jiidischen und der christ-
lichen Glaubensgemeinschaftinihrem jeweiligen Verhiltnis
zur zukiinftigen Geschichte zuriick: Die Juden sind immer
schon am Ziel des ewigen Lebens und daher auBerhalb der
geschichtlichen Zeit, und die Christen sind auf dem ewigen
Weg, ohne je das Ziel erreichen zu kénnen; so gibt es keine

» Ebd. 91 ff.

82

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versohnung zwischen ihnen in der Geschichte. Erst in der
Erlésung Gottes — also jenseits der Geschichte — wird auch
ihr Gegensatz in Gott aufgehoben sein. Dieses gemeinsame
Aufgehen in Gott erschauend, kdnnen sie sich als aufeinan-
der angewiesene Arbeiter am selben Werk Gottes mit
unterschiedlichen Aufgaben erkennen und von daher eine
dialogische Partnerschaft entwickeln. Ein groBartiger
Gedanke. Aber was Rosenzweig hier wiederum nicht zuléBt,
ist eine geschichtliche Weiterentwicklung beider Glaubens-
gemeinschaften, eine innere, die alten Glaubensformen
weiterentwickelnde "Erneuerung des Judentums" — wie es
Buber nannte —und Erneuerung des Christentums — wie sie
Schelling in der noch ausstehenden johanneischen Gemeinde
vorschwebte. Da Judentum und Christentum von Rosen-
zweig so genommen werden, wie sie gegenwirtig sind, und
in dieser Gestalt fiir ewig erkldrt werden, konnen sie sich
weder je fiir sich weiterentwickeln, noch diirfen sie sich
aufeinanderzubewegen.

Dies aber widerspricht den letzten VerheiBungen der beiden
Glaubensgemeinschaften. Nicht nur die Christen sprechen
davon, daB erst dann Christus wiederkehren werde, wenn
alle Volker ihm nachfolgen, sondern auch die Juden glauben,
daB mit dem Kommen des Messias die Vdlkereinheit
hergestellt werde —so jedenfalls zitiert Rosenzweig Maimo-
nides und Jehuda Halevi.

"Es ist ein Gleichnis des groBen Singers unseres Exils ... Hier
stehe es mit Jehuda Halevis eigenen Worten ... Und jene Volker
sind Bereitung und Vorbereitung des Messias, des wir harren, der
da die Frucht sein wird, und werden alle werden seine Frucht und
ihn bekennen, und der Baum wird eins. Dann preisen sie und
ehren sie die Wurzel, die sie einst verachteten, davon Jesaja sagt."
(GS1I, 421)

Wenn wir diese Aussagen nicht wie Rosenzweig in seiner
nachfolgenden Erlduterung wiederum in die Ewigkeit

83

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iberhohen — "Das ist die Heimkehr der Er-fahrung, das Be-
wihren der Wahrheit. Die Wahrheit liegt hinter dem Weg.
Der Weg ist zu Ende, wo die Heimat erreicht ist ... Wo alles
brennt, da gibt es keine Strahlen mehr ... In diesem Meer des
Lichts ist aller Weg versunken wie ein Wahn. Du aber, Gott,
bist Wahrheit" (GS 1I, 422) —, sondern innerweltlich und
geschichtlich verstehen, so weisen beide Glaubens-
gemeinschaften in der Fluchtlinie ihres Strebens und
Hoffens auf einen Orientierungspunkt hin, der ihnen gemein-
sam ist.

Ich rede damit keiner irgendwie gearteten "Glaubensvereini-
gung" das Wort, gegen die sich die Juden seit Moses
Mendelssohn zu Recht immer wieder gewehrt haben, aberes
gilt, den Blick auf die geschichtliche Moglichkeit hin zu
Offnen, daB sich beide Glaubensgemeinschaften in der Zeit
weiter- und aufeinanderzuentwickeln kénnen und nicht erst
in der Ewigkeit Gottes zusammenfallen. Gemeinsame
Orientierung fiir die inhaltliche Bestimmung dieses Flucht-
punktes — und ich sage damit etwas sehr Provokatives fiir
meine jiidischen, christlichen und sozialistischen Freunde —
konnten aus Lehre und Leben von Jesus von Nazareth
gewonnen werden. Dies wird vielleicht zunidchst manchem
Juden unannehmbar erscheinen, erweist sich allerdings bei
niherem Zusehen fiir die meisten Christen als die groBere
Zumutung. Denn die Botschaft des Jesus von Nazareth war,
daB wir nicht erst auf das Kommen des Reichs warten sollen,
sondern daB dieses Reich mitten unter uns ist, sofern wir mit
der Erfiillung des Gebots der Nichstenliebe hier und jetzt
beginnen. Dieses Reich wird uns nicht von auBen geschenkt,
sondern kann nur aus der Liebestat der Menschen und aus
der Verbreitung dieser Botschaft erwachsen. DaB darin sehr
viel Sozialismus steckt, hat insbesonders Emst Bloch? in

2 Ernst Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und
des Reichs, Frankfurt a. M. 1968.

84

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Atheisnus im Christentum herausgearbeitet. Zur Unter-
mauerung meiner Behauptung sei nochmals auf Buber
verwiesen:

"Was an den Anfingen des Christentums nicht eklektisch, was
daran schopferisch ist, das war ganz und gar nichts anderes als
Judentum ...; im Mittelpunkt des Urchristentums [— ’das etwas
Urjiidisches war’ —] steht die Tar. Was aber der Inhalt des Tatstre-
bens war, das ist ... in Matth. 5, dem ersten Kapitel der Berg-
predigt, aufs deutlichste bezeugt. ’Ihr sollt nicht wihnen, daB ich
gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulGsen; ich bin
nicht gekommen aufzuldsen, sondern zu erfiillen’ ... Und dieses
Kapitel, die Ur-Bergpredigt, schlieBt mit den Worten, die in
bedeutsamer Weise ein Wort des III. Buches Moses variieren:
’Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im
Himmel vollkommen ist.” Sind alle diese Worte, ist vor allem
dieses Wort Gleichwie nicht ein jiidisches Bekenntnis im aller-
innersten Sinne?"*

Dieser groBe Versuch Bubers, die "nazarenische Bewegung"
und vor allem den Juden Jesus dorthin zuriickzuholen,
"wohin sie gehor[en]: in die Geistesgeschichte des Juden-
tums",” die inzwischen unter freien Juden und freien
Christen sehr an Boden gewonnen hat, wird jedoch nun
wiederum dem harten Kern der christlichen Theologie als
unannehmbar erscheinen, steht ihr doch die jahrtausende
wihrende Vergottung des Gottes- und Menschensohns Jesus
im Wege. Vielleicht hilft hier aber eine Riickbesinnung auf
einige der bedeutendsten Denker des Glaubens unserer
christlichen Tradition, allen voran Meister Eckhart von
Hochheim. Meister Eckhart sagt in seinen Predigten — ich
stelle hier ohne weiteren Kommentar lediglich einige
Kemaussagen zusammen —:

2 Martin Buber, Drei Reden iiber das Judentum, 82 ff.
» Ebd. 85.

85

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Wir sind der Sohn."

"Zwischen dem eingeborenen Sohn und der Seele ist kein
Unterschied."

"Alles, was man von unserem Herrn Jesus Christus sagen kann,
kann man von der Seele sagen."

"Was immer Gott wirkt und was er lebt, da wirkt und lebt er alles
in seinem eingeborenen Sohne. Gott wirkt alle seine Werke
darum, daB wir der eingeborene Sohn seien."

"SolchermaBen nimmt die Seele die Welt zu eigen aus der Hand
des Vaters; und hilt die Welt als der Sohn; und weiB die Welt im
heiligen Geiste. Und nachdem sie also Besitz ergriffen von der
ganzen Welt, gewinnt sie Ruhe in Gott ohne Ende."

Die sich als Sohn bewihrende Seele ist der "rechte Mitarbeiter
Gottes".™

Genausowenig wie Martin Buber, David Flusser, Pinchas
Lapide u. a. bereits das heutige Judentum schlechthin
reprasentieren, stehen Meister Eckhart, Schelling, Albert
Schweitzer u. a.” fiir die christlichen Kirchen von heute.
Beide Glaubensgemeinschaften sind noch weit entfernt, sich
auf einen solchen gemeinsamen Orientierungspunkt der
Fluchtlinien ihres Glaubens einzulassen, noch entsetzter
wiren sie, wenn ihnen der darin implizierte "messianische
Sozialismus" zu BewuBtsein kime, da dies eine praktische
Parteinahme fiir die Befreiung aller Geknechteten und
Verfolgten uns abverlangt.

4,

Noch einen letzten Kritikpunkt mochte ich andeuten.
Ahnlich wie Karl Marx Hegel vorwirft, dieser habe nur die
positive Seite der Arbeit fiir die menschliche Entwicklungs-

2 Meister Eckhart, Predigten und Schrifien, Frankfurt a. M. 1956, 87,
107 ff., 179 ff., 212.

% Albert Schweitzer, Das Christentum und die Weltreligionen, Miinchen
1984.

86

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschichte gesehen und nicht die negative Seite der Entfrem-
dung des Menschen in der Arbeit, so konnte man auch
Rosenzweig vorhalten, daB er nur die positive Seite einer
existentialen Glaubensphilosophie entfaltet hat und nicht die
negative Kehrseite der Anfechtungen, Versuchungen und
Irrwege. Schon die Schopfung ist fiir ihn schlichtweg "gut",
"gar sehr gut", wobei diese "gar sehr" —nach Rosenzweig —
der Tod ist. Kein Wort iiber das Leiden der Kreatur, das
Schelling und mehr noch Schopenhauer so beunruhigt hat.
Kein Wort auch iiber das Bose und die Freiheit des Men-
schen, sich auch fiir das Bose entscheiden zu konnen —eines
der Kernprobleme von Schellings Philosgphischer Unter-
suchung iiber das Wesen der menschlichen Freiheit (1809).
SchlieBlich auch kein Wort iiber die unséglichen Greuel, die
sich die Menschen untereinander zufiigen, oft gerade unter
dem Vorzeichen und im Namen des Glaubens.

Ich will zur Erlduterung nur ein sehr aktuelles Beispiel
herausgreifen. Es ist beeindruckend, was Rosenzweig im
dritten Kapitel des zweiten Teils iiber das aufeinander
Angewiesensein von Wachstum der Kreatur und Wirken der
Menschen sagt. Dies erinnert stark an Ernst Blochs konkrete
Utopie einer Allianz von Natur und Geschichte. Aber dies
wird bei Rosenzweig lediglich positiv konstatiert. Da die
Entfaltung der geschichtlichen Dimension bei Rosenzweig
fehlt, wird weder ihr tatséchliches geschichtliches Auseinan-
derdriften, d. h. die zunehmende Zerstérung der lebendigen
Natur durch den Menschen, bedacht noch dem entgegen die
Allianz als eine geschichtliche Aufgabe der Vers6hnung des
Menschen mit der Natur herausgearbeitet; im Gegenteil:
dadurch, daB sie beide nur durch und in Gott erlést werden
konnen, konnen Gefahr und Rettung gar nicht erst in den
Problemhorizont geschichtlicher Praxis treten. Um es hart zu
sagen: solches Erwarten der Erlosung als der jeden Augen-
blick moglichen Ankunft der Fiille der Ewigkeit leistet
zugleich jenen Kriften Vorschub, die uns ein ganz anderes

87

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Endebereiten werden, nimlich die Vernichtung der Welt vor
einer moglichen Erfiillung der verheiBenen Erlsung.
Dieses Fehlen einer wahrhaft geschichtlichen Zukunfts-
perspektive und das Hervorheben der nur positiven Seite des
Glaubens unterscheiden die beiden so verwandten glaubens-
philosophischen Ansdtze von Schelling und Rosenzweig.
Rosenzweig hat Gottes Angesicht geschaut, und so ist sein
Stern der Erlosung voll der frohen Botschaft der gefundenen
ewigen Wabhrheit. Schellings Philosophie der Offenbarung
versteht sich als Moment unseres Suchens und Ringens, da83
sich uns die unvordenkliche Existenz, in die wir geworfen
sind, als von Gott gefiihrt erweise. Ein Erweis, der durch die
von uns selbst mit zu verwirklichende zukiinftige Geschichte
erst erbracht werden kann. "Geschichtliche Philosophie"
heif}t daher bei Schelling nicht nur Erzahlen der vergangenen
Geschichte, obwohl das Vergegenwiirtigen des Vergangenen
zur Selbstfindung des Menschen in der Welt unabdingbar
hinzugehort, sondern vielmehr ein Mitwirken an der noch
ausstidndigen, uns aufgegebenen Geschichte, in der sich Gott
uns erst zeigen wird als der, der er sein wird. In dieser
Hinsicht kann man Schellings Philosophie der Offenbarung
als ein Denken des Totalexperiments des Glaubens be-
zeichnen.

In ganz anderem Sinne fiihrt aber auch Franz Rosenzweigs
Stern der Erlosung zum Totalexperiment des Glaubens, und
gerade hierin tberschreitet er alle vorhergehenden Denk-
ansitze existentieller Glaubensphilosophie: Bereits der junge
Schelling sprach davon, daB die "bloBe Reflexion ... eine
Geisteskrankheit des Menschen" sei,” die es zu iiberwinden
gilt, denn alles Denken habe letztlich zum Handeln der
Menschen in der Welt zuriickzufiihren. Karl Marx hat diesen
Grundgedanken in die griffige Formel von der Aufhebung
und Verwirklichung der Philosophie gebracht. Kaum ein

* Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sdmtliche Werke, 11, 13.

88

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denker hat aber damit so Ernst gemacht wie Franz Rosen-
zweig. Dies meint der Schlulsatz des Stern der Erlosung:
vom Tor, das ins Leben fiihrt. Die sich systematisch in
einem Buch duBernde Philosophie fiihrt bis an das Tor heran,
an dem sie endgiiltig zu Ende kommt, und doch kann sie
noch durch das Tor hindurch auf das verweisen, was dem
Philosophierenden nun aufgegeben ist: die Bewidhrung
seines Lebens in der Praxis.

Rosenzweig hat diesen letzten Grundgedanken seiner
systematisch explizierten Glaubensphilosophie, der bereits
auf ihre Aufhebung und Verwirklichung in praxi verweist,
in Das neue Denken (1925) nochmals erldutert:

"Hier schlieBt das Buch. Denn was nun noch kommt, ist schon
jenseits des Buches, "Tor’ aus ihm heraus ins Nichtmehrbuch ...
Nichtmehrbuch ist auch das Innewerden, dal dieser Schritt des
Buchs an die Grenze nur gesiihnt werden kann durch — Aufhéren
des Buchs. Ein Aufhoren, das zugleich ein Anfang ist und eine
Mitte: hineintreten mitten in den Alltag des Lebens."
(Kl. Schr., 396 f.)

Und da selbst sein engster philosophischer Ge-
sprichspartner, Hans Ehrenberg, dies zundchst als bloBe
Absage an die Philosophie und nicht auch als letzte, nicht
mehr buchférmig vermittelbare Verwirklichung der Glau-
bensphilosophie verstanden hat,” fihrt Rosenzweig entschie-
den fort:

"Philosophiert werden soll auch weiterhin, ja gerade weiterhin.
Jeder soll einmal philosophieren. Jeder soll einmal vom eigenen
Stand- und Lebenspunkt rundumherschauen. Aber diese Schau ist
nicht Selbstzweck. Das Buch ist kein erreichtes Ziel, auch kein
vorldufiges. Es muB selber verantwortet werden, statt daB es sich

? Hans Ehrenberg, "Neue Philosophie", in: Frankfurter Zeitung (29.
Dezember 1921).

89

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selber triige oder von andern seiner Art getragen wiirde. Diese
Verantwortung geschieht am Alltag des Lebens. Nur um ihn als
All-tag zu erkennen und zu leben, muBlte der Lebenstag des All
durchmessen werden." (KL Schr., 397)

Ganz in dieser Weise hat Franz Rosenzweig sein Total-
experiment des Glaubens, den existentiell angenommenen
Auftrag seines Lebens, im Verzicht auf eine akademische
Karriere und im Einsatz all seiner Krifte fiir die Praxis der
jidischen Bildungsarbeit bewundemnswiirdig konsequent
gelebt. Doch schon bald wurde sein Glaube auf eine harte,
auf eine fast unbestehbare Probe gestellt: die Qualen einer
den lebendigen Geist einkerkernden totalen Lihmung.
Gefiihrt durch die Zwiesprache mit Gott im Gebet, hat er
diese Priifung nicht nur fiir sich bestanden, sondern wurde
zum Morenu fiir das jiidische Volk iiber die grauenhafteste
und barbarischste aller seiner Verfolgungen hinaus.” Aber
auch fiir uns andere —ob Christen, philosophische Gottsucher
oder "messianische Sozialisten" —sollte seine Bewéhrung des
Glaubens in praxi Vorbild sein.

* Siehe Albert H. Friedlander, "Leo Baeck and Franz Rosenzweig", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 239-250.

90

https://dol.org/10.5771/9783485993910-51 - am 24.01.2026, 19:50:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993910-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Hinführende Rückbesinnung auf Schelling
	II. Nachzeichnende Erläuterungen zum "Stern"
	III. Kritische Erörterungen

