
3. DIE HAND DENKT

Im Folgenden soll der Typus derWZ formal wie inhaltlich hinsichtlich wichtiger Ideen

und Motive im Werk des Künstlers unter die Lupe genommen werden. Eine Auswahl

an Zeichnungen wird dabei im Zusammenhang mit fünfWerkstücken analysiert und in-

terpretiert. Den Analysen folgen unterschiedliche Exkurse in Themenbereiche, die in

den Handzeichnungen im umfassenden Sinn angesprochen werden. Es handelt sich

um WZ zum Stirnstück (# 1, 1963) und dessen Schwellencharakter; zum Gehstück, Sockel

(# 2, 1964) und den erweiterten Skulpturbegriff; zum Blindobjekt (# 12, 1966) und der Äs-

thetik der ›Blindheit‹ und Taktilität; zu Kopf Leib Glieder (# 26, 1967) und dem Verhältnis

zwischen Begriff und Anschauung; und schließlich zur Form für Körper (# 29, 1967) und

der Ambivalenz zwischen fließender Handlung und fixierender Zeichnung, sowie die

Rolle des Leibes in der erweiterten Wahrnehmungsauffassung Walthers.

Eine eingehende Untersuchung der WZ hat in dieser Form in der bisherigen Re-

zeptionsgeschichte noch nicht stattgefunden. Das liegt vermutlich auch daran, dass es

sich dabei um eine besonders aufwendige Arbeit handelt. Methodisch ging es zunächst

darum, der eigenen Interpretation zu folgen, indem die zentrale Stellung des Rezipi-

enten in Walthers Œuvre wörtlich genommen wurde. Wörter und Formen in den WZ

geben Anstöße, die mit persönlichen Körpererfahrungen im Umgang mit denWerkstü-

cken, aber auch mit der eigenen ästhetischen Prägung in Korrespondenz getreten sind.

Danach sind die Erkenntnisse um Zusatzinformationen des Künstlers ergänzt worden.

Das Walther’sche Idiom Die Hand denkt1 wird deshalb verwendet, weil hier explizit

die Rede von der Zeichnung und ihrer Genese aus derHandlung derHand ist, sprich aus

einer Verlängerung des Körper-Ganzen. Die Hand erinnert sich qua Körpergedächtnis

an die Handlung und denkt zeichnend über sie nach. Dabei geht Walther davon aus,

dass das Denken aus einem körperlichen Impuls herrührt. DieWZ versuchen die durch

den Körper im Raum entstehenden immateriellen Zeichnungen (Der Körper zeichnet) aus

der Hantierung mit denWerkstücken zu ›portraitieren‹.

1 Der Ausspruch ist einem Teiltitel von Walthers Ausstellung in Darmstadt entnommen. Vgl. Walt-

her 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

3.1 Stirnstück (# 1, 1963)

Ein Schlüsselmoment bringt Walthers Werk in eine neue Richtung und antizipiert den

1. WS. Die Szene spielt sich 1960/1961 im Städelmuseum in Frankfurt ab: Walther beob-

achtet eine ältere Frau, die sichmittig vor der großenMalerei Rembrandts, der Blendung

Simsons (1636) platziert hat. Der Künstler kennt das Gemälde sehr gut, erinnert sich an

dessen Geschichte und fragt sich, was diese Betrachterin davon wissen kann und ob sie

das Bild nur oberflächlich hinsichtlich des dramatischen Themas sieht und die Kunst-

fertigkeit desMalers bewundert.Walther interessiert an dieser Szene, die er im Sternen-

staub nacherzählt (Abb. 51), der Bezug zwischen dem großen Rechteck und der Person

davor und die korrespondierende Proportion des Abgebildetenmit dem realenmensch-

lichen Körper. Das meditative Betrachten dieser Frau habe dem Künstler zufolge etwas

von der metaphysischen Malerei eines Giorgio de Chirico und verleihe der Szene etwas

Stilllebenhaftes.2 Walther spinnt dieses Gedankenbild weiter, indem er imaginativ an

die Stelle des Gemäldes eine Person setzt. Diese reine Denkfigur, die er noch mit kei-

ner Realisierungsidee verbindet, trägt erst 1963 materielle Früchte. Die Frage entsteht,

wie dieser Suggestion (Körper im Raum bezogen auf eine Bildform) künstlerische Form

gegeben werden kann. Plötzlich ist »die Vorstellung da, zwischen Betrachter und dem

Gegenstand […] eine plastische Formulierung aufzubauen.«3

Kemp kritisierte zurecht, dass das Zwiegespräch zwischen Betrachter und Kunst-

werk lange allein auf der Ebene »Wahrnehmungsorgan – Formgebilde«4 angesiedelt

war, obwohl die Angebote an den Rezipienten sehr viel komplexer seien als die reine

Mobilisierung des Auges.5 DieseWerkidee ist auch bei Walther im Schwange undmün-

det letztlich in der Geburt des 1. WS, bei dem es explizit ums physische Handeln und

das Körper-im-Raum-Erlebnis geht. Der WS bricht auf konsequente Weise mit dem

traditionellen Bild, der Betrachter steht nicht mehr in starrer Distanz gegenüber dem

Kunstwerk, vielmehr wird er zum sensibel spürenden Akteur, der das Kunstwerk in sei-

ner Essenz als offenen Prozess in sich hineinnimmt. Der materielle Anteil fungiert als

Impulsgeber, der das Bewusstsein für die körperlich-räumliche Grundbeziehung sti-

muliert, in der das menschliche Dasein wurzelt.

Von den frühen Papier- bzw. Luftkissen kommt der Künstler, wie wir gesehen ha-

ben, zum Stoff, der sich durch das Nähen neu gliedern lässt und sowohl verbindende,

als auch trennende Eigenschaften hat. Auch der Künstler Gotthard Graubner stellt, un-

abhängig von Walther, seit ca. 1962/63 Kissen her, bearbeitet sie jedoch farbig. Götz

bemerkt zu dieser Koinzidenz, dass es sich bei Graubners Kissen um reinste Malerei

handle; Walthers Kissen dagegen hätten keinen Bildcharakter.6 Auch wenn Götz ebenso

die Bildlichkeit des Stirnstücks leugnet und das ersteWerkstück sicherlich andere Schwer-

punkte verfolgt, lassen sich derartige Assoziationen jedoch nicht von der Hand weisen.

Vor dem Hintergrund der ›Samson-Meditation‹, die alles ins Rollen bringt, verwundert

2 Vgl. Verhagen 2014b, S. 54f.

3 Ebd., S. 55.

4 Kemp 1992, S. 21.

5 Vgl. ebd., S. 22.

6 Vgl. Götz 1980, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 209

es nicht, dass das Stirnstück noch die traditionelle Form eines Bildes (picture) bzw. eines

Reliefs hat, das klassisch an der Wand (einer Institution) hängt, während nahezu alle

anderen Werkstücke mobil und im Außenraum benutzbar sind. Das Stirnstück mit den

Maßen 105 x 27 x 4 cm ist aus einem dunkelroten Samtstreifen (Vorderseite) gefertigt,

der mit einem schwarzen Baumwollstoff (Rückseite) an den Längskanten gegeneinan-

der genäht wurde (Abb. 52). Sechs Nähte schließen den entstandenen Schlauchstreifen

und teilen ihn in fünf gleich große Taschen. Diese sind mit Stoffresten gefüllt, so dass

Kissen entstehen, die sich der Benutzerstirn entgegen wölben. Auf der Rückseite ist ei-

ne Hängevorrichtung aus Schlaufen und einemHolzstab angebracht, mittels derer sich

das Objekt in Kopfhöhe an der Wand befestigen lässt. Die Handlung, die der Benutzer

nach Walthers Maßgabe ausführen soll, besteht darin, die Stirn gegen die Kissenfor-

men zu drücken und in gebeugter Körperhaltung langsam von oben nach unten zu

führen. Stemmler präzisiert in einem Aufsatz über die frühen Arbeiten Walthers, dass

diese Abwärtsbewegung nicht fließend verläuft, da die Stirn durch die »Einschnitte«,

die Nähte zwischen den Kissen, immer wieder angehalten wird:

[B]eim Berühren der Zäsuren [kommen] kurze Ruhestationen in das Gefühl des Kör-

pers […]. In diesem Akt kann sich ›Versenkung‹ ankündigen, die an der untersten Sta-

tion mit auftretende Ermüdung und dem Sich-aufrichten unterbrochen wird, aber in-

tentional soweit zum Thema gehört, als es zeitliche Bedingungen einschließt.7

Lange notiert Ähnliches:

DieNähte können jeweils als Unterbrechungen bzw. als Übergänge zu einemnächsten

Teilabschnitt wahrgenommenwerden und zu einem kurzen Anheben bzw. wiederhol-

ten Ansetzen der Stirn auffordern. […] Das Heranführen der Stirn an einen Gegenstand

kann im alltäglichen Zusammenhang als eine Geste der Müdigkeit gewertet werden

oder, denkt man an das Abstützen des Kopfes an der Hand u.a. als ein Ausdruck des

Nachdenkens. Bezogen auf das Stirnstück heißt dieses Heranführen jedoch optischen

Zugriff auf das Objekt reduzieren, bis der Stoffstreifen schließlich so nah vor Augen

tritt, daß sich seine realen Ausmaße ›verlieren‹ und für den Benutzer nur noch in der

Erinnerung bestehen. Mit der weitgehenden Zurücknahme optischer Eindrücke wer-

den zugleich andere Sinnesorgane, wie der Tastsinn, verstärkt, so daß die konkrete Be-

wegung in Verlauf und unterschiedlicher Intensität über die partielle Berührung des

Stoffstreifens mit der Stirn haptisch erfahren wird.

Aus dem Zitat wird deutlich, wo der Fokus des Werkstücks liegt: Durch die Nähe zum

Objekt, das mit der Stirn abgetastet wird, entsteht eine körperliche Beziehung, die die

Distanz über die Augen aufhebt. Walther überführe, so die Worte Gerlachs, den »Illusi-

onsraum-Perspektivismus […] in den inneren [Existenz-]Raum. Durch Geist und Gefühl

erarbeitete Erkenntnis formt den Menschen selber zum Ort der Perspektive: als klar-

sichtig Durchschauender von innerem wie äußerem Körper und Raum.«8 In Walthers

Kunst ist die starke Abgrenzung gegen das Visuelle wesentlich, da dieses den Weg zur

7 Stemmler 1980, S. 69.

8 Lange 1991, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Innenwahrnehmung aus Haptik und Kinästhesie blockiert. Der Künstler bemerkt hier-

zu: »Ich habe mit der mehr das Auge betreffenden Kunst nicht viel zu tun und ich den-

ke, wir können sie heute entbehren. (Es gibt ja genügend geschichtliche Beispiele, die

dieses Bedürfnis befriedigen).«9 Der Künstler opponiert gegen die dominant optische

Kultur seiner Zeit, die in der Jahrhundertmitte mit der Entwicklung der Massenmedien

und einer zweckrationalen Welteinstellung verknüpft ist. Darin spürt Walther ein Un-

gleichgewicht zu Ungunsten der leiblichen und emotionalen Anteile des menschlichen

Weltbezugs.

Haidumacht bezüglich des Stirnstücks auf etwas anderes aufmerksam, nämlich dass

der Handelnde sich potentiellen Zuschauern von hinten exponiert: nicht sehend, aber

sichtbar. »Facing a wall with your head buried in a pillow is the definition of being un-

able to ›return the gaze‹ – and jutting your backside out is a kind of invitation to that

nonreturnable gaze.«10 Insofern kann man den Rücken des Handelnden auch als ei-

ne Zuschauer abweisende Geste deuten oder aber im Sinne Caspar David Friedrichs11

als Identifikations- und Brückenfigur, die aus der Welt rationaler Ordnung in die Welt

der Körper- und Gefühlszustände führt. Dabei gelingt Walther ein Perspektivenwech-

sel, der den ›Sehverlust‹ nicht als physiologisches Defizit, sondern im übertragenen

Sinn als Erweiterung des Wahrnehmungshorizonts wertet. Die Einschränkung der Vi-

sualität im Bereich der bildenden Kunst wird nicht als Zustand passiver Begrenztheit,

sondern als chancenreicher Akt aktiver Überschreitung verstanden, dem nicht das Auge

derDescartes’schen Ratio denWeg leuchtet, sondern der Sinn des phänomenologischen

Spürens.

3.1.1 Werkzeichnungen zum Stirnstück

STIRNSTATTAUGE stehtmanifestartig in roter Antiquaschrift am oberen Rand der Vor-

derseite12 derWZ Verdichtete Rede von 1963/69 (Abb. 53a–b). Im Zentrum der Zeichnung

deuten fünf rot aquarellierte Rechtecke dasWerkstück in Aufsicht an. Ich möchte gleich

zu Beginn die Frage in den Raum stellen, ob die Buchstabenzahl (Stirn), Insignie des

Denkraumes, die Entscheidung für die fünf Kissen, Insignien des Fühlraumes, als Form

bestimmt hat, oder ob die Koinzidenz zufällig ist. Linker Hand sehen wir den hinteren

Teil des Stirnstückes in schwarzer Farbe im Querschnitt. In Bleistift und Druckbuchsta-

ben erstreckt sich mittig ein Schriftzug über die fünf Kissensegmente: das Bild im Kopf

baut sich entsprechend der angehäuften Bilder Körper. Diese Aussage mag so zu verstehen

9 Kasprzik 1990, S. 172.

10 Haidu 2016, S. 67.

11 Auch derMönch amMeer von Friedrich war wichtig für den Künstler: »Ich versetzemich in die Figur

des Mönchs und schaue in das Bild oder projiziere mein Ich dort hinein. Das war auch eine Form

der Teilnahme.« Walther in: Reichert 2020, S. 229.

12 Im Folgenden wird zur besseren Unterscheidung die vollere Seite als Vorderseite gewählt, obwohl

es diese streng genommen nicht gibt. Großbuchstaben werden gleichartig wiedergegeben, die

Zitate kursiv dargestellt. Nach Sätzen oder Wörtern wird interpunktiert. Einige Titel derWZ sind

erst im Zuge der vorliegenden Arbeit vonWalther entwickelt worden. Vgl. Walther in einem Brief

an Schreyer am 5. Juni 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 211

sein, dass mit jeder Berührung der Stirn Bilder in der Imagination entstehen, visuel-

le Muster, die sich mit denjenigen, die der Handelnde mitgebracht hat, vermischen.

Die Gesamtheit der so akkumulierten Bilder bzw. der visuellen Eindrücke schlägt im

Vorgang einer synästhetischen Transformation zur Körperempfindung um. Es entsteht

eine geistige Plastik.

An dieser Stelle wird bereits der grundlegende Bezug zwischen dreidimensionaler

Skulptur und zweidimensionalem Bild angesprochen. Er besteht darin, dass die frei im

Raum stehende Plastik dem Betrachter keine Allansicht bietet, sondern zur geistigen

Montage oder Synthese einer Teilansichten- oder Bilderfolge nötigt, um das Werk in

seiner Ganzheit als innerpsychisches Produkt erfahrbar zu machen. Der Künstler ar-

beitet am wechselseitigen Übergang vom flachen Bild zum (Bild-)Körper, was hier auf

die Grenzverschiebungen der bildnerischen Kategorien in Walthers Œuvre und dessen

hybriden Charakter verweist. Die Platzierung des gezeichneten Werkstücks in Aufsicht

und Querschnitt erfolgt dementsprechend so, dass sich die vordere und hintere Blatt-

seite ergänzen. So tritt aus der Flächigkeit des Bildträgers ihre immanente Plastizität

hervor. Das schafft zwar keine Plastik im traditionellen Sinn, aber durch die komple-

mentäre beidseitige Bearbeitung einen Flach-Körper, der das grundlegend Prozesshafte

des Plastischen imWechsel von Verbergen und Entbergen sichtbar macht. In hell-blau-

er Aquarellfarbe sind die Kopf- und Rumpfumrisse von der Person angedeutet, die ihre

Stirn an die fünf Kissensegmente drückt. Von jedem Segment und der Körperbeugung

folgend gehen entsprechend gebogene rote Wortbänder aus, die sich in die transparen-

ten Körper einfügen und die Schwungkraft der Abwärtsbewegung weiterleiten: ich habe

ein eigenes Programm jede Ähnlichkeit ist zufällig. Gemeint ist die vermeintliche Nähe zu

einem traditionellen Kunstwerk. Selbst wenn die Präsentation an die klassische westli-

che Kunstform seit der Renaissance erinnert, verfolgtWalther ein anderes Konzept.Das

Stirnstück wird benutzt und nicht mehr nur betrachtet. Im oberen Viertel derWZ stand

ursprünglich ein Satz mit Bleistift. Dessen einzelnen Wörter sind wolkenförmig um-

randet, es entstehen abstrakte Formen, das Forminnere ist ausschraffiert, verbal Defi-

nitorisches schlägt um ins Ahnungsvolle. Die erste Zeile lässt das Satzfragment ich habe

ein eigenes Programm erahnen, das letzte Wort dürfte zufällig heißen. Der manifeste vor-

herige Satz schallt im Echo fragmentarisch nach. Oben rechts im Bild steht das Datum

1963, das Jahr, aus dem diese Bleistift-Überdeckungen stammen. Walther erklärt, dass

die in Antiqua formulierten Ideen erst sechs Jahre später den Charakter eines Manifes-

tes annahmen.13 Auf der Bildrückseite ist derWerkstückgrundriss in Rot wiederholt, das

Rechteck steht wie ein Pfeiler aufrecht im Hochformat, parallel zum Seitenriss, dessen

gekerbtes Profil an Brancusis endlose Säule erinnert. Die Abgrenzungslinien der Stirn-

stücksegmente im Grundriss verlängern sich in freie Linien, die wie Fluchtlinien eines

imaginären Raumes über den Blattrand hinaus zielen. In der Grundrissmitte liest man

die Zeile, die über den fünf quadratischen Werkstückabschnitten liegt: so kann ich die

Bilder gewinnen, und so kann ich sie verlieren. Wenn man sich mit der Stirn entlang des

Werkstücks bewegt, werden durch den Druck Kettenreaktionen unterschiedlicher, syn-

ästhetischer Empfindungen, auch visueller Natur, ausgelöst. Die roten Fluchtlinien, die

13 Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

von den Segmenten ausgehen, können außerdem die Bewegungsachsen und den Win-

kel des Körpers bei der Handlung darstellen. Links am Bildrand steht in einem vertikal

aufgerichteten Schriftfeld, das die Fluchtlinien kreuzt, handschriftlich in Bleistift ge-

schrieben: der Ort für die Stirn muß sorgfältig gewählt werden/da der Gegenstand nicht in der

Betrachtung erschlossen wird, werden die Bilder entfernt. Da nach Walthers Auffassung der

Zugang zum künstlerischen Werk auf visuellem Weg verloren gegangen ist, beinhaltet

sein Kunstbegriff auch den Vorgang, tradierte Bildformen aufzulösen, um die Essenz

freizusetzen. Die »alten Bilder müssen von Zeit zu Zeit verhängt werden«14, sagt Walt-

her einmal an anderer Stelle. Der Künstler fordert den Betrachter dazu auf, altherge-

brachte Vorstellungen kritisch zu überdenken und zu überdecken, um bei Würdigung

der Tradition Platz für Neues zu schaffen, das nicht mehr dem Glauben an eine ewige

Ordnung entspringt, sondern der Selbstgewissheit und Freiheit des Menschen in sei-

ner individuellen leiblichen Existenz. Am rechten Bildrand sehen wir das Stirnstück in

Ockerfarben und in Seitenansicht. Hier können wir lesen: DIE BILDER IM KOPF DIE

HALTUNG DES KÖRPERS ALS. Der Satz wird jäh abgebrochen, bleibt Fragment, die

Schlussfolgerung ist offen und obliegt der Fantasie des jeweiligen Rezipienten.

DieWZKopfmodellierung II und I (Abb. 54a–b, 55a–b) ähneln sich und sind beide von

1964/65. Sie sind jeweils mit einem Schreibmaschinentext unterlegt, den Walther am

14.7.1964 verfasst hat, wie es auf der Vorderseite der Kopfmodellierung II vermerkt ist.

In den zwei identischen Texten sind an unterschiedlichen Stellen Wörter mit schwar-

zer Farbe übermalt. Vergleicht man beide Zeichnungen, kann der Text rekonstruiert

werden. Dies verweist auf die grundlegende Interdependenz der Zeichnungen und auf

ihren fragmentarischen und auf Ergänzung drängenden Charakter. Des Weiteren ma-

nifestiert sich einerseits das rekurrierendeMotiv der Schriftbildlichkeit in denWZ, aber

auch die Kritik an der Auffassung vom Kunstwerk als rein retinale Augenweide. Das

Sehen wird durch die Schrift als optische Barriere und als Bedeutungsträger beein-

trächtigt, die wiederum durch Überdeckungen optisch und semantisch verdunkelt ist.

Paradoxerweise wird auf das Unleserliche durch die Schwärzungen aufmerksam ge-

macht.

Aus dem Schreibmaschinentext in der Kopfmodellierung I geht hervor, dass Walther

sich mit der menschlichen Wahrnehmung auseinandersetzt und dabei etwas Wesent-

liches über das Verhältnis von Künstler und Gesellschaft aussagt. Er führt aus, dass die

Gesellschaft sich diesbezüglich auf ein Wissen berufe, dessen Struktur nicht mehr er-

sichtlich sei.Walther spricht davon, diese voreingenommene Haltung durch eine Verrü-

ckung zu verändern, bestehende Vorstellungen zu verschieben, um dabei die Substanzen

des Daseins zu verändern. Das Adjektiv bildend sei als etwas Äußerliches, an der Mate-

rie Haftendes angesehen worden, es habe sich aber herausgestellt, dass dieses Bilden

auch geistig zu verstehen sei. Daher müssten die Verhaltensweisen zur bildenden Mate-

rie neu überdacht werden, wie Ton – Zeichen – Wort – – – – – – – Symbol – Metapher. Walther

beklagt eine naturalistisch determinierte Bauweise von Kunst, die einen reinen Selbst-

zweck erfülle. Er strebt eine Veränderung dieser Ansichten an, und beginnt damit, das

vorwiegend rezeptive Verhalten bei der Betrachtung von Kunst zu kritisieren, das er mit

14 Walther zit. in: Winkler 1990, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 213

einem passiven Registrierapparat vergleicht. Er argumentiert, dass der Mensch trotz sei-

nes Wissens auf unerklärliche Dinge im Leben stoße (Ungereimtheiten), die ihm das Tor

zur Metaphysik öffnen und ihn dazu antreiben würden, seiner Wissenslücke auf den

Grund zu gehen. So siehtWalther den Bild(ner)15 (denHandelnden) als jemanden an, der

sich in diesen SpaltenundUnvollständigkeiten ansiedelt.Erwird (der große)metaphysische

Zeiger – und kann (also) eine Bewegung provozieren, die […] im Individuum kreist – (es zu) Aus-

einandersetzungen mit dem Sein veranlasst. Bei dieser Untersuchung gehe es nicht um den

verschwommenen Begriff der Ästhetik bzw. Kunst, sondern um das Leben, den Menschen

und die Ausbildung seiner Fähigkeiten. Wenn er den Handelnden zum Werkbildner

macht, trifft der Künstler jedoch auf einen trägen Gegner, nämlich die Erwartungshaltung

der Gesellschaft, die sich durch Inaktivität auszeichnet und sich auf den althergebrach-

ten Traditionen ausruht. Seine Werkauffassung geht jedoch von einer aktiven Beteili-

gung aus. Der Mensch soll als Entdecker fungieren und die Sehgewohnheiten in Frage

stellen. Dieses Begreifen ist ein langsamer Prozess. Es wird deutlich, dass das Stirn-

stück und die dazugehörigenWZ in dieser Schwellenerfahrung einen neuen Begriff von

Wahrnehmung möglich machen wollen. Interessanterweise erfolgt diese Veränderung

durch eine teilweise ›Erblindung‹ in der Werkhandlung, das neue Sehen muss vom Au-

ge ›ab-sehen‹. DieWZ haben hier eine programmatische Rolle, nämlich die Werkideen

schriftbildlich zu kommunizieren.

Über den manifestartigen Textteppich der Kopfmodellierung I legt sich mittig das

in rotem Aquarell gemalteWerkstück in Aufsicht. Die Handlung stützt gewissermaßen

dieses textlich formulierte neue Wahrnehmungskonzept wie eine Säule. Rechter Hand

sieht man das gelb gezeichnete Stirnstück in Seitenansicht. Rote Horizontalstreifen, die

den Saum der Kissensegmente markieren, kreuzen eine dynamische, halbrunde, halbe-

ckige Form, die um beide Stücke gezogen ist und wohl die Bewegung des Handelnden

suggeriert. Der Text ist farblich getrennt. Das untere Bildviertel ist mit einem hellen

Ockerton unterlegt und schließt den unteren Textteil ein. Auf der Rückseite ist dieser

Bereich in gelben Lettern dem KOPF gewidmet und kann aufgrund seiner Platzierung

innerhalb der Zeichnung als eine Art Sockel gesehen werden. Der Kopf ist hier Pro-

grammund untersockelt gewissermaßen das Textmanifest.DasWerkstück ist in gleicher

kräftiger Farbe dargestellt wie auf der Vorderseite. Um die Kolonne herum sieht man

den Text auf der Vorderseite hervorschimmern. Einige Wörter sind an ausgewählten

Stellen hervorgehoben:Wissen Anwendung Substanzen Materie Bauweise Stelle Veränderung

Verhältnisse Bewegung Zusammenhang Erwartung Oberfläche Begriffe Entdecker Erscheinun-

gen. Anhand der Begriffe kann sich der Betrachter den Text auf der Vorderseite imagi-

nativ zusammen puzzeln und die Essenz der künstlerischen Nachricht vergegenwärti-

gen.

15 Wort- oder Buchstabenergänzungen sind in Klammern gesetzt. Sofern Wörter nicht mehr ent-

ziffert werden konnten, sind sie mit einer Leerstelle in Klammern gekennzeichnet. Auslassungen

werden wie üblich mit eckigen Klammern und drei Punkten markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

3.1.2 Ein Stück an der Schwelle

Das Stirnstück ist ein Schlüsselwerk und stellt in Bezug auf den in der Abhandlung zu

behandelnden Konflikt der Bildlichkeit derWZ und der ikonoklastischen Programma-

tik der Werkhandlung ein aussagekräftiges Beispiel dar. Wie lässt sich dahingehend

mit demWiderspruch umgehen, dass sich das Stirnstück vom Sehsinn, und damit auch

vom visuellen Bild, entfernen will, die WZ aber neue Bilder schaffen? Die Antwort ist

in Walthers Willen zur Versöhnung der Gegensätze zu suchen. Während der Hand-

lung werden Bilder nach innen verlagert und Begriffe gebildet; diese werden durch die

Zeichnung veräußerlicht.

Da das Stirnstück anfangs in dem Raum hängt, in dem Walther schläft, und meist

morgens und abends benutzt wird, wird es zunächst auch Gutenachtobjekt genannt. In

einem Gespräch mit Lingner bemerkt der Künstler, dass die Geste der Berührung mit

der Stirn vor dem Schlafengehen einer Art inneren Reinigung gleichkam.16 Dieser ritu-

elle und repetitive Charakter der Handlung findet sich auch in dem Titel Stirn/Kopfstück

eins (fünfteiliges Gebet).17 Walther verwirft diese Bezeichnung jedoch, da sie zu spezifi-

sche Empfindungen provozieren könnte und womöglich auch, weil sie mit zweckhaften

oder symbolischen Handlungen hätte verwechselt werden können.

Trotzdem der Künstler jegliche religiöse Konnotationen ablehnt18, soll dieser Fährte

für einen Moment nachgegangen werden. Reminiszenzen an das Rituelle und Religiö-

se werden allein schon durch die besondere Haptik und Farbigkeit des roten Samtes

suggeriert, dessen Verwendung imWS eine Ausnahme darstellt. Assoziationen mit Ge-

betsteppichen oder der Klagemauer in Jerusalem, die mit der Stirn berührt werden,

oder auch das Ritual der Taufe, bei dem das Symbol des Kreuzes mit Weihwasser auf

die Stirn gezeichnet wird, können einem in den Sinn kommen. Bleibt man bei die-

sem Gedankenspiel, kann man die Handlung mit dem erstenWerkstück metaphorisch

als Taufe sehen: Der Betrachter wird zum mündigen Handelnden ernannt. Er darf und

soll berühren. Das Stirnstück geht im Besonderen auf das jahrhundertealte Verbot des

Berührens von Kunst zurück, »für die gilt: nur anschauen, nicht anfassen.« Auch wenn

das Stirnstück wie ein Bild anmutet, durchkreuzt die Berührung diese Definition und

dasWerk wird zum Kontaktmedium, wo doch lange die Auffassung bestand: »Der Griff

ins Bild ist ein Angriff. Denn für Bilder gilt, was Christus nach der Auferweckung im

Garten zu Maria Magdalena sagte: ›noli me tangere/Rühr mich nicht an‹.«19

Walthers Kunst ist berührbar, insofern ist sie Gebrauchskunst. Das hat sie mit Hei-

ligenbildern gemeinsam, die man sogar küssen darf und soll. Sie werden im strengen

Sinne nicht als Bildnisse angesehen, sondern als Bindeglieder zwischen demGläubigen

undGott. Der Akt der Berührung erfüllt eine transzendentale Funktion.Die Vorstellung

des Tastsinns als einer relationalen Vernetzung aller Sinne wird bei Niklaus Largier in

Bezug auf mittelalterliche Texte aufgegriffen,

16 Vgl. Walther in: Lingner 1985, S. 43.

17 Vgl.Weibel 2014, S. 316f. Die häufigeNamensänderung derWerkstücke zeigt die Schwierigkeit, die

Handlungen auf einzelne Schlagworte zu reduzieren.

18 Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

19 Stoellger 2008, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 215

die sich mit der Praxis des Gebets beschäftigen und die eine Sprache der Berührung,

des Kusses, der Umarmung […] entwickeln, die keineswegs nur als religiöse Allegorie

oder mystische Poetik zu lesen ist. Vielmehr entpuppt sich der Tastsinn in der mit-

telalterlichen Mystik als das eigentliche, affizierende Medium zwischen Mensch und

Gott.20

Im übertragenen Sinn kann manWalthers Werkhandlungen mit rituellen Berührungs-

praktiken vergleichen, die durch den taktilen Umgang mit den Objekten zu einem kör-

perlichen und geistigen Verständnis einer bestimmten Idee von Kunst führen können.

Über die Taktilität wird eine Beziehung zwischen Mensch und Kunstwerk geschaffen.

Auch Walthers Werkstücke sind keine Bilder im klassischen Sinn, sondern Instrumen-

te, die eine Begegnung zwischen Betrachter und Kunstwerk ermöglichen. Dieses stellt

sich jedoch als immateriell heraus und lässt, sofern man in der Analogie mit den Iko-

nen bleiben möchte, einen transzendentalen Bereich erahnen. Der Tastsinn kennt als

Nahsinn keineWahrnehmung aus der Distanz, sondern nur Kontakt oder Abwesenheit.

Bei Walther leitet die Handlungmit dem Stirnstück eine Phase der Entgrenzung ein.

Durch die Berührung wird die illusionistische Distanz abgebaut und eine performative

Wende in der Kunst eingeleitet. Das Stirnstück befindet sich an derWerk-Entwicklungs-

Schwelle. Es verkörpert den Übergang der Rezeption mit dem Auge zu jener mit dem

Tast- und Körpersinn. Dieser Übergang verläuft zunächst über die Stirn, also den Sitz

des Bewusstseins. Der Betrachter ›bietet (dem Augensinn) Stirn‹, er konfrontiert sich

aktiv mit dem Objekt. Es entsteht ein Schwellengefühl, oder, wie es Marsaud Perrodin

ausdrückt, »jene flüchtige Situation, in der die Erfahrung der Grenze, die Bewußtwer-

dung ihrer Überschreitung, die Erkenntnis der Existenz des Physischen und desMenta-

len zurWirklichkeit werden.«21 Diese Erfahrung erinnert an das Phänomen der Limina-

lität (Fischer-Lichte) und sich gut am Stirnstück veranschaulichen lässt. Die beschriebe-

nen drei Phasen von Übergangsriten (2.1.12) lassen sich auf das Stirnstück folgenderma-

ßen übertragen: In der Berührung verliert der Handelnde den Überblick – sein Sehfeld

beschränkt sich auf einen Ausschnitt. Die frontale, distanzierte Betrachterpositionwird

wie bei einem Initiationsritus stufenweise abgebaut. Die stark ritualisierte Geste mit

der Stirn kann als Abkehr gegen die Hierarchie des Bewusstseins und des Geistes ge-

deutet werden, mit der die cartesianische Philosophie bisher zu tun hatte. Indem sich

der Körper immer tiefer bückt, wird die vertikale Haltung, die den Menschen auszeich-

net, stückweise aufgehoben. Das Haupt mit Sitz der Augen verliert seine herausragen-

de Stellung. In den folgendenWerkstücken gewinnt der gesamte Körper immer mehr an

Bedeutung. So lässt sich ein Kreislauf erkennen, der über die Stirn und das Auge lang-

sam zur Hand und zur Handlung kommt. Das Stirnstück markiert den Übergang von

der ›alten‹ Welt, in der Kunstwerke noch als finale Artefakte an der Wand hingen und

mit Abstand betrachtet werden mussten, zu einer ›neuen‹ Welt, in der der Betrachter

direkt in den Handlungsprozess involviert ist und das Werk dadurch erst hervorbringt.

Bei der Berührung geht es also um eine Art ›Trennungsphase‹. In der ›Schwellen- oder

Transformationsphase‹ befindet sich der Handelnde in einem Zwischenbereich, in dem

20 Largier 2008, S. 43.

21 Marsaud Perrodin 1989, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

er eine Transformation erfährt. Er beginnt zu verstehen,welcheHerausforderungen die

neue Art vonWerken bereithält. Es folgt die ›Inkorporationsphase‹, in der er mit seinen

neuen Erfahrungen wieder zurück in die Gesellschaft kommt und seine Erlebnisse teilt.

Nach und nach bürgern sich die neuen Bedingungen ein, die ein Kunstwerk stellt. Im

metaphorischen Sinn kehrt der Handelnde der historisch gewordenen Betrachtungs-

weise von Kunst buchstäblich den Rücken.

3.2 Gehstück, Sockel (# 2, 1963/64)

Während sich das ersteWerkstück aufgrund seiner traditionellen Position an der Wand

mit dem Status des modernen Tafelbildes beschäftigt, geht es im zweitenWerkstück um

den Skulpturbegriff. Im Fokus der Umwälzungen bezüglich der modernen und zeitge-

nössischen Skulptur steht vor allem die Frage nach der Rolle des Sockels, wie sie im

20. Jh. gestellt wird. Das Gehstück, Sockel ist insofern interessant für die vorliegende Ge-

dankenführung als der Sockel ein immer wiederkehrendes Motiv in Walthers Œuvre

ist und besonders in denWZ ausführlich behandelt wird. Die Sockel, so die Formulie-

rung Boehms, »bringen eine besonders ruhige Handlungsform ins Spiel, die eine Art

›skulpturaler‹ Selbstauffassung der Person ermöglicht.«22 Einer Aussage des Künstlers

zufolge ist die Voraussetzung bei den Sockelarbeiten, »dass der Benutzer ein Bewusst-

sein seiner Körperlichkeit als Volumen hat, als Masse in Beziehung zum Umraum«23.

Wie sich bereits in den frühen PapierexperimentenWalthers gezeigt hat, hat sich seine

Kunst von ihren Begrenzungen (Rahmen und Sockel) befreit. Man könnte sagen, die

Hand und die Handlung haben die Rolle der Untersockelung und der Rahmung über-

nommen. Die Arbeiten sind nach und nach von der Wand auf den Boden gewandert,

der frontale Blick hat sich nach unten verlagert und so mit dem alltäglichen Lebens-

raum verbunden. Auf dem Boden – dem neuen Sockel – sind die Werke beweglich und

können immer wieder neue Konfigurationen annehmen.

Beim Gehstück, Sockel (Abb. 56) handelt es sich um eine Matte aus einem dunkelgrü-

nen Planenstoff mit den Maßen 10 x 88 x 60 cm, in deren Innerem auf einem waage-

rechten Kreuz 88 Holzkugeln aufgezogen wurden. Der Handelnde kann barfuß auf der

gepolsterten Matte gehen und stehen. Jeder Schritt, so Lange,

appelliert an das Balancegefühl des Benutzers. Eine eingeschobene Schaumstoffmatte

schwächt zwar den direkten Kontakt zu den Holzkugeln ab, Rundungen und Einbuch-

tungenbleiben dennoch spürbar und können, entsprechendderGewichtsverlagerung,

Auskunft über die eigene Körperbeweglichkeit geben.24

Der Handelnde nimmt sich als bewegliche Skulptur wahr, dasWerkstück bekommt Po-

destcharakter.Miklós berichtet in einer Ausstellungsbesprechung zuWalthers »Leihob-

jekten« bei Heiner Friedrich 1967 mit ironischem Unterton, dass das »Gehobjekt« laut

des Galeristen äußerst kompliziert sei.

22 Boehm 1985, Anm. 23, S. 21.

23 Walther in: Lingner 1982, S. 10.

24 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017 - am 14.02.2026, 22:11:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

