
Antonius Liedhegener

»Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext

1.  Die Dynamisierung des Verhältnisses von Staat und Religionen in Deutschland

»Wir werden den Dialog mit den christlichen Kirchen, Religionsgemeinschaften und
religiösen Vereinigungen sowie den freien Weltanschauungsgemeinschaften intensiv
pflegen. Sie bereichern das gesellschaftliche Leben und vermitteln Werte, die zum Zu-
sammenhalt unserer Gesellschaft beitragen. Wir bekennen uns zum Respekt vor jeder
Glaubensüberzeugung. Auf der Basis der christlichen Prägung unseres Landes setzen wir
uns für ein gleichberechtigtes gesellschaftliches Miteinander in Vielfalt ein.«1 Mit dieser
Absichtserklärung wird im Koalitionsvertrag von CDU, CSU und SPD vom Herbst 2013
der Abschnitt »Kirchen und Religionsgemeinschaften« eröffnet. Die darin zum Aus-
druck gebrachte Wertschätzung für die Religionsgemeinschaften und insbesondere die
Kirchen deckt sich – unbeschadet aller Säkularisierungstendenzen und religionskriti-
schen Stimmen in der Öffentlichkeit insbesondere zu »dem Islam« – mit der nach wie
vor weit verbreiteten positiven Grundhaltung zu Religion und Kirchen in der deutschen
Bevölkerung. Neu ist aber, dass diese Koalitionsvereinbarung erstmals einen eigenstän-
digen längeren Abschnitt zu den Kirchen, Religions- und Weltanschauungsgemeinschaf-
ten enthält. Neu ist auch, dass die Koalitionäre darin offensichtlich bemüht sind, der
gewachsenen religiösen Vielfalt der deutschen Gesellschaft gerecht zu werden. Einzeln
angeführt und damit gewürdigt werden »die christlichen Kirchen und ihre Wohlfahrts-
verbände«, die »jüdischen Gemeinden und die jüdische Wohlfahrtspflege«, die »musli-
mische[n] Vereine und Verbände« sowie – wenn auch nicht ganz so prominent – die
»freien Weltanschauungsgemeinschaften«.2 Vor allem aber fällt auf, dass die Koalitions-
vereinbarung inhaltliche Aussagen und Festlegungen zum zukünftigen Verhältnis von
Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaften macht, die man in den vorhergehenden
Koalitionsverträgen so bislang nicht angetroffen hat. Ausdrücklich wird festgehalten:
»Das bewährte Staatskirchenrecht in unserem Land ist eine geeignete Grundlage für eine
partnerschaftliche Zusammenarbeit mit den Religionsgemeinschaften.«3 Den Kirchen
wird zugesagt, die Koalition halte »am System der Kirchensteuern fest« und werde »die
kirchlichen Dienste weiter unterstützen.«4 Ebenfalls weitergeführt werden soll die Un-

1 Deutschlands Zukunft gestalten. Koalitionsvertrag zwischen CDU, CSU und SPD. 18. Legisla-
turperiode, o.O. o.J. (Berlin 2013), S. 113 (PDF),<http://www.bundesregierung.de/Content/
DE/StatischeSeiten/Breg/koalitionsvertrag-inhaltsverzeichnis.html> am 30.1.2014.

2 Ebd.
3 Ebd.
4 Ebd.

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


terstützung für die jüdischen Gemeinden. Und den muslimischen Vereinen und Ver-
bänden wird die Fortsetzung der Deutschen Islamkonferenz in Aussicht gestellt.

Diese Bekräftigungen versprechen eine Fortschreibung des Status quo der Kirchen
und stellen die Fortsetzung des eingeschlagenen Weges in Aussicht, weiteren Religions-
gemeinschaften und insbesondere dem Islam in seinen verschiedenen Richtungen und
Gruppierungen Formen der Kooperation anzubieten. Es könnte nun eingewandt wer-
den, dies sei eigentlich nicht neu, denn für den Kenner der Sachlage enthält der Koaliti-
onsvertrag nur Bekanntes und bereits Praktiziertes. Das Novum liegt freilich in der Tat-
sache, dass es diesen Abschnitt und seine Aussagen gibt. Es darf nämlich nicht übersehen
werden, dass gerade mit den bestätigenden Aussagen zum Status der Kirchen implizit die
Botschaft mitgeteilt wird, dass es prinzipiell in der Möglichkeit der Politik liegt, das
Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften zu gestalten – und das heißt, es gege-
benenfalls neu und ganz anders als bislang zu bestimmen. Der Religionsabschnitt des
Koalitionsvertrags wäre ohne diese unausgesprochene, aber eben doch mitgedachte Un-
terstellung eines grundsätzlichen politischen Gestaltungsauftrags des deutschen Staates
gegenüber den verschiedenen Formen organisierter Religion in der Gesellschaft nicht
verständlich. Wer am System der Kirchensteuer öffentlich festhält, signalisiert bzw. un-
terstellt im gleichen Atemzug, dass es prinzipiell möglich wäre, es zu ändern oder gar
abzuschaffen.5

Der vorgestellte Abschnitt des jüngsten Koalitionsvertrags und die darin zum Aus-
druck kommende Verschiebung hin zu einem aktiveren Politikverständnis gegenüber
den Religionsgemeinschaften in Deutschland sind kein zufälliges Politikergebnis. Die
Aussagen liegen vielmehr auf der Linie der öffentlichen Debatten sowie gerichtlichen
und politischen Entscheidungen der zurückliegenden Jahre. Sie sind ein Ergebnis der
nicht zu übersehenden Dynamisierung des Verhältnisses von Politik und Religion in
Deutschland, sowohl auf der Ebene des Bundes wie auf der der Bundesländer. Die Kon-
troversen und Konflikte um die öffentlichen Ausdrucksformen muslimischen Glaubens,
etwa um das Tragen des muslimischen Schleiers oder um Moscheebauten, die Kritik an
der Art der Finanzierung der beiden großen Kirchen und insbesondere an der Zahlung
von Staatsleistungen an Bistümer und Landeskirchen sowie Streitigkeiten um den be-
sonderen Status der Kirchen als Arbeitgeber sind Teil eines generell in Bewegung gera-
tenen Zusammenhangs von Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaften.6 Diese
Entwicklung teilt Deutschland mit einer ganzen Reihe von westlichen Demokratien wie
Frankreich, Belgien, den Niederlanden oder der Schweiz, in denen ebenfalls über den

5 Selbstverständlich soll an dieser Stelle keinerlei Aussage seitens des Autors zu den verfassungs-
und vertragsrechtlichen Rahmenbedingungen und den damit einhergehenden Garantien der
Kirchensteuer in Deutschland getroffen werden. Vielmehr geht es darum, die mittlerweile weit-
reichende Veränderung in der politischen Kommunikation zum Themenkomplex in dieser Ein-
leitung des Hefts sichtbar zu machen.

6 Vgl. die Beiträge in Gert Pickel / Oliver Hidalgo, (Hg.), Religion und Politik im vereinigten
Deutschland. Was bleibt von der Rückkehr des Religiösen? (= Politik und Religion), Wiesbaden
2013.

124 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 124

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


zukünftigen Weg des politischen und rechtlichen Umgangs mit Kirchen und Religions-
gemeinschaften diskutiert und gestritten wird.7

In Deutschland ist das Verhältnis von Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaf-
ten noch bis in die 1990er Jahre hinein sehr stabil gewesen. Es stand selbst im epochalen
Umbruch der deutschen Einheit nicht ernsthaft zur Diskussion. Vielmehr erwiesen sich
die im Rahmen des Grundgesetzes 1949 geschaffenen Regelungen, die im Anschluss an
die Bestimmungen der Weimarer Reichsverfassung maßgeblich zur Befriedung älterer
religiös-weltanschaulicher Konflikte im konfessionell geprägten Deutschland beigetra-
gen haben, auch für die vergrößerte Bundesrepublik Deutschland als tragfähige Grund-
lagen.8 Das Modell der grundrechtlich verankerten Religions-, Bekenntnis- und Gewis-
sensfreiheit in Verbindung mit einer kooperativen Trennung von Staat und Kirchen
diente auch im Demokratiegründungsprozess der damals neuen Bundesländer als Richt-
schnur.9

Für die jüngst zu beobachtende Dynamisierung des Verhältnisses von Staat und Re-
ligionsgemeinschaften kommen zahlreiche Ursachen in Betracht. Zu nennen sind zu-
nächst gesellschaftliche Veränderungsprozesse im religiösen und kulturellen Bereich. Die
religiöse Landschaft der Gegenwart ist deutlich vielschichtiger geworden.10 Der Trend
der anhaltenden Entkirchlichung und einer sich ausbreitenden religiösen Indifferenz ei-
nerseits und die Zunahme religiöser, insbesondere muslimischer Minderheiten und deren

7 Veit Bader, Secularism or Democracy? Associational Governance of Religious Diversity
(= IMISCOE Research), Amsterdam 2007; Silvio Ferrari / Sabrina Pastorelli, (Hg.), Religion
in Public Spaces: A European Perspective (= Cultural Diversity and Law in Association with
RELIGARE), Farnham u.a. 2012; Karlies Abmeier / Michael Borchard / Matthias Riemen-
schneider (Hg.), Religion im öffentlichen Raum (= Religion – Staat – Gesellschaft, Bd.1),
Paderborn 2013.

8 Der nach der deutschen Einheit bis Mitte der 1990er Jahre entstandene Rechtsstand ist zusam-
mengefasst in Joseph Listl / Dietrich Pirson, (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der
Bundesrepublik Deutschland, 2., grundlegend neubearb. Aufl., Berlin 1994-1995. – Die Aus-
nahme von dieser Regel war die Kontroverse im Land Brandenburg um die Einführung des
neuen ordentlichen Unterrichtsfaches »Lebensgestaltung-Ethik-Religionskunde« (LER) an
Stelle des Religionsunterrichts, die sich freilich erst 1996 mit dem Streit um die Geltung der
Bremer Klausel (Art. 141 GG) zu einem Konflikt von grundsätzlicher staats- und religions-
politischer Bedeutung zuspitzte.

9 Vgl. etwa Joseph Listl, »Das Staatskirchenrecht in den neuen Ländern der Bundesrepublik
Deutschland. Die Entwicklung von 1989 bis 1994« in: Essener Gespräche zum Thema Staat
und Kirche 29 (1995), S. 160-191; Claudio Fuchs, Das Staatskirchenrecht der neuen Bundes-
länder (= Jus ecclesiasticum, Bd.61), Tübingen 1999.

10 Vgl. mit weiterer Literatur Gert Pickel / Kornelia Sammet, (Hg.), Religion und Religiosität im
vereinigten Deutschland. Zwanzig Jahre nach dem Umbruch (= Veröffentlichungen der Sek-
tion Religionssoziologie der Deutschen Gesellschaft für Soziologie), Wiesbaden 2011; Gert
Pickel / Kornelia Sammet, (Hg.), Transformations of Religiosity. Religion and Religiosity in
Eastern Europe 1989-2010 (= Veröffentlichungen der Sektion Religionssoziologie der Deut-
schen Gesellschaft für Soziologie), Wiesbaden 2012; Christof Wolf / Matthias Koenig, (Hg.),
Religion und Gesellschaft (= Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonder-
heft 53), Wiesbaden 2013; Detlef Pollack / Olaf Müller / Gert Pickel, (Hg.), The Social Signi-
ficance of Religion in an Enlarged Europe. Secularization, Individualization and Pluralizati-
on, Aldershot 2012.

125 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 125

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


Interesse an öffentlicher Anerkennung und Teilhabe andererseits haben die älteren po-
litischen und staatskirchenrechtlichen Selbstverständlichkeiten fraglich werden las-
sen.11 Mit dem Rückgang der Kirchlichkeit und der Abnahme der Zahl der Mitglieder in
beiden großen Kirchen scheint zudem eine veränderte Positionsbestimmung der Kirchen
im Gefüge der gesellschaftlichen Öffentlichkeit einherzugehen. Immer weniger werden
die Kirchen als mehr oder weniger autoritative Institutionen sui generis der Verkündi-
gung und Glaubensweitergabe betrachtet, immer stärker dagegen als nach wie vor wich-
tige zivilgesellschaftliche Akteure unter anderen.12 Zugleich werden die damit verbun-
denen positiven Erwartungshaltungen demokratischer Einstellungs- und Verhaltens-
weisen auch an die Kirchen und an alle anderen Vergemeinschaftungsformen von Reli-
gion herangetragen.13 Religion muss heute zivilgesellschaftskompatibel sein, um gesell-
schaftliche Geltung erlangen zu können.

Im politischen Bereich dürften zunächst die Ausweitung des internationalen Men-
schenrechtsschutzes und die europäische Integration – und hier insbesondere die nach
1992 im Zuge der Vertiefung der Europäischen Union vergleichsweise rasch entstande-
nen religionsrechtlichen Regelungen der EU – sowie die indirekten Wirkungen der EU-
Arbeitsmarkt- und Antidiskriminierungspolitik auf das Religionsrecht der Bundesrepu-
blik Deutschland zurückwirken.14 Insbesondere kirchliche Dienstleister und Arbeitge-

11 Vgl. Joachim Wieland u.a., Arbeitsmarkt und staatliche Lenkung. Staat und Religion. Berichte
und Diskussionen auf der Tagung der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer in Hei-
delberg vom 6. bis 9. Oktober 1999 (= Veröffentlichungen der Vereinigung der Deutschen
Staatsrechtslehrer, H.59), Berlin/New York 2000; Christian Walter, Religionsverfassungsrecht:
in vergleichender und internationaler Perspektive (= Ius publicum, Bd.150), Tübingen 2006;
Hans Michael Heinig / Christian Walter, (Hg.), Staatskirchenrecht oder Religionsverfassungs-
recht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit, Tübingen 2006; Michael Droege, »Der Religi-
onsbegriff im deutschen Religionsverfassungsrecht – oder: Vom Spiel mit einer großen Unbe-
kannten« in: Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker, (Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik
und Religion), Wiesbaden 2006, S. 159-176.

12 Vgl. mit weiterer Literatur Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner, (Hg.), Religion
zwischen Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde – Positionen – Perspektiven
(= Politik und Religion), Wiesbaden 2011; Richard Traunmüller, Religion und Sozialkapital.
Ein doppelter Kulturvergleich, Wiesbaden 2012.

13 Vgl. etwa Hermann-Josef Große Kracht, »Wie religionsfreundlich darf der moderne Verfas-
sungsstaat sein?« in: Karl Gabriel / Hans-Joachim Höhn, (Hg.), Religion heute – öffentlich und
politisch. Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn 2007, S. 123-139.

14 Diese Europäisierung der staatlichen Religionspolitik ist Teil der Mehrebenenproblematik des
Regierens in der Europäischen Union und ihren Mitgliedstaaten. Vgl. Hartmut Behr / Mathias
Hildebrandt, (Hg.), Politik und Religion in der Europäischen Union. Zwischen nationalen Tra-
ditionen und Europäisierung (= Politik und Religion), Wiesbaden 2006; Matthias Koenig, »Eu-
ropäisierung von Religionspolitik. Zur institutionellen Umwelt der Anerkennungskämpfe
muslimischer Migranten« in: Monika Wohlrab-Sahr / Levent Tezcan, (Hg.), Konfliktfeld Islam
in Europa (= Soziale Welt, Sonderbd. 17), Baden-Baden 2007, S. 337-368; Friederike Böllmann,
Organisation und Legitimation der Interessen von Religionsgemeinschaften in der euroräischen
politischen Öffentlichkeit. Eine quantitativ-qualitative Analyse von Europäisierung als Lern-
prozess in Religionsorganisationen (= Bibliotheca Academica. Soziologie, Bd.8), Würzburg
2010; Lucian N. Leustean / John Madeley, (Hg.), Religion, Politics and Law in the European

126 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 126

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


ber werden mit neuen rechtlichen Anforderungen zur Wettbewerbsfreiheit und Anti-
diskriminierung am Arbeitsplatz konfrontiert. Außerdem haben weltpolitische Ereig-
nisse wie die Anschläge vom 11. September 2001 in den USA und weitere Terrorangriffe
in Madrid, London und Mumbai sowie die zahlreichen medialen Zusammenstöße zwi-
schen westlichen und islamischen Öffentlichkeiten – etwa im Karikaturenstreit von 2005
– die Parameter der politischen Debatten um Integration und gesellschaftlichen Zusam-
menhalt massiv verschoben. Gegenwärtig werden »der Islam« und »die Religion« häufig
als eine gesellschaftlich und politisch konfliktive und daher regelungs- und steuerungs-
bedürftige Größe dargestellt. Mit einer solchen Sicht geraten Religion und Glauben-
säußerungen aber notwendigerweise unter einen gesellschaftlichen Rechtfertigungs- und
Veränderungsdruck und damit stärker in den Bereich von Parteienwettbewerb und de-
mokratisch legitimierten Entscheidungsverfahren.

Wie auch immer man die genannten Faktoren im Einzelnen gewichten oder ergänzen
mag: In der Summe führen sie zu veränderten Wahrnehmungen von Religion im öffent-
lichen Raum und zu vermehrten Anforderungen an politische Akteure, sich mit Reli-
gionen zu beschäftigen und das eigene politische Handeln zu überprüfen und gegebe-
nenfalls neu zu definieren. Der einst ausgesprochen stabile, weitgehend verrechtlichte
und dadurch entpolitisierte Ordnungsrahmen des bundesdeutschen Staatskirchenrechts
wird in diesem veränderten Umfeld immer öfter als problematisch oder doch zumindest
anpassungsbedürftig an die neue Situation eingestuft. Es schlägt die Stunde der Politik:
Neben das bestehende (verfassungs-)rechtliche Arrangement tritt die Idee und der An-
spruch, politisches und staatliches Handeln müsse den gesellschaftlichen Ort und recht-
lichen Status von Religion bzw. Religionsgemeinschaften als eine eigene Gestaltungs-
aufgabe wahrnehmen und entsprechend handeln.

2.  »Religionspolitik« – Überlegungen zu Definition und Wirkung eines zweischneidigen
Begriffs

Der Ausdruck »Religionspolitik« steht wie kein zweiter für die gerade skizzierte Ent-
wicklung. Noch bis vor kurzem war das Wort Religionspolitik in der deutschen All-
tagssprache nicht geläufig. Wenn überhaupt, traf man es in fachwissenschaftlichen Ab-
handlungen an. Mittlerweile aber ist das Wort aus den Diskursen um Religion und Politik
in Deutschland nicht mehr wegzudenken. Wer heute einen Kommentar in einer führen-
den Tageszeitung mit der Überschrift »Religionspolitiker« betitelt, geht davon aus, ver-
standen zu werden.15 Ende der 1990er Jahre taucht das Wort »Religionspolitik« in in-

Union, London u.a. 2010; Lucian N. Leustean, (Hg.), Representing Religion in the European
Union. Does God Matter? (= Routledge Studies in Religion and Politics), London 2012; Ines-
Jacqueline Werkner / Antonius Liedhegener, (Hg.), Europäische Religionspolitik. Religiöse
Identitätsbezüge, rechtliche Regelungen und politische Ausgestaltung (= Politik und Religion),
Wiesbaden 2013.

15 D.D. (Daniel Deckers), »Religionspolitiker« in: FAZ vom 3.2.2013, S. 10.

127 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 127

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


nenpolitischen Debatten zum ersten Mal auf.16 Soweit derzeit bekannt, hat zuerst das
Land Baden-Württemberg den Begriff »Religionspolitik« in einer amtlichen Publikation
verwendet. In einem Bericht zur Integration von Muslimen im Jahr 2005 wurde dort im
Umfeld des umstrittenen Kopftuchverbots betont pointiert festgestellt: »Das Aufgaben-
feld der Religionspolitik ist in Deutschland laut Verfassung und Rechtsprechung ein-
deutig eine Domäne der Länder.«17 Aus dem weiteren Kontext ergab sich, dass die Au-
toren des Berichts Religionspolitik zudem als ein eigenständiges Politikfeld auffassten –
eine Zuschreibung, die damals wohl ebenfalls ein Novum war. Mittlerweile ist in der
bundesdeutschen Innenpolitik wie gezeigt nicht mehr strittig, ob es Religionspolitik
überhaupt geben soll. Diskutiert wird vielmehr, welche Politiken in Bezug auf Religion
in der deutschen Gesellschaft die richtigen sind.

Dabei lohnt es sich, über die Frage des »ob« und die Implikationen des Begriffs »Re-
ligionspolitik« noch einmal nachzudenken. Denn der Begriff ist keineswegs unproble-
matisch, wie ein Blick in die politikwissenschaftliche Debatte lehrt. Zunächst ist auch für
die Politikwissenschaft festzustellen, dass die Verwendung von Wort und Begriff recht
jungen Datums ist. In den gängigen politikwissenschaftlichen Wörterbüchern und Fach-
lexika sucht man einen Eintrag »Religionspolitik« vergebens.18 Die Konjunktur des Be-
griffs begann mit einer Reihe von jüngeren Publikationen zur Innenpolitik, die das Wort
»Religionspolitik« im Titel führten.19 Überraschenderweise wurde der Begriff aber in
aller Regel dort nicht näher definiert oder eingeführt. In der älteren wissenschaftlichen
Literatur begegnet der Begriff dagegen nur im Kontext von vordemokratischen Herr-

16 Vgl. Leonore Siegele-Wenschkewitz / Friedrich Weber / Karin Weintz, (Hg.), Religionspolitik
in der Bundesrepublik Deutschland. Konzepte der im Bundestag vertretenen politischen Par-
teien, der Bundesregierung, der evangelischen und katholischen Kirche (= Arnoldshainer Texte,
Bd.111), Frankfurt a.M. 2000; Burkhard Reichert, »Religionspolitik und Zivilreligion« in: Rolf
Schieder, (Hg.), Religionspolitik und Zivilreligion (= Interdisziplinäre Studien zu Recht und
Staat, Bd.20), Baden-Baden 2001, S. 233-237; Burkhard Reichert, »Religionspolitik und innerer
Friede« in: Ricarda Dill / Stephan Reimers / Christoph Thiele, (Hg.), Im Dienste der Sache.
Liber amicorum für Joachim Gaertner, Frankfurt a.M. 2003, S. 563-568; Wolfgang Schäuble,
»Gehört Religionspolitik zur europäischen ›Staatsräson‹? – ihr Nutzen und ihre Gefahren« in:
epd-Dokumentation (2007), H. 13, S. 3-8.

17 Staatsministerium des Landes Baden-Württemberg, Muslime in Baden-Württemberg. Bericht
für den Ministerrat am 15.3.2005, o.O. o.J. (Stuttgart 2005), S. 45.

18 Zu den herangezogenen Fachlexika vgl. Antonius Liedhegener, »Religion in der vergleichenden
Politikwissenschaft. Begriffe – Konzepte – Forschungsfelder« in: Hildebrandt / Brocker, (Hg.),
Der Begriff der Religion, aaO. (FN 11), S. 180-182.

19 Vgl. Gerhard Besier / Hermann Lübbe, (Hg.), Politische Religion und Religionspolitik. Zwi-
schen Totalitarismus und Bürgerfreiheit (= Schriften des Hannah-Arendt-Instituts für Totali-
tarismusforschung, Bd. 28), Göttingen 2005; Anselm Doering-Manteuffel / Kurt Nowak (Hg.),
Religionspolitik in Deutschland. Von der frühen Neuzeit bis zur Gegenwart, Martin Greschat
zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Berlin/Köln 1999; Rolf Schieder, (Hg.), Religionspolitik und
Zivilreligion (= Interdisziplinäre Studien zu Recht und Staat, Bd. 20), Baden-Baden 2001; Leo-
nore Siegele-Wenschkewitz, »Einführung in die Tagung« in: dies. / Weber / Weintz, (Hg.),
Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, aaO. (FN 16), S. 17-22.

128 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 128

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


schaftsformen oder modernen Diktaturen.20 Wie fremd der Begriff der bundesdeutschen
Tradition der kooperativen Trennung von Staat und Kirchen bis vor Kurzem noch war,
beweist ein Beitrag des renommierten Juristen und ehemaligen Bundesverfassungsrich-
ters Ernst Wolfgang Böckenförde aus dem Jahr 2000, in dem er die Frage nach der Not-
wendigkeit einer neuen Religionspolitik in Deutschland noch folgendermaßen formu-
lierte: »Kann es eine staatliche Religionspolitik überhaupt noch geben, kann Religions-
politik noch Thema für eine politische Partei sein? Ist nicht mit der Anerkennung der
Religionsfreiheit im Grundgesetz alles Notwendige zum Verhältnis von Staat und Reli-
gion gesagt, so dass eine staatliche Religionspolitik darüber hinaus eine Einmischung des
Staates in die Freiheit und Unabhängigkeit der Religionsgemeinschaften bedeutet, wo-
möglich sogar eine Verletzung der Trennung von Staat und Kirche?«21 Seine Antwort
lautete damals, dass unter Umständen eine parteipolitisch formulierte und staatlich ver-
antwortete Religionspolitik dem Grundsatz nach im Rahmen des Grundgesetzes mög-
lich und unter Umständen geboten sein könne.22 Allerdings zog er den Kreis möglicher
politischer Entscheidungen sehr eng. Gewisse Handlungsspielräume attestierte er der
Politik in religionsbezogenen Fragen immer dann, wenn religiöse oder religiös motivierte
Aktivitäten sich mit der säkularen Rechtsordnung des Staates überschneiden, d.h. vor
allem im Sinne der res mixtae von Staat und Kirchen im Sozial-, Gesundheits-, Schul-
und Kulturbereich sowie bei der Anstaltsseelsorge. Vor dem Hintergrund der verfas-
sungsrechtlichen Grundlage des Menschen- und Grundrechts der Religionsfreiheit und
der kooperative Trennung (Art. 4 GG und Art. 140 GG in Verbindung mit den entspre-
chenden Artikeln der Weimarer Reichsverfassung sowie Art. 3 GG und Art. 33 GG) sah
Böckenförde solche Spielräume allerdings als gering an.23

Andere gingen weiter. Claus Leggewie konstatierte 2003, dass sich die »Reibungen im
Verhältnis zwischen Muslimen bzw. muslimischen Gemeinschaften und der deutschen
Rechtsordnung [...] mittlerweile akkumuliert«24 hätten. Leggewie, der sich intensiv mit
der rechtlichen und politischen Lage des Islams in Deutschland beschäftigt hatte25, trat
nachdrücklich für eine »Neuregulierung des Verhältnisses von Religion und Politik so-

20 Hans Jürg Braun / Erich Bryner / Norbert Meienberger, Religionskritik und Religionspolitik
bei Marx, Lenin, Mao, Zürich 1985; Hans Buchheim, Glaubenskrise im Dritten Reich. Drei
Kapitel nationalsozialistischer Religionspolitik, Stuttgart 1953; Wilhelm Enßlin, Die Religions-
politik des Kaisers Theodosios des Großen, München 1953; Ingetraut Ludolphy, Die Voraus-
setzungen der Religionspolitik Karls V., Berlin 1965.

21 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik« in:
Wolfgang Thierse, (Hg.), Religion ist keine Privatsache, Düsseldorf 2000, S. 173-184, hier
S. 173.

22 Vgl. ebd., S. 177-179.
23 Die engen Grenzen, die Böckenförde für eine Religionspolitik durch Staat und Parteien sieht,

kommen in der äußerst vorsichtigen Gesamtbewertung zum Ausdruck. Vgl. ebd., S. 177.
24 Claus Leggewie, »Kirche oder Sekte? Muslime in Deutschland und den USA« in: Michael

Minkenberg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= Politische Vierteljahresschrift,
Sonderheft 33), Wiesbaden 2003, S. 164-183, 176.

25 Claus Leggewie / Angela Joost / Stefan Rech, Der Weg zur Moschee: Eine Handreichung für
die Praxis, Bad Homburg 2002; Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 24).

129 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 129

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


wie Staat und Kirche in Deutschland«26 ein. Unter Hinweis auf die religionsförderliche
strikte Trennung von Staat und Religion in den USA forderte er eine deutlichere Tren-
nung für Deutschland. Damit solle das »Quasi-Staatskirchensystem der Bundesrepu-
blik«27 überwunden und die prekäre Lage des Islams im bundesdeutschen »Kirchenkar-
tell«28 verbessert werden. Ähnliche Forderungen wurden auch von anderen Politikwis-
senschaftlern erhoben.29 Vertreter einer grundrechtsorientierten liberalen politischen
Theorie argumentierten hingegen, dass gerade eine solche staatliche Religionspolitik auf
der Basis politischer Mehrheiten minderheitenfeindliche Politikergebnisse erst ermögli-
chen würde.30

Vor diesem Hintergrund wird einsichtig, dass der Frage nach der jeweiligen Definition
des Begriffs »Religionspolitik« in Forschung und Praxis großes Gewicht beizumessen
ist. In ihr schlägt sich das jeweilige Politikverständnis und damit immer auch ein gesell-
schaftspolitischer Gestaltungwille im Zueinander von Politik und Religionsgemein-
schaften nieder. In der Politikwissenschaft verbreitet ist mittlerweile jene Definition, die
Ulrich Willems vorgeschlagen hat. Er definiert Religionspolitik als all diejenigen »poli-
tischen Prozesse und Entscheidungen, in denen die religiöse Praxis von Individuen ein-
schließlich ihrer kollektiven Ausdrucksformen sowie der öffentliche Status, die Stellung
und die Funktion von religiösen Symbolen, religiösen Praktiken und Religionsgemein-
schaften in politischen Gemeinwesen geregelt werden.« 31 Diese Definition ist in Bezug
auf den Phänomenbereich breit angelegt. Sie umfasst alle Formen der individuellen, kol-
lektiven und korporativen Religionsausübung und lässt die Art der politischen Regulie-
rung und die dazu möglichen bzw. legitimen Verfahren und Instrumente offen. Sie eignet
sich damit durchaus für empirische und vergleichende Studien zur Religionspolitik.
Normativ angewendet eröffnet eine solche Definition aber der politischen Regulierung

26 Ebd., S. 182.
27 Ebd., S. 172.
28 Ebd., S. 174 (im Original als Überschrift hervorgehoben).
29 Vgl. Volker von Prittwitz, »Zivile oder herrschaftliche Religion? Fundamentalismus, Religi-

onsfreiheit und Verantwortung des zivilen Staates« in: APuZ (2002) B18, S. 33-38; Ulrich Wil-
lems, »Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1999. Die politische Regu-
lierung der öffentlichen Stellung von Religion und Religionsgemeinschaften« in: ders., (Hg.),
Demokratie und Politik in der Bundesrepublik 1949-1999, Opladen 2001, S. 137-160, 158-160;
etwas modifiziert Ulrich Willems, »Religion als Privatsache? Eine kritische Auseinander-
setzung mit dem liberalen Prinzip einer strikten Trennung von Politik und Religion« in: Min-
kenberg / Willems, (Hg.), Politik und Religion, aaO. (FN 24), S. 107-108. Mit anderer Stoß-
richtung, nämlich der bewussten Förderung zivilgesellschaftsverträglicher Ausformungen von
Religion, spricht auch Rolf Schieder von der Notwendigkeit der Religionspolitik. Vgl. Rolf
Schieder, Wieviel Religion verträgt Deutschland?, Frankfurt a.M. 2001, bes. S. 26-28.

30 Hauptuntersuchungsgegenstand waren die diversen Verbote des muslimischen Schleiers für
Lehrinnen in fast allen westdeutschen Bundesländern und aller religiösen Zeichen im öffent-
lichen Dienst des Landes Berlin der Jahre 2004 bis 2006. Vgl. Rolf Schieder, »Die Zivilisierung
der Religionen« in: APuZ (2007) B6, 17-24; Rolf Schieder, Sind Religionen gefährlich?, Berlin
2008; Antonius Liedhegener, »Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik. Mehrheitsent-
scheide und ihre Grenzen in der bundesdeutschen Demokratie« in: Zeitschrift für Politik 55
(2008), S. 84-107.

31 Willems, Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, aaO. (FN 29), S. 137.

130 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 130

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


von Religion und damit den politischen Akteuren einen weiten Raum. Im Rahmen von
Demokratien zählen dann auch das Recht auf Religionsfreiheit, seine Auslegung und
Anwendung zu den »letztendlich politisch zu entscheidenden Fragen«32. Auf mittlere
Sicht wäre Religionspolitik dann konsequenterweise als ein eigenständiges Politikfeld
aufzufassen bzw. zu konstituieren, das sich grundsätzlich kaum oder gar nicht von an-
deren Policy-Bereichen demokratischer Innenpolitik unterscheidet. 33

Eine solche Definition relativiert aber – zumindest implizit – die Bedeutung der
Grund- und Menschenrechte erheblich, weil sie Grundrechte als wechselseitig zuge-
standene und daher politisch aushandelbare Rechte der Gesellschaftsmitglieder auffasst
und sie damit prinzipiell der freien politischen Entscheidung unterwirft. Eine solche
Definition läuft Gefahr, dass die geforderte »neue Religionspolitik« im Zweifelsfall, und
d.h. konkret im politischen Konfliktfall, faktisch auf den Primat der Mehrheitsregel hin-
ausläuft. Und in der Tat haben sich in der politischen Praxis auch in der Gegenwart nicht
wenige der parlamentarischen Entscheidungen und direktdemokratischen Abstimmun-
gen zu religionspolitischen Themen als freiheits- und minderheitenfeindlich erwiesen.34

Daher scheint es geboten, hier vorsichtiger bzw. präziser zu definieren. Ein Vorschlag
lautet, einen weiten von einem engen Begriff von Religionspolitik zu unterscheiden. Be-
zogen auf demokratische Systeme soll der Begriff im weiteren Sinne sowohl alle religions-
bzw. religionsverfassungsrechtlichen Bestimmungen als auch alle in diesem Rahmen ste-
henden (höchst-)richterlichen, (partei-)politischen und administrativen Festlegungen
und Maßnahmen zum Umgang mit religiös-weltanschaulicher Vielfalt in freiheitlichen
Gesellschaften umfassen. In Abgrenzung zu den geläufigen, ihrerseits je unterschiedlich
konnotierten juristischen Begriffen des Staatskirchenrechts, Religionsrechts oder Reli-
gionsverfassungsrechts akzentuiert der weite Begriff der Religionspolitik das in einem
allgemeinen Sinne politische Handeln der Judikative und der Exekutive und weniger jenes
der Legislative. Der Begriff der Religionspolitik im weiteren Sinne macht das gestalteri-
sche Element im Rahmen der Freiheitsrechte und verfassungsrechtlichen Ordnung und
damit die Akteursqualität der beteiligten Institutionen und ihrer Vertreter sichtbar. Die
weite Definition wirft die Frage nach der Ausgestaltung des religiös-weltanschaulichen
Miteinanders der Gesellschaft im Lichte der bestehenden Verfassung und geltenden
rechtlichen Bestimmungen zum Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften auf.

32 Willems, Religion als Privatsache, aaO. (FN 29), S. 318.
33 Ulrich Willems / Michael Minkenberg, »Politik und Religion im Übergang – Tendenzen und

Forschungsfragen am Beginn des 21. Jahrhunderts« in: Willems / Minkenberg, (Hg.), Politik
und Religion, aaO. (FN 24), S. 13-41, hier S. 15-16. Ob es tatsächlich sinnvoll ist, von einem
eigenständigen Politikfeld zu sprechen, ist theoretisch wie empirisch eine offene Frage. Vgl.
Andreas Pesch, Das islamische Kopftuch als Gegenstand der Religionspolitik in Frankreich. Ein
Deutungsstreit, seine Akteure, Bedingungen und Folgen, Heidelberg (Diss. masch.) 2011,
S. 18-20.

34 Vgl. Adrian Vatter, (Hg.), Vom Schächt- zum Minarettverbot. Religiöse Minderheiten in der
direkten Demokratie, Zürich 2010, bes. S. 264-290; Antonius Liedhegener, »Von Kopftüchern,
Schleiern und Baskenkappen in Europas Demokratien. Zum Verhältnis von ›Religionspolitik‹
und ›Körperpolitik‹ in der Gegenwart« in: Monika Glavac / Anna-Katharina Höpflinger /
Daria Pezzoli-Olgiati, (Hg.), Second Skin. Körper, Kleidung, Religion, Göttingen 2013,
S. 253-278.

131 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 131

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


In diesem weiten Sinne wird es – ganz im Sinne Böckenfördes – ein gewisses Maß an
Religionspolitik in verfassungsstaatlichen Demokratien immer geben. Denn trotz
Grundrechtsschutz und Religionsfreiheit bleibt das Problem des »Ausgleichs und Zu-
sammenführens weltlich-politischer und geistlich-religiöser Angelegenheiten und Ge-
sichtspunkte« bestehen, so dass »staatliche Regelungen und Maßnahmen in bestimmten
Bereichen immer auch ein Stück Religionspolitik enthalten.«35 Ziele und Gestaltungs-
spielräume dieser Religionspolitik sind aber durch den vorgängigen Grundrechtsschutz
der Religionsfreiheit deutlich enger gezogen, als es in der zuerst angeführten Definition
der Fall ist.

Der Begriff der Religionspolitik im engeren Sinne meint all jene politischen Entschei-
dungsprozesse über religionsrelevante Sachverhalte innerhalb eines gegebenen politi-
schen Systems, die im Kern auf der Anwendung des demokratischen Mehrheitsprinzips
beruhen. Religionspolitik im engeren Sinne meint, dass neben oder an die Stelle der re-
ligionsrechtlichen Bestimmungen der Verfassung und der geltenden vertragsrechtlichen
und einfachrechtlichen Regelungen des Verhältnisses von Staat und Religionen eine spe-
zielle, von Parteien und Parlamenten sowie in direktdemokratischen Abstimmungen
formulierte und zu verantwortende Politik tritt. Religionspolitik im engeren Sinne stellt
also darauf ab, dass das Verhältnis von Staat, Gesellschaft und Religionsgemeinschaften
seitens des politischen Systems durch Parlaments- und Mehrheitsbeschlüsse mehr oder
weniger einseitig ausgestaltet werden kann oder – normativ gewendet – auszugestalten
sei. Religionspolitik im engeren Sinne ist innenpolitisch in der Regel der brisantere Fall,
denn sie greift im Zweifelsfalle einseitig und ohne Beteiligung der Betroffenen in die
Handlungsräume und -möglichkeiten von Einzelnen, religiösen Gruppen und Gemein-
schaften ein.

3.  Religionspolitik in der deutschen Innenpolitik der Gegenwart – zu diesem Heft

In der aktuellen Forschung sind Fragen des Verhältnisses von Staat und Religionen wie-
derholt und vor allem vergleichend angegangen worden. Erhebliche Anstrengungen sind
unternommen worden, um im internationalen Vergleich vor allem liberaler Demokratien
die historisch gewachsenen, großen Unterschiede zwischen den jeweiligen politischen
Systemen durch aussagekräftige Typologien zu systematisieren.36 Dadurch soll es einer-
seits möglich werden, die institutionellen Bedingtheiten der religiösen Verhältnisse in
einzelnen Ländern besser zu erfassen, und andererseits den Einfluss von religiösen Tra-
ditionen anhand der Institutionenordnung von Staat und Kirche/Religionen auf aktuelle
Policies etwa in der Sozial- oder Lebensschutzpolitik nachzuweisen. Im Zuge dieser
Forschungen sind die bestehenden religionsrechtlichen Bestimmungen und staatlichen

35 Böckenförde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik, aaO. (FN 21), S. 177.
36 Vgl. mit weiterer Literatur den Überblick in Richard Traunmüller, »Zur Messung von Staat-

Kirche-Beziehungen: Eine vergleichende Analyse neuerer Indizes« in: Gert Pickel / Susanne
Pickel, (Hg.), Indizes in der Vergleichenden Politikwissenschaft (= Zeitschrift für Vergleichende
Politikwissenschaft, Sonderheft 2), Wiesbaden 2012, S. 207-232.

132 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 132

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


Politiken gegenüber Mehrheits- und Minderheitsreligionen und weltanschaulichen
Gruppierungen immer differenzierter erfasst worden. Insbesondere die Arbeiten von
Jonathan Fox haben gezeigt, dass die Idee der strikten Trennung von Staat und Religion
in der Realität der allermeisten Staaten dieser Erde keine Entsprechung findet.37 Seine
Daten zur politisch-rechtlichen Regulierung von Religion in über 170 Länder zeigen
eindrucksvoll, dass umfangreiche staatliche Regulierungen des religiösen Bereichs welt-
weit an der Tagesordnung sind. Das gilt auch und gerade für die älteren liberalen De-
mokratien Europas, deren jeweilige historische Entwicklung des Verhältnisses von Staat
und Kirche sich bis heute in unterschiedlichen Staat-Religionen-Arrangements nieder-
schlägt.

Mit diesem unbestreitbaren Fortschritt der komparativen Forschung ist aber auch eine
gewisse Schieflage in der politikwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit religions-
politischen Fragen eingetreten. Es fehlt derzeit an Versuchen, Religionspolitik im wei-
teren wie im engeren Sinne speziell für einzelne, konkrete politische Systeme zusam-
menhängend und umfassend in den Blick zu nehmen und in ihren Bezügen zu anderen
Politikfeldern wie der Migrations- und Integrationspolitik und länderspezifischen Ak-
teurskonstellationen und politischen Gelegenheitsstrukturen zu untersuchen. Diese
Aufgabe scheint aber dringlich, weil die verschiedenen Staaten Europas ja in der Tat nach
wie vor in hohem Maße unterschiedliche religionsrechtliche Arrangements besitzen,
gleichzeitig aber – wie eingangs für den Fall der Bundesrepublik Deutschland illustriert
– allenthalben zu beobachten ist, dass sich Parteien und Regierungen anschicken, die
bestehenden Arrangements durch religionspolitische Entscheidungen an veränderte ge-
sellschaftliche Rahmenbedingungen anzupassen oder gar neue Konstellationen zu schaf-
fen.38 Gefragt und nötig sind also sowohl empirisch belastbare komparative Studien zu
den jeweiligen Arrangements und religionspolitischen Maßnahmen, als auch und vor

37 Jonathan Fox hat seine jahrelangen Forschungen dazu in einem Überblickswerk zusammen-
gestellt. Vgl. Jonathan Fox, An Introduction to Religion and Politics. Theory and Practice
(= Routledge Studies and Politics), Oxon/New York 2013. Die Daten seines Religion and State
Project sind im Internet verfügbar unter <http://www.thearda.com/ras/>; vgl. auch Jonathan
Fox, A World Survey of Religion and the State, Cambridge 2008.

38 So hat etwa in Frankreich die konservative Regierung von Nicolas Sarkozy die Beziehungen
zu den Religionsgemeinschaften zu verbessern und zu gestalten versucht. Sarkozy persönlich
setzte sich für das neue Konzept der offenen oder positiven Laïcité ein. Im scharfen Gegensatz
dazu will die sozialistische Nachfolgeregierung unter François Hollande die dadurch entstan-
denen kooperativen Strukturen nun wieder auflösen und zu einer strikten Trennung im Sinne
der klassischen Laïcité zurückkehren. Die neuerliche Politisierung einer älteren Konfliktlinie
unter veränderten Bedingungen ist unübersehbar. Vgl. Nicolas Sarkozy, Der Staat und die
Religionen. Gespräche mit dem Philosophen Thibaud Collin und dem Dominikanerpater Phil-
ippe Verdin, aus dem Franz. übersetzt von Gaby Wurster, Hannover 2008; Alois Müller, »Wie
laizistisch ist Frankreich wirklich? Von der kämpferischen zur offenen Laizität« in: Manfred
Brocker / Hartmut Behr / Mathias Hildebrandt, (Hg.), Religion – Staat – Politik. Zur Rolle der
Religion in der nationalen und internationalen Politik (= Religion und Politik), Wiesbaden
2003, S. 70-82; Frank Schenker, »Umkämpfte Laïcité. Eine Policy-Analyse zum Verbot auf-
fälliger religiöser Zeichen an Frankreichs öffentlichen Schulen« in: Felix Heidenreich, (Hg.),
Staat und Religion in Frankreich und Deutschland – L'Etat et la religion en France et en Alle-
magne, Berlin 2008, S. 176-199.

133 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 133

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


allem fallspezifisch vergleichende Analysen zu den Kontextbedingungen, Akteuren, po-
litischen Prozessen und Policy-Inhalten der Religionspolitik der Gegenwart.

An dieser Stelle setzt das vorliegende Themenheft an. Die folgenden vier Beiträge stel-
len die Religionspolitik der Bundesrepublik Deutschland und ihre europäischen Kon-
texte als solche erstmals dezidiert in den Mittelpunkt der Untersuchung. Sie möchten
einen Beitrag dazu leisten, die Umrisse und Entwicklungsrichtung der aktuellen Religi-
onspolitik in Deutschland sichtbar zu machen und auf ihre religiösen und zivilgesell-
schaftlichen Bedingungsfaktoren und europäischen Zusammenhänge aufmerksam zu
machen. Gert Pickel (Leipzig) geht der Frage nach, ob und wie die religiöse Pluralisierung
in der Bundesrepublik Deutschland einen Wandel der politischen Kultur herbeigeführt
hat und welche Rolle dieser Wandel für das Verständnis der aktuellen religionspolitischen
Lage in Deutschland spielt. Richard Traunmüller (Essex, GB) stellt – aufbauend auf die
Daten von Fox und eigene Erhebungen – die deutsche Religionspolitik in den allgemei-
nen europäischen Kontext und analysiert mit quantitativen Methoden und Modellen die
Entwicklungsrichtung der religionspolitischen Regulierungen in Europa auf mögliche
Konvergenzen zwischen den Staaten. Antonius Liedhegener (Luzern, CH) vergleicht im
Rahmen eines strukturell-funktionalen Ansatzes von Politik die wichtigsten religions-
politischen Entscheidungen in der Bundesrepublik Deutschland und der Schweiz seit
1990 und überprüft damit verschiedene in der Debatte geläufige Thesen zu Ursprung,
Inhalt und Intention aktueller Religionspolitik. Frank Schenker (Jena/Leipzig) präsen-
tiert die Befunde einer umfassenden Recherche zu den innerparteilichen Strömungen und
Forderungen nach einem neuen Laizismus und einer strikteren Trennung von Staat und
Religion in Deutschland. Auf der Basis von Partei- und Wahlprogrammen sowie zahl-
reichen Internetquellen beantwortet er die Frage, wie groß der parteipolitische Verän-
derungsdruck auf das bestehende Arrangement von Staat und Religionsgemeinschaften
in Deutschland derzeit und in naher Zukunft ist bzw. sein wird.

Alle Beiträge verdanken ihre Entstehung dem DVPW-Arbeitskreis »Politik und Re-
ligion/Politics and Religion«, der sich in seinen Jahrestagungen und Kooperationsver-
antstaltungen im Rahmen der DVPW-Sektion für Vergleichende Politikwissenschaft mit
dem Feld der Religionspolitik wiederholt auseinandergesetzt hat. Die konkrete Anre-
gung zu diesem Heft geht auf Manfred Brocker (Eichstätt) zurück, dem dafür herzlich
gedankt sei. Ebenfalls ein herzliches Dankeschön gilt den Beiträgern für die reibungslose
und konstruktive Zusammenarbeit und vor allem Frau Laura Lots (Luzern, CH), die
neben ihrer laufenden Abschlussarbeit im Joint Degree Master »Religion – Wirtschaft –
Politik« die Beiträge umsichtig lektoriert und korrigiert hat.

Zusammenfassung

Bis vor kurzem war das Wort »Religionspolitik« in der deutschen Öffentlichkeit wie in
der Politikwissenschaft ungebräuchlich. Ausgehend vom aktuellen Beispiel des im De-
zember 2013 geschlossenen Koalitionsvertrags zeigt dieser Beitrag, dass »Religionspoli-
tik« dem Wort und der Sache nach mittlerweile in der politischen Realität in Deutschland

134 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 134

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123


angekommen ist. Mit zahlreichen anderen europäischen Demokratien teilt Deutschland
die Erfahrung, dass das lange Zeit stabile Verhältnis von Staat und Kirche/Religion durch
Säkularisierung und Migration unter Druck und in Bewegung geraten ist. Für die Be-
wertung und Gestaltung dieses Wandels spielt die jeweilige Definition des Begriffs »Re-
ligionspolitik« eine erhebliche Rolle. Der Beitrag zeigt daher mögliche Definitionen und
ihre Implikationen für die Art und Weise der zukünftigen Ausgestaltung des Verhält-
nisses von Staat und Religionen auf. Er skizziert knapp den Stand der vergleichenden
empirischen Forschung zum Thema und verortet die nachfolgenden vier Beiträge des
Themenhefts in diesem Zusammenhang.

Summary

Until recently, the phrase »Religionspolitik« (religion policy) was not used in the German
public as well as in political science. Starting from the current example of the coalition
agreement signed in Berlin in December 2013, the article demonstrates that religion pol-
icy has meanwhile reached the political reality in Germany. Similar to many other Euro-
pean democracies, secularization and migration brought pressure on the well-established
field of state and churches/religion and stimulated significant changes. For any normative
assessment or practical governance of this development, the chosen definition of »Reli-
gionspolitik« plays a crucial role. Thus, the article presents differing definitions and their
implications on how to deal with state-religion affairs in future. The article also sketches
the state of comparative empirical research on this topic and situates the four articles of
the special issue in this context.

Antonius Liedhegener, »Religion Policy« in Germany in European Perspective

135 Antonius Liedhegener · »Religionspolitik« in Deutschland im europäischen Kontext 135

ZfP 61. Jg. 2/2014

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:32:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-2-123

