Schluss: Befragungen

Ein Resultat aus den vorangegangenen Auseinandersetzungen mit Kant,
Hegel, Nietzsche und Derrida festzuhalten fillt schwer. Allenfalls lassen
sich einige Beobachtungen notieren. Das ist kein Zufall und es ist auch kein
Defizit der Lektiiren. Dafiir gibt es vielmehr handfeste sachliche Griinde.
Die Schwierigkeit, sie in ein greifbares Resultat zusammenzufassen, ist
selbst so etwas wie das Ergebnis dieser Studie. Die Ungewissheit, auf die
wir im interpretierenden Durchgang durch die Schriften unserer vier Philo-
sophen immer wieder verwiesen wurden, lédsst die Vorstellung, dass philo-
sophische Erorterungen in ein fixierbares Resultat miinden konnen, zwei-
felhaft erscheinen. Das Ergebnis ist deshalb eine weitere Frage: Wie ist mit
der Ungewissheit, deren Unausweichlichkeit sich gezeigt hat, zu verfahren?
Bieten die Texte, die wir einer Lektiire unterzogen haben, auch hierauf eine
Antwort, geben sie, etwas bescheidener gefasst, zumindest Ansatzpunkte
oder lassen sie uns mit dieser Frage allein? Zunéchst ist hier wohl eine Dif-
ferenzierung angezeigt. Schlielich wére es eine grobe Verletzung herme-
neutischer Prinzipien, die Texte so unterschiedlicher Autoren plotzlich in
eine Art riesiges Konvolut von Schriften zusammenzufassen, um ihnen
dann zusammengenommen eine Antwort oder auch nur eine Antwortrich-
tung abzuverlangen. Vergegenwirtigen wir uns darum vorerst noch einmal,
welche Stellung die unterschiedlichen Texte zur Ungewissheit aus welchen
Griinden einnehmen und verschieben wir die Frage danach, ob sich eine
Richtung des Umgangs mit der Ungewissheitsdiagnose abzeichnet, noch
einen Augenblick.

In einer groben Einteilung lassen sich die vier philosophischen Annéhe-
rungen an Glauben und Wissen in zwei Gruppen einteilen. Auf der einen
Seite stehen Kant und Hegel, denen es, wie wir sehen konnten, keineswegs

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

darum geht, Glauben und Wissen fulminant zu verabschieden. Beide wol-
len eher den Glauben in seine Schranken verweisen, und dabei ziehen sie
die Fahigkeit des Glaubens, Gewissheit bereitstellen zu kdnnen, grundsitz-
lich in Zweifel. Auf das Wissen hingegen wollen weder Kant noch Hegel
verzichten. Beiden geht es um eine Rettung des Wissens durch eine Kritik
falscher oder iiberzogener Wissensideen. Kant und Hegel unterscheiden
sich hier allerdings. Wihrend sich Kants Auseinandersetzung mit dem Be-
griff des Wissens als eine kritische Zuriickweisung iibertriebener Wissens-
anspriiche verstehen ldsst, entsteht bei Hegel eher der Eindruck, als hinter-
lasse ihm Kants Grenzziehung einen zu diinnen, gleichsam von allen
Gehalten ausgehohlten Wissensbegriff, den er zu iiberbieten sucht. Beiden
allerdings geht es um die Herstellung von Gewissheit, und Ungewissheit
stellt sich in letzter Konsequenz in ihren Arbeiten nur als eine unvermeidli-
che Folge ein, die sie in immer wieder neuen Anldufen zu vermeiden su-
chen. Kants ganzes Unternehmen einer Bestimmung der Grenzen des Er-
kennenkonnens ist im Grunde genommen von der Uberzeugung angetrie-
ben, nur so die Gewissheit der Erkenntnis iiberhaupt retten zu konnen. Die
Grenzen des Erkennenkénnens werden von Kant nicht freudig proklamiert,
sondern sie erscheinen ihm als das einzig probate Mittel, um eine Desavou-
ierung der Erkenntnis insgesamt abwenden zu konnen. Jenseits dieser
Grenzen mag sein, was da sein will — jeder Versuch, den Blick auf es, von
dessen Existenz wir nicht wissen konnen, zu richten, fiihrt uns in schwir-
merische Gefilde und deshalb beschédigt jeder solche Versuch die Mog-
lichkeit, tiberhaupt etwas mit Gewissheit wissen zu kénnen. Wenn Kant
Grenzen zieht, dann dhnelt dies einem Versuch, einer uniiberschaubaren
Welt voller Ungewissheiten wenigstens eine Festung der Klarheit abzutrot-
zen. Kant begrenzt umwillen der Gewissheit. Seine Philosophie zielt des-
halb auch nicht darauf ab, auszuloten, wie ein Umgang mit der Ungewiss-
heit aussehen konnte. Die Ungewissheit ist ihm nicht etwas, womit wir uns
abfinden miissen. Sie notigt uns, auf Bestimmtes Verzicht zu tun, doch die-
ser Verzicht, so die kantische Hoffnung, wird belohnt, wenn man ihn nur
konsequent leistet, durch eine Gewissheit, die zwar einen bescheideneren
Umfang haben mag, die uns aber dennoch zu orientieren vermag. Wihrend
Kant die Gewissheit durch Gebietsabgrenzungen zu retten hofft, verfolgt
Hegel eine andere, in einigen Hinsichten geradezu entgegengesetzte Strate-
gie. Wie Kant so weist auch Hegel zunéchst die Anspriiche des Glaubens,
fiir Gewissheit sorgen zu konnen, zuriick. Aber Hegel ist in seiner Wissens-

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 127

und Wabhrheitstheorie weit davon entfernt, Gewissheit durch Grenzziehun-
gen retten zu wollen. Wenn es iiberhaupt eine Chance geben kann, zu
einem gewissen Wissen gelangen zu konnen, dann ist dies nach Hegels
Uberzeugung durch einen weitauschweifenden Blick, der Spekulationen
nicht scheut, sondern sich wagemutig auf sie einlédsst, moglich. Kant ope-
riert mit Distinktionen und bemiiht sich klar zu ordnen; Hegel wischt solche
Einteilungen weg, da ihm die Welt zu verschlungen scheint, um ihr gleich
einem wohlerrichteten Gebdude eine klare Raumaufteilung geben zu kon-
nen. Nach der in seinen Schriften ausgearbeiteten Auffassung lasst sich
Gewissheit nur dann erreichen, wenn es gelingt, diese Verschlingungen zu
denken. Mit Kant teilt Hegel die Vorbehalte gegen dogmatische Wissens-
konzeptionen. Unter Dogmatismus verstehen beide Autoren, wie wir gese-
hen haben, alle Haltungen, die etwas als Wissen prisentieren, ohne sich
iber die Struktur dieses Wissens Rechenschaft reflexiv abzulegen. Insofern
sind beide Philosophien kritische Philosophien. Wihrend aber Kant gegen
den Dogmatismus auf eine kldrende kategoriale Sortierung setzt, ist fiir He-
gel die Sortierung, die unweigerlich Trennungen erzeugt, selbst eine grund-
satzlich verfehlte Weise, sich dem Wissen anndhern zu wollen. Seine Kritik
kann nicht in Kategorientafeln miinden. Sortierungen und ihre Distinktio-
nen teilen aus seiner Sicht mit dem Dogmatismus die Starre des Denkens.
Seine Kritik besteht deshalb in einer Verfliissigung und Dynamisierung al-
les Starren. Knapp kontrastiert ldsst sich der Unterschied von Kants und
Hegels kritischem Philosophieren als der einer Strategie der grenzziehen-
den Bestimmung gegen eine Strategie der grenziiberschreitenden Vermitt-
lung fassen. Beiden Strategien gelingt es aber, wie wir gesehen haben, letzt-
lich nicht, die Gewissheit zu erreichen, die sie anstreben.

Demgegeniiber stehen auf der anderen Seite Nietzsche und Derrida. Bei
diesen beiden Autoren ist, zumindest auf den ersten Blick, die Ungewiss-
heit der Ausgangspunkt der Uberlegungen und zwar ein Ausgangspunkt,
der nicht iiberwunden werden soll, sondern von dem aus die scheinbaren
Gewissheiten, die sich mit theologischen, philosophischen und wissen-
schaftlichen Aussagen und Begriffen verbinden, in Frage gestellt werden
konnen. Sowohl Derrida als auch Nietzsche richten ihr Augenmerk darum
weniger auf die Begriindung einer alternativen Konzeption. Stattdessen
arbeiten sie sich an Konzeptionen und Begriffen, seien es theologische, phi-
losophische oder wissenschaftliche, ab, indem sie deren Inkonsistenzen
nachspiiren und sie in einen auflosenden Strudel hineinziehen. Zwar erge-

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ben sich im Verfolg dieses Unterfangens zwischen Nietzsche und Derrida
erstaunliche methodische Parallelen, aber dennoch ist der Gestus beider
Philosophen grundverschieden: Nietzsche verabschiedet Begriffe spottend,
zuweilen auch groBspurig und es entsteht vielfach der Eindruck, dass er
sich jenen, die auf ihnen ihre Gewissheit griinden, unendlich iiberlegen
diinkt. Derrida hingegen verfihrt ungleich vorsichtiger und zuriickhalten-
der; sicherlich spiirt er die Briiche ebenso unnachgiebig auf, wie es Nietz-
sche tut, aber seine Skepsis greift auch aus auf die Struktur seines eigenen
Philosophierens. Es ist ein unsicheres Philosophieren, es bedenkt die Fol-
gen der Ungewissheit, in deren Zeichen es andere Konzeptionen, ja in ge-
wisser Weise die kategorialen Koordinaten okzidentalen Denkens paraly-
siert, auch fiir die Plausibilitit der eigenen Uberlegungen. Das spielt auch
bei Nietzsche eine nicht zu unterschitzende Rolle. Die hiufigen Bezug-
nahmen Nietzsches auf die Kategorie des Vielleicht, von denen weiter oben
bereits die Rede war, zeugen davon. Aber Nietzsche ist, zuweilen wenigs-
tens, versucht, eine andere Gewissheit zu bieten, eine neue Philosophie zu
entwerfen, die sich jenseits von Wissen und Glauben positioniert, indem sie
diese in einem heroischen Uberschreitungsakt hinter sich ldsst. Wir konnten
in der Erorterung von Nietzsches Schriften sehen, dass es neben dieser Spur
in Nietzsches Denken auch den Pfad einer vorsichtigen Erkundung, die sich
ihrer eigenen Ungewissheit innewird, gibt. Aber erst in den Schriften Der-
ridas ist dieser Pfad der Hauptweg, erst bei Derrida heifit Philosophieren
jenseits der Philosophie erkldrtermaflen immer auch: Philosophieren jen-
seits der Gewissheit. In Derridas Texten schleicht sich jedoch, wenn auch
in ginzlich anderer Form als der von Nietzsches Uberschreitungsgesten,
zumindest ein gewisses Zuriickschrecken vor der volligen Ungewissheit
ein: Indem Derrida eine dekonstruktive Variante des Glaubens ins Spiel
bringt, einen Glauben an das Kommende, scheint er sich wenigstens nicht
vollig der Ungewissheit iiberlassen zu wollen und sei es auch nur, indem er
ihre BegriiBung glaubend kund tut. Kants und Hegels Uberlegungen, bei
denen vieles dafiir spricht, dass sie antreten, um Gewissheit zu retten, gehen
iiber in eine versteckte Anerkennung der Ungewissheit; Nietzsche und Der-
rida, die die Ungewissheit zum Denkmittel erheben, zogern, wenn auch nur
fiir wenige Augenblicke, die Ungewissheit rundheraus zu begriilen. Ge-
wissheit mag sich nicht herstellen lassen; es ist aber offenbar auch kein
Leichtes, mit der Ungewissheit zu leben.

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 129

Dennoch fiihrt offenbar kein Weg daran vorbei, sich mit der Ungewiss-
heit als Kondition des Lebens in der Moderne zu arrangieren. Gemeinsam
fur alle vier Konzeptionen, die in den vorangegangenen Kapiteln diskutiert
wurden, ldsst sich jedenfalls notieren, dass sie in eine Ungewissheitsdia-
gnose miinden — unabhiéngig davon, ob sie diese begriifen oder lieber zu
kaschieren suchen. Wie gehen sie mit der Ungewissheit um? Hier stofen
wir nun auf eine alle vier Anniherungen umgreifende gemeinsame Strate-
gie des reflexiven Umgangs mit Ungewissheit, in der sich ein Weg andeu-
tet, wie die Ungewissheit einerseits als Signatur des Lebens in der Moderne
akzeptiert werden kann, ohne dadurch andererseits die normativen Dimen-
sionen der Moderne, die hédufig den Anschein erwecken, unzertrennlich mit
der Gewissheit verkniipft zu sein, vollstindig aufgeben zu miissen. Wieder-
um empfiehlt es sich, die Dinge nicht zu iiberstiirzen. Bevor weitreichende
Schliisse gezogen werden konnen, bevor gezeigt werden kann, ob und wie
sich womoglich eine Normativitdt der Moderne als Normativitit der Unge-
wissheit denken ldsst, ist es unabdingbar, die gemeinsame Strategie einer
umfassenden und reflexiven Befragung erst einmal genauer zu charakteri-
sieren. Wir konnen uns hier weitgehend auf eine Zusammenschau von be-
reits Bekanntem beschrinken, da sich die Bedeutung der Befragung in den
unterschiedlichen Auseinandersetzungen mit Glauben und Wissen jeweils
schon gezeigt hat — wenn auch in diesen Kapiteln noch nicht explizit von
einer gemeinsamen Stratgie der Befragung die Rede war. Losen wir zu die-
sem Zwecke fiir einen Augenblick nochmals die synoptische Perspektive
auf und betrachten wir in der Riickschau jeweils getrennt, auf welche Weise
und an welchen Stellen die Befragung bei Kant, Hegel, Nietzsche und Der-
rida zum Tragen gekommen ist. Hernach kann es dann darum gehen, zu
priifen, inwiefern sich diese unterschiedlichen Verwendungsweisen zu einer
Philosophie der Befragung zusammenfiihren lassen.

Der befragende Zug von Kants Philosophieren bedarf wohl keiner gro-
Ben Erorterung, denn Kants ganze Vernunftkonzeption lésst sich als eine
verstehen, die auf Befragung angelegt ist. Das beriihmte Bild eines Ge-
richtshofs der Vernunft, von dem Kant in der Kritik der reinen Vernunft
spricht," hilt den befragenden Charakter seines Vernunftdenkens fest. Fiir
Kant ist kein Begriff, weder im theologischen Sinne noch in einer sikulari-
sierten Ubertragung, sakrosankt und kann sich so einer kritischen Befra-

1 Kant, KrV, B 779.

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

gung entheben. Die kritisch befragende Examination macht gleichsam den
Grundcharakter seines Philosophierens aus. In Kants Befragungen wird so-
gleich auch der wesentliche Doppelcharakter der Befragung deutlich: Denn
von einer wirklichen Befragung kann erst dann gesprochen werden, wenn
die Befragung reflexiv und so auch zu einer Selbstbefragung wird. Andern-
falls wiirde es sich um eine befragende Examination handeln, die auch fiir
jeglichen Dogmatismus moglich wire: Dass befragt wird, besagt noch nicht
viel, lieBe sich doch ohne weiteres auch im Namen selbst unbefragter Prin-
zipien befragen. Entscheidend ist deshalb, wie befragt wird. Die grundsitz-
lich in Frage stellende Logik der Befragung muss sich so auch auf den Be-
fragenden selbst richten und damit stehen seine Prinzipien ebenso zur
Disposition wie diejenigen, die er einer Befragung unterzieht. Kant ist in
diesem Unterfangen ausgesprochen konsequent: Immer wieder — und ohne
falsche Riicksicht gegen sich selbst — spiirt er tiefer bohrend der Plausibili-
tit auch des eigenen Vorgehens nach. Freilich ist er dabei, wie wir sehen
konnten, letztlich darum bemiiht, die Vernunft, gestiitzt auf einen Ver-
nunftglauben, zu retten und sie so letztlich der Gefahr einer befragenden
Selbstauflosung der Vernunft zu entwinden. Nach der Lesart, die weiter
oben vorgeschlagen wurde, ist es Kant aber, gerade aufgrund der von ihm
selbst losgetretenen Bewegung einer unabléssigen kritischen Priifung, die
sich immer auch gegen die Prinzipien der Priifung selbst richtet, nicht mog-
lich, die Gewissheit der Vernunft zu verbiirgen. Das jedoch muss keines-
wegs als ein Scheitern der kantischen Unternehmung aufgefasst werden.
Diesen Schluss wenigstens legt die Deutung nahe, die hier unterbreitet
wird: Denn gerade dadurch, dass sich Kants Befragung und damit die Of-
fenheit seines Philosophierens nicht durch eine vermeintliche Gewissheit
still stellen lassen, gewinnt Kants Philosophieren eine so auflerordentliche
Bedeutung fiir das Erlernen eines Umgangs mit der Ungewissheit der Mo-
derne.

Auch bei Hegel liegt die befragende Dimension von Anfang an klar vor
Augen. Seine Philosophie stellt, indem sie starr gewordene Gegensitze zu
verfliissigen sucht, eine eminente Befragung von Begriffsoppositionen und
ihrer Plausibilitédt dar. Hegels Philosophie gerinnt damit, wie bereits ange-
deutet wurde, in bestimmten Hinsichten zu einer Dekonstruktion avant la
lettre. Dies zeigt sich immer wieder aufs Neue am befragenden Charakter
der dialektischen Anndherung an iiberkommene Konzeptionen. Hegel
schreckt dabei keineswegs vor der Dignitidt ehrwiirdiger Denktraditionen

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 131

zuriick. Wenn er etwa in der Wissenschaft der Logik ohne zu zdgern fest-
hilt, dass die Logik, gerade weil sie seit Aristoteles kaum verdndert wurde,

. . «
einer ,.totalen Umarbeitung

bedarf, da iiber zweitausend Jahre Denkge-
schichte nicht spurlos an ihr voriibergegangen sein konnen, dann zeigt sich
daran sein entschiedener Willen zur befragenden Priifung dessen, was als
fraglos giiltig auftritt. Hegels Befragung mag, auch das haben wir gesehen,
zwar in ihren Konsequenzen radikal sein, aber um diese Radikalitét zu ent-
falten, muss sie sich gegen zum Teil ausdriicklich erklérte Zielsetzungen
seines Philosophierens wenden. Sicherlich ist Hegels Begriffsbildung refle-
xiv angelegt, wodurch sich die Befragung immer auch auf seine eigenen
Begriffe bezieht. Aber in seinen Schriften zeigt sich trotzdem eine starke
Tendenz, etwas zu markieren, das die Befragung anleitet, selbst jedoch
nicht mehr befragbar ist, da von ihm aus befragt werden soll. Wie vor ihm
schon Kant, so scheint auch Hegel auf eine Gewissheit zu hoffen, die un-
hinterfragt bleibt. Es hat sich allerdings gezeigt, dass auch Hegel auf diese
Gewissheit verzichten muss. Einiges spricht sogar dafiir, dass er die Un-
ausweichlichkeit der Ungewissheit zumindest geahnt hat. Wenigstens ldsst
sich seine Philosophie, wie weiter oben erortert wurde, insgesamt durchaus
plausibel als Versuch lesen, die Ungewissheit der Moderne als unausweich-
liche Ungewissheit zu denken. Unabhingig von diesen Deutungsdifferen-
zen, die sich aus der ambivalenten Anlage von Hegels Denken ergeben,
kann aber festgehalten werden, dass sich im Anschluss an wichtige Denkli-
nien Hegels eine radikale Befragung denken lésst.

Nietzsches Philosophie steht ganz offen im Zeichen einer riickhaltlosen,
vielfach brachialen Befragung. In die Tiefen sucht er sich zu graben, um
Schicht fiir Schicht befragend abzutragen und wo man sich diese miihselige
Arbeit sparen kann, kommt der Hammer zum Einsatz, der, entschlossen
geschwungen, mit einem Schlag die Fragwiirdigkeit des solcherart unsanft
Befragten aufzeigen soll. Bei Nietzsche wird die Befragung zudem nicht
nur radikal, sondern auch total. Er richtet sich ohne alle Riicksichtnahme
gegen die Grundbegriffe abendlidndischen Denkens und spinnt sich dabei in
manchen Hinsichten sogar aus dem Denken heraus. Denn auch das Denken
als argumentatives Prozedere steht in seiner Befragung auf dem Priifstand
und er iiberfiihrt seine Befragung in einer Auflosung der Logik der Argu-
mentation in eine Philosophie der metaphorischen und allegorischen Evo-

2 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 46.

14.02.2028, 17:00:03. Op:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

kation, die durch Gesten und Anspielungen erschiittert, statt etwas argu-
mentativ entplausibilisieren zu wollen. Doch auch bei Nietzsche sind wir
auf mehr oder minder verdeckte Versuche gestofen, sich jenseits der Ge-
wissheit eine neue Gewissheit, die gar keiner argumentativen Stiitze mehr
bedarf, sondern sich einfach heroisch setzt, zu beméchtigen. Hier hat sich
allerdings dann lediglich ein weiteres Mal gezeigt, dass die Logik der Be-
fragung, einmal in Gang gebracht, nicht mehr einfach ausgesetzt werden
kann. Nietzsches Versuche, zu einer Gewissheit jenseits von Glauben und
Wissen zu gelangen, werden so selbst von dem befragenden Sog erfasst, in
den unter seiner titigen Mithilfe Glauben, Wissen und die mit ihnen ver-
bundenen Kategorien geraten sind. Dieser Vorgang folgt in gewisser Weise
nur einer Beobachtung, die Nietzsche selbst formuliert und gegen die Auf-
kldrung gerichtet hat: Dass ndmlich die Aufkldrung weiter getrieben und
iiber die Aufkldrung aufgeklart werden muss, damit im Ernst Aufkldrung
betrieben werden kann. In dieser Uberlegung Nietzsches spricht sich nur
der Doppelcharakter einer Befragung, die immer auch Selbstbefragung ist,
in aller Klarheit aus.

Bei Derrida schlieBlich ist die Befragung explizit zum philosophischen
Programm geworden. Derridas Philosophieren #hnelt dabei ein wenig
einem lang anhaltenden Nachklang. Angedeutet hat sich ein Abschied von
der Gewissheit als ein Schritt, den zu tun die Moderne nicht umhin kommt,
wie die vorliegende Studie gezeigt hat, im Mindesten seit Kants kritischer
Philosophie. Wiederholt sei an dieser Stelle nochmals, dass sich mit der
These iiber die Ungewissheit als Signatur der Moderne keine Aussagen
iiber andere Zeitalter verbinden. Festgehalten wird mit ihr lediglich, dass
Ungewissheit fiir die Moderne bestimmend ist. Innerhalb des Modernedis-
kurses erinnert Derridas Denken deshalb an einen Nachklang, weil das Pro-
blem, das er reflektiert, und der Umgang, den er mit ihm vorschligt, sich
bereits seit iiber zwei Jahrhunderten andeuten. Wie auch Kant, Hegel und
Nietzsche arbeitet sich Derrida am Problem der Ungewissheit ab und wie
bei den anderen Philosophen deutet sich bei ihm eine befragende Strategie
als Reaktion auf die Ungewissheit an. Von Kant und Hegel unterscheidet
Derrida dabei allerdings, dass er von Beginn an Gewissheit fiir unerreichbar
hélt und das Streben nach ihr nicht nur als hoffnungslos verfehlt, sondern in
Folge der gewaltsamen Implikationen, die mit ihm einhergehen, auch als
normativ bedenklich begreift. Zwar weist auch schon Nietzsche auf die ge-
waltsamen Konsequenzen von Gewissheitskonzeptionen, die sich auf die

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 133

Welt zu bringen suchen, hin, aber er kokettiert selbst an vielen Stellen mit
der Gewalt. Derrida zeichnet demgegeniiber eine hohe Sensibilitit fiir die
Problematik der Gewalt als Gewalt aus. Diese Problemwahrnehmung spielt
vermutlich eine nicht geringe Rolle bei Derridas umfassendem Verzicht auf
Gewissheit. Erst im Ablassen von der Suche nach Gewissheit, so lieBe sich
ein Kerngedanke seines Philosophierens verstehen, wird es moglich, von
der Gewalt abzulassen. Denn nur der Verzicht auf Gewissheit lidsst die Of-
fenheit zu, die es moglich macht, den Anderen als Anderen zu akzeptieren.
Diese letzten Formulierungen verweisen auch schon auf die Normativitat
der Befragung, die abschliefend noch kurz umrissen werden soll. Wir ha-
ben die Befragung als eine Denkbewegung kennen gelernt, die zunichst
viel mit einer Verlegenheitsgeste gemein zu haben scheint. Sich auf die Be-
fragung zu verlegen, heift das nicht resignativ einzugestehen, dass sich
Gewissheit nicht erreichen ldsst und bedeutet das aber nicht zugleich auch,
dass auf die Begriindung wichtiger normativer Prinzipien verzichtet werden
muss? Richtig an diesem Verdacht ist zweifelsohne, dass sich mit der Be-
fragung tatséchlich eine Abkehr von Begriindungsversuchen verbindet. Ge-
gen die weiter reichende Annahme aber, dass es dadurch um normative
Prinzipien geschehen ist, ist zuerst darauf zu verweisen, dass die Begriin-
dung von normativen Konzeptionen ihrerseits normativ keineswegs so un-
bedenklich ist, wie vielfach angenommen. Insbesondere in Auseinanderset-
zung mit Derrida hat sich im Gegenteil gezeigt, dass allen Versuchen,
Prinzipien mit Gewissheit zu befestigen, Gewaltsamkeit anhaftet. Dies
konnte den Abschied von Begriindungsversuchen zwar erleichtern, aber es
stellt noch keine Antwort darauf dar, inwiefern Normativitit als Ganze
nicht trotzdem verloren gegeben werden muss, wenn auf Gewissheit ver-
zichtet wird. Hierauf ist zu erwidern, dass gerade im Verzicht darauf, eine
Antwort zu geben, die eigentiimliche Normativitit der Befragung liegt. Thr
wichtigster Zug ist eine Offenheit, die zugleich ein normatives Kriterium
darstellt, das keiner Gewissheit bedarf und das dennoch in der Lage ist, re-
gressive von progressiven Positionen zu unterscheiden. Sah es bei Nietz-
sche einen Moment lang so aus, als wiirde die Radikalisierung der Aufkla-
rung eine Abkehr von den normativen Motiven der Moderne mit sich
ziehen, so ldsst sich nun mithilfe der Befragung zeigen, wie sich eine mo-
derne Fassung dieser normativen Motive der Moderne denken lédsst. Um zu
beurteilen, ob es sich um emanzipatorische oder regressive Forderungen
handelt, bietet sich die Offenheit, auf die die Befragung zielt, als Kriterium

14.02.2028, 17:00:03, Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

an. Was sich nidmlich einer Befragung zu entziehen sucht und SchlieBungs-
tendenzen aufweist, wird sich kaum als emanzipatorisch rechtfertigen las-
sen. In Analogie zu Kants Gerichtshof der Vernunft lisst sich so von einem
Gerichtshof der Befragung sprechen. Die Vernunft, die in ihm zum Zuge
kommt, ist eine Vernunft jenseits der Gewissheit und ihre Verniinftigkeit
besteht darin, sich befragen zu lassen: ,,Une raison doit se laisser raison-
ner.> Das Leben in der Moderne ist deshalb eines, das ohne feste Gewiss-
heiten gefiihrt werden muss. Damit verbindet sich aber keineswegs, dass es
sich um eine gewissenlose Lebensfithrung handelt. Im Gegenteil: In der
selbstkritischen Lebensfiithrung, die sich immer wieder einer offenen Prii-
fung unterzieht, liegt, wie sich insbesondere an den Texten Derridas gezeigt
hat, iiberhaupt erst die Moglichkeit der Verantwortungsiibernahme. Die
normativen Anspriiche an Individuen und auch an Gruppen werden durch
die Aufgabe der Gewissheit nicht ermifigt und das Leben muss auch kei-
neswegs orientierungslos werden, besteht seine Orientierung doch gerade
im Gebot einer reflexiven Selbstpriifung. Jenseits von Glauben und Wissen
zu leben, bedeutet so zwar, ohne feste Gewissheit zu leben — das aber heif3it
nichts anderes, als sich auf die eigentiimliche und unhintergehbare normati-
ve Struktur der Moderne einzulassen.

3 Derrida, Voyous, 217 (dt. 215: ,,Eine Vernunft muss sich verniinftig iiberdenken

lassen®.)

14.02.2028, 17:00:03. Op:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

