
Walter Euchner

Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen
Anthropologie ist der Mensch des Abendlandes.

Ein Einwurf zu Richard Saages Beitrag »Zur Aktualität der Philosophischen
Anthropologie«1

Richard Saage hat sich in einem eindringlich argumentierenden Beitrag für eine Erneue-
rung der philosophischen Anthropologie ausgesprochen. Er sieht sich dazu gezwungen,
weil die modernen life sciences im Begriff seien, das überkommene Menschenbild zu
destruieren und die Evolution selbst in die Hand zu nehmen (vgl. dazu Saage in dem
zitierten Aufsatz, S. 130, sowie Euchner, 2005, S.40-48). Doch obwohl sich die Frage
stelle, wie »eine ethische und rechtliche Ressource in der Gesellschaft im lebensweltlichen
Kontext durchhaltbar« sein könne, »wenn sie auf eine anthropologische Beimischung«
prinzipiell verzichte, habe die Anthropologie in den Sozialwissenschaften heute einen
schweren Stand. (a.a.O. S.125-129).

Nun haben die Skeptiker bezüglich der Anthropologie ihre Argumente, und unter
ihnen befinden sich philosophische Schwergewichte wie Jürgen Habermas. Ihr Gegen-
stand sei nämlich, was »nicht geradewegs zum Gegenstand gemacht werden kann: das
Wesen des Menschen«. Die Historizität der menschlichen Existenz verhindere einen
»Katalog anthropologischer Konstanten«. (Habermas 1958, S. 18, 32). Seltsamerweise
reiht sich auch Helmuth Plessner, einer der ersten Autorititäten der modernen Anthro-
pologie, in einer Vorlesung aus den Jahren 1931/32 in die Reihen der Skeptiker ein. Der
Mensch empfinde ein »tiefes Bedenken dagegen, dass er in irgend einem Sinne durch
gedankliche Maßnahmen und Operationen seine Wesensnatur erlernen könne« (Plessner
2002, S. 32, 38). Er weist dagegen auf das unser Bewusstsein prägende »Eingeordnetsein«
in die Welt hin.

Mir kommt es aber nicht darauf an, einen weiteren Beitrag zu dem Pro und Contra
der philosophischen Anthropologie zu liefern. Sicherlich lässt sich dazu noch vieles sa-
gen, z.B. von theologischer Seite, die die Gottesebenbildlichkeit des Menschen betont,
auch von biologischer Seite, die die Eigentümlichkeit menschlicher Fähigkeiten im Un-
terschied zu den Tieren, auch zu den Primaten, herausarbeitet, oder aber umgekehrt, wie
die Verfechter der der sog. Biopolitics, die nach dem tierischen Erbe im Menschen suchen
und dadurch die Politikwissenschaft erneuern wollen (Vgl. dazu Euchner, 2001). Was
mir in unserem Zusammenhang als besonders wichtig erscheint, ist, dass der gegenwär-
tige Anthropologiediskurs prinzipiell den abendländischen Menschen unterstellt. Be-

1 ZfP 2/2008, S. 123–146.

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353


sonders gut wird dies bei Arnold Gehlen sichtbar. Der nicht-abendländische Mensch ist
für ihn der archaische Mensch, der mehr oder weniger auf der Stufe des Urmenschen
stehen geblieben ist. Der modere Mensch sei dagegen von seiner Wirtschaftsweise ge-
prägt, und diese sei, wie Joseph A. Schumpeter gesagt habe, ein »Nährboden« der Logik
gewesen. (Gehlen 1956, S. 134.). Über diese Logik kann der archaische Menschen offen-
sichtlich nicht verfügen. Man wird aber nicht behaupten wollen, dieser könne gar nicht
denken. Es muss also auf irgend eine Art ein Surrogat für das abendländische cartesia-
nisch-euklidische Denken geben. Doch diese Frage ist von der von mir konsultierten
philosophischen Anthropologie nicht aufgeworfen worden.

Der Beitrag von Lévy-Strauss zur Anthropologie des nicht abendländischen Menschen

Es war vor allem der französische Ethnologe und Anthropologe Claude Lévy-Strauss,
der gezeigt hat, dass die »indigenen« Menschen, die noch in ihrem angestammten, noch
nicht verwestlichten Kulturkreis lebten, über andere Formen der Erkenntnis verfügen
als die rationalistischen des abendländischen Anthropos. Lévy-Strauss teilt uns in seinem
Hauptwerk »Tristes tropiques« mit, warum er sich der Ethnologie zugewandt habe. Das
Studium seiner eigenen Welt und der des nicht abendländischen Menschen ließen ihn die
Unterschiede und Veränderungen erkennen, die für alle Menschen bedeutend seien. Sie
seien der unerschöpfliche Gegenstand seiner Reflexionen, nämlich, die Verschiedenheit
der menschlichen Sitten, Gebräuche und Institutionen. Die »Tristes tropiques« beschäf-
tigen sich mehr mit der Zerstörung der indigenen Kulturen durch den Kolonialismus,
während sein zweites Hauptwerk, »La Pensée sauvage« sich mehr den verschiedenen
Denkformen des abendländischen und des indigenen Anthropos widmet.

Für Lévy-Strauss enthüllen bereits die Anfänge des Kolonialismus den »clash of cul-
tures« zwischen dem abendländischen und dem »indigenen« Menschen – so nennt Lévy-
Strauss die Menschen, die noch in ihrem angestammten, nicht verwestlichten Kulturkreis
leben. Didier Eribon hat in der Zeitschrift »Le nouvel Observateur« daran erinnert, dass
Lévy-Strauss einmal gefragt habe, warum es einer Handvoll Spanier so leicht gefallen sei,
die Tausende von bewaffneten Azteken zu besiegen. Dies sei deshalb geschehen, weil sie
geglaubt hätten, die Ankunft der Weißen sei »das Wiedererscheinen eines verschwun-
denen Gottes«, das von ihren Mythen angekündigt worden sei. Man wisse, wie diese
»envahissement du Nouveau Monde« geendet habe: in der »destruction de ses peuples
et de ses valeurs«. »In diesen »quelques lignes vibrantes«, so Eribon«, sei der ganze Lévy-
Strauss enthalten. (Eribon 2008, S. 11).

Die Tropiques sind deswegen »tristes«, weil sie vielfach von Kolonialismus und Aus-
beutung der Natur entstellt worden sind. Die modernen Reiseberichte seien irreführend,
weil man dort darüber nichts erfahre. Wo lese man, dass die polynesischen Inseln häufig
zubetoniert und in Flughäfen transformiert worden seien und Afrika von Bidonvilles
zerfressen werde? Zwar hätten die großen westlichen Kulturen die Wunder geschaffen,
von denen der Okzident profitiere. Was man aber bei Reisen in die kolonisierten Gebiete
sehe, »c'est notre ordure lancée au visage de l'humanité«. (S.26)

354 Walter Euchner · Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie 354

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353


Lévy-Strauss nennt unzählige Beispiele für die Depravierung der indigenen Bevölke-
rungen. Ihre Stämme seien häufig durch Epidemien, die die Weißen eingeschleppt hätten,
z.B. durch Geschlechtskrankheiten, auf eine Handvoll entwurzelter und verelendeter
Existenzen reduziert worden.2 Im Hinterland von Sao Paulo habe die kapitalistische
Durchdringung zu einer ungleichen Entwicklung geführt. Es gebe einigermaßen florie-
rende Städte an den Verkehrsknotenpunkten, wo die europäischen Siedler von dem
fruchtbarem Boden profitierten. (S. 103). Doch daneben stünden zurückgebliebene Ge-
genden, in denen die indigenen Bevölkerung miserabel behaust und ernährt sei; ihre
nackten Kinder lebten mitten unter dem Vieh. (S. 106). Oder: am Golf von Bengalen habe
die Einführung einer Jute-Monokultur den einheimischen Reisanbau zerstört. Die Be-
völkerung lebe von importiertem Reis; sie leide unter Mangelerklärung und sei anfällig
für Epidemien (S. 136-138). Lévy-Strauss untersucht auch eindringlich die Zustände in
den indischen Großstädten Karachi und Kalkutta, die einst das geistige und ökonomische
Zentrum Indiens gewesen seien, doch nach der Teilung Indiens einen raschen Niedergang
erfahren hätten. Das tägliche Leben erscheine dort als eine Negation (répudiation) des
Begriffs der menschlichen Beziehungen. Als ein Beispiel nennt Lévy-Strauss die Lebens-
bedingungen der »rickshaw-boys«. Sie schlügen dir sofort vor, dich überall hinzubrin-
gen, wohin du auch willst, und dabei kennten sie den Weg weniger als du. Wenn du trotz
deiner Skrupel einsteigst, zwängen sie dich de facto dazu, ihn als einen Dummkopf (bête)
zu behandeln. Noch irritierender sei die allgemeine Bettelei (mendicité). Man wage nicht
mehr, einen Bettler unbefangen anzusehen, denn das mindeste Zögern werde als Schwä-
che ausgelegt. Der Tonfall des Bettlers, der zu dir SA-HIB (Herr) sage, gleiche dem, den
wir gebrauchen, wenn wir ein Kind tadeln wollen, als wolle er sagen: »Das ist ja klar, der
Kerl wagt es nicht, dir in die Augen zu sehen, aber ich bin da, ein Bettler, der etwas von
dir verlangt. Was bildest du dir ein? Auch auf diese Weise werde man gezwungen, dem
Gegenüber normales menschliches Verhalten abzusprechen, das man ihm eigentlich zu-
billigen wollte. (S. 224). Diese Situation sei irreversibel geworden. Die Kluft zwischen
exzessivem Elend und exzessivem Luxus zerstöre die Dimension des Menschlichen.

Parallel zu diesem Argumentationsstrang, der auf die Depravierung der kolonisierten
indigenen Bevölkerung abstellt, läuft aber ein anderer, in dem Lévy-Strauss die sinnliche
Naturnähe der noch nicht depravierten indigenen Bevölkerung hervorhebt. An die Stelle
der Verehrung der Sonne und der magischen Qualität von Farben, der Wärme und des
Lichts habe unser »esprit euclidien« die naturgesetzliche Interpretation der astronomi-
schen und meteorologischen Phänomene gesetzt (S. 110). Lévy-Strauss fragt sich, ob es

2 Der Literaturnobelpreisträger des Jahres 2008 J.-M.G. Le Clézio, dem vor allem die Zerrüttun-
gen, die der Kolonialismus unter der Bevölkerung Polynesiens verursacht habe, am Herzen lie-
gen, kontrastiert in seinem Buch »Raga« den sanften und würdigen Umgang der Geschlechter
miteinander in diesen Gegenden mit dem Verhalten weißen Besucher, die junge Frauen sexuell
ausbeuteten und oft mit Syphilis ansteckten. Als Beispiel nennt er den berühmten Maler Paul
Gaugin, dessen gemalten Südseeidyllen mit schönen indigenen Mädchen mit seinem rüden Be-
nehmen nicht übereinstimmten. Vgl. Le Clézio, 2008, S. 100–104. – Übrigens hatte bereits Dide-
rot die Sittlichkeit des Verhaltens der Geschlechter zueinander auf Tahiti betont: Vgl. Diderot,
Denis: Nachtrag zu Bougainvilles Reise (....), 1965 – ein frühes anthropologisches Lehrstück, das
die gegenwärtige, abendlandorientierte Anthropologie leider vergessen hat.

355 Walter Euchner · Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie 355

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353


sich bei dem magischen Verständnis der Natur wirklich nur um Aberglauben handle. Er
sehe in dieser Sichtweise eher ein Zeichen von Klugheit der »peuples sauvages«, vergli-
chen damit der euklidisch-cartesianische Rationalismus vielleicht die eigentliche Ver-
rücktheit sei (S. 111). Der moderne Mensch habe vergessen, dass unseren Erfahrungen
sinnliche Voraussetzungen zugrunde lägen, z.B. der Eigenwert des Raums sowie der
Töne und der Düfte. Lévy-Strauss überscheitet die Grenze zur Poesie, wenn er den ge-
nannten Phänomenen, ja sogar den Vokalen (voyelles) Farben und den Gefühlen ein
Gewicht zuschreibt. Diese Suche (quête) nach Beziehungen (corréspondances) zwischen
physikalischen Phänomenen und sinnlichen Wahrnehmungen seien keine poetischen
Spielereien, sondern sie öffne einem Gelehrten ein ganz neues Gebiet, dessen Untersu-
chung ihm zu reichen Entdeckungen verhelfen könne. Was die Vokale betrifft, so dachte
Lévy-Strauss wohl an das berühmte Sonnett »Voyelles« von Arthur Rimbaud, der of-
fenbar gleichfalls die Erfahrung einer Grenzüberschreitung von physikalisch erklärbaren
Phänomenen und sinnlich erfahrbaren Valeurs machte: »A noir, E blanc, U vert, O
bleu«.3 Das Werk eines Malers, eines Dichters oder eines Musikers, die Mythen und
Symbole des Wilden müssten von uns als vom abendländischen Rationalismus geprägten
Wissenschaftlern als eine Form des Erkennens anerkannt werden. So gesehen seien beide
Erkenntnisformen fundamentale Bestandteile eines Gemeinsamen, von denen das wis-
senschaftliche Denken im engeren Sinn nur eine durch Fakten geschärfte Spitze bildeten.
(a.a.O.)

Auf das Herausarbeiten des Gemeinsamen von abendländischen und den nicht abend-
ländischen »indigenen« Menschen kommt es Lévy-Strauss in erster Linie an. Er möchte
die Kluft zwischen beiden Anthropologien zuschütten und auf diese Weise als Ethnologe
und Soziologe an der Ausarbeitung eines »humanisme globale et concrète« mitwirken.
Auch ästhetische Phänomene müssten in die Analyse einbezogen werden. Die Manifes-
tationen des gesellschaftlichen Lebens hätten nämlich mit den Kunstwerken gemeinsam,
dass sie auf dem Niveau des Unbewussten entstünden (a.a.O.).

Wenden wir uns jetzt »La Pensée sauvage« zu, in der Hoffnung, über das, was in den
»Tristes tropiques« häufig im Vagen verblieben ist, genauere Aufschlüsse zu erlangen.
Lange Zeit habe man sich darin gefallen, auf «primitive« Sprachen hinzuweisen, denen
Gattungsbegriffe wie »Baum« oder »Tier« fehlten und aus diesem Befund die »Unfä-
higkeit der 'Primitiven' zum abstrakten Denken« abzuleiten. Dabei habe man allerdings
übersehen, dass sich bei diesen alle Wörter finden, die notwendig seien, um ein detail-
liertes Inventar aller Arten von Tieren und Pflanzen und deren Varianten zu erstellen.
(S. 559 ff.). So werde bei den indigenen Indern zwischen nützlichen und unnützen Tieren
unterschieden. Die letztgenannten würden nur ungenau differenziert, sondern allgemein
als »Vögel«, »Unkraut« usw. bezeichnet. Lévy-Strauss meint, es bestehe eine Verwandt-
schaft zwischen dem Sprachgebrauch der Handwerker und dem der »indigenen« Men-
schen. Denn die Handwerker konzentrierten ihre Aufmerksamkeit auf die neu heraus-
gefundenen Eigenschaften der Wirklichkeit, und entsprechend wachse die Anzahl der
Unterscheidungen. Lévy-Strauss bezeichnet das Ergebnis dieses Wissensdrangs als

3 Arthur Rimbaud, Sämtliche Gedichte, Heidelberg 1946, S. 104.

356 Walter Euchner · Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie 356

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353


»Science du concret«, die somit eine Wissenschaft wäre, die ohne die cartesianisch-eu-
klidische Abstraktionen auskommt. Mit »Science du concret« ist auch das erste Kapitel
der »Pensée sauvage« überschrieben. z.B. kennen die »Fang« (eine der 40 Volksgruppen
der afrikanischen Republik Gabun) die Gattungsmerkmale aller in ihrem Bereich vor-
kommenden terrestrischen und maritimen Lebewesen sowie die subtilsten Veränderun-
gen der Naturphänomene wie die der Winde, des Lichts usw.

Lévy-Strauss hebt ein weiteres Charakteristikum der »Pensée sauvage« hervor, das er
für besonders bedeutend hält. Im Denken der indigenen Bevölkerung bilde das Nützliche
und das Schöne eine Einheit, und diese sei zugleich eine Form der Erkenntnis. Er zeigt
die Abbildung einer Keule in Form der hölzernen Plastik eines Meeresungeheuers
(S. 589 ff.). Sie ist ein Werkzeug, das dazu dient, Fische zu erschlagen. Es handelt sich um
eine Konstellation vom Merkmalen mit verschiedenen Aspekten, die eine Einheit bilden.
Das Werkzeug ist zugleich ein Kunstwerk, ein unbezweifelbarer Aspekt, an dem die von
Lévy-Strauss gezeigte Abbildung keinen Zweifel lässt. »Der Künstler, der die Keule in
der Form eines Meeresungeheuers geschnitzt hat, wollte, dass der Körper des Werkzeugs
mit dem Körper des Tieres verschmilzt, der Schaft mit dem Schwanz, und dass die ana-
tomischen Proportionen, die einem Fabelwesen verliehen wurden, so beschaffen sind,
dass der Gegenstand ein grausames Tier sein könnte, das hilflos Opfer töten kann, aber
zugleich ein gut ausbalanciertes, einfach handzuhabendes und zugleich äußerst effektives
Fischereinwerkzeug ist. In dem Werkzeug, das zugleich ein großartiges Kunstwerk dar-
stellt, verschmelzen strukturell mythischer Symbolismus und praktische Funktion.«4

Eine Schlüsselstelle, die uns zeigen kann, worauf die Argumentation von Lévy-Strauss
hinausläuft, ist ein Bericht des Direktors des Züricher Zoos über seine Erlebnisse mit
dem Delphin Flippy. Er lernte dessen Gemütswelt so gut kennen, dass er sich fragte: Ist
Flippy wirklich ein Tier? »Dies genügt, um durch die Feder eines Wissenschaftlers zu
zeigen, dass theoretisches Wissen zugleich objektiv und subjektiv sein kann (...).«
(S. 600).5

Ich möchte nicht missverstanden werden. Ich plädiere in keiner Weise dafür, dass sich
die aktuelle Anthropologie und Ethnologie zu dem anthropologischen Denkansatz à la
Lévy-Strauss, in den Elemente des nicht-abendländischen Anthropos eingeflossen sind,
bekehren sollte. Der Denkansatz der gegenwärtigen Anthropologie ist und bleibt carte-
sianisch-euklidisch, so wie ihn Richard Saage in seinem grundlegenden Aufsatz darge-
stellt hat. Saage bekennt sich nicht nur zum abendländischen Rationalismus, sondern hält
auch das Erbe des deutschen Idealismus hoch, dessen normatives Potential für ihn noch

4 L'artiste, qui a sculptée la massue en forme de monstre marin, a souhaité que le corps de l'ustensile
se confonde avec le corps de l'animal, le manche avec la queue, et que les proportions anatomique,
prêtées à une créature fabuleuse, soient tel que l'objet puisse être l'animal cruel, tuant d'impuis-
santes victimes, en même temps q'une arme de pêche bien équilibrée qu'un homme manie avec
aisance, et dont il obtien des résultats efficaces. Tout paraît donc structural dans cet ustensil qui
est aussi une merveilleuse oeuvre d'art: aussi bien son symbolisme mythique que son fonction
pratique.« (S. 589).

5 »De tel propos, sous la plume d'un homme de science, suffira à montrer s'il en était besoin que
le savoir théoretique n'est pas incompatible avec le sentiment que la connaissance peut être à la
fois objective et subjective (...)«.

357 Walter Euchner · Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie 357

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353


lange nicht erschöpft ist, wie er am Beispiel seiner Schiller-Exegese darlegt. (Saage 2008,
S. 140 ff). Der Mensch ist für Schiller nach ästhetischen Prinzipien formbar, und die
Kunst war für ihn der höchste Ausdruck der Freiheit. Deshalb hält er es für eine Pflicht
der Politik, Freiräume für künstlerische Betätigung, die ja mit dem Spielerischen zusam-
menhängt, zu schaffen. Schiller zufolge spielt der Mensch nur, »wo er in voller Bedeutung
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt« (Schiller 1906 S. 421).

Das Schillersche Konstrukt, das offensichtlich utopische Züge besitzt, ist sicherlich
eine der schönsten Hervorbringungen des deutschen Idealismus. Doch kann er als Be-
standteil einer universal verallgemeinerbaren philosophischen Anthropologie gelten? Er
ist entstanden auf dem Boden der abendländischen Kultur, neben der es andere Kulturen
gibt, die von ihr unberührt geblieben sind, oder die von den ökonomischen Mechanismen
der bürgerlichen Gesellschaften des Westens kaum profitieren, sondern eher bedroht
werden und die sie deshalb ablehnen. Es ist das Verdienst von Claude Lévy-Strauss, uns
mit der Anthropologie des nicht-abendländischen Menschen bekannt gemacht zu haben.
Die Anthropologen, für die der abendländische Mensch nach wie vor im Zentrum ihres
Schaffens steht, werden, wenn sie die Darlegungen des großen französischen Ethnologen
und Anthropologen zur Kenntnis nehmen, um Gesichtspunkte bereichert werden, die
sie veranlassen können, auch über die altera pars einer universalen philosophischen An-
thropologie nachzudenken.

Es dürfte deutlich geworden sein, dass dieser Beitrag keine Kritik an Richard Saages
grundlegendem Aufsatz bedeutet. Gemeint ist nur ein Hinweis auf einen anderen an-
thropologischen Kontinent, von dem wir etwas wissen müssen, wenn wir die ganze Welt
meinen.

358 Walter Euchner · Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie 358

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:18:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

