Walter Euchner

Der Anthropos der gegenwirtigen Philosophischen
Anthropologie ist der Mensch des Abendlandes.

Ein Einwurf zu Richard Saages Beitrag »Zur Aktualitdt der Philosophischen
Anthropologie«!

Richard Saage hat sich in einem eindringlich argumentierenden Beitrag fiir eine Erneue-
rung der philosophischen Anthropologie ausgesprochen. Er sieht sich dazu gezwungen,
weil die modernen life sciences im Begriff seien, das iiberkommene Menschenbild zu
destruieren und die Evolution selbst in die Hand zu nehmen (vgl. dazu Saage in dem
zitierten Aufsatz, S. 130, sowie Euchner, 2005, S.40-48). Doch obwohl sich die Frage
stelle, wie »eine ethische und rechtliche Ressource in der Gesellschaft im lebensweltlichen
Kontext durchhaltbar« sein konne, »wenn sie auf eine anthropologische Beimischung«
prinzipiell verzichte, habe die Anthropologie in den Sozialwissenschaften heute einen
schweren Stand. (a.a.0. S$.125-129).

Nun haben die Skeptiker beziiglich der Anthropologie thre Argumente, und unter
ithnen befinden sich philosophische Schwergewichte wie Jirgen Habermas. Thr Gegen-
stand sei nimlich, was »nicht geradewegs zum Gegenstand gemacht werden kann: das
Wesen des Menschen«. Die Historizitit der menschlichen Existenz verhindere einen
»Katalog anthropologischer Konstanten«. (Habermas 1958, S. 18, 32). Seltsamerweise
reiht sich auch Helmuth Plessner, einer der ersten Autoritititen der modernen Anthro-
pologie, in einer Vorlesung aus den Jahren 1931/32 in die Reihen der Skeptiker ein. Der
Mensch empfinde ein »tiefes Bedenken dagegen, dass er in irgend einem Sinne durch
gedankliche Mafinahmen und Operationen seine Wesensnatur erlernen konne« (Plessner
2002, S. 32, 38). Er weist dagegen auf das unser Bewusstsein prigende »Eingeordnetsein«
in die Welt hin.

Mir kommt es aber nicht darauf an, einen weiteren Beitrag zu dem Pro und Contra
der philosophischen Anthropologie zu liefern. Sicherlich lisst sich dazu noch vieles sa-
gen, z.B. von theologischer Seite, die die Gottesebenbildlichkeit des Menschen betont,
auch von biologischer Seite, die die Eigentiimlichkeit menschlicher Fihigkeiten im Un-
terschied zu den Tieren, auch zu den Primaten, herausarbeitet, oder aber umgekehrt, wie
die Verfechter der der sog. Biopolitics, die nach dem tierischen Erbe im Menschen suchen
und dadurch die Politikwissenschaft erneuern wollen (Vgl. dazu Euchner, 2001). Was
mir in unserem Zusammenhang als besonders wichtig erscheint, ist, dass der gegenwir-
tige Anthropologiediskurs prinzipiell den abendlindischen Menschen unterstellt. Be-

1 ZfP 2/2008, S. 123-146.

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

354 Walter Euchner - Der Anthropos der gegenwiirtigen Philosophischen Anthropologie

sonders gut wird dies bei Arnold Gehlen sichtbar. Der nicht-abendlindische Mensch ist
fir ihn der archaische Mensch, der mehr oder weniger auf der Stufe des Urmenschen
stehen geblieben ist. Der modere Mensch sei dagegen von seiner Wirtschaftsweise ge-
pragt, und diese sei, wie Joseph A. Schumpeter gesagt habe, ein »Nahrboden« der Logik
gewesen. (Gehlen 1956, S. 134.). Uber diese Logik kann der archaische Menschen offen-
sichtlich nicht verfiigen. Man wird aber nicht behaupten wollen, dieser konne gar nicht
denken. Es muss also auf irgend eine Art ein Surrogat fiir das abendlindische cartesia-
nisch-euklidische Denken geben. Doch diese Frage ist von der von mir konsultierten
philosophischen Anthropologie nicht aufgeworfen worden.

Der Beitrag von Lévy-Strauss zur Anthropologie des nicht abendlindischen Menschen

Es war vor allem der franzosische Ethnologe und Anthropologe Claude Lévy-Strauss,
der gezeigt hat, dass die »indigenen« Menschen, die noch in ithrem angestammten, noch
nicht verwestlichten Kulturkreis lebten, iiber andere Formen der Erkenntnis verfugen
als die rationalistischen des abendlindischen Anthropos. Lévy-Strauss teilt uns in seinem
Hauptwerk »Tristes tropiques« mit, warum er sich der Ethnologie zugewandt habe. Das
Studium seiner eigenen Welt und der des nicht abendlandischen Menschen lieffen ihn die
Unterschiede und Verinderungen erkennen, die fiir alle Menschen bedeutend seien. Sie
seien der unerschopfliche Gegenstand seiner Reflexionen, namlich, die Verschiedenheit
der menschlichen Sitten, Gebriauche und Institutionen. Die »Tristes tropiques« beschif-
tigen sich mehr mit der Zerstorung der indigenen Kulturen durch den Kolonialismus,
wihrend sein zweites Hauptwerk, »La Pensée sauvage« sich mehr den verschiedenen
Denkformen des abendlindischen und des indigenen Anthropos widmet.

Fur Lévy-Strauss enthiillen bereits die Anfinge des Kolonialismus den »clash of cul-
tures« zwischen dem abendlindischen und dem »indigenen« Menschen —so nennt Lévy-
Strauss die Menschen, die noch in ihrem angestammten, nicht verwestlichten Kulturkreis
leben. Didier Eribon hat in der Zeitschrift »Le nouvel Observateur« daran erinnert, dass
Lévy-Strauss einmal gefragt habe, warum es einer Handvoll Spanier so leicht gefallen sei,
die Tausende von bewaffneten Azteken zu besiegen. Dies sei deshalb geschehen, weil sie
geglaubt hitten, die Ankunft der Weiflen sei »das Wiedererscheinen eines verschwun-
denen Gottes«, das von ihren Mythen angekiindigt worden sei. Man wisse, wie diese
»envahissement du Nouveau Monde« geendet habe: in der »destruction de ses peuples
etde ses valeurs«. »In diesen »quelques lignes vibrantes«, so Eribon«, sei der ganze Lévy-
Strauss enthalten. (Eribon 2008, S. 11).

Die Tropiques sind deswegen »tristes«, weil sie vielfach von Kolonialismus und Aus-
beutung der Natur entstellt worden sind. Die modernen Reiseberichte seien irrefiihrend,
weil man dort dariiber nichts erfahre. Wo lese man, dass die polynesischen Inseln hiufig
zubetoniert und in Flughifen transformiert worden seien und Afrika von Bidonvilles
zerfressen werde? Zwar hitten die groflen westlichen Kulturen die Wunder geschaffen,
von denen der Okzident profitiere. Was man aber bei Reisen in die kolonisierten Gebiete
sehe, »c'est notre ordure lancée au visage de I'humanité«. (S.26)

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

Walter Euchner - Der Anthropos der gegenwiirtigen Philosophischen Anthropologie 355

Lévy-Strauss nennt unzahlige Beispiele fur die Depravierung der indigenen Bevolke-
rungen. Thre Stimme seien haufig durch Epidemien, die die Weiflen eingeschleppt hitten,
z.B. durch Geschlechtskrankheiten, auf eine Handvoll entwurzelter und verelendeter
Existenzen reduziert worden.? Im Hinterland von Sao Paulo habe die kapitalistische
Durchdringung zu einer ungleichen Entwicklung gefiihrt. Es gebe einigermafien florie-
rende Stidte an den Verkehrsknotenpunkten, wo die europiischen Siedler von dem
fruchtbarem Boden profitierten. (S. 103). Doch daneben stiinden zuriickgebliebene Ge-
genden, in denen die indigenen Bevolkerung miserabel behaust und ernihrt sei; ihre
nackten Kinder lebten mitten unter dem Vieh. (S. 106). Oder: am Golf von Bengalen habe
die Einfiihrung einer Jute-Monokultur den einheimischen Reisanbau zerstort. Die Be-
volkerung lebe von importiertem Reis; sie leide unter Mangelerklirung und sei anfillig
fiir Epidemien (S. 136-138). Lévy-Strauss untersucht auch eindringlich die Zustinde in
denindischen Grofistidten Karachi und Kalkutta, die einst das geistige und 6konomische
Zentrum Indiens gewesen seien, doch nach der Teilung Indiens einen raschen Niedergang
erfahren hitten. Das tigliche Leben erscheine dort als eine Negation (répudiation) des
Begriffs der menschlichen Beziehungen. Als ein Beispiel nennt Lévy-Strauss die Lebens-
bedingungen der »rickshaw-boys«. Sie schliigen dir sofort vor, dich tiberall hinzubrin-
gen, wohin du auch willst, und dabei kennten sie den Weg weniger als du. Wenn du trotz
deiner Skrupel einsteigst, zwangen sie dich de facto dazu, ihn als einen Dummkopf (béte)
zu behandeln. Noch irritierender sei die allgemeine Bettelei (mendicité). Man wage nicht
mehr, einen Bettler unbefangen anzusehen, denn das mindeste Zogern werde als Schwi-
che ausgelegt. Der Tonfall des Bettlers, der zu dir SA-HIB (Herr) sage, gleiche dem, den
wir gebrauchen, wenn wir ein Kind tadeln wollen, als wolle er sagen: »Das ist ja klar, der
Kerl wagt es nicht, dir in die Augen zu sehen, aber ich bin da, ein Bettler, der etwas von
dir verlangt. Was bildest du dir ein? Auch auf diese Weise werde man gezwungen, dem
Gegentiber normales menschliches Verhalten abzusprechen, das man thm eigentlich zu-
billigen wollte. (S.224). Diese Situation sei irreversibel geworden. Die Kluft zwischen
exzessivem Elend und exzessivem Luxus zerstore die Dimension des Menschlichen.

Parallel zu diesem Argumentationsstrang, der auf die Depravierung der kolonisierten
indigenen Bevolkerung abstellt, liuft aber ein anderer, in dem Lévy-Strauss die sinnliche
Naturnihe der noch nicht depravierten indigenen Bevolkerung hervorhebt. An die Stelle
der Verehrung der Sonne und der magischen Qualitit von Farben, der Warme und des
Lichts habe unser »esprit euclidien« die naturgesetzliche Interpretation der astronomi-
schen und meteorologischen Phinomene gesetzt (S. 110). Lévy-Strauss fragt sich, ob es

2 Der Literaturnobelpreistriger des Jahres 2008 J.-M.G. Le Clézio, dem vor allem die Zerriittun-
gen, die der Kolonialismus unter der Bevolkerung Polynesiens verursacht habe, am Herzen lie-
gen, kontrastiert in seinem Buch »Raga« den sanften und wiirdigen Umgang der Geschlechter
miteinander in diesen Gegenden mit dem Verhalten weiflen Besucher, die junge Frauen sexuell
ausbeuteten und oft mit Syphilis ansteckten. Als Beispiel nennt er den bertihmten Maler Paul
Gaugin, dessen gemalten Stidseeidyllen mit schénen indigenen Midchen mit seinem riiden Be-
nehmen nicht iibereinstimmten. Vgl. Le Clézio, 2008, S. 100-104. — Ubrigens hatte bereits Dide-
rot die Sittlichkeit des Verhaltens der Geschlechter zueinander auf Tahiti betont: Vgl. Diderot,
Denis: Nachtrag zu Bougainvilles Reise (....), 1965 — ein frithes anthropologisches Lehrstiick, das
die gegenwirtige, abendlandorientierte Anthropologie leider vergessen hat.

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

356  Walter Euchner - Der Anthropos der gegenwartigen Philosophischen Anthropologie

sich bei dem magischen Verstandnis der Natur wirklich nur um Aberglauben handle. Ex
sehe in dieser Sichtweise eher ein Zeichen von Klugheit der »peuples sauvages«, vergli-
chen damit der euklidisch-cartesianische Rationalismus vielleicht die eigentliche Ver-
rucktheit sei (S. 111). Der moderne Mensch habe vergessen, dass unseren Erfahrungen
sinnliche Voraussetzungen zugrunde ligen, z.B. der Eigenwert des Raums sowie der
Tone und der Diifte. Lévy-Strauss iiberscheitet die Grenze zur Poesie, wenn er den ge-
nannten Phinomenen, ja sogar den Vokalen (voyelles) Farben und den Gefiihlen ein
Gewicht zuschreibt. Diese Suche (quéte) nach Beziehungen (corréspondances) zwischen
physikalischen Phinomenen und sinnlichen Wahrnehmungen seien keine poetischen
Spielereien, sondern sie 6ffne einem Gelehrten ein ganz neues Gebiet, dessen Untersu-
chung ihm zu reichen Entdeckungen verhelfen konne. Was die Vokale betrifft, so dachte
Lévy-Strauss wohl an das berithmte Sonnett »Voyelles« von Arthur Rimbaud, der of-
fenbar gleichfalls die Erfahrung einer Grenziiberschreitung von physikalisch erklirbaren
Phinomenen und sinnlich erfahrbaren Valeurs machte: »A noir, E blanc, U vert, O
bleu«.> Das Werk eines Malers, eines Dichters oder eines Musikers, die Mythen und
Symbole des Wilden miissten von uns als vom abendlindischen Rationalismus geprigten
Wissenschaftlern als eine Form des Erkennens anerkannt werden. So gesehen seien beide
Erkenntnisformen fundamentale Bestandteile eines Gemeinsamen, von denen das wis-
senschaftliche Denken im engeren Sinn nur eine durch Fakten geschirfte Spitze bildeten.
(a.2.0.)

Auf das Herausarbeiten des Gemeinsamen von abendlindischen und den nicht abend-
lindischen »indigenen« Menschen kommt es Lévy-Strauss in erster Linie an. Er mochte
die Kluft zwischen beiden Anthropologien zuschiitten und auf diese Weise als Ethnologe
und Soziologe an der Ausarbeitung eines »humanisme globale et concréte« mitwirken.
Auch isthetische Phinomene mussten in die Analyse einbezogen werden. Die Manifes-
tationen des gesellschaftlichen Lebens hitten nimlich mit den Kunstwerken gemeinsam,
dass sie auf dem Niveau des Unbewussten entstiinden (a.a.O.).

Wenden wir uns jetzt »La Pensée sauvage« zu, in der Hoffnung, iber das, was in den
»Tristes tropiques« haufig im Vagen verblieben ist, genauere Aufschliisse zu erlangen.
Lange Zeit habe man sich darin gefallen, auf «primitive« Sprachen hinzuweisen, denen
Gattungsbegriffe wie »Baum« oder »Tier« fehlten und aus diesem Befund die »Unfa-
higkeit der 'Primitiven' zum abstrakten Denken« abzuleiten. Dabei habe man allerdings
ubersehen, dass sich bei diesen alle Worter finden, die notwendig seien, um ein detail-
liertes Inventar aller Arten von Tieren und Pflanzen und deren Varianten zu erstellen.
(S.5591f.). So werde bei den indigenen Indern zwischen niitzlichen und unniitzen Tieren
unterschieden. Die letztgenannten wiirden nur ungenau differenziert, sondern allgemein
als »Vogel«, »Unkraut« usw. bezeichnet. Lévy-Strauss meint, es bestehe eine Verwandt-
schaft zwischen dem Sprachgebrauch der Handwerker und dem der »indigenen« Men-
schen. Denn die Handwerker konzentrierten ihre Aufmerksambkeit auf die neu heraus-
gefundenen Eigenschaften der Wirklichkeit, und entsprechend wachse die Anzahl der
Unterscheidungen. Lévy-Strauss bezeichnet das Ergebnis dieses Wissensdrangs als

3 Arthur Rimbaud, Simtliche Gedichte, Heidelberg 1946, S. 104.

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

Walter Euchner - Der Anthropos der gegenwiirtigen Philosophischen Anthropologie 357

»Science du concret«, die somit eine Wissenschaft wire, die ohne die cartesianisch-eu-
klidische Abstraktionen auskommt. Mit »Science du concret« ist auch das erste Kapitel
der »Pensée sauvage« tiberschrieben. z.B. kennen die »Fang« (eine der 40 Volksgruppen
der afrikanischen Republik Gabun) die Gattungsmerkmale aller in ihrem Bereich vor-
kommenden terrestrischen und maritimen Lebewesen sowie die subtilsten Veranderun-
gen der Naturphinomene wie die der Winde, des Lichts usw.

Lévy-Strauss hebt ein weiteres Charakteristikum der »Pensée sauvage« hervor, das er
fir besonders bedeutend hilt. Im Denken der indigenen Bevolkerung bilde das Niitzliche
und das Schone eine Einheit, und diese sei zugleich eine Form der Erkenntnis. Er zeigt
die Abbildung einer Keule in Form der holzernen Plastik eines Meeresungeheuers
(S.5891f.). Sie ist ein Werkzeug, das dazu dient, Fische zu erschlagen. Es handelt sich um
eine Konstellation vom Merkmalen mit verschiedenen Aspekten, die eine Einheit bilden.
Das Werkzeug ist zugleich ein Kunstwerk, ein unbezweifelbarer Aspekt, an dem die von
Lévy-Strauss gezeigte Abbildung keinen Zweifel lisst. »Der Kiinstler, der die Keule in
der Form eines Meeresungeheuers geschnitzt hat, wollte, dass der Korper des Werkzeugs
mit dem Korper des Tieres verschmilzt, der Schaft mit dem Schwanz, und dass die ana-
tomischen Proportionen, die einem Fabelwesen verliehen wurden, so beschaffen sind,
dass der Gegenstand ein grausames Tier sein konnte, das hilflos Opfer toten kann, aber
zugleich ein gut ausbalanciertes, einfach handzuhabendes und zugleich dufierst effektives
Fischereinwerkzeug ist. In dem Werkzeug, das zugleich ein groflartiges Kunstwerk dar-
stellt, verschmelzen strukturell mythischer Symbolismus und praktische Funktion.«*

Eine Schliisselstelle, die uns zeigen kann, worauf die Argumentation von Lévy-Strauss
hinausliuft, ist ein Bericht des Direktors des Ziiricher Zoos iiber seine Erlebnisse mit
dem Delphin Flippy. Er lernte dessen Gemtitswelt so gut kennen, dass er sich fragte: Ist
Flippy wirklich ein Tier? »Dies geniigt, um durch die Feder eines Wissenschaftlers zu
zeigen, dass theoretisches Wissen zugleich objektiv und subjektiv sein kann (...).«
(S.600).°

Ich mochte nicht missverstanden werden. Ich pladiere in keiner Weise dafiir, dass sich
die aktuelle Anthropologie und Ethnologie zu dem anthropologischen Denkansatz 2 la
Lévy-Strauss, in den Elemente des nicht-abendlindischen Anthropos eingeflossen sind,
bekehren sollte. Der Denkansatz der gegenwirtigen Anthropologie ist und bleibt carte-
sianisch-euklidisch, so wie ihn Richard Saage in seinem grundlegenden Aufsatz darge-
stellt hat. Saage bekennt sich nicht nur zum abendlindischen Rationalismus, sondern hilt
auch das Erbe des deutschen Idealismus hoch, dessen normatives Potential fiir ihn noch

4 L'artiste, quiasculptée la massue en forme de monstre marin, a souhaité que le corps del'ustensile
se confonde avec le corps de'animal, le manche avec la queue, et que les proportions anatomique,
prétées A une créature fabuleuse, soient tel que I'objet puisse étre 1'animal cruel, tuant d'impuis-
santes victimes, en méme temps q'une arme de péche bien équilibrée qu'un homme manie avec
aisance, et dont il obtien des résultats efficaces. Tout parait donc structural dans cet ustensil qui
est aussi une merveilleuse oeuvre d'art: aussi bien son symbolisme mythique que son fonction
pratique.« (S. 589).

5 »De tel propos, sous la plume d'un homme de science, suffira 3 montrer s'il en était besoin que
le savoir théoretique n'est pas incompatible avec le sentiment que la connaissance peut étre a la
fois objective et subjective (...)«.

ZfP 56. Jg. 3/2009

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

358  Walter Euchner - Der Anthropos der gegenwdrtigen Philosophischen Anthropologie

lange nicht erschopft ist, wie er am Beispiel seiner Schiller-Exegese darlegt. (Saage 2008,
S. 1401f). Der Mensch ist fiir Schiller nach isthetischen Prinzipien formbar, und die
Kunst war fiir ihn der héchste Ausdruck der Freiheit. Deshalb hilt er es fiir eine Pflicht
der Politik, Freirdume fiir kiinstlerische Betitigung, die ja mit dem Spielerischen zusam-
menhingt, zu schaffen. Schiller zufolge spielt der Mensch nur, »wo er in voller Bedeutung
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt« (Schiller 1906 S. 421).

Das Schillersche Konstrukt, das offensichtlich utopische Ziige besitzt, ist sicherlich
eine der schonsten Hervorbringungen des deutschen Idealismus. Doch kann er als Be-
standteil einer universal verallgemeinerbaren philosophischen Anthropologie gelten? Er
ist entstanden auf dem Boden der abendlindischen Kultur, neben der es andere Kulturen
gibt, die von ihr unberthrt geblieben sind, oder die von den 6konomischen Mechanismen
der birgerlichen Gesellschaften des Westens kaum profitieren, sondern eher bedroht
werden und die sie deshalb ablehnen. Es ist das Verdienst von Claude Lévy-Strauss, uns
mit der Anthropologie des nicht-abendlindischen Menschen bekannt gemacht zu haben.
Die Anthropologen, fiir die der abendlindische Mensch nach wie vor im Zentrum ihres
Schaffens steht, werden, wenn sie die Darlegungen des grofien franzosischen Ethnologen
und Anthropologen zur Kenntnis nehmen, um Gesichtspunkte bereichert werden, die
sie veranlassen konnen, auch Uber die altera pars einer universalen philosophischen An-
thropologie nachzudenken.

Es dirfte deutlich geworden sein, dass dieser Beitrag keine Kritik an Richard Saages
grundlegendem Aufsatz bedeutet. Gemeint ist nur ein Hinweis auf einen anderen an-
thropologischen Kontinent, von dem wir etwas wissen miissen, wenn wir die ganze Welt
meinen.

https://do. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1316:10. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-3-353

