Hilfe! — Zur Kritik des
Mitleids

Hans-Ernst Schiller

Zusammenfassung

Im Zuge der Entwicklung der modernen Gesellschaft
hat sich eine Mitleidskritik gebildet, deren wesent-
liche Einwande vorgestellt und diskutiert werden.
Zu diesen Einwanden zéhlt etwa die Handlungs-
hinderlichkeit des Mitleids, seine Sentimentalitét,
die Verachtung, mit der es angeblich verbunden ist,
die Passivitat, zu der es flihre, und der Egoismus des
Mitleids als Motiv. In der Auseinandersetzung mit
der Mitleidskritik wird ein Begriff von Mitleid ge-
wonnen, der es als handlungsbezogene Tugend be-
stimmt, die Achtung erweist und in der sich Vernunft
und Affekt vermitteln. Besonderes Interesse gilt dem
Verhaltnis zur Institutionalisierung sozialer Rechte.
Abstract

As modern society was taking shape, a critique of
compassion was being developed whose major argu-
ments will be presented and discussed in the follow-
ing article. These arguments include the objection
that compassion may prevent us from taking action
and may be linked with sentimentality, contempt,
passiveness and egoistic motivations. In discussing
the critique of compassion, a new concept of com-
passion is being developed. It is argued that com-
passion can be seen as a virtue leading us to action
and to showing appreciation, a virtue conveying
reason and emotion at the same time. An area of
special interest will be the relation between com-
passion and the institutionalisation of social rights.
Schliisselworter

Mitleid — Empathie — Moral — Definition — Kritik —
Ethik — Motivation — Emotion

Einleitung

Viele ethischen Begriffe haben im Zuge der Durch-
setzung moderner Sozialverhaltnisse ihre Selbst-
verstandlichkeit verloren, aber keiner scheint mehr
in den Verdacht des Uberholten, UnzeitgemaBen
und darum auch Unaufrichtigen geraten zu sein als
der des Mitleids. Psychologische Reflexionen haben
ihm zugesetzt, mehr noch die raue Wirklichkeit einer
auf wirtschaftlicher Konkurrenz beruhenden, inso-
fern ,,individualistischen’ Gesellschaft. Dem niich-
ternen Blick der Marktsubjekte, zu denen wir alle
von Kindheit auf geworden sind, prasentiert sich die
soziale Welt unter den Kriterien von Erfolg und Nut-
zen. Marktsubjekte wollen vor allem anerkannt sein
— als gleichberechtigte Partner wechselseitig niitzli-

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

cher Beziehungen. Das Ethos des modernen Alltags
ist das der Gegenseitigkeit in der Beriicksichtigung
von Interessen; Respekt ist gefordert, nicht Mitleid.

Die folgenden Ausfuihrungen konzentrieren sich auf
die moderne Mitleidskritik, ohne auf ihre antiken
Vorlaufer einzugehen! Das Mitleid nahm in der an-
tiken Ethik nicht den prominenten Ort ein, den ihm
im Zusammenhang des biblischen Liebesgebots erst
das Christentum zugewiesen hat. Wegen der Zentral-
stellung des Mitleids im Christentum hat auch die
Mitleidskritik im Zuge der Durchsetzung einer séku-
laren und kapitalistischen Gesellschaft eine beson-
dere Bedeutung erlangt. Ich werde im Folgenden
die wichtigsten Elemente dieser Kritik, locker ge-
biindelt in drei Gruppen, vorstellen und diskutieren.?

Schwaéche, Selbstgenuss

und Handlungsbezug

Was ist Mitleid iberhaupt? Offenbar ein Leiden. Et-
was geschieht mit uns, wir sind betroffen. Das Ge-
wahrwerden eines Leidens fugt uns einen Schmerz
zu. Vielleicht krampft sich das Herz zusammen, der
Magen dreht sich um: der altgriechische Ausdruck
fiir,,mitleiden” (splagchnizesthai) enthélt denselben
Stamm wie das Wort fiir ,,Herz”’oder,,Eingeweide”
(splagchnon). Wenn Mitleiden ein Leiden ist, fligt es
dem einen Leiden ein anderes hinzu; es vermehrt
die Summe des Leidens und ist folglich schadigend
(Nietzsche 1983, Aphorismus 134). Auch Kant hatte
diesen Einwand, der auf die Stoa zuriickgeht, erho-
ben (Kant 1990, S. 348).

Dieser Einwand scheint freilich nur dann triftig, wenn
sich zeigen l&sst, dass Mitleiden fiir die helfende Tat
iiberflussig ist. Uberfliissig ware das Mitleid nicht
allein, wenn auch ohne es geholfen werden kann
(davon am Schluss), sondern erst recht, wenn es die
helfende Tat verhindert oder, indem es aktionistisch
die angemessene Weise des Helfens verkennen lasst,
ineffektiv macht. Dies ist der zweite und wichtigere
Einwand, den Nietzsche (1983, Aphorismus 144)
formuliert hat: Wir kénnen nicht hilfreich sein, wenn
wir bloR das Echo fremden Jammers wéren. Dieses
Argument muss gewiss ernst genommen werden,
auch wenn es bei Nietzsche dadurch viel an Uber-
zeugungskraft verliert, dass ihm Hilfe eigentlich gar
kein Anliegen ist: Besser wére es, ,,dass wir die Kunst
der Olympier erlernten und uns firderhin am Ungliick
der Menschen erbauten, anstatt daran unglticklich
zu werden” (ebd.). Immerhin kdnnen wir die mog-
liche Handlungshinderlichkeit des Mitleidsaffekts
als ein Argument, zwar nicht gegen das Mitleid
schlechthin, so doch gegen ein UbermaR desselben
anerkennen. Wenn nicht alles Mitleid, so ist gewiss

Camiala Aulals A ARAD

oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

ein Mitleid, das krank macht, der helfenden Hand-
lung hinderlich. Nach der bisherigen Bestimmung
ist Mitleid ein unmittelbares Betroffensein, das er-
litten wird. Aber es ist leicht zu sehen, dass der Be-
griff des Mitleids durch jenes unmittelbare Bewusst-
sein, das schmerzt, nicht erschopft wird. Mitleid ist
nicht nur etwas Passives, sondern umfasst auch eine
innere Tatigkeit: das Sich-Hineinversetzen in andere.
Maglicherweise liegt hier eine kulturell entwickel-
tere Form des Mitleids vor, aber es wére verfehlt, sie
aus dem Bedeutungsbereich dieses Begriffs auszu-
schlieBen. Rousseau meint in seinem padagogischen
Werk,,Emile®, dass das Mitleid nur deshalb einen
Handlungsbezug besitzen kann, weil es dieses sich
Hineinversetzen, das wir auch Einfiihlung oder Em-
pathie nennen konnen, enthélt (Rousseau in Kro-
nauer 1999, S.96).

Zu diesem Akt der Identifikation gehort aber, wie
Rousseau andernorts betont, auch ein Bewusstsein
der Distanz: Wir stellen zugleich mit Erleichterung
fest, dass wir nicht leiden wie der Bemitleidete
(ebd., S. 93). Die Identifikation selbst ist vermittelt;
sie beruht auf eigener Erfahrung und auf Phantasie.
Nur weil wir Ahnliches erlebt haben und uns vor-
stellen kdnnen, wie es ist, beispielsweise an Zahn-
schmerz zu leiden, kénnen wir uns mit einem Lei-
denden identifizieren. Identifikation kann also nicht
bedeuten, dass wir den Zahnschmerz des anderen
erleiden. Rousseaus Formulierung: ,,nicht in uns,
sondern in ihm leiden wir” (ebd., S. 96) ist eine Uber-
steigerung, die praktisch unmdglich bleibt. Méglich
allerdings ware eine Identifikation, die in uns ein
&hnliches Leiden hervorruft wie in ihrem Objekt. Ein
solches Mitleid ware pathologisch, denn es macht
uns krank und hilfsbedurftig, statt zur Hilfe anzu-
treiben.

Was unter einem pathologischen Mitleid zu verste-
hen ware, kann man Freuds Studie Uber Massen-
psychologie entnehmen. Ihr zufolge entsteht ,,das
Mitgeflhl ... erst aus der Identifizierung™ (Freud
1974, S.100). Identifizierung ist fir Freud immer
wunschgeleitet, gibt Zeugnis fiir ein Ideal, fur ein
So-sein-Wollen wie der andere, das gar nicht in sei-
nem Leiden selbst, sondern in dessen Umsténden
liegt. Das so entstehende Mitleiden ist fir Freud
eine Art ,,Infektion oder Imitation” eine eher blinde
Nachahmung, die ein Krankheitssymptom produ-
ziert: So konne bei Madchen in einem Pensionat die
Identifikation mit einer Freundin, die einen Brief von
ihrem Geliebten erhielt, zu gleichartigen korperli-
chen Symptomen (hier einem hysterischen Anfall
aus Eifersucht) fuhren, wenn der uneingestandene
Wunsch besteht, auch einen Geliebten zu haben.

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

DZI-Kolumne
Rutlischwur

Fast zwei Jahre ist es her, dass der schriftliche Hilfe-
ruf der Lehrer der Neukdllner Riitli-Hauptschule an
die Offentlichkeit gelangte und eine bundesweite
Bildungsdiskussion ausldste. Untypisch: Das Thema
verschwand nach ein paar Wochen Medienaufmerk-
samkeit nicht in der Versenkung, sondern es tat sich
allerhand. Das Kollegium erhielt die seit Langem er-
sehnte personelle Auffrischung, Sozialarbeiter wur-
den eingestellt, phantasievolle Schulprojekte verhel-
fen den Kindern zu mehr Selbstbewusstsein und —
fast marchenhaft und doch real — drei Rutli-Schuler
kamen in bundesweite Positiv-Schlagzeilen, weil
sie beim StraBeniberfall auf eine TV-Moderatorin
mutig einschritten und ihr so das Leben retteten.

Doch damit nicht genug: Ende Januar stellten das
Neukdllner Bezirksamt, kooperierende Stiftungen
und Schirmherrin Christina Rau das Konzept des
,,campus Rutli““vor. Es bezieht das gesamte Umfeld
der Rutli-Schule in ein umfassendes Bildungs- und
Sozialkonzept ein. Eine benachbarte Grund- und
eine Realschule werden eng mit der Hauptschule
zusammenarbeiten, eine gemeinsame Mensa und
voraussichtlich auch eine neue Sporthalle werden
gebaut, die Musikschule schafft spezielle Angebote
und kann aus Fordertopfen kostenlosen Unterricht
fiir bis zu 60 Kinder geben, die Neukdliner Blirger-
stiftung, ortliche Beratungsstellen und bundesweite
Stiftungen vernetzen ihre Angebote. Mehrere Millio-
nen Euro stehen fiir all das zur Verfligung. Kénnte
man sich ein schoneres Happy End vorstellen?

Ja! Denn die Aufbruchstimmung im Riitli-Kiez macht
nur zu schmerzlich bewusst, welche Chancen Politik
und Gesellschaft den tbrigen,,Problemschulenund
Uberhaupt fast allen Schulen vorenthalten. Wir brau-
chen einen, Rutli-Schwur* flir unser Bildungswesen:
Angefangen bei den Kleinsten, muss konsequent
mehr Geld investiert und Motivation geschaffen
werden, ganz nach der Formel: je mehr bildungs-
arme Kinder, umso mehr qualifiziertes Personal.

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

Es wird aufgrund allein dieser Stelle nicht klar, ob
Freud das Mitleid generell fir pathologisch hélt. Bei
Nietzsche jedenfalls ist dies nicht der Fall. Nur,,wer
sich alles Elend, dessen er in seiner Umgebung hab-
haft werden kann, immer vor die Seele stellt, wird
unvermeidlich krank und melancholisch” (Nietzsche
1983, Aphorismus 134). Wichtiger als diese patholo-
gische Potenz des Mitleids ist fiir Nietzsche der Ein-
wand, dass das Mitleid eine Folge der ganz norma-
len menschlichen Schwéche ist.

Ahnlich wie bei Freud besteht die Mitempfindung,
der sich auch das Mitleid verdankt, in der Nachbil-
dung des Geflihls eines anderen, die ihrerseits an
die Nachahmung seines korperlichen Ausdrucks ge-
bunden ist. Zwar kdnnen wir auch durch die ratio-
nale Uberlegung, welchen Grund ein beobachtetes
Geflihl haben mag, dieses in uns erzeugen; gewdhn-
licher und sicherer geht der Weg aber iiber die ,,fast
unwillkirliche Mimesis an den Affektausdruck des
Gegeniiber. Wir nehmen die Wirkungen des Gefiihls
am Gegen(iber wahr und ahmen sie an unserem
Leibe nach, wodurch ein &hnliches Geftihl entsteht
,»in Folge einer alten Association von Bewegung und
Empfindung, welche darauf eingedrillt ist, rlickwarts
und vorwarts zu laufen.”

Die Identifikation ist also zunéchst ein kdrperlicher
Akt, setzt nicht, wie bei Freud, eine psychische Iden-
tifikation schon voraus, ist aber sogleich verbunden
mit einem bewussten rationalen Akt, namlich dem
,»Ausdeuten aller Bewegungen und Linien auf Ab-
sichten ...”” (Nietzsche 1983, Aphorismus 142). Gleich-
wohl bleibt das Mitleid ein Zeugnis von Schwéche
und Furchtsamkeit, die tief in der menschlichen Na-
tur verankert ist. Umgekehrt nimmt ,,die Fahigkeit
des raschen Verstehens... bei stolzen und selbstherr-
lichen Menschen und Vélkern ab, weil sie weniger
Furcht haben...” (ebd.). Nun kann die Feststellung,
dass Mitleid ein Zeugnis menschlicher Schwéche
und Verwundbarkeit ist, eigentlich nur zum Einwand
werden, wenn man, wie Nietzsche, einem Ideal der
Hérte und Stérke anhangt. Vorbildlich sind nicht nur
die olympischen Gotter (siehe oben), sondern auch
,».die Wilden™: ,,... einen Feind leiden zu sehen, den
man ebenbdrtig-stolz anerkennt und der unter Mar-
tern seinen Stolz nicht preisgiebt, und tiberhaupt je-
des Wesen, welches sich nicht zum Mitleid-Anrufen
...verstehen will — das ist ein Genuss der Gensse,
dabei erhebt sich die Seele des Wilden zur Bewun-
derung: er todtet zuletzt einen solchen Tapferen,
wenn er es in der Hand hat und giebt ihm, dem Un-
gebrochenen, seine letzte Ehre..” (ebd.). Diese In-
dianerphilosophie kdnnte geradezu etwas rihrend
Jungenhaftes haben, wenn sie nicht die romantische

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

Anthropologisierung der modernen Sozialverhalt-
nisse ware und ihre Gefahrlichkeit genugsam unter
Beweis gestellt hatte. Die Menschen der modernen
Gesellschaft sind hochgradig vereinzelt, sie missen
als Individuen stark sein, sich zugleich beherrschen,
in der Hand haben, sich vieles von dem versagen, zu
dessen Konsum sie gleichzeitig aufgereizt werden.
Der Anpassungsdruck lastet auf der groBen Mehr-
zahl; diejenigen, die sich durchzusetzen verstehen
(oder zumindest den Eindruck erwecken), erregen
neidvolle Bewunderung. Im Ichideal vieler Men-
schen scheint fiir Schwéche kein Platz zu sein, um
so weniger, als die eigene Ohnmacht so unverkenn-
bar ist. Aber das Ideal der Harte,,ist durch und durch
verkehrt ... Das gepriesene Hart-Sein, zu dem da er-
zogen werden soll, bedeutet Gleichgiltigkeit gegen
den Schmerz schlechthin. Dabei wird zwischen dem
eigenen und dem anderer gar nicht einmal so sehr
fest unterschieden. Wer hart ist gegen sich, erkauft
sich das Recht, hart auch gegen andere zu sein, und
racht sich fiir den Schmerz, dessen Regung er nicht
zeigen durfte ...” (Adorno 1969, S. 93).°

Gegenliber den Auswirkungen des Harte-Ideals sind
die moralischen Schwéchen des Mitleids eher harm-
los. Zu ihnen z&hlt zweifellos, wie Nietzsche gese-
hen hat, die Tendenz, sich im Mitleid wohl zu filhlen
und selbst zu genieRen. Dass dies mdglich ist, liegt
an jenem Moment der Distanz, welches bei aller Ein-
fiihlung in der Regel gewahrt wird. Da wir uns des-
sen bewusst sind, nicht so zu leiden wie der Bemit-
leidete, ist das Gefiihl des Mitleids, Rousseau zufol-
ge, ,,SUR”> Von hier aus ist nur noch ein Schritt dazu,
dass der Selbstgenuss den Antrieb zur helfenden Tat
Uberlagert. Richard Sennett hat diese Form des Mit-
leids, unter Riickgriff auf die Historikerin Gertrude
Himmelfarb, als sentimentales Mitleid bezeichnet:
,.Bei den sentimentalen Formen geht es darum, sich
gut zu fuhlen, bei den nichtsentimentalen darum,
Gutes zu tun” (Sennett 2004, S. 158).

Auch Rousseau wirde wohl nicht anstehen, eine
solche Uberlagerung des Handelns durch das Gefiihl
zu kritisieren. Ihm zufolge ist der Handlungsbezug
des Mitleids, sein Antriebs- oder Impulscharakter,
S0 zentral, dass er das Mitleid geradewegs definiert
als ,,Widerwillen, seinesgleichen leiden zu sehen”
(Rousseau 1971, S. 170 f.). Natlrlich ist es nicht im-
mer mdglich, den Handlungsimpuls umzusetzen —
etwa dann, wenn wir vom Leiden anderer nur ho-
ren oder es uns (ber die Medien als,,Erfahrung aus
zweiter Hand” geliefert wird. Selbst wo man mit
einem Elend unmittelbar konfrontiert ist, bleibt bis-
weilen nur die Erfahrung eigener Ohnmacht, die
nicht in Aktion, sondern (als gehemmtes Mitleid) in

Camiala Aulals A ARAD

oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

Traurigkeit miindet. Andererseits kann auch die blo-
Re Bekundung des Mitleids (ein Bedauern) schon
eine Tat sein, die lindert. Und Ubrigens besteht die
Wirkung des Mitleids, wie die jedes anderen Motivs,
oft in einem Unterlassen. Der Mitleidige fallt sich
gleichsam selbst in den Arm, wenn er die Macht,
den Auftrag oder auch nur Lust hat, einem anderen
zu schaden.

Waére das Mitleid nicht wesensmalig auf Interven-
tion bezogen, kénnte man ebenso wenig zwischen
sentimentalem und moralischem Mitleid wie zwi-
schen pathologischer und empathischer Identifika-
tion unterscheiden. Genau den Handlungsbezug aber
bestreitet Kdte Hamburger in ihrer materialreichen
Monographie tiber das Mitleid. Mit den Worten Witt-
gensteins definiert sie das Mitleid als Affekt ohne
moralische Bedeutung, nédmlich als eine ,,Form der
Uberzeugung, dass ein anderer Schmerzen hat*
(Hamburger 1985, S. 98). Zu dieser Uberzeugung
kann freilich auch der sadistische Qualer oder der
gelangweilte Betrachter gelangen, und die Frage
bleibt offen, was das Spezifische der besagten Uber-
zeugung beim Mitleid ausmachen soll. Hamburger
leugnet nicht einmal, dass Mitleid auch mit einem
Handlungsimpuls verbunden sein kann, grenzt es
aber als Affekt von der Tat ab, fiir die sie den Begriff
Barmherzigkeit reservieren mochte. Lexikalisch ist
jedoch weder im Altgriechischen (eleos) noch im
Lateinischen (misericordia) ein Unterschied festge-
legt. Augustinus, der fir die weitere christliche Ethik
maligeblich ist, definiert im flinften Jahrhundert
,.misericordia” (Barmherzigkeit) durch compassio,
was man als Mitleid oder Mitgeflhl (ibersetzen
konnte. Misericordia ist, so Augustinus, eine com-
passio alienae miserae: ein Mitgefiihl mit fremdem
Elend — durch das wir genétigt werden zu helfen
(compellimur subvenire) (Augustinus 1955, Buch 9,
Kapitel 5).

Auch sprachgeschichtlich gibt es keine Argumente,
dem Mitleid als einem inneren Geschehen das Er-
barmen oder die Barmherzigkeit als Tat gegeniiber-
zustellen. ,,Barmherzigkeit™ ist (Dudens etymologi-
schem Worterbuch zufolge) das altgermanische
Kunstwort, mit dem der lateinische Ausdruck miseri-
cordia Ubersetzt worden ist (misericordia bedeutet
wortlich: ein Herz mit dem Armen). Der Ausdruck
,.Mitleid” ist jlingeren Datums, bezeugt seit dem
17. Jahrhundert, und tritt weitgehend an die Stelle
jenes alteren. Man wird vermuten durfen, dass der
Sprachwandel im Zusammenhang damit steht, dass
sich das Denken der beginnenden ,,Aufklarung” von
den kirchlichen Vorgaben abldst. Der Unterschied
zwischen ,,Mitleid’und ,,Barmherzigkeit” lage dem-

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

nach darin, dass ersteres eine sékulare, letzteres
eine religidse Konnotation hat. Jedenfalls scheint es
nicht angebracht, die innere und die &ufere Seite des
Mitleidens auseinanderzureilen. Was,,im Herzen“
geschieht, dréngt zur Tat, und noch bei Schopenhauer
und selbst bei Nietzsche ist der Handlungsbezug
des Mitleids ganz offenkundig.

Beschrénkung, Passivierung

und Verachtung

,.Nicht die Weichheit, sondern das Beschréankende
am Mitleid macht es fragwiirdig, es ist immer zu
wenig:“ Dies ist nach Horkheimer und Adorno der
entscheidende Einwand gegen das Mitleid. Ob der
Hilfebedurftige, der unter die Rader gekommen ist,
den barmherzigen Helfer findet, der ihm, auch noch
auf Dauer, beistehen kann, ist Zufall. ,,Indem Mit-
leid die Aufhebung des Unrechts der N&chstenliebe
in ihrer Zufalligkeit vorbehalt, nimmt es das Gesetz
der universalen Entfremdung, die es mildern mochte,
als unabanderlich hin*“ (Adorno, Horkheimer 1969,
S.110). Das trifft auf die Schopenhauersche Philo-
sophie, die flr Horkheimer wichtig war, wahrschein-
lich zu; ob es generalisierbar ist, kann bezweifelt
werden.

Auf das soziale Dilemma des Mitleids sind zwei Ant-
worten maglich, eine sozialstaatliche, die einer fort-
schreitenden Institutionalisierung sozialer Rechte
das Wort redet, und eine revolutiondre, die auf die
Veranderung der birgerlichen Gesellschaft als Gan-
zer zielt. Letztere finden wir bei Brecht formuliert,
der sich in verschiedenen Stiicken mit unserer The-
matik auseinandergesetzt hat. Als spontane Reak-
tion nutzt sich das Mitleid ab (Dreigroschenoper),
als generalisierte Haltung oder Tugend uberfordert
sie den kleinen Mann und treibt ihn entweder ins
Elend oder in moralische Schizophrenie (Der gute
Mensch von Sezuan); organisiertes Mitleid wird zum
Geschéft (Die heilige Johanna der Schlachthofe;
Dreigroschenoper). Die eigentlich revolutionére Po-
sition findet sich in dem Lehrstiick ,,Die MaRnah-
me*. Wer daftr kdmpfen will, dass die Elenden ihre
Sache in die eigenen Hande nehmen und die gesell-
schaftlichen Strukturen verandern, muss sich vor dem
Mitleid hiiten. lhm nachzugeben, hiefe die Hilflosig-
keit zu zementieren: den Prozess zu behindern, in
dem Arbeiter, Arbeiterinnen und Arbeitslose ihre
Lage erkennen, sich zum kadmpfenden Kollektiv ver-
einigen und die Ursachen ihres Elends beseitigen
konnen. Mitleid verhalt zur Passivitat.

Die politische Programmatik, der Brecht sich ver-
schrieben hatte, ist gescheitert. Seine Perspektive
verdient aber nach wie vor Beachtung, denn sie

oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

l&sst einen wichtigen Einwand erkennen, der nach
wie vor Gltigkeit besitzt: Mitleidshandeln bezieht
sich auf Hilflosigkeit und ist unangebracht, soweit
es mdglich ist, die Handlungsfahigkeiten der Be-
troffenen zu erweitern. Fur die sozialstaatliche Pro-
grammatik steht kein Geringerer als Hegel: ,,Das
Zuféllige des Almosens, der Stiftungen ... usf. wird
erganzt durch offentliche Armenanstalten, Kranken-
hauser,... usw. Der Mildtatigkeit bleibt noch genug
fir sich zu tun dbrig,... Der offentliche Zustand
ist...ftir um so vollkommener zu achten, je weniger
dem Individuum fur sich nach seiner besonderen
Meinung in Vergleich mit dem, was auf allgemeine
Weise veranstaltet ist, zu tun Gbrig bleibt* (Hegel
1970, S. 388 f).4

Die staatliche Institutionalisierung von Hilfe ist Hegel
zufolge im Recht auf Unterstlitzung begriindet. ,,Ge-
gen die Natur kann kein Mensch ein Recht behaup-
ten, aber im Zustand der Gesellschaft gewinnt der
Mangel sogleich die Form eines Unrechts, das die-
ser oder jener Klasse angetan wird.” Das Unrecht
der Notwendigkeit, um Almosen betteln miissen, be-
steht in der Verletzung eines sozialen Grundrechts,
das die biirgerliche Gesellschaft selbst geschaffen
hat: Sie ist verpflichtet, fur die Individuen zu sorgen,
weil sie ,,die ungeheure Macht”ist, ,,die den Men-
schen an sich reil’t, von ihm fordert, dass er fiir sie
arbeite, und dass er alles durch sie sei und fiir sie
tue”. Durch die industrielle Dynamik der Rationali-
sierung schafft sie selbst die Ursachen der arbeiten-
den und der arbeitslosen Armut, die auf einen Aus-
schluss aus der Gesellschaft hinaus [auft: Die Armut
ist ein Zustand, der den Individuen ,,die BedUrfnisse
der birgerlichen Gesellschaft Iasst™ und sie zugleich
—,.indem sie ihnen die nattrlichen Erwerbsquellen
entzogen hat und das weitere Band der Familie als
Stamm aufhebt” —,,aller Vorteile der Gesellschaft...
mehr oder weniger verlustig macht” Die Analyse
der Armut in der birgerlichen Gesellschaft mit ih-
rem,,UbermaRe des Reichtums” fiihrt in der Konse-
quenz zur Notwendigkeit einer Institutionalisierung
sozialer Menschenrechte.

Ein Recht auf Unterstlitzung zu haben bedeutet, dass
man, wenigstens in der Theorie, nicht als Bittsteller
auftreten muss. Ein Recht bestatigt die Gleichheit
der Individuen als Glieder einer Gemeinschaft und
kann verhindern, dass sich der Bedurftige als Unter-
legener fiihlen und sich schdmen muss. Dass dies
auch im gegenwaértigen Sozialstaat unzureichend
gelingt, zeigt, wie beschrankt der Gesichtspunkt des
Rechts in Wirklichkeit sein kann. Wie ein verbirgtes
Recht nicht ohne Weiteres das Gefthl der Demti-
gung verhindert, so wird es auch nicht primar des-

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

halb gefordert, weil es die Demutigung verhindern
soll, die mit einer bloR privat organisierten Hilfe ver-
bunden sein mag. Dass Hilfe zum Uberleben, sei sie
privat oder staatlich, auch dann als demditigend
empfunden werden kann, wenn der Leistende dazu
keinen Anlass gibt, liegt am Wertesystem der blirger-
lichen Gesellschaft, welches fiir das Selbstverstand-
nis ihrer Individuen schlechthin konstitutiv ist. Der
arbeitende wie der arbeitslose Arme hat ,,die Ehre”
nicht, ,,seine Subsistenz durch seine Arbeit zu finden”
(Hegel 1970, S. 319). Darin besteht die Demditigung
und nicht in der Hilfe, auf die er ein Recht hat.

Die Behauptung einer inneren Verbindung von Hilfe
und Entwiirdigung beziehungsweise Mitleid und
Verachtung ist der populérste Einwand gegen das
Mitleid. Er wird natirlich von Nietzsche erhoben —
,.Mitleid-gewéhren heift so viel wie Verachten”
(Nietzsche 1983, Aphorismus 135) — und steht im
Zusammenhang mit dem Ideal der Harte, das schon
der These, Mitleid sei Schwéche, zugrunde lag. Dass
beide Einwande nicht ohne Weiteres zusammenpas-
sen, scheint Nietzsche nicht weiter zu storen. Es sind
eigentlich die Mitleidslosen, die verachten, ndmlich
diejenigen, die sich nicht zu helfen wissen. ,,Sie lie-
benes..., dass jeder sich selber helfe und seine eige-
nen Karten spiele” (ebd., Aphorismus 133). Im Unter-
schied zu der von Brecht propagierten kollektiven
und politischen Selbsthilfe, ist diejenige Nietzsches
individualistisch, eine Heroisierung des Egoismus in
der birgerlichen Gesellschaft.

Was bei Nietzsche als die Moral der Zukunft gefeiert
wird, ist zwei Generationen zuvor, fir Honoré de
Balzac, der Gegenstand einer demaskierenden An-
klage. In seinem Erstlingsroman ,,Das Chagrinleder”
heilt es: ,,Die Welt verabscheut Schmerzen und Un-
gliick; sie fiirchtet sie wie eine ansteckende Krank-
heit...,Tod den Schwachen!” ist die Losung dieser
Art Ritterorden, die es bei allen Volkern der Erde gibt;
denn Uberall gibt es Reiche, und dieser Leitspruch
ist tief in die Herzen eingegraben, die vom Reichtum
verhdrtet oder von ... Diinkel geschwollen sind.” Fiir
Balzac ist die Verdammung der Ungliicklichen keine
avantgardistische Haltung, sondern die Fortsetzung
eines brutalen Naturmechanismus: ,,Wenn unter dem
Gefliigel eines Hinterhofs eins verletzt ist, dann ha-
cken die anderen mit den Schnabeln auf es ein, rei-
Ren ihm die Federn aus und téten es. Diesem Grund-
gedanken des Egoismus treu, geht die Welt gegen
ein Ungliick, das keck genug ist, ihre Feste zu sto-
ren, ihre Freude zu triiben, mit grenzenloser Strenge
vor. Wer am Kérper oder an der Seele leidet, wem
es an Geld oder Macht fehlt, ist ein Paria. Er bleibe
in seiner Verlassenheit” (Balzac 1996, S. 275).

Camiala Aulals A ARAD

oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

Wiederum ist das Ergebnis, dass sich die Verachtung
der Schwachen eher mit der Verweigerung des Mit-
leids verbindet als mit ihm selbst. Soviel freilich ist
richtig: Wenn dem Mitleid Verachtung beigemischt
ist, hat der Hilfebedrftige Grund, sich durch die Mit-
leidshandlung gedemiitigt zu fiihlen. Ahnlich wie
Nietzsche, aber in der Sache gemaRigter und ohne
apologetische Absicht, meint auch Avishai Margalit,
dass,,Mitleid’eine ,,gonnerhafte Haltung™ ist, die
verletzt. Fiir Margalit ist das Mitleid durch ein,,Uber-
legenheitsgefiinl” konstituiert, das sich aus der Uber-
zeugung speist, selbst nie in eine &hnliche Situation
wie der Ungltickliche kommen zu konnen. Fehlt
diese Uberzeugung, sollte man nach Margalit von
Mitgeflhl, nicht von Mitleid sprechen (Margalit
1999, S. 268 f.). In geradem Gegensatz zu Margalit
hatte Rousseau erkannt, dass die Meinung, niemals
selbst in die Lage des Ungliicklichen kommen zu
konnen, ein Grund fiir das Fehlen von Mitleid ist.

Umgekehrt ist Mitleid fur Rousseau das Gefilhl, in
dem wir der Gemeinsamkeit unserer menschlichen
Natur, ihrer Grundbedurfnisse und ihrer Verletzlich-
keit inne werden. Mitleid ist ein egalitarer Affekt,
der eine Kritik an der Klassengesellschaft impliziert:
,.Die Reichen beruhigen sich iiber die Ubel, die sie
den Armen zufuigen, weil sie diese flr zu stumpf hal-
ten, sie zu empfinden. Ich beurteile im allgemeinen
denWert, den jemand dem Wohlbefinden seines Mit-
menschen beilegt, nach dem Mal3e der Achtung, die
er fir ihn zu haben scheint. So ist es natdrlich, dass
man auf das Gliick derer, die man verachtet, wenig
Wert legt” (Rousseau in Kronauer 1999, S. 100 f.).

Da Mitleid fur Rousseau Ausdruck der menschlichen
Gleichheit ist, ist es aufs Engste mit der Moral der
Achtung verbunden. Deren Prinzip konkretisiert sich
auch in der Anerkennung des anderen als Subjekt
von Interessen. Wenn Margalit die Asymmetrie der
mitleidigen Hilfe kritisiert, so ist es nicht das elitare
Ideal der Harte, das den Maf3stab gibt, sondern je-
nes Ethos der Gegenseitigkeit oder des Ausgleichs
von Interessen. Es ist diejenige Form der Anerken-
nungsmoral, welche die Beziehung von Marktsub-
jekten (Eigentlimer von Tauschwertdingen) konsti-
tuiert, aber es hat die Tendenz, sich tber die eigent-
lich 6konomischen Bereiche hinaus auszudehnen.
Genau dieser Tendenz ist Margalit erlegen, wenn

er das Mitleid unter dem Gesichtspunkt des Interes-
senausgleichs betrachtet, um ihm einen Verstof3 ge-
gen die Moral der Achtung anzukreiden. Das Pro-
blem der Mitleidshandlung bestiinde fir den Bedrf-
tigen darin, Dankbarkeit empfinden zu missen, ohne
die erwiesene Wohltat vergelten zu kénnen (Marga-
lit 1999, S. 282). Bei Rettungstaten wie denen des

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit, far

Oskar Schindler, der im Zweiten Weltkrieg Juden vor
der Vernichtung bewahrte, scheint jedoch der Ge-
sichtspunkt der Vergeltbarkeit uneinnehmbar. Die
Vorstellung, dass auch der Wohltéter etwas von sei-
ner Tat gehabt und deshalb aus egoistischen Moti-
ven gehandelt haben konnte, ist flr sich genommen
problematisch (vergleiche den nachsten Teil) und
steht in diesem Fall gewiss nicht im Verhaltnis zur
GroRe der Tat. Ob also Dankbarkeit dem Ethos der
Vergeltung (der,,guten Rache”, wie Nietzsche sagt)
zugezahlt werden muss, kann nicht a priori ent-
schieden werden.

Zudem sind die Situationen der Ohnmacht, auf die
das Mitleid reagiert, nicht immer voriibergehende.
Daftir, dass Hilfe geleistet werden soll, ist weder maf-
gebend, ob sie noch vergolten werden kann, noch
ob die Hilflosigkeit vom Betroffenen hétte vermie-
den werden konnen. Nichtaktivierbarkeit und Selbst-
verschuldung sind vielmehr der Ernstfall der Huma-
nitat. Wenn das Mitleid zur Moral der Achtung ge-
hort, dann jedenfalls nicht in der Form einer gegen-
seitigen Anerkennung von Interessen.5

Kann Mitleid tiberhaupt verachtend sein? Gewiss
ist das maglich, aber doch nur als eine Deformation,
die vielleicht in den Sozialverhéltnissen, vielleicht
sogar in der menschlichen Natur angelegt ist, aber
nicht im ethischen Sinn des Mitleids selbst. Mitleid
kann sogar zu einer Form der Aggression werden
(und auch damit zu deformiertem Mitleid), wenn es
eine Hilfshereitschaft und eine bedauernswerte Lage
da unterstellt, wo sie der Betreffende gar nicht se-
hen will und sehen muss (,,Ich brauche Dein Mitleid
nicht”). Mitleid ins Spiel zu bringen, wo es nicht an-
gemessen ist, heillt mit subtilen Mitteln einen An-
spruch auf Uberlegenheit und Macht anzumelden,
denn der Helfende ist augenblicklich, daran besteht
kein Zweifel, der Uberlegene, auch wenn er seine
Uberlegenheit nicht herauskehren will. Weil es sol-
che Méglichkeiten bietet, kann man das Mitleid
durchaus als ambivalent empfinden. Es ist mit Recht
eine umstrittene Sache.

Um dem Streit aus dem Wege zu gehen, kann man,
wie Margalit, auf den Gedanken verfallen, die pro-
blematischen Seiten des Mitleids durch eine termi-
nologische Unterscheidung abzuspalten (siehe oben).
Aber die vorgeschlagene Abgrenzung von Mitleid
und Mitgefihl ist insofern verfehlt, als das Mitge-
fuhl kein Gegensatz zum Mitleid ist, sondern dessen
Oberbegriff, der noch andere Konkretionen in sich
begreift wie Mitfreude, Wohlwollen, gemeinsames
Bangen und Hoffen. Auch eine Ersetzung von ,,Mit-
leid”durch ,,Empathie” hétte Schwéachen. Einfuh-

oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

lung ist zweifellos ein Element des Mitleidgesche-
hens, aber der Ausdruck ist doch stark gepragt von
der therapeutischen Situation, fir die er entwickelt
wurde (Rogers 2002,S.277 ff.; Finke 2004, S. 28 ff.).
Er reflektiert die Professionalisierung und Psycholo-
gisierung des Helfens und verengt das Bedeutungs-
feld des Begriffs flir den emotionalen Antrieb von
Hilfe. Sicher ist es notwendig, auf die Bedeutungs-
nuancen der Alltagssprache zu achten, die im Fluss
sind und nicht so scharf, wie es das begriffliche Den-
ken fordern muss. Dieses aber sollte nicht der Versu-
chung erliegen, den Ticken der Sache selbst durch
terminologische Festlegungen entgehen zu wollen.

Egoistisch und nicht zur Moral gehorig

Ist Mitleid tiberhaupt ein ethischer Affekt? Oder
nicht vielmehr eine besonders raffinierte Maskerade
des allgemeinen Egoismus? Dass dem so ist, hatte
schon Mandeville vorgebracht. Seine These, wir han-
delten,,lediglich in unserem eigenen Interesse”;,
wenn wir beispielsweise ein Kinde vor dem Feuer-
tod retten, weil wir uns selbst von einer Pein befrei-
en (Mandeville 1968, S. 105), ist nicht eigentlich
Aufklarung, sondern verdunkelt den Unterschied
zwischen einem Interesse, das wir instrumentell
(allein oder kollektiv gegen andere) verfolgen, und
dem Verhaltnis zu uns selber, das wir sind. Ginge es
blo um die Behebung der Beunruhigung oder des
Leids, das wir beim Anblick von Leidenden empfin-
den, kénnten wir uns auch abwenden. Aber wir
wirden dies keineswegs als Mitleidshandlung und,
wenn Mitleid einen Handlungssinn hat, unser Fiihlen
sicher nicht als Mitleid verstehen. Der Unterschied
zwischen der Behebung des eigenen Unwohlseins
durch Abwendung und einer durch Hilfe ist der ums
Ganze. Letztere kann aus einem bloen Interesse
nicht zustande kommen.

Mandevilles These scheint durch die Krankenhaus-
totungen bestéatigt zu werden, von denen die Medi-
en hin und wieder mit groRer Beachtung berichten.
Die Tater, welche kranken, vornehmlich alten Men-
schen ohne deren ausdriicklichen Wunsch das Leben
nehmen, wiirden aus einem Mitleid handeln, in dem
das Selbstmitleid die Oberhand gewonnen hat. Es
fallt mir schwer, an solche ,,Mitleidst6tungen”zu
glauben. In aller Vorsicht mochte ich vermuten, dass
die Lust, den Herrn tber Leben und Tod zu spielen,
an dieser Motiviation den entscheidenden Anteil
hat, und nicht das Mitleid.

Eine gewisse Berechtigung kommt der These Man-
devilles gegentiber einer Ethik zu, die das fiir das,
was als altruistisch gelten soll, in solche Héhen
schraubt, dass nur voéllige Selbstverleugnung ihm

21673.216.35, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3

gerecht werden kann und keine gute Tat die gefor-
derte Selbstzerknirschung zu lindern vermag. Der
eigentliche Grund fiir die Plausibilitat jener These
scheint mir aber in den Erfahrungen der alltaglichen
Praxis zu liegen. Die Entlarvung von allem mdglichen
Handeln als Egoismus entspringt der Marktgesell-
schaft, die ihrem Wesen nach utilitaristisch ist. Wenn
man nicht mehr verstehen kann, warum einer etwas
tut, ohne ,,etwas davon zu haben”, ist der morali-
sche Antrieb schwerlich nachvollziehbar. Die Erfah-
rung mit anderen, aber bisweilen auch die kritische
Selbstreflexion, dass wir alle mehr oder weniger ge-
rissene Egoisten sind, die auch noch gefallen wollen
und mussen, verfiihrt zu dem Schluss, dass die Men-
schen da, wo sie Uber das Verhalten der Selbstbe-
hauptung hinaus gehen, das gerade Gegenteil,
namlich Menschen wéren, die sich auf irgendeine
Weise ,,opfern” Dass der Helfende wie der, der ein
lohnendes Unrecht unterlasst, auch um seiner selbst
(seines diesseitigen Selbst) willen handelt, ist unter
diesen Pramissen véllig unverstandlich. Er ist des-
selben Egoismus verdachtig, der sich auf das Haben
bezieht: von Glitern, Privilegien, Lustgefiihlen und
notfalls auch von ,,gutem Gewissen”.

Auch Schopenhauer, der wie Rousseau im Mitleid
die Grundlage aller Moral sieht, es aber so paradox
konstruiert (angeblich leiden wir im Anderen dessen
Schmerz, obwohl wir durchaus nicht in seiner Haut
stecken), dass nur noch eine metaphysische Deu-
tung angemessen zu sein scheint (Schopenhauer
1980, § 16) — auch Schopenhauer also bedient sich
der Alternative von Egoismus und Altruismus. Seine
Originalitat besteht nicht zuletzt darin, dass er die
Richtung des Egoismusvorwurfs umkehrt: Nicht das
Mitleid ist des Egoismus zu tberfiihren, sondern die
Vernunft, die so freilich nur noch als instrumentelle
begriffen wird. Schopenhauer erléutert seinen Vor-
wurf an der Kantschen Formulierung des Prinzips
der Hilfe, das in der,,Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten” die dritte Konkretisierung des kategori-
schen Imperativs darstellt. Kant schreibt: Einer, ,,dem
es wohl geht, indessen er sieht, dass andere mit gro-
Ben Mihseligkeiten zu kdmpfen haben..., (denkt):
Was geht’s mich an?...Nun konnte allerdings, wenn
eine solche Denkungsart ein allgemeines Naturge-
setz wiirde, das menschliche Geschlecht gar wohl
bestehen ...so ist doch unmdglich zu wollen, dass
ein solches Prinzip als Naturgesetz allenthalben
gelte. Denn ein Wille, der dieses beschldsse, wiirde
sich selbst widerstreiten, indem der Félle sich doch
manche ereignen kénnen, wo er durch ein solches
aus seinem Willen entsprungenes Naturgesetz sich
selbst alle Hoffnung des Beistandes, den er sich
wilnscht, berauben wiirde” (Kant 2004, S. 71).

Camiala Aulals A ARAD

mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

Schopenhauer sieht in diesen Ausfiihrungen das
Eingestandnis, dass die Pflicht zur Hilfe (und folg-
lich alle durch den kategorischen Imperativ begriin-
deten Pflichten) durch Egoismus motiviert werde.
Das Kantsche Moralprinzip setze Reziprozitat (Ge-
genseitigkeit) voraus und gehort demnach zu dem,
was wir als die Ethik der Achtung von Interessen
bezeichnet haben. (Schopenhauer 1974, S. 702 ff.
und 1980, § 7). Aber Schopenhauer irrt. KantsVor-
schlag, sich in eine Welt zu versetzen, in der die
eigene Handlungsregel (Maxime) als Naturgesetz
gelte (das heif3t von jedermann jederzeit befolgt
werde), dient nicht dazu, den Willen zu motivieren.
Es geht vielmehr darum, ihn zu bestimmen und zu
klaren, was moralisch ist, nicht zu bewegen, dass
man moralisch handeln soll. Die Kantschen Beispie-
le sind Reflexionen in Form von ,,Gedankenexperi-
menten”, die empirisch gar nicht ausgefiihrt werden
konnten. Wir kdnnen, wenn wir helfen wollen, nie
sicher sein, ob uns auch geholfen werden wiirde,
wenn wir es nétig haben werden. Wollten wir erst
Uber diesen Punkt Sicherheit haben, bevor wir han-
deln, wiirde es keine Hilfe geben, jedenfalls keine
unbezahlte, und selbst die professionelle Hilfe nur
in einem sehr unzureichenden Sinn. Es ist unzutref-
fend, Kant eine so abwegige Konstruktion zu unter-
stellen.

Was die moralische Motivation betrifft, ist die Kant-
sche Ethik so rigoros, dass ihre Abgrenzung von Be-
weggriinden, die des Egoismus verdachtig sind, gar
nicht Uibertroffen werden kann. Moralisch ist fir
Kant, allein um der (freilich autonom bestimmten)
Pflicht willen zu handeln. Gefiihle — es sei denn die
in ihrer Gefuhlsqualitat umstrittene ,,Achtung fiirs
Gesetz”— sind in der moralischen Beurteilung einer
Handlung unangebracht, diirfen gar nicht als im
strengen Sinn moralische Motivation gelten, son-
dern verstellen sie eher.,,Wohltatig sein, wo man
kann, ist Pflicht”} aber selbst wenn aus Vergniigen
am Wohltun geholfen wird, ist die Handlung nur
pflichtgemaR und hat ,,so liebenswiirdig sie auch
ist, dennoch keinen wahren sittlichen Wert...”(Kant
2004, S. 35). Das gilt ebenso fiir das Mitleid.

So hart die Kantsche Position klingt (und schon fir
Zeitgenossen wie Friedrich Schiller geklungen hat),
darf man doch nicht ibersehen, wie stark sie ist.
Kant fuhrt uns das Beispiel eines Mannes vor Au-
gen, dessen Gemiit durch Leiden und Charakter ver-
dustert und verhartet ist, und der sich dennoch ,,aus
dieser todlichen Unempfindlichkeit”reist und Hand-
lungen im Sinne des Hilfegebots bt (ebd., S. 37).
Wirden wir ihn nicht héher achten und zumindest
mehr bewundern als einen vom Schicksal Begtins-

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3

tigten, der Freude um sich verbreitet? Das steht
sicher auBer Zweifel, aber da das Beispiel empirisch
ist, muss auch ein empirischer Einwand mdglich
sein, welcher lautet: Ein solcher Mann ist extrem
unwahrscheinlich. Gerade deshalb besteht jedoch
eine padagogische und moralische Verpflichtung,
solche Verhartungen des Herzens nach Mdoglichkeit
zu verhindern.

Neben der psychologischen Unwahrscheinlichkeit
des Beispiels gibt es noch einen prinzipiellen Ein-
wand gegen Kants Behauptung, Hilfe solle allein
aus praktischer Vernunft geleistet werden: Wie kann
eine reine, von allen sinnlichen Antrieben unabhén-
gige Vernunft sich in eine Aktion umsetzen, die nun
einmal in unserer Welt sinnlicher Wesen vonstatten
gehen muss? Aus dieser Schwierigkeit hat Adorno
folgenden Schluss gezogen: ,,Praxis bedarf ... eines
Anderen, in Bewusstsein nicht sich Erschdpfenden,
Leibhaften, vermittelt zur Vernunft und qualitativ
von ihr verschieden.”” Adorno leugnet nicht, ,,dass
ohne Bewusstsein kein Wille ist”, sondern er wendet
sich gegen die Setzung ,,blanker Identitat: als wére
Wille nichts anderes als Bewusstsein™ ... wéare die
motorische Reaktionsform™, eben das Impulsive,
,.0anz liquidiert, zuckte nicht mehr die Hand, so
ware kein Wille”” (Adorno 1966, S. 226 f.).5

Diese ,,motorische Reaktionsform” kongruiert weit-
gehend mit Rousseaus ,,Widerwillen, seinesgleichen
leiden zu sehen”. Rousseau wiederum war ebenfalls
der Ansicht, dass das Mitleid, wenigstens im zivili-
sierten Menschen, nur eine Quelle der Moral sein
kann, wenn auch eine unerlassliche. Mitleid und Ver-
nunft mussen zusammen wirken, wobei das Mitleid
die Vernunft, die auch fiir Rousseau urspriinglich
nur ein Instrument der Selbstbehauptung ist, mora-
lisiert, so dass sie die ,,erhabene Maxime der Ge-
rechtigkeit” (das Prinzip der Reziprozitét) aufzustel-
len vermag: ,,Was du nicht willst, das man dir tu,
das flig auch keinem andern zu” (Rousseau 1971,

S. 177). Umgekehrt verstetigt die Vernunft den un-
mittelbaren Impuls zur Hilfe, indem sie ihn genera-
lisiert, zur Maxime der Gute erweitert, welche
Rousseau als Prinzip des Nichtschadens fasst.

Leider verdunkelt Rousseau seine Einsicht in den
doppelten Ursprung der Moral durch die Behaup-
tung, Mitleid sei eine natirliche, das heifit angebo-
rene Tugend, der gemaR die Menschen im vorgesell-
schaftlichen Zustand, am Nullpunkt der Kulturent-
wicklung, unverfalscht gehandelt hétten. Es steht
nicht infrage, dass Mitleid eine physiologische Kom-
ponente hat, die in ahnlicher Form wahrscheinlich
auch bei dem Hominiden vorhanden war, der das

mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

Sterben eines Hordenmitglieds beobachten musste,
und selbst bei jedem entwickelten Tier, vor dessen
Augen die eigenen Jungen zum FraRe eines Raubers
werden. Mit Moral oder Tugend hat dies noch nichts
zu tun.Tugend ist ohne Vernunft, die den Handlungs-
impuls zu einer Haltung verallgemeinert, gar nicht
denkbar. Vernunft wiederum, dieses Organ des All-
gemeinen, ist eine gesellschaftlich erzeugte Fahig-
keit, die sich entwickeln muss. Rosseau meint, wie
wir sahen, dass die Fahigkeit zu Mitleid und mitlei-
digem Tun auf lebensgeschichtlicher Erfahrung und
Phantasie beruht. Das hort sich nicht nach einem
,.natdrlichen*Gefthl an, auch wenn es sich um ei-
nen unmittelbaren Impuls handelt. Das Unmittel-
bare ist vielmehr selbst vermittelt, ,,denn die Echt-
heit des Gefiihls hangt sehr von richtigen Begriffen
ab* (Rousseau in Kronauer 1999, S. 105).

Mitleid muss Tugend sein, das heil’t durch die Ver-
nunft verstetigt und generalisiert werden, um als
bloBer Impuls nicht abzustumpfen. Als Affekt und
Handlungsimpuls bleibt das Mitleid situationsge-
bunden. Erst als Tugend wird es zum Habitus, zur
Haltung, die einigermafen zuverlassig aktualisiert
werden kann. Andererseits kann keine Handlungs-
regel wirken, wenn sie nicht in der Haltung derer
verankert ist, die nach ihr handeln sollen. Deshalb
setzen sich auch berufsethische Kodifikationen
leicht dem Vorwurf des Abstrakten und MiiRigen
aus, soweit sie nicht selbst einen quasi juristischen
Status besitzen. Das Problem besteht darin, dass
moralische Gebote (ebenso wie juristische Gesetze
und fachliche Regeln) in einer Realitat angewandt
werden mussen, die nie vollig vorhersehbar ist. Was
man tun soll, kann nur in einem eingeschrénkten
Sinn direkt gelernt werden. Die Aufforderung, em-
pathisch oder authentisch zu sein, bewirkt noch
wenig, und ein Wissen uber Affekte ohne affektive
Basis wird leicht zum leeren Gerede, das mehr
Schaden bringt als Hilfe. Was man in der Situation
tut, h&ngt eben nicht nur von den Regeln ab, die
man tibernommen hat, sondern auch davon, was
man erfahren und zu was man sich gebildet hat.

Tugend im Sinne der Ethik ist die Mitte von Affekt
und Vernunft, ist deren Einheit im Subjekt als Habi-
tus, Haltung oder verinnerlichte Eigenschaft. Tugend
ist keine nattrliche Anlage wie das Temperament,
sondern muss — gleich ob Mitleid oder Tapferkeit,
Friedfertigkeit oder Gerechtigkeit — durch wirkliche
Austibung erworben und gefestigt werden. Sie ist
die zur Gewohnheit gewordene Fahigkeit, die mora-
lischen Regeln in der jeweiligen Situation bewusst
und willentlich zu konkretisieren und zu verwirkli-
chen.Tugend ist das Werk der Bildung in einem Sinn,

21673.216.36, am 17.01:2026, 19:31:33. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3

der Uber verwertbare Kompetenzen hinaus geht,
und es ist eine politische Aufgabe, die ihr forderli-
chen Bedingungen zu schaffen.

Restimee

Wenn wir abschliefend den Begriff des Mitleids
skizzieren wollen, wie er sich in der Beschéaftigung
mit der Mitleidskritik ergeben hat, kommen wir zu
folgender Zusammenfassung: Mitleid ist zunéchst
ein Affekt, der situativ im Angesicht des Leidens ent-
steht und impulsiv auf Abhilfe dringt (anderenfalls
miissten wir von einem gehemmten oder sentimen-
talen Mitleid sprechen). Es ist ein unmittelbares Er-
leiden, ein Widerwille und zugleich eine Einfuihlung
in den anderen (eine Identifikation), wobei ein kla-
res Bewusstsein der Differenz zwischen eigenem
und fremdem Leiden erhalten bleibt (anderenfalls
miissten wir von einem pathologischen Mitleid spre-
chen). Empathie beruht auf Erfahrung und Phanta-
sie, sie muss gelernt werden und wird so zur Tugend
(einer ethischen Haltung oder Fahigkeit), die sich in
jenen impulsiven Akten aktualisiert. Obwohl auch
das Mitleid durch Verachtung deformiert sein kann,
liegt in der mitleidigen Identifikation doch schon
eine Anerkennung der gleichen Leidensfahigkeit, in
der sich Achtung und Zugehorigkeit &uRern. Als Tu-
gend ist das Mitleid vermittelt durch Vernunft, die
ihrerseits auf den moralischen Impuls in der Verwirk-
lichung ihrer Gerechtigkeitsregeln angewiesen bleibt.
Umgekehrt ist die Institutionalisierung von Rechten
eine notwendige Bedingung daftir, dass sich die Hal-
tung des Mitleids bilden und entfalten kann. Alle
ethischen Tugenden werden schwierig und selten,
wenn das Gemeinwesen ungerecht verfasst ist.

Anmerkungen

1 Vgl. Kronauer: Vom Nutzen und Nachteil des Mitleids. Ein-
leitung zu Kronauer 1999. Diese verdienstvolle Sammlung
eignet sich als Einfiihrung in unser Thema.

2 Diese Ausfiihrungen finden ihre Ergénzung in meinem Arti-
kel ,,Umstrittenes Mitleid. Philosophische Argumente”, der im
DZI Spenden-Almanach 2007/08, Berlin 2007, erschien.

3 Auch Schopenhauer hat den Zusammenhang von Hérte ge-
gen sich selbst und Unféhigkeit zum Mitleid dargestellt: Wei-
nen ist ihm zufolge Mitleid mit sich selbst und ein Zeichen der
Fahigkeit zum Mitleid gegen andere (Schopenhauer 1974, S.
512). Zum padagogischen Adorno vgl. Ahlheim 2007, S.10-22.
4 Zu Hegels Sozialphilosophie vgl. Schiller 2006, S. 36, 90-126.
5 Ubrigens ist die Gegenseitigkeit der Marktsubjekte (der wech-
selseitige Nutzen) auch nur eine Form des Ethos der Rezipro-
zitét, so wie dieses auch nur eine Form des Prinzips der Ach-
tung. Gegenseitigkeit ist sehr viel umfassender und in man-
chen Formen élter als der Tausch von Wertdingen.

6 Kant selbst ndhert sich dieser Position, wenn er in der
,.Metaphysik der Sitten* schreibt: Schmerzhaftes Mitgefuihl,
also Mitleid, sei ,,einer der in uns von der Natur gelegten
Antriebe ..., dasjenige zu tun, was die Pflichtvorstellung fiir
sich allein nicht ausrichten wirde* (Kant 1990, S. 348).

Camiala Aulals A ARAD

mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-42

