
des Befehlens, wenn Weisungen erst nach Palaver angenommen wer-
den und Kinder durch Lockungen statt mit Anweisungen erzogen
würden. Man kann »jedenfalls eine Art von Verständigungshinder-
nissen voraussagen, die auf Unterschieden zwischen Lebensformen
beruhen und immerhin so weit gehen, dass eine Übersetzung ge-
wisser Äußerungen von einer Sprache in die andere grundsätzlich
ausgeschlossen ist«.70

Doch neben solchen Fremdheiten gibt es immer auch Gemein-
samkeiten und Ähnlichkeiten, und dafür gibt es Kriterien.

1.4 Strukturmerkmale von Kulturen

Für vergleichende Beobachtungen und Betrachtungen von Kulturen
braucht man Kriterien, die nicht nur der eigenen Kultur entnommen
sind. Wir brauchen also Differenzkriterien zu ihrer Unterscheidung
oder zur Feststellung von Ähnlichkeiten und befinden uns damit
nicht auf demNiveau, das Amartya Sen kritisiert. (Wir reden schließ-
lich nur von Prägungen, denen andere Prägungen folgen können, und
nicht von Determination -»destiny«- und beziehen diese Struktur-
merkmale nicht als Etiketten auf ganze Kulturen, um sie wesens-
mäßig zu etikettieren und voneinander abzugrenzen.)

Bei zuviel Partikularisierung, so wie Sen sich das wünscht, kann
jedoch der Blick für einige charakteristische Züge von Kulturen ver-
loren gehen, die uns – wenn sie uns bewusst sind – das Verstehen
erleichtern können. Das könnte verhindern, dass wir, wie es so oft
geschieht, von uns auf andere schließen und woanders selbstver-
ständlich eigene Denkschemata und Interpretationsgewohnheiten als
gegeben voraussetzen.

Die Kategorien, in denen sich Kulturen voneinander abheben
oder ähneln können und die in ihrer strukturierten Gesamtheit das
spezifische Profil von Kulturen bilden, nennen wir Strukturmerk-
male. Doch schon die Isolierung von Strukturmerkmalen bedeutet
eine Vereinfachung, da sie als Komponernten eines Ganzen unter-

45

Strukturmerkmale von Kulturen

70 von Savigny, Wittgensteins »Lebensformen und die Grenzen der Verständigung«,
in: Lütterfelds/Roser (Hg.), Der Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philoso-
phie der Sprache, S. 132 f (s. auch Münnix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Rela-
tivity, in: Münnix (Hg.), Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Herme-
neutik, S. 155–159.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander funktional verbunden sind.71 Dennoch sind sie zur Einfüh-
rung in das Spektrum, in dem Ähnlichkeiten und Unterschiede sich
auftun, interessant und relevant. Dabei geht es um Wissen über
Strukturmerkmale von Kulturen, das nicht beanspruchen kann, eine
einzelne Kultur in ihrer Totalität zu erfassen (wie wir sehen werden,
kann auch hier eine Art Bilderverbot gelten) oder in einem wie auch
immer gearteten Wesen. Doch bieten sich hier Verstehenshilfen, und
es kann Problembewusstsein wachsen.

So kann man z.B. unterscheiden: 1. Raumkonzepte, 2. Zeitauf-
fassungen, 3. Vorstellungen von Erkenntnisprozessen, 4. unter-
schiedliche Naturauffassungen, aber 5. auch verschiedene Auffassun-
gen von Personalität sowie 6. von Gesellschaft oder Gesellschaften.
Und schließlich beschäftigt sich Galtung 7. mit dem sogenannten
Transpersonalen oder auch Transzendenten, das in unterschiedlichen
Kulturkreisen je anders gedacht werden kann.72

Wegen essentialistscher Tendenzen teilweise bedenklich sind die
folgenden 10 Strukturmerkmale von Kulturen: 1. Nationalcharakter,
Basispersönlichkeit 2. Wahrnehmung, 3. Zeiterleben, 4. Raum-
erleben, 5. Denken, 6. Sprache, 7. nichtverbale Kommunikation,
8. Wertorientierungen, 9. Verhaltensmuster: Sitten, Normen, Rollen
und 10. soziale Gruppierungen und Beziehungen. Und eigentlich
müsste man sich, so Maletzke, auch noch mit den sogenannten »geis-
tigen Objektivationen« beschäftigen, die von Philosophie, Religion,
Kunst, Musik, Literatur bis hin zu Gegenständen des Alltagslebens
wie Kleidung, Schmuck, Haus, Wohnung und Hausrat reichen.73

Eine vergleichende Analyse der jeweiligen Kategorien ist er-
hellend, zumal beide Autoren jeweils andere Aspekte beleuchten. Ich
betrachte fünf Dimensionen voon Strukturmerkmalen:

1. Raum und Zeit. Bei Galtung finden wir zum Thema Raum eine
Kritik der sozialen Wertigkeit von verschiedenen Räumen aufgrund
von Machtverhältnissen: Zentrismus und Universalismen verhinder-
ten, dass man Räume beachtet, die weniger im Focus stehen, und auf-
merksam auf andere Räume wird, in denen Dinge anders gesehen
werden.74

46

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

71 Maletzke, Interkulturelle Kommunikation, S. 42 f.
72 So etwa der Träger des alternativen Friedens-Nobelpreises, Johan Galtung, in Men-
schenrechte – anders gesehen, S. 28–45.
73 Maletzke, Interkulturelle Kommunikation, S. 42–107.
74 Galtung, a. a.O., S. 28 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während Galtung unterschiedliche (politische) Wertungen von
Raum betrachtet, geht es Maletzke um unterschiedliches Raum-
erleben und unterschiedliche Raumkonzepte; er geht hier weiter und
behandelt vier Bereiche: 1. privaten Raum, 2. räumliche Orientie-
rung, 3. interpersonale Distanz sowie 4. Raumgestaltungen, die kul-
turell sehr unterschiedlich ausfallen können.

Maletzke konkretisiert das noch weiter und kontrastiert es mit
Raum-Zeitauffassungen anderer Kulturen: So verweist er auf japa-
nische Häuser und Gärten, in denen mehr Aufmerksamkeit dem
Raum zwischen den Objekten gelte,75 und besonders in Gärten werde
der visuelle Raum durch gesteigertes kinästhetisches Einbezogenwer-
den ausgedehnt. Interessant ist aber auch, dass Europäer und Ame-
rikaner sich Räume meist abstrakt als leere Räume mit drei ortho-
gonal aufeinander stehenden Achsen vorstellen, während etwa die
Hopis das nicht können, denn sie benennen leere Räume nicht als
wirkliche Objekte, sondern durch die Position anderer Gegenstände.76

Zum Aspekt der Zeit muss man festhalten, dass die westliche
und eben nicht allgemeingültige Auffassung von Zeit nach dem Mo-
dell eines linearen Kontinuums aus lauter gleichen Einheiten als
»Zeitpfeil« aus der Vergangenheit in die Zukunft vorgestellt wird,
mit einer Zeitrichtung, und dieser Zeitpfeil ist gekoppelt mit einer
Vorstellung von Höherentwicklung und Fortschritt, was wir natür-
lich in anderen, z.B. asiatischen Kulturen mit zyklischen Zeitvorstel-
lungen so nicht finden. In Asien und Afrika finde sich ein konkreteres
und ganzheitlicheres Zeiterleben, nach dem Zeit keine »abstrakte Re-
chengröße, sondern ein in Jahresfesten und Saisonarbeiten konkret
erlebbarer Prozess« sei.77 Es fehlt auch nicht der Hinweis auf für uns
kuriose Zeitvorstellungen, z.B. einer Zeit als Kapsel (bei einem afri-
kanischen Stamm) oder Zeitlosigkeit an Zeitlöchern (bei einem kana-
dischen Indianerstamm), und auf unterschiedliche Zeitorientierun-
gen: Calvinistisch geprägte Kulturen seien stark zukunftsorientiert,
Lateinamerikaner und Anwohner des Mittelmeeres eher gegenwarts-
orientiert, während einige asiatische Kulturen in der Vergangenheit

47

Strukturmerkmale von Kulturen

75 Maletzke, a. a.O., S. 62 f. Interessanterweise macht Maletzke diese Achtung für das
Dazwischen (dieses »ma« wird verehrt) auch in der Länge der Pausen bei verbaler
Kommunikation aus, die bedeutungstragend sind und das gesprochene Wort relati-
vieren können, ohne dass jemand verletzt wird (S. 189–192).
76 Hall, The Hidden Dimension, S. 92.
77 Maletzke, a. a.O., S. 54 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebten, »so zum Beispiel die Chinesen mit ihrem Vorfahrenkult«.78
(Hier sind bereits einige bedenkliche Verallgemeinerungen am
Werk!) Doch Mall zeigt mit einer phänomenologischen Unter-
suchung, dass lineare und zyklische Zeitbegriffe durchaus nicht ge-
gensätzlich gedacht werden müssen, sondern auch zusammengehen
können.79

Die analytische Trennung der Kategorien Zeit und Raum, die im
sog. »Westen« so oft geschieht (und nicht nur in Folge der Kantischen
Unterscheidung der Anschauungsformen Raum und Zeit), wider-
spricht aber der praktischen Erfahrung: Es sind Abstraktionen. In
der Praxis, wie auch die moderne Physik weiß, gibt es Räume nicht
ohne Zeit und Zeit nicht ohne Räume und dieses Ineinander von
Raum und Zeit, wie es auch in anderen Kulturen, z.B. der chinesi-
schen, immer schon gesehen wird, gilt es zu bedenken80.

2. Personbegriff und Gesellschaft: Während Galtung – unter Aus-
blendung einer ganzen Kulturgeschichte – nur sehr kurz die »west-
liche« Prägung zum Individuum mit »Ich« und »Über-Ich« be-
schreibt, die die Heiligkeit des Leibes und des Geistes des einzelnen
Menschen zur Folge habe,81 kritisiert Maletzke hingehen klischee-
hafte Zuschreibung von Eigenschaften zu bestimmten Nationa-
litäten82.

Man muss hier festhalten, und zwar nicht nur für die Onto-
genese, sondern auch für die Geistesgeschichte, dass »westliche« In-
dividualität sich tatsächlich anderswo so nicht entwickelt hat und als
Ergebnis eines historischen Prozesses gesehen werden muss, vom
›principium individuationis‹ des Meister Eckhart, für das er noch an-
gefeindet wurde, über den Traktat zur Menschenwürde Pico della
Mirandolas in der Renaissance, über Descartes und Kant bis hin zur
amerikanischen Bill of Rights, in der jedem Einzelnen sogar das Recht
zugesprochen wurde, sein eigenes Glück verfolgen zu dürfen. Dem-
gegenüber muss man anmerken – und die interkulturelle Philosophie
bietet inzwischen reichlich analytisches Material über andersartige

48

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

78 a. a.O., S. 55.
79 Mall, Time-Arrow within the Bounds of Cyclic Time, in: Tiemersma/Oosterling
(Hg.), Time and Temporality in Intercultural Perspective, S. 65 ff.
80 Libbrecht, Chinese Concepts of Time: yü-chou as Space-Time, in: Tiemersma/Oos-
terling (Hg.), Time and Temporality in Intercultural Perspective, S. 87 f.
81 Galtung, a. a.O., S. 31 f.
82 Maletzke, a. a.O., S. 44 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeptionen von »Selbst«, – dass es z.B. im Buddhismus gar keinen
derartigen Personbegriff gibt, im Gegensatz sogar das Ziel, westlich
gesprochen, die »Entpersonalisierung« der Person ist, die sich von
den sie ausmachenden »Anhäufungen« wie Gier, Neid, Stolz etc. lö-
sen muss, da sie allesamt nur Leiden verursachen. Jedes abhängige
Existieren ist sowieso nur illusionär und gehört nicht der eigentlichen
Wirklichkeit zu. Auch eine Seele gibt es nicht, und hier kann der
Einfluss religiöser Vorstellungen auf die Entwicklung von Person-
begriffen nur anklingen.

Auch wie eine Gesellschaft strukturiert ist und wie die sozialen
Beziehungen verlaufen, ist in weit höherem Maß kulturspezifisch als
wir gemeinhin annehmen. So sind zum Beispiel unterschiedliche
Gruppierungen wie Familie, Verwandtschaft, Klassen und Kasten so-
wie Statuseliten korreliert mit bestimmten Verhaltensweisen und Be-
ziehungen untereinander.

Es gibt auch kulturspezifisch unterschiedliche Normierungen
des Verhaltens: So gelten in Asien vielfach gemeinschaftliche Bezie-
hungen als höherwertig gegenüber den Belangen und Interessen des
Individuums, und das muss zunächst klar sein, bevor man sich Einzel-
interessen zuwendet.

»Während man bei Geschäftsbeziehungen in Europa und Nordamerika
meist schnell ›zur Sache‹ zu kommen sucht, legt man in Japan (und etlichen
anderen asiatischen Kulturen) großen Wert darauf, erst einmal gute per-
sönliche Beziehungen zu den Partnern aufzubauen. Deshalb dauert es dort
eine gewisse Zeit, oft finden mehrere Treffen statt, bis die Kontakte so weit
gereift sind, dass man zu Geschäftsfragen übergehen kann. Wer diese Fra-
gen zu eilig und zu direkt ansteuert, gilt in den Augen japanischer Partner
als rüde und unhöflich. Europäer und Amerikaner müssen dort also Geduld
und Gleichmut lernen«.83

Man muss bemerken, dass sich traditionell auch in Afrika oft ein aus-
geprägter Kommunitarismus findet: Der Mensch erhält seinen Wert
nicht aus sich selbst, sondern in und durch die Gesamtheit der sozia-
len Beziehungen, z.B. in der Sippe, in der er lebt.

»It is a matter of common knowledge that the African society is a communal
society […] Indeed, to many this characteristic defines ›Africanness‹. On
the same phenomenon, John Mbiti writes that that in African societies,
whatever happens to the individual, happens to the whole group, and what-

49

Strukturmerkmale von Kulturen

83 Maletzke, a. a.O., S. 153f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ever happens to the group, happens to the individual. The individual can
only say: ›I am, because we are; and since we are, therefore I am‹.«84

Westlicher Individualismus darf sich also nicht in Unkenntnis ande-
rer kultureller Gewordenheiten für sakrosankt oder gar für besonders
arriviert halten, und man könnte sogar an andern kulturellen Ent-
würfen für sich selbst lernen, wie es die amerikanischen Kommunita-
risten versuchen.85

Beide Autoren sind aber betriebsblind für kulturspezifisch je an-
dere normative Wertungen der geschlechtlichen Identität: Während
es in einigen Gegenden Afrikas Matriarchatslinien gibt (die Sippen-
zugehörigkeit definieren), gibt es viele andere Kulturen, in denen das
Patriarchat bzw. Neopatriarchat (oft mit Homophobie verbunden)
fröhliche Urstände feiert und es selbstverständlich ist, dass Frauen
nicht die gleichen Rechte haben wie Männer und in Abhängigkeit
gehalten werden müssen, was auch Gewalt gegen Frauen legitimiert.
Kulturell gewachsene Auffassungen von Geschlechtsrollen (so z.B.
auch die positive Bewertung des Hermaphroditismus in manchen in-
dischen Gegenden) gehören also unbedingt in die Gruppe der Unter-
scheidungsmerkmale mit hinein.

3. Ein weiteres besonderes Unterscheidungs- bzw. Strukturmerkmal
muss man in den Naturverhältnissen bzw. Vorstellungen von Natur
sehen.Maletzke unterscheidet zwischen drei Typen vonNaturverhält-
nissen und attribuiert sie so: Unterwerfung unter die Natur (z.B. im
spanischen Südwesten der USA, dort nehmeman das jeweilige Natur-
geschehen als unvermeidlich hin), Harmonie mit der Natur (in vielen
geschichtlichen Perioden kennzeichnend für chinesische und japa-
nische Kulturen) und Beherrschung der Natur (was z.B. in derWerte-
ordnung der meisten Nordamerikaner ganz weit oben stehe).86Auch
Galtung schildert als »westliche« Perspektive das Herrschaftsbestre-
ben und eine anthropozentrische Auffassung von Natur.87

Dieses so ausgemachte »westliche« Naturverhältnis ist aber

50

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

84 Gyekye, Sensus Communis in African Political and Moral Thought. An Akan Per-
spective, in: Kimmerle (Hg.), Sensus Communis in Multi- and Intercultural Perspec-
tive, S. 85 f. Dazu auch Sundermeier, The Individual and Community in African Tra-
ditional Religions.
85 Näheres s. Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 228 ff.
86 Maletzke, a. a.O., S. 83.
87 Galtung, a. a.O., S. 30 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht naturgegeben, sondern als Ergebnis der europäischen Geistes-
geschichte zu verstehen und verändert sich gerade wieder: Hatte
Franz von Assisi sich in seinem Sonnengesang noch der ganzen
Schöpfung verschwistert gefühlt und ›Bruder Sonne‹ und ›Schwester
Mond‹ angerufen, so muss doch wohl als der entscheidende Wende-
punkt die sog. »Cartesische Spaltung« verstanden werden. Der Car-
tesische Aufruf, der Mensch müsse endlich mit Hilfe einer lebens-
dienlichen Technik und seiner Vernunft »maître et possessseur de la
nature« werden, um nicht länger dunklen Kräften hilflos ausgeliefert
zu sein, hat einer gnadenlosen Ausbeutung der Natur für mensch-
liche Zwecke Vorschub geleistet, bis schließlich hin zu Heideggers
Ruf nach einer Umkehr und heutigen ganzheitlichen Naturphiloso-
phien, die die Cartesische Spaltung zu überwinden suchen.88

Hingegen wissen wir aus anderen, z.B. indianischen, Kulturen,
dass Menschen sich immer schon als Teil der Natur denken. Der car-
tesische Dualismus zwischen res extensa und res cogitans ist aller-
dings schief, auch wenn er immer noch wirkmächtig ist, und ist schon
von Leibniz mit seinem Begriff der Kraft kritisiert worden. Denn der
Mensch ist nicht nur Geist-, sondern auch organisches Naturwesen,
und sowohl in der Natur als auch beim Menschen gibt es jede Menge
Energie. Für indianische Kulturen, wie auch für animistische afri-
kanische Kulturen ist die Natur von Spiritualität durchwirkt, von
Naturgeistern oder den Geistern der Ahnen89, eine Trennung von
Geist und Natur ist undenkbar. Holistische (z.B. auch bei Spinozas
Pantheismus) und dualistische Weltbilder sind also voneinander zu
unterscheiden und offenbaren unterschiedliche offenbar nicht immer
kulturdependente Denkmodelle von Eingebundensein bzw. Opposi-
tion zur Natur.

4. Die Kategorie des »Transpersonalen« bei Galtung kann als ein wei-
teres wichtiges Strukturmerkmal gelten. Es findet sich zum Teil unter
dem Begriff »Objektivationen« des menschlichen Geistes bei Maletz-
ke, was schon ein bestimmtes Verständnis von Religion voraussetzt.

Bei Galtung scheint zunächst eine lineare Vorstellung von Ge-
schichte vorzuliegen. Im säkularen Staat sei Gott abgelöst durch Kö-
nig, dann Staat, Institutionen usw. Offenbar hätten die Menschen das

51

Strukturmerkmale von Kulturen

88 z.B. Meyer-Abich, Aufstand für die Natur. Von der Umwelt zur Mitwelt.
89 Udeani, Afrikanische Wertetraditionen im 21. Jahrhundert, in: Münnix (Hg.),
Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der Globalisierung, S. 209ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedürfnis, sich einem Ganzen unterzuordnen, das größer sei als sie,
und das sie anbeten oder zumindest als Autorität betrachten könnten.
Der säkulare aufgeklärte und demokratische Staat als Institution habe
eine solche Autorität, sie werde ihm zumeist zugestanden. Doch
Transzendenz über die eigentliche Sphäre des Menschlichen hinaus
ist natürlich auch anders vorstellbar, bezeichnet das Unverfügbare
und kann sowohl in einer personalen oder nichtpersonalen Gottes-
vorstellung (wie bei Spinoza: deus sive natura) bestehen. Jenseits
aller Transzendenz kann auch ein Gottesstaat diese Rolle überneh-
men. Es können aber auch viele Götter sein oder Geister, die in unser
Leben hineinwirken oder eine Vorstellung vom geordneten Kosmos,
in dem man in seiner Winzigkeit zu Recht verschwindet (zum Thema
Religion und Kultur gesondert Kap. 1.5).

Es kann auch ein Kosmos von Werten sein, der die Gesellschaft
als Ganze erst möglich macht und ihr Profil verleiht (kultursepara-
tistisch noch Nietzsche: »Eine Tafel der Güter hängt über jedem
Volke«90). Werden diese Werte nach Art einer objektiven idealen
Existenz als präexistent gedacht, sind sie eine metaphysische Legiti-
mation der Wertebasis einer Gesellschaft, die dann dazu neigen kann,
ihre eigenen Werte zu universalisieren.

Man kann die Wertorientierungen aber auch als soziale Traditio-
nen sehen, die von Generation zu Generation weitergegeben werden
und daher als sakrosankt gelten können.

Zwar ist die europäische Aufklärung und die damit einhergehen-
de Säkularisierung ein westlicher Sonderweg, zwar gibt es in anderen
Kulturkreisen andere Vorstellungen von weltlicher oder kirchlicher
oder auch spiritueller Autorität, doch können wir hier niemals zu all-
gemeinen Urteilen über das Transpersonale in einer Kultur kommen,
um sie damit hinreichend zu beschreiben und von anderen abzugren-
zen. Zu groß ist die Vielfalt und Bandbreite von Spiritualität, Agnos-
tizismus, fanatischer Religiosität oder auch humanistischer Werte-
bindung, Aberglaube und Staatsgläubigkeit schon innerhalb einer
Gesellschaft, weshalb dieses »Transpersonale« in der Sonderform des
Religiösen im nächsten Kapitel eigens unter dem Aspekt der Vielfalt
behandelt werden soll.

52

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

90 Nietzsche, Zarathustra, S II S. 322, ist natürlich vom Sozialdarwinismus und vom
»Willen zur Macht« getrieben. (»Leben könnte kein Volk, das nicht schätzte; will es
sich aber erhalten, so darf es nicht schätzen, wie der Nachbar schätzt.«)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zuletzt soll die sehr interessante Dimension des Denkens und Er-
kennens behandelt sein, die man früher mangels anderen Wissens oft
für universal gehalten hat: Hier scheint die Gefahr ungerechtfertigter
Verallgemeinerungen und Dichotomisierungen offenbar besonders
groß: Während Maletzke sich mit je unterschiedlicher Wahrneh-
mung und Denkweisen befasst, und zwar nicht als Rezeption, son-
dern als aktives und selektives Gestalten, diagnostiziert Galtung
fälschlicherweise unter dem Oberbegriff »Erkenntnis«, dass die
»westliche Erkenntnisstruktur atomistisch und deduktiv« sei, »im
Unterschied zur holistisch/dialektischen Kombination, die sich in vie-
len anderen Kulturen findet.« (!) Denn für ihn ist »hier eine unver-
kennbar westliche Epistemologie am Werk […], die dem sozialen
Atom, dem Individuum, das große Augenmerk schenkt; und ebenso
dem begrifflichen Atom.«91

Es ist aber gefährlich, dies zu verallgemeinern, denn schon ein
Blick in unsere eigene Philosophiegeschichte zeigt uns die unter-
schiedlichsten Ansätze in der Erkenntnistheorie, und eben auch
holistisch/dialektische, z.B. bei Hegel.

Doch wir unterscheiden uns nicht nur in den Inhalten des Den-
kens voneinander, sondern auch in den Weisen unseres Denkens, mit
dem wir zur Erkenntnis gelangen wollen. Maletzke unterscheidet
hier zwischen logisch oder prälogisch, induktiv oder deduktiv, abs-
trakt oder konkret, alphabetisch oder analphabetisch. Letzteres ist
unter dieser Überschrift zunächst erstaunlich, aber er erläutert die
Relevanz des Analphabetismus für das jeweilige Denken damit, dass
man die Welt anders verarbeitet: Analphabeten lebten in einer ge-
schlossenen Welt, in dem Sinne, »dass sie an spezifische Situationen,
Bedingungen, Gegebenheiten gebunden sind. Schriftkulturen da-
gegen machen ein abstraktes, entpersönlichtes, vom Augenblick
unabhängiges Denken möglich. Schreiben mache eine Kultur un-
abhängig von den einzelnen Personen. Nur Schreiben mache den kri-
tischen, überprüfbaren Dialog möglich, der dann seinerseits sich aus-
weitet zu zugunsten eines kritischen, skeptischen, rationalen und
logischen Denkens.«92

Maletzke folgert daraus eine Zweiteilung von westlicher und
»nichtwestlicher« Denkungsart in folgendem gegenüberstellendem
Schema, und hier schließt sich meine Kritik an:

53

Strukturmerkmale von Kulturen

91 Maletzke, a. a.O., S. 48 ff und Galtung, a. a.O., S. 30.
92 Maletzke, S. 66 beruft sich hier auf Cunzcik, Communication and Social Change.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logisch – prälogisch
induktiv – deduktiv
abstrakt – konkret
alphabetisch – analphabetisch

Er kommentiert: »Mit aller Vorsicht und einigen Einschränkun-
gen kann man die eine Seite dem westlichen Kulturkreis, die andere
recht vage den ›Anderen‹ zuordnen.«93

Abgesehen von der Tatsache, dass es den westlichen Kulturkreis
nicht gibt, wird hier nun sehr deutlich, dass man so selber in die Falle
essentialistischer Zuschreibungen gerät, die man doch vermeiden
wollte. Zudem ist die Zuschreibung »prälogisch/deduktiv/konkret
(also nicht zu Abstraktionen fähig)/analphabetisch« für nichtwest-
liche Kulturen schlichtweg nicht nur undifferenziert, sondern auch
falsch: China, Indien und Japan und auch die arabischen Länder haben
eine hoch entwickelte Schrift und Buchkultur, die indische Logik
braucht sich vor der westlichen nicht zu verstecken, obwohl sie ande-
re Akzente setzt, und auch im sogenannten Westen denkt man (z.B.
in der Wissenschaft) sowohl induktiv als auch deduktiv. Denn deduk-
tives Denken muss von allgemeinen Ideen oder vorgegebenen Regeln
ausgehen und versuchen, die Tatsachen diesem Rahmen einzuord-
nen, während induktives Denken vom Besonderen zum Allgemeinen
aufsteige und Theorien konstruiert, die dann anhand empirischer Be-
funde geprüft würden.94 Letzteres ist aber keineswegs dem »west-
lichen« Denken vorbehalten. Wie bei Huntington wird hier zu wenig
differenziert. Dualismen wie westlich und nichtwestlich (oder wie bei
Huntington der »Westen« und »der Islam«95) sind zu vereinfachend,
wenig hilfreich und erfassen die konkrete Vielfalt des Denkens nicht;
und der Analphabetismus ist durchaus auch im sog. »Westen« an-
zutreffen, wie auch große Belesenheit in anderen Kulturen.

Um auf die hier besonders interessierenden kulturell gewachse-
nen verschiedenen Bildauffassungen zu kommen, könnte man auch
in gleicher Weise versuchen, Kulturen mit einem Gegensatzpaar
»ikonisch-anikonisch« zu beschreiben (und vielleicht sogar »west-
lich/nichtwestlich« attribuieren), doch wie wir sehen werden, ist auch
dies schief und erfasst die komplexe Realität verschiedenen Bildden-
kens in verschiedenen Kulturen und Subkulturen keineswegs. (Es

54

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

93 Maletzke, a. a.O., S. 67.
94 a. a.O., S. 64.
95 Huntington, Kampf der Kulturen, S. 291–330.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greift viel zu kurz, wenn etwa Stoddart die religiösen Kulturen von
Christentum, Hinduismus und Buddhismus als ikonodul, Judentum
und Islam aber als anikonisch bezeichnet.96)

Besonders wenn sie mit pauschalen Zuschreibungen verknüpft
werden, können die oben genannten Dichotomien sogar Unheil an-
richten und klischeehaftes Denken sowie Vorurteile befördern. In der
Absicht zu typisieren schießen sie über das Ziel hinaus. In der sehr
alten arabischen Kultur gibt es durchaus – nicht nur während ihrer
Blütezeit um die erste Jahrtausendwende herum – differenzierte logi-
sche Erörterungen – und auch keineswegs nur als Übernahme Aris-
totelischen Denkens –, man kann diese Kultur keinesfalls als »prä-
logisch« bezeichnen.

Zum Vergleich die später noch ausführlicher zu behandelnde Er-
kenntnislehre der Advaita-Vedanta im indischen Denken. Hier ist das
Bild vom Schleier der Maya zu interpretieren: Er verhindert die rech-
te Erkenntnis und lässt die Menschen im Stadium der Unwissenheit,
wenn sie die Wirklichkeit als dualistisch auffassen.

Der Dualismus von Wissendem und Gewussten, von Subjekt
und Objekt wird hier als Schein entlarvt. Der Schleier der Maya ver-
schwindet in der aufdämmernden Selbsterkenntnis; und Brahman als
»Eines ohne ein Zweites« durchstößt den Schleier der Maya für im-
mer. Dualistisches Denken ist also aus dieser Perspektive keine ana-
lytische Leistung, sondern geht am Eigentlichen vorbei.97

Es gibt in der Tat gerade im Bereich epistemischer Normierungen98

große kulturelle Unterschiede. So macht etwa Jullien darauf aufmerk-
sam, dass Konfuzius (mit großem Einfluss auf das chinesische Den-
ken!) sich bewusst von allem Exklusiven und Kategorischen frei-
macht: »wenn man sich von keiner Seite in Beschlag nehmen lässt,
beraubt man sich auch keiner der beiden,« wodurch sich »der Gegen-
satz von ›es ist so‹ und ›es ist nicht so‹ auflöst«99 und das Entweder-
Oder nicht alternativ, sondern komplementär gedeutet wird.

»Sobald man die die identitätsfixierte Perspektive des Subjekts, wie sie sich
im Westen entwickelt hat, verlässt, um zur Perspektive eines kontinuier-
lichen Prozesses überzugehen, wie sie in China vorliegt, wird die Einheit

55

Strukturmerkmale von Kulturen

96 s. Stoddart, Grundzüge des Hinduismus, S. 39
97 s. etwa Mall, Der Hinduismus.
98 Dieses Thema möchte ich gesondert in einer späteren Monographie behandeln.
99 Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, S. 126 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Komplementarität der Gegensätze, weit davon entfernt, ein Problem
darzustellen, als Prinzip des Laufs der Dinge selbst gedacht. Dass das eine
im anderen ist, dass das eine auch das andere ist, eben dies ermöglicht den
Prozess.«100

Und das hat auch politische Folgen: In der griechischen Polis z.B. habe
man die frontale und direkte Explikation auf der Basis des Kontradik-
tionsprinzips systematisiert und »auf der Grundlage einer Entschei-
dung zwischen zwei Gegensätzen, die einander ausschließen (eine
Partei steht gegen die andere, man stimmt in dem einen oder im an-
deren Sinne)« entfaltet sich die Demokratie, wohingegen andernorts
das Harmoniedenken maßgebend ist (»in China wurde niemals abge-
stimmt«).101

Grundsätzlich ist festzuhalten, dass die exemplarisch geschilderten
Strukturmerkmale von Kulturen in die richtige Richtung gehen, auch
wenn ich ihre Zuschreibungen in einzelnen Punkten kritisiert habe.
Als Analysekriterien bei Kulturvergleichen stellen sie ein wichtiges
tertium comparationis bei solchen Vergleichen dar; sie schärfen die
Aufmerksamkeit für unterschiedliche Lebensformen und liefern Be-
obachtungskriterien.

Obwohl Typisierungen unangemessen vereinfachen können,
machen sie uns doch sensibler für Differenzen, die wir als solche
wahrnehmen und analysieren können – am besten mit der Bereit-
schaft zu Perspektivwechseln. So lassen sich Ähnlichkeiten und
Unterschiede zwischen Kulturen feststellen, die es uns erlauben, Ver-
wandtschaften und »Familienähnlichkeiten« festzustellen. Die Über-
schneidungen in Gemeinsamkeiten erlauben uns Übergange, sie sind
sozusagen die Brücken, auf denen wir uns hinein in einer »fremde«
Kultur wagen können, die so nie gänzlich fremd ist.

Totale Fremdheit ohne dieMöglichkeit solcher Übergange würde
interkulturellen Dialog unmöglich machen, totale Vertrautheit un-
nötig. Dabei werden Kulturen gerade nicht als in sich abgeschlossene
Entitäten nach Art von Containern gedeutet – separatistische Kultur-
modelle scheinen mir überholt –, sondern sie sind verbunden nicht
nur durch einige gemeinsame Lebensformen, sondern auch durch
einige gemeinsame Denkformen, die uns dann andere weniger ver-
traute erschließen helfen können.

56

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

100 Jullien, a. a.O., S. 91. (Hervorhebung d.d.A.)
101 Jullien, a. a.O., S. 101.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45 - am 26.01.2026, 21:52:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

