
628

Anthropos  107.2012

Rezensionen

of the transparency of other minds, the dangerous read­
ability of word and gaze. Is the ideology perhaps contra­
dicted by practical knowledge, rather like the Trobrian­
ders’ dogma of “virgin birth”?

Most contributors make some kind of distinction be­
tween what Rumsey, in his afterword, calls instances of 
empathy and talk about empathy. But the applicability of 
the etic concept to indigenous thought and practice causes 
some confusion. Several contributors note a regional pre­
occupation with compassion/pity/love (usually denoted 
by a single word); and some (e.g., Mageo, p. 77) regard 
this sentiment as equivalent to empathy, or at least as de­
pending on acts of empathy. As the editors’ introduction 
has it, “empathy and its withholding find their consum­
mate expression in food giving and taking. One prepares 
and gives food to those one loves, pities, and is concerned 
for, and one withholds food as a sign of reproach and 
lack of concern.” But I am not convinced that, concep­
tually or in practice, empathy is necessarily involved in 
love or pity, especially when these concepts are taken to 
refer to pragmatic acts, not interior states. A mother feeds 
her children because she recognizes their needs, not be­
cause she imaginatively empathizes with them or tries to 
feel what they are feeling. A host knows that weary trav­
ellers are hungry and does not depend upon imaginative 
projection to intuit their needs. Custom mandates the re­
sponse. Nor is the assumption of a first-person perspective 
regarding others exclusive to empathy. Jealousy, pride, 
and shame, among other emotions, require a comparison 
of self with others, a putting of oneself in the other’s posi­
tion, an intuiting of their perceptions and feelings. 

If the arguments provoke debate, as they should in any 
good collection, the individual contributions offer an ab­
sorbing range of case studies. Hermann analyses Banaban 
empathy in its historical formation as a product of in­
terwoven native and Christian discourses on pity, equal­
ity, and community. Banabans view themselves as both a 
people to be pitied and a people who take pity on others, 
Christian notions blending with older ideas of solidarity 
and compassion. Lepowsky notes a “fierce insistence on 
personal autonomy” in Vanatinai that underlies islanders’ 
fear of others’ malevolence and inscrutability. She argues 
for the use of narrative strategies in making sense of emo­
tional episodes. Mageo proposes that modes of empathy 
are shaped in socialization practices. In an extended com­
parison with Western models, she suggests that “attach­
ment in more individually oriented places inspires empa­
thy as an imaginative identification of self with another, 
bridging the self/other divide,” whereas in group-oriented 
societies like Samoa, “attachment leads to empathy as en­
acted: giving care in gifts of food and services.” Lohmann 
points to empathy as a complex set of evolved capacities 
and makes the intriguing suggestion that “all forms of al­
ternative perspective-taking … are based on impressions 
of empathy with real or imagined volitional beings.” Em­
pathy, as such, lies at the basis of social life. Nonetheless, 
in some societies it is minimally cultivated: the Asabano, 
empathy-sceptics, seem not to be very good at it. In a long 
chapter on Yap, Throop offers a complex and engross­
ing analysis of how empathy relates to subjectivity, so­

cial performance, morality, and knowledge. Pragmatism, 
secrecy and evasion engender a “communicative opacity” 
that limits insight into others’ thoughts and feelings. Yet 
the capacity to respond to others’ suffering with runguy 
(concern/pity/compassion) is highly valued. Whether this 
capacity amounts to empathy is a moot point, especially if 
empathy is taken to mean “approximating the quasi-first-
person perspective of another’s internal life.” Writing on 
Anuta, Feinberg, squarely faces the paradox noted above 
and suggests that empathy for the pragmatic Anutans is 
not about “mind-reading” but “educated guesses” based 
on observed actions. His point seems borne out in von 
Poser’s richly detailed portrait of Bosmun food exchange. 
She argues that “since Bosmun foodways permeate emo­
tional spheres, they play a role in empathic processes.” To 
conclude this excellent volume, Hollan shows how bio­
graphical differences play a crucial part in the capacity to 
empathize. His chapter introduces a comparative perspec­
tive with a case study from Toraja (Indonesia) that echoes 
the Pacific cases. Another Indonesian example, howev­
er, might have proved more contrastively revealing: the 
Javanese both cultivate and comment upon empathy; in­
deed their well-known conceptual and moral relativism, 
instilled through cultural models of “changing places” in 
ritual, language registers, and domestic arrangements, is 
to empathy what fertile mud is to rice. Just beyond the Pa­
cific, things can look – and feel – very different.

Andrew Beatty

Jebens, Holger (Hrsg.): Herbarium der Kultur. Eth­
nographische Objekte und Bilder aus den Archiven des 
Frobenius-Instituts. Frankfurt: Frobenius-Institut, 2011. 
150 pp. Fotos. ISBN 978-3-9806506-5-6. Preis: € 19.95

Frankfurt am Main ist die einzige Stadt in Deutsch­
land, die über drei etablierte ethnologische Institutionen 
verfügt: das Museum der Weltkulturen (*1904 als Städti­
sches Völkermuseum), das Frobenius-Institut (*1898 als 
Afrika-Archiv in Berlin; seit 1925 in Frankfurt als For­
schungsinstitut für Kulturmorphologie) und das Insti­
tut für Ethnologie (*1946 als Ordinariat für Kultur- und 
Völkerkunde). (Die Beschlussvorlage des Magistrats von 
05. 11. ​2010 [M219] zur erneuten Umbenennung des 
Museums der Weltkulturen in “Weltkulturen Museum” 
wurde am 24. 02. 2011 vom Magistrat aus dem Beschluss­
verfahren der Stadtverordnetenversammlung zurückgezo­
gen; < http://www.stvv.frankfurt.de/parlis2/parlis.php > 
[10. 03. ​2012].) 

Die fachliche Nähe von Museum und Frobenius-In­
stitut (FI) wurde durch die jahrzehntelange gemeinsame 
Leitung (1935–1965), durch die Nutzung gemeinsamer 
Räumlichkeiten und ab 1935 durch eine (Honorar-)Pro­
fessur an der Frankfurter Universität für den jeweiligen 
Direktor gefördert. 1967 wurde diese Verbindung verwal­
terisch getrennt und nach der Aufteilung ihrer Bestände 
geht seitdem jeder seine eigenen Wege (Felsbilder, Bild­
dokumente, Manuskripte und Bücher gingen an das FI / 
Objekte blieben im Museum [15]).

Umso begrüßenswerter ist das Ausstellungsprojekt für 
eine Präsentation im Hessischen Ministerium für Wissen­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628


Anthropos  107.2012

629Rezensionen

schaft und Kunst (5. 10. –12. 11. 2010), welches vom FI 
gemeinsam mit dem Institut für Ethnologie unter studen­
tischer Mitarbeit organisiert wurde, und für das das Mu­
seum der Weltkulturen als Leihgeber und Informant zur 
Seite stand. Die vorliegende Publikation zur Ausstellung 
gleichen Titels behandelt ausgewählte Aspekte der Ins­
titutsgeschichte und ist der Initiative von Holger Jebens 
als Herausgeber (FI) unter Mitarbeit von Markus Lindner 
(Institut für Ethnologie) zu verdanken.

Wie Markus Lindner (Vorgeschichte; 15–17) auf­
zeigt, steht diese Ausstellung in der Tradition einer Aus­
stellungspraxis, welche das FI in den 1990er Jahren – zu­
nächst mit “Minutenausstellungen” – entwickelte (15). 
Ausstellungsprojekte finden seitdem in Abstimmung mit 
dem Lehrplan des Instituts für Ethnologie zur Vorberei­
tung der Studierenden auf das spätere Berufsfeld Museum 
statt. Lindner stellt die einzelnen Bereiche der Ausstel­
lung im Ministerium vor, die die gleichen Titel tragen wie 
die vier Kapitel der vorliegenden Begleitpublikation: “In­
stitut”, “Archive”, “Expeditionen”, “Aneignung, Repro­
duktion und Rückgabe”. Holger Jebens (Hintergrund; 19–
24) behandelt das aktuelle fächerübergreifende Interesse 
an Objekten, der Praxis des Sammelns, an Sammlungen 
selbst und an Museen und Archiven als Wissensspeicher. 
Laut Jebens scheinen die Grenzen zwischen Kunst und 
Wissenschaft zu verschwimmen und eine Beschäftigung 
mit der Erinnerung kümmert sich vor allem um die Re­
flexion über sich selbst (21) und weniger um die Erinne­
rung der Anderen. In der Ausstellung kehrt der Ethnolo­
ge zurück und bringt nicht nur den Blick auf die Anderen 
mit, sondern richtet dabei auch den Blick auf die eige­
nen Dinge als Teil der Expeditionen. Das Eigene und das 
Fremde werden in Frage gestellt – sie werden zugleich 
vertraut und wieder fremd. Ziel der Ausstellung war 
es zu zeigen, dass eine “Rückwendung auf sich selbst” 
(22) nicht ausreicht, sondern dass sich die Ethnologie im 
Wechsel zwischen “Fremd- und Selbstwahrnehmung” 
(22) auch mit den Diskursen der Anderen auseinanderset- 
zen muss. 

Die Überschrift des ersten Teils “Institut” hätte auch 
“Das Institut und seine sozialen Netzwerke” heißen kön­
nen. Nach den wichtigsten Stationen der Institutsge­
schichte (Nils Lünser, Samantha Ruppel, Vanessa Vogel 
und Lino West: Vom Afrika-Archiv zum Frobenius-Insti­
tut; 27–29) wird Karin Hissink (Nora Perina: Karin His­
sink und die Geschichte des Frobenius-Instituts; 31–34) 
als Forscherin, Networkerin und Kommissarische Leiterin 
des Museums und des Forschungsinstituts für Kulturmor­
phologie (ab 1939) gewürdigt. Beide Institutionen konn­
ten nur durch den Einsatz Hissinks und dem ihrer Mitar­
beiterinnen die Zeit des Zweiten Weltkriegs überleben. 

Mit einem Bezug auf die aktuelle Diskussion um die 
inhaltliche Gestaltung des Humboldt-Forums und der 
Feststellung, dass eine Kombination von Gemäldegale­
rie und Ethnographica unter einem Dach bisher stets er­
folgreich war, beginnt Karl-Heinz Kohl (“Herbarium der 
Kulturmetamorphose”. Leo Frobenius und Wilhelm II. 
planen ein Museum; 35–40) seine Betrachtung des Mu­
seumskonzepts von Frobenius und Wilhelm II. Jener be­
geisterte sich so für die Völkerkunde und vor allem auch 

für die Person Leo Frobenius, dass er nicht nur mehrere 
Expeditionen finanziell bezuschusste. Er wollte sein eige­
nes Völkerkundemuseum im ganz anderen Stil und plan­
te dies mit Frobenius (37). Die neue Ausstellungspraxis 
sollte sich an Goethes “Metamorphose der Pflanzen” ori­
entieren, wobei Frobenius konkrete Angaben, wie der 
genaue Ablauf einzelner Ausstellungen seines “Cultur-
Morphologischen Museums” (38) aussehen würde, offen 
ließ. Laut Kohl (40) wäre dieses Museum eher ein rück­
gewandtes Museum wie eines der früheren Raritätenka­
binette geworden. 

Das Theaterstück zum 65. Geburtstag von Frobenius 
interpretiert Marlen Walter (Der verteufelte Frobenius; 
41–43) als ein Zeichen dafür, dass am Institut eine ein­
ander zugewandte Arbeitsatmosphäre geherrscht haben 
muss. Neben Charisma und Genialität von Frobenius, be­
zogen auf seine Öffentlichkeitarbeit und sein Kommuni­
kationstalent, kommen auch seine Schwächen (wie z. B. 
sein “undurchsichtiges Finanzgebahren”; 47) zur Spra­
che. Wie Hans Voges (Frobenius und seine Freunde; 45–
48) verdeutlicht, konnten sich der Erfolg von Frobenius, 
seine Förderer sowie der Schüler- und Sympatisanten­
kreis nur “innerhalb einer spezifischen historischen Kon­
stellation” (47) entwickeln und halten.

Das 2. Kapitel des Buches widmet sich den “Expe­
ditionen”. In den Archiven des FI findet sich ein großer 
Fundus an Notizen im Bereich der Erzählforschung von 
den zahlreichen Expeditionen Frobenius’ zwischen 1904–
1935. Sabine Dinslage (Frobenius als Erzählforscher; 
51–56) bezeichnet die Veröffentlichung der zwölf Bände 
“Atlantis. Volksmärchen und Volksdichtungen Afrikas” in 
den Jahren 1921–1928 für die damalige Zeit als “bahn­
brechend” und bis heute als die umfangreichste Samm­
lung von Erzählgut dieses Kontinents (51). Trotz dieses 
Erfolgs weist Dinslage auf die nicht enden wollende Kri­
tik der Fachwelt, wobei sie zwei widersprüchliche Posi­
tionen darstellt. Lobt die eine die Masse an vorhandenem 
Material, so wirft die Gegenseite Frobenius vor, nur mit 
Dolmetschern gearbeitet und mittels freier Übersetzung 
die Texte verfremdet, vereinfacht und mittels “kreativer 
Formulierungen” “verändert und stilistisch geschönt” zu 
haben (52), bei gleichzeitig fehlenden ausreichenden Hin­
weisen zu Person und Performanz der Erzählenden. Trotz 
der außergewöhnlichen Strapazen, die eine Reise zu Fels­
bildern in der Sahara mit sich brachten, war das Interes­
se an jenen bereits im 19. Jh. geweckt. Wie Karl Heinz 
Striedter (Felsbildforschung in der Sahara – gestern und 
heute, 57–60) darstellt, folgte Frobenius auf seinen Rei­
sen schon gelegten Spuren, und veranlasste bereits auf 
seiner ersten Reise dorthin (1912–1914), Kopien der Bil­
der in Originalgröße anzufertigen. Vor dem Hintergrund 
seiner eigenen Reise im Jahre 1971 berichtet Striedter 
über die veränderten Reise- und Forschungsbedingungen 
nach dem Zweiten Weltkrieg und betont die Notwendig­
keit einer interdisziplinären Zusammenarbeit bei der In­
terpretation von Felsbildern. Valerie Glock (Carl Arriens. 
Ein Maler auf Expedition; 61–64) widmet ihren Text Carl 
Arriens, der Frobenius als Künstler auf mehreren Reisen 
begleitete und zahlreiche eindrucksvolle Bilddokumen­
te und detaillierte Reisebeschreibungen über Nigeria zu 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628


630

Anthropos  107.2012

Rezensionen

Beginn des 20. Jh.s schuf. Nicht nur als Zeichnerin be­
gleitete Elisabeth Pauli ihren Mann Adolf E. Jensen auf 
mehreren Expeditionen nach Äthiopien (Sophia Thubau­
ville: Briefe einer kühnen Expedition. Elisabeth Paulis 
Berichte aus Südäthiopien; 65–68). Zu ihren Aufgaben­
gebieten gehörten neben den wissenschaftlichen Vorbe­
reitungen der Expeditionen, die Organisation von Gepäck 
und der Schriftverkehr mit Europa (65). Ihre ethnogra­
phischen Dokumentationen in Wort und Bild sind Teil 
des Frobenius-Archivs. Auf der Expedition nach Boli­
vien (1952–1954) mit ihrem späteren Ehemann Albert 
Hahn (Zeichner) wollte die Kustodin Karin Hissink (69) 
für die Amerika-Abteilung die Verluste in den Sammlun­
gen ersetzen (Dagmar Schweizer de Palacios und Mar­
tin Schultz: Mythen, Ornamente und Gegenstände. For­
schende Sammeln und Karin Hahn-Hissink; 69–72). Ihr 
besonderer Ansatz des forschenden Sammelns im Tief­
land von Bolivien stellte eine “Verbindung zwischen den 
Motiven der Textilien und den Mythen her” (70). Auf Bo­
livien folgten ab 1962 mehrere Reisen nach Mittelame­
rika. Ihre Sammlungsankäufe konzentrierten sich nicht 
nur auf ornamental verzierte traditionelle Alltagsbeklei­
dungen sondern auch auf zeitgenössische Objekte unter 
dem allgemeinen Stichwort Volkskunst Mittelamerikas. 
Das Interesse der Reisenden für Museum und Institut galt 
nicht nur der materiellen Welt, sondern auch der Doku­
mentation immateriellen Kulturschaffens. Wie Tom Sim­
mert (Töne im Feld; 73–75) aufzeigt, wurden die ersten 
Tonaufnahmen mit einem Edison-Phonograph von den 
Expeditionen in den 1930er Jahren nach Frankfurt zu­
rückgebracht – neben der visuellen Dokumentation von 
Weltbildern und ihrem Ausdruck in Tänzen und Festen 
in Form von Fotografien und Zeichnungen. “Primitive” 
Musikaufnahmen (74) aus den Kolonialgebieten gab auch 
das Berliner Phongramm-Archiv in Auftrag und stattete 
die Reisenden dementsprechend aus. Unter dem Stich­
wort “akustische Umwelt” (75) als Teil des immateriellen 
Kulturerbes (UNESCO 2005) erhielt die Musik der Ande­
ren, die nach dem Zweiten Weltkrieg von der Ethnologie 
eher vernachlässigt wurde, wieder einen neuen Stellen­
wert in der Forschung. 

Den dritten Teil des Buches unter dem Titel “Archi­
ve” beginnt Richard Kuba (Die fremde Welt in den Ar­
chiven; 79–82) mit einer Schilderung der Entstehungs­
geschichte des Afrika-Archivs in einer Zimmerecke in 
Frobenius’ Berliner Wohnung. Der Begriff “Archiv”, der 
bis dato nur für sog. Hochkulturen vorbehalten war (79), 
sollte die Gleichwertigkeit der Quellen schriftloser Kultu­
ren anerkennen. Die von Frobenius gesammelte Masse an 
Dokumenten lässt jedoch oft eine tiefergehende, umfas­
sende Kontextualisierung vermissen. Das spätere Ordnen 
sollte den Sinn der angehäuften Objekte – weit über Afri­
ka hinausgehend – schon erschließen. Die “Vorgeschicht­
liche Bildergalerie” aus prähistorischen Felsbildern 
erhielt ab 1936 eine eigene Abteilung im Forschungsins­
titut (81). Nach einer Zeit des Vergessens wurden in den 
Jahren 2006–2009 das Ethnographische Bildarchiv und 
das Felsbildarchiv (zusammen ca. 100.000 Einheiten, 
S. 82) mit einem DFG-Projekt digital erfasst und sind seit 
2010 online. Beatrix Heintze (Antonio Cavazzis “Histo­

rische Beschreibung”. Eine bibliophile Kostbarkeit in der 
Völkerkundlichen Bibliothek; 83–86) widmet ihren Bei­
trag den Aufzeichnungen des Kapuzinermönchs Antonio 
Cavazzi, der im 17. Jh. als Missionar in Angola tätig war. 
Das Besondere der “Schattenfotografie” zeigt laut Julia 
Friedel (Der Schatten des Ethnographen; 87–90) mehr als 
nur die abgebildeten Motive (87): der Umriss des Schat­
tens erzählt u. a. etwas über den Standpunkt des/r Foto­
grafen/in und seiner/ihrer Bekleidung und Körperhaltung. 
Bärbel Högner (Im Reich der Archive; 91–96) eröffnet 
mit sieben Fotografien einen bunten Einblick in die Ar­
chive des FI.

Kapitel 4 beschäftigt sich mit den Themen “Aneig­
nung, Reproduktion und Rückgabe”. Unter den neuen 
Sammlungsobjekten des FI zur “Erforschung kulturel­
ler Aneignungen in Zeiten der Globalisierung” (Matthias 
Gruber: Vom Möbel zum Kunstobjekt. Das Mercedes-
Bett aus Maiduguri; 99–104) ist das im Jahre 1999 ge­
kaufte Mercedes-Bett das größte Objekt neben anderen 
Möbeln und Gebrauchsgegenständen (99). Gruber schil­
dert die Herstellungsgeschichte der Objekte in Nigeria, 
die Materialien, die beteiligten Gewerke und den Wand­
lungsprozess des Bettes zu einem Kunstwerk. Miriam 
Schöler (Ein Felsbild aus dem Basutoland; 105–108) 
stellt Details der ausgestellten Felsbildkopien von der 
neunten Expedition ins südliche Afrika vor. 

Bereits als junger Mann (109) hatte Frobenius seine 
Leidenschaft für Felsbilder entdeckt (Kristina-Raphaela 
Sadowski: Felsbilder als Kunstobjekte. Eine Ausstellung 
in New York; 109–112) und im Jahre 1937 umfasste die 
Sammlung ca. 3.000 Bildkopien, die auf verschiedenen 
Ausstellungen weltweit, u. a. im MoMA, gezeigt wurden. 
Das FI will nicht nur die historischen Fotos archivieren, 
sondern hat in den letzten Jahren damit begonnen, Tei­
le des Fotoarchivs auch in den Ursprungsländern zu zei­
gen. So fand 2011 eine historische Fotoausstellung u. a. 
in Äthiopien, Nigeria und Burkina Faso als eine Koopera­
tion statt (Lydia Zühlke: Ein Deutsch-Äthiopisches Aus­
stellungsprojekt. Die Frobenius-Expedition von 1950/51 
durch die Augen von Elisabeth Pauli; 113–114). Nina 
Müller beschreibt zum Abschluss Eindrücke der Aus­
stellung “Nigeria 100 Years Ago” in 2010 (Nigeria 1910. 
Aktuelle Ausstellungsstrategien des Frobenius-Instituts; 
115–116).

Das Buch ist sehr gut lesbar, da sich die 26 Autoren 
und Autorinnen (13 Studierende und 13 Fachvertreter/
innen) in ihren 22 Beiträgen jeweils auf drei bis sechs 
Seiten beschränken. Alle Artikel behandeln einen klei­
nen Aspekt des reichhaltigen Schaffens und können für 
sich alleinstehen. Leider führt die enge Untergliederung 
der Einzelthemen zu einigen Wiederholungen, die hät­
ten vermieden werden können. Es wäre wünschenswert 
gewesen, im “Anhang” (119–136) – neben der Ausstel­
lungsdokumentation – eine chronologische Biographie 
von Leo Frobenius mit den dazugehörenden wichtigsten 
historischen Daten, den Postionen von Mitarbeitern/in­
nen, den wechselnden Namen der beteiligten Institutio­
nen (vgl. Absatz 1) und eine Karte mit den Stationen der 
Expeditionen zu finden. Darüber hinaus wäre eine Liste 
mit Ausstellungen (vgl. 108 f.) von und über Frobenius 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628


Anthropos  107.2012

631Rezensionen

und über Kooperationen zwischen den drei Institutionen 
wünschenswert gewesen. In einigen Beiträgen bleibt die 
Rolle, in welcher Frobenius oder auch andere Personen 
jeweils gehandelt haben, unklar. War er als Direktor des 
Museums oder als Leiter des Instituts oder im Namen bei­
der Institutionen z. B. auf Sammelreisen unterwegs? Wur­
den z. B. die Felsbilder von Frobenius 1937 unter dem 
Namen des Instituts, im Namen des Museums oder in bei­
der Namen im MoMA ausgestellt? (108). Diese Unklar­
heit lässt eine unterschwellige Konkurrenz zwischen den 
Institutionen vermuten.

Wie in diesem Ausstellungs- und Buchprojekt wieder 
einmal deutlich wurde, liegen in den drei Frankfurter völ­
kerkundlichen Institutionen Schätze, die nur darauf war­
ten, immer wieder ins Licht der Öffentlichkeit gemeinsam 
gehoben zu werden. Der Titel “Herbarium der Kulturen” 
bezieht sich zwar auf eine Idee von Frobenius, mit der 
er in Anlehnung an Goethes Pflanzenmorphologie seinen 
Förderer Wilhelm II. für ein Museum begeisterte – jedoch 
geht der vorliegende Band weit darüber hinaus. “Vom Ins­
titut zum Institut” könnte man den Kreis der Kapitel kurz 
fassen, der nicht nur aus der Perspektive der Mitwirken­
den die wichtigsten Aktivitäten der Vergangenheit, son­
dern auch neue Forschungsansätze und Kooperationen 
im Austausch mit den ehemals erforschten Ländern bein­
haltet. Gegenseitige Anerkennung intellektueller Zeitge­
nossenschaft sowie partnerschaftliches Denken und Han­
deln sind heute Programm des Frobenius-Instituts und das 
Fach Ethnologie bietet dafür spezielle Kompetenzen. An 
dieses und vieles mehr erinnert man sich nach der Lektü­
re dieses empfehlenswerten Buches.

Anette Rein

Kirch, Patrick Vinton: How Chiefs Became Kings. 
Divine Kingship and the Rise of Archaic States in Ancient 
Hawai‘i. Berkeley: University of California Press, 2010. 
273 pp. ISBN 978-0-520-26725-1. Price: £ 27.95

Hawaii figures prominently in the archaeological and 
anthropological literature on the transition from chief­
doms to unified states. With or without contemporary 
written observations of this structural transition, anthro­
pologists and archaeologists tend to conclude that eco­
nomic modes of production are the key to understanding 
the transition from chiefdom to state. This emphasis is, 
in part, a reflection of their disciplinary assumptions on 
the processes driving the evolution of human societies, 
which in turn partly derive from the relative absence of 
written observations for the times and peoples they study, 
and the relative abundance of archaeologically accessible 
remnants of economic production such as field systems 
and buildings. There is also a voluminous literature on 
state formation written by sociologists, political scien­
tists, and historians, which tend more to emphasize po­
litical accommodation and/or military domination as key 
processes, again, in part, a reflection of sources available 
and disciplinary assumptions. The conquest and unifica­
tion of the Hawaiian Islands by Kamehameha I between 
1782 and 1812 came at a time of increasing European 
contact and recorded observations, forming a potentially 

crucial link between these two bodies of literature and in­
terpretation.

While most scholars acknowledge that sacred chief­
tainship was developed to sophisticated levels in Hawaii, 
there is still debate among them whether Hawaiians had 
developed what social scientists term archaic or embryon­
ic states by the time Captain Cook arrived in the 1770s. In 
“How Chiefs Became Kings,” Patrick Kirch argues con­
vincingly that they had. According to Kirch, these archaic 
Hawaiian states were characterized by “the development 
of class stratification, land alienation from commoners 
and a territorial system of administrative control, a mo­
nopoly of force and endemic conquest warfare, and, most 
important, divine kingship legitimated by state cults with 
a formal priesthood …” (27). 

Kirch and Marshall Sahlins are the two current giants 
in the field of Hawaiian studies. Kirch cements his repu­
tation in this book with his most comprehensive over­
view of aboriginal Hawaiian social, economic, and po­
litical evolution to date. While there is little that is totally 
new in this work, it represents a rich and wide-ranging 
summation and elegant refinement of all his past themes – 
here we see the master at the top of his game. The new 
material includes a detailed overview of Hawaiian politi­
cal history from the fifteenth to the eighteenth centuries 
as related in traditions recorded and written one to two 
generations after sustained contact and residence by Eu­
ropeans, and an engagement with archaeological and an­
thropological literature around the world on the transition 
from chiefdoms to states. 

Despite noting the almost unique treasure of primary 
written sources available to scholars due to the late transi­
tion from chiefdom to archaic state in Hawaii just prior to 
increasing European contacts, Kirch makes very little use 
of these sources. The only early contact sources referred 
to in the bibliography are Beaglehole’s edited collection 
of observations from Cook’s expeditions, which are vir­
tually absent in the endnotes and text citations. This is in 
dramatic contrast to his earlier collaboration with Sah­
lins which focuses on the structural history of Anahulu 
on O’ahu in the generation after Cook’s visit when the 
process of unification was completed. Indeed, by setting 
his objective as proving that Hawaiians had already devel­
oped archaic states by Cook’s arrival, his gaze is by ne­
cessity taken back in time from the contact and postcon­
tact eras, and must rely on traditions written down long 
after European contact, and archaeological and linguistic 
material. Such evidence is not unique to Hawaii as the re­
corded traditions of Samoa, Tonga, Tahiti, Palau, and the 
Caroline Islands attest.

Kirch derides and yet largely ignores the works of his­
torians of Hawaii and humanities scholars of political evo­
lution. The very dated 1938 work of Ralph Kuykendall, 
one early 1968 work of Gavan Daws, and the 1992 book 
of Lilikala Kame‘eleihiwa are listed in his bibliography, 
but rarely cited in the text despite Daws’ superb analy­
sis of the tensions within the priesthood at the time of 
Cook’s death. This is unfortunate as a number of Pacific 
historians (including the reviewer) have published stud­
ies of eighteenth century Hawaii since Daws’ 1968 clas­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-628

