
IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen

übersetzen?

Das Romantische selbst ist eine

Übersetzung1

Kaum jemand (außerhalb derUniversitäten) liest deutschsprachige Tex-

te des Mittelalters – und das ist auch kein Wunder. Wer einmal, durch

welchen Zufall auch immer, eine typische Ausgabe eines solchen Textes

in die Hand bekommen hat, wird nicht gerade zur Lektüre eingeladen.

Auf der linken Seite befindet sich in aller Regel der mittelalterliche Text,

Vers für Vers – denn viele der Erzählungen sind in Versen verfasst –,

und dieser mittelalterliche Text lässt sich auch von denjenigen, die

Deutsch als Muttersprache sprechen, ohne ein wenig Übung und ohne

ein Wörterbuch nicht besonders gut verstehen. Bei Textausgaben mit

philologischem Anspruch finden sich unterhalb des mittelalterlichen

Textes dann auch noch zahlreiche Anmerkungen.Deren Sinn erschließt

sich allerdings nur denjenigen, die wissen, welchen Weg man von

den Handschriften, die die Texte überliefern, zu einer gedruckten

Textausgabe zurücklegen muss, wenn man sich an die philologischen

Gepflogenheitenhält.Auchdiejenigen,dieüberdiesesWissenverfügen,

werden die Anmerkungen aber in aller Regel ignorieren. Nicht ohne

Grund stehen diese Anmerkungen am Fuß der Seite, vom ›eigentlichen‹

Text getrennt und geradezu außer Sichtweite. Schon das Layout macht

1 Clemens Brentano: Godwi, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

es einem leicht, diese randständigen Anmerkungen nicht weiter zu

beachten.

Auf der rechten Seite einer heute typischen Ausgabe befindet sich

eine Übertragung des mittelalterlichen Textes in das heutige Deutsch.

Solche zweiseitigen Ausgaben gibt es eigentlich erst seit den 1960er-Jah-

ren – es handelt sich also um eine noch recht junge Entwicklung, auch

wennman hier und da Vorläufer findet.2 Hier nunwird es spannend für

diejenigen, die nicht den Anspruch haben, sich durch den Text auf der

linken Seite zu arbeiten; diejenigen, die gut damit leben können, dass

man ihnen eine Übersetzung bietet. Solche Übersetzungen sind ja auch

weder etwas Besonderes noch besonders innovativ: Auch bei fremd-

sprachigenRomanenderGegenwartsliteratur sind selbst diejenigen,die

sprachbegabt sind, immer wieder auf Übersetzungen angewiesen (wo-

bei in diesemFall die Verlage normalerweise nicht den fremdsprachigen

Text mitliefern). Zwar ist das mittelalterliche Deutsch für diejenigen,

die Deutsch als Muttersprache sprechen, keine Fremdsprache in einem

strengen Sinn; aber das mittelalterliche Deutsch ist weit genug von

unserer heutigen Sprache entfernt, um eine Übersetzung notwendig zu

machen.

Da es sich also durchaus um eine Selbstverständlichkeit handelt, ist

die geradezu zwangsläufige Enttäuschung angesichts der Übersetzung

dann umso größer. Die Übertragung auf der rechten Seite ist nämlich

in aller Regel gar nicht dafür gedacht, als eigenständiger Text kontinu-

ierlich gelesen zu werden. Übertragen wird in der Regel Vers für Vers,

sodass die Übertragung möglichst nah ammittelalterlichen Text bleibt.

Manmuss sich also durch eine brüchige und gebrochene Prosa arbeiten.

Das ist kein Fehler, das hat Methode. Die Übertragung auf der rechten

Seite soll gar nicht selbstständig gelesen werden, weil es sich lediglich

2 Ein sehr früher Vorläufer erschien bereits 1786/87, blieb aber für die weitere

Entwicklung dieser Text- und Präsentationsform folgenlos: Iwain, ein Helden-

gedicht vom Ritter Hartmann, der nächst um die Zeiten K[aiser] Friedrichs des

Rothbarts lebte, zur Seite nach heutiger Mundart erkläret, mit Vorberichten,

Anmerkungen, und einem Glossarium versehen von Karl Michaeler, Kustos auf

der wienerischen Universitätsbibliothek. 2 Bände, Wien 1786/87.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 75

um eine Hilfestellung handelt, um mit dem mittelalterlichen Text auf

der linken Seite zurechtzukommen. Die rechte Seite führt zur linken

Seite hin, zum (gut romantisch gedachten) Original – und soll auch

dorthin führen.Das,wasman liest, ist keine Übersetzung, sondern eine

Krücke.

Kein Wunder also, dass kaum jemand deutschsprachige Texte des

Mittelalters liest. Dass es dazu gekommen ist – und so weit gekommen

ist –, das wiederum ist eine spannende Geschichte, die uns außerdem

helfen kann, die Wege und Umwege der Romantik und Postromantik

besser zu verstehen. Es zeigt sich nämlich, dass es durchaus Momente

gab, romantische Momente, die eine andere Art des Übersetzens und

eine andere Art der Präsentation mittelalterlicher Texte erlaubt und

ermöglicht hätten. Postromantisch zu sein und zu handeln heißt näm-

lich in diesem Fall, sich an eine Möglichkeit der Romantik zu erinnern,

die folgenlos blieb, an einen Augenblick voller Potenzial, das nicht

verwirklicht wurde. Und postromantisch zu sein heißt dann auch, an

diese romantischenMöglichkeiten anzuknüpfen,umüber dieRomantik

hinauszugelangen.

Eine kurze Geschichte des Übersetzens mittelalterlicher Texte

Man beginnt diese Geschichte, die Geschichte der Übersetzungen mit-

telalterlicher Texte, wohl am besten mit Ludwig Tieck, der sich in

den Jahren um 1800 mit der deutschsprachigen Lyrik des späten 12.

und 13. Jahrhunderts beschäftigt hat. Diese Beschäftigung war indes

weder Selbstzweck noch an einen kleinen Kreis von Expert*innen

gerichtet. Tieck ging es in diesem wie auch in anderen Fällen um

die Popularisierung mittelalterlicher Texte und so wollte er auch die

Lyrik popularisieren, sie also »einem breiteren Publikum jenseits der

Gelehrten zugänglich machen«.3

Für diese Lyrik steht bis heute ikonisch die Manessische Liederhand-

schrift, die etwa in den Jahren 1300 bis 1340 in Zürich entstand und

3 Stefan Scherer: Populäre Künstlichkeit, S. 89f.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

heute in Heidelberg liegt – allerdings nicht etwa im Heidelberger

Schloss oder an einem anderen Ort romantischer Mittelalterverehrung,

sondern in der Universitätsbibliothek, was durchaus zur akademischen

Vereinnahmung passt, über die wir zuvor gesprochen haben. So rollen

denn auch die Mittelaltergermanist*innen manchmal mit den Augen,

wenn die Abbildungen dieser Handschrift heute in allen möglichen

Zusammenhängen herangezogen werden, in denen die Betrachter*in-

nen selbst dann an das Mittelalter denken sollen, wenn der Begriff

gar nirgends genannt wird. Wer die Bilder sieht, deren oder dessen

Gedanken richten sich ganz von selbst in eine Vergangenheit, die diese

Handschrift zu visualisieren hilft.

Die Manessische Liederhandschrift verkörpert also ›das Mittelal-

ter‹ – mit ihren Bildern, aber durchaus auch mit den Liedern, die dort

gesammelt wurden.Dies gilt allerdings nicht für alle Lieder, denn schon

Tieck interessierte sich vor allem für die Liebeslyrik und klammerte

alles andere aus. Mittelalterliche Lieder zu politischen Themen und zu

Fragen, wie man sich zu verhalten hat, hat Tieck in sein Buch nicht

aufgenommen, sie waren ihm zu »unpoetisch,weil nicht intuitiv zu ver-

stehen«.4 Diese Entscheidung hatte Folgen, denn auf dieseWeise wurde

quasi von Anfang an das Bild geprägt, dass es im deutschsprachigen

Mittelalter eigentlich nur Liebeslieder gebe. Gerade diese Liebeslyrik

wurde in den Händen der Romantiker zu einemmediävalen Vehikel, zu

einer überaus effektiven Maschine zur Produktion einer Liebesideolo-

gie, die wir noch heute romantisch nennen. Mit den mittelalterlichen

Liedern hat diese Ideologie durchaus Berührungspunkte; erfunden und

genutzt wurde diese Liebesideologie aber im 19. Jahrhundert für das 19.

Jahrhundert, also für die eigene Zeit. Diese Nutzung mittelalterlicher

Lieder für die Etablierung eines – im doppelten Wortsinn – romanti-

schen Liebeskonzepts gehört zu den erfolgreichsten Projekten der an

erfolgreichen Projekten nicht armen Romantik. Immerhin prägt uns

dieses Liebeskonzept bis heute.

Ludwig Tiecks Sammlung mittelalterlicher Lieder erschien im Jahr

1803 unter demheute etwas seltsamklingenden TitelMinnelieder aus dem

4 Volker Mertens: Bodmer und die Folgen, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 77

Schwäbischen Zeitalter.5 Der Titel verweist auf die Kaiser aus dem Hause

Hohenstaufen (bei Göppingen gelegen und somit in Schwaben), also auf

Friedrich I. bis Konrad IV., die von derMitte des 12. bis zurMitte des 13.

Jahrhunderts regierten und unter deren Herrschaft die Romantiker die

Blütezeit der mittelalterlichen Poesie verwirklicht sahen.

In ihrer ursprünglichen Sprachform wären die Lieder freilich dem

Publikum des frühen 19. Jahrhunderts nicht zuzumuten gewesen; oder

besser gesagt: Kaum jemand hätte sich mit den originalen Texten der

Manessischen Liederhandschrift abgeben wollen und können. Deshalb

hat Tieck etwas getan, was einem romantischen Begehren nach Ur-

sprüngen undOriginalität zumindest auf den ersten Blickwiderspricht:

Tieck nämlich hat die mittelalterlichen Lieder sprachlich in Richtung

seiner Gegenwartssprache gleiten lassen. Wörter und Wendungen, die

ihm verständlich schienen, ließ Tieck stehen; für unverständliche Wör-

ter undWendungen jedoch suchte er nach Alternativen.Und schließlich

hat er insgesamt dafür gesorgt, dass die Lieder besser dem ›Sound‹

entsprechen,denman inder Zeit um 1800 vonLiebesliedernundLiebes-

lyrik erwartet hat. LudwigTieck hat, anders gesagt,diemittelalterlichen

Lieder romantisiert (hat sie in den romantischen ›Sound‹ transponiert)

– und zugleich das romantische Liebeskonzept mediävalisiert (also

das avancierte zeitgenössische Liebeskonzept auf eine mittelalterliche

Grundlage gestellt). Seit Tieck klingen für uns mittelalterliche Lieder

romantisch; und seit Tieck zeigt das romantische Liebeskonzept auf das

Mittelalter.

Für uns heute klingt das, was Tieck sprachlich fabriziert hat, wohl

eher sperrig und fremdartig. In inhaltlicherHinsicht,was insbesondere

die Geschlechterverhältnisse und die Strukturen des Begehrens anbe-

langt, erkennt man aber schnell vieles wieder, was auch heute noch

in einem breiten Verständnis als romantisch gelten kann. Die ersten

drei StrophenderTieck’schenLiedersammlungbeispielsweisebeginnen

folgendermaßen – mit einem Lied, das einem Kaiser zugeschrieben

wird.

5 Ludwig Tieck: Minnelieder aus dem Schwäbischen Zeitalter.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Kayser Heinrich

Ich grüße mit Gesange die süssen,

Die ich vermeiden nicht will und nicht mag,

Da ich sie von Munde rechte mochte grüßen,

Ach, leider! das ist mancher Tag:

Wer nun dieses Lied singe vor ihr,

Dich ich vermeide so unsänftlich hier,

Es sei Weib oder Mann, der habe sie gegrüsset von mir.

Mir sind die Reich’ und Land’ unterthan

Wenn ich bei der Minniglichen bin,

Und wenne ich nun scheide von dann

So ist mir alle mein Gewalt und mein Reichthum dahin,

Nur sehnlichen Kummer zähle ich mir dann zur Habe,

So kann ich an Freuden steigen auf und auch abe,

Und bringe den Wechsel, wie ich wähne, um ihre Liebe zum Grabe.

Da ich sie nun gar so herziglichen minne,

Und sie ohne Wanken zu allen zeiten trage

Beide im Herzen und auch im Sinne,

Unterweilen mit viel mannicher Klage:

Was giebt mir darumme die Liebe zum Lohne?

Da bietet sie mir’s so rechte schöne,

Eh ich mich ihrer verzieh‹, ich verziehe mich eh der Krone.

Es spricht also der Kaiser – mit ihm beginnt nicht nur bei Tieck die

Liedersammlung, sondern bereits in der Manessischen Liederhand-

schrift.Mit den quasi herrscherlichenWorten desKaiserswerden einige

derjenigen Beziehungen und Bezüge errichtet, die das romantische

Liebeskonzept ausmachen.Romantische Liebe geht von einer emotional

intensiven heterosexuellen Zweierbeziehung aus, in diesem Fall mit der

süssen; und von dieser Frau ist derjenige, der hier »ich« sagt, gerade

getrennt. Für dieses Ich gibt es nur genau diese eine andere Person,

die nicht nur geliebt wird, sondern geradezu verehrt. Nur wenn dieses

Ich bei dieser Person ist, ist das Ich ganz und vollständig. Ist die

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 79

Dieses Liebeskonzept war schon in der Realität der Romantik nicht

plausibel und kein lebbares Ideal, vom Mittelalter gar nicht zu reden.

Darumgeht es aber auch nicht.Die Entwicklung undEtablierung dieses

romantischen Liebeskonzepts war auch ohne unmittelbaren Realitäts-

bezug überauswirksamund einflussreich – und das für rund 200 Jahre.

Heutzutage mag es möglicherweise um diese romantische Liebe gar

nicht so gut stehen, zumal kaummehr jemand an dieses Konzept glau-

ben dürfte und sich eine größere Bandbreite von Beziehungsmodellen

entwickelt hat. Aber auch heute noch bildet, zumindest im globalen

Westen, das Modell der romantischen Liebe ein Zentrum, auf das

sich andere Liebesmodelle und Lebensweisen beziehen und beziehen

müssen. In Filmen und Romanen und in zig weiterenmedialen Formen

werden romantische Beziehungsmodelle immer und immer wieder

reproduziert. Man kann anders leben, als es das romantische Liebes-

konzept vorschreibt; aber man wird dennoch immer wieder mit diesem

Liebeskonzept konfrontiert undmuss sich zu diesemKonzept verhalten

und positionieren. Dennoch – vielleicht auch gerade deswegen – mag

die heutige Schwäche des romantischen Liebeskonzepts aus Sicht der

Mittelalterforschung einen perfekten Moment bieten, um Schluss zu

machenmitder seit rund200 JahrengeradezuobsessivenBeschäftigung

mit mittelalterlichen Liebeskonzepten unter romantischer Perspektive.

Zunächst aber müssen wir zurück zu Ludwig Tiecks Ausgabe mit-

telalterlicher Liebeslieder, die bei Tieck ja gar kein mittelalterliches

Original sein sollen, sondern eine aktualisierte und an seine eigene Zeit

angepasste Version. Die Leser*innen sollen auf diese Weise möglichst

geschmeidig an das herangeführt werden, was für Tieck Poesie ist und

heißt – und diese Poesie ist seiner Meinung nach überzeitlich.

geliebte Person aber abwesend, dann folgt tiefes Leid – und es ist dieses

Wechselbad der Gefühle, das zum Sprechen animiert und so zum Lied

führt. Angesichts dieser privilegierten Zweierbeziehung ist das,was um

einen herum passiert, nachrangig – geradezu unwichtig. Deshalb will

das kaiserliche Ich lieber auf seine Krone verzichten als auf die Geliebte.

Zur romantischenLiebe gehört,dassmanbereit ist, alles aufzugeben für

die geliebte Person.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Wie gut ihmdieser Brückenschlag von seiner Gegenwart inmittelal-

terlicheZeitenhinein gelungen ist,darüber kannman streiten.Hier und

da scheinen mittelalterliche Formulierungen durch, die nicht immer

leicht verständlich sind; auch die Vorstellung eines Banns und einer

Ächtung ganz am Schluss des Liedes könnten die Leser*innen stolpern

lassen. Insgesamt aber dürften die Lieder für Menschen der Zeit um

1800 gut lesbar und einigermaßen verständlich gewesen sein.

Dennochwar demBuch beim breiten Publikum kein Erfolg beschie-

den. Woran genau das lag, ist schwer zu entscheiden. Die romanti-

sche Mittelalterbegeisterung lag noch in ihren Anfängen und Tiecks

Buch gehört zu den frühen Experimenten, mit denen man versuchte,

einer größeren Menge von Menschen mittelalterliche Vorstellungen zu

vermitteln. Was die Übersetzungen mittelalterlicher Texte anbelangt,

war Karl Simrock ab den 1820er-Jahren deutlich erfolgreicher als Tieck.

Simrock hat zahlreiche mittelalterliche Texte übersetzt, darunter etwa

auch das Nibelungenlied. Auch Simrock bemüht sich so wie Tieck, die

Leser*innen durch eine vorsichtige Aktualisierung der alten Texte an

die Originale heranzurücken. Seine Übersetzungen sind für heutige

Leser*innen zwar kaum genießbar, waren aber im 19. Jahrhundert

immens einflussreich bei der Popularisierung mittelalterlicher Texte.

Dass man Simrocks Übertragungen spätestens seit der Mitte des 20.

Jahrhunderts nicht mehr liest, dürfte auch damit zu tun haben, dass

seine Übertragungen für das 19. Jahrhundert gedacht waren und nicht

gut gealtert sind.

Abgesehen von den Übersetzungen halfen ab den 1870er-Jahren

die Historischen Romane von Felix Dahn bei der Popularisierung der

Mittelalter, allerdings weniger der mittelalterlichen Literatur, sondern

eher der mittelalterlichen Geschichte. Ihm voraus gingen seit den

1840er-Jahren die Mittelalteropern Richard Wagners – und parallel

dazu erschienen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Massen an

Mittelalterromanen, denn vor allem ab der Jahrhundertmitte brauchte

man ja fürdieEtablierungeinesDeutschenReichs eineVorstellungeiner

gemeinsamen Vergangenheit, die nicht in der griechisch-römischen

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 81

Antike beginnen konnte und also in einem ›germanischen‹ Mittelalter

beginnenmusste.6

Das Mittelalter, das Tieck und später Simrock präsentieren, wurde

also für ihre Gegenwart aufbereitet und an diese Gegenwart heran-

gerückt. Das Ergebnis sind dann keine Übersetzungen im heutigen

Sinne, aber auch keine Neubearbeitungen, sondern etwas dazwischen.

Gegen Ende dieses Kapitels werden wir auf diese Möglichkeit zwischen

ÜbersetzungundNeubearbeitung zurückkommen.Zunächst abermüs-

sen wir diese Option beiseite schieben, weil sich diese romantische

Möglichkeit des Umgangs mit mittelalterlichen Texten in der sich an

den Universitäten etablierenden Germanistik nicht durchgesetzt hat.

Die Entwicklung ging stattdessen hin zu Ausgaben, die einenmöglichst

originalen, das heißt autornahen, mittelalterlichen Text präsentierten.

Derartige Ausgaben werden dann mit dem Etikett ›wissenschaftlich‹

versehen. Tiecks Ausgabe ist aus dieser (späteren) Perspektive noch

keine wissenschaftliche Ausgabe. Solche Ausgaben musste man erst

entwickeln – und es wird einige Zeit brauchen, bis man weiß, wie man

solche wissenschaftlichen Ausgaben zumachen hat.

Der Arme Heinrich in der Ausgabe der Brüder Grimm

Umzu sehen,wie ein nächster Schritt inRichtungdieserwissenschaftli-

chen Ausgaben aussah, könnenwir unseren Blick auf die Brüder Grimm

richten. In der Stadt Kassel, in den frühen 1810er-Jahren, war Jacob

Grimm Bibliothekar des Königs von Westphalen, Jérôme Bonaparte.

Kassel war die Hauptstadt des noch jungen Königreichs und auch

wenn Jacob Grimm als Bibliothekar wohl nicht übermäßig viel zu tun

hatte, sodass Zeit für das StudiummittelalterlicherHandschriften blieb,

waren es spannende Zeiten für die Bibliotheken des gerade erst zu

Ende gegangenenHeiligen Römischen Reichs Deutscher Nation. Durch

die Aufhebung der Klöster und kirchlichen Besitztümer im Rahmen

6 Volker Mertens: Bodmer und die Folgen, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

der Säkularisation kamen die weltlichen Staaten in den Besitz rie-

siger Mengen an Büchern, darunter auch zahlreiche mittelalterliche

Handschriften. Und auch wenn der größte Teil dieser Handschriften

mit lateinischen Texten gefüllt war, waren darunter nicht wenige mit

deutschsprachigen Texten. Über diese Handschriften, die nun in den

staatlichen Bibliotheken lagen, konnte man sich bald leichter einen

Überblick verschaffen, als das zuvor möglich war.

Ein Ergebnis dieser Beschäftigung mit mittelalterlichen deutsch-

sprachigen Texten ist ein Buch, das im Jahr 1815 erscheint, »herausge-

geben und erklärt durch die Brüder Grimm«, wie es auf dem Titelblatt

heißt.7 Die Erzählung, die die Brüder herausgeben, stammt von Hart-

mann von Aue, wurde wohl irgendwann um das Jahr 1200 geschrieben

und trägt den TitelDer armeHeinrich.

Um im Jahr 1815 ein solches Buch herauszugeben, sind zahlreiche

Schwierigkeiten zu überwinden. Zwar gab es auch in den Jahrzehnten

zuvor Ausgaben mittelalterlicher deutschsprachiger Texte, etwa von

Johann Jakob Bodmer, einem umtriebigen Schweizer Geschichtspro-

fessor. Von einer Nachfrage nach derartigen Texten – seitens einer

interessierten Leseöffentlichkeit – konnte man aber nicht ausgehen.

Die mittelalterlichen Texte waren fremd und fremdartig, kaum lesbar

und eine Herausforderung für die ästhetischen Maßstäbe der Zeit.

Dementsprechend konnte man sich nicht darauf verlassen, dass ein

solches Buch auch gekauft wurde – was wiederum die Verleger nicht

unbedingt dazu veranlasste, ein derartiges Buch in denDruck zu geben.

Eine Leser- oder zumindest Käuferschaft musste also überhaupt

erst hergestellt werden. Jacob und Wilhelm Grimm versuchten, dieses

Problem zu lösen, indem sie das Buch in denDienst derNapoleonischen

Kriege stellten, genauer gesagt: in den Dienst Hessens. Im Jahr 1815

war das Kurfürstentum Hessen bereits wiederhergestellt und Jacob

Grimm stand im Dienst des zurückgekehrten Kurfürsten. Gewidmet

ist die Ausgabe des Armen Heinrich der hessischen Kurfürstin und der

hessischen Kurprinzessin. Und zu Beginn des Buchs findet sich eine

neun Seiten lange Auflistung von Namen, nämlich von denjenigen,

7 Hartmann von Aue: Der arme Heinrich.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 83

die das Buch schon vor Erscheinen bestellt und/oder Geld gespendet

hatten. Denn mit dem Buch ging auch eine Spendensammlung einher,

zugunsten des Frauenvereins, dem die Brüder Grimm, so heißt es am

Ende der Auflistung der Teilnehmenden, 194 Taler ausbezahlten.

Ob diejenigen, die ein Exemplar des Buchs vorbestellt hatten, dieses

dann auch tatsächlich gelesen haben, können wir nicht wissen. Zumin-

dest aber können wir beobachten, dass die Brüder aktiv dafür gesorgt

haben, dass Bücher verkauft wurden – und diese Verkäufe dienten

dann wiederum als Werbung für weitere Verkäufe, zumal eben auch

die Kurfürstin und die Kurprinzessin ganz oben im Verzeichnis der

Teilnehmenden erschienen.

Dies war eine Strategie, um die Ausgabe des ArmenHeinrich zu popu-

larisieren, sie unter die Leute zu bringen. Die zweite Strategie knüpft an

denNationalismusan,der sich imZugederNapoleonischenKriege auch

auf dem Gebiet des ehemaligen Heiligen Römischen Reichs verbreitete

und der sich seitdem nach und nach als übergreifender politischer

Rahmen über die Erdkugel verteilt hat. Noch vor der Auflistung der

Teilnehmenden an der Spendensammlung und der Vorbestellung des

Buchs finden sich zwei Seitenmit einer ArtWidmung oder Vorrede – es

ist nicht ganz einfach, das zu bezeichnen, was auf diesen beiden Seiten

passiert. »Als Gott und deutsche Tapferkeit unsere Fürsten wieder vor

das Stadt-Thor von Kassel geführt«, so beginnt der Text,

da spannte das Volk die Pferde aus und rief: ›Hessenblut soll sie

hereinziehen, das lebt immerdar!‹ Und als die Männer hinauszogen,

hielten sie das Schwert in der Hand, im Herzen den Gedanken fest:

›Hessenblut soll für’s Vaterland kämpfen, das lebt immerdar!‹ So hat

sich Liebe und Treue, selbst unter dem Schutt, den fremde Gewalt

darüber geworfen, wie Gold in der Erde, unverringert und unversehrt

erhalten.

Verfechtern desNationalismuswird es bei solchen Szenerienwarmums

Herz; und Verächter des Nationalismus tun sich leicht, die Logiken

derUnterordnungund selbsterwähltenKnechtschaft zu kritisieren.Das

Volk spannt also die Pferde der Kutsche des endlich heimgekehrten

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Kurfürsten aus, um sich selbst zum Pferd zu machen, um die Kutsche

selbst in die Stadt Kassel hineinzuziehen. »Hessenblut«, »Vaterland«,

»Liebe und Treue«, »fremde Gewalt« – die nationalistischen Stichworte

folgen hier dichtgepackt.

Dabei kann man sich durchaus fragen, woher die Begeisterung für

den Kurfürsten, für Wilhelm I., eigentlich kommt: »Wilhelm I.«, so

formuliert es die Buchwissenschaftlerin Ursula Rautenberg,

gilt als eine der berüchtigtsten Fürstengestalten der deutschen Ge-

schichte; in drei Verträgen von 1776/77 verkaufte er ›Hessenblut‹ an

England für den Kampf gegen die aufständischen Kolonien; mit den

englischen Subsidien schufWilhelm sich einenHausschatz, der ihn zu

den reichsten Fürsten Deutschlands zählen ließ. Sein politisches Han-

deln richtete sich allein nach den Gesetzen des größten persönlichen

Vorteils […].8

In der Widmung (oder Vorrede) klingt nichts davon an. Allzu ver-

wunderlich ist das vermutlich nicht. Dass die Beziehung zwischen

Herrschenden und Beherrschten auch psychologisch komplex ist, lässt

sich etwa aus der Forschung zumKolonialismus derNeuzeit lernen (und

auch in der Geschichte vom Armen Heinrich geht es interessanterweise

um Herrschaftsbeziehungen). Außerdem bevorzugen die Brüder wohl

dieHerrschaft ›ihres‹ Fürsten gegenüber derHerrschaft eines ›fremden‹

Herrschers.

Der zweite Absatz derWidmung bemüht sich dann, die Ausgabe des

ArmenHeinrich in den Dienst des hessischen Nationalismus zu stellen:

In dieser Zeit, deren Freude zu erleben, sieben Jahre Leid uns rei-

nigten, war die Bearbeitung eines alten, in sich deutschen, Gedichts

als ein geringes Opfer dargebracht. Jetzt hat sich unser gesammtes

Vaterland in seinem Blut von dem französischen Aussatz wieder

geheilt und zu Jugend-Leben gestärkt. Um diesen Preis gebe nun

fortan jeder Deutsche alles andere hin und sey stets bereit, als ein

freudig Opfer zu fallen. Und keiner stehe von der Gefahr ab, sondern

8 Ursula Rautenberg: Das ›Volksbuch vom armen Heinrich‹, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 85

denen, die aus Furcht oder Liebe ihn zurückhalten wollen, antworte

er mit den schönsten Worten der reinen Jungfrau: »nun gönnet mir’s,

denn es muß seyn!«

Die Herausgabe des mittelalterlichen Textes wird also zum Opfer für

das Vaterland.Das ist so weit verständlich –wenn auch nicht unbedingt

nachvollziehbar –, während die übrigen Aussagen nur dann Sinn erge-

ben,wennmanweiß,worumes imArmenHeinrich geht: Ein junger Fürst

erkrankt plötzlich an einem Aussatz, also an Lepra. Er könne, so sagt

man ihm, nur durch das Blut einer Jungfrau geheilt werden, woraufhin

er seinen Besitz aufgibt und sich ohne Hoffnung auf Heilung zu einer

Bauernfamilie zurückzieht,die zu seinemHerrschaftsgebiet gehört und

von ihm abhängig ist.Dort freundet er sichmit der noch jungen Tochter

der Bauern an, die sich schließlich bereit erklärt, für ihren Herrn und

Fürsten zu sterben. Kurz bevor der Arzt sie tötet, entscheidet sich der

Fürst, der die Szene heimlich beobachtet, dann aber um und verhindert

die Opferung. Nun greift Gott ein, heilt den Fürsten – und der Fürst

heiratet schließlich das Bauernmädchen.

So erklärt sich der zweite Absatz der einleitenden Widmung, also

die Erwähnungdes französischenAussatzes,dieHeilungdesVaterlands

in seinem Blut, die Opferbereitschaft und schließlich die Worte der

Jungfrau, die sich freiwillig zum Opfer entscheidet – die geopfert

werden will: »Nun gönnet mir’s, denn es muß seyn!«

Aus heutiger Sicht wäre vieles zum Inhalt und zur Handlung

des Armen Heinrich zu bemerken. Der Masochismus des opferwilligen

Mädchens etwa und der Voyeurismus des Fürsten,9 aber auch die

Hierarchien zwischen Fürst und Bauernfamilie, zwischen Herrn und

Untergebenen, zwischen dem erwachsenen Mann und dem jungen

Mädchen – Hierarchien mit Blick auf das Geschlecht, den Stand und

das Alter, die im Rahmen der Erzählung den Wunsch des Mädchens

plausibel machen sollen, sich für ihren Herrn zu opfern. Der Arme

Heinrich ist das Produkt einer adligen Ideologieproduktion, eine adlige

Wunschfantasie, bei der sich diejenigen, die dem Adel untergeordnet

9 Näheres dazu bei Andreas Kraß: Bluthochzeit.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

sind, freiwillig zum Opfer für ihre Herren entscheiden. Das ist kein

schlechtesModell für denNationalismus, an den die BrüderGrimm ihre

Textausgabe anschließen.

Was aus heutiger Sicht deutlich erkennbar ist, war für die Brü-

der nicht nur nicht sichtbar, sondern vermutlich auch nicht weiter

relevant. Für die Brüder Grimm gehörte der Arme Heinrich nicht zu

einer ›Kunstpoesie‹, sondern zur ›Volkspoesie‹, also zu Erzählungen,

die nicht von gelehrten Autoren erfunden wurden, sondern die sich die

Menschen gegenseitig erzählt haben. Heute sieht man das anders; für

die Grimms aber war, und auch das hat wieder mit der Romantik zu

tun, die sogenannte Volkspoesie interessanter als die Kunstpoesie. Auch

deshalb haben sie eben diesen Text herausgegeben, übersetzt, erklärt

und kommentiert. In gewissem Sinne galt ihnen die Erzählung als eine

Art mittelalterliches Märchen. Sich kritisch mit den Wertvorstellungen

und Weltbildern solcher (angeblicher) Märchen auseinanderzusetzen,

das war im 19. Jahrhundert nicht vorgesehen.

Über diese beiden Strategien hinaus – die Versammlung einer

Gemeinschaft und die Nationalisierung des Textes – gibt es allerdings

noch eine dritte Strategie, die sicherstellen soll, dass der mittelalterliche

Text ein Publikum findet. Die Brüder Grimm beginnen nämlich ihr

Buch gar nicht mit dem mittelalterlichen Text, sondern mit einer

Übersetzung in ihrGegenwartsdeutsch.10 DieseÜbersetzungwiederum

kümmert sich nicht weiter darum, dass die mittelalterliche Vorlage in

Versen abgefasst ist; die Übersetzung besteht aus klarer, gut lesbarer

10 Der Arme Heinrich Hartmanns von Aue ist ein spannendes Beispiel für die

Entwicklung der Übertragungen aus dem Deutsch der Zeit um 1200 in das

jeweilige Gegenwartsdeutsch, weil der Text nämlich mehrfach und durchaus

unterschiedlich übertragen wurde – etwa auch im Jahr 1925 von Rudolf Bor-

chardt, der den Text sprachlich in das Spätmittelalter rückt. Diesem Versuch,

das Original zu bewahren und zugleich ein klein wenig besser verständlich

zu machen, haftet durchaus etwas Romantisches an. Näheres zu den Übertra-

gungen bei Volker Mertens/Carmen Stange: Der »Arme Heinrich« – tot oder

lebendig? Allgemein zu den ›literarischen Stationen‹ des Armen Heinrich in der

Neuzeit und Moderne siehe Ursula Rautenberg: Das ›Volksbuch vom armen

Heinrich‹; außerdem Rüdiger Krohn: A Tale of Sacrifice and Love.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 87

Prosa (wobei der Märchenton, den Wilhelm Grimm für die Kinder- und

Hausmärchen entwickelt hatte, deutlich durchscheint):11

Wie also der Herr Heinrich, vor all seinem Geschlecht gepriesen und

geehret, Reichthums und fröhlichenMuthes sich erfreute, daward auf

einmal sein hoher Muth herabgebeugt in ein gar armes Leben und

an ihm wie an Absalon offenbaret, daß die üppige Krone weltlicher

Süßigkeit in ihrer besten Würde zu den Füßen herabfällt, gleichwie

uns die Schrift an einem Orte sagt: »media vita in morte sumus« das

heißt: »mitten wir im Leben sind von dem Tod befangen!« Ja, was das

festeste ist, das beständigste, das beste, das kräftigste in dieser Welt,

das steht schwankend ohneMeisterschaft, wie wir an der Kerze davon

ein wahres Bild sehen, die mitten im Licht die dunkle Asche gebiert.

Wie sind wir schwacher Art! schauet, wie unser Lachen mit Weinen

erlischt! bittere Galle ist getropft in unsere Süßigkeit und unsere

Blüthemuß fallen,wenn sie am frischesten leuchtet. Das hat sichwohl

an Herrn Heinrich gezeigt. Wer in der höchsten Welt-Seeligkeit lebt

der ist vor Gott gering, darum fiel er durch Gottes Willen aus seinem

besten Glück in ein gar schmähliches Leid und ihn ergriff der Aussatz.

Das ist gut erzählt und gut zu lesen. Erst danach, erst nach der

Übersetzungfindet sichdermittelalterlicheText,mitAnmerkungenund

Erläuterungen.Darauf folgendannweitere, ausführlicheErläuterungen

zum Verfasser, seiner Zeit, zu den Handschriften, zum Aussatz, zum

Opfer und zu weiteren Aspekten, die für das Verständnis der Erzählung

relevant sein können und aus Sicht der Brüder auch relevant sind.

Die dritte Strategie, um das Buch unter die Leute zu bekommen, zielt

also darauf ab, den Zugang durch eine lesbare Übersetzung und durch

ausführliche Informationen zu erleichtern. Wer dann auch noch bereit

und willens ist, sich mit dem mittelalterlichen Text zu beschäftigen,

kann das anschließend tun – und erhält direkt zum mittelalterlichen

Text auch einige Anmerkungen und Hilfestellungen.

11 Volker Mertens/Carmen Stange: Der »Arme Heinrich« – tot oder lebendig?,

S. 195–199.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Wenn aber bereits die Brüder Grimm dem mittelalterlichen Text

eine gut lesbare Prosaübersetzung vorangestellt haben, warum sehen

dann heutige Ausgaben mittelalterlicher deutschsprachiger Texte so

anders aus? Umdiese Frage zu beantworten, brauchenwir einen groben

Überblick über die Geschichte und Entwicklung solcher Textausgaben

von den Brüdern Grimm bis heute. Tatsächlich waren sich nämlich

schon Jacob undWilhelm Grimm ziemlich uneinig, was das Übersetzen

mittelalterlicher Texte anging: Jacob wollte die Texte gar nicht überset-

zen;Wilhelm hingegen hatte damit kein Problem –und er setzte sich in

diesem Fall durch.12

Eine weitere wichtige Rolle in dieser Geschichte spielte – und spielt

noch – Karl Lachmann. Der Name Karl Lachmanns steht wie kein

anderer für die Herausbildung einer wissenschaftlichen Editionsphi-

lologie, also der Lehre, wie man Editionen auf die richtige Art und

Weise verfertigt. Deshalb wird Lachmanns Name häufig wie eine Art

Markennameeingesetzt; einMarkenname,hinter dembestimmte Inno-

vationen stehen und bestimmte Umgangsformen mit (unter anderem)

handschriftlichen Texten. Zwar kann man darüber streiten, ob Karl

Lachmann noch zur Romantik zu zählen ist oder zu einem ziemlich

unromantischen Positivismus, also zur Lehre, dass die Wissenschaft

auf das Sichtbare und Erkennbare zu gründen ist (und also nicht

auf theologische Spekulationen oder nicht ohne Weiteres beweisbare

Interpretationen); wir indes halten uns an das, was der Linguist Hans

Aarsleff in einemAufsatz aus dem Jahr 1985 festgestellt hat: »ImRahmen

der Geisteswissenschaften haben die Romantik und der Positivismus

ihre Kräfte vereint, um gemeinsam eine systematische Methode zu

etablieren.«13 Romantik und Positivismus machen also gemeinsame

Sache.

12 Deshalb darf man davon ausgehen, dass die Übersetzung vor allem von

Wilhelm Grimm stammt. Näheres zu diesem Streit über das Übersetzen bei

Ursula Rautenberg: Das ›Volksbuch vom armen Heinrich‹, S. 70–75.

13 »In humanistic scholarship romanticism and positivism joined forces in the

enterprise of system building.« (Hans Aarsleff: Scholarship and Ideology, S. 93)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 89

Karl Lachmann und die Erfindung
der wissenschaftlichen Edition

Karl Lachmann wird im Jahr 1793 in Braunschweig geboren und stu-

diert ab dem Jahr 1809 zuerst in Leipzig und dann in Göttingen

Klassische Philologie. Im Jahr 1816 wird er Privatdozent an der neuen

(1809 gegründeten) Berliner Universität und zugleich Lehrer an einem

Gymnasium in Königsberg. Im Jahr 1818 bekommt er in Königsberg

eine außerordentliche Professur an der dortigen Universität. Von dort

aus bemüht er sich um eine ordentliche Professur an der Berliner

Universität. Eine solche Professur zu bekommen, ist schon deshalb

nicht ganz einfach, weil die Germanistik als eine universitäre Disziplin

gerade erst im Entstehen ist. Bei der ersten ordentlichen Professur an

der Berliner Universität hat Lachmann dann das Nachsehen – diese

Professur bekommt Friedrich Heinrich von der Hagen, der später zu

einer Art Intimfeind Karl Lachmanns werden wird. Im Jahr 1827 wird

Lachmann dann aber schließlich doch noch ordentlicher Professor für

lateinische und deutsche Philologie in Berlin.

Karl Lachmann hat in seinem Leben viele Texte herausgegeben

und die Vielfalt dieser Texte zeigt auch, wie stark die frühe deutsche

Philologiemit ihrerMittelalterbegeisterungmit anderen, nichtmittelal-

terlichen Traditionen verbunden war: etwa mit den antiken Texten, die

indenBereichderAltertumswissenschaft fallen,odermitdenbiblischen

Texten, für die insbesondere die Theologie zuständig ist. Schon die

Bezeichnung seiner Berliner Professur zeigt ja, dass Karl Lachmann

nicht nur Germanist war, sondern auch Latinist.

Zu den Textausgaben Karl Lachmanns (wir nennen nur ein paar

Beispiele) zählen Ausgaben mit Texten der lateinischen Antike, etwa

eine Properz-Ausgabe (1816) und eine Tibull- und Catull-Ausgabe (beide

1829). Daneben gibt Lachmann ab 1838 eine mehrbändige Ausgabe der

sämtlichen Schriften Gotthold Ephraim Lessings heraus. Vorher schon,

im Jahr 1831, erscheint eineAusgabedesNeuenTestaments.Abden 1820er-

Jahren entstehen schließlich auch Ausgaben mittelalterlicher deutsch-

sprachiger Werke und Autoren: 1826 eine Ausgabe des Nibelungenlieds,

1827 eine Ausgabe der LiederWalthers von der Vogelweide.Das Jahr 1833

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

bringt eine Ausgabe der Werke Wolframs von Eschenbach; im Jahr 1838

wird Hartmanns von Aue Gregorius gedruckt. Im Jahr 1857 schließlich

gibt Lachmann – gemeinsam mit Moriz Haupt – eine einflussreiche

Sammlung des Minnesangs heraus unter dem Titel Des Minnesangs

Frühling. Viele dieser Ausgaben werden bis heute benutzt – zum Teil

in nur leicht überarbeiteter Form. Insofern kann man wohl sagen, dass

Karl Lachmann die Germanistik, insbesondere die Germanistische Me-

diävistik, und überhaupt auch unsere Wahrnehmung mittelalterlicher

Literatur nachhaltig geprägt hat; und das eben vor allem durch seine

Textausgaben.

Dassman ältere Texte überprüft, korrigiert, kommentiert und dann

gedruckt herausgibt, das ist zu Beginn des 19. Jahrhunderts nichts

Neues. Für den ganzen Bereich der antiken Texte gibt es seit der

EinführungdesBuchdrucksmit beweglichen Lettern in derMitte des 15.

Jahrhunderts eine Tradition gedruckter Textausgaben. Die Altertums-

wissenschaften und insbesondere die Klassische Philologie haben in

diesem Bereich also einiges an Erfahrung – und in dem Moment, in

dem man auf die Idee kommt, mittelalterliche deutschsprachige Texte

gedruckt herauszugeben, kann man auf diese Erfahrungen der Alter-

tumswissenschaften und der Klassischen Philologie zurückgreifen.Was

freilich hinsichtlich der deutschsprachigen Texte des Mittelalters fehlt,

sindWörterbücher, Grammatiken und überhaupt eine klare Vorstellung

davon, wie das richtige, ›eigentliche‹ Deutsch damals gesprochen und

geschriebenwurde. Eswar also einiges zu tun – und dawar es durchaus

hilfreich, dass Karl Lachmann ein ›Workaholic‹ war beziehungsweise,

wenn man es weniger neumodisch ausdrücken möchte: Lachmann

folgte einem preußischen Arbeitsethos.

Gemeinsam mit anderen, insbesondere auch gemeinsam mit Jacob

Grimm, wollte Karl Lachmann die Standardsprache des hohen Mit-

telalters rekonstruieren, ein ›Standard-Mittelhochdeutsch‹. Er wollte

also nicht nur die Texte herausgeben, wie er sie in den Handschriften

vorfand, sondern er wollte sie in einer mittelhochdeutschen Standard-

sprache herausgeben. Im Prinzip wollte Lachmann also eine Art Duden

für die Zeit um 1200 rekonstruieren und die Texte der Handschriften

daran anpassen.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 91

An einer der wenigen Stellen, an denen sich Lachmann explizit

zu seinen Editionsprinzipien geäußert hat, hat er geschrieben, dass

er überzeugt sei, »daß die Dichter des dreizehnten Jahrhunderts, bis

auf wenige mundartliche Einzelheiten, ein bestimmtes unwandelbares

Hochdeutsch redeten, während ungebildete Schreiber sich andere For-

men der gemeinen Sprache, theils ältere, theils verderbte, erlaubten«.14

Dass dem tatsächlich so war, dass es eine einheitliche mittel-

hochdeutsche Dichtersprache gegeben hat, ist aus heutiger Sicht sehr

unwahrscheinlich. Hinter dem Lob der Dichter, das mit einer Kritik an

den ungebildeten Schreibern einhergeht, steht wohl eher keine Realität,

sondern stehen romantische Grundannahmen. Zu diesen Grundannah-

men gehört die Vorstellung eines (nicht mehr vorhandenen) Originals,

das gegenüber den (vorhandenen) Abschriften bevorzugt wird. Mit

dieser Vorstellung geht die Idee eines Autors einher, dessen Stimme

möglichst genau zu rekonstruieren ist. Dass tatsächlich die Stimme

zentral ist, sieht man auch daran, dass im Zitat der Dichter als jemand

präsentiert wird, der »ein bestimmtes unwandelbares Hochdeutsch

redete«. Auch diese Bevorzugung der Sprache gegenüber der Schrift

ist eine romantische Vorstellung. Die Annahme schließlich, dass dieses

Hochdeutsch, diese Einheitssprache, unwandelbar sei, verweist auf die

Vorstellungeiner sprachlichenUrsprünglichkeit undEinheitlichkeit,die

wenig mit mittelalterlichen Realitäten und auch wenig mit der Realität

des 19. Jahrhunderts zu tun hat. Die Idee einer solchen sprachlichen

Einheitlichkeit entstammt eher einer nationalistischen Zielsetzung, die

in die Mittelalter zurückprojiziert wurde.

Auf Basis dieser Annahmen entwickelt Karl Lachmann eine Editi-

onsphilologie, die er gemeinsam mit anderen durchsetzt. Lachmann

will zu den Ursprüngen, will die ursprünglichen Texte rekonstruieren,

so wie die Autoren sie angeblich geplant und verwirklicht haben. Diese

Wertschätzung der Ursprünge und der Dichter fußt deutlich auf einer

14 Zitiert nachUweMeves: Karl Lachmann (1793–1851), S. 24. Das Zitat stammt aus

Lachmanns Auswahl aus den hochdeutschen Dichtern des dreizehnten Jahrhunderts

(Berlin 1820, S. VIII).

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

romantischen Ästhetik, die dann in die germanistische Editionsphilo-

logie übernommen wird. Es wird bis in die 1990er-Jahre dauern, bis

sich die Mediävistik mehr und mehr von solchen Vorgaben befreit und

besser lernt, die Wertschätzung auch auf die jeweiligen Handschriften

zu richten, in denen die Texte überliefert sind. Statt zu versuchen, das

Wort des Autors zu rekonstruieren, geht es in den letzten dreißig Jahren

mehr und mehr darum, die tatsächliche Überlieferung ernstzunehmen

und zu präsentieren.

Der Autor – romantisch gesprochen: ›der Dichter‹ – spielt dabei

dann eine weit weniger prominente Rolle. Wichtiger sind heutzuta-

ge die Handschriften, genauer gesagt: die digitalen Abbildungen von

Handschriften. Nicht nur kann man heute online auf die Abbildungen,

die ›Digitalisate‹, zahlreicher Handschriften zurückgreifen; man kann

außerdem digitale Editionen erstellen, die den Leser*innen neue Mög-

lichkeiten eröffnen, indem man etwa Texte unterschiedlicher Hand-

schriften nebeneinander lesen kann oder selbst entscheidet, ob man

eine Edition lesenmöchte, die sich an einerHandschrift orientiert, oder

eine Edition, bei der die Herausgeber*innen ein einheitliches Mittel-

hochdeutsch hergestellt haben. Während Lachmann das ursprüngliche

Wort des Dichters in einer Ausgabe wiederherstellen wollte, sodass die

Handschriften quasi nicht mehr nötig waren, sind die Handschriften

heute durch die Digitalisate wieder weit präsenter.

DerartigeMöglichkeiten standenKarl Lachmannund seinenZeitge-

nossen natürlich nicht zur Verfügung und bei aller berechtigten Kritik,

dieman seit einigen Jahrzehnten verstärkt übt,mussman doch feststel-

len und festhalten, dass die Editionsphilologie, für die Lachmann steht,

zu seiner Zeit und noch lange danach sehr erfolgreich war. Lachmann

hat es mit seiner Methode geschafft, die mittelhochdeutschen Texte

von einer mittelalterlichen Handschriftenkultur in eine neuzeitliche

Druckkultur zu überführen. Das heißt: Lachmann hat es geschafft, die

mittelalterlichenTexte so zu präsentieren,dass sie ähnlich aussahenwie

die Literatur um 1800 und wie die zeitgenössischen Ausgaben antiker

lateinischer Schriftsteller. Was Karl Lachmann seinen Zeitgenossen zu

bieten hatte, war das, was man von Dichtung erwartete: gedruckte

Werke, die das Wort eines Dichters wiedergeben; Bücher, auf die man

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 93

sich beziehen kann, mit denen man arbeiten kann – und nicht eine

Vielzahl von Handschriften, die zum Teil geschrieben wurden, als der

Autor schon Jahrhunderte tot war.

Insofern kann man wohl sagen, dass die Editionsphilologie Karl

Lachmanns zwar einerseits aus heutiger Sicht zu kritisieren ist – weil

sie auf Voraussetzungen beruht, die vieles ausblenden, was für die

mittelalterliche Handschriftenkultur entscheidend ist. Zugleich muss

man aber auch feststellen, dass Karl Lachmann es mit seiner Methode

sehr effektiv geschafft hat, mittelalterliche deutschsprachige Texte in

das Literatursystem der Zeit einzuspeisen. Die Lachmann’sche Editi-

onsphilologie ist also aus heutiger Sicht zwar kritikwürdig, hat aber

unglaublich gut funktioniert –und hatwesentlich dazu beigetragen,die

Germanistik als relevante Disziplin an den Universitäten zu etablieren.

Jenseits der Universitäten, bei einem breiteren Lesepublikum, dürften

freilich andere, populärere Formen des Umgangs mit mittelalterlichen

Texten wirksamer gewesen sein als die wissenschaftlichen Editionen.

Auch die Idee eines einheitlichen Hochdeutschen dürfte zum Erfolg

der Editionsphilologie beigetragen haben, für die der Name Karl Lach-

mann stand und steht. Tatsächlich haben sich zumindest die Romane

der Zeit um 1200, die ›höfischen‹ Romane, wohl an einer Art ›Verkehrs-

Mittelhochdeutsch‹ orientiert, also einem Mittelhochdeutsch, das man

an möglichst allen Fürstenhöfen des deutschsprachigen Raums gut

verstehenkonnte.Dennochdürftendie sprachlichenDifferenzengrößer

gewesen sein, als Lachmann angenommen hat. Außerdem ignorierte

Lachmann, dass mit Heinrich von Veldeke ein Autor am Beginn der hö-

fischen Dichtung steht, der aus dem niederdeutschen Raum stammt –

ein Autor also, der Hochdeutsch wohl erst lernen musste. Das recht

einheitliche Mittelhochdeutsch der Zeit um 1200 ist so gesehen eine

Erfindung eines Sprechers aus dem niederdeutschen Raum. Sich das

vor Augen zu halten, ist wichtig, weil es in der Mittelaltergermanistik

die Tendenz gab und gibt, den niederdeutschen Raum gegenüber dem

hochdeutschenRaumals nachrangig,mithin als unwichtig zubewerten.

Sprachliche Vielfalt und Heterogenität standen nicht gerade auf der

Prioritätenliste des 19. Jahrhunderts; auch daran ist die Romantik nicht

ganz unschuldig.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Für das große und beeindruckende Projekt der noch jungen Ger-

manistik – mittelalterliche Handschriften zu gedruckten Werken zu

machen, ein Standard-Mittelhochdeutsch zu rekonstruieren, Wörter-

bücher und Grammatiken zu schreiben – war das preußische Arbeits-

ethos eines Karl Lachmann ein Segen. Er selbst hat allerdings wenig

darüber aufgeschrieben, wie er vorgegangen ist. Nur ab und an finden

sich ein paar Bemerkungen Lachmanns, mit denen er erklärt, wie er

seine Editionen verfertigt hat. Eine interessante Passage findet sich in

der zweiten Auflage des Iwein Hartmanns von Aue, eines Romans aus

der Zeit um 1200. In dieser zweiten Auflage aus dem Jahr 1843 blickt

Lachmann zurück auf die erste Auflage, die rund 15 Jahre vorher, im Jahr

1827, erschienen war. Er schreibt, er habe die erste Ausgabe

durch vieljährige arbeiten vorbereitet, die auf erforschung und ein-

übung alles in mittelhochdeutscher poesie gesetzmäßigen und üb-

lichen gerichtet waren. Im februar 1818 begann ich ein umfassendes

reimwörterbuch über den grösten theil der erhaltenen erzählenden

gedichte und lieder anzulegen, wodurch ich das regelrechte in den

wortformen und ihrer quantität, nebst dem eigenthümlichen vieler

einzelnen mundarten und dichter genau kennen lernte. im winter

1823 und 24 ward die althochdeutsche verskunst mit aufzählung aller

beispiele bis ins kleinste vollständig erörtert, dabei die umbildung

oder verfeinerung der gefundenen regeln in den werken der sorgfäl-

tigsten dichter des dreizehnten jahrhunderts erforscht. an diesen war

mir das nothewendige unddas erlaubte fast alles klar geworden;mich

an geschmack und gefühl jedes einzelnen dichters anzuschmiegen

war bei unzureichenden hilfsmitteln noch nicht genug möglich. alles

gedruckte alt- undmittelhochdeutsche, das zu erlangenwar, hatte ich

widerholt und genau gelesen, viel ungedrucktes theils gelesen, theils

abgeschrieben, ja von manchem gedicht schon mehrere handschrif-

ten.15

15 Zitiert nachUweMeves: Karl Lachmann (1793–1851), S. 23. Das Zitat stammt aus

Iwein. Eine Erzählung von Hartmann von Aue (2. Ausgabe, Berlin 1843, S. 360).

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 95

Man erkennt anhand dieser Erläuterungen das Arbeitsethos, den un-

glaublichen Fleiß, den Lachmann aufwendet – auch seinen Perfektio-

nismus. Wenn man verstehen will, wie es zu dieser Arbeitswut und zur

›preußischen‹ Disziplin Karl Lachmanns hat kommen können, muss

man einen näheren Blick auf sein Leben und seine Herkunft werfen.

Glücklicherweise gibt es ein Buch des Germanisten und Bibliothekars

HaraldWeigel ausdemJahr 1989, indemKarl Lachmannnicht als großer

Held der Philologie erscheint, sondern als ein Mensch mit all seinen

Eigenheiten und charakterlichen Besonderheiten.16

Um nun den Menschen Karl Lachmann kennenzulernen, bietet es

sich – gut psychoanalytisch – an,mit dem Vater zu beginnen:

Der Vater Carl Lachmanns stammte aus einer alten preußischen Pfar-

rerfamilie. Das Amt des Predigers soll in der Altmark seit Jahrhunder-

ten vom Vater auf die Söhne übertragen worden sein – ein Vorhaben,

das Lachmanns Vater bei seinen Söhnen mißlang. Nicht das Amt,

den Charakter des Vaters soll der Philologe als Erbteil empfangen

haben. »Das strengeWesen des Vaters scheint durchNaturanlage und

Erziehung auf ihn übergegangen zu sein.«17

Dass die Pfarrerfamilien für die deutsche Literatur des 18. und 19.

Jahrhunderts eine prägende Rolle spielen, das ist seit Langem erkannt

und bekannt. In Lachmanns Fall spielen die Pfarrerfamilien dann eben

auch eine wichtige Rolle bei der Etablierung einer germanistischen

Philologie.

Die Erziehung des Vaters scheint streng gewesen zu sein. Allzu

viel hat Lachmann selbst dazu zwar nicht gesagt, aber es gibt eine

Autobiografie seines Vaters. Dort heißt es:

Mein ältester Sohn war in der Kindheit sehr schwächlich und ward nur

mit der sorgfältigsten Pflege erhalten. Aber sein eiserner Fleiß, sein

folgsamer Sinn und seine guten Talente lohnten die Mühe reichlich.

16 Harald Weigel: »Nur was du nie gesehn wird ewig dauern.«

17 Ebd., S. 65. Weigel zitiert Hermann Paul: Geschichte der germanischen Philo-

logie, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Ihn konnte ich immer mit den sanftesten Mitteln leiten, und er miß-

brauchte nie meine Gelindigkeit und mein geschenktes Vertrauen.

Als Student, im zweiten Jahre seines akademischen Lebens, schien er

mehr Störrigkeit annehmen zu wollen und phantasierte in sonstigen

Grillen, gab aber bald wieder nach und hat mir nieWiderspenstigkeit

gezeigt.18

Man braucht, um dieses Zitat zu kommentieren, eigentlich nur ein

paar Worte und Formulierungen herauszuschreiben, dann kommen-

tiert sich das Zitat von selbst: »eiserner Fleiß«, »folgsamer Sinn«,

»Mühe«, »geschenktes Vertrauen«, »Störrigkeit«, »Widerspenstigkeit«.

Lachmanns Vater spricht über Praktiken der Menschenformung, die

zum Teil eher an Tierzucht erinnern; und er spricht über Tugenden und

Untugenden, die wir der Einfachheit halber ›preußisch‹ nennen, die

aber über Preußen weit hinausreichen: Die Tugenden, um die es hier

geht, sind Tugenden des Gehorsams, der Unterordnung, des radikalen

Fleißes.

Es ließe sich noch länger am Buch von Harald Weigel entlang ein

LebensbilddesMenschenKarl Lachmannentwerfen,aberdiebisherigen

Zitate dürften bereits ein recht gutes Bild vermitteln.Die Editionsphilo-

logie, fürdieKarl Lachmannsteht, ist aucheinErgebnisderpreußischen

Disziplin und einer strengen Erziehung. Dementsprechend ist es kein

Wunder,dass diePhilologie,die inder erstenHälfte des 19. Jahrhunderts

entwickelt wurde, nicht einfach nur ein Handwerkszeug ist, sondern

immer auch eine Lebensform. Dass man dies üblicherweise nicht liest,

wenn irgendwo erklärt wird, was man unter Philologie zu verstehen

hat, ist wiederum der Verklammerung von Romantik und Positivismus

(und auch positivistischer Philologie) zu verdanken: Philologen werden

als Menschen präsentiert, die das Wort lieben; dass mit dieser Liebe

Disziplinierung verbunden ist, das wird nicht so laut gesagt.

18 Harald Weigel: »Nur was du nie gesehn wird ewig dauern.«, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 97

Alternativen zur Lachmann’schen Methode

Wer sich an diese Lebensform, an die gefordertenVerhaltensweisen und

Charaktereigenschaftennicht hält,hat keinenAnspruchdarauf,Philolo-

ge zu sein und zu heißen. Ein solcher Ausschluss traf Karl Lachmanns

Berliner Professorenkollegen Friedrich Heinrich von der Hagen.19 Für

Lachmann war von der Hagen ein Dilettant, ein Amateur, der nicht

mitdernotwendigenDisziplinunddernotwendigenwissenschaftlichen

Strenge vorgehe–unddassdieserwiederumähnlicheKritik anClemens

Brentano und Achim von Arnim geübt hat, zeigt die Wirkmächtigkeit

der Philologenideologie. Friedrich Heinrich von der Hagen hat zum

Beispiel Editionen erarbeitet, die die mittelalterlichen Texte sehr hand-

schriftennah wiedergegeben haben. Anstatt wie Lachmann anhand von

mehreren Handschriften einen autornahen Urtext zu rekonstruieren,

war von der Hagenmitunter völlig zufrieden damit, Texte anhand einer

Handschrift herauszugeben und wenig in die Texte einzugreifen. Aus

heutiger Sicht macht das sehr viel Sinn. Nicht nur kann man dann

einen Text lesen, der historisch tatsächlich belegt ist – der also in

dieser Form tatsächlich auch gelesen wurde; man kann anhand eines

handschriftennahen Textes auch sprachgeschichtliche Untersuchungen

vornehmen; solche Untersuchungen machen bei Texten, die nach der

Lachmann’schen Methode herausgegeben wurden, nur begrenzt Sinn,

denn die Texte nach der Lachmann’schenMethode orientieren sich ja an

einemStandard-Mittelhochdeutsch,das es in der Formnie gegebenhat.

Außerdemist vonderHagensVorgehenauch insofernpraktisch,alsman

auf dieseWeise sehr viele Texte schnell in gedruckter Formherausgeben

kann, weil ein handschriftennaher Textabdruck natürlich weit weniger

Aufwand verursacht. Es spricht also einiges für das Vorgehen Friedrich

Heinrich von der Hagens.

FürLachmann–und fürdieLeuteausLachmannsNetzwerk,zudem

auch JacobGrimmgehörte –waren vonderHagenunddessenVorgehen

19 Zu Friedrich Heinrich von der Hagen grundlegend: Eckhard Grunewald: Fried-

rich Heinrich von der Hagen 1780–1856.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

ein rotes Tuch. Lachmann hielt solche handschriftennahen Textab-

drucke einfach nur für einen Ausdruck von Faulheit, einen Ausdruck

mangelnder Disziplin; und Lachmann hielt von der Hagen für einen

Dilettanten, der überhaupt nicht wissenschaftlich arbeiten könne. Und

da sich Lachmanns Editionsphilologie – aus durchaus verständlichen

Gründen – durchgesetzt hat, hat sich auch dieses Urteil über von der

Hagen lange und zum Teil bis heute gehalten – und das, obwohl die

Vorgehensweise von der Hagens näher an den Editionsstandards der

Gegenwart ist als das Vorgehen Lachmanns.

Friedrich Heinrich von der Hagen stieß aber nicht nur wegen seiner

Editionsmethoden auf Widerstand. Er hatte sich auch, etwa in einer

Ausgabe des Nibelungenlieds aus dem Jahr 1807, des Verfahrens bedient,

dessen sich schon Tieck bedient hatte: Von der Hagen versuchte nicht,

ein reinesMittelhochdeutsch herzustellen; er versuchte aber auch nicht,

eine reine Übersetzung anzufertigen – er versuchte etwas dazwischen.

Das klingt dann so:

Es wuchs in Burigunden ein edel Magedein,

Daß in allen Landen nicht schöneres mochte sein;

Chriemhild war sie geheißen, die ward ein schönes Weib:

Darumme mußten Degene viel manche verlieren den Leib.

Der wunniglichen Maide minnen wohl gezam;

Ihrer gehrten kühne Recken, niemand war ihr gram;

Ohne maßen schöne, so war ihr edel Leib;

Der Jungfrauen Tugende die zierten wohl alle Weib.20

Karl Lachmann fand das nicht gut (und tatsächlich ist das kein ge-

schmeidiger Text) – und diese Form der Aktualisierung des Mittel-

hochdeutschen hat sich dann ja auch nicht durchgesetzt. Während der

klassischeHistorismus die Vergangenheit Vergangenheit sein lässt (und

die Gegenwart Gegenwart), setzt von der Hagen die Vergangenheit mit

seiner Gegenwart in Beziehung. Dass sich das nicht hat durchsetzen

20 Friedrich Heinrich von der Hagen: Der Nibelungen Lied, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 99

können,hängtnichtnurdamit zusammen,dassdasErgebnis inunseren

Augen etwas seltsam aussehen mag, sondern auch damit, dass sich

der Historismus durchgesetzt hat. Und das heißt eben auch, dass die

Vergangenheit als etwas Abgeschlossenes gilt. Immerhin aber hat es

dieseAlternative ebennichtnurbei LudwigTieckgegeben,sondernauch

bei jemandem, der tatsächlich Professor für das neue Fach Germanistik

geworden ist.

Professor für Germanistik – genauer gesagt für die Geschichte

der deutschen Sprache und Literatur – war nämlich auch der Bonner

Philologe Karl Simrock, der während seines Studiums Vorlesungen

sowohl bei Lachmann als auch bei von der Hagen gehört hatte. Im Jahr

1827, nur ein Jahr nach Lachmanns bedeutender Ausgabe des Nibelun-

genlieds, brachte er eine Übersetzung des Textes heraus, gefolgt von

zahlreichen weiteren Übersetzungen mittelalterlicher Werke. Simrock

orientierte sich zwar an der mittelhochdeutschen Metrik und dem

Wortschatz seiner Vorlagen, passte seine Übersetzung aber weitgehend

an den spätromantischen Zeitgeschmack an. Der mittelhochdeutsche

Text ist in Simrocks Ausgaben nicht enthalten; in der Einleitung zum

Nibelungenlied verknüpft er seineÜbersetzungaber explizitmit demText

von Lachmann, der ihm als Grundlage dient. Außerdem ordnet Sim-

rock seine Übersetzung mit Blick auf die wissenschaftliche Arbeit ein,

wenn er schreibt: »Eine Rechtfertigung des Unternehmens von Seiten

der Nützlichkeit bedarf es nicht. Es ist albern zu glauben, daß eine

Übersetzung demStudiumdesOriginals Abbruch thunwerde, vielmehr

wird sie es erleichtern und befördern […].«21 Simrock ordnet hier seine

Übersetzung demmittelhochdeutschen ›Original‹ – es handelt sich na-

türlich um Lachmanns Standard-Mittelhochdeutsch – unter; allerdings

zeigt der enormeErfolg seinerWerke auf demBuchmarkt,dass Simrock

eine Form der Präsentation mittelalterlicher Texte gefunden hat, die

tatsächlich von einer breiteren Öffentlichkeit angenommen wurde.

In der Universität hingegen hat sich Karl Lachmann durchgesetzt,

weswegen es hier bis in die 1960er-Jahre dauerte, bis sich die Präsen-

tation mittelalterlicher Texte grundsätzlich änderte. Zwar enthielt die

21 Karl Simrock: Das Nibelungenlied, S. VIIIf.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Reihe Deutsche Klassiker des Mittelalters schon ab dem Jahr 1864 Wort-

erklärungenund zusätzliche Anmerkungen zudendort veröffentlichten

mittelalterlichen Texten, um das Verständnis der Texte zu erleichtern;

solche Ausgaben waren allerdings nur ein Zwischenschritt. In den

1960er-Jahren kamen dann zu denmittelalterlichen TextenÜbersetzun-

gen hinzu. Anders als bei der Ausgabe des Armen Heinrich der Brüder

Grimm sollen diese Übersetzungen allerdings nicht eigenständig lesbar

sein, sondern sie sind nur als Hilfsmittel zum Verständnis des mit-

telalterlichen Textes gedacht. Karl Lachmann hatte solche Übersetzun-

gen radikal abgelehnt. Der Umgang mit mittelhochdeutschen Texten,

so wie Lachmann sich das vorgestellt hat, muss anstrengend sein;

mittelhochdeutsche Texte müssen weh tun. Erst mehr als einhundert

Jahre nach seinen Ausgaben hat man eine Alternative dazu ausprobiert,

nämlich einen parallelen Druck von mittelhochdeutschem Text und

neuhochdeutscher Übersetzung – wobei der mittelhochdeutsche Text

häufig weiter auf den Lachmann’schen Editionsprinzipien beruhte. Die

Beigabe einer Übersetzung, und sei sie nur als Hilfestellung gedacht,

ist mittlerweile zum Standard geworden, was auch mit den größeren

Entwicklungen in der Germanistik zusammenhängt.

Neuausrichtung seit den 1960er-Jahren

Für die Germanistische Mediävistik waren die 1960er-Jahre eine durch-

aus schwierige Zeit. Inhaltlich und personell gab es nach dem Ende

des Zweiten Weltkriegs keinen Neuanfang und die Rolle der Germa-

nisten während des sogenannten Dritten Reichs wurde erst ab den

späten 1960er-Jahren diskutiert. Hinzu kommt, dass die Germanistik

bis in die 1960er-Jahre noch sehr stark durch die Mittelalterforschung

geprägt war, während die Studierenden in aller Regel nicht wegen der

mittelalterlichen Texte an die Universitäten kamen, sondern wegen der

neuerenLiteratur.DementsprechendwurdedieNachkriegsgermanistik

von den Studierenden als antiquiert wahrgenommen und als lebens-

und praxisfern. Ein schönes Beispiel dafür liefert der Mittelaltergerma-

nist Peter Wapnewski, der in seiner Autobiografie schreibt, dass er mit

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 101

der Frage der 68er-Studierenden nach der ›gesellschaftlichen Relevanz‹

nichts habe anfangen können: »Es wollte mir in der Tat nicht gelingen,

diese Frage in Bezug auf Parzival und den Gral, auf Erek und Enite

oder den Gregorius und caesurierten Strophenbau des Minnesangs

und frühmittelhochdeutsche Reimtechnik, – diese Fragen und alle

anderen zur Befriedigung der Fragenden zu beantworten […].«22 Die

Frage befriedigend beantworten zu können, scheint uns aber schon sehr

wichtig zu sein.

Alsdannabden 1960er-JahrendieStudierendenzahlen stark stiegen,

die Zahl der Professuren erhöht und neueUniversitäten gegründet wur-

den, geriet die bisherige Germanistik mit ihrem starken Mittelalterbe-

zug zunehmend unter Reformdruck und es wurden auch Forderungen

laut,dieAltgermanistikdocheinfachabzuschaffen.Wennes seit einigen

Jahren immerwiederheißt,dasMittelalter sei überall,kannmansichbei

diesemSlogan ruhig in Erinnerung rufen,dass dasMittelalter nach dem

ZweitenWeltkrieg nunwirklich keine große politische und ideologische

Rolle gespielt hat – schon deshalb nicht, weil der mittelalterbegeisterte

Nationalismus des 19. Jahrhunderts nach dem sogenannten Dritten

Reich keine Basismehr sein konnte, auf der sich ein Staat errichten ließ.

Der immer noch starke Bezug der Nachkriegsgermanistik zum

Mittelalter hatte natürlich auch außerhalb der Universitäten Folgen

und war auch außerhalb der Universitäten zu spüren. Die Germanistik

bildet nun einmal Deutschlehrerinnen und Deutschlehrer aus; und die

Schul- und Lesebücher, die man nach dem Zweiten Weltkrieg verwen-

dete, gingen oft auf die 1920er-Jahre zurück. In diesen Schul- und

Lesebüchern hatten mittelalterliche Texte einen hohen Anteil – und so

waren dann auch die Schul- und Lesebücher der Nachkriegszeit gut mit

mittelalterlicher Literatur gefüllt.

Dass das nicht mehr zeitgemäß war, ist im Rückblick leicht zu

verstehen – auch wenn das die damaligen Altgermanisten wohl anders

gesehen haben. Die Jüngeren wollten sich mit diesem Zustand jedoch

nicht abfinden. Ein anschauliches Beispiel für das Problem ist ein

Aufsatz aus dem Jahr 1972 – durchaus eine Polemik – von Wolf Jöckel,

22 Peter Wapnewski: Mit dem anderen Auge, S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Germanist und damals junger Doktorand an der Goethe-Universität in

Frankfurt amMain. Jöckel ist offenbar wütend, wenn er schreibt:

Mit dermittelalterlichen Literatur, deren Behandlung in der ›Höheren

Schule‹ deutsche Pädagogen seit 1945 wieder für notwendig erachtet

haben, könnte ohne Schwierigkeit der gesamteDeutschunterricht der

Oberstufe bestritten werden. Eine Übersicht über die Richtlinien der

einzelnen Bundesländer zumFachDeutsch ergibt, daß in dem ›für alle

gemeinsamen traditionellen Grundbestand‹ noch vor der Literatur

der Klassik, des 19. und des 20. Jahrhunderts mittelalterliche Litera-

tur am stärksten vertreten ist. In der Gunst der Richtlinien werden

Faust, Iphigenie, Wallenstein und Nathan noch von Hildebrandslied

und Nibelungenlied, Walther von der Vogelweide und Wolfram von

Eschenbach, dem armen Heinrich und dem Meier Helmbrecht über-

troffen. Damit nicht genug, haben deutsche Pädagogen die Lektüre

weiterer mittelalterlicher Werke für erforderlich gehalten. […] Zur

Freude der Universitäts-Altgermanistik, die den schulischen Nutzen

ihrer Tätigkeit bewiesen sieht unddennauchauf eigenepädagogische

Reflexion getrost verzichtet, entsteht so das Bild einer gymnasialen

Altgermanistik von geradezu gargantuesken Ausmaßen.23

Jöckel mag in seiner Polemik ein wenig übertreiben, wenn er die

Altgermanistikmit einemRiesen aus einemRomandes 16. Jahrhunderts

vergleicht – aber er übertrieb wohl nur ein wenig. Die Germanistische

Mediävistik hatte sich zu lange gegen Veränderungen gesträubt und

zu wenig Veränderungen ins Werk gesetzt. Das rächte sich nun, in

den 1960er- und 1970er-Jahren. Dass es die Germanistische Mediävistik

dann trotzdemgeschafft hat, relevant zu bleiben,das ist eine spannende

Geschichte. ImRahmendiesesKapitels begnügenwirunsmit einer ganz

konkreten Reaktion auf die Situation der Nachkriegszeit, nämlich der

Entstehung ›zweisprachiger‹ Ausgaben.

Um besser zu verstehen, auf welche Situation solche Ausgaben mit

Übersetzung reagierten, müssen wir nun, nachdem wir schon einen

Blick in die Schulen geworfen haben, einen Blick in die Universitäten

23 Wolf Jöckel: Illusionäre Verbrüderung mit der Vergangenheit, S. 141f.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 103

werfen. In einem jüngeren Aufsatz, in dem es um die schwierige Lage

der Altgermanistik in den späten 1960er-Jahren geht, hat der Germanist

Bernd Bastert beschrieben, welche Kenntnisse historischer Sprachen

von den Studierenden der 1960er-Jahre erwartet wurden:

Wie seit den Ursprüngen des Fachs Germanistik im 19. Jahrhun-

dert üblich, dessen historischer Ausgangspunkt und Kern die Be-

schäftigung mit den deutschen Schrift- und Literaturdenkmälern des

Früh- und Hochmittelalters gewesen war, stand nach wie vor die

Beschäftigung mit den älteren Sprachstufen des Deutschen (Gotisch,

Althochdeutsch,Mittelhochdeutsch) im Zentrumdes Studiums. Dazu

mussten diese Sprachen zunächst einmal erlernt werden, was, wie

jeder und jede weiß, der/die das einmal selbst erlebt hat, nicht ganz

so einfach und mit einigen Tücken und Schwierigkeiten verbunden

ist – und vor allem Zeit kostet. Was ursprünglich als propädeutische

Maßnahme gedacht gewesen war, um die in der Älteren Abteilung

behandelten Texte überhaupt verstehen und sichmit ihnen auseinan-

dersetzen zu können – denn (Voll-)Übersetzungen gab es nur wenige,

und falls doch, war deren Benutzung im Seminar in der Regel verbo-

ten – wurde im Laufe der Zeit zumSelbstzweck: Die Aufwand-Nutzen-

Relation wurde von den Studierenden als problematisch empfunden,

die Funktionalität im weiteren Studium war schwer erkennbar […].24

Kein Wunder also, dass Rufe nach der Abschaffung der Mittelalter-

germanistik laut wurden. Die romantische Idee, dass man sich den

ursprünglichen Sprachen zuwenden muss, dass man nur dann richtig

arbeiten kann, wenn man am Original arbeitet, diese Idee hatte massiv

an Überzeugungskraft verloren.

Daswarnatürlich auch einigenAltgermanist*innenklar,die deshalb

just in dieser Zeit über notwendige Reformen nachdachten. Bastert

stellt in seinem Aufsatz das Reformmodell der Freien Universität Berlin

vor.25 Dort dachte man darüber nach, in Zukunft mit neuhochdeut-

24 Bernd Bastert: Lyrik als Rettung, S. 147.

25 Wolfgang Dittmann/Hubertus Fischer/Dieter Kartschoke et al.: Reformierte

Altgermanistik.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

schen Übersetzungen zu arbeiten – die aber noch kaum existierten.

Dementsprechend gab es auch kaum Vorbilder, an denen man sich

hätte orientieren können. Wie eine Übersetzung vom mittelalterlichen

Deutsch ins Gegenwartsdeutsch aussehen könnte, darauf mussten sich

zumindest diejenigen, die sich für die Reformideen erwärmen konnten,

erst noch einigen.

Hilfe kam in diesem Moment von unerwarteter Seite, nämlich

aus der Gegenwartsliteratur. Im Jahr 1975 erschien ein Buch Peter

Rühmkorfs, das für Furore sorgte, nämlich Walther von der Vogelweide,

Klopstock und ich.26 Hier konnten nun auch die Germanistinnen und

Germanisten eine zeitgemäße Übersetzung mittelalterlicher Texte se-

hen und lesen. »Das mediale Echo«, so schreibt Bastert, »war nicht

nur gewaltig, sondern auch durchweg positiv, zuweilen gar hymnisch;

besonders gelobt wurde der neue und erfrischende Zugang zuWalther,

die Übertragungen wurden als meisterhaft gefeiert«27. Anhand von

Rühmkorf konnteman sehen,dassmanübersetzen kannunddarf –und

dassman sogar auch in die Sprache derGegenwart übersetzen kannund

darf.

Nun begann sich auch an den Universitäten der Wind zu drehen.

In den 1960er- und 1970-Jahren erscheinen zahlreichewichtige deutsch-

sprachige Texte in bezahlbaren zweisprachigen Ausgaben. Interessan-

terweise feiert die Reihe der neuen ›zweisprachigen‹ Ausgaben ihren

ersten großen Erfolg just mit dem Text, den schon Wilhelm Grimm

übersetzt hatte, nämlichmit demArmenHeinrich in derÜbersetzung des

GermanistenHelmutdeBoor.DieseÜbersetzungwar schon imJahr 1963

erstmals erschienen und wurde ab den späten 1960er-Jahren dann zum

Bestseller:28

26 Peter Rühmkorf: Walther von der Vogelweide, Klopstock und ich. Man verglei-

che auch: Stephan Opitz: Peter Rühmkorf.

27 Bernd Bastert: Lyrik als Rettung, S. 153.

28 Noch etwas früher, nämlich im Jahr 1959, erschien eine zweisprachige Ausgabe

der anderen der beiden Erzählungen Hartmanns von Aue: Hartmann von Aue:

Gregorius. Diese Ausgabe wurde dann ab dem Jahr 1963 im Reclam-Verlag

nachgedruckt. Für eine Übersetzung war der Gregorius vor allem auch wegen

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 105

[…] bis 1981 erschien in fast jedem Jahr eine Neuauflage, in manchen

Jahren sogar zwei, 1980wurde die Schallmauer von 100.000 Exempla-

ren durchbrochen. De Boor hatte das nach 1968 zu einem heimlichen

Bestseller der Altgermanistik avancierte Bändchen ursprünglich nur

alsHilfsmittel für die Seminararbeit, d.h. die ›eigentliche‹ lexikalische,

grammatikalische, syntaktische und semantische Erschließung des

Originals, verstanden wissen wollen, wie er im Nachwort festhält:

»Gelesen will der mittelhochdeutsche Text sein; zu der Übersetzung

soll das Auge nur abschweifen, wenn der Text nicht verstandenwurde.

Je weniger sie beachtet zu werden braucht, umso zufriedener wird sie

sein.«29

Um solche altgermanistischen Leseanweisungen werden sich die Stu-

dierenden in den folgenden Jahren und Jahrzehnten immer weniger

kümmern. Indem man nun aber weniger Zeit für das Übersetzen

aufzuwenden hat, wird der Weg frei für neue Methoden und Theorien,

neue Fragestellungen und überhaupt ganz neue Formen des Umgangs

mit denmittelalterlichenTexten.Zumindest gilt dies fürdiejenigenmit-

telalterlichen Texte, zu denen es Übersetzungen gibt. Gelesen werden

dann eher die ›Klassiker‹ als die randständigen Texte (und die Texte,

die übersetzt sind, schaffen es dann eher in den erlauchten Kreis der

Klassiker). Wichtig ist es deshalb, auch Texte zu übersetzen, die nicht

im Rampenlicht stehen –möglichst sogar so zu übersetzen, dass sie für

ein breiteres Publikum lesbar sind.

Hier nun aber sind wir wieder beim eingangs angesprochenen Pro-

blem, nämlich bei den zweisprachigen Ausgaben, bei denen die Lektüre

der Übersetzung keinen Spaß macht. Wenn man auf die Geschichte

der Editionsphilologie und der Übersetzung zurückblickt, merkt man

schnell, dass es noch einen weiteren Schritt gibt, einen nächsten,

eigentlich logischen Schritt – der aber selten gegangen wird, nämlich

den Schritt hin zu einer ›richtigen‹ Übersetzung, die nicht mehr neben

dem mittelalterlichen Text steht, sondern eigenständig lesbar ist und

ThomasManns 1951 erschienenen RomansDer Erwählte interessant, in dem die

Gregorius-Geschichte neu erzählt wird.

29 Bernd Bastert: Lyrik als Rettung, S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

lesbar sein soll. Zwar gibt es solche Übersetzungen hier und da,30 aber

üblich sind sie noch immer nicht. Das mag auch daran liegen, dass es

noch immer vor allem Mittelaltergermanist*innen sind, die die Texte

übersetzen, und eben nicht,wie imFalle Rühmkorfs, Schriftstellerinnen

und Schriftsteller. Eine signifikante Ausnahme ist ein jüngeres Buchmit

Übersetzungen von Minneliedern, die von zahlreichen Lyriker*innen

angefertigt wurden –31 wobei der Begriff der ›Übersetzung‹ in diesem

Fall viel zu kurz greift. Das Buch bietet Übersetzungen, Adaptionen

und überhaupt eine faszinierende Bandbreite der Möglichkeiten, mit

mittelalterlicher Lyrik lyrisch umzugehen. Dieses Buch geht also den

angesprochenen letzten Schritt, allerdings –wie schon Rühmkorf – auf

dem Feld der Lyrik und eben nicht auf dem Feld der Romane und

Erzählungen.

Wie also könnte man nun ›richtig‹ übersetzen, also eigenständige

Übersetzungen schreiben, die nicht einfach nur zum mittelalterlichen

Text hinführen sollen? Übersetzungen wie die, die Wilhelm Grimm

Anfang des 19. Jahrhunderts zum Armen Heinrich geschrieben hat –

auch wenn der Märchenton heute wohl nicht mehr das Richtige ist.

Eine postromantischeÜbersetzung ginge zu dieserÜbersetzung zurück

und darüber hinaus. Das Ziel wäre eine Prosaübersetzung, und zwar

eine richtige Prosa, die sich nicht an den Versen der mittelalterlichen

Versromane orientiert. Eine Prosa für eine interessierte Öffentlichkeit,

so wie bei den Grimms – auch wenn man eine solche interessierte

Öffentlichkeit eventuell erst schaffen müsste, ebenfalls wie bei den

Grimms, nur hoffentlich ohne Nationalismus. Eine Prosa, die den lite-

rarischen Standards folgt, denen auch heutige Literaturübersetzungen

aus anderen Sprachen folgen. Natürlich ist es anspruchsvoll, einen

älteren Text der gleichen Sprache in eine aktuelle sprachliche Form

zu bringen; aber wenn bei einer solchen Übersetzung nicht immer

30 Besonders beeindruckend sind die – tatsächlich selbstständig lesbaren – (Pro-

sa-)Übersetzungen von Peter Knecht. Seine Übersetzung des Parzival erschien

zuerst im Jahr 1993 (Wolfram von Eschenbach: Parzival). SeineÜbersetzung des

Tristan erschien erstmals im Jahr 2004 (Gottfried von Straßburg: Tristan).

31 Tristan Marquardt/Jan Wagner: Unmögliche Liebe.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 107

sofort gefragt wird, ob sie dem Original auch entspricht, ob sie auch

philologisch genau ist, dann entsteht ein Raum für kreative Lösungen.

Diese Lösungen müssen dann auch gar nicht den Anspruch erheben,

dauerhaft gültig zu sein.

Vielleicht kann auch ein Blick über den deutschsprachigen Tel-

lerrand helfen, um besser zu verstehen, wie eine solche Übersetzung

aussehen könnte. Im Jahr 2020 erschien eine neue englischsprachige

Übersetzung des Beowulf, des altenglischen Heldenepos. Dieser Fall ist

zwar nicht ganz leicht mit den deutschsprachigen Texten des Mittel-

alters zu vergleichen, weil es zum Beowulf eine lange Tradition eng-

lischsprachiger Übersetzungen gibt und weil das Altenglisch des Textes

vom heutigen Englisch ziemlich weit entfernt ist. Dennoch kann diese

Übersetzung einen Eindruck davon geben, was möglich ist, wenn man

diese Möglichkeit zulässt.

Übersetzt wurde das Epos von Maria Dahvana Headley, einer im

Jahr 1977 geborenen amerikanischen Romanautorin, Übersetzerin und

Dramatikerin.32 Ihre Übersetzung ist zwar versförmig orientiert (und

übernimmt auch einige der Alliterationen des Originals), zeigt aber auf

faszinierende Art undWeise, wie eine zeitgemäße Übersetzung klingen

kann. Headleys Beowulf beginnt folgendermaßen:

Bro! Tell me we still know how to speak of kings! In the old days,

everyone knew what men were: brave, bold, glory-bound. Only

stories now, but I’ll sound the Spear-Danes’ song, hoarded for hungry

     times.

Their first father was a foundling: Scyld Scefing.

He spent his youth fists up, browbeating every barstool-brother,

bonfiring his enemies. That man began in the waves, a baby in a

     basket,

but he bootstrapped his way into a kingdom, trading loneliness

for luxury. Whether they thought kneeling necessary or no,

everyone from head to tail of the whale-road bent down:

32 Maria Dahvana Headley: Beowulf.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

There’s a king, there’s his crown!

That was a good king.

Das lässt sich nun nicht so leicht weiter ins Deutsche übersetzen – aber

wir tun unser Bestes:

Bruder! Schwör, dass wir noch wissen, wie man von Königen spricht!

Früher wussten alle, was Männer sind: tapfer, tollkühn, zum Triumph

bestimmt. Alles nur noch Anekdoten heutzutage, deshalb werd’

ich das Lied der Speer-Dänen anstimmen, das ist aufbewahrt für

ausgehungerte Zeiten.

Ein Findelkind war ihr erster Vater: Scyld Scefing

hatte in seiner Jugend die Fäuste immer oben, knüppelte jeden

Kneipen-Kumpel nieder und feuert seine Feinde an. Dieser Mann fing

an in den Wellen, ein Kind in einem Korb,

aber er erkämpfte sich seinen Weg zu einem Königreich, vertauschte

Einsamkeit mit Luxus. Egal, ob sie das Niederknien für nötig hielten

oder nicht,

jeder, vom Kopf bis zum Fuß der Walstraße, musste sich beugen:

Das da ist ein König, das ist seine Krone!

Das war ein guter König.

Das ist natürlich etwas ganz anderes als das, was Ludwig Tieckmit dem

Minnelied Kaiser Heinrichs gemacht hat, von dem zu Beginn dieses

Kapitels die Rede war. Philolog*innen mögen zwar auch hier die Nase

rümpfen, weil sich diese Übersetzung weit – aus philologischer Sicht:

viel zu weit – von dem altenglischen Text entfernt; aber im Zweifelsfall

macht Headleys Übersetzung mehr Lust auf die Lektüre der Vorlage als

eine philologisch genaue und deshalb langweilige Übersetzung.

Dass die weiß-männlich-deutschen Autoren dieses Buchs so ih-

re Schwierigkeiten haben, die Übersetzung kreativ-originell und auf

höchstem Niveau ins Deutsche zu bringen, ist wenig verwunderlich.

FürÜbersetzungenderdeutschsprachigenErzählungendesMittelalters

braucht es mehr Schriftsteller*innen und weniger Wissenschaftler*in-

nen. ImZweifelsfallmages auch schonhelfen, indenSeminarenmitden

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Darf man mittelalterliche Erzählungen übersetzen? 109

Studierenden Übersetzungen anzufertigen, bei denen Kreativität und

Gegenwartssprache nicht nur erlaubt, sondern gefordert sind. Gewiss,

aus philologischer Sicht ist das verboten; wenn man die postmoderne

(und postromantische) Universität jedoch so konzipiert, dass sie auch

auf Kreativität setzt, was das eigene Schreiben anbelangt, dass sie auf

die Befähigung zur Weitergabe textförmiger Tradition Wert legt sowie

auf die Herstellung von Zugängen zur Texttradition – wenn man auf

all dies Wert legt, mag es sinnvoll sein, Studierenden das philologisch

korrekte Übersetzen fast schon zu verbieten.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468920-004 - am 13.02.2026, 17:50:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

