
124 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nehaben, redet er zugleich von derMacht des Systems undmeint damit eine Ökonomie,

Staat undKulturindustrie übergreifendeOrganisation der kapitalistischenGesellschaft,

die ubiquitär und rational auftritt.Während Adornos Gewaltbegriff bis ins Kleinste hinein fä-

hig ist, Gewalt aufzuspüren und zu denunzieren, gerät sein Verständnis von Macht konventionell

und verbleibt auf derMakroebene politischerMacht. Aufspüren undDenunzieren bezeichnen

auch die deskriptive und normative Dimension des Begriffs der Gewalt, die bei Ador-

no dialektisch vermittelt sind. So entsteht durch die genaue Beobachtung, Analyse und

Konfrontation der Gewaltphänomene die Kraft, die über den zugrundeliegenden gesell-

schaftlichen Zustand hinausweisen kann. Der Ausweg aus dem Gewaltzusammenhang,

der zugleich ein Schuldzusammenhang ist, kann nur ex negativo gelingen und die Aufga-

be derTheorie dabei ist es, den Verblendungszusammenhang zu denunzieren.

AmEndedieserDarstellungdesBegriffsderGewalt in verschiedenenSchriftenAdor-

nos steht ein vielfältiger, mehrdimensionaler und sozialphilosophisch fruchtbarer Be-

griff. Einige Schwächen, darunter die unterkomplexe Konzeption von Macht, mit dem

der Gewaltbegriff korrespondiert, sowie eine mangelnde Differenzierung verschiede-

ner Gewaltphänomene ändern daran nichts. In derDiskussion nach derDarstellung von

Foucaults Machtbegriff werden diese Einschätzungen noch einmal aufgriffen.

2.2. Foucaults Erweiterung: produktive Macht im Unterschied zu Gewalt

»Und ich glaube, dass die Wirklichkeit dieser Machtmechanismen, die von gigan-

tischer Komplexität sind, die Abschaffung des Staats als Ziel vom strategischen

Gesichtspunkt eines Widerstandskampfes aus rechtfertigt.« (Foucault 1978 [235]: 769)

»[D]as gleichermaßen politische, ethische, soziale und philosophische Problem, das

sich uns heute stellt, ist nicht der Versuch, das Individuum vom Staat und dessen In-

stitution zu befreien, sondern uns selbst vom Staat und der damit verbundenen Form

der Individualisierung zu befreien. Wir müssen nach neuen Formen von Subjektivität

suchen und die Art von Individualität zurückweisen, die man uns seit Jahrhunderten

aufzwingt« (Foucault 1982: [306]: 280)

Im zweiten Teil des Kapitels steht Foucaults Begriff von Macht im Vordergrund, ein-

schließlich seiner relevantenVerschiebungenundeiniger damit verbundenenProbleme.

Explizit in Abgrenzung zur Gewalt und gegen die Repressionshypothese entwickelt Fou-

cault einen bis heute einflussreichen Machtbegriff, in dessen Zentrum deren Produkti-

vität steht.Dieser ist weiterhin geeignet zur Beschreibung undKritik von globalisierten,

postfordistischenGesellschaften.Gleichwohl erscheint eineNeubestimmung der Bezie-

hung vonMacht und Gewalt nötig. Einerseits verlangen alte und neue Gewaltphänome-

ne nach einer adäquaten Begrifflichkeit, die in eineTheorie der Gesellschaft eingebettet

ist. Und andererseits findet der Begriff derMacht im Begriff der Gewalt nicht sein theo-

retisches Gegenüber, sondern ist – gegen Foucault – mit diesem dialektisch vermittelt.

Angesichts dessen werden im Folgenden einige Lösungsvorschläge formuliert und die

Grundlagen für eine anschließende Vermittlungmit Adornos Gewaltbegriff sondiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 125

In einem ersten Schritt wird rekonstruiert, wie Foucault seinenMachtbegriff entwi-

ckelt und stetig verändert. Interessant ist dabei,welcheRolle die gesellschaftliche Trans-

formation für Foucaults theoretische Arbeit spielt und wie er ihr gerecht zu werden ver-

sucht. Der zweite Schritt zeichnet die wichtigsten Argumente für Foucaults These von

der Produktivität derMacht nach. Anschließend betrachtet dieser Teil des Kraftfeldes in

einem dritten Schritt die immanente Verbindung von Foucaults Begriff der Macht mit

demdesWissens,bevorabschließendeineZusammenfassungdieVermittlungmitAdor-

nos Gewaltbegriff vorbereitet.

2.2.1. Entwicklung des Machtbegriffs bei Foucault

Das Unterkapitel wendet sich der Ausarbeitung von Foucaults Machtbegriff zu, um ihn

später mit Adornos Begriff der Gewalt in Beziehung zu setzen. Dabei erhebt es nicht

den Anspruch, das gesamte Werk Foucaults genau zu analysieren. Eine solche Darstel-

lung haben andere geleistet, auf deren Arbeiten die vorliegende aufbauenmöchte.19 Die

leitende Fragestellung dieser Arbeit ist nicht philologisch oder hermeneutisch, sondern

systematischundkannsich soaufdiewesentlichenZügevonFoucaultsBegriff derMacht

beschränken. Um diese Konturen, ihre zugrundeliegenden Motive und Änderungen zu

entfalten, genügt ein – angesichts des umfassenden Werks Foucaults – enger Textka-

non, der sich um die publizierten Arbeiten aus den 1970er Jahren gruppiert und dar-

über hinaus Vorlesungen und Interviews sowie kleinere Artikel und Vorträge umfasst.

Der Schwerpunkt liegt auf der zweitenHälfte der 1970er Jahre, denn dort finden sich die

elaboriertesten Stellen in Foucaults Werk über den Begriff der Macht und ebenso sei-

ne Überarbeitung angesichts neuerer gesellschaftlicher Transformationen im Zeichen

des Neoliberalismus zu dem, was später Postfordismus genannt werden sollte.20 Fou-

cault entwickelt seinen Begriff der Macht im Zuge seiner Forschungen und weist ihm

in seiner mittleren Schaffensperiode21 eine zentrale Position in seinem methodischen

Werkzeugkasten zu. In seiner sogenannten archäologischen Phase bis etwa 1970 spielt

er noch keine hervorgehobeneBedeutung.Zwar bilden inWahnsinnundGesellschaft (1961)

und der Geburt der Klinik (1963) bereits Einsperrungen und Ausschlüsse die Gegenstände

seinerArbeiten (sieheKapitel 4.2.).Dochoperiert Foucaultmit dembegrifflichen Instru-

mentariumder Epistemologie und des Strukturalismus und er legtmit archäologischen

Mitteln die Episteme verschiedener Diskurse frei (siehe Kapitel 3.2.).

19 Vor allem ist hier Thomas Lemkes Zur Kritik der politischen Vernunft (1997) zu nennen.

20 Vgl. hierzu Lemke 2003, der Foucault nicht nur als Zeitgenossen dieser beginnenden Transformati-

on zum Postfordismus betrachtet, sondern auch als ambitionierten Theoretiker, der beginnt, dar-

über zu reflektieren. Siehe Kapitel 1.3.2. und 2.3.

21 Zur Periodisierung des Werks Foucaults finden sich vielfältige Literatur. Geläufig ist folgende Ein-

teilung: Bis 1970 dauert Foucaults frühe archäologische Phase, sodann bis ca 1978/1980 seine ge-

nealogische Phase, gefolgt von seiner ethischen Phase, die bis zu seinem Tod 1984 reicht (vgl. Sich

2018: 10–12). Selbstverständlich dient diese grobe Periodisierung nur einem oberflächlichen Zu-

griff. Die Ausführungen der Foucault gewidmeten Teile der Kapitel 2, 3 und 4 versuchen die Form

und Gründe der von Foucault sogenannten »Verschiebungen« (Foucault 1984: GdL: 12) amMaterial

nachzuvollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Die Ordnung des Diskurses, seine Inauguralvorlesung am Collège de France von 1970,

umreißt dann bereits ein genealogisches Forschungsprogramm, welches Diskurse auf

ihre Machteffekte hin untersucht.22 Dort findet sich bereits der Gedanke der Produk-

tivität der Macht angelegt. Etwa wenn Foucault neben dem kritischen den genealogi-

schen Aspekt der Diskursanalyse beschreibt, die demzufolge versucht, die »Affirmati-

onskraft [pouvoir d’affirmation]« (Foucault 1970:OD: 44) desDiskurses zu erfassen.Darun-

ter fasst Foucault »die Kraft [pouvoir], Gegenstandsbereiche zu konstituieren, hinsicht-

lich deren wahre oder falsche Sätze behauptet oder verneint werden können.« (Ebd.)

Die Vorlesungen der ersten Jahre nehmen weiterhin Praktiken des Ausschlusses auf Ba-

sis von Wissenssystemen in den Blick, insofern verfolgt er sein früheres Forschungsin-

teresse mit anderen Methoden weiter. Aber in seiner genealogischen Phase untersucht

Foucault nicht mehr nur wie etwa eine bestimmte Rede als Wahnsinn gekennzeichnet

und zum Verstummen gebracht wurde, sondern welche Machteffekte damit einhergin-

gen undwie dieseHerrschaftsverhältnisse23 hervorbrachten (siehe Kapitel 4.2.2.). Seine

erste Monografie nach dem Eintritt 1970 ins Collège de France, Überwachen und Strafen

von 1975, macht deutlich, dass Foucault zur Untersuchung der Machteffekte von Wis-

sensregimen einen ganz eigenen Machtbegriff entwickelt. Dort stellt er seine »Mikro-

physik der Macht« (Foucault 1975: ÜS: 40) vor (siehe unten). In der Forschung wird die-

ser ersteMachtbegriff als »Kriegsparadigma« (Lemke 1997: 139) behandelt ausgehend von

Foucaults ›Hypothese Clausewitz‹’24. Gegen Ende der 1970er Jahre rückt immer stärker

22 In der Ordnung des Diskurses sprach Foucault bereits vom Projekt einer Geschichte der Sexualität,

allerdings noch in der Kategorie des Verbotes: »von einer möglichen Untersuchung der Verbote

[interdits], welche den Diskurs über die Sexualität treffen.« (Foucault 1970: OD: 42) Also lehnte er

an dieser Stelle den Gedanken der Repression noch nicht ab (siehe Kapitel 2.2.2.). Im Interview

mit Ducio Trombadori von 1978 antwortet Foucault auf die Frage, was ihn in seiner Inauguralvor-

lesung am Problem der Macht zu interessieren begann: »Man wollte nicht mehr regiert werden

– im weiten Sinne des Wortes Regierung« (Foucault 1978 [281]: 102) und verweist auf alltägliche

Regierungsweisen, etwa durch die Medien. Im Rückblick bildet also die Krise der Regierung einen

wesentlichen Ausgangspunkt für Foucaults Hinwendung zur Macht (siehe Kapitel 4.2.).

23 Herrschaft bestimmt Foucault in der Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft plural: »Unter Herr-

schaft verstehe ich nicht die massive Tatsache ›einer‹ globalen Herrschaft eines einzigen über al-

le anderen oder einer Gruppe über eine andere, sondern vielfältige Formen von Herrschaft, die

innerhalb einer Gesellschaft ausgeübt werden können.« (Foucault 1976: IVG: 41) Gleichwohl sind

Herrschaftsformen abstrakter und »allgemeiner« als Machttechniken (vgl. ebd. 47; 34). Zum Ver-

hältnis von Macht und Herrschaft, siehe auch Das Subjekt und die Macht (Foucault 1982: [306]: 275).

Die Abgrenzung von Macht und Herrschaft bleibt bei Foucault ungenau. Es kann jedoch festge-

halten werden, dass Herrschaft eine sedimentierte und abstraktere Form der Macht darstellt, die

Foucault kritisierbar machen will, indem er sie »ihrem geheimen wie in ihrem brutalen Aspekt

hervorzukehren« versucht (Foucault 1976: IVG: 41).

24 Foucault spricht in seiner Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft selbst von Clausewitz und auch

von der »HypotheseNietzsche« (Foucault 1976: IVG: 32–33). In einem 1976 geführten Interview gibt

Foucault an, der Grund für »das Modell […] des Krieges und Schlacht« sei gegen das der »Sprache

und der Zeichen« gerichtet, also gegen die Dominanz strukturalistischer Erklärungen seiner Zeit,

hingegen sei Geschichte geprägt von »Machtbeziehungen, nicht Sinnbeziehungen« (Foucault 1977:

[192]: 193). Doch bereits 1978 im Interview mit Trombadori distanziert sich Foucault wieder vom

»Modell des Krieges«, von dem er sagt, es »sitzt wie ein Parasit auf den Diskussionen über politi-

sche Themen.« (Foucault 1978: [281]: 118) Methodisch mag dieses schnelle Verabschieden von Be-

griffen und Präzisierungen irritieren und Foucault als unstetenDenker ohne begriffliche Stringenz

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 127

Foucaults Interesse anderRegierungbeziehungsweiseGouvernementalität und infolge-

dessen den Subjektivierungsweisen in den Fokus seiner Arbeiten und so fasst er Macht

ebenfalls komplexer. Die Möglichkeit des Widerstands,25 welche Foucault zunächst als

logischeNotwendigkeit in von Strategien durchzogenen Strukturen vonMacht-Wissen-

Komplexen auffasst, verortet er zunehmend im Subjekt. Da Foucault das Subjekt und

seineHandlungsmöglichkeiten indieser letztenPhase seinesWerkes stärker indenBlick

nimmtunddie Individuennicht länger als nur passiv einerMachtstruktur unterworfene

begreift, erweitert er auch seinen Begriff vonMacht (vgl. u.a. Foucault 1982: [306]).

Zusammenfassend entsteht aus dem engen Fokus auf Wissen in Foucaults erster

Periode ein Begriffspaar, das Foucaults zweite Periode, etwa ab 1970 bis ca. 1979, prägt:

Macht-Wissen.26 Das Begriffspaar erweitert Foucault dann sukzessive um den Begriff

der Subjektivierungsweise, der auf die Frage nach der Rolle des Subjekts in diesen von

Macht-Wissen gebildeten »Dispositiven« (Foucault 1977: [206]: 392) antwortet (siehe

Kapitel 4.2.2.). Wenn Foucault also 1984 rückblickend im von ihm verfassten Lexi-

konartikel Foucault über sich selbst schreibt, ihn habe das Zusammenwirken der drei

Begriffe Wissen –Macht – Subjekt beständig interessiert (vgl. Foucault [345] 1984: 779),

erscheint das zutreffend, da diese Probleme früh zumindest angelegt waren (siehe

Kapitel 1.2.). Gleichwohl ebnet Foucault an dieser und anderen Stellen auf diese Weise

die oben bereits angesprochenen Brüche und Verschiebungen in seinemWerk ein. Für

das Spannungsfeld der Begriffe Gewalt und Macht, das im Zentrum dieses Kapitels

steht, sind Foucaults Reflexionen über seine Motive für die Ausarbeitung seines Macht-

begriffs von Interesse. Im Nachhinein und daher unter der Gefahr der einebnenden

Vereinheitlichung begründet Foucault in Subjekt und Macht (1982) die Notwendigkeit

der Machtanalytik mit einer Leerstelle. Es hätte zwar in den 1960er Jahren mit Blick

auf Frankreich eine Ökonomie beziehungsweise die Kritik der politischen Ökonomie

und auch eine Kritik der Sprachwissenschaft, also in erster Linie den Strukturalismus,

erscheinen lassen. Oder aber man betrachtet es als Zeichen für ein Denken, dem die Intention auf

Emanzipation und Impulse gegen ein fixes und fixierendes System wichtiger ist als eine griffige

Formulierung und begriffliche Fixierung. Foucault gibt jedenfalls an, sich von Modellen dann zu

verabschieden, wenn er eine Vereinnahmung befürchtet oder neue Probleme nach neuen Lösun-

gen verlangen (vgl. Foucault 1976: IVG: 26–27).

25 Bereits in DerWille zumWissen (1976) behauptet Foucault, wo Macht ist, sei auchWiderstand (vgl.

Foucault 1976:WzW: 96). Judith Revel erkennt in ihremhilfreichenWörterbuch zu Foucault Le voca-

bulaire de Foucault in demThemadesWiderstands eine Fortsetzung von Foucaults Auseinanderset-

zungmit der Literatur, in der dieser sich die Frage nach der Überschreitung [transgression] und dem

Außen [dehors] im Anschluss an Bataille und Blanchot stelle. Interessanterweise bindet Foucault

zu Beginn das Konzept von Widerstand nicht an das Subjekt, wie etwa Deborah Cook in Adorno,

Foucault and the Critique of the West (vgl. Cook 2018: 116, 122) behauptet. Vielmehr scheint er ihn

strukturell als eine notwendige Strategie unter vielen Machtstrategien zu begründen. Vermutlich

ist dies genau die Fährte, die Foucault zu einer Hinwendung auf das Subjekt in seinen späteren

Arbeiten geführt hat (siehe Kapitel 4.2.).

26 InWas ist Kritik? empfiehlt Foucault Macht undWissen als Matrix zur Analyse konkreter Praktiken

(vgl. Foucault 1978: Kritik: 40). Bereits inÜberwachen und Strafen findet sich diese Koppelung in der

Aussage »AndereMacht, anderesWissen [Autre pouvoir, autre savoir].« (Foucault 1975: ÜS: 290) Und

in Der Wille zumWissen verschmelzen beide Begriffe zum Neologismus »Machtwissen« (Foucault

1976: WzW: 98). Siehe Kapitel 2.2.3 und Kapitel 3.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gegeben. Doch es fehlte eineWissenschaft der Macht jenseits von Staatswissenschaften

und Jura. »Ichmusste daher die Dimension einer Definition derMacht erweitern, wenn

ich diese Definition für die Erforschung der Objektivierung des Subjekts benutzen

wollte.« (Foucault 1982: [306]: 270) Diese Einschätzung Foucaults zehrt bereits von seiner

späteren Hinwendung zum Subjekt, die er hier voraussetzt. Deutlich wird seine Unzu-

friedenheit mit dem vorhandenen theoretischen Angebot zur Behandlung von Fragen,

sei es kritisch-marxistisch oder institutionell etabliert. EinMotiv Foucaults, das vielfach

belegt werden kann.27

Aus Perspektive einer kritischer Gesellschaftstheorie stellt sich die Frage, was mit

Foucaults Begriffen undTheorien im Gegensatz zu anderenTheorien sichtbar wird. Sie

führt zu den gesellschaftlichenTransformationsprozessen seiner Zeit,welche neben sei-

nenangeführtenmethodischenGründendieUrsachen fürdieVerschiebungvonderDis-

kursanalyse zur Machtanalytik bilden. Unter dem Eindruck der Revolte der sixties und

der Entstehung der Neuen Sozialen Bewegungen drängt sich Foucault das Problemmit

Nachdruck auf, wie außerdiskursive Ereignisse Diskurse verändern (vgl. Foucault 1969:

AdW: 68).28 Sein emanzipatorisches Interesse wendet sich daher den Kämpfen zu. Er

nimmt wahr, wie seine bisherigen ausschließlich auf Diskurse fokussierten archäologi-

schen Untersuchungen an Grenzen geraten angesichts einer umkämpftenWelt im Auf-

stand. Selbstkritisch erklärt Foucault später in Bezug auf dasHauptwerk seiner diskurs-

analytischen Phase Die Ordnung der Dinge: »Doch was in meiner Arbeit fehlte, war« das

»von mir noch sehr schlecht isolierte zentrale Machtproblem« (Foucault 1978 [281]: 191,

vgl. 194). Und in einem anderen Interview betont Foucault die Rolle des Epochenjahrs

1968: »Erst nach 1968« konntemit der Analyse der »Mechanik derMacht« begonnenwer-

den, »ausgehend von den alltäglichen und an der Basis geführten Kämpfen« (Foucault

1977 [192]: 188). Die Neuen Sozialen Bewegungen und Revolten der sixties bilden also den

realhistorischen Hintergrund von Foucaults Hinwendung auf die Machtanalytik (siehe

27 So zumBeispiel Foucaults Kritik amMarxismus, jedoch nicht amDenken vonMarx selbst, inMetho-

dologie zur Erkenntnis der Welt: Wie man sich vom Marxismus befreien kann (Foucault 1978 [235]). Die

Perspektive, die Foucault mit seiner Machtanalytik entwickelt, wurde von ihm nicht als Gegensatz

zumMarxismus entwickelt, sondern als Ergänzung. Daher leitet sich die in der vorliegenden Stu-

die vertretene These ab, dass Foucaults Beitrag ein Supplement zur kritischen Theorie Adornos

darstellt (siehe Kapitel 1.3.2. und 5.3.).

28 Diese realhistorische Ebene der Revolten und sozialen Bewegungen ist von Foucault auch in einem

Hauptwerk seiner genealogischen Phase, in Überwachen und Strafen, klar ausgesprochen worden:

»Dass die Bestrafungen und im besonderen das Gefängnis zu einer politischen Technologie des

Körpers gehören, habe ich vielleicht weniger von der Geschichte als von der Gegenwart gelernt.

Im Laufe der letzten Jahre haben sich in verschiedenen Teilen der Erde Gefängnisrevolten abge-

spielt.« (Foucault 1975: ÜS: 42) Zum Interesse an den Neuen Sozialen Bewegungen: vgl. u.a. Fou-

cault 1976: IVG: 18; Foucault 1978: [235]: 757. Deborah Cook verweist für dieses Interesse Foucaults

an den sozialen Kämpfen und außerdiskursiven Elementen bei der Entwicklung derMachtanalytik

auf James Faubion, einen Experten für den späten Foucault und Herausgeber von Auswahlbänden

in englischer Sprache: »According to James Faubion, Foucault eventually adopted a genealogical

approach because his attention had turned to writing a history of the present and of the struggles

that have been waged against power in themodern age. Furthermore, Foucault wanted to explore

the extra-discursive conditions in which knowledge had developed.« (Cook 2018: 25) ZumTheorie-

Praxis-Gefüge siehe Kapitel 1.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 129

Kapitel 1.3.2.). Die Kämpfe und verschiedene Formen von Widerständen werden daher

in seinen Analysen besonders hervorgehoben.

Grundlegend für Foucaults Begriff der Macht und von herausgehobener Bedeutung

für den hier entwickelten Zusammenhang von Macht und Gewalt im Anschluss an

Adorno und Foucault ist Foucaults Trennung der Begriffe Macht [pouvoir] und Gewalt

[violence]. Bei genauerer Betrachtung stellt sich allerdings heraus, dass Foucault diese

kategoriale Differenzierung immer wieder unterläuft. Dieser Umstand bietet bereits

ein wesentliches Indiz für die Fragwürdigkeit der strikten Unterscheidung. Hingegen

beschreibt Foucault wiederholt ein Umschlagen von Macht in Gewalt und umgekehrt.

Auch darauf stützt sich die in diesem Kapitel entwickelte These, wonach Gewalt und

Macht miteinander dialektisch vermittelt sind. Für die deutsche Leserschaft besteht ei-

ne Schwierigkeit in diesem Zusammenhang in teils fehlerhaften älteren Übersetzungen

auch von besonders einflussreichen Schriften Foucaults, allen voran vonÜberwachen und

Strafen (1975). In den Übersetzungen wird teils fehlerhaft pouvoir mit Gewalt wiederge-

geben, was einer Leserin leicht den Eindruck vermittelt, Foucault würde beide Begriffe

gleichsetzen.29 Allerdings findet sich Foucaults Gedanke der strikten Trennung von

Macht undGewalt auch in jener teils problematischenÜbersetzung klar ausgesprochen:

»Analysiert man die politische Besetzung des Körpers und die Mikrophysik der Macht,

so muss man im Hinblick auf die Macht den Gegensatz Gewalt/Ideologie, die Meta-

pher des Eigentums, das Modell des Vertrags sowie das der Eroberung fallenlassen;

im Hinblick auf das Wissen ist der Gegensatz zwischen dem ›interessierten‹ und dem

›desinteressierten‹ ebenso aufzugeben wie das Modell der Erkenntnis und der Primat

des Subjekts.« (Foucault 1975: ÜS: 40)

Foucault formuliert hier in a nutshell seine gesamte Abgrenzung vom traditionellen Den-

ken derMacht, einschließlich desMarxismus, und im gleichen Zuge von gewohnten Zu-

griffen aufWissen und Subjekt.Weder ist Macht mit Gewalt gleichzusetzen, noch kann

sie besessen oder verloren werden. Auch kein Vertrag entscheidet über ihre Verteilung

und sie zu erobern kann nicht sinnvoll gedacht werden, wenn man »die politische Be-

setzung des Körpers« und die »Mikrophysik der Macht« untersuchen möchte. Umge-

kehrt heißt dies aber auch, dass Foucault diese Herangehensweise nicht grundsätzlich

ablehnt, sondern eben nur, wennman an diesen spezifischen Fragen interessiert ist.

In dembedeutendenAufsatzDasSubjekt unddieMacht geht Foucault nochmals präzi-

se aufdieGründe fürdieAbgrenzungderBegriffeMachtundGewalt ein.Machtdefiniert

er dort in einer berühmt gewordenen Formulierung als eine »handelnde Einwirkung auf

Handeln, auf mögliches oder tatsächliches, zukünftiges oder gegenwärtiges Handeln.«

29 So heißt es in der deutschen Übersetzung fälschlich: »Die ›Disziplin‹ kann weder mit einer Insti-

tution noch mit einem Apparat identifiziert werden. Sie ist ein Typ von Macht; eine Modalität der

Ausübung von Gewalt [frz.: elle est un type de pouvoir, une modalité pour l’exercer].« (Foucault:

Überwachen und Strafen 1975: 276–278) Schon in der deutschenÜbersetzung von L’ordre du discours

wird pouvoir mit »Kraft« (Foucault 1970: OD: 44) wiedergegeben. Darüber, welche Auswirkungen

diese und andere fehlerhafte, ja irreführende, Übersetzungen und damit einhergehende Lektüren

gehabt haben, kann an dieser Stelle nur spekuliert werden. Für den hier entwickelten Problemho-

rizont stellen sie eine zu reflektierende Hürde dar.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

(Foucault 1982: [306]: 285; Hervorhebung P.E.)30 Hingegen wirken, so Foucault weiter,

»Gewaltbeziehungen«direkt »aufKörperundDinge ein.Sie zwingen,beugen,brechen,zer-

stören. Sie schneiden alleMöglichkeiten ab.« (ebd.,Hervorhebung P.E.) In Kürze:Macht

bietet Handlungsspielräume, Gewalt beschneidet sie (vgl. Foucault 1977: [216]). Soweit

ihre Differenz auf der Ebene der Funktion. Noch klarer wird die Unterscheidung in Be-

zug auf die Subjektivierung, denn, so Foucault, »Macht kann nur über ›freie Subjekte‹ ausge-

übt werden […].« (Foucault 1982: [306]: 287; Hervorhebung P.E.) In dieser Perspektive ist

es fraglich, ob Foucaults Machtanalytik geeignet ist, um Sklaverei und Genozide in den

Blick zunehmen.31 Es scheint, alswürde Foucault strikt kategoriale Trennungen vorneh-

men, die darauf hinauslaufen, dass Gewalt als Repression und Macht als Produktion zu

verstehen ist. Freilich geht Foucault nicht grundsätzlich von einer Unvereinbarkeit von

Gewalt undMacht aus, wie er ebenfalls in Subjekt undMacht entwickelt:

»Machtbeziehungen schließen den Einsatz vonGewalt natürlich ebensowenig auswie

die Herstellung von Konsens. Die Ausübung von Macht kann auf keines von beiden

verzichten, und manchmal benötigt sie beides zugleich. Doch Gewalt und Konsens sind

Mittel oder Wirkungen, nicht aber Prinzip oderWesen der Machtausübung.« (Foucault 1982:

[306]: 286; Hervorhebung P.E.)

Hier formuliert Foucault eine scheinbar eindeutige Trennung im Sinne einer Mittel-

Zweck-Relation.32 Sie bleibt allerdings fragwürdig vor dem Hintergrund von Foucaults

30 So hatte Foucault bereits im programmatischen Aufsatz omnes et singulatimMacht bestimmt: »Das

unterscheidendeMerkmal derMacht besteht darin, dass bestimmteMenschenmehr oderweniger

das Verhalten anderer Menschen völlig bestimmen können – jedoch nie erschöpfend oder zwin-

gend.« (Foucault 1979: [291]: 197)

31 Die wichtige Frage, ob der Kolonialismus, der sich wesentlich auf Grundlage des Sklavenhandels

entwickelte, oder die Shoah, hier verstanden als mit rationalen Mitteln ins Extrem getriebenes

Gewaltverhältnis, mit dem von Foucault entwickelten Begriffsapparat korrekt und aufschlussreich

behandelt werden können, soll an dieser Stelle ausdrücklich formuliert, jedoch nicht beantwortet

werden. Ein Indiz dafür, dass Foucaults theoretische Anstrengungen auch darauf abzielten, stellt

das im Interview mit Ducio Trombadori entwickelte Erkenntnisinteresse dar: »Die Erfahrung des

Krieges [des ZweitenWeltkriegs, P.E.] hatte uns die Notwendigkeit und Dringlichkeit einer Gesell-

schaft bewiesen, die radikal verschieden wäre von jener, in der wir lebten.« (Foucault 1978 [281]:

61) Ein Punkt, auf den auch Deborah Cook immer wieder hinweist, um eine Gemeinsamkeit mit

Adorno zu benennen (vgl. Cook 2018: x). Weiterhin haben verschiedene Autorinnen und Autoren

versucht mit den Foucaultschen Termini und Methoden sich der Welt der Lager und der Shoah zu

nähern, zu nennen wäre hier vor allem Enzo TraversosModerne und Gewalt (Traverso 2002: 33, 102,

109–111, 148), Giorgio Agambens homo sacer (1995) und Thomas Gloys Im Dienst der Gemeinschaft

(2018).

32 Hier zeigt sich eine große Nähe zu Hannah Arendt, die inMacht und Gewalt gleichfalls Gewalt als

instrumentell und Mittel zum Zweck bestimmte, Macht hingegen als absoluten Selbstzweck be-

greift. »Macht und Gewalt sind Gegensätze:wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht vorhan-

den. Gewalt tritt auf den Plan, wo Macht in Gefahr ist […].« (Arendt 1970: 57; Hervorhebung P.E.)

Gleichwohl gelingt es Arendt ebenso wenig wie Foucault, überzeugend diese konzeptuelle Tren-

nung am historischen Phänomen zu bestätigen, etwa am Staat, dessen »Staatsmacht […] einen

speziellen Fall von Macht [darstellt, P.E.]. Da die Gewalt sowohl in der Außen- wie in der Innen-

politik immer als letzter Ausweg des Handelns miteinkalkuliert ist […].« (Arendt 1970: 48) Und so

gesteht sie ein, dass es sich hierbei um »Idealtypen« handle, die »aus dieser Wirklichkeit gleich-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 131

Nominalismus, der eine Bestimmung des universellen Wesens und daran geknüpfter

invarianter Zwecke ablehnt.33 Fest steht, dass Gewalt als Taktik im Kontext von überge-

ordneten Machtstrategien immer wieder einen Platz gefunden hat und vorerst weiter

finden wird. Dieser gleichzeitig banale wie theoretisch beachtenswerte Gedanke findet

sich bereits in Der Wille zum Wissen, wo Foucault in Analogie zu Konsens und Gewalt

»Politik« und »Krieg« als »zwei verschiedene Strategien zur Integration ungleichgewich-

tiger, heterogener, instabiler, gespannter Kräfteverhältnisse« (Foucault 1976: WzW: 94)

bestimmt. Für die in dieser Arbeit zentrale Frage nach dem Verhältnis von Gewalt und

Macht ist die darauffolgende Bestimmung der Beziehung der Strategien von Politik und

Krieg ungemein interessant und wichtig: Es handelt sich um Strategien, die »jederzeit

ineinander umschlagen können.« (ebd.: 94, Hervorhebung P.E.) An dieser Bestimmung

sind zwei Aspekte beachtenswert. Erstens bestätigt Foucault die vorangegangene Kritik

an seiner nur scheinbar scharfen Unterscheidung von Gewalt und Macht. Bedeutender

noch ist zweitens, dass Foucault an dieser Stelle die klassische dialektische Denkfigur

des Umschlags nutzt. Damit stützt er indirekt die These dieses Kapitels, wonach Macht

und Gewalt dialektisch miteinander vermittelt sind.

Das Bild des Umschlags vonMacht in Gewalt (und umgekehrt) könnte den Eindruck

erwecken, als wäre zumindest davor eine strikte Trennung von Macht und Gewalt wei-

ter möglich. Doch auch in diesem Punkt ist Foucault keineswegs so eindeutig, wie es

auf den ersten Blick den Anschein hat. Dies wird etwa an der historischen Bemerkung

überdasGeständnis ausDerWille zumWissendeutlich: »DasGeständnis derWahrheit hat

sich ins Herz der Verfahren eingeschrieben, durch die die Macht die Individualisierung

betreibt.« (Foucault 1976: WzW: 62) Foucault stellt im Folgenden den Gewaltaspekt des

Geständnisses heraus, indem er es aus der mittelalterlichen Praxis der Folter herleitet

und daraus schließt: »Folter ist Gewalt, also ist in derMacht, welche Individuen imAbendland

hervorbringt, Gewalt anwesend« (ebd.: 63; Hervorhebung P.E.). Hier werden erneut Zweifel

geweckt an der strikten Trennung vonGewalt undMacht.Wichtiger noch ist ein zweiter

Punkt. Denn Foucault offenbart an dieser Stelle, dass er sich darüber bewusst war, dass

Gewalt und Leiden aus der Geschichte der abendländischen Subjektivität nicht ausge-

klammert werden können (siehe Kapitel 4). Bis heute sind Gewalt und Leiden teils sub-

til anwesend, wie Foucault an gleicher Stelle in einer Gegenwartsanalyse festhält: »Die

sam heraus präpariert sind und in begrifflicher Reinheit nur selten in ihr anzutreffen« (ebd.: 47)

sind. Daher gibt Arendt letztlich zu: »Macht und Gewalt treten gewöhnlich […] kombiniert auf

[…].« (ebd.: 48) In On Revolution bleibt Arendt ähnlich uneindeutig: Einerseits stellt für sie »Ge-

walt im politischen Bereich ein Grenzphänomen« (Arendt 1963: 19) dar, andererseits erklärt sie

den »Drang zur Eroberung und Expansion«, die doch klare Gewaltphänomene sind, zu »Inventar-

stücke[n] der Machtpolitik« (ebd.: 12). Rahel Jaeggie und Robin Celikates haben aufgrund dieser

Nähe auch Arendt und Foucault gemeinsam gegen die Tradition von Marx über Weber zu Adorno

gestellt, die Macht und Gewalt als verschwistert denken (vgl. Jaeggi/Celikates 2017: 98–100).

33 Foucault bestimmt Macht nominalistisch u.a. in Der Wille zumWissen: »Zweifellos muss man No-

minalist sein: dieMacht ist keine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eineMächtigkeit eini-

ger Mächtiger. Die Macht ist der Name, denman einer komplexen strategischen Situation in einer

Gesellschaft gibt.« (Foucault 1976: WzW: 94) Eine derartige Formulierung ist meilenweit entfernt

vom vermeintlichen Wesen der Macht, das man dann eben von Gewalt unterscheiden könnte. Zu

Foucaults Nominalismus siehe Kapitel 1.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Verpflichtung zum Geständnis wird uns mittlerweile von derart vielen verschiedenen

Punkten nahegelegt, sie ist uns so tief in Fleisch und Blut übergegangen, dass sie uns

gar nicht mehr als Wirkung der Macht erscheint, die Zwang auf uns ausübt« (Foucault

1976: WzW: 63).34 Für ein Verständnis des Verhältnisses von Macht und Gewalt, das von

Foucault aus-undüber ihnhinausgeht,könnendenZitatenweitereAspekte entnommen

werden.Vor allem der präsente Charakter der Gewaltverhältnisse ist zentral.Demzufol-

ge ist sie also nicht nur latent, sondern gegenwärtig. Sie manifestiert sich in Diskursen

und materialisiert sich in Körpern. In jedem Umschlag aktualisiert sich Gewalt. Wei-

terhin resultiert die Uneindeutigkeit der Trennung von Macht und Gewalt daraus, dass

Foucault sie als Zwang bestimmt, nicht nur Gewalt äußert sich als Zwang, sondern auch

Macht übt Zwang aus.Die Unklarheit entsteht auch aus der uneindeutigen Verwendung

desZwangs [contrainte] imWerkFoucaults,35 der sowohlGewalt als auchdieWirkung von

Macht bezeichnen kann, wie im vorangegangenen Zitat.

Letztlich kann Foucault die von ihm betonte kategoriale Trennung seines Machtbe-

griffs vonGewalt nicht aufrechterhalten.Entweder unterläuft er sie, indemer von einem

Umschlag spricht, oder er verschiebt die gemeinsamen Funktionsweisen auf denBegriff

desZwangs.Dennochdeutet sich bereits an,dass FoucaultsMachtbegriff auchgegen ihn

mit demGewaltbegriff Adornos vermittelt werden kann. Im subtilen, präsenten und konsti-

tuierenden Charakter des von Gewalt ausgeübten Zwangs klingt bereits Foucaults innovativer

Gedanke der Produktivität der Macht an, der im Folgenden behandelt wird.

2.2.2. Produktivität von Macht

Das zentraleMerkmal vonFoucaults Begriff derMacht stellt ihre Produktivität dar.Seine

nicht immer überzeugende Abgrenzung vomBegriff der Gewalt geht vermutlich auf das

34 An dieser Stelle grenzt sich Foucault von traditionellen philosophischen Ideen und solchen des

Alltagsverstandes ab, welche fälschlich der Vorstellung anhingen, dass das »Geständnis befreit«

(Foucault 1976: WzW: 63) oder kontrafaktisch behaupteten, »die Wahrheit gehört nicht zur Ord-

nung der Macht« (ebd.: 64) (siehe Kapitel 2.2.3. und Kapitel 3.2.). Foucaults Anstrengungen zielen

hingegen auf eine Verkomplizierung dieser Zusammenhänge, um Befreiung radikaler denken zu

können und auf Gefahren hinzuweisen, die damit einhergehen.

35 Bereits in Die Ordnung des Diskurses spricht Foucault in Bezug auf das kritische Element der Dis-

kursanalyse davon, diese untersuche die »Einschränkungen«, um zu zeigen, »welchen Zwang sie

tatsächlich ausgeübt haben [quelle contrainte ils ont effectivement exercée]« (Foucault 1970: OD: 38).

Ähnlich in der Charakterisierung des Panopticon inÜberwachenund Strafen: Dort heißt es zunächst,

»es kann eine direkte Beziehung zwischen der Machtsteigerung und der Produktionssteigerung

herstellen. Die Machtausübung setzt sich somit nicht von außen, als strenger Zwang oder drü-

ckendes Gewicht [also Gewalt, P.E.], gegenüber den von ihr besetzten Funktionen durch, vielmehr

ist die Macht in den Funktionen so sublim gegenwärtig, dass sie deren Wirksamkeit steigert, indem

sie ihren eigenen Zugriff verstärkt.« (Foucault 1975: ÜS: 265; Hervorhebung P.E.) Vier Seiten spä-

ter spricht Foucault dagegen vom Panopticon als einem »Entwurf subtiler Zwangsmittel für eine

künftige Gesellschaft« (ebd.: 269). Klarerweise bewertet Foucault den Zwang, den das Panopticon

ausübt, nicht als »streng«, sondern als »subtil« – und darin findet sich erneut die Abgrenzung der

Gewalt, die von außen, streng und drückend agiert, von der Foucaultschen Vorstellung vonMacht,

die subtil wirkt. Da aber sowohl Gewalt als auchMacht Zwang verursachen und –wie zuvor amBei-

spiel des Geständnisses gezeigt – auch Gewalt »subtil« »anwesend« sein kann, bleibt ihre strikte

Trennung weiter fraglich.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 133

theoriepolitischeMotiv zurück, die eigene Position zu profilieren und damit zu stärken.

Vor dem Hintergrund der Negativität der Gewalt hebt sich die Produktivität der Macht

besonders hervor. Sie markiert auch eine Transformation im Denken Foucaults, der in

seiner archäologischen Phase Diskurse daraufhin untersuchte, welche Ausschlüsse bei-

spielsweise von Kranken sie produzieren und welche Aussagen nicht länger gehört wer-

den, etwa da sie als Wahnsinn bezeichnet werden. Damit behandelt er eindeutig noch

negative, abschneidende und zensierende Wirkungen. So kann man Foucaults zahlrei-

cheBestimmungen vonMacht inÜberwachenundStrafen auch als Selbstkritik oder als Be-

leg einer theoretischen Verschiebung verstehen, etwa wenn er schreibt: »Manmuss auf-

hören,dieWirkungenderMacht immernegativ zubeschreiben,als ob sienur ›ausschlie-

ßen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrängen‹, ›zensieren‹, ›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›verschlei-

ern‹ würde.« (Foucault 1975: ÜS: 250) Denn, so FoucaultsThese im Anschluss, »[i]nWirk-

lichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstands-

bereiche und Wahrheitsrituale: Das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse

dieser Produktion.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Produktivität von Macht meint also im

Wortsinn etwas herstellen, es soll damit eine Produktion beschrieben werden. Nicht nor-

mative Vorstellungenmöchte Foucault aufrufen und etwaMacht vonMangel und Leiden

trennen, sondern deskriptive Fragen leiten ihn bei der Ausformulierung seines Macht-

begriffs.Wie wirdWirklichkeit hergestellt? Wie entstehenWissenschaften?Wie kommt

die Vorstellung von Individuen und Subjekten in die Welt? Und wie überdauern diese

Vorstellungen? Wie reproduzieren sie sich? Wie sieht der konkrete Produktionsprozess

der Macht aus?36 Welche Praktiken können identifiziert werden? Eine Vorstellung, wel-

cheMacht ausschließlich als unterdrückendwahrnimmt, kann hierauf keine zureichen-

den Antworten geben. Da Foucaults eigene Untersuchungen über Ausschlussmechanis-

men von Diskursen ihm selbst ungenügend erschienen, da sie stets nur die Verunmög-

lichung bezeichnen und höchstens erklären, warum eine Option oder Handlungsweise

nicht (mehr) verwirklicht werden kann, wendet sich Foucault in seiner genealogischen

Phase der Erzeugung zu. Dazu konzipiert er seinen Begriff der Macht [pouvoir] absicht-

lich und gezielt in Hinblick auf Ermöglichung, im Sinne des französischen Verbs ›pou-

voir‹,welches das deutsche ›können‹ und ›dürfen‹meint.Wogegender imFranzösischen

etablierte Begriff für Macht ›puissance‹ die Verfügungsgewalt bezeichnet und eher die

Kraft und Stärke meint, mit denen ein betreffender Akteur über etwas ›verfügt‹.

Allerdings erfolgen Foucaults begriffliche Bestimmungen nicht im luftleeren Raum,

sondern er bettet sie in die Geschichte kapitalistischer Gesellschaften im Abendland

ein.37 Produktiv wirkt Macht in der Entstehung der kapitalistischen Gesellschaften und

in ihrer Entwicklung insofern sie Bedingungen für die kapitalistische Profitwirtschaft

36 Nach Lemke stellte Foucaults produktiver Begriff von Macht eine Auseinandersetzung mit Marx

Begriff der Produktionsweise dar. So geht es bei der Produktivität der Macht »vorrangig darum,

andere Formen des Handelns weniger zu unterbinden oder zu beschränken, als sie vielmehr zu

fördern oder gar zu fordern.« (Lemke 2003: 272) »Foucaults These der ›Produktivität der Macht‹

unterläuft«, so Lemke weiter, »die Trennungslinie zwischen dem Ökonomischen und dem Nicht-

Ökonomischen, um den Begriff der Produktionsweise neu und umfassend zu bestimmen.« (ebd.:

273)

37 Foucault spricht in Der Wille zumWissen auch von der »bürgerlichen Gesellschaft« (Foucault 1976:

WzW: 51). Deborah Cook akzentuiert dies auf den Westen. Ob seine Kategorie der Macht in al-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

und Verwertungslogik schafft und diese aktiv hervorbringt und ermöglicht. So formu-

liert Foucault inÜberwachen und Strafen klar: »Die Zuchtgewalt [pouvoir disciplinaire] ist in

der Tat eine Macht, die, anstatt zu entziehen und zu entnehmen, vor allem aufrichtet,

herrichtet, zurichtet – um dann allerdings um so mehr entziehen und entnehmen zu

können.« (Foucault 1975: ÜS: 220)38 Zwei Aspekte sind bemerkenswert an diesem Zitat.

Einerseits die genaue Benennung der Machtform: erstens die Disziplinarmacht, welche

im Deutschen fälschlich mit »Zuchtgewalt« übersetzt wurde, und darauf hinweist, dass

es Foucault nicht um eine allgemeine Theorie der Macht39 ging. Zweitens, dass auf

die produktiven Effekte von Macht hinzuweisen keineswegs bedeutet, ihre negativen

Folgen außer Acht zu lassen. Der Mehrwert des Machtbegriffs Foucaults für die kriti-

sche Gegenwartsanalyse liegt genau darin, dass er zu zeigen vermag, wie Macht, die

auf Hervorbringung von Positivität, auf die Erzeugung von Authentizität usw. abzielt,

gleichzeitig negative Folgenmit sich bringen und erzeugen kann.40

Im konkreten Fall macht Foucault plausibel, wie im entstehenden Kapitalismus die

Disziplinarmacht ein Disziplinarindividuum herstellt, es zu bestimmten Handlungen

befähigt und abrichtet, damit es umso produktiver sein kann (siehe Kapitel 4.2.). Ge-

genüber anderen, älteren Machtformen wie der von Foucault untersuchten Souveräni-

tätsmacht, ist die Ausübung der Disziplinarmacht weniger aufwendig, ökonomischer,

nützlicher. Diese Differenzierung der verschiedenenMachtformen ermöglicht auch der

Historizität gerecht zuwerden. Foucault fasst einen derartigenÜbergang vonMachtfor-

menmit Blick auf den Kapitalismuswie folgt zusammen: »An die Stelle des Prinzips von

Gewalt/Beraubung setzten die Disziplinen das Prinzip von Milde/Produktion/Profit.«

(Foucault 1975: ÜS: 281) Am Ende von Überwachen und Strafen deutet Foucault eine Trans-

formation der Disziplinarmacht zur Normierungsmacht an, die sich seit dem 19. Jahr-

hundert vollzieht (vgl. ebd.: 395).41 DieReflexion derHistorizität ist einwesentlicher Zug

len Gesellschaften Geltung beansprucht, müsste konkret untersucht werden, scheint aber nahe-

liegend.

38 Die kompakteste Untersuchung der Verbindung der Entstehung des Kapitalismus und der Diszi-

plinarmacht findet sich ebenfalls in Überwachen und Strafen: »Die beiden Prozesse, Akkumulation

der Menschen und Akkumulation des Kapitals, können indes nicht getrennt werden; das Problem

der Anhäufung der Menschen wäre nicht zu lösen gewesen, ohne das Anwachsen eines Produk-

tionsapparates, der diese Menschen sowohl erhalten wie nutzbar gemacht hat; umgekehrt wird

die Bewegung der Kapitalakkumulation von den Techniken beschleunigt, welche die angehäufte

Vielfalt der Menschen nutzen.« (Foucault 1975: ÜS: 283)

39 So erklärt Foucault in einem unter dem Titel Strukturalismus und Poststrukturalismus veröffentlich-

ten Interview: »Ich betreibe keine Theorie der Macht. Ich schreibe die Geschichte, zu einem ge-

gebenen Zeitpunkt, der Art und Weise, wie sich die Reflexivität von sich auf sich und der damit

verbundene Wahrheitsdiskurs hergestellt haben.« (Foucault 1983: [330]: 547)

40 Daher Foucaults wiederkehrende Kritik an unterschiedlichen positiven Werten und Normen, wie

Freiheit, Individuum und Humanismus. Beispielsweise erinnert Foucault mit Blick auf Versuche,

das Individuum den Zugriffen von Staat und Gesellschaft abstrakt entgegenzusetzen, daran, dass

»die politische Rationalität […] Individualisierung und Totalisierung« als zusammenhängende

»unvermeidliche Effekte« (Foucault 1979: [291]: 198;HervorhebungP.E.) hervorgebracht hat. Zuden

für Emanzipationsbewegungen folgenschweren Konsequenzen siehe Kapitel 4.2.3.

41 Zur Analyse der Transformation der Gesellschaft im Anschluss an Foucault und seine Begriffe gibt

Lemke (2003: 266) einen Überblick (vgl. Deleuze 1990, Hardt/Negri 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 135

imDenken Foucaults, der auch über die verschiedenen Phasen seinesWerks stabil bleibt

(vgl. Foucault 1971: [84]; siehe Kapitel 1.3.2.). Bezüglich der Machtanalytik wird Foucault

der Historizität gerecht, indem er verschiedeneMachtformen unterscheidet, durch sei-

neMethode der Archäologie ihre unterschiedlichen Schichten des Verständnisses offen-

legt und mittels der Genealogie die Strategien und Taktiken sichtbar macht, die zu ih-

rer Entstehung geführt haben. Dabei bemüht sich Foucaults durchgehend darum, diese

Entstehungsbedingungen undWandlungen am historischen Material, zumeist aus den

Archiven und in oft kaum bekannten Texten, zu belegen und daraus zu entwickeln, wie

seine Vorlesungen deutlich machen. Diese Geschichte der Machtformen als Analytik der

Macht erlaubt es Foucault präzise Kontinuitäten westlich-kapitalistischer Gesellschaft

zu beschreiben, ohne auf Brüche und Diskontinuitäten verzichten zumüssen. Dadurch

entsteht eine historisch unterfütterte Kritik der politischen Vernunft, wie der von Lemke

(1997) übernommene Untertitel von Foucaults programmatischer Schrift omnes et singu-

latim (Foucault 1979: [291]) lautet.

Insgesamt zeigt sich, dass Foucault die Produktivität derMacht keineswegsmit dem

Ziel hervorhebt, ihre negativen Folgenwie das Leiden auszublenden.Vielmehr soll durch

eine genaueUntersuchungderEntstehungsbedingungengesellschaftlicherVerhältnisse

die Kritik geschärft werden.Demdienen die Genealogien vonWissenselementen,Herr-

schaftsinstitutionen oder Selbsttechniken. An dieser Aufgabe scheitert in Foucaults Au-

gen der tradierte Machtbegriff, da er auf Repression fixiert ist.

Kritik der Repressionshypothese und juridischer Verständnisse von Macht

Die von Foucault beabsichtigte präzise genealogische Untersuchung der Hervorbrin-

gung von gesellschaftlichen Verhältnissen gelingt dem auch im Marxismus gängigen

Begriff der Unterdrückung nicht. So betont er im Gespräch mit Alessandro Fontana

und Pasquale Pasquino: »Nun scheint mir allerdings der Grundbegriff Unterdrückung

[repression] völlig ungeeignet zu sein, um dem Rechnung zu tragen, was es gerade in der

Macht an Produktivem gibt.« (Foucault 1976: [192]: 197) Damit wiederholt Foucault den

wesentlichen Grund für seine Trennung von Gewalt und Macht (siehe oben). Indem er

Gewalt als bloß abschneidende, verunmöglichende Kraft beschreibt, die nichts hervor-

zubringen vermag, tritt sein produktiverMachtbegriff umso deutlicher hervor. Foucault

belegt dieAbgrenzung imGesprächmitweiterenArgumenten.Der üblicheMachtbegriff

sei juridisch, denn er vertrete eine »rein rechtlich bestimmte Auffassung« insofern er

»dieMacht mit einemGesetz gleich[setzt]« (ebd.). Auch dies vermag das Entscheidende

nicht zu erklären, nämlich, wie Macht etwas hervorbringt und auf Dauer stellen kann.

Dagegen stellt Foucault seinen produktiven Machtbegriff, der nicht nach dem Modell

des Gesetzes funktioniert, sondern der Metapher des Netzes folgt. »Dass die Macht

Bestand hat, dass man sie annimmt, wird ganz einfach dadurch bewirkt […], dass sie

in Wirklichkeit die Dinge durchläuft und hervorbringt, Lust verursacht, Wissen formt

und einen Diskurs produziert; man muss sie als ein produktives Netz ansehen […].« (ebd.;

Hervorhebung P.E.) Die Repression, das juridische Verständnis der Macht gegenüber

dem Netz-Charakter der Macht sind auch die Themen der folgenden Abschnitte, um

Foucaults Begriff der Macht umfassender darzustellen, mit dem Ziel, ihn anschließend

in ein Verhältnis zum Begriff der Gewalt im Anschluss an Adorno zu setzen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Zunächst zumHintergrund von Foucaults Kritik an der von ihm sogenannte Repres-

sionshypothese. An den sozialen Bewegungen seiner Zeit bemängelt er eine unterkom-

plexe Erfassung von Herrschaft durch ein freudo-marxistisches Vokabular, dass in den

Alltagsverstand herabgesunken war, ohne recht verstanden zu werden. Ein Schicksal,

dem nun Foucaults Termini anheim zu fallen drohten. In den 1960er und 1970er Jahren

wurde beispielsweise im Kontext von Gefängnisrevolten und der Antipsychiatriebewe-

gung oft von der Repression oder der Unterdrückung des Menschen und seiner natürli-

chen Triebe gesprochen, so auch in der Bewegung zur sexuellen Befreiung, die das Pro-

grammschon imNamen trägt.Besonders in der letztgenanntenBewegung beriefen sich

die Akteure auf ein theoretisches Reservoir, das wesentlich auf den Freudo-Marximus

zurückging. Und so verwundert es nicht, wenn Foucault sich in DerWille zumWissen an

Freud,ReichundMarcuse abarbeitet,umdieRepressionshypothese zuuntersuchenund

zu kritisieren.

Jedoch blieb Foucaults Ablehnung der Repressionshypothese nicht auf den Dis-

kurs über die Sexualität beschränkt, sondern sie stellt ein allgemeines Merkmal seiner

Machtanalytik dar. InÜberwachen undStrafenweist Foucault auch die Vorstellung desGe-

fängnisses als allein auf die Repression ausgerichteten Apparat zurück. »Die Analyse der

Strafmechanismen soll nicht in erster Linie an deren ›repressiven‹Wirkungen als ›Sank-

tionen‹ ausgerichtet sein, sondern sie in die Gesamtheit ihrer positiven Wirkungen,

auch der zunächst marginal erscheinenden, einordnen. Die Bestrafung soll demnach

als eine komplexe gesellschaftliche Funktion betrachtet werden.« (Foucault 1975: ÜS: 34)

In dem Zitat wird deutlich, welches Ziel Foucault mit der Infragestellung und Kritik der

Repressionshypothese verfolgt: Um der Komplexität der gesellschaftlichen Phänomene

gerecht zuwerden,müssen die theoretischen Zugriffe feiner und vielschichtiger,mithin

auch komplizierter werden.

Allerdings besteht Foucaults Absicht nicht in einer simplen Zurückweisung der Re-

pressionshypothese.Erwollte ihren strategischenOrt und taktischenEinsatz indenDis-

kursen untersuchen, wie die Auseinandersetzung mit der Repressionshypothese in Der

Wille zumWissenbelegt. »Die Einwände,die ich gegen die Repressionshypothese erheben

möchte, zielen weniger auf den Nachweis, dass diese Hypothese falsch ist, als vielmehr

darauf, sie in einer allgemeinen Ökonomie des Diskurses über den Sex anzusiedeln, wie

sie seit dem 17. Jahrhundert herrscht.« (Foucault 1976: WzW: 18) Die historische Situie-

rung des Diskurses, in den sich Freud und später Reich und Marcuse einschreiben, soll

zunächst die Historizität dieses Wissen über die Sexualität in Erinnerung rufen. Fou-

cault zeigt, wie es in Dispositiven der Sexualität hervorgebracht wurde, die von vieler-

lei strategischen Interessen durchzogenen sind, gleichzeitig macht er auf diese Weise

deren Machteffekte kenntlich. Weiter verfolgt Foucault das Ziel, den essentialistischen

Zugriff auf eine vermeintlich verschüttete Substanz desMenschen anzugreifen. Dessen

angeblichesWesenwerde demzufolge von der Repression unterdrückt, etwa umdie En-

ergie der Triebe auf die kapitalistische Mehrwertproduktion umzulenken. Demgegen-

über ruft das antiessentialistische Forschungsprogramm Foucaults mittels der Genea-

logie der untersuchten Diskurse über Wahnsinn, Delinquenz und Sexualität die uner-

bittliche Kontingenz noch der Figur des Menschen selbst in Erinnerung (siehe Kapitel

4.2.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 137

Zusammenfassend zeigt sich, dass Foucault mit seiner Kritik der Repressionshypo-

these unterkomplexe Argumentationsmuster infrage stellt. Diese berufen sich auf ein

vermeintlich vorgängiges Wesen des Menschen, das es von Unterdrückung zu befreien

gälte, und hatten in Theorie und Praxis sozialer Emanzipationsbewegungen seiner Zeit

Hochkonjunktur.Dabei darf nicht vernachlässigtwerden,dass es Foucault nicht umeine

simple Zurückweisung dieser Repressionshypothese ging, sondern um ihre Einbettung

in Diskurse und die Historizität vonMacht-Wissen-Regimen, die Subjektivierungswei-

sen hervorbringen und Dispositive bilden. Zu diesem Zweck unternimmt Foucault his-

torische Untersuchungen von verschiedenen Diskursen, die ein Wissen über den Men-

schen erzeugen und dabei Machteffekte generieren. Die Machtanalytik Foucaults be-

stimmt so den jeweiligen »Machttyp, den sie [die ›bürgerliche‹ Gesellschaft, P.E.] auf

dem Körper und [im Fall des Sexualitätsdispositivs, P.E.] dem Sex funktionieren lässt.«

(Foucault 1976: WzW: 51) Dabei sind tradierte Vorstellungen der Macht nicht hilfreich,

so Foucault weiter mit Blick auf das Sexualitätsdispositiv: »Nun besitzt die Macht we-

der die Form des Gesetzes noch die Wirkung des Verbots. Sie vollzieht sich stattdessen

durchVermehrung spezifischer Sexualitäten.«42 (ebd.) Die Erkenntnis über den produk-

tiven Charakter der Macht führt zur Analyse ihrer Produktionsweisen und spezifischen

Praktiken und damit zum Prinzip der Pluralität, statt des vereinheitlichenden und ein-

schränkenden Modells von Gesetz, Verbot und Repression, wie es für den juridischen

Machtbegriff typisch ist.

FürFoucault ist einMachtbegriff dann juridisch,wenner sichanGesetzenorientiert,

welche Macht verteilen und sie an einen Souverän binden. In diesem Sinne findet sich

der von ›juristisch‹ abgeleiteteAusdruck ›juridisch‹ etwa in seinenVorlesungen (vgl.Fou-

cault 1976: IVG: 34; 1979: GdB: 142).43 Foucaults Aufruf »man muss dem König den Kopf

abschlagen, und in der politischenTheorie hatman das noch nicht getan« (Foucault 1976

[192]: 200) basiert auf einer umfangreichen Auseinandersetzung mit dem juridischen

Verständnis derMacht.Er fordert in derVorlesung InVerteidigungderGesellschaft von 1976

eine Verabschiedung von der Fixierung auf Souveränität, unter anderemweil dies zu ei-

ner Vorstellung vonMacht in Form einer Pyramide führe, an deren Spitze ein Herrscher

stehe,der imBesitzumfangreicherBefugnisseMacht verteile undvondemalleMacht im

Gesellschaftskörper ausgehe (vgl. Foucault 1976: IVG: 43–45).44 Hingegen soll dieMacht-

42 In den angeführten Zitaten befasst Foucault sich mit dem Sexualitätsdispositiv, von diesem kann

aber auch auf andereDispositivemit spezifischenDiskursenundMachttypengeschlossenwerden.

43 Nicht immer nutzt Foucault den rechtswissenschaftlichen Ausdruck juridisch zur Kennzeichnung

dieser Vorstellung vonMacht. In seinembedeutendenAufsatz über dieWahrheit und die juristischen

Formen verwendet er stattdessen juristisch, um ihre Entwicklung in Abhängigkeit von der Entste-

hung der Judikative nachzuzeichnen, welche seit Ende des Mittelalters neue Wahrheitspraktiken

anwendet. Mit der Judikative und der ihr korrespondierenMachtform entsteht zugleich ein neues

Wissen, das auf der Untersuchung basiert. Auf dieseWeise entwickeln sich neue (Diskurs-)Gegen-

stände, Institutionen und Begriffe: etwa der »Staatsanwalt« und der »Gesetzesverstoß« (Foucault

1973: [139]: 717). Im selben Zug wird die hervorgehobene Stellung des Königs gestärkt, so Foucault

weiter (siehe Kapitel 3.2.).

44 Entsprechend fordert Foucault in Was ist Kritik? Kausalität solle nicht »pyramidalisierend« (Fou-

cault 1978: Kritik: 36) gedacht werden (vgl. 1977: [189]: 179).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

analytik, die Foucault vorschlägt, von unten her kommen und die Verteilung von Macht

kapillar in ihren feinsten Verästlungen und Extremitäten fassen.

Genausowichtig ist Foucaults Einwand, demzufolge das Gesetz-Modell mit der Vor-

stellung von der Macht als Eigentum verbunden sei. Macht werde dann als Titel oder

Recht aufgefasst, die besessen werden können und von denen sich Ansprüche ableiten

lassen.AuchgegendieseAuffassungrichtete sichFoucaultsMachtbegriff,der ausgehend

vomKriegsparadigma »Macht nicht als Eigentum, sondern als Strategie« (Foucault 1975:

ÜS: 38) auffasst.Daraus folgt,dass Foucault nicht die Frageder Legalität oder Legitimität

derMachtausübung interessiert,wie sie der juridischeMachtbegriff erzwingt. Stattdes-

sen fragt er genealogisch nach dem »›Wie‹ der Macht« (vgl. Foucault 1976: IVG: 37), nach

der Art ihres Wirkens. Eben dafür entnimmt Foucault aus dem Paradigma des Krieges

»dieBegriffe ›Taktik‹, ›Strategie‹, ›Kräfteverhältnis‹« (ebd.: 35) undentwickelt sie fort.Sie

erlauben es, die Pluralität, Produktivität und Kontroversität der Prozesse derMachtent-

faltung besser zu erforschen als juridische Konzepte wie Gesetz, Verbot und Eigentum.

Um Foucaults Einwände gegen das juridische Machtverständnis zusammenzufas-

sen, bietet sich abermals seine Untersuchung des Sexualitätsdispositivs an, die sich

übertragen lässt. Zwar stütze es sich »örtlich auf Verbotsprozeduren«, doch unterschei-

de es sich dennoch »erheblich vom Gesetz […] durch ein Netz untereinander verketteter

Mechanismen« (Foucault 1976: WzW: 53), welche Lust, Begehren und Sexualitäten in

erheblichem Umfang beständig erzeugten. Abermals wird deutlich, dass es Foucault

um eine komplexere Erfassung gesellschaftlicherWirklichkeit geht als es die etablierten

Termini Repression,Verbot,Gesetz ermöglichen.Doch erklärt er sieweder für irrelevant

noch spricht er ihnen ab, etwas korrekt zu beschreiben.45 Foucault begreift die mit der

Repressionshypothese verbundenen Begriffe als Beschreibungen von Aspekten umfas-

senderer Strategien der Machtausübung. Diese sichtbar zu machen, ist ein Verdienst

des produktiven Machtbegriffs Foucaults, der seinerseits andere Analysewerkzeuge,

Termini und Modelle anbietet, mit denen die Komplexität der spezifischen Machttypen

besser erfasst werden können, darunter die Metapher des Netzes.

Der Netz-Charakter der Macht

Den Begriff des Netzes nutzt Foucault bereits zu Beginn seiner genealogischen Phase,

umMacht zu erfassen. 1972 behauptet Foucault, es »existiert ein Machtsystem, das die-

sen Diskurs und dieses Wissen [der Massen, P.E.] absperrt, verbietet und außer Kraft

setzt« und das sich »sehr subtil in das ganze Netz der Gesellschaft eingräbt.« (Foucault

1972: [106]: 384) Zwar bezieht sich Foucault an dieser Stelle mit der Metapher des Net-

zes noch auf die Gesellschaft, doch verknüpft er ihn bereits indirekt mit denWirkungen

derMacht.Der Gedanke,wonach dieMacht selbst ein Netz darstellt, begleitet ihn bis an

sein Lebensende. 1983 im Interview über Politik und Ethik antwortet er auf die Trennung

von Macht und Herrschaft bei Arendt angesprochen: »Das von den Machtbeziehungen

konstruierteNetz erlaubt kaumeine trennscharfeUnterscheidung« (Foucault 1983: [341]:

45 Vielmehr erfordert dieMachtanalytik Foucaults eine Transformation der etablierten Termini, ana-

log zu Adornos Transformation des Marxschen Begriffs des Elends zur Ohnmacht. Ähnlich trans-

formiert Foucault den Begriff des Gesetzes zu dem der Norm (vgl. Foucault 1975: ÜS: 392; siehe

Kapitel 1.3.1.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 139

722). Da es sich bei Herrschaft um globale, auf jeden Fall abstraktere Phänomene der

Macht handelt, in der Macht sich gewissermaßen sedimentiert hat (siehe oben), ist die-

ses Argument in sich schlüssig. Um in der Metapher Foucaults zu bleiben, wäre Herr-

schaft als ein besonders großes und festes Netz zu versinnbildlichen.

Foucault wählt die Metapher des Netzes, um seinen produktiven Machtbegriff ge-

gen das Modell des Gesetzes abzugrenzen. Es handelt sich um eine topologische Ord-

nungsmetapher.46 Auch insofern ist sie angemessen für einen Begriff vonMacht, der am

Kriegsmodell entwickelt wurde undmit Strategien und Taktiken hantiert. Das Netz wi-

dersetzt sich derHierarchisierung vonOben undUntenwie in der juridischenMetapher

derPyramide, indemesalle Punkte auf einer Fläche erfasst.Macht alsNetz zudenkener-

laubt die Pluralität von Kräfteverhältnissen zu begreifen, in denen gleichzeitig viele un-

terschiedliche Akteure beteiligt und miteinander verbunden sind. Denn wichtiger noch

als die Akteure selbst sind aus der Perspektive der Machtanalytik die Beziehungen, die

zwischen ihnen geknüpft sind. In Überwachen und Strafen holt Foucault weiter aus, um

deutlich zumachen, wofür und wogegen sich die Metapher des Netzes richtet:

»Das Studium derMikrophysik setzt nun voraus, dass die darin sich entfaltendeMacht

nicht als Eigentum, sondern als Strategie aufgefasst wird, dass ihre Herrschaftswir-

kungen nicht einer ›Aneignung‹ zugeschriebenwerden, sondernDispositionen,Manö-

vern, Techniken, Funktionsweisen, dass in ihr einNetz von ständig gespannten und tätigen

Beziehungen entziffert wird anstatt eines festgehaltenen Privilegs, dass ihr als Modell

die immerwährende Schlacht zugrunde gelegt wird […].« (Foucault 1975: ÜS: 38; Her-

vorhebung P.E.)

Das Netz steht also dafür, dass Foucault die Macht relational als konstante Beziehung

begreift, die nur in ihrer Ausübung existiert, in derHerstellung von Beziehungen.Wenn

diese Beziehungen nicht mehr funktionieren, hört an dieser Stelle Macht auf zu wir-

ken, sie verschwindet. Das bedeutet nicht, dass dieseMacht sich verlagert oder an einer

anderen Stelle auftaucht, da es keine Machtquanten gibt, die nur verschieden verteilt

sein könnten. An späterer Stelle im Buch greift Foucault den Gedanken erneut auf und

schreibt: Das »Netz ›hält‹ dasGanze unddurchsetzt esmitMachtwirkungen,die sich ge-

genseitig stützen« (Foucault 1975: ÜS: 228).Macht funktioniert47 nur,weil sich die unter-

schiedlichen Beziehungen gegenseitig stützen, wodurch ein Netz entsteht. Die Bezie-

hungen bilden ein Ensemble, das als spezifischer Machttyp erfasst werden kann, ohne

dabei starr zu sein.

An dieser Stelle muss erneut hervorgehoben werden, dass Foucault mit demModell

des Netzes Hierarchien und damit Herrschaft und Repression nicht unsichtbar machen

will. Sein Begriff der Macht kann diese sogar besser erfassen, lenkt aber den Blick statt

auf den Kopf der Pyramide darauf, wie in permanenter Reproduktion das hierarchische

46 Siehe hierzu den von Christian Emden verfassten Artikel ›Netz‹ in dem von Ralf Konersmann her-

ausgegebenen Wörterbuch der philosophischen Metaphern (vgl. Emden 2007: besonders 254).

47 So formuliert er auch: »DieMacht funktioniert.« (Foucault 1976: IVG: 44) Siemüsse »analysiert wer-

den als etwas, was zirkuliert und nur als Verkettung funktioniert.« (ebd.: 44) Genau dies soll die

Metapher des Netzes ausdrücken.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Kräfteverhältnis hervorgebracht wird. Dazu schreibt er mit Blick auf die Disziplinar-

macht: »Zwargibt ihrderpyramidenförmigeAufbaueinen ›Chef‹; aber es ist der gesamte

Apparat, der ›Macht‹ produziert und die Individuen in seinem beständigen und steti-

gen Feld verteilt.« (Foucault 1975: ÜS: 229) Es ist dieses Feld von Kräfteverhältnissen, das

Macht hervorbringt und von ihrer Machtwirkung zugleich hervorgebracht wird. Daher

erscheint der dieser Studie zugrundeliegende Begriff des Kraftfeldes, der an Foucaults

Metapher desNetzes anschließt, auch alsmethodischer Zugriff produktiv, um seinDen-

kenmit dem Adornos in Beziehung zu setzten (siehe Kapitel 1.2.).

EinNetz ermöglicht es aber auch sich vorzustellen,wie verschiedeneSträngemitein-

ander verbunden sind und Knoten bilden. Eine der bedeutendsten Verbindungen stellt

für Foucault die vonMachtmitWissendar,nurdass es sichdabei nicht umeine singuläre

Verknüpfung imNetz derMacht handelt, sondern umeine permanent überall vorauszu-

setzende.

2.2.3. Macht-Wissen

Der Konnex vonMacht undWissen stellt einenweiterenwichtigen Aspekt desMachtbe-

griffs Foucaults dar. In seinen Analysen sind spätestens seit Beginn seiner Zeit am Col-

lège de France beide Begriffe nicht ohne einander denkbar. Sie werden in seinem Den-

ken zu einem Macht-Wissen-Komplex (vgl. Foucault 1975: ÜS: 394). Im Folgenden finden

sich die Darstellung der genaueren Bestimmung, worum es sich bei dem Macht-Wis-

sen-Komplex handelt, ein kurzer Überblick, wo er von Foucault verwendet wird, sowie

das Beispiel des Macht-Wissen-Komplexes in der Entstehung der Humanwissenschaf-

ten.Da es imKapitel zumKraftfeld Ideologie undWissen noch eingehender umden Be-

griff des Wissens, der Rationalität undWahrheit gehen wird (siehe Kapitel 3.2.), fokus-

siert sich dieser Teil der Darstellung auf den Komplex, sofern er die Machtseite genauer

bestimmt.

Foucaults Interesse an der Macht rührt von der Frage nach den Herrschaftseffekten

vonDiskursen her, die ermittels der von ihm in seiner archäologischenPhase entwickel-

ten Diskursanalyse weder befriedigend stellen noch beantworten konnte. Daher trans-

formiert Foucault seine Archäologie in eine Genealogie, die es ihm erlaubt, dieMachtef-

fekte von Diskursen in den Blick zu nehmen. Jedoch gibt er dabei die Archäologie nicht

auf. In demVortag über die FrageWas ist Kritik?, den Foucault bereits gegen Ende seiner

genealogischen Phase vor einem philosophischen Fachpublikum hält, kommt er auf die

Archäologie zu sprechen. Ausgehend von der Feststellung, dass nur spezifische Aussa-

gen und Sätze zu einer gegebenen Zeit als wahr akzeptiert wurden, stellt Foucault die

Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit dieses Wissens. Um dabei »vom Faktum

der Akzeptiertheit zum System der Aktzeptabilität« überzugehen, muss, so Foucault,

dieses System »als Spiel vonMacht-Wissen analysiert« werden, dies sei das »Niveau der

Archäologie« (Foucault 1978: Kritik: 34; Hervorhebung imOriginal). Um zur Frage der Ak-

zeptabilität durchzustoßen, benutzt Foucault Macht undWissen als »ein Analyseraster«

(ebd.: 33). Er begreift weder Wissen noch Macht als abstrakte Ideen oder überhistori-

sche Begriffe. Explizit geht es ihm um einen »systematischenWertentzug« (ebd.) dieser

Termini und nicht um das Auffinden ewiger Wahrheit. Macht undWissen sind begriff-

liche Werkzeuge, die je nach Untersuchungsgegenstand anders konzipiert und justiert

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 141

werden müssen. In diesen Kontext der archäologischen Untersuchung der Systeme der

Akzeptabilität von Aussagen in Diskursen bestimmt Foucault deren Gebrauch wie folgt:

»Das Wort Wissen wird also gebraucht, um alle Erkenntnisverfahren und -wirkungen

zu bezeichnen, die in einem bestimmten Moment und in einem bestimmten Gebiet

akzeptabel sind. Und zweitens wird der Begriff Macht gebraucht, der viele einzelne,

definierbare unddefinierteMechanismen abdeckt, die in der Lage scheinen, Verhalten

oder Diskurse zu induzieren.« (ebd.: 32; Hervorhebung P.E.)

Also bewirkt Macht, dass Verfahren der Erkenntnis und ihre Ergebnisse im Rahmen ei-

nes spezifischen Diskurses akzeptiert werden und auf dieseWeiseWissen entsteht, das

wiederumdieseVerknüpfungenundEffekte bezeichnet.48 Foucault reformuliert imVor-

tragweiter bestimmte bereits ausgeführteAspekte seinesBegriffs vonMacht inHinblick

auf Wissen. Um zu bestimmen, was Kritik als philosophische Praxis sein kann, gilt es

Macht als »Beziehung in einem Feld von Interaktionen zu betrachten, sie in einer unlös-

lichen Beziehung zu Wissensformen zu sehen und sie immer so zu denken, dass man

sie in einemMöglichkeitsfeld und folglich in einem Feld der Umkehrbarkeit, der mögli-

chen Umkehrung sieht.« (Foucault 1978: Kritik: 40) Auch in Hinblick auf eine Pluralität

anWissensformen fasst Foucault Macht als produktiv, relativ und umkehrbar, also stets

widerständig (siehe Kapitel 4.2.3).49 Interessant in Bezug auf den Zusammenhang von

Macht undWissen ist ihr von Foucault hervorgehobener unauflösbarer Charakter.

Um dieMetapher des Netzes erneut aufzugreifen: Für Foucault handelt es sich beim

Macht-Wissen-Komplex nicht um eine beliebige Verknüpfung oder einen Knoten, der

aufgelöstwerden könnte, sondernumeinuntrennbaresVerdrehender FädenundSträn-

ge, die beinahe ununterscheidbar sind, wenngleich Foucault keine Identität zwischen

Macht und Wissen behauptet.50 Dies zeigen auch Formulierungen aus den prominen-

ten Publikationen seiner genealogischen Phase. InÜberwachen und Strafen findet sich die

Koppelung in der Aussage »AndereMacht, anderesWissen« (Foucault 1975: ÜS: 290) und

48 Foucault bestimmt das unauflösliche Wechselverhältnis von Macht und Wissen genauer: »Denn

nichts kann als ein Wissenselement auftreten, wenn es nicht mit einem System spezifischer Re-

geln und Zwänge konform geht – etwamit dem System eines bestimmtenwissenschaftlichenDis-

kurses in einer bestimmten Epoche, und wenn es nicht andererseits, gerade weil es wissenschaft-

lich oder rational oder einfach plausibel ist, zuNötigungen oder Anreizungen fähig ist. Umgekehrt

kann nichts als Machtmechanismus funktionieren, wenn es sich nicht in Prozeduren und Mittel-

Zweck-Beziehungen entfaltet, welche in Wissenssystemen fundiert sind.« (Foucault 1978: Kritik:

33) Siehe Kapitel 3.2.

49 Zwar meint der Aspekt der Umkehrbarkeit von Macht bei Foucault die stete Möglichkeit von Wi-

derstand, in einer interessanten Parallele formuliert er aber zu Beginn seines Vortrags mit dem

Titel Was ist Kritik? die Kritik sei »Gegenstück zu den Regierungskünsten, gleichzeitig ihre Part-

nerin und ihre Widersacherin« (Foucault 1978: Kritik: 12). Entgegen der verbreiteten Auffassung,

wonach Kritik ausschließlich wider die Regierung steht und geäußert wird, betont Foucault sie sei

auch ihre Partnerin. Es erscheint plausibel in genau dieser Ambivalenz auch die Rolle des Wider-

standes gegenüber der Macht bei Foucault zu begreifen.

50 Foucault gibt in einem in der Zeitschrift Telos 1983 veröffentlichten Interview zu Protokoll, wenn

er lese, die Behauptung ›Wissen ist Macht › ginge auf ihn zurück, »dann schütte ich mich aus vor

Lachen, da es doch genau mein Problem ist, ihre Bezüge zu untersuchen; und wenn es zwei iden-

tische Dinge wären, hätte ich nicht ihre Bezüge zu untersuchen […].« (Foucault 1983: [330]: 552)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in Der Wille zum Wissen verschmilzt Foucault beide Begriffe zum Neologismus »Macht-

wissen« (Foucault 1976: WzW: 98; Hervorhebung P.E.). Und auch in den Vorlesungen, die

unter dem Titel In Verteidigung der Gesellschaft erschienen sind, findet sich die enge Kop-

pelung,wonachMacht nurwirksamwerden kann, »wenn sieWissen oder vielmehrWis-

sensapparate bildet, organisiert und inUmlauf bringt, die nicht als ideologischeBegleit-

erscheinungenoderGebäude funktionieren.« (Foucault 1976: IVG: 49)51 Ebensowie inBe-

zug auf Macht betont Foucault auch für Wissen dessen Spezifik, welche es verbiete von

einem allgemeinen Wissen, das ewig wahr wäre, auszugehen. Stattdessen gebe es stets

besondere Wissensapparate und Diskurse zu untersuchen. Im Folgenden soll dies am

Beispiel der Humanwissenschaften verdeutlicht werden.

In welcher Weise Foucault Machtformen untrennbar von Wissensformen in seinen

Untersuchungen zusammendenkt, zeigt er in Überwachen und Strafen. Darin stellt er die

provokante These auf, dass die Strafen und die Humanwissenschaften sich abhängig

voneinander in einem historischen »›epistemologisch-juristischen Formierungspro-

zess‹« gebildet hätten (Foucault 1975: ÜS: 34; siehe Kapitel 4.2.). »Die Technologie der

Macht soll also als Prinzip der Vermenschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis

des Menschen gesetzt werden«, wie Foucault sie in seiner »gemeinsamen Geschichte der

Machtverhältnisse und der Erkenntnisbeziehungen« (ebd.: 34; Hervorhebung P.E.) aufdecken

will. Dabei konkretisiert er am Ende des Buches: »Das Kerkernetz bildet ein Arsenal

dieses Komplexes aus Macht/Wissen, der die Humanwissenschaften geschichtlich er-

möglicht hat.« (Foucault 1975: ÜS: 394)52 Hier und in anderen Büchern zeichnet Foucault

also konkret die Verbindungen von Macht und Wissen nach, die zur Entstehung der

Humanwissenschaften führten. Dabei beschreibt er, in welcher Weise sie mit Herr-

schaftseffekten und Subjektivierungsweisen einhergingen.

Die zentralen Punkte des Abschnitts lassen sich wie folgt zusammenfassen: Macht

kann nach Foucault nicht von Wissen getrennt werden.Wo Macht ist, ist also nicht nur

Widerstand, sondern auchWissen.Denn ohneWissen kann keineMacht ausgeübt wer-

den. Daher hinterlässt auch die Trennung beider Begriffe, wie sie diese vorliegende Ar-

beit systematisch vornimmt, ein gewisses Unbehagen. Sachlich können beide nicht von-

einander getrennt werden, nur analytisch. Gleiches gilt für das dritte Kraftfeld, das sich

am Begriff des Subjekts, genauer der Subjektivierungsweisen orientiert. Die Vermitt-

lungderBegriffe nimmtdaherwiederholt breitenRaumein.WasdenStatus derBegriffe

Macht undWissen angeht, so handelt es sichmit Foucault verstanden umAnalyseraster

undWerkzeuge. Mit ihnen sollen je spezifische Diskurse und Machtformen in ihrer ge-

genseitigen Konstituierung untersucht werden.

51 Für Foucaults Gründe der Abgrenzung vom Begriff der Ideologie siehe Kapitel 3.2.2.

52 Was das genau bedeutet, beschreibt Foucault eine Seite zuvor: »Es handelt sich nicht um die Be-

hauptung, dieHumanwissenschaften seien aus demGefängnis hervorgegangen. Aber sie konnten

sich nur formieren und die bekannten Umwälzungen in der Episteme auslösen, weil sie von einer

spezifischen und neuen Spielart der Macht getragen waren.« (Foucault 1975: ÜS: 393) Auch dazu

siehe Kapitel 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 143

2.2.4. Zusammenfassung: Foucaults produktiver Begriff von Macht

Der von Foucault für die Machtanalytik während seiner sogenannten genealogischen

Phase fortlaufend weiterentwickelte Begriff von Macht [pouvoir] bietet in seiner zuneh-

menden konzeptuellen Vielschichtigkeit und Flexibilität zahlreiche Vorteile für die Un-

tersuchung komplexer Herrschaftsverhältnisse. Besonders da Foucault Macht als pro-

duktiv fasst, kann der Begriff fruchtbar in eine Spannung zu Adornos Begriff der Ge-

walt gesetzt werden, der umgekehrt Leerstellen an Foucaults Konzeption auszuleuchten

vermag. Für eine kompakte Darstellung der Macht, die Foucault als »produktives Netz«

(Foucault 1977: [192]: 197) versteht, werden an dieser Stelle die wesentlichen Aspekte des

Machtbegriffs anhand zweier Zitate zusammengefasst.Anschließendwerdendie Ansät-

ze Adornos und Foucaultsmiteinander in Beziehung gesetzt und nach begrifflichenVer-

mittlungen in diesem Kraftfeld gesucht.

Omnes et singulatim von 1979 stellt einen Schlüsseltext für Foucaults Machtanalytik

dar, da er wesentliche Punkte seinesMachtbegriffs zusammenfasst und bereits das Pro-

blemderRegierung behandelt, von demFoucaultsWende auf das Subjekt ihrenAusgang

nimmt.53 Darin formuliert Foucault erneut seine Einwände gegen vorherrschende Ver-

ständnisse von Macht: »Die Macht ist keine Substanz. […] Die Macht ist nichts andres

als eine bestimmte Art von Beziehungen zwischen Individuen. Und diese Beziehungen

sind eigentümlicher Natur: […] sie haben nichts mit dem Tausch, der Produktion und

der Kommunikation zu tun, auchwenn sie damit verbunden sind.« (Foucault 1979: [291]:

197) Foucault geht also aufDistanz zumMarxismus,nachdemdieÖkonomie die Formen

von Macht und Herrschaft determiniert. Gut sichtbar drückt sich auch die Differenz zu

Adorno aus, der vomWarentausch als der fundamentalen Form kapitalistischer Verge-

sellschaftung ausgeht.54Hingegen vertritt Foucault einen relationalenMachtbegriff, der

die Autonomie derMachtbeziehungen gegenüber derÖkonomie behauptet. »Das unter-

scheidendeMerkmal derMacht besteht darin,dass bestimmteMenschenmehr oderwe-

niger das Verhalten anderer Menschen völlig bestimmen können – jedoch nie erschöp-

fend oder zwingend.« (Ebd.) Hier zeigt sich eine Entwicklung weg von seiner früheren

Konzeption der Macht Mitte der 1970er Jahre unter der »Hypothese Clausewitz«, in der

Foucault nach dem Modell der Schlacht und des Krieges die konflikthafte Dimension

derMacht betonte und davon ausgehend für seineMachtanalytik die Begriffswerkzeuge

Strategie und Taktik übernahm. Demgegenüber nimmt sich diese spätere Fassung von

Macht als auf Handeln einwirkendes Handeln wesentlich friedlicher aus. Gleich bleibt

aber Foucaults Fokus auf der Aktivität. Demnach gibt es Macht nur in actu und sie zielt

53 Aufgrund der damit aufgeworfenen Probleme der Regierung des Selbst markiert der Text auch

einen Übergang von Foucaults genealogischer Phase zu seiner ethischen Phase. Einerseits zeig-

ten sich zunehmend Aporien des Begriffs derMacht, andererseits führt die postfordistische Trans-

formationen der Gesellschaft durch (neo-)liberale Regierungen und soziale Bewegungen zu einer

Verlagerung von Foucaults Fokus auf Subjektivierungsweisen. Zu Foucaults Wende (Sarasin 2019)

auf das Subjekt siehe Kapitel 4.2.

54 Cook betont gleichfalls diese grundlegende Differenz von Adornos Fokus auf Tauschvergesell-

schaftung und Foucaults Konzeption der Macht (vgl. Cook 2018, besonders Chapter 2 Is Power Al-

ways Secondary to the Economy?).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auf Handeln, sei es auch ein Unterlassen.55 Es ist dieses Handeln, das auf den wesentli-

chen Aspekt des FoucaultschenMachtbegriffs verweist: Macht ist produktiv, sie erzeugt

Verhalten, aber ebenso Subjekte und diskursivewie nicht-diskursiveDinge.Umdie Pro-

duktivität der Macht deutlich hervorzuheben, grenzt Foucault in omnes et singulatim er-

neutMacht gegenGewalt ab: »Ein gefesselter und geschlagenerMensch ist der Kraft [for-

ce] unterworfen, die man auf ihn ausübt. Nicht aber der Macht. […] [D]ie Regierung der

Menschen durch dieMenschen […] erfordert eine bestimmte Form der Rationalität, und

nicht eine instrumentelle Gewalt [violence instrumentale].« (Foucault 1979: [291]: 197; siehe

Kapitel 4.2.2.) Neben der Trennung von Macht und Gewalt verweist das Zitat zugleich

auf die enge Verbindung vonMacht undWissen bei Foucault, indem er erklärt, eine spe-

zifische Rationalität ist stets für die Ausübung vonMacht notwendig, die sich im vorlie-

genden Fall als Regierung56 äußert. Foucault gelangt schließlich von dieser Abgrenzung

der Macht gegenüber der Gewalt zu seiner prominenten These der Untrennbarkeit von

Macht und Widerstand: »Es gibt keine Macht ohne potentielle Weigerung oder Aufleh-

nung.« (Foucault 1979: [291]: 197) Soviel zu der begrifflichen Konzeption von Macht bei

Foucault. Jedoch darf aber nicht aus dem Auge verloren werden, dass es Foucault dabei

nicht um eine umfassendeTheorie darüber geht, was dasWesen derMacht sei, sondern

um eine historische Analyse spezifischer Machtformenmit je eigenenMachttechniken.

In einem zweiten Schlüsseltext der genealogischen Phase Foucaults, dem unter dem

Titel Der Mensch ist ein Erfahrungstier erschienenen Interview mit Ducio Trombadori aus

dem Jahr 1978, kommt Foucault noch einmal auf den spezifischen Charakter der von

ihmuntersuchtenMachtformen zu sprechen und deutet an,weshalb er begann, sichmit

dem Problem der Regierung zu beschäftigen. Zunächst hält Foucault fest, dass Macht-

techniken »übertragbar« (Foucault 1978 [281]: 113) seien und daher eine »relative Auto-

nomie« (ebd.: 115) aufwiesen auch gegenüber der ökonomischen Basis. Ihre Übertrag-

barkeit und Reziprozität, die Möglichkeit »diesen Machtbeziehungen entkommen [zu;

P.E.] können, sie [zu; P.E.] transformieren« begründet für Foucault auch dieMöglichkeit

von »Widerstand« (Foucault 1978 [281]: 115). Im Fortgang der Unterhaltungmit Tromba-

dori bestimmt Foucault »Regierung« als die »Gesamtheit der Institutionen und Prakti-

ken, mittels derer man die Menschen lenkt« (Foucault 1978 [281]: 116). Diese historisch

55 Foucault stellt sich hier auch in eine Tradition der Untersuchung vonMacht undHerrschaft, die un-

ter anderem auf Max Weber zurückgeht. Weber hatte in §16 vonWirtschaft und GesellschaftMacht

definiert als »jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen

Widerstand durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht.« (Weber 1922: 38) Siehe dazu

auch die ideengeschichtlicheHerleitung vonByung-ChulHan inWas istMacht? (vgl. Han 2005: 17f).

56 In den Vorlesungen der Jahre 1978 und 1979 untersucht Foucault die Gouvernementalität, einen

von ihm maßgeblich entwickelten Neologismus, der aus gouvernement (Regierung) und menta-

lité (etwa Denkart- oder Denkweise, im Sinne von Rationalität) zusammengesetzt ist. Neben der

begrifflichen Ausrichtung auf ›regieren‹ und historischen Transformationen vom Mittelalter zur

Neuzeit bestimmt Foucault Gouvernementalität darin wie folgt: »Ich verstehe unter ›Gouverne-

mentalität‹ die aus den Institutionen, den Vorgängen, Analysen und Reflexionen, den Berechnun-

gen und den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, die recht spezifische, wenn auch

sehr komplexe FormderMacht auszuüben, die alsHauptzielscheibe die Bevölkerung, als wichtigs-

te Wissensform die politische Ökonomie und als wesentliches technisches Instrument die Sicher-

heitsdispositive hat.« (Foucault 1978: STB: 162) Vgl. Lemke 1997: 269–272 , Bröckling/Krasmann/

Lemke 2000, Meyer 2008: 94–97; Sonderegger 2012: 57–61..

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 145

jeweils spezifische »Gesamtheit von Prozeduren, Techniken,Methoden« zur »Lenkung«

vonVerhalten ist, so stellt Foucault 1978 fest, »heute indieKrise geraten«,wasanhandder

unterschiedlichen »Revolten« (Foucault 1978 [281]: 116) sichtbar geworden wäre. Um die-

se verschiedenen Revolten der sixties, die 1968 global kulminierten, gruppierten sich die

Neuen Sozialen Bewegungen und von deren Kämpfen ausgehend analysierte Foucault

dieMacht. Dazu entwickelte er etwa ab 1970 seineMachtanalytik, in der er genealogisch

die Herausbildung der verschiedenen Machtformen untersucht. Ab etwa 1978 gelang-

te er über die Frage nach der Gouvernementalität zur Untersuchung der Regierung der

Menschen und wie sie sich aus dem christlichen Pastorat entwickelt hatte. Dass diese

Regierung in eine Krise geraten sei, ist letztlich Ausgangspunkt von Foucaults Macht-

analytik, die von den sozialen Kämpfen der 1960er ausging und die Tatsache desWider-

stands in der Geschichte bis auf die ›Verhaltens-Revolten‹ imMittelalter57 zurückführte.

Ausgehend von den Revolten gelangt Foucault zu der Frage der Macht und dem Begriff

der Regierung.Die analytische und politische Beobachtung einer »Krise der Regierung«

führt Foucault schließlich Ende der 1970er Jahre über die Untersuchung des christlichen

Pastorats zu der Hinwendung zum Subjekt.

Was bleibt von Foucaults Konzeption der Macht heute? Seine Verbreitung über die

Sozialtheorie undGeschichtswissenschaften hinaus und seine Popularisierung in sozia-

len Bewegungen und bis hinein in weite Teile der Gesellschaft erklärt sich mit seinen

analytischenMöglichkeiten und seiner emanzipatorischen Ausrichtung. Foucaults pro-

duktiver Machtbegriff kann auf die Frage danach, wie Machtformen historisch ausge-

übt wurden,was sie akzeptabelmachte und auf welche spezifischenMachttechniken sie

sich stützten, fundierte Antworten geben. Das Instrumentarium seiner Machtanalytik

erlaubt zu untersuchen, aufwelcheWeise unterschiedliche Strategien einer Vielzahl von

Akteuren in verschiedenenDiskursenmiteinander und gegeneinander umEinfluss ran-

gen und dabei zur Entfaltung von Machtformen beitrugen, die letztlich Herrschaft er-

möglicht haben. Dabei geht Foucault nicht von einer eindeutigen Richtung der Macht

aus, wie es die Repressionshypothese nahelegt, sondern die unterschiedlichen Effekte

von Macht sind plural, überdeterminiert, kontingent, immanent – also nicht abschlie-

ßend planbar und in ihrenWirkungen nicht vorhersehbar. Auf der Ebene derMikrophy-

sik derMacht zeigt sich, dass dieWirkungen derMacht sich verstärken, umkehren, auf-

heben und durchkreuzen können.DieMacht bildet Netze, in denenWissensformen und

Subjektivierungsweisen in wechselseitigen, unauflösbaren und unabschließbaren Pro-

zessenkonstituiertwerden:DurchWissenundSubjektewirdMacht ausgeübt unddurch

sie geht Macht hindurch. Wer nach den Strategien und Taktiken fragt, sieht mehr vom

Geschehen und bedenkt von Anfang an die Pluralität der Prozesse der Machtentfaltung

57 In den Vorlesungen über die Gouvernementatlität erklärt Foucault: »Diese Verhaltensrevolten ha-

ben ihre Spezifität. Sie unterscheiden sich […] von den politischen Revolten gegen die Macht […]

auch von den ökonomischen Revolten gegen die Macht […]. Sie unterscheiden sich in ihrer Form,

sie unterscheiden sich in ihrem Zielobjekt. […] Doch das […] heißt nicht, dass sie voneinander ge-

trennt oder isoliert geblieben wären […].« (Foucault 1978: STB: 284) Weiter beschreibt Foucault,

dass »diese Verhaltensrevolten in ihrer religiösen Form mit dem Pastorat verknüpft sind […] bis

zum Ende des 17. Jahrhunderts. […] in dem Maße, wie viele pastorale Funktionen vom Ende des

17., Anfang des 18. Jahrhunderts an in der Ausübung der Gouvernementalität weitergeführt wur-

den […].« (Foucault: ebd.: 286)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

als diejenige, die angesichts des Ergebnisses die Frage nach der Legitimität der Macht-

wirkung anhand von natürlichen oder positiven Rechten stellt.

Dennoch bleiben Schwierigkeiten mit Foucaults Machtbegriff bestehen. Die Tren-

nung von Gewalt und Macht wird von Foucault eher proklamiert als plausibilisiert, um

die Produktivität der Macht hervorzuheben. Foucault klammert so Gewaltverhältnisse

aus. Gleichwohl er angibt, die Erfahrung der totalitären Regime, Faschismus und Sta-

linismus hätten ihn motiviert die Frage nach der Raserei der Macht zu stellen, kann er

über ihren Terror als Gewalt wenig sagen.Gleiches gilt für die Sklaverei, obwohl er in der

Kolonialmacht Frankreich aufgewachsen war und antikoloniale Kämpfe in Tunesien be-

gleitet hatte. Da er ihreWirkungen gleichermaßen als Zwang beschreibt, wird deutlich,

wie unscharf Foucaults Unterscheidung von Gewalt undMacht am Ende bleibenmuss.

2.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Macht und Gewalt

Der abschließende Teil des Kapitels vermittelt Adornos Denken der Gewalt mit Fou-

caults Machtanalytik, indem er Differenzen und Gemeinsamkeiten herausarbeitet

und sie mit gesellschaftlichen Transformationen in Beziehung setzt, in welche beide

Theoretiker eingreifen.58 Ihr gemeinsames Problem besteht in der kritischen Analyse

der Funktionsweisen gesellschaftlicher Herrschaft von dem brutalen Exzess bis zu

der subtilen Internalisierung. Aufgrund des beständig reproduzierten Leids zielen

ihre deskriptiven und normativen Theorien über den Zusammenhang von Gewalt und

Macht auf Emanzipation.Dabei beleuchten ihre unterschiedlichenKonzeptionen dieser

beiden historischen Grundbegriffe einerseits gegenseitig blinde Flecken. Andererseits

ermöglichen sie einen Blick auf den Übergang vom Fordismus zum Postfordismus

und bieten ein Modell der Aktualisierung kritischer Theorien. Statische Elemente der

Transformation erfasst Adornos Gewaltbegriff, welcher die Negativität, die Repression

und das Leiden als gesellschaftliche Konstante begreift. Dynamische Aspekte registriert

Foucaults produktiver Machtbegriff, der die Ausbreitung permissiver Machtformen

innerhalb der kapitalistischen Vergesellschaftung auf den Begriff bringt.

Statt einer unüberwindbaren Trennung führt die Verbindung desmultiplen Gewalt-

begriff Adornos mit Foucaults produktivem Machtbegriff ihre fruchtbare Vermittlung

vor Augen. Auf dieser Basis lässt sich dieThese begründen, dass Gewalt und Macht dia-

lektisch ineinander umschlagen können. Beide Begriffe sind jedoch nicht beliebig aus-

tauschbar. Eine Kritik der Gewalt wie auch eine der Herrschaft ist sinnvoll denkbar und

nötig,da ihreAbschaffungdemBegriff nachmöglich ist.Hingegen ist eineMachtkritik59

58 Diewesentlichen Punkte und Linien der Argumentation habe ich bereits inmeinemArtikel Adorno

und Foucault im Kraftfeld vonMacht und Gewalt (Erxleben 2019) vorgetragen. Sie werden im Folgen-

den ausgeführt und vertieft.

59 Sowohl in aktivistischen Kreisen als auch in der Forschung findet man diesen Begriff jedoch. So

sprechen Rahel Jaeggi und Robin Celikates von »Machtkritik« (Jaeggi/Celikates 2017: 98). Dieser

Begriff lässt sich bei Foucault jedoch nicht belegen und erscheint seinemDenken auch fremd. Der

Ausdruck Machtkritik lehnt sich zwar an Foucault an, erscheint aber als Versuch einer Radikalisie-

rung von Herrschaftskritik auf bloß sprachlicher Ebene.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015 - am 13.02.2026, 21:32:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

