182

Moschee-Neubauten

Lirmbeldstigungen. Es ist dabei davon auszugehen, dass die Gegner und Gegne-
rinnen keine Moschee in ihrer Nachbarschaft bzw. in ihrer Ortschaft haben wol-
len. Dies gilt gleichermaf3en fiir England wie fiir die Schweiz.

Zu den lokalen Behérden haben die Gemeinschaften laut den Interviews ein
gutes Verhiltnis. Die Beziehung zu bestimmten Gruppierungen ist dagegen teil-
weise problematisch. So haben in Grof3britannien viele Moscheen mit der EDL
zu kimpfen oder mit anonymen Titern, wie demjenigen, von dem der Flyer in
Cambridge stammte. In der Schweiz haben die Interviewten neben Problemen
mit Gruppierungen wie die PNOS oder auch anonymen Titern (Vandalenakt in
Grenchen und Plakatschmierereien in Volketswil) auch Probleme mit einzelnen
Parteien wie der EDU oder der SVP beschrieben.

Ein grofRer Unterschied besteht in der Staatsbiirgerschaft. Da in England die
Mehrheit der Muslime die britische Staatsbiirgerschaft besitzen, sehen die Poli-
tiker und Politikerinnen sie als Wihler und Wihlerinnen, wihrend dies in der
Schweiz weniger der Fall ist.

Aus dieser Diskussion der zweiten These ist somit klar geworden, dass sich die
muslimischen Gemeinschaften entsprechend der linderspezifischen Gegeben-
heiten institutionalisieren. Dabei muss jedoch auch immer mitbedacht werden,
dass der internationale Kontext, wie etwa die Terroranschlige in New York, mit-
einbezogen wird, da dieser auch zu einer Verinderung fithren kann.

3. Wandel der Moschee

In Europa ist ein Prozess zu erkennen, der von einem provisorischen Gebetsraum
zu einem grofleren und passenderen Gebiude bzw. zu einem Moschee-Neubau
fuhrt. Inwiefern dieser Prozess auch einen Wandel in der Bedeutung und Funk-
tion der Moscheen bedeutet, wird in diesem Kapitel beleuchtet. Dabei steht die
folgende These im Zentrum: »Die Bedeutung von westlichen Moscheen hat sich
mit der Zeit gewandelt, womit multifunktionale Zentren entstanden. Ein Mo-
schee-Neubau entspricht konsequenterweise diesem Wandel.« Thematisiert wird
somit auch, ob der Moschee-Neubau die Konsequenz dieses Wandels ist oder ob
erst ein Neubau ein Bedeutungswandel mit sich bringt.

In englischen Wohngebieten, die einen bedeutenden Anteil an Muslimen vor-
weisen, spielen Gebetsriume und religiése Zentren eine wichtige Rolle. Die Mo-
scheen bieten den Mitgliedern verschiedene Dienstleistungen an, und viele Ge-
betsriume sind auch Gemeinschaftszentren (Beckford/Gale et al. 2006, 53). Der
Wandel der Moschee, wie ihn die dritte These umfasst, ist auch bei Brown (2008,
474) Thema. Zwischen den 1950-er und 1970-er Jahren waren die Moscheen vor-
wiegend fir die Befriedigung der religiésen Bediirfnisse der miannlichen Arbeiter
zustindig und entwickelten sich dann zu einem Zentrum mit den unterschied-

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

lichsten Funktionen. Nach einer Studie des MCB schlief3t die Rolle der Moschee
zwei Aspekte ein. Einerseits ist die Moschee ein Gebetsort, der die spirituellen Be-
dirfnisse der Gemeinschaft befriedigt. Andererseits bedient sie die schulischen
und sozialen Bediirfnisse der Gemeinschaft (MCB 2006, 1).

Auch in der Schweiz ist ein Prozess von einem provisorischen Gebetsraum zu
passenderen permanenteren Moscheen erkennbar. Zudem weisen die Versamm-
lungsorte von Muslimen meist nicht nur einen Gebetsraum auf, sondern dienen
vielfaltigen Zwecken. Die Zentren bieten ein Spektrum von sozialen Beratungen
bis hin zu Koran- und Sprachkursen an (Behloul/Lathion 2007, 201f).

3.1 Bedeutungs- und Funktionswandel

Die meisten Muslime machen sich Faisal Igbal zufolge, dem informellen Sprecher
der Abu-Bakr-Moschee in Reading, nicht viele Gedanken iiber ihre Moschee und
haben keine hohen Anspriiche. Was jedoch die meisten Muslime von ihrer lokalen
Moschee erwarten, sei Folgendes:

They want a place where they can come and do their ablutions properly [..] and
they do not have to queue for ages and everything works. The hot water is there,
the carpet which is clean. And they want a room which is air-conditioned. So it is
cool for them, even though there are 1.000 people. They want to hear the Imam
properly, so a decent sound system (Faisal Igbal: 741-745).

Einfache und pragmatische Griinde stehen hier mit den Wunsch nach einer Kli-
maanlage oder einem Lautsprechersystem im Vordergrund. Auch Basri Veseli,
Sprecher des Moschee-Neubauprojektes in Grenchen, spricht davon, dass sich in
der damaligen Moschee in Grenchen die Gliubigen iiber die angestaute Wirme
beklagen und sich ein besseres Umfeld wiinschen, damit sie ihr Gebet konzent-
riert ausfithren kénnen (Basri Veseli: 11-13). Im Fokus steht demnach der Wunsch
nach einem fiir das Gebet geeigneten Ort.

Die Moschee ist seit der Zeit Mohammeds mehr als nur ein Gebetsraum (vgl.
Kap. III. 1.1). Idealisierend hilt Imran Tufail fest, dass Muslime zuzeiten des Pro-
pheten Mohammeds nicht nur fiir das Gebet in die Moschee gingen:

If you go back to the times of Prophet Mohammed, peace be upon him, the mos-
que was a focal point for the Muslims, men and women. One of his pillars is prayer
five times a day, but also when the Muslims [..] want to discuss social issues or any
issues they would discuss it in the mosque. That was the focal point (Imran Tufail:
126-130).

Die Moschee sollte auch in der heutigen Zeit nicht nur als Gebetsort dienen, denn

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Moschee-Neubauten

[a] mosque is not solely, although it might be [the] case that some mosques still
operate that way, but it is not solely the place where you go to pray and then you
leave. That is probably the pinnacle, but there are many, many things around it
which compromise of a mosque, which makes a masjid [mosque] what itis (Imran
Tufail: 176-180).

Die beiden Zitate illustrieren gut, dass die Moschee nicht nur als ein Gebetsort
betrachtet wird, sondern sich vor allem auch in ein multifunktionales Zentrum
entwickelt. Imran Tufail deutet an, dass nicht alle Moscheen die Rolle, die sie zur
Zeit Mohammeds gehabt haben, noch einnehmen. Mit dem Einschub »although
it might be [the] case that some mosques still operate that way« (Imran Tufail: 177,
Betonung L.S.) geht er ein auf die Moscheen, die >blof« als Gebetsraum fungie-
ren. Das Wort »still« weist dabei auf einen Prozess hin. Die ersten Moscheen seien
blofie Gebetsriaume gewesen, nun sei ein Prozess im Gange, wobei immer mehr
multifunktionale Moscheen entstehen. Dieser Wandel ist an einigen Punkten be-
obachtbar.

Generationen

Laut Gilliat-Ray (2010a, 195) kam es in Grofbritannien zu Unstimmigkeiten, da
sich zum Teil verschiedene islamische Strémungen oder auch Menschen mit un-
terschiedlichen ethnischen Hintergriinden eine Moschee teilten. So haben junge
Minner die Moschee teilweise gemieden, da sie keine Lust auf die verschiedenen
vorherrschenden Spannungen hatten (Gilliat-Ray 20104, 195f.). Diese Spannungen
haben sich gewandelt und sind nun laut Gilliat-Ray (20102, 196) eher zwischen
den Generationen zu finden. Die jiingere Generation bedringt die iltere, sie will
besser in den Committees integriert sein und tritt fiir eine grofRere Anerkennung
ihrer Bediirfnisse und Interessen ein. Gilliat-Ray (20102, 196) fithrt als Beispiel die
Gruppe Muslim Public Affairs Committee United Kingdom (MPACUK) auf, die unter
anderem dafir kimpft, dass junge Muslime besser in den Moscheen reprisen-
tiert sind. Uber diesen durch die unterschiedlichen Bediirfnisse der Generationen
angetriebenen Umschwung berichten auch die Interviewten aus Grof3britannien.
Fiir die iltere Generation sei die Moschee vorwiegend ein Gebetsraum, wahrend
die jiingere Generation mehr ein Zentrum mit vielfiltigen Funktionen in der Mo-
schee sehe. Diesen Unterschied erklirt Omer Dawelbeit folgendermafien:

I think probably the older generations look at the mosque asjust a place of worship,
you know, itisjusta prayer place rather than a place where itis all in one and a lib-
rary. But | think the new generation is realising that because we are not in a Muslim
country, the mosque is really the point where everything is needed, like to have a
library and to have it as an open place because other people are also interested in
Islam. Where is a better place to learn about Islam or to find out more other than

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

the mosque? So there is this understanding now for the newer generation. So you
see now more and more mosques are more [a] sort of community places they open
up and they can be visited by Muslims and non-Muslims alike (Omer Dawelbeit:
350-359).

Omer Dawelbeit beschreibt einen expliziten Unterschied zwischen den Genera-
tionen. Wihrend ein provisorischer Gebetsraum fiir die iltere Generation aus-
reichte, sieht die jiingere Generation, dass eine Moschee mehr bieten kann und
ihres Erachtens auch soll. In einem westlichen Land ereignet sich viel in einer
Moschee, denn dies ist der Ort, an dem sich Muslime treffen. Ein provisorischer
Gebetsraum stof3t dabei an seine Grenzen. Dies bedeutet jedoch nicht, dass zwin-
genderweise ein Moschee-Neubau benétigt wird, wie weiter unten zu sehen sein
wird.

Faisal Igbal betont zudem, dass sich mit der neuen Generation auch ein an-
deres Verstindnis entwickelt, wie die Moschee geleitet werden soll. Er sagt, dass
einige Moscheen ihre Rolle nicht »richtig« ausfiillten, was selbstverstindlich nicht
jede Moschee betreffe (Faisal Igbal: 833). Wie auch Imran Tufail (336-338) streicht
Faisal Igbal als positive Beispiele die East London Mosque und die Regent’s Park
Mosque heraus. Aber es sei sehr schwer, gegen diejenigen Moscheen anzukimp-
fen, die nicht »richtig« gefithrt werden, denn »we find ourselves in the situation
where we don’t want to say bad things about the people who build the mosque and
run the mosque, because just establishing the mosque itself is a mammoth task«
(Faisal Igbal: 834-836). Faisal Igbal meint, dass unterschiedliche Stile in der Fith-
rung der Moschee existierten. Fiir die iltere Generation geniige Folgendes: »The
mosque would lead prayers; the mosque would have some religious classes and
somebody to tidy up the mosque. That would be what the mosque would do« (Fais-
alIgbal: 847-849). Dies dndere sich nun aber, denn seine Generation denke anders:
»] see what challenges Muslims face, and how can we as a community who have
resources help them to do a better job in their daily affairs« (Faisal Igbal: 851f.).
Der Moschee wird somit eine umfassendere Rolle zuteil, und diese betrifft das
alltigliche Leben in einem umfinglicheren Ausmaf3. Entscheidend dabei ist auch,
dass die jiilngere Generation in England aufwuchs und sich mit den Bediirfnissen
ihrer Generation und der linderspezifischen Situation auskennt. Die Studie von
Geaves (2008, 102) besagt jedoch, dass die Moscheen noch in den Hinden der il-
teren Generation bleiben wiirden (Geaves 2008, 102).

Unterschiede zwischen den Generationen haben die Interviewten in der
Schweiz nicht explizit angesprochen. Vermutlich ist die zweite bzw. dritte Ge-
neration in der Schweiz noch zu jung, um sich gegen die iltere Generation zu
behaupten. Oder es stehen andere Aspekte im Vordergrund, wie beispielsweise
der Bau einer Moschee. Dennoch ist ein Unterschied zwischen den Generationen
spiirbar. Wihrend die iltere Generation in Winterthur darauf bedacht ist, die

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Normen und Werte des Herkunftslandes weiterzugeben, ist dies der jiingeren Ge-

neration, die in der Schweiz aufgewachsen ist, nicht mehr so wichtig.***

Rolle des Imams

In britischen Moscheen ist der Imam teilweise Mitglied des Mosque Committees
(Gilliat-Ray 20104, 195), wobei sich die Rolle des Imams in Grof3britannien laut der
Studie des Muslim Council of Britain (MCB) in den vergangenen 30 Jahren gewan-
delt hat. Der Wandel vollzog sich aufgrund der aufkommenden soziotkonomi-
schen Bedirfnisse der muslimischen Gemeinschaft:

from their humble beginnings as volunteer Imams who simply lead the prayers for
migrant labourers to the current day role of teacher, guide, scholar, social worker,
counsellor, family mediator, chaplain and community leader amongst other things
(MCB 2006, 7).

Die Rolle des Imams wurde also vielgestaltiger. Er ist nicht mehr nur Vorbeter,
sondern steht der Religionsgemeinschaft in vielerlei Hinsicht bei. Der Wandel
der Moschee von einem provisorischen Gebetsraum zu einem multifunktiona-
len Zentrum steht damit in einem Zusammenhang mit den Aufgaben des Imams.
Durch die hinzugekommenen Dienstleistungen und Erwartungen steigen auch
die Kompetenzen und die Anforderungen an den Imam, wie auch seine Aufga-
bengebiete sich verbreitern.

2008 waren 97 Prozent™ der amtierenden Imame nicht im Vereinigten Ko-
nigreich geboren und etwa 92 Prozent’** haben ihre Ausbildung im Ausland absol-
viert (Dyke 2009, 11). Laut Geaves (2008, 103f.) lebten 2007 45 Prozent der Imame
weniger als finf Jahre lang im Vereinigten Konigreich. Laut der Studie des MCB
(2006, 23) geben 82 Prozent der Befragten' an, dass der Imam Englisch beherr-
schen, und 57 Prozent, dass der Imam eine britische Ausbildung besucht haben
sollte. Imran Tufail vermutet, dass 2005, und folglich im Jahr der Terroranschli-
ge in London, die meisten Muslime gesagt hitten, dass ihr Imam nicht Englisch
sprechen wiirde (Imran Tufail: 469-472). Nach Imran Tufail ist das ein grofes
Problem, da es im Islam wichtig ist, einen Lehrer zu haben — eine Rolle, die der
Imam hiufig ibernimmt (Imran Tufail: 476f.). Spricht er nicht die Sprache der
Mitglieder der Moschee-Gemeinschaft, sei dies problematisch. Aber auch hier be-
findet sich die Situation im Wandel, wie die Rollenbeschreibung eines Imams in

162 Feldnotizen Moschee Winterthur, 09.11.2013.

163 Befragtwurden 254 Moscheen.

164 Befragtwurden 152 Moscheen.

165 Der MCB hatdafiir 9o Interviews mit Imamen und Mosque Committee Mitglieder gemacht (MCB
2006, 21).

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Reading veranschaulicht. Laut der Stellenbeschreibung des Inserats fir die Abu-
Bakr-Moschee muss der Imam sowohl flieRend Arabisch als auch fliefdend Eng-
lisch und Urdu sprechen und schreiben kénnen. Und er muss seine Ausbildung an
einer Institution im Vereinigten Koénigreich absolviert haben.*® Hierbei ist klar
erkennbar, dass sie einen Imam suchen, der mit der englischsprechenden jiinge-
ren Generation kommunizieren kann und dariiber hinaus durch seine Ausbildung
einen Bezug zum britischen Umfeld hat. Dass der Imam sich mit dem Umfeld
auseinandersetzen muss und er verschiedene Aufgaben zu erfiillen hat, bringen
weitere Punkte’ der Ausschreibung zum Ausdruck.

Auch in der Schweiz stammen die meisten Imame aus der Herkunftsregion
der Moschee-Gemeinschaft. Neben festangestellten Imamen gibt es sehr viele
sogenannte Feierabend-Imame, die ihre religiése Funktion als Nebentitigkeit
ausiiben. Schitzungen zufolge sind nur etwa 70 bis 80 Prozent von den 150 bis
180 Imamen (Stand 2009) in Vollzeit angestellt. Die Ausbildung haben die Imame
in ihren Herkunftslindern durchlaufen, wobei das Niveau sehr unterschiedlich
ist (NFP 58 2010, 9). Laut den Forschenden des NFP-58-Projekts'®® »Imam-Ausbil-

169 sind die Imame, die

dung und islamische Religionspadagogik in der Schweiz?«
in der Schweiz titig sind, nicht mit dem Schweizer Umfeld vertraut. Die Imame
haben aufgrund dessen Probleme, zwischen den Muslimen und der Schweizer
Gesellschaft zu vermitteln. Des Weiteren beherrschen auch in der Schweiz nur
wenige Imame eine Schweizer Landessprache. Die jiingere Generation spricht je-
doch die Sprache der Eltern bzw. GroReltern immer seltener, weshalb der Imam
seine Rolle nicht vollumfanglich erfiillen kann (NFP 58 2010, 8).

Hier ist eine Gemeinsambkeit in den beiden Lindern beobachtbar. Sowohl in
der Schweiz als auch in Grofdbritannien ist ein Prozess im Gange, der die Rolle des
Imams sowie dessen Sprachkenntnisse und Ausbildung betrifft. Eine Tendenz
hin zur Anstellung von Imamen, die die Sprache der Residenzgesellschaft beherr-
schen sowie in England eine britische Ausbildung absolviert haben, ist erkennbar.
Auch die Schweizer Muslime wiinschen sich Imame, die ihre Ausbildung in der
Schweiz abgeschlossen haben (NFP 58 2010, 6). Dies ist jedoch (noch) nicht még-
lich, doch die Etablierung von entsprechenden Studiengingen steht zur Diskus-
sion. So empfehlen auch die Gutachter zur 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung
(vgl. Kap. VI. 2.2) die Einrichtung von Ausbildungsstitten zur Imam-Ausbildung.

166 Vgl. Stellenausschreibung fiir einen Imam in Reading, http://abmreading.org/ (20.06.2013).

167 Beispielsweise muss der zukiinftige Imam folgende Kenntnisse aufweisen: »Excellent know-
ledge of local communities and problems and issues faced by these communities« oder »Un-
derstanding of the cultural diversity of the Muslim communities«oder Erfahrung»of engaging
with young people and non-Muslims« (http://abmreading.org/ [20.06.2013]).

168 www.nfps8.ch/d_index.cfm (10.02.2014).

169 www.nfps8.ch/d_projekte_muslime.cfm?projekt=73 (10.02.2014).

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.

187


https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Wie Tunger-Zanetti beschreibt, liegt die Einrichtung solcher Ausbildungsstitten
jedoch nicht in der Hand der muslimischen Organisationen (Tunger-Zanetti 2014,
110). Die Universitit Freiburg im Uechtland fiithrte ab dem Herbstsemester 2014
einen Studiengang fiir zukiinftige Imame ein. In dessen Rahmen werden Ima-
me jedoch nicht ausgebildet, sondern weitergebildet. Die geplante Einfithrung
hat bereits im Frithling 2014 zu einer grofRen medialen Aufmerksamkeit sowie zu
Protesten aus biirgerlichen Kreisen gefithrt.””°

Freitagspredigt

Probleme, die auftauchen, wenn der Imam eine andere Sprache als die Gemein-
schaft spricht, zeigen sich auch in der Freitagspredigt. Nach Omer Dawelbeit
und Imran Tufail ist auch hier ein Wechsel erkennbar (Omer Dawelbeit: 498.).
Die Freitagspredigt »is the weekly sermon that is highly emphasised that must
attend« (Imran Tufail: 456f.). »So you are supposed to go to the prayer, attend the
speech, listen to it, learn from it, take something away from it and then do the
prayer« (Omer Dawelbeit: 515-517). Die Gebete beinhalten immer Teile aus dem
Koran und sind deshalb in der Originalsprache, also in Arabisch, gehalten. Es ist
jedoch nicht vorgeschrieben auf Arabisch zu predigen. Die Predigt sollte in einer
Sprache vorgetragen werden, die die meisten Zuhorerinnen und Zuhorer verste-
hen, denn »you have to take something away from it« (Omer Dawelbeit: 421). In
Grof’britannien hilt der Prediger sie jedoch meist nicht auf Englisch, sondern in

7 einer Studie hielten die Pre-

seiner Muttersprache. 44 Prozent der Befragten
digt nie auf Englisch. In der Mehrheit der Moscheen war die Predigt nicht jede
Woche auf Englisch gefasst, sondern alle zwei oder drei Wochen. Neun Prozent
der Befragten hielten die Predigt immer auf Englisch (Dyke 2009, 14). In einer
pakistanischen Moschee wird die Freitagspredigt folglich vermutlich auf Urdu
gesprochen. Demzufolge verstehen jedoch nicht alle Besuchende die Freitags-
predigt: einerseits diejenigen, deren Muttersprache nicht Urdu ist und anderer-
seits auch Pakistanis, die in England geboren sind und nicht mehr so gut Urdu
verstehen (Imran Tufail: 460-463). Hier hat ein Wandel stattgefunden. Wihrend
die immigrierten Personen sich vorwiegend in der Sprache ihres Herkunftslan-
des unterhalten, spricht die jiitngere Generation die Sprache ihrer Vorfahren nicht
mehr flieflend und ist nun im Englischen heimisch. Deshalb findet Omer Dawel-
beit (528f.), »we need to have English in all of the mosques because it is a common

170 www.srf.ch/kultur/gesellschaft-religion/aktuell-keine-imam-ausbildung-am-zentrum-fuer-
islam-in-freiburg (07.04.2014); www.blick.ch/news/schweiz/widerstand-gegen-ausbildungs
zentrum-fuer-imame-in-freiburg-id2712460.html (07.04.2014); www.freiburger-nachrichten.
ch/nachrichten-kanton/das-imam-projekt-steht-im-gegenwind (07.04.2014).

171 494 Moscheen von 500 haben die Frage nach der Freitagspredigt beantwortet (Dyke 2009, 8;
14).

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

language.« Die verschiedenen Sprachen, in der die Freitagspredigt gehalten wird,
fihrten dazu, dass eine bestimmte Moschee fiir die Freitagspredigt ausgesucht
wird, denn »there is now awareness from the prayer attendees in the fact that you
choose the mosque where you go to« (Omer Dawelbeit: 523f.). Am Freitag, so Omer
Dawelbeit, wihle ein Muslim oft eine andere Moschee als an den anderen Tagen.
Unter der Woche suche er sich die Moschee aus, zu der der Weg am kiirzesten ist.
Dort fithre er seine tiglichen Gebete aus. Am Freitag jedoch gehe er in die Mo-
schee, in der er die Sprache verstehe (Omer Dawelbeit: 560-568).

In Grenchen wird die Freitagspredigt vorwiegend auf Albanisch gesprochen.
Teilweise tibersetzt jemand das Wichtigste, damit es alle verstehen, denn am Frei-
tag besuchen viele Muslime die Moschee und nicht alle verstehen Albanisch (Bas-
ri Veseli: 355-358). In Volketswil haben sie einen Turnus eingerichtet, und so hilt
etwajede zweite Woche ein anderer Imam die Freitagspredigt. Im November 2013
wurde die Predigt beispielsweise ins Deutsche iibersetzt. Zu einem anderen Zeit-
punkt hatten sie einen Imam, der albanisch und deutsch predigte.””? Auch hier ist
ein Wandel erkennbar. Der Imam hilt die Predigt nicht mehr nur in der Sprache
des Herkunftslandes. Die Religionsgemeinschaften versuchen, der gemischten
Gemeinschaft eine Ubersetzung anzubieten oder die Predigt auf Deutsch zu hal-
ten. Auch in der Moschee in der Baselstrasse in Luzern wird die Predigt am Frei-
tag vorwiegend in deutscher Sprache gehalten.”® Daniel-Ibrahim Kientzler (489-
492) betont, dass eine deutsche Zusammenfassung der Predigt oder eine deutsche
Predigt »zukunftsorientiert« sei und dass das Muslime anziehen werde.””

Eine Tendenz hin zur Predigt in der Landessprache ist hier in beiden Lindern
zu beobachten. Inwieweit es sich hierbei um Ausnahmen handel, ist nicht voll-
umfinglich ersichtlich.

Jugend

Eine Moschee spielt auch fiir die muslimischen Jugendlichen eine wichtige Rolle.
Mian Saleem meint beispielsweise in Bezug auf die Bedeutung, welche die Green
Road Mosque™ haben sollte, Folgendes:

[T1his mosque will bring a good message to all the youths, especially Muslim youth
because there need to be probably an attraction for them to come here and when
they come here to the mosque; the message is just of love and peace. And youngs-

172 Feldnotizen Moschee Volketswil, 29.11.2013.
173 Feldnotizen Moschee Baselstrasse Luzern, 11.12.2009.

174 »[Der damalige Imam] macht seine Predigt auf Arabisch und macht am Schluss einfach noch
eine deutsche Zusammenfassung, was absolut toll ist. Das ist zukunftsorientiert und wird/das
wird/das wird anziehen« (Daniel-lbrahim Kientzler: 489-492).

175 ZurGreen Road Mosque in Reading vgl. Seite 103 und Karte (vgl. Abb. 4).

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.

189


https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Moschee-Neubauten

ters, sometimes it helps them to keep them away from crimes and getting into the
wrong society and getting into the wrong doing so this is one of those messages
that they can get. And | am sure that this centre will be quite a big one in Rea-
ding once itis built and I am sure it will do some good for this town (Mian Saleem:
170-176).

Die Moschee nimmt in Zukunft also laut Mian Saleem eine zentrale Rolle fiir die
Jugendlichen ein und soll den Jugendlichen helfen, den »richtigen Weg« zu finden.
Auch in der Schweiz stellt die Moschee einen wichtigen Treffpunkt fir die Ju-
gendlichen dar. Die Moschee-Gemeinschaft in Grenchen bietet fast jeden Sams-
tag eine Diskussionsrunde an (Basri Veseli: 481-485). Dabei versuchen die Leiten-
den, den minnlichen Jugendlichen den Islam niherzubringen sowie verschiedene
Themenbereiche anzusprechen und eine muslimische Sicht darauf zu geben.

Und mit ihnen Diskussionen fithren und versuchen, ihnen zu erklaren, dass man
nicht Sachen machen diirfe, zum Beispiel Alkohol trinken, sich betrinken und Pro-
bleme machen und stehlen und mitanderen Personen unanstandig sein undso [...].
Das ist unser Ziel (Basri Veseli: 492-495).

Damit mochten sie auch den Vorurteilen, die in der Schweizer Bevolkerung
gegeniiber Jugendlichen aus Siidosteuropa herrschen, entgegenwirken (Basri Ve-
seli: 505-507).

Auch hier wird ersichtlich, dass die Moschee mehr als nur ein Gebetsort ist.
Dieser Wandel zu einem multifunktionalen Zentrum ist aber auch ohne Neubau
moglich, wie das Beispiel in Grenchen zeigt. Der Bau einer Moschee ermdglicht
esjedoch, einen Raum fiir die Jugendlichen zu errichten, so besitzt der Neubau in

176

Volketswil beispielsweise einen Jugendraum,”® und auch Grenchen plante fiir den

Neubau einen solchen Raum (Basri Veseli: 191).

Konvertiten und Nichtmuslime

Als sozialer Treffpunkt iibernimmt die Moschee auch fiir Neukonvertitinnen und
Neukonvertiten eine bedeutende Rolle, denn »that is a big change in their life«
(Imran Tufail: 391). Als Konvertit »you are probably going to lose some of your
friends« (Imran Tufail: 392f.), denn »you are not going to be going to the pub for
drinks anymore, you are not going to be going night clubbing; you are not going
to be eating the same type of food anymore« (Imran Tufail: 393-395). Sie brauchen
somit die Unterstiitzung der Moschee-Gemeinschaft.

176 Feldnotizen Moschee Volketswil, 29.11.2013.

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

They [..] make sure that you understand what you are doing. You understand your
religion better. That is another core point that a mosque should be carrying to
welcome them in, bring them into sight, let people in the mosque (Imran Tufail:
404-406).

Imran Tufail vermutet, dass sich das einstige Umfeld von den Neukonvertitinnen
und Neukonvertiten abwendet und ehemalige Freunde sagen: »Oh no, they have
become a Muslim. Are they going to become a terrorist now? or >We do not want
to know you« (Imran Tufail: 409-411). Die Moschee soll sie unterstiitzen. Klein-
igkeiten, wie das Wissen, von wo der Konvertit bzw. die Konvertitin Hilfe bekom-
mt, bewirken oft sehr viel (Imran Tufail: 417). »And that is very important, just
things like that which probably play a big role for mosques as opposed to just being
a place of worship and children learning the Koran there after school or during
the weekdays« (Imran Tufail: 419-422). Die Moschee der Immigrantengeneration
habe sich nicht um Konvertiten und Konvertitinnen gekiitmmert. Doch nun finde
ein Wandel statt und die Moscheen wiirden den Konvertitinnen und Konvertiten
in ihrer neuen Situation helfen. In einer Moschee in der islamischen Welt gehor-
ten die Muslime zur Mehrheit, und eine solche Betreuung sei nicht erforderlich.
In der westlichen Welt jedoch seien die Muslime in der Minderheit und die Kon-
vertiten und Konvertitinnen briuchten mehr Hilfe fiir ihren neuen Alltag. Eine
moderne multifunktionale Moschee konne diese Unterstiitzung leisten, jedoch
sei der Prozess in England noch im Gange, und viele Moscheen wiirden diese Rolle
nicht erfiillen. Deshalb versucht die Berkshire Islamic Information Group, zu welch-
er Omer Dawelbeit und Imran Tufail gehoren, diese Liicke zu schliefen: »[BJut in
Reading this facility is not offered, but there are groups like us who do offer this
facility« (Imran Tufail: 400f.). Eigentlich sei dies die Aufgabe der Moschee, denn
»[wlhere is a better place to learn about Islam or to find out more other than the
mosque?« (Omer Dawelbeit: 355f.).

Auch in der Schweiz spielen Konvertiten und Konvertitinnen eine Rolle in
der Moschee. So soll in Volketswil die Moschee auch der wachsenden Anzahl an
Schweizer Konvertitinnen und Konvertiten einen Platz geben. Zurzeit der Feld-
forschung war geplant, dass eine Gruppe von Konvertiten in Zukunft die Moschee
als Vereinshaus nutzen werden (Daniel-Ibrahim Kientzler: 88f.).

Die Moschee bringt somit die Gemeinschaft auch im Bereich der Jugend-
betreuung und der Aufnahme der Konvertitinnen und Konvertiten zusammen.
Zentral ist die Gemeinsambkeit des Glaubens und der Besuch der Moschee, wobei
oftmals die integralen Aspekte in den Vordergrund riicken. Eine Moschee habe
dariiber hinaus die Aufgabe, sich aktiv gegen die Islamfeindlichkeit einzubringen
und Nichtmuslimen den Islam zu erkliren: »So it is very good that children gro-
wing up say >No, Islam is not bad. The person might be bad, but the religion is not.<
And this is one thing that we feel mosques should really be doing more« (Imran

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Tufail: 334-336). Die Moschee hat somit auch eine Vermittlerfunktion, wobei der
Islam den Nichtmuslimen nihergebracht werden soll. Eine Moschee ist nach Im-
ran Tufail idealerweise nicht nur eine Gebetsstitte fiir Muslime, sondern auch ein
Treffpunkt fiir alle: »What the masjids [mosques] should be is a contact point for
non-Muslims and Muslims alike« (Imran Tufail: 165f.). Dabei kann die Sichtbar-
keit eines Moschee-Neubaus (vgl. Kap. VI. 5) dazu beitragen, dass Nichtmuslime
die Moschee sehen und auf die Muslime zugehen. So kénnen Nichtmuslime die
Moschee besuchen und sie kénnen >den Islam« besser kennenlernen.

Multifunktionales Zentrum

Die Moschee entwickelt sich so zu einem Zentrum, welches mehr als nur ein Ge-
betsort fir Immigrierende ist, sondern ein Ort, wo beispielsweise der Imam ver-
schiedene Rollen ausfillt, wo die iltere und die jiingere Generation sich treffen,
wo den Konvertitinnen und Konvertiten geholfen wird und wo auch Nichtmus-
lime willkommen sind. Omer Dawelbeit und Imran Tufail von der Berkshire Isla-
mic Information Group haben bei einem Zentrum nicht vordergriindig eine grofie
sichtbare Moschee mit Kuppel und Minarett im Sinn, sondern sie wollen einen
Ort, der den muslimischen Bediirfnissen entspricht, damit sie ihren Glauben pro-
blemlos leben kénnen.

Die Moschee hat verschiedene Funktionen ttbernommen, sie ist smultipur-
pose, it is basically not just for one thing, it is multipurpose and it is becoming
more and more multipurpose« (Omer Dawelbeit: 381-383). Sie entwickelt sich all-
mibhlich zu einem >Mehrzweckgebidude«. Fiir die Muslime hat sie verschiedene
Funktionen und auch verschiedene Bedeutungen.

Mithin erfolgt eine Zentralisierung von verschiedenen Dienstleistungen,
denn »sometimes it is just easier to do everything in one space« (Sarah El Gazzar:
53). Auch Zafar Khalid beschreibt die Harrow Central Mosque als einen zentralen
Ort, an dem die muslimische Gemeinschaft verschiedene Dienstleistungen bezie-
hen kann und sie unterstiitzt wird: »That’s what the mosque was built for. For our
community everything is there« (Zafar Khalid: 117f.). Und auch Omer Dawelbeit
betont die Funktion der Moschee als zentrale Stelle, die mehrere Dienstleistungen
vereint. In seiner Zukunftsvision stellt die Moschee ein solches Zentrum dar: »So
the purposely built mosque is a hub, call it a hub, where it is not just for Muslims
or for non-Muslims it is a place where community schools can organise visits and
maybe take people there« (Omer Dawelbeit 636-638). Der Idee einer Moschee als
zentrale Stelle, als Zentrum fiir die Gemeinschaft schreiben die Interviewten so-
mit eine bedeutende Rolle zu. Ein Prozess hin zu einer Moschee, die vieles vereint
und vieles bietet, ist somit erkennbar. Oder wie Imran Tufail (422f.) sagt: »It is just
fantastic that there is much more to it than that«.

Der oben dargestellte Wandel von einer westlichen Moschee, die hauptsich-
lich als Gebetsplatz fiir die Generation der mannlichen Immigranten fungiert,

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

zu einer Moschee, welche mehreren Zwecken dient, kann zu einer neugebauten
Moschee fithren, die, wenn moglich, all diese Aufgaben erfillt. Ein umgebautes
Gebiude kann die Rolle einer Moschee teilweise nicht itbernehmen, was oft prag-
matische Griinde hat. Es fehlen Parkmoglichkeiten, Raumlichkeiten fiir Konfe-
renzen oder Sitzungen, fiir Bildungszwecke sowie Riumlichkeiten fiir die To-
tenwaschung oder eine Bibliothek. Ein Neubau soll all diese Probleme 16sen: »So
purposely built mosques obviously, I think they are the solution for the problems
of having just a house converted into a mosque« (Omer Dawelbeit: 102-104).

3.2 Moschee-Neubau

Es bestehen deutliche Unterschiede zwischen einem umgebauten Gebiude und
einer zu diesem Zwecke gebauten Moschee, wobei es sich nicht nur um den unter-
schiedlichen visuellen Charakter handelt. Dass eine Moschee neu gebaut wird, hat
oft pragmatische Griinde, wie Faisal Igbal (741-745, vgl. Zitat auf Seite 183) und
Basri Veseli beschreiben.

Zuerst haben wir geschaut, ob wir einen anderen Raum [finden]. Wir haben (iber-
all geschaut, [und dann einen] gefunden, aber [..] als wir gefragt haben, hiess es
meistens: >Nein«< Wenn es um eine Moschee gegangen ware [..]. Dann haben wir
gesagt,>Nein, also okay, dann bauen wir eine neue Moschee«. Und dann haben wir
[.] Land angeschaut (Basri Veseli: 18-22).

In Grenchen war es nicht moglich, einen grofieren Raum fir die Gemeinschaft zu
finden, sodass sie sich entschieden hat, eine Moschee neu zu bauen. Ahnlich ar-
gumentiert Daniel-Ibrahim Kientzler. Auch er sagt, dass es sehr schwer sei, eine
neue Lokalitit zu finden:

Ich war Griindungsmitglied eines Vereins in Winterthur vor etwa vier Jahren. Und
ich habe mitgesucht, und das ist einfach fast ein Ding der Unmoglichkeit, einen
Raum zu finden. Weil das Wohlwollen nicht da ist. Sobald [..] der Besitzer gemerkt
hat, dass es sich um einen islamisch-muslimischen Kulturverein [..] handelt, dann
haben wir eine Ablehnung [erhalten]. Das ist so. Das ist die Realitat, [das] ist bitter
(Daniel-Ibrahim Kientzler: 28-32).

Die Riumlichkeiten waren demnach teilweise schon vorhanden, doch die vermie-
tende Partei méchte sie nicht an eine muslimische Gemeinschaft vermieten. So
erfahren die Muslime eine Diskriminierung aufgrund ihrer Religion, was sie be-
reits als Normalitit auffassen. Deshalb entschlossen sie sich, eine Moschee neu zu
bauen. Im Gegensatz dazu haben die Interviewten aus Grof3britannien die Prob-
leme, einen Raum fiir eine Moschee zu finden, nicht angesprochen.

https://dol.org/10.14361/9783838451519-047 - am 14.02.2026, 14:26:54.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

