182

11. Bewusstsein und Ich

1. In der V. Logischen Untersuchung setzt Husserl das Ich mit dem
Bewusstseinsstrom gleich (§§1,2); die Erlebnisse in ihrem Nach-
einander und Zugleich, in ihrer Abfolge, in ihrem Verflieffen bilden
ein Biindel, eine Einheit, ein Gesamt, das Husserl Ich nennt. Es ist das
empirische, menschliche, individuelle Ich. Die Existenz eines reinen
Ich bezweifelt Husserl, kann es nicht finden (§§4,8). Andererseits
gewinnt er durch Reflexion und Abstraktion die Erlebnisse als reine
(§2). Und da muss man nun sagen, in welcher Weise man immer
diese reinen Erlebnisse sich gebiindelt, komplektiert oder verkniipft
denkt, die entstehende Einheit aus reinen Erlebnissen kann nicht an-
ders als rein vorgestellt werden: Reine Erlebnisse verkniipfen sich zu
einer reinen Erlebniskomplexion. Natiirlich kann man zwischen der
Einheit als verkniipfender und als verkniipfter unterscheiden. Aber
es ist nicht nétig, diese Einheiten von den verfliefenden Erlebnissen
zu trennen, als ob sie »iiber< ihnen schwebten. Es bedarf keines eige-
nen Ichprinzips (§4). Die Verkniipfung der Erlebnisse konnte durch
retentionale und protentionale Uberlappung stattfinden, so dass die
stromende Einheit identisch mit ihren konstituierenden Erlebnissen
wire, reines Bewusstsein. Im Mitbewusstsein wire sich diese Einheit
stromend sich wandelnd zugleich ihrer Identitit kontinuierlich be-
wusst.

Die Erlebnisse, um die es geht, finde ich mittels innerer Wahr-
nehmung in meinem Bewusstsein (§§5,6). Und diese innere Wahr-
nehmung triigt nicht. Als addquate erfasst sie ihre Gegenstande mit
absoluter Sicherheit (§6). Das absolut sicher erfasste Kern-Ich (§6)
darf aber, weil es adaquat erfasst wird, nicht als leibliches oder psy-
chologisches verstanden, sondern muss als phanomenologisch reines
genommen werden. Husserl verfiigt also in den Logischen Unter-
suchungen bereits iiber ein reines, reflexiv gewonnenes Ich, das iden-
tisch ist mit dem Erlebnisstrom, sich selbst verkniipft und in dieser
Verkniipfung sich kontinuierlich wandelt. Nur ist dieser Ichbegriff

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

ihm selbst nicht durchsichtig.! Ob aber empirisch oder rein verstan-
den, wodurch rechtfertigt sich der Ausdruck >Ich¢, wenn er nichts
anderes besagt als Erlebnisbtindel, wenn das Ich identisch ist mit
den Erlebnissen als Gesamtheit? Die Rechtfertigung, die Husserl je-
doch nicht eigens nennt, liegt in der Gewinnung der Erlebnisse durch
die Reflexion. Die Erlebnisse, die ich adiquat erfasse, beschreibe und
reinige, sind meine. Und umgekehrt gilt, nur weil es meine sind,
kann ich sie addquat, niamlich von Erlebnis zu Erlebnis, ohne Umweg
tiber den Leib, erfassen. Und genau deswegen kann ich auch in der
Beschreibung der Erlebnisse nicht darauf verzichten, sie auf ein Ich
(meines namlich) zu beziehen, auch wenn diese Beziehung im (welt-
verlorenen) Erleben selbst nicht bemerklich ist (§12). Husserl aber
vergisst iiber die Beschreibung des Ich seine Erfassung, bzw. dass
dieses Erfassen als Selbsterfassen (Reflexion) essentiell das Ich be-
stimmt. >Ich< ist unvermeidlich Ausdruck eines Selbstverhiltnisses.

2. Zwiespiltig sind Husserls Aulerungen zum Ich auch in den
Ideen 1. Husserl behandelt das Verhiltnis von Ich und Bewusstsein
zundchst in den §§33,34 und 37 des Zweiten Kapitels und im §57 des
Vierten Kapitels der Fundamentalbetrachtung und dann im §80 des
Zweiten Kapitels des methodischen Dritten Abschnittes.

Um eine neue Seinsregion zu gewinnen (Hua II1/1, 67:8-13),
geht er im §33 direkt aufweisend vor (67:14), und zwar von dem
natiirlichen Ich, von dem Bewusstsein der natiirlichen Einstellung
aus (67:14-20). Ich und Bewusstsein im weitesten Sinne gelten ihm
hier wie in den LU gleich viel. Auf das Ich und seine Erlebnisse re-
flektierend (69:181.) lasst er das Ich selbst jedoch beiseite: »Das Ich
selbst, auf das sie alle bezogen sind, oder das »in« ihnen in sehr ver-
schiedener Weise »lebt¢, titig, leidend, spontan ist, rezeptiv und
sonst wie sich »verhilt«, lassen wir zunichst aufler Betracht, und
zwar das Ich in jedem Sinne. Spaterhin wird es uns noch griindlich
beschiftigen.« (§34, 70:16-21) und thematisiert allein das Bewusst-
sein oder das einzelne Bewusstseinserlebnis (70:4ff.). Gleichwohl
nimmt er alle Erlebnisse als Icherlebnisse (70:15). Im Erlebnis richtet
sich das Ich oder Subjekt auf sein jeweiliges intentionales Objekt
(§37, 75:17tf.). Der Blick-auf, die Intentionalitit, gehért zu jedem

! Vgl. Marbach, 1974, S.21f, der vom »Durchbrechen: der reinen Einstellung, vom
'Hindrédngen« der Intention auf die Ausschaltung des empirischen Ich und vom >Pro-
blembestand« beziiglich der Frage des Ich spricht. — Auch Haardt, 1997, S. 436f. hat
Bedenken gegen die Annahme eines ichlosen Bewusstseins in den LU.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A~ 183

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184

11. Bewusstsein und Ich

cogito; er quillt aus dem Ich hervor, »das also niemals fehlen kann«
(75:20-22). Aber es lebt auch im cogitare (§80).?

Im §57° behauptet Husserl zunidchst die Ausschaltung des em-
pirischen Ich, fragt dann aber, ob auch das phdanomenologisch reflek-
tierende Ich der Reduktion verfallt (Hua 111/1,123:5-7). Er fragt
nicht nach dem in der Reflexion wahrgenommenen, vorgefundenen
Ich der cogitationes, sondern ausdriicklich nach dem vorfindenden
(123:6) Ich. Aber er beantwortet die Frage nicht. Denn schon im
folgenden Satz schaut er reflektierend auf den Strom der cogitatio-
nes und behauptet durchaus konform mit den LU (Hua XIX/1,
391:91.), dass jede cogitatio, wenn sie reflektiert wird (also jetzt nicht
die phanomenologisch-vorfindende), die Form >cogitoc annimmt, al-
so cogitatio eines ego ist (123:7-9). Husserl unterscheidet einmal
mehr nicht hinreichend zwischen der Reflexion und dem reflektier-
ten Erlebnis und behauptet wie in den LU, dass das ego nur in der
beschreibenden Reflexion erscheint, nicht zum phinomenalen Be-
stand des Erlebnisses selbst gehort.*

Das Ego dieses cogito ist keineswegs direkt Gegenstand der Re-
flexion wie ein Erlebnis, es ist auch kein reelles Stiick oder Moment
von Erlebnissen (123:11-16, 30f.). Doch scheint (123:17 und 27) es
notwendig da zu sein (123:17 und 28) und im Wechsel der aktuellen
und potentiellen Erlebnisse sich als identisches (123:23 und 30)
durchzuhalten und auszuleben. Husserl verweist auf das kantische
»Ich denke¢, das alle meine Vorstellungen muss begleiten kénnen
(123:32-38). Dieses reine Ich nennt Husserl dann eine eigenartige
Transzendenz in der Immanenz (124:4-6), die zwar nicht ausgeschal-
tet werden, die aber bei der Untersuchung der Erlebnisse als Erleb-
nisse vernachldssigt werden kann (124:6-9).

Diese Stellungnahme zum reinen Ich ist nach Husserl selbst
aber nur vorldufig (124:16)°, auch wenn sie gegeniiber den Logischen
Untersuchungen einen Fortschritt darstellt, wie er in einer Fullnote
zugibt, seine damalige Kritik an Natorp revidierend (124: Anm.; vgl.
Hua XIX/1, 376: Zusatz zur 2. Aufl.). Und so will er den schwierigen

* Beide Kennzeichnungen bespricht ausfithrlich Marbach 1974, S. 150 ff.

 Zu diesem §57 vgl. Hua I11/2, Il A, Beil. 16, S. 560-563 und die Ausfithrungen Saka-
kibaras, der auch Husserls »Verlegenheit um die Frage nach der Ausschaltung des reinen
Ich« herausliest: Tetsuya Sakakibara: Das Problem des Ich und der Ursprung der gene-
tischen Phianomenologie bei Husserl. Husserl Studies 14, 1997, bes. S. 24.

* Broekman nennt das Ego »verborgenes Strukturmoment« (1963, S. 192).

* Vgl. ausfiihrlich Marbach 1974, S. 125-133.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

Fragen des reinen Ich im zweiten Buch ein eigenes Kapitel widmen
(124:15-18; s. §80). Fiir die objektorientierten Bewusstseinsanalysen
indessen, kann die Frage nach dem Ich »in suspenso bleiben« (124:9;
vgl. §80, 180:22-26).

Im §80, 178 ff. wird als weitere Grundeigentiimlichkeit des Be-
wusstseins (neben der Reflexivitat, §77 und 78 und der Zeitlichkeit,
§81) »Die Beziehung der Erlebnisse auf das reine Ich« thematisiert,
ein Ausdruck, der bereits in LU und von Natorp und Brentano be-
nutzt wurde (vgl. oben Kap. 1, S. 30ff. und 34ff.).” Die cogitationes
sind Akte des Ich, gehen aus ihm hervor,® wihrend es zugleich in
ihnen aktuell lebt (178:33-37). Immer bin ich es, der wahrnimmt,
urteilt, sich freut, etwas wiinscht, usw. Und ich weiff davon durch
Reflexion, in der ich mich als Menschen auffasse (179:1-10).

Die Epoché schaltet zwar alles Menschliche, alles Empirische aus;
die reinen Erlebnisse mit der ihr eigenen Form cogito aber bleiben
erhalten (179:11-23; vgl. schon 168:11-20). Und zum Wesen dieser
cogitationes gehort, dass sie »von dem Ich dahin« oder »zum Ich hin«
gehen; und dieses Ich ist das reine, das notwendig dabei ist (179:16;
vgl. »notwendiges Dabei« (180:26 f.) und schon 123:17 und 28).

Diese Ichbezogenheit eignet aber nur den aktuellen, expliziten
cogitationes, nicht den potentiellen und impliziten. Letztere gehéren
als Bewusstseinshintergrund gleichwohl zum Ich als sein Feld der
Freiheit (179:24-30). Diese Zugehdorigkeit der inaktuellen Erlebnisse
zum Ich und umgekehrt die Zugehorigkeit des Ich zu seinen Er-
lebnissen, aus denen und in denen es lebt, geben dem Ich jedoch
keineswegs einen irgendwie gearteten Inhalt. Das Ich ist nichts Ei-
genstandiges, es geht in seinen Erlebnissen auf, ist »véllig leer an
Wesenskomponenten, es hat gar keinen explikabeln Inhalt«, es ist
»unbeschreiblich« (179:31-37; vgl. Hua XIX/1, 368).

Beschrieben werden kann jedoch die Weise, wie das Ich in seinen
Erlebnissen lebt (denkend oder wollend, sehend oder erinnernd), wo-

* Vgl. dazu auch §46 (Zweifellosigkeit der immanenten, Zweifelhaftigkeit der trans-
zendenten Wahrnehmung): »sowie ich auf das strémende Leben in seiner wirklichen
Gegenwart hinblicke und mich selbst dabei als das reine Subjekt dieses Lebens fasse (was
das meint, soll uns spater (Sperrung: G.H.) eigens beschiftigen), sage ich schlechthin
und notwendig: Ich bin, dieses Leben ist: cogito.« (Hua 111/1, 96:34 - 97:4).

7 Vgl. schon die Bezogenheit des Erlebnisstroms auf das reine Ich (Hua 111/1, 168:22f)
® Vgl. schon »Akte quellen aus dem Ich hervor« (75:21), »ein Ichblick oder Ichstrahl geht
durch das Erlebnis auf den Gegenstand« (123:20f.) und das »sich Richten des Ich auf
seine Erlebnisse« (168:11-16).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 185

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186

11. Bewusstsein und Ich

bei die Scheidung in Ich und Erlebnis erhalten bleibt. Husserl er-
forscht hinfort die Erlebnisse zweiseitig, nach der am Erlebnis sowohl
die ichabgewandte, objektiv-orientierte, noematische Seite, das in-
tentionale Objekt als auch die subjektiv-orientierte, noetische Seite,
eben die cogitatio, thematisiert werden kann. Ich- und Objektseite
diirfen aber nicht analog verstanden werden (179:38-180:27).

Husserl betont in den Ideen I einen anderen Aspekt des Ich als in
den LU. Die synthetischen Leistungen des Ich werden nicht mehr
erwahnt. Das Ich ist nicht mehr identisch mit den Erlebnissen oder
deren Verkniipfung; vielmehr lebt es in ihnen oder richtet sich in
ihnen auf seine Objekte’. Es hat eine eigene Seinsweise. Husserl un-
terscheidet jetzt zwischen den Erlebnissen und dem Ich als deren
identischem Zentrum, aus dem her Intentionen wie Strahlen aus-
gesandt werden.

Obwohl nun das Ich rein genannt wird und evident auch in der
Reflexion erfasst werden kann, bleibt es dem Bewusstsein duBerlich.
Es ist kein reelles Moment des Erlebnisstroms, sondern den Erleb-
nissen gegeniiber transzendent. Aber anders als die Transzendenz
der weltlichen Dinge ist diese Transzendenz eine Transzendenz in
der Immanenz (§57). Gerade diese Konsequenz, Ich und Erlebnisse
zu trennen, vermeidet Husserl in der V. Logischen Untersuchung
(§4). Es macht ja einen Unterschied, ob ich ein eigenstindiges, von
seinen Erlebnissen abgesondertes Ich annehme oder ob ich es mit
seinen Erlebnissen identifiziere. Ein identisches und wie immer
transzendent geartetes Ich kann nicht in gleicher Weise wie das reine
Bewusstseins-Ich, das in seinen Erlebnissen aufgeht, adaquat wahr-
genommen werden.

3. Im Zweiten Buch der Ideen zu einer reinen Phanomenologie
und phanomenologischen Philosophie, den Ideen 11 (Phanomenolo-
gische Untersuchungen zur Konstitution)', deren heutiger Text in
Hua IV der zweiten Ausarbeitung von Edith Stein aus dem Jahre
1918 entspricht, aber auf ein Manuskript Husserls von 1912 zurtick-
geht, ' verfestigt sich Husserls Terminologie. Das reine Ich (2. Ab-

* Kern schrinkt das Ich auf ein »Strukturmoment einzelner intentionaler Erlebnisse«
ein: 1989, S. 56.

0 Zum Ichbegriff in den Ideen 11 vgl. den Artikel von Thomas Nenon: Husserl’s Theory
of the Mental; in: T. Nenon and L. Embree (eds.): Issues in Husserl’s Ideas II. Dordrecht
1996, S. 223-235. Nenon definiert »Ichc durch self-consciousness als self-relationship.

" Vgl. Mary Biemel als Hrsg. der Ideen II, Hua IV, XVIL.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

schnitt, 1. Kapitel; Hua IV, 97-120) wird zum Pol (§22) oder Zen-
trum, genauer Ausstrahlungs- und Einstrahlungszentrum (§25). Es
ist ungeteilt und numerisch identisch (§22), gleichwohl aber von sei-
nen Akten oder Funktionen nur abstraktiv zu unterscheiden (Hua IV,
99:241f.). Diese Akte oder Funktionen sind tibrigens sowohl aktiver
als auch passiver Art.” Das Ich vollzieht Akte und lebt in ihnen, aber
erfahrt auch Reize von den im Hintergrund konstituierten Objekten
(§23). Das Ich wird zum Pol aller Aktionen und Affektionen.

Das Ich kann sich selbst Objekt werden (§23)%, sich selbst wahr-
nehmen, wobei das Ich des reflektierten Aktes und das Ich des reflek-
tierenden Aktes identisch dasselbe ist (101:20f.). Eine Modifikation
der Selbstwahrnehmung ist die Selbsterinnerung. In dieser wird das
erinnerte Ich als vergangenes bewusst; mittels einer neuerlichen
Blickwendung kann ich aber auch das Ich, das sich erinnert, gewahren
und »desgleichen« mich vom vergangenen Jetzt bis zum aktuellen
hin als zeitlich dauerndes erfassen (101:22-33). Wenn sich auch bei
dieser Erfassung das urspriingliche Ich phinomenologisch wandelt
(101:3£.), namlich von dem Modus >unreflektiert< in den Modus sre-
flektierts, ist das eine und andere Ich gleichwohl dasselbe, was durch
héhere Reflexionen evident wird (101:34-102:12).% Identisch sind
also die Iche: reflektierendes und als wahrnehmend oder erinnernd
reflektiertes, erinnerndes und selbst-erinnertes, unreflektiertes und
reflektiertes.

Die Identitit der Iche und die Sicherung ihrer Evidenz geht pa-
rallel einher mit der Identitidt und Evidenz der urspriinglichen und
reflektierten cogitatio (»Ebenso ...« 102:12-23). Anders aber als die-
se ist das Ich — wie in den Ideen I — kein reelles Moment oder Be-

'* Darin liegt vielleicht eine gewisse Neuerung gegeniiber den Ideen I; vgl. aber schon
die Erlebnisse szum Ich hin¢, Hua 111/1, 179:22.

" Husserl erneuert hier seine Kritik an Natorp aus der V. Logischen Untersuchung, §8
(vgl. Kap. 1, S. 30f.).

' Die Selbsterinnerung ist gegeniiber der Selbstwahrnehmung eine Selbsterfassungs-
modifikation (101:25). Die Selbstwahrnehmung wird zu einer Selbsterinnerung modi-
fiziert. Die Selbsterfassung modifiziert sich in einen anderen Modus. Es handelt sich um
einen Genitivus subjectivus und objectivus zugleich. Aber der Sachverhalt ist noch
schwieriger: Denn die Selbsterfassung ist selbst bereits eine Modifikation der Erfassung.
So ist die Selbsterfassungsmodifikation eine Modifikationsmodifikation. Andererseits
fragt sich, ob die Reflexion auf eine Erinnerung nicht identisch ist mit einer Reflexion
auf eine Wahrnehmung. Nur eine Reflexion »in< der Wiedererinnerung ist eine modifi-
zierte Reflexion. Vgl. Kap. 3.3, S. 74 ff. und dort die Anm. 28 und 32.

" Dieses Argument fehlt in den LU, obwohl es im §6 der V. LU nahe lag.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A~ 187

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188

11. Bewusstsein und Ich

standstiick der cogitatio (102:23-28; 103:5-7)"; es wandelt sich nicht
wie diese (§24), entsteht nicht, vergeht nicht, sondern tritt auf und
wieder ab, tritt in Aktion und auler Aktion (103:11-13 - 103:36 ff.),
ist aktuell oder inaktuell (99:31ff.), wach oder dumpf, schlafend
(§26). Unwandelbar (104:8) und unabschattbar (105:3) bekundet es
sich nicht nach einzelnen Bestimmtheiten, Seiten und Momenten
(104:34 ff.), sondern wird — als Funktionszentrum (105:4) — in abso-
luter Selbstheit (105:2), zweifelsfrei (97:25 — 103:16) und adiquat
(105:7) in jedem einzelnen cogito (104:28 ff.) erfasst."”

Aber es kiindigt sich hier bereits ein erweiterter Ichbegriff an,
der spiter in den Cartesianischen Meditationen zur vollen Auspri-
gung kommt. Husserl betont namlich im §25, dass das Ich bzw. die
Akte ihr cogitatum fordern; der Akt bildet mit seinen Polen, Ichpol
und Gegenpol, das (vermeinte) Objekt oder Noema, eine wesens-
mifig untrennbare Einheit (107:12-14; vgl. schon 99:25-27). Diese
Einheit, im §29 auch Monade genannt, gewinnt analog (105:35) zum
realen empirischen Ich einen bleibenden Habitus, indem die Erleb-
nisse sich im Bewusstsein dauerhaft niederschlagen (111:20ff,; vgl.
'Niederschlige« §29). Das reine Ich wandelt sich also mit dem
Stromen der Erlebnisse; es konstituiert sich und reichert sich mit
explikablen Inhalten an.

So miissen wir zwei Begriffe des reinen Ich unterscheiden: Das
Ich als Pol, als formale, numerische Identitit (105:32), und ein inhalt-
liches Ich, das sich mit seinen Erlebnissen veriandert und sich, indem

1® Das Gleiche gilr fiir das cogito, das Erlebnis oder den Akt: Auch das urspriingliche, im
Vollzug aufgehende Erlebnis ist identisch mit dem reflektiert erfassten. Diese Identitit
ist eine durch héhere Stufen der Reflexion einsehbare Identitit, obwohl das Erlebnis
sich wandelt. Anders als in den LU und in den Ideen I (vgl. Kap. 3.2., S. 66) sagt Husserl
jetzt, dass »das friihere cogito in der Reflexion nicht mehr reell vorhanden« ist
(102:16£.). Aber er schrinkt ein: Jedenfalls ist das cogito nicht so »vorhanden, wie es
unreflektiert lebendiges war« (102:18). Die Reflexion enthalt zwar noch ein reelles Be-
standstiick, nimlich eine »Modifikation des cogito«; dieses setzt sie aber nicht als seiend
(102:191f.); vielmehr setzt sie das »Identische, das einmal gegenstandlich gegeben ist,
einmal nicht« (102:22f.). Der Text ist unklar, wenn nicht sogar widerspriichlich: Die
Reflexion enthilt als reelles Bestandstiick eine Modifikation des cogito und setzt als
seiend das Identische des friiheren cogito und des reflektierten. Aber dieses Identische
der urspriinglichen cogitatio und der reflektierten soll nicht identisch mit der reflektier-
ten und modifizierten sein. Wihrend letzteres Erlebnis ev. als reell in der Reflexion
enthalten denkbar ist, kann das Identische nur als besondere Transzendenz in der Im-
manenz (vgl. Hua I11/1, 124) verstanden werden.

"7 Zu dieser Zusammenfassung der Ich-Merkmale vgl. Marbach 1974, S. 206 . und Sa-
kakibara, 1997, S. 25-27

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

es Meinungen konsequent durchhilt, als stehendes und bleibendes
Ich (113:2f.) konstituiert.'®

Diesem doppelten Ichbegriff entsprechend schreibt Husserl dem
Ich auch unterschiedliche und sogar widerspriichliche Eigenschaften
zu: Einerseits ist das reine Ich als Pol nur »wandelbar in seinen Beta-
tigungen; in seinen Aktivitidten und Passivititen, in seinem Angezo-
gensein und Abgestoflensein usw. Aber diese Wandlungen wandeln
es selbst nicht. In sich ist es vielmehr unwandelbar.« (104:5-8). An-
dererseits kann ich als Monade eben »ein anderer« werden (112:28).
Weiter, das Ich als Pol ist nkeiner Konstitution durch Man-
nigfaltigkeiten fahig und bediirftig«(111:5£.), als Mona-
de indessen konstituiert es sich als stehendes und bleibendes Ich
(113:2f£.)." Und drittens: »Als reines Ich birgt es keine verborgenen
inneren Reichtiimer, es ist absolut einfach, liegt absolut zutage, aller
Reichtum liegt im cogito ...« (105:5-7). Andererseits entwickelt es
Eigenheiten, Uberzeugungen, einen Habitus (§29).%° Und wieder: Ei-
nerseits ist es kein reelles Bestandstiick des Bewusstseins (103:3 ff.),
andererseits immanent (111:4) und originar (111:2) gegeben.

Besonders problematisch scheint mir diese im §28 noch einmal
(vgl. §23) betonte adiquate Selbsterfassung zu sein.?' Denn Husserl
betont ansonsten, dass nur Erlebnisse selbst bzw. reelle Bestandteile
des Bewusstseins oder Erlebens addquat wahrnehmbar seien. Das Ich
jedoch ist weder Erlebnis noch reelles Moment von Erlebnissen. Und
dieser Widerspruch liegt schon innerhalb des ersten Ichbegriffs als
Pol. Die Erfassbarkeit des Monaden-Ichs thematisiert Husserl tiber-
haupt nicht.

Auflerdem hingen Erfassbarkeit und Evidenz an der Identitat,
Einfachheit (105:6) und Unwandelbarkeit des Ich, und diese betrifft

" Der Gedanke der Niederschlige im Ich und der Habitualitdt des Ich, der doch den
Wandel impliziert, wird zunichst iiber das Durchhalten von Meinungen, die Kon-
sequenz (112:2f.) eingefiihrt. Die Identitét des Ich bleibt erhalten. Dass das Ich auch
identisch bleibt, wenn es sich untreu wird, inkonsequent (112:25ff.), macht Husserl
Schwierigkeiten.

" Husserl bemerkt das Problem schon, wie aus der Anmerkung 1, Hua IV, 111 hervor-
geht. Als »Gegenstindlichkeiten héherer Stufe« unterscheidet er die Ich-Einheiten von
dem Ich selbst. Kern (1989, S. 58) schligt vor, »nicht konstituiertc zu verstehen als »nicht
wie ein reales Ding konstituiert«.

% Kockelmans sieht den Widerspruch zwischen der Unwandelbarkeit und den Habitua-
litaten des Ich (1977, S. 279).

2 Sakakibara, 1998, erwihnt sie nicht.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 189

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190

11. Bewusstsein und Ich

den Unterschied beider Ichbegriffe. Nur weil es sich nicht verindert,
ist es addquat zu erschauen. Eine sich wandelnde Einheit oder Mona-
de bediirfte zu ihrer Erfassung einer kontinuierlich mitgehenden Re-
flexion. Man kénnte (s. 0., S. 182) eine Verkniipfung der cogitationes
denken, die restlos in den flieBenden, einander folgenden, sich iiber-
schneidenden und immer neue Einheiten bildenden cogitationes auf-
geht, derart, dass sie sich teils von ihnen als Einheit unterscheidet,
teils aber eben diese neue Einheit ist, zugleich von dieser Unterschei-
dung und der neu gebildeten Identitat im Mitbewusstsein wissend.

Wir miissen aber noch einen Schritt weiter gehen. Das Ich ist
numerisch identisch und zugleich wandelt es sich inhaltlich. Doch
auch die Identitat des Ich ist mehrdeutig. Sie liegt zunichst darin,
dass ich reflexiv jede cogitatio als cogitatio eines (meines) identischen
Ich fassen bzw. finden (Hua IV, 112:38) kann, dann aber auch darin,
dass ich meine Meinungen, Uberzeugungen und Stellungnahmen
konsequent durchhalte (Hua IV, 111:30ff.). Wenn ich eine neue Stel-
lungnahme vollziehe, ist diese Stellungnahme meine; so oft ich mich
riickschauend erfasse, erfasse ich die vollzogene identische Stellung-
nahme mit bzw. iibernehme oder aktualisiere sie (112:3 ff.). Identitit
des Ich und Identitit der Stellungnahmen bzw. der Motive, die diesen
Stellungnahmen zugrunde liegen, sind identisch. (112:9ff.).

Aber ich halte Meinungen nicht in alle Ewigkeit durch; das Ich
wird sich untreu, inkonsequent (112:25-29). Der Wechsel dieser
Stellungnahmen und Motive hebt aber die Identitdt des Ich nicht
véllig auf. Ich bin im Wechsel meiner cogitationes und Uberzeugun-
gen dennoch immerfort derselbe (112:29-32). Wir haben also drei
Identititen: die formale, numerische des Ichpols; die inhaltliche der
Konsequenz und die ebenfalls inhaltliche, aber hoherstufige der
Identitat im Wechsel. Die Beziehung dieser Identititen zueinander
wiirdigt Husserl keines Wortes.

Wir merken noch an, dass Husserl die inhaltliche Identitit des
Ich als Erfassbarkeit auslegt, nicht als vorgingig oder unabhingig von
der Erfassung (»Das reine Ich ist konstituiert als Einheit ..., das sagt,
es kann sich als identisches in seinem Verlauf finden« [112:36-38]).

2 Vgl. »in Wiedererinnerungen auf frithere Cogitationen zuriicksehen« (112:38£.);
»wieder aufnehmbar« (113:5f), »in Wiedererinnerungen zum Neuauftreten fihige«
Erlebniseinheiten (113:6), »in wiederholten Akten als die meine« anerkennen und iiber-
nehmen (113:14f), »»wieder« aufnehmen« kinnen (114:20f.). - Kern (1989, S.57f)
behauptet ganz allgemein, dass die Identitit des Ich oder das identische Ich in der Re-
flexion konstituiert werde. Aber so deutlich spricht Husserl das in den Ideen I nicht aus.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

Immerhin kann man ja auf Uberzeugungen nur zuriickkommen, weil
und wenn sie dieselben sind. Die Erfassung des Ich als desselben setzt
eben die Selbigkeit voraus. Im Zuriickkommen-auf bekundet sich die
Selbigkeit; das Bekunden ist aber nicht die Identitat.

Dieses Problem bemerkt Husserl indessen auch selbst, wenn er
im Folgenden nach »dem Verbleiben »des« Erlebnisses« fragt
(113:24f.). Jede Uberzeugung dauert zwar eine Weile an, vergeht
aber unwiederbringlich (113:29-31). Spéter kann ein neues, anderes
Erlebnis mit demselben Inhalt auftreten (113:31f.). Dieses neue Er-
lebnis kann »auch in der Weise auftreten, dass ich das Bewusstsein
habe, es tritt nur wieder die alte Uberzeugung auf« (113:32-36).
Die »verschiedenen dauernden Erlebnisse« sind »innerhalb der pha-
nomenologischen Zeit getrennt«, »haben« aber »eine Beziehung
zueinander und konstituieren ein dauernd Bleibendes« (113:36-39),
eben die Uberzeugung (114:1). Und diese Uberzeugung ist seit da-
mals »bleibendes Eigentum des Ich«, und sie »ist es auch in den Zwi-
schenstrecken der phanomenologischen Dauer, in denen« sie »nicht
erlebnismifig konstituiert war« (114:1-7).%

Das Zuriickkommen-konnen-auf ist das eine, das andere ist das
Sein* oder Verbleiben auch in den nicht-aktuellen Phasen des Erle-
bens. Wir miissen Phasen eines Erlebnisses postulieren, in denen es
nicht erlebt wird, aber gleichwohl lebt; wir miissen annehmen, dass
Erlebnisse auch dann »da« sind, eine Art Existenz haben, wenn sie
nicht aktuell erlebt werden. Das Dauern von Erlebnissen besagt
nicht, dauerhaft erlebt, im Bewusstsein prisent sein; anders aus-
gedriickt, es gibt unbewusste, nicht erlebte Phasen von Erlebnissen.
Und so fragt Husserl denn auch in der Beilage 12 zu den Ideen I:
»Wie sind nun Erlebnisse bewusst, wihrend sie nicht Objekte eines

In den Ideen Il denkt Husserl auch eher an eine Selbstkonstitution des Ich als an eine
Konstitution durch die Reflexion.

* Broekman identifiziert grundlos das identische Ich mit der immanenten Zeit: »es (sc.
das identische reine Ich, G.H.) ist die immanente Zeit.« (1963, S. 193).

* Hier griindet Heideggers Begriff des Seins des Daseins. Heideggers Behauptung, die
Seinsfrage bleibe im Abendland ungeklirt, auch bei Husserl, hat ihren Ursprung in der
Notwendigkeit und in dem Versaumnis zu kliren, wie das Sein des Erlebnisses zu den-
ken ist, bevor es reflektiert wird, bzw. in den Phasen oder phinomenologischen Zwi-
schenstrecken, wo es nicht erlebnismifig konstituiert ist. Die Frage nach dem Sein der
cogitatio vor dem Bewusstwerden stellt auch Henry, 1992, S. 69 in kritischer Absicht:
»Was ist eigentlich die cogitatio vor ihrer Ankiinftigkeit in der reinen Schau und somit
vor ihrem Werden in der Eigenschaft als absolute Gegebenheit?«

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 191

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192

11. Bewusstsein und Ich

reflektierenden Bewusstseins sind?« (Hua I11/2, II A, S.550:23f.).
Aber die Argumentation und die Antwort beschrinkt sich auf das
Herausarbeiten der Tatsache, dass die Reflexion auch auf Erlebnisse
stoft, die vor ihrer Erfassung bereits existierten (Hua I11/2, 550:23 —
551:39).%

Die anschlieende >nihere Kliarung dieser Einheitsbildungen«
unter Hinzuziehung der »Unterschiede von Noesis und Noema«
bringt fiir das Problem der Identitét des Ich nichts Neues (114:8 ff.).

4. Im Winter-Semester 1923/1924 halt Husserl in Freiburg Vor-
lesungen unter dem Titel Erste Philosophie. In ihnen geht es um
Methoden und nicht um Ich- oder Bewusstseinsanalysen. So steht
nicht das Bewusstsein im Mittelpunkt der Untersuchungen, sondern
das untersuchende (reflektierende) Subjekt selbst, der Philosoph oder
Phanomenologe in seinem Bemiihen um eine neue, eben phinome-
nologische, und d.h. interesselose Haltung oder Habitualitat. Schon
im ersten historischen Teil (Kritische Ideengeschichte, Hua VII) war
deutlich geworden, dass Philosophie seit den Griechen Subjektivi-
tatsphilosophie ist. Philosophie beginnt mit Selbstbesinnung (Refle-
xion), wird radikal und universal und vollendet sich in ihr. Das Selbst,
das sich besinnt, und das Selbst, auf das sich das Selbst besinnt, sind
dasselbe. Diese Selbigkeit besagt aber keineswegs leere Selbigkeit,
sondern schliefSt die Moglichkeit unterschiedlicher Standpunkte und
Modalitaten ein.

Und so kommt es denn im zweiten Teil (Theorie der phinome-
nologischen Reduktion, Hua VIII) zu der Lehre von der Ichspaltung®
(40. Vorl.). Wer Phanomenologie betreibt, etabliert neben oder bes-
ser iiber den Bewusstseinserlebnissen, die er als natiirliches, weltori-
entiertes Subjekt vollzieht, ein zweites, reflektierendes Ich, das die

* Erlebnisse sind nicht nur nicht immerfort aktuell erlebt, sondern sie werden auch
nicht alle und nicht immerfort innerlich wahrgenommen. Husserls Ansicht ist s ja, dass
die innere Wahrnehmung die Erlebnisse keinesfalls kontinuierlich begleitet (vgl. oben,
Kapitel 1, S. 26 f. und contra Kapitel 2, S. 47 mit Anm. 9).

* Den Ausdruck >Spaltung des Ichc benutzt zur selben Zeit Sigmund Freud in Das
Unheimliche; Ges. Werke Bd. XII, S. 248, Anm. 1. Auch der Ausdruck :Latenz< wird
von Freud benutzt (vgl. schon Ges. Werke Bd. V, 77 ff.). Von der Sache her ist die Latenz
des Ich Husserl schon in den Logischen Untersuchungen bekannt, wo er das Ich zwar im
Erlebnis nicht findet, aber in der Beschreibung des Erlebnisses um die Benutzung des
Ichbegriffs nicht herum kommt (vgl. oben Kap. 1, S. 36 £.). Jede Wahrnehmung ist welt-
verloren, an die Welt verloren und daher ichlos. Erst die nachkommende Reflexion
beschreibt diese Wahrnehmung als meine Wahrnehmung, als Wahrnehmung eines

Ich.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

weltorientierten betrachtet und beschreibt. Diese Betrachtung ver-
folgt dabei ein vollig anderes Interesse als das betrachtete Ich
(41. Vorl.). Wihrend dieses an der Welt interessiert ist, entschligt
sich das betrachtende Ich eben dieses Interesses und interpretiert die
eigenen Bewusstseinserlebnisse als nicht-weltliche, nicht-leibliche,
als transzendentale. Es vollzieht die Neutralititsmodifikation und
begniigt sich mit dem reinen theoretischen Schauen. Dieses Ich wird
zum eigentlich transzendentalen.”

Interesse ist ein Ausdruck, der weniger das Bewusstsein, den
Akt, die cogitatio charakterisiert als vielmehr das cogitierende Sub-
jekt. Ein Bewusstsein, das sich darin erschopft, Bewusstsein von
einem Gegenstand zu sein, verfolgt keine Interessen, wohl aber ein
Ich oder ein philosophisches Subjekt, das sich selbst versteht, sich
zeitigt und sich mit seinen Erlebnissen wandelt. Auch ist keine cogi-
tatio als einzelne schon Ich oder Subjekt zu nennen, wohl aber ein
Bewusstsein, das sich auf sich selbst besinnt und sich so verdoppelt.
Und diese Verdoppelung erweitert sich unter der Hand schnell zur
Tausendfiltigkeit. So konstituiert sich das Bewusstsein, sich immer-
fort spaltend, d. h. stromend, zum Subjekt.

Und dieses Subjekt ist es auch, das empirisch wahrnimmt, phan-
tasiert, will, kurz cogitiert, oder nach der Neutralitatsmodifikation
transzendental reflektiert. Weltorientierung und Neutralitdt sind
Kennzeichen des Subjekts, keine Angelegenheiten eines einzelnen
Aktes. Die unterschiedliche Interessenrichtung von cogitatio und
transzendentaler Reflexion kann nicht nur als punktuelle, jeweils
neu einsetzende verstanden, sondern muss als habituelle genommen
werden. Es geht ja auch nicht darum, einzelne Akte zu reduzieren,
sondern die Generalthesis der natiirlichen Einstellung zu suspendie-
ren. Die Generalthesis aber ist kein Akt, weswegen auch deren Sus-
pendierung und die dieser Suspendierung folgende Neutralitit und
Interesselosigkeit eher als Haltung oder Einstellung zu bezeichnen
ist, die Zeit tiberdauernd in allen reflektierenden Akten wirkt. Ande-
rerseits bedeutet Suspendierung nicht Nihilisation. Die Generalthe-
sis kann immer wieder aktualisiert werden, ich kann zwischen den

¥ Vgl. Hua VIII, 379:46 und Hua [X, 341:10. — Die Operation durch welche das reine,
transzendentale Bewusstsein gewonnen wird (vgl. Hua I11/1, 68:35ff.), erhilt jetzt ihr
eigenes und vorrangiges Recht, transzendental genannt zu werden.

* Diese Selbstbesinnung schlieBt als Selbstbeziehung immer eine Distanz oder Diffe-
renz ein, worauf Kern (1989, S. 60) hinweist.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 193

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

194

11. Bewusstsein und Ich

Haltungen wechseln. In jedem Fall spaltet der Phanomenologe von
Berufs wegen reflektierend sein Ich und hilt diese Zwiespiltigkeit im
Glauben durch.

Gleichwohl handelt es sich bei dem natiirlich cogitierenden und
dem transzendental reflektierenden Ich um dasselbe Ich des For-
schers. Das natiirliche Bewusstsein (= Ich) stromt zunichst ichlos?’
dahin; aber diese Ichlosigkeit meint nicht Nichtvorhandenheit; das
Ich ist sich weltverloren nur nicht seiner selbst bewusst, es ist aber
auch in diesem unreflektierten, weltverlorenen Modus >da¢; es er-
scheint (Hua VIII, 411:30£f.), allerdings latent, wie Husserl sagt (Hua
VIII, 90:1 {£.). Diese Latenz ist unaufhebbar, weil das betrachtende Ich
stets selbst wie das urspriinglich cogitierende selbstvergessen agiert;
und so iterativ. Durch héherstufige Reflexionen jedoch kann der Pha-
nomenologe die durchgehende Identitit seiner je und je auftretenden
Iche jederzeit sichern und Latenz in Patenz iiberfithren (Hua VIII,
412:56f).

Die Iterationen, der Regress wiren jedoch zu stoppen, wenn
Husserl die unausdriickliche Reflexivitit und damit die Jemeinigkeit
des Bewusstseins (mit Heidegger®) anerkannt und mit seinen Zeit-
analysen ernst gemacht hitte. Jede cogitatio ist cogitatio eines Sub-
jekts, das sich cogitierend versteht und immer schon verstanden hat -
und zwar unabhingig davon, ob es sich seiner cogitatio bzw. sich
selbst ausdriicklich zuwendet oder nicht. Die Anonymitit braucht
nicht aufgehoben zu werden, weil sie nicht existiert. Insofern braucht
es auch nicht bestindig neuer iterativer cogitationes, in die sich Hus-
serl treiben lisst, um die Anonymitit auszuschalten und durch-
gehende Transparenz zu schaffen. Und er wird getrieben, weil er die
Reflexion als eigenstandigen Akt versteht und die Transparenz nur
durch einen solchen Akt aufgehoben sieht. Und er muss die Refle-
xion als eigenstindigen Akt behandeln, weil er sie vorgingig als (Be-
rufs-)Leistung des transzendentalen Phinomenologen versteht. Der
Regress ist aber iiberfliissig, wenn man ein unausdriickliches Selbst-

* An der Ichlosigkeit des reinen Bewusstseins hatte Husserl noch 1907 festgehalten:
»das Bewusstsein selbst braucht keinen Triger« und »das Denken (das Bewusstsein,
cogitare; G.H.) ist niemandes Denken« (Ding und Raum. Vorlesungen 1907, Hua XVI,
40f.); vgl. ferner Hua X, B V, 339:6-8: Nach der phinomenologischen Reduktion behal-
ten wir die reine cogitatio iibrig, »diese Wahrnehmung etwa, und nicht einmal als die
unsere«.

¥ Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit. 8. unv. Aufl. 1957, §9, S. 41f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

verstindnis annimmt, das allerdings eine ausdriickliche Reflexion je-
derzeit zuldsst und erméoglicht.

Ferner, auch die Zeitanalysen fithren auf das unausdriickliche
Selbstverstandnis (s. Kapitel 2). Alles Bewusstsein ist prospektiv. Es
hélt sich protentional die nachste cogitatio samt cogitatum vor. Tritt
diese auf, ist ihr ohne weiteres klar, dass sie vormals protentional
bewusst hatte, was sie jetzt impressional wahrnimmt, und korrelativ
dass sie jetzt imprimiert, was sie vormals protinierte. Der vorstehen-
de Satz ist so nicht korrekt. Es miisste praziser heiflen: Tritt diese auf,
ist ihm (dem Bewusstsein) ohne weiteres klar, dass es jetzt impri-
miert, was es vormals protinierte. So schreibend setzten wir indessen
eine Differenz zwischen dem einzelnen Erlebnis und dem Bewusst-
sein, die Husserl nicht artikuliert. Dieses Bewusstsein wire zugleich
Selbstbewusstsein und kénnte auch Ich oder Subjekt genannt wer-
den. In beiden sprachlichen Fassungen jedoch scheint die Identitit
des Bewusstseins im Fluss der retinierenden und protinierenden co-
gitationes unstrittig und problemlos gesichert.

Husserl behandelt in Erste Philosophie Ich und Akt parallel: Das
Ich geht im Akt auf; Ich und Akt sind untrennbar. Wir sehen den
Unterschied zu den Ideen I: Wihrend dort die Einheit und das Inein-
ander von cogitatio und reflexio dargelegt wurde, das Ich aber als
fraglich galt und als transzendent, werden hier a) die Untrennbarkeit
und Parallelitit von Ich und Akt behauptet, so dass beide adaquat
erfasst werden kdnnen, und b) die Verschiedenheit und das Uberein-
ander von cogitatio und reflexio (einschlieBlich des jeweiligen Ich).
Und eben wegen dieser Verschiedenheit stellt sich die Frage nach der
Einheit und Erfassbarkeit des Ich, die in den Ideen I und in Logische
Untersuchungen vorausgesetzt war, jedenfalls soweit das Ich mit
dem Gesamt der Akte gleichgesetzt wurde. Die Frage nach der Ein-
heit so unterschiedlicher Iche ist eine theoretische; faktisch sind beide
identisch und als identische auch bewusst, weil die transzendentale
Interessenrichtung ja eine im faktischen Leben des Forschers entstan-
dene ist. Die Frage nach der Einheit dieser Iche fiihrt also unvermeid-
lich auf die Frage nach der Genese, nach der Einheit in der Zeit.

5. In den Vorlesungen iiber Phianomenologische Psychologie
vom Sommersemester 1925 bestitigt Husserl die neue Auffassung
des Ich als Subjekt. Das Ich ist — wie in den Ideen I und II — »das
Subjekt aller Erlebnisse« (Hua IX, 207:28ff.); als dieser Einheitspol
ist es selbst weder selbst Erlebnis (207:35) noch reelles Moment der
Erlebnisse (208:1-3) noch identisch mit mir als empirischem Men-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 195

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196

11. Bewusstsein und Ich

schen (208:23-29). Als Subjekt aller Erlebnisse ist dieses Ich von ab-
soluter Identitat (208:6); z.B. bin ich, »der ich jetzt wahrnehme«
»identisch derselbe, der ich mich in der Wiedererinnerung finde«
(208:3-5). Und diese »ldentitdt erkenne ich in der Reflexion«
(208:61.). Diese Reflexion, selbst Erlebnis, vergegenstiandlicht mich,
macht mich zum Objekt (208:9-12 und 18-22). Aber unabhangig von
dieser Reflexion geht durch das Stromen der Erlebnisse eine Synthe-
sis hindurch, »vermége deren ich schon unreflektiert immerfort als
Identititspol bin« (208:13-18). Hier finden wir die in Ideen II noch
vermisste Unterscheidung von vorgingiger und erfasster Identitat.

Dieser Pol aber ist keineswegs »toter Identitidtspol« (208:32) oder
ein leeres Wort (209:27), ist kein leerer, ideeller Quell- (210:241.),
Pol- oder Schnittpunkt (211:10-12)*, sondern aufweisbares Zen-
trum? (209:28), ein Ich von Affektionen und Aktionen (208:33), wel-
che Funktionen (209:9) jederzeit Niederschlige (211:6) zeitigen, die
als Habitualititen (211:14) fortbestehen.

Mit dem reinen Ich geht eine »eigentiimliche Wandlung« von-
statten (210:30f.). Ihm wichst, auch wenn es — hnlich wie die Gegen-
stinde trotz fortschreitender immer neuer, jedoch synthetisch-ein-
stimmiger Erfahrungen dieselben bleiben — numerisch und identisch
derselbe Pol ist (210:31£.), genetisch und historisch ein sich wandeln-
des Sosein (212:21,25) zu; es erwirbt Eigenschaften, die allerdings
nicht als sachliche missverstanden werden diirfen, sondern Ich-Eigen-
heiten sind. Das Ich hat seine Geschichte (210:24-211:24), in der jede
Uberzeugungsinderung eine Ichdnderung bedeutet (214:11). Im
Wechsel dieser Uberzeugungen und Entscheidungen konstituiert sich
eine personale Individualitat, das eigentliche Ich (215:3-7) mit einem
eigenen Stil (215:16). Dieses konkrete Ich mit seinen Zusammenhan-
gen wird wie in Ideen IT auch Monade genannt (216:5,6).

So charakterisiert Husserl das reine Ich — wie ebenfalls schon in
den Ideen II - mit widerspriichlichen Merkmalen als numerisch iden-

" Wihrend das Ich in den Ideen I noch als leer gilt (Hua I11/1, 179:35 (»leer an Wesens-
komponenten«); vgl. schon 81:32 (»ein leeres Hinsehen eines leeren »Ich««), behauptet
Husserl, in Phdnomenologische Psychologie, ohne zu widerrufen, aber unter Aufnahme
des Wortes, dass es nicht leer sei (Hua IX, 211: »Das Ich ... ist nicht ein leerer ideeller
Schnittpunkt«; vgl. 209:27 das Ich kein »leeres Wort« und 215:1 sleerer Schauplatz:);
vgl. ferner Hua I, 26:18 (»nicht ein leerer Punkt oder Pol«), 26:26 (leerer Pol) und 100:29
(»nicht ein leerer Identititspol«).

" Vergleichbar mit den Ideen II heifit das Ichzentrum in Amsterdamer Vortrige auch
Ausstrahlungszentrum und Einstrahlungspunkt (Hua IX, 315:9,15).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

tisch und doch sich kontinuierlich wandelnd. Der Begriff >Ich« ist
wieder mehrdeutig. Wir miissen das Ich als identischen Pol und als
Subjekt aller cogitationes (207:33) von den inhaltlichen und thema-
tisch bestimmten Ich-Einheiten und Eigenheiten (214:13), die es bil-
det und in denen es lebt, unterscheiden. Nur hilt das Ich seine Uber-
zeugungen nicht in alle Ewigkeit durch; es gibt sie preis, wird sich
untreu, inkonsequent (vgl. treu 214:27). Gibt das Ich seine alte Mei-
nung auf, strebt es immerhin eine neue Identitit an; es versucht, sich
selbst zu erhalten (214:22,30£.), indem es die neuen Meinungen in
das alte Weltbild integriert oder die alten in einer weiterreichenden
Weltsicht aufgehen lisst. Die oben (Kap. 11.3., S. 190) genannte drit-
te Identitdt im Wechsel bezeichnet jetzt unter den Stichworten >Ein-
heitq, >Selbsterhaltung, -ewige Treue« eine Idee des Ich, die es zu ver-
wirklichen strebt (214:23-31). Zumindest bewahrt das Ich sich
indernd einen einheitlichen Stil, in dem sich seine Personalitit und
Individualitit bekundet (215:3 ff.). Einheit der Welt und Identitit des
Ich werden Korrelate.”

Jedenfalls pragen die cogitationes zugleich das Ich. Denn sie wir-
ken nach. Diese Nachwirkung, welche die Identitat des Ich in der Zeit
garantiert (Hua IV, 111:30ff. und 113:2ff.), ist begrifflich schwer zu
fassen. Sie bekundet sich im Wiedererkennen (Hua IX, 211:33), im
Wecken des fritheren Aktes (211:38f.), in der Wiedererinnerung
(212:2), allgemein im Zuriickkommen auf ...*. Die einmal gemachte
Erfahrung ist aber nicht nur als erinnerte oder geweckte meine, son-
dern durchgehend, auch wenn sie »in den Zwischenstrecken der pha-
nomenologischen Dauer« »nicht erlebnismiafig konstituiert war«
(Hua IV, 114:3-5).% Und nur deswegen kann ich auch immer wieder
auf sie zuriickkommen. Eine universale Synthesis verbindet meine
cogitationes zu einer Ich-Einheit und konstituiert auch unreflektiert
die Kontinuitdt und Identitit meines Ich (Hua IX, 208:13-18).

Die Priagung liegt daran, dass ich jetzt anders und anderes wahr-

M Zu diesem Gedanken vgl. Kern, 1964, S. 2891.

¥ szuriickkommen aufc Hua IX, 212:10f,; vgl. Hua I, 101:6f. vgl. 95:31 und 51:6 und
schon Hua IV, 117:9. Dass Zuriickkommen-kinnen-auf impliziert noch keine Geltung.
Ich kann jederzeit auch auf nicht mehr geltende Uberzeugungen zuriickkommen. Aber
Husserl scheint an diesen drei Stellen zunichst eine gewisse nicht-formale Kennzeich-
nung und Auszeichnung im Auge zu haben.

% Dieses Dauern und Sein einer Uberzeugung, eines Erlebnisses, wenn es im Erleben
selbst nicht konstituiert ist, kann Husserl nicht recht fassen. Es entspricht dem vorphino-
menologischen Sein oder »dac der nichtreflektierten cogitatio; vgl. Anm. 4 im Kapitel 7.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 197

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

198

11. Bewusstsein und Ich

nehme. Ich merke plotzlich, wie viele kleine Kinder es gibt — seit ich
namlich selbst Vater bin. Ich habe auch mehr Verstindnis fiir Ball-
spiele, seit ich eine Tennisspielerin zur Freundin habe. Gerade in der
Verinderung meiner Wahrnehmung gegeniiber friiher erfahre ich
meine Identitit. Der unreflektierte, unerfahrene Modus aber der
Geltung von Uberzeugungen und Habitualititen, wenn sie nicht ak-
tualisiert werden, bleibt unbestimmt und begrifflich nicht einzuho-
len.

6. Inder IV. Cartesianischen Meditation fasst Husserl seine bis-
herigen Stellungnahmen zum reinen oder transzendentalen Ich oder
Ego (Hua I, 99 ff.) zusammen,* das er in den ersten Meditationen wie
in den Ideen I vernachlassigt hatte’: Das Ego konstituiert sich kon-
tinuierlich selbst, und zwar sowohl als stromendes Leben als auch als
identisches Ich, das die cogitationes durchlebt (100:9-15).

Dieses zentrierendes Ich ist — wie schon in Phinomenologische
Psychologie — kein leerer Identitdtspol. Es gewinnt mit jedem Akt
eine neue bleibende Eigenheit (100:28-33), einen bleibenden Habi-
tus (101:9). Husserl schreibt dem Ich Eigenschaften (Habitualita-
ten™), die es im Laufe des Lebens erwirbt, und somit Genese und
Geschichte (109:24f.) zu. Das identische Ich verindert sich mit seinen
Erlebnissen. Im Sich-verindern bei gleichzeitigem Verharren konsti-
tuiert sich das Ich als stehendes und bleibendes (101:27-30), wobei es
einen eigenen Stil entwickelt, der die Bezeichnung personaler Cha-
rakter rechtfertigt (101:31-37). Das Ich selbst aber ist kein Erlebnis
(101:24f.), sondern Substrat von Ich-Eigenheiten (101:28); als per-
sonales ist es den Erlebnissen gegeniiber transzendent und bildet
den Pol, der den Gegenstinden gegeniibertritt. Trotz dieser Trans-
zendenz ist es rein und transzendental, eine nichtweltliche Transzen-
denz in der Immanenz (vgl. Hua I11/1,124:5f.). Wir miissen die welt-
liche von der ichlichen Transzendenz unterscheiden, auch wenn sie
im Verhaltnis der Korrelation zueinander stehen.”

% Zum Ichbegriff in den CM vgl. Kockelmans, 1977, 2791.

" Husser! spricht von einer »Liicke« in der Darstellung (Hua [, 100:8), auf die er jedoch
selbst hinweist: Hua I, 77:25-27: »(die Frage nach dem identischen Ich lassen wir jetzt
noch unberiicksichtigt)«. Zu den Ideen I vgl. oben S. 183 ff.

% Zur Habitualitdt in den CM vgl. den Aufsatz von Bergmann/Hoffmann: Habitualitit
als Potentialitit: zur Konkretisierung des Ich bei Husserl; Husser] Studies I, 1984,
S. 281-305.

* Korrelation besteht zwischen dem Bewusstsein und seinen Gegenstanden, aber auch
zwischen dem Ich und den Gegenstinden.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

In einem Punkt aber geht Husserl iiber die bisherigen Stellung-
nahmen hinaus: Das Ich ist nicht nur unabtrennbar von seinen in-
tentionalen Erlebnissen, sondern auch von den darin intendierten
Gegenstianden (102:1ff.). Dieses konkrete Ich, dieses Ego in voller
Konkretion nennt Husser] Monade* (102:2£.). Die intendierten Ge-
genstinde wiederum bilden einmal erworben einen mir verfiigbaren
Zusammenhang, eine konstituierte Umwelt (102:11-28). Die Aus-
legung dieser so verstandenen Monade umfasst als Phanomenologie
der Selbstkonstitution die Phinomenologie {iberhaupt.

Das konkrete monadische Ich ist eine genaue Parallele zu dem
empirisch-leiblichen. Aber diese Parallele oder Analogie von reinem
und empirischen Ich ist mehr. Das personal verstandene Ich ist ange-
reichert mit Eigenschaften, die es nur leiblich gewinnen kann. Das
geschichtliche reine Ich ist von dem lebensweltlich-empirischen nicht
mehr zu unterscheiden, da ndmlich das Erwerben von Eigenschaften,
die Verinderung des Ich nicht ohne leiblich-sensuelle, Welt wahr-
nehmende Funktionen denkbar ist (Krisis). Das Ich ist unrettbar in
seinen Leib eingelassen (Je vis mon corps)*' Die Scheidung von em-
pirisch und transzendental verliert an Bedeutung. Ohnehin be-
schrankt sich der Unterschied auf die Deskription und Interpretation.
Denn inhaltlich sind die Daten des empirischen und transzenden-
talen Ich gleich.*

“ Auch in Ideen Il und in Phinomenologische Psychologie (216:5,6) nennt Husser! das
Ich Monade, aber diese Monade ist noch nicht das konkrete Ich mit den konstituierten
Gegenstinden (Noemata). — »Die volle Konkretion des Ich als Monade« (§33, Us, 5. 102)
und »das in voller Konkretion genommene ego« 102:2; vgl. schon skonkret< Hua [, 99:16
und 79:16 das »transzendentale ego in meiner vollen Konkretion«. Dass Husserl
mit »konkretem« Ich zunichst nur das Ich als Strom der cogitationes samt konstituiertem
Ichpol meint, wird in der Beilage I, Hua XIV deutlich, wo er das konkrete Ich einfiihrt:
»als in seinen Aktionen und Passionen sich bestimmendes«, dann aber fortfihrt: »Das
konkrete Ich in der Einheit seines Ichlebens ist aber genau bese-
hen noch nicht wirklich konkret, wenn wir nicht all das hinzunehmen, ohne
was ein solches Leben nicht konkret sein kann«, namlich das »wechselnde Gegeniiber«
(Hua XIV,44:3ff.); den Ausdruck benutzt Husserl aber bereits in den Ideen I, dort aller-
dings bezogen auf die Bewusstseinserlebnisse: »Die Bewusstseinserlebnisse betrachten
wirin der ganzen Fiille der Konkretion« (HuaIll/1, 70:26£.); vgl. die etwas
andere »volle Konkretion« in der Krisis, wo die Einheit von Menschen-Ich und transzen-
dental konstituierendem Ich gemeint ist (Hua VI, 214:21 ff.).

' Vgl. Jean-Paul Sartre: L'Etre et le Néant. Paris 1943, p- 389 = dt. Reinbek 1991, »ich
lebe meinen Korper«, (Ubers. Konig) S. 575; 1962 iibersetzt Wagner: »Ich erlebe meinen
Kérpere, S. 423.

# Vgl. Cartesianische Meditationen §14, Hua I, 71.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A= 199

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200

11. Bewusstsein und Ich

Mit dem Gedanken der Habitualisierung der Reflexion und des
Ich stellt sich auch das Problem der Erfassung des Ich neu. Zwar gilt
die mégliche Nichtexistenz der Welt als ebenso apodiktisch gewiss
wie die transzendentale Existenz des transzendentalen Ego. Aber das
Ich kann nicht mehr als einzelner Akt verstanden werden, sondern
prasentiert sich jetzt als Subjekt und Monade mit eigener Geschichte
und Habitualitit. In den Mittelpunkt tritt so die Frage, wie das Be-
wusstseinsleben als ganzes, das geschichtliche, sich wandelnde Sub-
jekt erfasst werden kann. Diese Frage kleidet sich aber bei Husserl in
das Gewand der iterativen Selbsterfassung und universalen Uber-
schau. Nur wer das Bewusstseinsleben als ganzes, und d. h. auch als
zukiinftig reflektierendes, namlich die Iteration aufhebendes, erfasst,
versteht sich wahrhaft selbst.*

Ferner legt der Gedanke des Lernens, des Erwerbens von Eigen-
schaften, der Genese und Geschichte einen anderen unvermeidbar
nahe: Transzendentalitat griindet in Empirie, oder anders gewandt,
transzendentale Reflexion setzt natiirliche Welterfahrung und na-
tiirliche Reflexion, Widernatiirlichkeit setzt Natiirlichkeit voraus*.
Hatte Husserl mit aller Kraft versucht, den natiirlichen Standpunkt
zu iiberwinden und durch Reduktion reflexiv eine nicht-natiirliche,
nicht-weltliche, transzendentale Region zu gewinnen, kommt er
schlieBlich auf die Lebenswelt als primir zu analysierende zuriick.
Die Transzendentalitat, auf die Husserl abzweckt, findet er jetzt nicht
mehr im Bewusstsein, sondern in der das Bewusstsein thematisieren-
den Reflexion, die er ja immerhin schon in den LU als widernatiirlich
bezeichnet hatte.

Und auch diese Leistung des Phinomenologen, transzendental
zu reflektieren, ist durchaus in seinem weltlich-empirischen Leben
verankert. Diese Art, Wissenschaft zu treiben, ist nicht mit jeder
moglichen Geschichte kompossibel.* Das neu etablierte transzen-
dental reflektierende Ich setzt das weltlich-empirische voraus wie
auch die weltorientierten cogitationes den transzendentalen vorher-
gehen. Die natiirliche Weltorientierung bleibt sogar als Habitualitat
bestehen, wihrend die transzendentale Reflexion ihre Titigkeit aus-

# Vgl. Heideggers Frage nach dem Ganzseinkonnen des Daseins, Sein und Zeit, 2. Ab-
schnitt, Zweites Kapitel, §§46 ff.

# Zur Widernatiirlichkeit vgl. Kapitel 10, S. 1801.

# Vgl. Cartesianische Meditationen §37, Hua [, 108.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

tibt. So lebt der Philosoph in dauernder Ichspaltung,* weshalb er
auch jederzeit die alte weltliche Orientierung reaktivieren kann.

7. Ichbegriffe

Der Begriff >Ich<ist mehrdeutig (ein mohhay®dg heyouevov) und
mit zu vielen sich kreuzenden Bedeutungen iiberladen.” Dem Ich
wird zu viel zugemutet. Es soll Funktionen erfiillen, die nicht ohne
weiteres miteinander vereinbar sind:

Das Ich wird erstens verstanden als Gesamt oder Biindel von
Erlebnissen, die einander ablésen, als der individuelle Erlebnisstrom
im Ganzen.

Es ist zweitens Verkniipfungseinheit. Erlebnisse werden trotz
ihrer Abfolge zu einer Einheit verkniipft. Diese Einheiten sind von
unterschiedlicher Grofle oder Dichte. So konnen schon einzelne
Wahrnehmungen als Einheiten angesprochen werden, indem z.B.
eine konkrete Hauswahrnehmung sich durch viele Teilwahrnehmun-
gen konstituiert; Einheiten groflerer Reichweite sind z. B. die Erleb-
niseinheit >Kenntnis meiner Freundin¢, die zur Explikation mannig-
faltiger Sitze bedarf, oder >Ausflug in die Liineburger Heide:, die
auch praktische Funktionen einschlieft. Alle diese Einheiten ver-
kniipfen sich wiederum zu einer Gesamteinheit, die dann identisch
ist mit dem ersten Ichbegriff, dem Erlebnisstrom.

Drittens ist das Ich verkniipfende Einheit und als diese verant-
wortlich fiir die Synthesis der mannigfaltigen Akte, die zu einer Ein-
heit zusammengefiihrt werden miissen. Auch diese Synthesen sind
mehrfiltig: Es werden mehrere Teilakte, in denen ich z.B. einen
blithenden Apfelbaum wahrnehme, die rote Bliitenpracht, die Zwei-
ge, seine Grofe, den Himmel als Hintergrund, den Garten, usw., zu

“ Auch der Begriff Ichspaltung ist doppeldeutig; einerseits suggeriert er die Differenz
von transzendentalem und empirischen Ich, andererseits wird er benutzt als Unterschied
von reflexio und cogitatio.

* Hier geht es um die Funktionen oder Leistungen des Ich, nicht aber um Strukturmo-
mente des ego, wie sie z.B. Broekman aufzihlt und behandelt. Broekman kennt ins-
besondere ein natiirliches, ein phinomenologisches, ein eidetisches, ein transzenden-
tales, ein transzendentalphinomenologisierendes und ein reines ego (1963, S.189).
Seifert unterscheidet das »konkrete, personale Ich«, das »eingeklammerte Ich« oder
»das Ich als reines Sosein«, das »notwendige Wesen der Person«, »das transzendentale
als quasi-gottliches ego verstanden«, die »transzendentale Intersubjektivitit« und
schlieBlich »die transzendentale Subjektivitit als Gegensatz zu jedem real existierenden
Subjekt« (Josef Seifert: Kritik am Relativismus und Immanentismus in E. Husserls
»Cartesianischen Meditationen«. Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie Bd. XIV, 1970,
S.87f)

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A~ 201

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

202

11. Bewusstsein und Ich

der Einheit des Aktes: yWahrnehmung eines blithenden Apfelbaums«
synthetisiert. Dann verbindet das Ich auch Akte unterschiedlicher
Art, nimlich Wahrnehmungen mit Erinnerungen, Phantasien mit
Einfiihlungen, Wiinsche mit Urteilen, aber auch Gestaltungen und
Wertungen so miteinander, dass sie einen einheitlichen Bewusst-
seinsstrom konstituieren.

Es ist viertens leeres Ausstrahlungszentrum von Akten, d.h. ein
Punkt, Pol oder Zentrum, von dem aus wie von einer Quelle Strahlen
oder Akte ausgesandt werden, und fiinftens auch Einstrahlungszen-
trum, das Reize erfihrt, verarbeitet und ev. reagiert. Die Koordina-
tion beider Funktionen, ihr zeitliches Zugleich oder Nacheinander,
bleibt unbedacht. Unklar ist auch, ob das Ich als dieses Zentrum in
kontinuierlicher Aktion ist, oder nur zeitweise Akte entsendet bzw.
erfihrt. Als dieses Zentrum oder als dieser Pol ist es formal eines und
numerisch identisch.

Sechstens ist das Ich nicht nur intentional auf seinen jeweiligen
Gegenstand gerichtet, sondern es lebt in diesen Intentionen, geht in
ihnen auf. Husserl identifiziert zuweilen Ich und Akt. Sonderlich
wenn er mittels der Zweifelsbetrachtung die reine cogitatio gewinnt,
nennt er diese manchmal reines Bewusstsein, eben cogitatio, manch-
mal aber auch Ich-bin oder nur Ich.

Siebtens kennt Husserl ein inhaltlich geformtes Ich, das Ich der
Habitualititen oder der Ich-Eigenheiten; dieses Ich konstituiert sich
als Gegenpol zu den Dingen und der Welt. Es ist zunéchst ein Ich der
durchgehaltenen Meinungen und Uberzeugungen, ein Ich der Kon-
sequenz. Aber es kann nicht alle Uberzeugungen fiir immer durch-
halten. Trotz aber dieser Meinungsinderungen, dieser inhaltlichen
Wandlungen bleibt es ein einiges Ich, eben ein geschichtlich sich
wandelndes Ich. In diesem Wandel strebt es inhaltliche Einheit und
Konsequenz an. Es ist stets bemiiht, die alten Meinungen in den
neuen aufgehen zu lassen; die neuen Meinungen werfen eben neues
Licht auf die alten. Die Einheit des Ich liegt in der Idee der Einheit.

Achtens benutzt Husserl den Begriff Ich auch fiir die konkrete
Einheit von Konstitution und Konstituiertem, fiir die Monade.

Die Begriffe eins bis drei, ev. auch der sechste Ich-Begriff lassen
sich mit dem Begriff Bewusstsein verbinden und sogar identifizieren.
Die anderen Iche sind dem Bewusstsein gegeniiber transzendent; wa-
rum Husserl diese Iche rein oder transzendental nennt, bleibt offen.
Das Ich als Ausstrahlungs- oder Einstrahlungspol (vier und fiinf)
charakterisiert er zwar als von eigentiimlicher Transzendenz in der

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2028, 08:41:46.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

11. Bewusstsein und Ich

Immanenz (Kap. 11.2., S. 184), aber die Iche der Begriffe sieben und
acht sind eindeutig konstituiert, im Bewusstsein selbst nicht vorfind-
lich, keine reellen Bestandstiicke des Erlebens und insofern eindeutig
transzendent, wenn auch nicht weltlich. Sie sind numerisch identisch
mit den parallelen empirischen Ichen und nur interpretativ von die-
sen zu unterscheiden. Damit bleibt ihre Seinsweise unbestimmt, und
auch ihre Gegebenheitsweise, ob evident, adidquat oder apodiktisch,
lasst sich nicht mit Sicherheit angeben.

Ob das Eidos Ego oder das intersubjektive Ich noch unter den
Ichbegriff subsumiert werden kann, wie es Kockelmans tut (1977,
S. 279), lasse ich offen.

Diese verschiedenen Ichbegriffe lassen sich vervielfachen, wenn
man die Unterscheidungen des Kapitels 10 hinzu nimmt: Der Ichpol
z.B. kann als natiirlicher (empirischer), als reiner oder als transzen-
dentaler verstanden werden, und diese wieder als cogitierend oder
reflektierend.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 203

- am 16.01.2028, 08:41:46.


https://doi.org/10.5771/9783495996652-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

