
Abschluss und Ausblick

Das Leitmotiv der Kritischen Theorie lautet: Die bestehende Gesellschaft ist unter dem

Aspekt ihrer Veränderbarkeit zu begreifen. Die Möglichkeiten im Sinne einer anderen

Gesellschaft entwachsen aus einer Kritik der Wirklichkeit. Sie scheinen auf in den Er-

fahrungen des Leids und des Glücks. Sie sind erfahrbar in sozialen Institutionen, in

ökonomischen Verhältnissen und politischen Prozessen, in der bildenden Kunst, der

Musik und der Literatur, in Natur, Technik und Architektur sowie in Religion, Wis-

senschaft und Philosophie, in zwischenmenschlichen Interaktionen und individuellen

Erlebnissen. Blochs »Prinzip Hoffnung« hat den Raum durchmessen, in dem die pro-

spektiven Möglichkeiten zu vergegenwärtigen sind. Horkheimer und Adorno haben bei

aller Zurückhaltung gegenüber einer bildhaften Utopie den Boden bereitet für eine ge-

sellschaftstheoretische Verständigung über diese Möglichkeitsräume. Als Kritik der ge-

sellschaftlichenWirklichkeit ist sie von der Vorstellung getragen, dass das,was ist, nicht

alles ist. In gewisser Weise taucht damit der Steresis-Gedanke des Aristoteles wieder

auf: In der Betrachtung der Wirklichkeit manifestiert sich die Erfahrung des Mangels

(στέρησις) oder – wie es scholastisch hieß – der Privation. Das sollte das Schlüsselzitat

von Adorno anzeigen, welches ich dieser Untersuchung vorangestellt habe. Der Rekurs

auf das, was fehlt, eröffnet Perspektiven der Veränderung des Bestehenden.1 Nur so

lüftet sich der »Schleier der Maja«. Der Möglichkeitsbegriff gehört folglich zum Kern-

bestand kritischen Denkens.

1 Vgl. die Anfangspassage von Blochs »Experimentum Mundi«: »[…] zuviel ist voll vom Etwas,

das fehlt«. Bloch, Experimentum Mundi, S. 11, insbesondere aber das Gespräch zwischen Bloch

und Adorno: Bloch, Tendenz-Latenz-Utopie, S. 366f. Bloch führt den Ausspruch »Etwas fehlt« auf

Brechts Libretto zur Oper »Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny« zurück, aber eigentlich hätte

er auf Aristoteles und den Steresis-Gedanken verweisen können oder sogar müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Möglichkeit

Wenn man ein Resümee zur Entwicklung des Begriffs der Möglichkeit von der Antike

bis zur Kritischen Theorie ziehen möchte, lägen ihm diese in Stichworten formulierten

Aspekte zugrunde:

1. Kontingenz (Anderskönnen)

2. Vermögen (Etwas ist möglich aufgrund von Vermögen)

3. Freiheit (Praktische Möglichkeiten als Ausdruck von Handlungsfreiheit)

4. Soziale Handlungsmacht (Intersubjektive und kollektive Möglichkeiten)

5. Veränderbarkeit und gesamtgesellschaftliche Transzendenz (Möglichkeit als Transforma-

tionskategorie: Sie eröffnet die Sicht auf die Veränderbarkeit des Wirklichen)

6. Offenheit (VerschiedeneMöglichkeiten der Veränderung ergeben sich aus dem status

quo; Möglichkeiten sind gerichtet, nicht aber eindeutig determinierend; sie unter-

liegen einer zeitlichen Dynamik)

Gemäß dem bis auf Aristoteles zurückverfolgten Begriff wird etwas als »real möglich«

bezeichnet, was aufgrund von Vermögen weder notwendig noch unmöglich ist. Als Pro-

zessprinzipien bilden sich solche Potentiale in der Sphäre der Praxis nur teilweise aus

Vermögen, die einzelnen Akteuren intrinsisch sind. Vielmehr gehen sie aus Interaktio-

nen hervor und werden in Institutionen gebunden. Hierfür einschlägig sind Spinozas

Konzeption der Macht2 und Hegels Überlegungen zu individuellen und dem allgemei-

nen Vermögen3. Wichtig ist dabei die Einsicht in ein Konzept, das erst in der Neuzeit

hervorgebracht wurde: die Wandelbarkeit ganzer Gesellschaften im Sinne von Erneue-

rungsprozessen. Diese Erfahrung und diese Vorstellung werden im Begriff der sozia-

len Möglichkeit erfasst. Fortan geht es gemäß diesem Begriff um die Wandelbarkeit

maßgeblicher Institutionen zum Zwecke einer grundlegenden Veränderung der Hand-

lungs-, Produktions- und Organisationsweisen vergesellschafteter Subjekte. Eine Kri-

tischeTheorie der Gesellschaft hat ein Interesse an Potentialen, die zumWandel gesell-

schaftlicher Einstellungen, Praktiken und Institutionen beitragen. Von Belang werden

einerseits diejenigen Möglichkeiten, die zu emanzipatorischen Errungenschaften in

kultureller, rechtlicher, materieller und politischer Hinsicht führen. Andererseits muss

eine Kritische Theorie, welche die Gewissheit abstreift, die bessere Gesellschaft werde

sich schon früher oder später einstellen, diejenigen Hindernisse und Kräfte bedenken,

die solche Entwicklungen verstellen, hemmen oder bereits errungene Fortschritte rück-

gängig machen.

Allerdings wird die Perspektive auf die Gesamtgesellschaft zum Problem: Das Gan-

ze scheint nichtmehr zu durchschauen zu sein; es lassen sich kaumnoch Potentiale und

Tendenzen entdecken, die entsprechend weitreichende oder radikale Veränderungen in

Aussicht stellen, wie etwa die zeitgenössischen Diagnosen zur Lage des Proletariats in

Europa und Nordamerika bereits in den 1930er Jahren nahe legten.4 Aus dem Befund

2 Siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »II.2. Der Begriff der Handlungsmacht, die

Negation des Möglichkeitsgedankens und die Irrealität der Kontingenz bei Spinoza«.

3 Siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »II.3. Von praktischen zu sozialen Vermögen.

Hegel über Arbeit und Vermögen in der bürgerlichen Gesellschaft«.

4 Siehe hierzu oben im Zweiten Teil das Kapitel »III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst: Entwick-

lungsstufen des Begriffs derMöglichkeit bei Horkheimer und Adorno«, dort das Unterkapitel zur 1.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 283

der gehemmten Potentiale und verstellten Möglichkeiten lässt sich ein Möglichkeitsbe-

griff entwickeln, der nicht nur Bezug nimmt auf reale Potentiale, sondern zugleich auf

utopische Ressourcen zurückgreift, um sich den Deformationen in entmöglichten Zei-

ten nicht völlig auszuliefern. Dieser Ansatz rechnet damit, dass gesamtgesellschaftliche

Möglichkeiten, also Potentiale die Gesellschaft als Ganze betreffend, oftmals gar nicht

oder nur indirekt erkannt werden können. Soziale Möglichkeiten werden fortan auch

im Kleinen, Besonderen gewahr: Gleichsam werden so die Lücken im »Verblendungs-

zusammenhang« ersichtlich, und in diesen Lücken lassen sichmögliche und alternative

Formen des menschlichen Zusammenlebens erahnen. Ein derartiges prospektives und

soziales Möglichkeitsdenken wurde von Adorno in Ansätzen entwickelt (Negative Uto-

pie, Mikrologie und der Kauz). Die partielle Bestimmtheit des Möglichen drückt ein

Anderskönnen aus. Sie garantiert die partielle Offenheit und Unbestimmtheit des So-

zialen. In diesen Möglichkeitsräumen hat Handeln seinen Platz, in ihnen realisiert sich

soziale Freiheit – oder auch nicht.

Im Folgenden sollen einige Themen benannt und strukturiert werden, die aus der

Beschäftigung mit dem Möglichkeitsbegriff auch für gegenwärtige kritische Theorien

der Gesellschaft von Belang sein dürften. Diese Aspekte müssten sowohl in theoreti-

schen Versuchen über Probleme und Tendenzen der kapitalistischen Gesellschaften der

Gegenwart als auch in empirischen Forschungsprojekten konkretisiert werden.Die Ent-

faltung des Begriffs der prospektiven und sozialen Möglichkeit, wie ich sie als Ziel die-

ser Studie bestimmte, bildet bestenfalls ein Bündel an Impulsen für kritische Theorien

der Gesellschaft und für dementsprechende empirische Studien in der Gegenwart.5

Stufe desMöglichkeitsdenkens.Die Frage unddie SuchenachdemSubjekt des emanzipatorischen

Wandels durchzieht bis in die Gegenwart diemeisten Entwürfe, die sich imweitesten Sinne als kri-

tische Gesellschaftstheorien bezeichnen lassen. Man denke beispielsweise an: Michael Hardt und

Antonio Negri, Multitude. Krieg und Demokratie im Empire, Frankfurt a.M./New York: 2004.

5 Da es immer schwieriger wird, von der einen Kritischen Theorie zu sprechen, werde ich im Folgen-

den von kritischen Gesellschaftstheorien sprechen, wenn ich die Vielfalt der gegenwärtigen Ansätze

vor Augen habe, die teils gar nicht, teils nur noch lose in einen ›Frankfurter Traditionszusammen-

hang‹ einzuordnen sind. Zu dieser Unterscheidung siehe Martin Saar, Critical Theory and critical

theories, in: Philosophy and Social Criticism, Jg. 43 (3): 2017, S. 298f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Möglichkeit

I. Gehemmte Potentiale und verstellte Möglichkeiten:
Zum Erkenntnisinteresse einer Kritischen Theorie der Gesellschaft

Vor dem Gesetz steht ein Türhüter. Zu die-

sem Türhüter kommt ein Mann vom Lande

und bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der

Türhüter sagt, dass er ihm jetzt den Eintritt

nicht gewähren könne. Der Mann überlegt

und fragt dann, ob er also später werde ein-

treten dürfen. ›Es ist möglich‹, sagt der Tür-

hüter, ›jetzt aber nicht‹.

Franz Kafka, Vor dem Gesetz

Es gibt ein kritisches Vermögen, das sich nicht erschöpft in der Negation der schlechten

Wirklichkeit, nicht aufgeht in der Darstellung realer Widersprüche, wirklichen Leids

und bestehenden Unrechts. Dieses Vermögen ist gerichtet auf die Alternativen zum

und im Bestehenden. Es lässt sich als Vermögen des Möglichen, als Gespür für Neues

und Anderes, bezeichnen. Mit diesem Vermögen korrespondiert ein leitendes Erkennt-

nisinteresse der Kritischen Theorie: Sie ist gerichtet auf »mögliches Anderssein« der

gesellschaftlichen Wirklichkeit. Die bestehenden gesellschaftlichen Institutionen und

Herrschaftsverhältnisse, aber auch die Formen des Zusammenlebens, des Denkens,

Fühlens und Handelns sind niemals alternativlos. Sie sind nicht nur in ihrem aktua-

len Bestand, sondern auch in ihrem Andersseinkönnen zu betrachten. Die Welt könnte

eine andere und obendrein bessere sein.

Kritisches Möglichkeitsdenken richtet sich gegen soziale Mechanismen, die weder

die emanzipatorischen noch die regressiven Tendenzen im Bestehenden erkenntlich

werden lassen. Die permanente Aktualisierung des Bestehenden verdeckt das Mögli-

che im Wirklichen, es wird unsichtbar. In einem ersten Schritt, so notierte es einmal

Adorno, müsse die Gesellschaft deswegen in ihr Mögliches und in ihr Wirkliches unter-

teilt werden, um die vermeintlich versteinerten Verhältnisse aufzubrechen.6 Der »Bann

der Gesellschaft« werde sich nur lösen, wenn KritischeTheorie von der Möglichkeit sei-

ner Überwindung »beseelt« werde.7 Demzufolge entfacht der Begriff der Möglichkeit

eine denkpraktische Relevanz für die Kritische Theorie: Dem Bann zu entkommen, be-

deutet, die Wirklichkeit auf ihr mögliches Anderssein hin zu befragen.

Was allerdings an diesen Formulierungen irritiert, ist die Verwendung von der

»Möglichkeit« oder dem »Möglichen« im Singular.8 Diese Möglichkeit nimmt mo-

6 Adorno, Theorie der Gesellschaft, S. 112. Diese gesellschaftlichen Verhältnisse sind aber nur »ver-

meintlich« versteinert: Zur Aufrechterhaltung einer modernen, rationalen und kapitalistischen

Gesellschaftsformation unterliegen die maßgeblichen Institutionen oder Sozialstrukturen einer

imposanten systemimmanenten Dynamik, wie Adorno bemerkt. Siehe hierzu weiter unten in die-

sem Kapitel.

7 Adorno, Gesellschaft, S. 19.

8 So hat etwa Alex Demirovic im Anschluss an Horkheimer von der »Möglichkeit der historischen

Überwindung« der kapitalistischen Verhältnisse gesprochen: »Die kritische Theorie begründet

kein moralisches Urteil oder einen ersten Begriff. Sie ist, wie Horkheimer das genannt hat, ein

Existentialurteil. […] Sie entfaltet sich als Theorie der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnis-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 285

nistische Züge an. Was aber veranlasst Horkheimer und auch Adorno, das mögliche

Andere auf diese eine andere Gesellschaft als historische Möglichkeit zuzuspitzen?

Die historische Möglichkeit der Befreiung bildet gleichsam die Negativfolie der gesell-

schaftlichen Wirklichkeit in ihrer »unwahren« Totalität. Dem Monismus der historischen

Möglichkeit entspricht eine Vorstellung von gesellschaftlicherWirklichkeit als Totalität.9

Die Möglichkeit im monistischen Singular reagiert auf eine historische Situation, in

welcher die gesellschaftliche Wirklichkeit zur schlechten Totalität erstarrt zu sein

scheint. Die mögliche, andere und bessere gesellschaftliche Totalität wird der Wirk-

lichkeit als Denkmöglichkeit entgegengesetzt. Doch dieser negativ-utopistische Reflex

wird zugleich zurückgenommen, denn die mögliche und andere Totalität rekurriert

auf rationale und soziale Potentiale der eigenen Zeit, wie sie in den zeitgemäßen

Praktiken, Institutionen und Theorien rekonstruiert werden. Sie lässt sich folglich

nicht von der eigenen Zeit entkoppeln und ist ihr insofern immanent.

Die Versteifung auf die eine andere und bessere gesellschaftliche Totalität unter-

bietet die bisher erschlossenen Aspekte im Möglichkeitsdenken von Horkheimer und

Adorno. Allerdings mag eine monistische Wirklichkeitskonzeption, verstanden als ein

weitgehend geschlossener Herrschaftszusammenhang, insbesondere dann heuristisch

wertvoll sein, wenn seine interne Ausdifferenzierung oder Konkretisierung auf empiri-

scher Sozialforschung oder gesellschaftsdiagnostischen Überlegungen gründet10 – und

dabei zugleich die monistische Totalität selbst dekonstruiert wird. Gesellschaftliche To-

talität wird verwandelt; sie wird weitaus fragmentierter, durchlässiger und weniger ge-

schlossen gedacht als es die Vorstellung eines sozialen Gesamtzusammenhanges nahe

legt, der durch das Prinzip der Herrschaft, verstanden als Naturbeherrschung in Gestalt

der total verwalteten Welt11, konstituiert zu sein scheint.

Auch wenn Kritische Theorie und insbesondere Adornos negative Dialektik den fi-

nalen Charakter und die Abgeschlossenheit einer jeden gesellschaftlichen Totalität in-

frage stellen und unterlaufen, kann sie auf die Vorstellung von Totalität nicht verzich-

ten.12 Adorno merkt an, dass die Wirklichkeit in ihrer Ganzheit maßgeblich aus den

se derart, dass sie die Möglichkeit der historischen Überwindung anzeigt.« Alex Demirovic, Arche

Noah: zur Aktualität der kritischenGesellschaftstheorie, in: RainerWinter und Peter V. Zima (Hg.),

Kritische Theorie heute, Bielefeld: 2007, S. 71f.

9 Auch wenn die Vorstellung von Wirklichkeit als Totalität bei Horkheimer und Adorno auf Hegels

Konzeption der Real- oder Rechtsphilosophie und Marxens Kritik der politischen Ökonomie zu-

rückzuführen ist, wird sie als ein Gesamtzusammenhang begriffen, der dem foucaultschen Ver-

ständnis von sozialer Macht ähnelt. Axel Honneth bezeichnet die foucaultsche Konzeption von so-

zialer Macht als monistisch und beschreibt seine Entwicklung imWerk von Foucault wie folgt: »An

die Stelle von kulturell bestimmenden Wissensformen, deren Geschichte für den Zeitraum der

europäischen Moderne untersucht werden sollte, treten nun institutionelle und kognitive Stra-

tegien der Sozialintegration, deren stabilisierende Wirkung für die Gesellschaft des modernen

Europa analysiert werden sollen.« Honneth, Kritik der Macht, S. 172.

10 Siehe zumMonismus einermachtförmigen sozialenOrdnungund zudenMöglichkeiten der Kritik,

die auf empirische und diagnostische Einsichten fußen: Martin Saar, Macht und Kritik, in: Rainer

Forst et al. (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt a.M.: 2009, S. 587.

11 Zur »verwaltetenWelt« vgl. Adorno, Kultur undVerwaltung (1960), in: ders., Gesammelte Schriften

Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 125ff.

12 Eine bekannte Begründung, warum die Totalität sowohl in ihrer aktuellen als auch in ihrer mög-

lichen Gestalt für Gesellschaftstheorie unverzichtbar ist, entwickelt Adorno anhand der Kritik an

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Möglichkeit

»Einzelheiten des gesellschaftlichen Lebens« resultiert und nur in ihnen erblickt wer-

den kann.13 Auch die Möglichkeit der anderen Gesellschaft kann nicht bloß abstrakt

behauptet werden, sondern wird durch die »Erfahrungen des Einzelnen« und in der

»Deutung dieser Erfahrung des Einzelnen« ersichtlich. Diese andere Gesellschaft, die

gegen die bestehenden sozialen Verhältnisse gehalten wird, bliebe inhaltsarm, wenn

das mit ihr bezeichnete mögliche Anderssein nicht aus »Einzelnem« und »Konkreten«

geschöpft wird: Im Einzelnen und Konkreten »überwintert das Potential einer besseren

Einrichtung der Gesellschaft, die eine wäre, in der das Viele ungefährdet und friedlich

miteinander existieren könnte.« Erst aus der Konstellation von besonderen Potentia-

len und daraus resultierenden Möglichkeiten erscheint in groben Umrissen die andere

Gesellschaft – als diejenige historische Möglichkeit, welche eine bessere Ausgestaltung

der maßgeblichen sozialen Institutionen bedeutete. »Besser« wären diese Institutio-

nen, weil sie ein friedliches, gemeinsames Leben aller ermöglichen würde, gerade weil

sie die Entfaltung einer jeden Person in ihrer Individualität zu garantieren beanspruch-

ten.Das gemeinsame Leben der vielen als Gesellschaft imGegensatz zurUniformierung

aller in einer (Volks-)Gemeinschaft wird zum zentralen Charakteristikumder historisch

möglichen, »besseren […] Gesellschaft«.

Wenn sich dieser anderen Gesellschaft als historische Möglichkeit nur im Einzel-

nen und Besonderen angenähert werden kann, so entwickelt Gesellschaftstheorie ein

Interesse an sozialen Potentialen – genauer: Sie beabsichtigt, diejenigen Potentiale in

der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu erkunden, die auf diese andere historische Mög-

lichkeit hindeuten. Allerdings wurde spätestens mit Beginn der zweiten Stufe des Mög-

lichkeitsdenkens bei Horkheimer und Adorno ein Modell angezweifelt, das problemlos

eine Erkenntnis der anderen Gesellschaft aus einer Kritik derWirklichkeit zu vollführen

könnenmeint. Bereits Marx ging zwar auf die Schwierigkeit ein, dass gewisse Potentia-

le der Veränderung gehemmt und damit gesellschaftlicher Fortschritt (noch) nicht zu-

stande kommt, obwohl die Bedingungen hierfür vorhanden sind. Doch diese gehemmten

Potentiale und die mit ihnen verbundenen sozialen Möglichkeiten lassen sich prinzipiell

erkennen.Gemäßdem »Konstitutionstheorem«, dasDemmerling aus der 8. Feuerbach-

these von Marx ableitet, kann das auch gar nicht anders sein: Was Menschen erzeugt

haben, ist auch durch Menschen veränderbar.14 Gehemmte Potentiale sind demzufol-

ge ein Problem der menschlichen Praxis und des gesellschaftlichen Bewusstseins, nicht

aber drückt sich hierin ein Unvermögen derTheorie aus. Die Kritik der politischen Öko-

nomie scheint befähigt, die maßgeblichen sozialen Potentiale zu erkennen, auch wenn

sie praktisch gehemmt sind. Die Lähmung des Möglichkeitssinns hingegen, wie sie für

sozialwissenschaftlichen Strömungen, die auf die Totale verzichten. Die Begründung selbst ist ei-

ne praktische: »manwagt das Ganze nichtmehr zu denken, weilman daran verzweifelnmuß, es zu

verändern.« TheodorW.Adorno, Zur Logik der Sozialwissenschaften (1962), in: ders., Soziologische

Schriften Bd. 1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 565.

13 Adorno,Diskussionsbeitrag zu »Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft?« (1968), in: ders., Ge-

sammelte Schriften Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 586. Auch die weiteren Zitate in diesem Absatz

finden sich ebendort und auf der folgenden Seite.

14 Demmerling, Sprache und Verdinglichung, S. 29. Damit wird die aristotelische Grundfigur der

praktischen Möglichkeit ergänzt: Möglich ist erstens das, was durch uns geschehen kann (Aris-

toteles). Veränderbar ist zweitens das, was Menschen geschaffen haben (Marx).

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 287

Horkheimer und Adorno in der zivilisatorischen Katastrophe allgegenwärtig wurde,

führt zu einem Erkenntnisproblem, das die Lage verschärft: Die maßgeblichen Möglich-

keiten der Veränderung und die Alternativen zum Bestehenden scheinen verstellt – und

damit auch der Erkenntnis entzogen. Die hierdurch erzeugte Ideologie scheint total

geworden zu sein: Ideologie ergibt sich dann als erfolgreiche Verschleierung der gege-

benen Herrschaftsverhältnisse und als erfolgreiche Verstellung des Anderen:

»Verhindert die Einrichtung der Gesellschaft, automatisch oder planvoll, durch Kultur-

und Bewußtseinsindustrie und durch Meinungsmonopole, die einfachste Kenntnis

und Erfahrung der bedrohlichen Vorgänge und der wesentlichen kritischen Ideen und

Theoreme; lähmt sie, weit darüber hinaus, die bloße Fähigkeit, die Welt konkret an-

ders sich vorzustellen, als die überwältigend denen erscheint, aus denen sie besteht,

so wird der fixierte und manipulierte Geisteszustand ebenso zur realen Gewalt, der

von der Repression, wie einmal ihr Gegenteil, der freie Geist, diese beseitigen woll-

te.«15

Ideologie verschleiert nicht nur, sie lähmt. Die Lähmung findet auf Ebene der Praxis

und auf Ebene der Wahrnehmung, Erfahrung und Erkenntnis statt. Sowohl die Läh-

mung einer emanzipatorischen Praxis als auch die Lähmung des Möglichkeitssenso-

riums sind von eminentem Interesse für die Kritische Theorie. Sie hat sich deswegen

in ihrem Forschungsprogramm darauf zu verständigen, wie diese gehemmten prakti-

schen Potentiale und verstellten Möglichkeiten innerhalb des Wirklichen aufgegriffen,

verworfen oder freigelegt werden können.16 Darauf werde ich im Folgenden näher ein-

gehen.

DasTheorem der gehemmten Potentiale geht zurück auf marxistisch geprägte Überle-

gungen zum Spätkapitalismus bei Horkheimer und Adorno. KritischeTheorie, so Ador-

no noch 1968, muss die sozialen Antagonismen ersichtlich werden lassen, die unter der

friedlichen Oberfläche gären.17 Die Rede von sozialen Antagonismen ist deswegen für

angewandtes Möglichkeitsdenken von Belang, weil sich derartigeWidersprüche als Ge-

gensatz von Wirklichkeit und gehemmter Möglichkeit begreifen lassen. Einer an Marx

orientierten Gesellschaftstheorie erscheinen gewisse Möglichkeiten deswegen als ge-

hemmt, weil sie in Gestalt von hoch entwickelten Produktivkräften auftreten, die kei-

neswegs den herrschenden Produktionsverhältnissen entsprechen. Privateigentum an

Produktionsmittel, heteronome Arbeit und Raubbau an der Natur sind Ausdruck von

Verhältnissen, die als veraltet erscheinen. In den spätkapitalistischen Produktivkräften

reiften Potentiale heran, die transformative Kräfte entfachen könnten, aber bisweilen

falsch aktualisiert wurden:

15 Adorno, Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft?, S. 364.

16 Zwar entwickelt Macdonald aus den Schriften Adornos ein Konzept von »blocked possibilities«,

aber diese Differenzierung zwischen gehemmten Potentialen und verstellten Möglichkeiten ist

hier nicht zu finden: Macdonald, What would be different, S. 56ff.

17 Theodor W. Adorno, Einleitung in die Soziologie (Vorlesung 1968), Frankfurt a.M.: 2003, S. 72. Ha-

bermas hat diese friedliche Oberfläche als Klassenkompromiss imWohlfahrtsstaat gedeutet: Jür-

gen Habermas, Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschöpfung utopischer Energien, in:

ders., Die Neue Unübersichtlichkeit. Kleine Politische Schriften V, Frankfurt a.M.: 1985, S. 147f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Möglichkeit

»Signatur des Zeitalters ist die Präponderanz der Produktionsverhältnisse über die

Produktivkräfte […]. Daß der verlängerte Arm der Menschheit zu fernen und leeren

Planeten reicht, daß sie es aber nicht vermag, auf dem eigenen ewigen Frieden zu stif-

ten, bringt das Absurdum, auf welches die gesellschaftliche Dialektik sich hinbewegt,

nach außen.«18

Die Potentiale einer friedlichen Entwicklung der menschlichen Zivilisation sind vor-

handen, doch sie werden nicht realisiert. Vielmehr wird ein Unvermögen unter den

im Spätkapitalismus Lebenden ausgemacht, solch eine Entwicklung unter bestehenden

Produktionsverhältnissen einzuleiten: Die progressiven Potentiale werden gehemmt. In

Hinblick auf das Theorem der gehemmten Potentiale sind zwischen der ersten und der

dritten Stufe des Möglichkeitsdenkens bei Horkheimer und Adorno keine großen Un-

terschiede festzustellen. Das letzte Zitat stammt von Adorno aus dem Jahr 1968, Hork-

heimer formuliert schon 1937:

»Die bürgerliche Wirtschaft war darauf angelegt, daß die Individuen, indem sie für

ihr eigenes Glück sorgen, das Leben der Gesellschaft erhalten. Dieser Struktur wohnt

jedoch eine Dynamik ein, kraft deren schließlich […] phantastische Macht auf der

einen, materielle und intellektuelle Ohnmacht auf der anderen Seite sich anhäuft.

Die ursprüngliche Fruchtbarkeit dieser Organisation des Lebensprozesses verwandelt

sich in Unfruchtbarkeit und Hemmung.«19

Die so beschriebene Ohnmacht ist Ausdruck von Herrschaftsverhältnissen, welche vor-

handene Möglichkeiten hemmen. Wenn etwas aufgrund von Vermögen »realmöglich«

genannt werden kann, so sind gehemmte Potentiale Ausdruck eines Unvermögens. Es

ist das Unvermögen, die vorhandenen Potentiale zum Zwecke einer erstrebenswerten

Veränderung der Produktionsverhältnisse einzusetzen. Sofern diese gehemmten Po-

tentiale als solche erkannt werden können, wäre es aber vorstellbar, diese Hemmung

alsMangel zu begreifen, der überwundenwerden soll. Das betrifft politische und insbe-

sondere ökonomische Macht, durch die potentieller Wandel blockiert wird. Gehemmt

sind diejenigen gesellschaftlichen Kräfte, welche etwa die bestehenden Eigentumsver-

hältnisse wirksam unterlaufen könnten. Kritische Theorie heute wäre demgemäß in

die Lage zu versetzen, (wieder) intensiver auf solche ökonomischen und rechtlichen

Institutionen und Prozesse einzugehen, die emanzipatorischenWandel hemmen. Aus-

schließlich normative Betrachtungen zu der besseren und anderen Gesellschaft verfeh-

len das Interesse an der Veränderung des Bestehenden: Die Lösung von Blockaden und

die Freisetzung von transformativen Potentialen ergibt sich kaumnur aus gedanklichen

Resultaten eines guten Willens.

An keiner Stelle meiner Untersuchung ist allerdings der postulierende Charakter

stärker ausgeprägt. Kritische Gesellschaftstheorien verfügen, soweit ich das zu über-

blicken vermag, derzeit über keine ausgereiften politökonomischen Ansätze, auf de-

nen solche Potentialanalysen aufbauen könnten.20 Hier wird ein eklatantes Unvermögen

18 Adorno, Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft?, S. 363.

19 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 186.

20 Als ein aussichtsreicher Kandidat könnten sich die Überlegungen zu »Landnahme« und »Wirt-

schaftsdemokratie« im Umfeld von Klaus Dörre ergeben, würden sie weniger an Konzepte und

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 289

der Theorie und damit korrespondierender Sozialforschung ersichtlich. Es zu beheben,

dürfte zu den dringlichen Aufgaben gegenwärtiger Theorie und Forschung gerechnet

werden, weil sich dieses Defizit selbst als Teil der Blockade sozialer Möglichkeiten her-

ausstellt.

DasTheorem der verstelltenMöglichkeitenweist auf eine Lähmung des Denkens selbst

hin. Diese Lähmung ließe sich auch als ›Möglichkeitsvergessenheit‹ bezeichnen, eine

Lähmung, die in entmöglichten Zeiten besonders ausgeprägt ist.21 Möglichkeitsverges-

senheit hat Horkheimer als Denken in hypothetisch-disjunktiven Urteilen charakteri-

siert und Adorno als identifizierendesDenken spezifiziert. SolchesDenken ist Ausdruck

des »Banns der Gesellschaft«. Es versteift sich auf das Gegebene, drückt bloße Imma-

nenz aus und bedeutet Regression auf das, was ist. Dabei immunisiert sich das Denken

gegenüber dem, was sein kann. Es verliert die Fähigkeit, aus gesellschaftlichen Poten-

tialen erstrebenswerteMöglichkeiten der Veränderung zu deuten. Es ist Ausdruck einer

Geisteshaltung, die dem vernünftigen Erfassen der Wirklichkeit kaum noch Raum für

Neues und Anderes lässt.22 Solche Hemmnisse können durch Ideologie bewirkt und

entsprechend kritisiert werden. Sie können aber auch aus psychischen Auffälligkeiten,

wie etwa Neurosen, resultieren:

»Neurosen sind Stützen der Gesellschaft; sie vereiteln bessereMöglichkeiten derMen-

schen und damit das objektiv Bessere, das die Menschen herbeiführen könnten. Die

Instinkte, die über den falschen Zustand hinausdrängen, stauen sie tendenziell auf

den Narzißmus zurück, der im falschen Zustand sich befriedigt.«23

Generell werden Ängste als gesamtgesellschaftlich bedeutsame Hemmnisse betrachtet,

die Möglichkeiten verstellen. Zu denken sei etwa an die Angst vor sozialem Abstieg

und der Marginalisierung, die zur unbedingten Regelbefolgung ausschlaggebend mo-

Theorien anknüpfen, die an die geistige Situation der 1970er Jahre in Europa erinnern. Klaus Dör-

re et al., Soziologie – Kapitalismus – Kritik. Eine Debatte, Frankfurt a.M.: 2009, S. 21ff. und S. 245ff.

Vielleicht wären noch PaulMason oder Thomas Piketty zu nennen. Doch bei Pikettymangelt es an

solchen politökonomischen Analysen, die weitreichende Alternativen zum status quo aufweisen

könnten. Bei Mason hingegen sind zwar solche Perspektiven – unter dem Schlagwort »Postkapi-

talismus« – vorhanden, aber die ökonomische Analyse ist wenig ausgeprägt, bleibt im Vagen und

Exemplarischen. Vgl. Thomas Piketty, Das Kapital im 21. Jahrhundert, München: 2014 sowie Ma-

son, Postkapitalismus. Jüngst aber hat Piketty diese prospektive Lücke zu schließen versucht mit

der Idee eines partizipativen Sozialismus: Thomas Piketty, Kapital und Ideologie, München: 2020.

Als produktiv erweisen sich Überlegungen zur Allmende und den Commons. Vgl. Elinor Ostrom,

Die Verfassung der Allmende. Jenseits von Staat und Markt, Tübingen: 1999. Die Anknüpfungen

an die Commons-Bewegung sind von Belang, sofern sie politische und ökonomische Analysen lie-

fern, welche über flüchtige Zeitdiagnosen (Finanzkrise etc.) hinausreichen, um die gehemmten

Potentiale in kapitalistischen Gesellschaften der Gegenwart aufzuzeigen. Vgl. Silke Helfrich (Hg.),

Commons. Für eine neue Politik jenseits von Markt und Staat, Bielefeld: 2014.

21 Siehe hierzu die letzten Seiten des Kapitels »Stufe 2: »Auschwitz« oder die Lähmung des Möglich-

keitssinns« im dritten Abschnitt des Zweiten Teils dieser Untersuchung.

22 Siehe zum Begriff des Neuen im Gegensatz zum Begriff des Immergleichen bei Adorno: Zirden,

Theorie des Neuen, S. 91f. und S. 108ff.

23 Adorno, Negative Dialektik, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Möglichkeit

tiviert.24 Solche psychischen Blockaden und gesellschaftlich erzeugten Affekte tragen

dazu bei, dass Möglichkeiten verstellt werden oder unerkannt bleiben. Auch die »Kul-

turindustrie« stellt einen derartig absorbierenden Mechanismus dar.25 Daraus resul-

tiert ein mangelndes Phantasievermögen – oder allgemeiner ausgedrückt: ein fehlendes

Sensorium für das Mögliche im Wirklichen. So seltsam das klingen mag: Die Möglichkeit

der Bewusstwerdung verstellter Möglichkeiten resultiert aus Vermögen, die selbst erst

entfesselt und entfaltet werden müssen. Der Entfesselung dieser Vermögen zur Erfahr-

barkeit und Erkenntnis von gesellschaftlichen Möglichkeiten ist insbesondere Adorno

verpflichtet. Weniger kann eine negative Dialektik soziale Potentiale und erstrebens-

werte Möglichkeiten der gesellschaftlichen Entwicklung aus dem Wirklichen positiv

bestimmen. Vielmehr geht es ihr um die Freilegung derjenigen intellektuellen Potentia-

le und ästhetischen Zugangsweisen, die zusammen ein möglichkeitsaffines Sensorium

bilden könnten. Es wäre ein Sensorium, um Immanenzzusammenhänge zu durchbre-

chen, welche verhindern, die Möglichkeiten des Sozialen zu erblicken und zu ergreifen.

Das mag wenig sein, ist aber auch nicht nichts.

Auf die Frage, wie es zur Hebung von verstellten Möglichkeiten kommen könnte, ent-

wickeln Horkheimer und Adorno keine allgemeine oder umfassende Antwort, vielleicht

kann es sie auch gar nicht geben. Adornomacht zumindest auf zwei Indizien-Komplexe

aufmerksam, an denen es anzusetzen gilt: Sie zeigen an, dass eine amBestehenden aus-

gerichtete Sicht auf die Wirklichkeit zuMangelerscheinungen führen. Einerseits wird der

Mangel in individuellem Leid oder in der Not gegenwärtig. Dieser Mangel gewinnt eine

gesellschaftliche Dimension, wenn er nicht durch psychische Mechanismen absorbiert

wird, die ihn blindlings auf Unzulänglichkeiten der vereinzelten Subjekte zurückfüh-

ren.26 Andererseits deuten bestimmte Formen von Wut darauf hin, dass der Möglich-

keitsraum verstellt ist. Erfahrungen der Ohnmacht entladen sich in Wut, wenn kein

Weg mehr zu bestehen scheint, der aus der als unhaltbar empfundenen eigenen La-

ge herausführt. Frustration schlägt in Gewalt um. Adorno diagnostiziert eine entspre-

chende Wut etwa im Bürgertum zuzeiten des Faschismus, weil es seine anvertraute

Lebensweise nur noch stark eingeschränkt fortführen kann:

»[A]m je eigenen Interesse hat sich die Wut eingemischt, daß man es eigentlich ja

doch nicht mehr wahrzunehmen vermag, daß es anders und besser möglich wäre.

24 Adorno, Zum Verhältnis von Soziologie und Psychologie, S. 46. Grundsätzlich behandelt Adorno

»die Angst« in der »Negativen Dialektik«: »Kategorien wie die Angst, von denen zumindest nicht

zu stipulieren ist, siemüßten für immerwähren,werdendurch ihre TransfigurationKonstituentien

von Sein als solchem, ein jener Existenz Vorgeordnetes, ihr Apriori.« Adorno, Negative Dialektik,

S. 125.

25 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 177.

26 Das war ein Erfolgskriterium, das Horkheimer aufführte, um sozialpsychologisch zu erklären, war-

um autoritäre Strukturen unentwegt auch von denjenigen reproduziert werden, die unter ihnen

leiden: »Für die Herausbildung des autoritären Charakters ist besonders entscheidend, daß die

Kinder unter dem Druck des Vaters lernen, jeden Mißerfolg nicht bis zu seinen gesellschaftlichen

Ursachen zurückzuführen, sondern bei den individuellen stehenzubleiben und diese entweder

religiös als Schuld oder naturalistisch als mangelnde Begabung zu hypostasieren.« Horkheimer,

Autorität und Familie (1936), S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 291

Die Bürger haben ihre Naivität verloren und sind darüber ganz verstockt und böse

geworden.«27

Diese hier nur exemplarisch und schemenhaft dargelegten Impulse oder Regungenwer-

den zumGegenstand der KritischenTheorie,weil sich durch sie verstellteMöglichkeiten

des Anderen vergegenwärtigen lassen.28 Bewusster Mangel oder erfahrenes Leid wer-

den zum Fundament der Erschließung von Möglichkeiten, weil ihnen eine Bewegung

oder ein Streben innewohnt, das vergegenwärtigte Defizit zu überwinden: Möglichkei-

ten, die auf Abschaffung von Leid zielen, transzendieren das Bestehende.29 Zuerst kommt

es also darauf an, den oftmals als individuell erfahrenen Mangel zu kontextualisieren

und zu historisieren: Etwas fehlt nicht immer oder ›an sich‹, sondern was fehlt, ergibt

sich aus den bestehenden gesellschaftlichen Möglichkeits-Wirklichkeits-Gefügen. Auf-

gabe einer Kritischen Gesellschaftstheorie ist es, die Überschreitungen begrifflich zu

erfassen, indem sie diese Impulse, die auf Abschaffung von Leid gerichtet sind, auf-

greift und somit verstellte Möglichkeiten sichtbar werden lässt.

Eine so verstandene KritischeTheorie alsWissenschaft vomMangel hat ein Interes-

se an peripheren Prozessen oder randständigen Personen zu entwickeln, um zumindest eine

Ahnung davon zu erlangen, was »anders und besser möglich wäre«. Abseitige gesell-

schaftliche Phänomene oder marginalisierte Subjekte können auf Möglichkeiten des

Anderen im Bestehenden hindeuten. Derartige Untersuchungen, so ließe sich sagen,

sind »parasitär«.30 Adorno hat, wie ich es mit den Figuren des Kauzes und des Bo-

hemien zu illustrieren versuche31, mikrologische Studien vor Augen, wenn es darum

geht, einen Zugang zu verstellten Möglichkeiten zu entwickeln. Sie erweisen sich als

Konstellationen von Devianz und Divergenz: ImWiderspenstigen undWiderständigen

– sozusagen in ›negativer Praxis‹ – werden verstellte Möglichkeiten aufgedeckt. Sie re-

sultieren aus Abneigung gegenüber eingespielten Praktiken, einem mehr oder weniger

artikulierten Mangel oder subjektivem Leiden an der Wirklichkeit, auf denen sich eine

Kritik dieser gesellschaftlichen Wirklichkeit aufbauen ließe.

Gesamtgesellschaftliche Möglichkeiten, welche eine Überwindung bestehender

Herrschaftszusammenhänge implizieren, werden aber daraus nicht oder zumindest

nicht direkt und positiv abgeleitet. Der Eindruck, dass Adorno etwa aufgrund des

Theorems der fortschreitenden Naturbeherrschung kaum noch Auswege aus dem

status quo für tragfähig hält, kann zumindest nicht völlig von der Hand gewiesen

werden. Gehemmt ist eine das Bestehende überwindende soziale Dynamik, und es ist

nicht abzusehen, wie sie sich entbinden lassen könnte:

27 Adorno, Minima Moralia, Aph. 14, S. 37.

28 Adorno ist sich aber auch der »Gefahr des Psychologismus« bewusst, die ein solcher Ansatz mit

sich bringen könnte. Vgl. Adorno, Reflexionen zur Klassentheorie (1942), S. 389.

29 Adorno, Negative Dialektik, S. 29 und S. 395.

30 Marchart, Das unmögliche Objekt, S. 358. Marchart charakterisiert eine sozialontologisch fundier-

te Gesellschaftstheorie als parasitär, weil sie nicht mit logischen Strukturen und wohlfeilen Defi-

nitionen aufwarten könne bei der Bestimmung ihres »Objekts« namens Gesellschaft, sondern auf

die Widersprüche, Aporien und Antagonismen ihres Gegenstands einzugehen und marginalisier-

tes Anderes zu erforschen habe.

31 Siehe oben das Kapitel »Stufe 3: Überwindung der Schockstarre: Bestimmte Negation der Mög-

lichkeitslähmung« im dritten Abschnitt des Zweiten Teils dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Möglichkeit

»Konkreter heißt Dynamik, in der Geschichte bis heute, zunehmende Beherrschung

äußerer und innerer Natur. Ihr Zug ist eindimensional, geht zu Lasten der Möglich-

keiten, die der Naturbeherrschung zuliebe nicht entwickelt werden; stur, manisch

das Eine verfolgend, verschlingt die losgelassene Dynamik alles andere. Indem sie

das Viele reduziert, potentiell dem beherrschenden Subjekt gleichmacht und dem,

was ihm an gesellschaftlichen Instanzen entspricht, verkehrt Dynamik sich selbst ins

Immergleiche, in Statik. Als Prinzip der sich durchsetzenden Identität duldet sie ein

Anderes sowenig wie Herrschaft irgend etwas, was ihr nicht gliche.«32

Diese Charakterisierung gesellschaftlicher Totalität unter Prämissen der zunehmen-

den Naturbeherrschung (innere und äußere Natur) lässt soziale Gruppierungen aus dem

Blickfeld verschwinden, die sich widerspenstig und widerständig verhalten. Voraus-

gesetzt, die »Möglichkeit des Anderen« kann an Leiderfahrungen und abweichenden

Subjekten entwickelt werden, ist nicht einzusehen, warum öffentlich artikulierter Dis-

sens, sozialer Protest und politische Konflikte keine Berücksichtigung mehr finden.

Denn auch in diesen devianten und divergenten Erscheinungsformen können verstell-

te Möglichkeiten vergegenwärtigt werden. Adorno übertreibt maßlos, wenn er die In-

tegrationsleistungen des Spätkapitalismus so verabsolutiert, dass jegliche dieser poli-

tischen Regungen, wie sie etwa aus solidarischen Verbünden hervorgehen, gar nicht

mehr Gegenstand einer Theorie werden können.33 Adorno verstellt damit selbst soziale

Möglichkeiten – seien sie emanzipatorisch oder regressiv. Er verunmöglicht relevante

Zugangsweisen zu alternativen Möglichkeiten des Zusammenlebens, wie sie sich et-

wa in Kooperativen oder Genossenschaften zeigen, die – wie der Kauz – gewiss nicht

›die‹ gesamtgesellschaftliche Alternative repräsentieren, aber in ihrem marginalisier-

ten und auch bedrohten Dasein ein Gespür für dieses Andere reifen lassen können.

Demzufolge besteht eine Aufgabe von kritischen Theorien heute darin, diese Formen

sozialer Abweichung zu beleuchten. Hier wäre beispielsweise ein deutender Zugriff

auf »kommunikative Macht«34 in sozialen Protestbewegungen naheliegend.35 In Hin-

blick auf alternative Produktions- und Lebensgemeinschaften in Geschichte und Ge-

genwart ließe sich das Verständnis für soziale Möglichkeiten jenseits von Kapital und

32 Adorno, Über Statik und Dynamik als soziologische Kategorien, S. 235.

33 Honneth, Kritik der Macht, S. 84f.

34 Habermas, Faktizität und Geltung, S. 185f. Vgl. Gunnar Hindrichs, Kommunikative Macht, in: Phi-

losophische Rundschau, 56 (4): 2009, S. 274f.

35 Dabei ist eine Glorifizierung von politischem Protest keineswegs angemessen: »Aus der Abstiegs-

gesellschaft erwächst aber auch eine ernst zu nehmende politische Gefahr: dass regressive Mo-

dernisierung und postdemokratische Politik zu einer autoritären Strömung führten, die sich der

liberalen Grundlagen unserer Gesellschaft entledigt.« Oliver Nachtwey, Die Abstiegsgesellschaft.

Über das Aufbegehren in der regressiven Moderne, Berlin: 2016, S. 233. Nachtwey hat die neu-

en rechten Protestbewegungen in Europa, insbesondere »Pegida«, vor Augen. Bemerkenswert ist

diese Studie noch aus zwei weiteren Gründen. Erstens wird in Bezug auf die rechten Bewegungen

auf Adornos Überlegungen zum autoritären Charakter verwiesen. A.a.O., S. 220ff. Zweitens endet

Nachtwey mit der Feststellung, dass man nun »Alternativen und Auswege aus der Abstiegsgesell-

schaft« diskutieren müsse, um die regressive in eine solidarische Modernisierung zu überführen.

A.a.O., S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 293

Konsum schärfen. Mir scheint, dass in diesem intermediären Ressort – zwischen In-

dividuum und gesellschaftlicher Totalität – gegenwärtig die größten Schätze zu heben

sind. So entstünde ein schärferes Bild der Transformationspotentiale einer anderen

Gesellschaft. Ungenügend wäre es allerdings, die so gehobenen sozialen Möglichkei-

ten lediglich an einer Perlenkette aufzufädeln. Sie müssen – auch in ihren Defiziten

– im Rahmen gesellschaftstheoretischer Reflexionen und sozialwissenschaftlicher Stu-

dien behandelt werden, nämlich als besondere Erscheinungsformen von alternativen

Möglichkeiten inmitten der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Wenn, wie bei Adorno, soziale Potentiale unberücksichtigt bleiben, weil intersub-

jektive Formen der Devianz und Divergenz ausgeblendet werden, mag es verlockend

erscheinen, diesen Mangel durch einen Zugriff auf die Wirklichkeit in einer hegelia-

nischen Tradition zu kompensieren: Der objektive Geist kehrt – wenn auch gestutzt –

bei Horkheimer und Adorno zurück. Nicht nur leiden vereinzelte Subjekte. Vielmehr

lässt sich ihr Leid objektivieren, es betrifft die Gesellschaft als Ganze – und zwar un-

ter dem Gesichtspunkt der »Verwirklichung der Vernunft«.36 Diese geschichtlich ge-

wordene Vernunft entbirgt in der Moderne Vorstellungen des gelingenden Lebens im

Sinne der Selbstverwirklichung aller. Hegelianisch ist dieses Konzept zu nennen, weil

sich Freiheit in praktischen Zusammenhängen realisiert, sich in Institutionen verkör-

pert und in einer sozialen Ordnung strukturiert und verstetigt wird. Die Potentiale der

Vernunft, wie sie innerhalb einer Epoche heranreifen konnten, werden in ihr zumeist

nicht vollends ausgeschöpft: Die historische Vernunft wird nur bedingt realisiert, ist

in vielerlei Hinsicht blockiert oder entstellt.37 Diese Differenz zwischen möglicher und

wirklicher Vernunft wird, wie Honneth darlegt, als einMangel oder Leiden empfunden.

In dieser Differenz werden Pathologien des Sozialen ersichtlich:

»Die Abweichungen von dem Ideal, das mit der gesellschaftlichen Verwirklichung

des vernünftigen Allgemeinen zu erreichen wäre, lassen sich als soziale Pathologien

beschreiben, weil sie mit einem leidvollen Verlust an Chancen der intersubjektiven

Selbstverwirklichung einhergehen müssen.«38

In solchen Pathologien wird das unverwirklichte Vernunftpotential erkannt. Der Realisie-

rung dieser historischen Vernunft steht eine funktionale Rationalisierung imWege, die

36 Siehe hierzu im Ersten Teil der vorliegenden Untersuchung das Kapitel »II.3. Von praktischen zu

sozialen Vermögen. Hegel über Arbeit und Vermögen in der bürgerlichen Gesellschaft« sowie das

Kapitel »III.1. Die Kritik der hegelschen Wirklichkeitskonzeption angesichts der Potentialität so-

zialer Verhältnisse bei Marx«.

37 InHinblick auf die Vernunftpotentiale derModerne interpretiert Habermas diesen Gedanken, wie

er sich bei Lukács, Benjamin, Bloch, Marcuse, Horkheimer und Adorno finden lasse, wie folgt: »Al-

lein für Linkshegelianer […] liegt die Rettung aus dem universalen Sog der kapitalistischen Ver-

dinglichung nicht in der Rückwendung zu den römischen Wurzeln des Katholizismus oder den

Klassikern beziehungsweise Ursprüngen der griechischen Philosophie, sondern in der revolutio-

nären Entbindung der in der Moderne aufgestauten, aber einstweilen entstellten Potentiale.« Jür-

gen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale Konstellation von

Glauben undWissen, Berlin: 2019, S. 40.

38 Axel Honneth, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der Kritischen

Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,

Frankfurt a.M.: 2007, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Möglichkeit

alle Bereiche des Zusammenlebens durchdringt: Vernunft verkommt zum Instrument

der Durchsetzung von Herrschaft und wird beliebigen Zwecken unterworfen. Unter ka-

pitalistischen Verhältnissen kann sich diese instrumentelle Vernunft in den maßgebli-

chen Interaktionsformen und Institutionen des gesellschaftlichen Seins durchsetzen,

sie verdrängt ihren Widerpart, den Horkheimer als »objektive Vernunft« bestimmte.39

Die rationalen Ressourcen, aus denen ein gelingendes Leben aller entspringen könnte,

verlieren angesichts dieser Entwicklung zunehmend an Bedeutung.Da sich dieMitglie-

der der bürgerlichen Gesellschaft dieser Entwicklung ohnmächtig ausliefern, kann sie

als pathologisch eingestuft werden: Diese Verhältnisse werden ertragen, entspringen

also nicht der bewussten Willensentscheidung.

So wird über die Vorstellung der gesellschaftlichen Rationalität einerseits die

Idee der Gesellschaft als Totalität zum Gegenstand von Wirklichkeits-Möglichkeits-

Bestimmungen. Andererseits eröffnet die Reflexion auf dieWirklichkeits-Möglichkeits-

Differenz, vermittelt über soziale Pathologien, einen Zugang zu gehemmten Poten-

tialen und verstellten Möglichkeiten in intersubjektiven Zusammenhängen, also in

sozialen Gruppen, in Netzwerken und Institutionen: Auf das Leiden der vergesell-

schafteten Akteure an der bestehenden Unfreiheit, an verwehrten Möglichkeiten der

»kooperativen Selbstverwirklichung«, hat sich Kritische Theorie zu richten, um im

Kontrast zur durch instrumentelle Vernunft verstümmelten Wirklichkeit die eman-

zipatorisch-rationalen Potentiale im Wirklichen zu erschließen. Untersuchungen, die

derartige Potentiale und soziale Möglichkeiten in der Wirklichkeit aufzuspüren versu-

chen, sind bei Horkheimer und Adorno gerichtet auf und bestimmt durch recht vage

Vorstellungen einer befreiten und versöhnten Gesellschaft. Sofern diesen Ideen der

Freiheit und Versöhnung eine potentielle Wirksamkeit in der eigenen Zeit attestiert

werden kann, handelt es sich um »reale« Vernunftpotentiale. Sofern die Wirksamkeit

dieser Ideen in eine unbestimmte Zukunft projiziert werden, handelt es sich um

utopische Splitter eines richtigen und gelingenden Zusammenlebens. So wird bei

der Erörterung von rationalen Potentialen eine Unterscheidung ersichtlich, die im

folgenden Kapitel zu vertiefen ist, weil sie einen Begriff der prospektiven und sozialen

Realmöglichkeit anreichert: Es ist die Unterscheidung zwischen immanenten und

utopischen Möglichkeiten.

In derartigen Überlegungen gelangt ein Begriff der Möglichkeit zur Anwendung,

den ich innerhalb der von Horkheimer und Adorno geprägten Kritischen Theorie zu-

mindest in Ansätzen zu rekonstruieren versuche. In ihn ist die programmatische Be-

merkungHorkheimers eingegangen, wonach es nicht so seinmuss, wie es ist: DieMen-

schen können ihr Sein ändern. Derartige Veränderungen sind möglich aufgrund von

vorhandenen sozialen Potentialen.Ob aber diese Veränderungen, fänden sie denn statt,

emanzipatorische Fortschritte zeitigen oder regressive Züge annehmen werden, ist ex

ante nie vollends ausgemacht. Sie hängen maßgeblich von den Entscheidungen der in-

volvierten Akteure ab. Diese Entscheidungen wiederum kann eine KritischeTheorie der

Gesellschaft dadurch tangieren, dass sie die verstellten und gehemmten Potentiale so-

wie die damit verbundenen Chancen und Risiken kenntlich macht. In diesem Ansinnen

39 Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 295

trägt sie zur Erweiterung des bewussten Möglichkeitsraums des Sozialen bei, der im-

mer auch als ein Handlungsraum, letztlich als ein Raum der Freiheit zu verstehen ist.40

In gewisserWeise drückt sich hierin eine neueHebammenkunst aus, die entgegen der so-

kratischen sich nicht an konkrete Dialogpartner, sondern auf soziale Zusammenhänge

richtet. Sie beansprucht, Scheinwissen abzubauen anhand von Möglichkeitsanalysen.

Schein besteht in der Auffassung vom Ende der Geschichte oder der Alternativlosigkeit

des Gegebenen. Um es mit Horkheimer zu formulieren: Es muss um den Nachweis ge-

hen, »daß dieMöglichkeiten desMenschen noch andere sind, als im heute Bestehenden

aufzugehen, andere [sind] als die Akkumulation vonMacht und Profit.«41Möglichkeits-

analysen lassen sich folglich als eine Öffnung des Möglichkeitsraums begreifen. Sie fußen

auf einem Begriff der prospektiven Realmöglichkeit.

Wenn soziale Entwicklungen aufgrund eines erweiterten und deswegen zumindest

zum Teil geöffneten Raums an Möglichkeiten weitaus deutlicher und in ihrer Vielfalt

dargestellt und abgebildet werden können,werdenDeliberationen und Entscheidungen

darüber fällig, welche Tendenzen im historisch Möglichen zu verhindern oder zu be-

stärken sind. Hier haben normative Diskurse ihren Platz. Auch wenn mit guten Grün-

den solche Entscheidungen über eine bessere und schlechtere Verfassung der gesell-

schaftlichen Wirklichkeit an die Akteure oder »Teilnehmerinnen« delegiert werden, so

ist dem Möglichkeitsdenken bei Horkheimer und Adorno trotzdem eine geschichtlich

gewordene Vorstellung eines guten und gelingenden Lebens eigentümlich. Adorno nähert

sich ihr –wenn auch zaghaft, rudimentär und unterbestimmt–mit den Ideen der Freiheit

und der Versöhnung. Ein möglichst herrschaftsfreies »Miteinander des Verschiedenen«42

ließe sich als Adornos Variante von sozialer Freiheit beschreiben.43 Es wäre eine Welt,

in der keine mehr hungern muss; in der Frieden herrscht, also die Lösung von Kon-

flikten ohne Waffengewalt auskommt; in der die Ausbeutung von Natur und menschli-

cher Arbeitskraft aufhört; in der die demokratischen Kooperationen in politischen und

ökonomischen Handlungskontexten zu Bedeutungsverlust privater Herrschaft und der

Überwindung entsprechender Eigentumsverhältnisse führen; in der die Klassengesell-

schaft aufgehoben und in eine klassenlose überführt wird; in der Menschenrechte für

alle gelten; in der Bildung, Gesundheitsversorgung und kulturelle Vielfalt garantiert

werden. – Diese Liste ließe sich fortsetzen, und auch sie kann anders ausfallen. Diese

andere Welt, von der Goethe einmal sagte, ihr entworfenes Bild sehe aus wie ein »Ma-

gisterschmaus«, wirkt in vielen Aspekten gar nicht so ganz anders, denn dieses Bild

entstammt stets der Vorstellungskraft von Töchtern und Söhnen ihrer eigenen Zeit. In

diesen Entwurf sind nicht nur missliche Entwicklungen oder Erfahrungen des Leids,

sondern auch emanzipatorische Errungenschaften oder Erfahrungen des Gelingens im

Großen wie im Kleinen, zumeist nur partikular und vorläufig eingegangen. Doch sie

40 Vgl. auch Horkheimer: »Philosophische Theorie allein kann weder erreichen, daß die barbarisie-

rende Tendenz, noch daß die humanistische Einstellung sich in Zukunft durchsetzt.« Philosophie

kann bestenfalls ein »Licht« werfen auf die Menschheit: »Wenn es der Philosophie gelingt, den

Menschen zu helfen, diese Faktoren zu erkennen, wird sie der Menschheit einen großen Dienst

erweisen.« A.a.O., S. 185.

41 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (Nachtrag), S. 221.

42 Adorno, Negative Dialektik, S. 153.

43 Vgl. Bartonek, Philosophie im Konjunktiv, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Möglichkeit

bilden den Grundstock an normativen Erwartungen, deren gesellschaftliche Realisie-

rung insofern als möglich erachtet wird, als sie – um die aristotelische Formulierung

aufzugreifen – durch uns geschehen kann.44 Gleichwohl kann durch uns auch vieles an-

dere geschehen: Zum Menschenmöglichen zählt eine in ihrer Brutalität kaum zu über-

bietende Barbarei. Genozid, Totalitarismus, Irrationalismus, Rassismus, Raubbau an

der Natur, Missachtung von Menschenrechten gehören ebenfalls zum zivilisatorischen

Erfahrungsschatz.

II. Immanente und utopische Möglichkeit

Die Möglichkeit, daß die Welt zu schön wer-

de, ist für mich so arg schreckhaft nicht.

Theodor W. Adorno45

Es ist unsere verdammte Pflicht und Schul-

digkeit, den Gedanken mit der richtigen Pra-

xis zu verheiraten.

Max Horkheimer46

Das Projekt einer Kritischen Theorie der Gesellschaft ist keineswegs – wie allzu oft be-

hauptet – negativistisch oder gar nihilistisch. Theunissen ist zuzustimmen, wenn er

Adorno freispricht vom Verdacht, dessen Denken beruhe auf einem Standpunkt des

Totalnegativismus. Diesem Verdacht sei zu entgegnen, »daß er an derMöglichkeit eines

Anderen festhält, und daß er diesem darüber hinaus auch Wirklichkeit zuspricht, und

zwarWirklichkeit in der bestehendenWelt.«47 Auf die Frage »Was ist KritischeTheorie?«

lautet gemäß dieser Interpretation die Antwort: Kritische Theorie kann als eine Form

der Wirklichkeitsbetrachtung bestimmt werden, deren Besonderheit darin besteht, die

Differenz zumBestehenden so zu setzen, dass auch verstellte sozialeMöglichkeiten und

gehemmte gesellschaftliche Potentiale freigelegt werden. Mit dieser Freilegung ist ein

praktisches Interesse verbunden, das sich an den Ideen von Freiheit und Versöhnung,

an einem herrschaftsfreien Miteinander des Verschiedenen orientiert. Auch nach Mar-

cuse hat Kritische Theorie die Wurzeln der gesellschaftlichen Verhältnisse und ihre ge-

schichtlichen Alternativen zu erforschen. Kritische Theorie müsse sich als Kraft verste-

hen, die eine »›transzendierende‹ Analyse der Tatsachen im Licht ihrer gehemmten und

geleugneten Möglichkeiten« zu leisten vermag.48 Für Horkheimer und Adorno werden

mit dieser Konzeption von Kritischer Theorie zwei verschiedene Formen der Transzendenz

relevant, um die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht nur in ihrem Sosein, sondern auch

in ihrem Andersseinkönnen zu begreifen. Diese Überlegungen wurden bereits weiter

44 Aristoteles, Nikomachische Ethik, III, 5, 1112b 26.

45 Adorno, Diskussionsbeitrag zu »Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft?«, S. 585.

46 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Diskussionsprotokolle »Diskussion über Theorie und

Praxis« (1956), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 19, Frankfurt a.M.: 1988, S. 59.

47 Theunissen, Negativität bei Adorno, S. 50.

48 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 297

oben vorbereitet.49 Folgende Aspekte eines Überstiegs über das Gegebene sind demzufolge

festzuhalten:

1. Das Erfassen der eigenen Zeit in Gedanken vollzieht sich als Kritik derWirklichkeit.

2. In der Kritik derWirklichkeit werden – entgegenHegel –Möglichkeiten einer künf-

tigen Transformation des Bestehenden erschlossen. Die Prospektive wird zur weg-

weisenden Blickrichtung, auchwenn unverwirklichteMöglichkeiten ebenfalls in der

Retrospektive gehoben werden. Dabei wird die Zukunft in gesamtgesellschaftlicher

Hinsicht von Belang: Es geht um zukünftige,mögliche Gesellschaftskompositionen.

Hierbei sind drei Punkte zu beachten:

a) Derartige Antizipation ist nicht teleologisch. Weil diese »bessere« Gesellschaft

nur möglich ist und sich nicht zwingend (früher oder später) einstellen wird,

muss KritischeTheorie – entgegen Marx – diese Transzendenz ebenfalls als ei-

ne mögliche und nicht als eine notwendige begreifen. Neben die Transzendenz

des »Besseren« gesellt sich eine Transzendenz des »Schlechteren«.

b) Es gelingt nicht, das »Andere«, auf welches Transzendenz zielt, als ein anderes

»Ganzes« zu bestimmen, als eine mögliche gesellschaftliche Totalität.

c) Sofern das »Andere« aus dem Bestehenden erwächst, handelt es sich um im-

manente Transzendenz, verstanden als ein Überschreiten des Bestehenden durch

Bezugnahme auf Vermögen. Ein utopisches Überschreiten, schlechterdings ein

Überspringen der Wirklichkeit, kann unvermeidbar werden, wenn die Mög-

lichkeiten im Gegebenen verstellt sind.

In gewisser Weise ist das die Quintessenz der bisherigen Untersuchung zum Möglich-

keitsbegriff der Kritischen Theorie. Als Essenz im schlechten Sinne ließe sie sich aller-

dings kritisieren, weil diese Aufstellung als abgeschlossenes Resultat auch Eingang in

ein Lexikon finden könnte. Demgegenüber bietet sich nun die Gelegenheit, auf die in-

terne Dynamik des Möglichkeitsbegriffs näher einzugehen, die ihn als unabgeschlosse-

nes, notwendigerweise veränderliches und stets neu anzueignendes Konzept ausweist.

Diese Dynamik resultiert aus dem Spannungsverhältnis zwischen immanenter und uto-

pischer Transzendenz.

Denken ist aufgrund der unausweichlichen Bezugnahme auf die eigene Zeit ge- und

bestimmt.Wenn verstellte Möglichkeiten die Sicht auf den je aktuellen Raum an gesell-

schaftlichen Optionen verzerren und wenn etliche emanzipatorische, systemtransfor-

mierende Potentiale gehemmt sind, könnte ein auf das »ganz Andere« der Wirklichkeit

gerichtetes Denken die Lücke zwischen bewusstem Möglichkeitsraum und emanzipa-

torischen Potentialen verringern: Utopie setzt sich über die verstellten Möglichkeiten

hinweg. In der utopischen Distanznahme wird eine Perspektive auf den Möglichkeits-

raum eröffnet, die gehemmte Potentiale und verstellte Möglichkeiten sichtbar werden

lässt. Die utopische Transzendenz schießt über ein bloßes Denken in sozialen Möglich-

keiten hinaus, ist aber in ihrer Maßlosigkeit wiederum selbst historisch und damit ge-

und bestimmt: Die Sehnsucht nachUnsterblichkeit resultiert aus der Angst vor demTod

49 Siehe im Zweiten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »II.3.c. Die Richtung der Kritik: Transzen-

denz des Bestehenden«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Möglichkeit

und der realmedizinischen Möglichkeit, das eigene Leben zu verlängern; die Hoffnung

auf den ewigen Frieden resultiert aus den qualvollen Erfahrungen von Krieg und Ter-

ror und den kulturellen und institutionellen Möglichkeiten, Konflikte ohne Waffenge-

walt beizulegen; Herrschaftsfreiheit resultiert aus alltäglich erfahrbaren Zwängen und

der realpolitischenMöglichkeit, sie in demokratischen und rechtsstaatlichen Prozessen

zu kontrollieren und abzumildern. Nur durch diese Rückbindung an die Wirklichkeit

bleibt überhaupt verständlich,worauf utopisches Überschreiten zielt. Insofern sind bei-

de Momente der Transzendenz dialektisch vermittelt. Konstellationen, in denen reale

Möglichkeiten aufscheinen, und utopische Modelle, die bewusst den verstellten Mög-

lichkeitsraum überschreiten, sind aufeinander angewiesen. Hierin liegt die adäquate

FormdesMöglichkeitsdenkens heute.DiesesMöglichkeitsdenken ist vom Irrglauben an

die notwendige Verwirklichung des Reichs der Freiheit ›geheilt‹. Die relative Offenheit

des Zukünftigen macht es dann umso dringlicher, soziale Möglichkeiten der Transfor-

mation des Bestehenden und transformative Potentiale im Bestehenden zu erschließen

– regressive wie progressive.

Die Grafik auf der folgenden Seite ist dem Ansinnen geschuldet, diese begrifflichen

Verhältnisbestimmungen so darzustellen, wie sie aus den epistemologischen und sozi-

alphilosophischen Reflexionen zum Begriff der Möglichkeit und den zeitgeschichtlich

motivierten Neujustierungen bei Horkheimer und Adorno hervorgegangen sind. Kriti-

sche Theorie eröffnet einen reflexiven Zugriff auf ihre Gegenstände, durch den das je

Gegebene in seiner Wirklichkeit und in seiner Möglichkeit zugleich erfasst wird. Inso-

fern sie sich nicht mit der Darstellung des Gegebenen bescheidet, ist Kritische Theorie

als ein Denken des Überstiegs zu erachten. Dabei fährt sie zweigleisig.

Einerseits folgt sie der marxschen Idee einer Kritik der Politischen Ökonomie, in-

dem sie Potentiale im Wirklichen aufzudecken vermag. Das entspricht dem Pfad des

immanenten Möglichkeitsdenkens und ist materialistisch, aber nicht ökonomistisch,

denn solche Potentialitätsüberlegungen enden keineswegs an den Grenzen dessen, was

Bourdieu als »ökonomisches Kapital« umschrieb. In der Analyse von Produktivkräften

und Produktionsverhältnissen wird ebenso das soziale und kulturelle Kapital in gesell-

schaftlichen und staatlichen Institutionen, aber auch Einstellungen und Praktiken in

ihremWirklich- und Möglichsein thematisch.50 Für die genauere Bestimmung von so-

zialen Potentialen und ihrer Ausdifferenzierung – etwa in rechtliche, moralische, öko-

nomische, zivilgesellschaftliche, kulturelle und politische Potentiale in diversen Sphä-

renmit unterschiedlicher Reichweite – sindweitere Studien vonnöten. Siemüssten den

Abstraktionsgrad, den man der vorliegenden Betrachtung zum Vorwurf machen könn-

te, überwinden. Diese Untersuchungen können an die Vorarbeiten im Ersten Teil der

vorliegenden Studie zu Spinozas Begriff der Macht, Hegels Vermögensverständnis und

Marxens Überlegungen zu Produktivkräften und Produktionsverhältnissen anknüpfen,

50 Bourdieu, Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, S. 183ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 299

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Möglichkeit

um die materialistische Ausrichtung eines Begriffs der gesellschaftlichen Realmöglich-

keit nicht zu verfehlen. Entscheidend wird dabei sein, die Deutungskraft von kritischer

Sozialphilosophie oder Gesellschaftstheorie auszuloten: Zwar bleibt die aristotelische

Einsicht erhalten, wonach etwas aufgrund von Vermögen als realmöglich bestimmt

wird, aber inwiefern mit welchen gesellschaftlichen Potentialen welche sozialen Mög-

lichkeiten assoziiert werden, unterliegt erfahrungsgesättigter und von Theorie geleite-

ter Deutung. Auch in dieser Hinsicht wird der Aspekt der Kontingenz relevant, denn

diese Deutungen können auch anders ausfallen: Möglichkeitskonstellationen geraten

mit Adorno nie an ein zufriedenstellendes Ende. In Hinblick auf reale Potentiale wurde

bereits eine Binnenunterscheidung vorgenommen, wie ich sie im vorherigen Kapitel

dargelegt habe: Potentiale der gesellschaftlichen Veränderung können gehemmt und

soziale Möglichkeiten verstellt sein. Insofern bedarf es einer Transzendenz des bereits

bewussten Möglichkeitsraums (in der Grafik von Nr. 1 zu Nr. 2). Künftige Untersuchun-

gen müssten genauer darstellen, wie blockierte Potentiale und verstellte Möglichkeiten

zu erschließen sind und in welchem Verhältnis sie zueinanderstehen. Sie könnten da-

bei auf die Überlegungen zur bestimmten Negation und zu den Konstellationen eines

Anderen im Einzelnen (Kauz und Bohemien) aufbauen.

Andererseits werden mit diesem Möglichkeitskonzept utopische Pfade eingeschla-

gen.Dadurch sollen sozialeMöglichkeiten thematisch werden, die keine direkte Bezug-

nahme auf soziale Vermögen zulassen. Hierdurch findet eine Transzendenz vom realen

zum utopischenMöglichkeitsraum statt (in der Grafik von Nr. 1 und 2 zu Nr. 3).Mit die-

sem utopischen Überstieg wird eine Vorstellung von Ganzheit berührt, welche in den

bestehenden Zusammenhängen und den damit assoziierten Möglichkeiten nur als ihr

Anderes, als Unwirkliches und Unwirksames erscheint. Utopische Transzendenz lässt

sich als Befreiung verstehen,weil realeMöglichkeitsräume stets limitiert sind: Potentia-

le drücken eine partielle Bestimmtheit aus, sie sind stets handlungsermöglichend und

-begrenzend zugleich; sie definieren die Handlungsräume vergesellschafteter Subjekte

und Kollektive. Zudem gerät das Vertrauen auf systemimmanente Möglichkeiten des

Anderen und Besseren an eine schnell zu erreichende Grenze, wenn die möglichen Al-

ternativen zum Bestehenden weitgehend verstellt sind. Würde Gesellschaftskritik sich

in solch ›verarmten‹ Zeiten auf immanente Transzendenz versteifen, so könnte sie in

letzter Konsequenz sich selbst negieren.51 Diesen Restriktionen und Gefahren hat sich

utopisches Denken nicht unterzuordnen und auszusetzen. Es überschreitet die Gren-

zen des realenMöglichkeitsraums, ohne damit dieses Andere inGänze ausloten zumüs-

sen und zu können. KritischeTheorie operiert mit einemKonzept der negativen Utopie,

wenn sie sich enthält, zu sagen, was »das Richtige« sei. Doch zugleich vermag sie, Per-

spektiven zu erschließen, die insofern als utopisch im klassischen Sinne zu bezeichnen

sind, als in ihnen »das Richtige« modellhaft, im Kleinen und Vereinzelten – wie Ador-

no sagen würde – »aufspringt«. Auch wenn diese utopischen Modelle nicht auf eine

gesamtgesellschaftliche Ausbuchstabierung dieses Richtigen (Totalität) abstellen, wird

51 Zur Erinnerung: Meine These lautet, dass Kritische Theorie sich selbst verliert, wenn sie die Per-

spektive auf das Mögliche, Bessere und Andere einbüßt. Siehe hierzu das Kapitel »III. Conclusio:

Entwicklungen des Begriffs der Möglichkeit oder das Andere als das Mögliche« im Zweiten Teil

dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 301

damit doch die Restriktion der Negativität (Bilderverbot) suspendiert. Das könnte als

idealistischeWendung verstanden werden, wenn nicht die Vermittlung von realem und

utopischemMöglichkeitsdenken gelingt. So wurde die Utopie eingeführt als gleichsam

säkularisierter Rettungsanker vorm Rückfall in Positivismus oder Immanentismus, der

dann noch bleibt, wenn die Wirklichkeit kaum noch Möglichkeiten entbirgt, die Wege

aus »demFalschen« aufweisen.Utopisches Überschreiten eröffnet Perspektiven auf ver-

stellte Realmöglichkeiten in entmöglichten und entwirklichten Zeiten und leitet Deu-

tungen an, die den »Schleier der Maja« lüften, also das Andere, Mögliche und Bessere

aufscheinen lassen. Trotzdem schöpft eine negative Utopie aus dem Wirklichen, in-

sofern sie das reale Leid, Unrecht und die Unterdrückung zum Ausgang nimmt, um

ihre Abschaffung zu postulieren: Keiner soll mehr hungern. Der reale Hunger ist auch

deswegen ein instruktives Beispiel, weil utopisches Denken zugleich an reale Potentia-

le anzuknüpfen vermag: Die Möglichkeiten zur Abschaffung des Hungers sind bereits

vorhanden.

Das Vermittlungsverhältnis von immanenter und utopischer Transzendenz ist Aus-

druck einer negativen Dialektik, die davor bewahrt, die beiden Transzendenzfiguren

letztlich in einem Höheren aufzuheben. Ich verdeutliche dies am Eigenwert und ei-

nem damit verbundenen Eigensinn utopischen Denkens. Für die KritischeTheorie, wie

sie Horkheimer und Adorno entwickelt haben, bleibt die Differenz zur traditionellen

Theorie und einer mit jener korrespondierenden Praxis entscheidend. Kritische Mög-

lichkeitsanalysen unterscheiden sich fundamental von traditionellen Möglichkeitsana-

lysen.DieseDifferenz zeigt sich anHorkheimers ursprünglicher Einsicht, dass es neben

den traditionellen Formen der theoretischen Welterschließung und praktischen Exis-

tenzbewältigung ein kritisches Weltverhältnis gibt, welches die »Gesellschaft selbst zu

seinemGegenstande hat«.Während traditionelleTheorie auf die Lösung konkreter Pro-

bleme unter Beibehaltung der maßgeblichen Einrichtungen abzielt52, ist eine kritische

Theoretikerin mit dem Vermögen eines »kritischen Verhaltens« ausgestattet und an der

Aufrechterhaltung des status quo wenig interessiert.53 Eine traditionelle Möglichkeits-

denkerin gibt sich mit realen und systemimmanenten Möglichkeiten zufrieden. Die

kritische Möglichkeitsdenkerin hingegen ist unter Bedingungen von Kontingenz (das

Andere stellt sich nicht notwendig ein) auf utopische Ressourcen angewiesen, ohne sie

in einer wohlgeformten, ausgepinselten Utopie aufgehen zu lassen. Adorno formuliert

entsprechend:

52 Ein Beispiel aus unseren Tagenwäre nationale und internationale Klimapolitik, die in den gegebe-

nen Grenzen der bestehenden Ordnungen bestenfalls neue Gesetze und Institutionen schafft, um

das Schlimmste zu verhindern. An den ökonomischen Verhältnissen hingegen, die maßgeblich

zur Klimakatastrophe beitragen, ändert sie nichts.

53 »Es gibt nun ein menschliches Verhalten, das die Gesellschaft selbst zum Gegenstand hat. Es ist

nicht darauf gerichtet, irgendwelche Mißstände abzustellen, diese erscheinen ihm vielmehr als

notwendig mit der Einrichtung des Gesellschaftsbaus verknüpft. […] Die Kategorien des Besse-

ren, Nützlichen, Zweckmäßigen, Produktiven, Wertvollen, wie sie in einer Ordnung gelten, sind

ihmvielmehr selbst verdächtig«. Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 180f. Vgl. auch

oben meine Ausführungen zu den Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen der Gesell-

schaftskritikerin und dem Kauz im zweiten Unterkapitel zur zweiten Stufe der Entwicklung des

Begriffs der Möglichkeit im Zweiten Teil dieser Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Möglichkeit

»Demgegenüber ist der kompromißlos kritisch Denkende, der weder sein Bewußtsein

überschreibt noch zumHandeln sich terrorisieren läßt, in Wahrheit der, welcher nicht

abläßt. Denken ist nicht die geistige Reproduktion dessen, was ohnehin ist. Solange

es nicht abbricht, hält es die Möglichkeit fest. Sein Unstillbares, der Widerwille dage-

gen, sich abspeisen zu lassen, verweigert sich der törichtenWeisheit von Resignation.

In ihm ist das utopische Moment desto stärker, je weniger es […] zur Utopie sich ver-

gegenständlicht und dadurch deren Verwirklichung sabotiert. Offenes Denken weist

über sich hinaus.«54

Philosophie, die demgemäß sich am Erfassen der Wirklichkeit beteiligt, wird von der

Einsicht in ihre notwendige Funktionslosigkeit und Ohnmacht im Konzert der spätka-

pitalistischen Gesellschaft getragen. Aufgrund dieser Einsicht und Haltung, so Adorno,

»erhascht sie vielleicht einen Blick in eine Ordnung des Möglichen, Nichtseienden, wo

die Menschen und Dinge an ihrem rechten Ort wären.«55 Philosophie, die in dieser

Negation und Distanz zum Bestehenden als »fortgeschrittenstes Bewußtsein« erachtet

wird, sei »durchdrungen vom Potential dessen, was anders wäre, aber auch der Gewalt

des Regressiven gewachsen, über das erst sich erhöbe, was es als Ballast in sich hin-

eingenommen und begriffen hat.« Einerseits findet sich in dieser Überlegung der für

immanentes Möglichkeitsdenken so zentrale Begriff des Vermögens, der Potentialität.

Andererseits scheint der Hinweis auf ein Nicht-Seiendes, an demMenschen und Dinge

an »ihrem rechten Ort« wären, als utopische Reflexion: Der Ort ist (noch) nicht. Mit

dem Versiegen der utopischen Transzendenz geriete Möglichkeitsdenken falsch und

schief.56 Es verlöre die Fernziele.

Zudem kommt den utopischen Potentialen eine schwer zu taxierende praktische Be-

deutung zu: Selbst wenn utopisches Denken sich in seiner Maßlosigkeit für sozialphi-

losophische und insbesondere empirische Potentialitätsanalysen disqualifizierte, wäre

damit seine Relevanz in den politischen Auseinandersetzungen oder Kämpfen noch

lange nicht vom Tisch. Hatte Spinoza die Irrealität der Kontingenz und zugleich die

Relevanz dieser Vorstellung in den politischen Interaktionen der Gesellschaftsmitglie-

der hervorgehoben, so ist auch auf die Wirksamkeit von utopischen Vorstellungen (mit

Spinoza: imaginationes) im Raum des Politischen hinzuweisen. Utopisches Denken ist

Ausdruck von Hoffnung (mit Spinoza: spes), die nicht vollständig aus den Potentia-

len imWirklichen geschöpft werden kann und die dennoch einen entscheidenden Fak-

tor der Veränderung des Bestehenden darstellen kann, weil sie Motivationen freisetzt,

die es wahrscheinlicher werden lassen, Realmögliches zu verwirklichen.57 So sind nicht

nur Erfahrungen des Leids für Möglichkeitsreflexionen von Belang.58 Auch solche af-

54 Adorno, Resignation (1969), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 10.2, Frankfurt a.M.: 1997, S. 798.

55 Adorno, Wozu noch Philosophie, S. 471. Dort und auf der folgenden Seite auch die beiden folgen-

den Zitate im Fließtext.

56 Vgl. hierzu auch den oft zitierten Satz von Habermas: »Wenn die utopischen Oasen austrocknen,

breitet sich eine Wüste von Banalität und Ratlosigkeit aus.« Habermas, Die Krise des Wohlfahrts-

staates und die Erschöpfung utopischer Energien, S. 161.

57 Zu Kontingenz undAffektenlehre bei Spinoza siehe imErsten Teil dieser Untersuchung das Kapitel

»II.2.b. Doppelte Kontingenz: Entscheidungskontingenz und Handlungsraumkontingenz«.

58 Siehehierzu imKapitel zuvor »I. GehemmtePotentiale und verstellteMöglichkeiten: ZumErkennt-

nisinteresse einer Kritischen Theorie der Gesellschaft«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 303

fektiven und motivationalen Aspekte, wie sie mit utopischen Vorstellungen verbunden

sind, sollten berücksichtigt werden, weil aus ihnen ein Begehren erwachsen kann, das

die Aktualisierung vorhandener Transformationspotentiale gleichsam befeuert. Utopi-

sche Perspektiven auf die andere und erstrebenswerte Gesellschaft können die Akteure

darin bestärken, sich an entsprechenden Veränderungen zu beteiligen. Wenn soziale

Möglichkeiten verstellt sind, dann legt ein auf Hoffnung gegründetes Wirken mehr frei

als man gemäß der erkannten realen Potentiale für möglich gehalten hätte: Utopische

Möglichkeiten können eine kommunikative Macht entfalten, wodurch vorhandene Po-

tentiale umgedeutet und mit neuen Zwecken verbunden werden. Das wäre Spinoza

entgegenzuhalten, dessen Immanentismus neue und bisher unverwirklichte Formen

des Zusammenlebens als bloße Schimären abkanzelt, wie das folgende Zitat von ihm

erhellt:

»Tatsächlich bin ich völlig überzeugt, daß die Erfahrung alle Formen politischer Ge-

bilde schon aufgezeigt hat, die im Hinblick auf ein einträchtiges Leben der Menschen

denkbar sind«.59

Die Kritische Theorie bezieht in ihrer Konzeption der sozialen Möglichkeit im Allge-

meinen und im Moment der utopischen Transzendenz im Besonderen die schärfste

Antithese zur Sozialontologie Spinozas. Sie besteht in dem Aufweis, dass das, was war

und ist, nicht alles ist.

III. Diesseits der Zukunft: »Prospektive Möglichkeit« als Grundbegriff
kritischer Gesellschaftstheorien

Wir müssen einen neuen Vorstellungshori-

zont vorschlagen und umsetzen, eine neue

Form, die Welt zu bewohnen, und zwar un-

verzüglich. […] Es geht zur Stunde lediglich

darum, die Bedingungen für Möglichkeiten

der Hoffnung neu zu schaffen. Darum, ge-

meinsam im Hier und Jetzt einen Horizont

des Möglichen zu entwerfen, um sich den

Fiktionen der Verzweiflung zu widersetzen.

Camille de Toledo60

Wollte man den kritischen Möglichkeitsbegriff in wenigen Sätzen charakterisieren, dann lie-

ße sich von einem realen Möglichkeitsbegriff sprechen, der bezogen ist auf Vermö-

gen und objektive Realisationsbedingungen, der diese Vermögen und Bedingungen in

der sozialen Wirklichkeit verortet und der prospektiv zur Geltung kommt. Reales Mög-

lichkeitsdenken wird ergänzt um utopische Perspektiven. Utopie und Realmöglichkeit

59 Spinoza, Politischer Traktat, I, 3.

60 Camille de Toledo, Eutopia. Eine kollektive Fiktion der Hoffnung, in: Beton International, 2. Jahr-

gang, 2015, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Möglichkeit

stehen in einem Ergänzungsverhältnis, wobei das eine zugleich als Korrektiv des je-

weils anderen Moments dient. Dies garantiert einerseits, dass Kritische Theorie nicht

in Utopismus abgleitet und sich im Wolkenkuckucksheim einrichtet. Es garantiert an-

dererseits, dass Kritische Theorie nicht zu einem Immanentismus verkommt und nur

noch diejenigen wirklichkeitsimmanenten Möglichkeiten berücksichtigen könnte, die

den Verstellungen des Möglichkeitsraums nicht anheimgefallen sind.

Die Entwicklung des Grundbegriffs der Möglichkeit in den Grenzen der frühen Kri-

tischenTheorie bündele ich in fünfThesen. Sie können als Grundlage dienen für künftige

Untersuchungen zum Möglichkeitsverständnis kritischer Gesellschaftstheorien.

1. Das Gegebene zu begreifen heißt, es in seiner Aktualität zu eruieren und zwar einge-

denk seiner Potentialität.61

2. ImMöglichen vollzieht und gewinnt KritischeTheorie die erforderliche Distanz zum

gesellschaftlich Gegebenen.62

3. Kritik der Wirklichkeit kann nur gelingen, wenn sie sich im Bewusstsein des Anders-

seinkönnens vollzieht.63

4. Maßgeblich ist die Bewegung der Transzendenz: Aus Potentialen werden Möglich-

keiten des Überschreitens gegebener Verhältnisse erschlossen.

5. Zu diesem innerweltlichen Überschreiten gesellt sich die Utopie: Innerweltliche Tran-

szendenz und utopisches Überschreiten stehen in einem Ergänzungszusammenhang.

Die Gewichtung der beiden Transzendenzfiguren hängt von der jeweiligen histo-

rischen Situation ab, in der sie bemüht werden: Wie intensiv reale Potentiale ge-

hemmt und dieMöglichkeitsräume verstellt sind, ist entscheidend für Ausmaß oder

Vehemenz utopischer Impulse, die für Horkheimer und Adorno immer auch ein Är-

gernis geblieben sind.

61 »Theorie […]mußdie Begriffe, die sie gleichsamvon außenmitbringt, umsetzen in jene,welche die

Sache von sich selber hat, in das, was die Sache von sich aus seinmöchte, und es konfrontierenmit

dem, was sie ist. Sie muß die Starrheit des hier und heute fixierten Gegenstandes auflösen in ein

Spannungsfeld des Möglichen und des Wirklichen: jedes von beiden ist, um nur sein zu können,

aufs andere verwiesen. Mit anderen Worten, Theorie ist unabdingbar kritisch. Darum aber sind

aus ihr abgeleiteteHypothesen, Voraussagen von regelhaft zu Erwartendem ihr nicht voll adäquat.

Das bloß zu Erwartende ist selber ein Stück gesellschaftlichen Betriebs, inkommensurabel dem,

worauf die Kritik geht.« Adorno, Soziologie und empirische Forschung, S. 197.

62 »Ideologie in einem immer stärkeren Maße verschmilzt mit dem Bild der Realität, so wie sie tat-

sächlich ist, daß also, um noch einmal MaxWeber zu bemühen, die ›entzauberteWelt‹ auch noch

[…] zu ihrer eigenen Ideologie verklärt wird. Verklärt deshalb, weil die Präsentation dieser Welt

den Anschein erweckt, als müsse es so sein, als könne es nicht anders sein und als sei das auch

noch besonders tief.« Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft (Vorlesung

1964), S. 118f. Siehe auch: »Wer das Seiende unterschiedslos und ohne Perspektive aufs Mögliche

der Nichtigkeit zeiht, leistet dem stumpfen Betrieb Beihilfe.« Adorno, Negative Dialektik, S. 390.

63 »Auch im Bewußtsein der Subjekte wählt die bürgerliche Gesellschaft lieber den totalen Unter-

gang, ihr objektives Potential, als daß sie zu Reflexionen sich aufschwänge, die ihre Grundschicht

bedrohten. Die metaphysischen Interessen der Menschen bedürften der ungeschmälertenWahr-

nehmung ihrer materiellen. Solange diese ihnen verschleiert sind, leben sie unterm Schleier der

Maja. Nur wenn, was ist, sich ändern läßt, ist das, was ist, nicht alles.« Adorno, Negative Dialektik,

S. 391.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 305

Ein so bestimmtes kritisches Möglichkeitsdenken tangiert diverse philosophische und

einzelwissenschaftliche Disziplinen, von denen ich im Laufe der vorliegenden Untersu-

chung nur einige berührt und andere –wie die ästhetischeTheorie – vernachlässigt ha-

be. Der Begriff der Möglichkeit wurde in epistemologischer, ontologischer, geschichts-

und sozialphilosophischer Perspektive entwickelt, gelegentlich konnten sozialpsycholo-

gische und soziologische Aspekte – etwa in der Darstellung der Antisemitismusproble-

matik – gestreift werden. Zum Abschluss dieser Untersuchung fasse ich einige zentra-

le Aspekte des Möglichkeitsbegriffs zusammen, die dazu veranlassen könnten, künftig

diesen Grundbegriff weitaus reflektierter und hierdurch produktiver in kritischen Ge-

sellschaftstheorien und mit ihnen korrespondierender empirischer Sozialforschung zu

verankern. Während ich in dieser Studie einen Begriff der Möglichkeit entfaltet ha-

be, der von Aristoteles ausgehend in die Kritische Theorie bei Horkheimer und Adorno

mündet, sind die folgenden Bemerkungen dem Versuch geschuldet, dieses ›Erbe‹ zu

aktualisieren. Sie umfassen Hinweise und Vorschläge für künftige Studien zum Begriff

der sozialen Möglichkeit, für daraus resultierende theoretische Überlegungen und für

empirische Sozialforschung. Insbesondere der Ausblick auf gegenwärtige Projekte, die

mit demBegriff der sozialenMöglichkeit operieren,mag dazu anregen, eine gegenwarts-

adäquate Form kritischen Möglichkeitsdenkens zu etablieren.

Vorausschauende Gesellschaftstheorie

Die Aktualität der praktischen Philosophie realisiert sich in ihrem Austausch mit den

Einzelwissenschaften.64 Gegenwartsbezogene Erkenntnis von Praxis, von institutionel-

len Ordnungen und letztlich der »Gesellschaft« wird in der Auseinandersetzung mit

einzelwissenschaftlichen Beobachtungen und Resultaten entwickelt. Diese Grundein-

sicht von Horkheimer und Adorno liegt auch ihrem Bemühen um den Begriff der Mög-

lichkeit zugrunde. IhreWirksamkeit entfaltet eine so verstandene praktische Philosophie

in ihremWiderstand gegen dieMöglichkeitsvergessenheit, wie sie vonHorkheimer und

Adorno nicht nur in wissenschaftlichen Theorien ihrer eigenen Zeit, sondern in allen

Bereichen des menschlichen Lebens diagnostiziert und als »Positivismus« begrifflich

erfasst wurde. Im Lichte des Aktualitätsparadigmas verwandelt sich praktische Philo-

sophie in KritischeTheorie der Gesellschaft. Sie wird vomMöglichkeitsbegriff ›regiert‹.

Gemäß diesem Paradigma wird die Arbeit am Begriff der Möglichkeit durch zwei In-

teressen bestimmt. Erstens wird um ein besseres Verständnis der gesellschaftlichen

Wirklichkeit gerungen, die nur unzulänglich erfasst werden kann ohne Aussagen über

ihr mögliches Anderssein. Zweitens entsteht daraus Skepsis und gegebenenfallsWider-

stand gegen die Fixierung auf das Bestehende in Theorie und Praxis.

Jede Erkenntnis über die sozialeWirklichkeit weist über das Bestehende hinaus.Der

Begriff der Möglichkeit markiert die Differenz zum Bestehenden. Kritische Theorie begreift

die Wirklichkeit im Lichte ihrer Möglichkeiten. Das Bestehende oder Gegebene wird

64 Siehe zum Verständnis von Aktualität (Gegenwartsbezogenheit und Wirksamkeit) das Kapitel

»II.1. Aktualität der Philosophie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit« im Zweiten Teil der vorlie-

genden Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Möglichkeit

nahezu automatisch oder selbstverständlich unter dem Gesichtspunkt seiner Verän-

derbarkeit beleuchtet, was eine Perspektive auf Alternativen zum status quo eröffnet.

»Möglichkeit« ließe sich in diesem Sinne als ein Reflexionsterminus bezeichnen, durch

den ein anderes Erfassen der Wirklichkeit ermöglicht wird.65

Gesellschaftliche Möglichkeiten wiederum resultieren aus der Konstellation

verschiedener realer Potentiale unter bestimmten Rahmenbedingungen. Sozialontolo-

gisch gewendet lautet der Gedanke: Individuelle und soziale Möglichkeiten erwachsen aus

dem Wirklichen. Sie geben Auskunft über maßgebliche Veränderungen des Sozialen,

und hierin besteht der Zweck von Möglichkeitsdenken in gesellschaftstheoretischer

Perspektive. So verstandene Möglichkeiten sind erst in der jeweiligen Zukunft mög-

licherweise verwirklicht. Ein derartiger Möglichkeitsbegriff lässt sich deswegen als

prospektiv bezeichnen.

Möglichkeitsdenken zwischen Immanenz und Utopie

Die Rede von »gehemmten Potentialen« und »verstellten Möglichkeiten« verweist auf

einen Problemkomplex, der einen unbedarften Zugriff auf das gesellschaftlich Mögli-

che ausschließt. Er verlangt nach verschiedenen Lösungen, die nicht nur philosophische

Reflexionen auf ›erkrankte‹ Formen der gesellschaftlich realisierten Vernunft im Kon-

trast zur historisch möglichen Vernunft einerseits und gesellschaftstheoretisch fun-

dierte Kritik an den Mechanismen und Strukturen der instrumentellen Rationalisie-

rung andererseits umfassen. Auch wäre in Vorhaben der empirischen Sozialforschung

zu beleuchten, wie die konfliktreichen und komplexen Vermögens- oder Machtstruktu-

ren emanzipatorischen Wandel hemmen und welche Bedingungen in psychologischer,

kultureller oder rechtlicherHinsicht erfüllt seinmüssten, umdie Blockaden aufzulösen.

In solchen Potentialanalysen entwickelt sich ein Wissen um die rationalen und prak-

tischen Möglichkeiten, die im gemeinsamen Handeln der vergesellschafteten Subjekte

in verschiedenen Handlungskontexten als emanzipatorischer Fortschritt interpretiert

werden könnten.

Diese Betrachtungen veranlassen dazu, zwei verschiedene Typen der Transzendenz

zu unterscheiden: immanente und utopische Transzendenz. Eine Kritik der Wirklichkeit

führt einerseits zur Erkundung von realen Möglichkeiten und erzeugt andererseits ei-

nen utopischen Überschuss. Das Spannungsverhältnis zwischen immanenter und uto-

pischer Transzendenz könnte auch zur Triebkraft von kritischen Theorien heute wer-

den. Was dabei entscheidend ist: Weder ist die Blockierung von emanzipatorischen

Potentialen gleichzusetzen mit dem vollständigen Versiegen der realen Möglichkeiten

der Befreiung, noch stellt der Rekurs auf utopische Möglichkeiten eine vollständige

Entkoppelung vomWirklichen dar. Beides wurde – zumindest im Ansatz – bei Adorno

zusammengedacht und scheint eine Dynamik zu entfachen, die nicht unbedingt oder

zwangsläufig in das Kommunikationsparadigma überzugehen hat, aber der Form nach

ihm nicht unähnlich ist. Auch wenn sich Wellmers Kritik an Horkheimer und Adorno

einreiht in die lange Reihe derer, die im Verblendungszusammenhang das letzte Wort

65 Zum »Reflexionsbegriff« siehe Peter Janich, Logisch-pragmatische Propädeutik. Ein Grundkurs im

philosophischen Reflektieren, Weilerswist: 2001, S. 152ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 307

der beiden sahen, ist seine Interpretation des Ansatzes von Habermas durchaus erhel-

lend:

»Habermas versucht […], den Gedanken einer in der Struktur kapitalistischer Ge-

sellschaften beschlossenen Blockierung emanzipatorischer Impulse mit dem eines

in diesen Gesellschaften angelegten emanzipatorischen Potentials systematisch zu

verknüpfen. Habermas versteht den Entfremdungs- und Herrschaftszusammenhang

der kapitalistischen Gesellschaft als einen Zusammenhang systematisch verzerrter

Kommunikation.«66

Diese Kommunikation soll entzerrt werden, um diejenigen Impulse und Potentiale frei-

zulegen, die letztlich die Entwicklung einer zwanglosen intersubjektiven Lebensform

bedingen können, welche sich in ihr gemäßen wirtschaftlichen Verhältnissen sowie

rechtlichen und politischen Institutionen realisiert. Dies dürfte nicht der geringste Bei-

trag dazu sein, die Welt, wie Marx sagen würde, zu verändern.

Zum Erfordernis einer Symptomatik oder warum sich kritische

Gesellschaftstheorien als Tendenzwissenschaft verstehen sollten

Welche sozialen Möglichkeiten in gesellschaftstheoretischen Überlegungen und empi-

rischen Studien beleuchtet werden, hängt maßgeblich vom jeweils gewählten Erkennt-

nisinteresse ab. Primär dürften diejenigen Entwicklungen innerhalb des Möglichkeits-

raumes in den Blick geraten, denen eine – um mit Bloch zu sprechen – »zukunftstra-

gende Bestimmtheit« zugesprochen werden kann.67 Folglich müssten Methoden und

Kriterien entwickelt werden, auf deren Grundlage zwischen »starken« und »schwachen«

sozialen Möglichkeiten unterschieden werden kann. Das bleibt zwar ein Desiderat für

künftige Untersuchungen. Gleichwohl sollen folgende Bemerkungen diese Unterschei-

dung etwas weniger vage erscheinen lassen. »Starke Möglichkeiten« lassen sich als Ten-

denzen begreifen. Tendenzen drücken Richtungen dermöglichen gesellschaftlichen Ver-

änderung aus. Diese Richtungenmögen zwar in der gegebenen Sozialstruktur angelegt

sein, werden aber nicht im Rahmen eines Telos der Geschichte verhandelt. Die Aufgabe

von Gesellschaftstheorie besteht nun darin, solche Tendenzen zu erschließen. Dabei,

so postulierte bereits Adorno, müsse sie einen theoretischen Rahmen entwickeln, der

die relevanten sozialen Phänomene in Verhältnis zueinander bringt und das »Neue«

ersichtlich werden lässt.68 Während Trends sich bei Einzelanalysen sozialer Phäno-

66 Albrecht Wellmer, Über Vernunft, Emanzipation und Utopie. Zur kommunikationstheoretischen

Begründung einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Ethik und Dialog. Elemente des mo-

ralischen Urteils bei Kant und in der Diskursethik. 2. Auflage, Frankfurt a.M.: 1986, S. 178.

67 Bloch, Das Prinzip Hoffnung, S. 271. Dabei sollte berücksichtigt werden, dass diese »zukunftstra-

gende Bestimmtheit« nicht nur in Möglichkeiten erschlossen wird, die in der Zukunft der jewei-

ligen Betrachterin liegen, sondern auch retrospektiv bei starken Alternativen zum tatsächlichen

Verlauf der Geschichte festgestellt werden kann.

68 »Der Begriff der Theorie ist nicht tautologisch, sondern betrifft dasNeue, Nichtidentische. Theorie

ist immer erst erreicht, wenn sie in der Analyse der in der Gesellschaft real geltenden Begriffe zu

Bestimmungen gelangt, zu denen diese Begriffe treiben und die gleichzeitig ihnen gegenüber

etwas anderes sind.« Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft (Vorlesung

1964), S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Möglichkeit

mene einstellen, bringen Tendenzen gesamtgesellschaftliche Veränderungen zum Vor-

schein.69 Blockierte Potentiale und verstellte Möglichkeiten tragen dazu bei, dass so-

ziale Tendenzen nicht direkt erkannt oder erschlossen werden können. Sie werden –

ähnlich wie soziale Pathologien70 – anhand von Symptomen gewahr. Eine zeitgenössi-

sche gesamtgesellschaftliche Tendenz sieht Adorno beispielsweise in Integrationspro-

zessen, welche die Subjekte dazu bringen, ein auf Individualität ausgerichtetes Leben

kaum noch führen zu können:

»Der Prozeß zehrt davon, daß die Menschen dem, was ihnen angetan wird, auch ihr

Leben verdanken. Die affektive Besetzung der Technik, der Massenappell des Sports,

die Fetischisierung der Konsumgüter sind Symptome dieser Tendenz.«71

Der Gehalt dieser Tendenz, also die Aussagekraft dieser Entindividualisierungsthese,

sei dahingestellt. Was mir relevant erscheint, ist die Bezugnahme auf Symptome. Sie

ähneln in ihrer Funktion in Tendenzaussagen dem Begriff des Vermögens oder der Fä-

higkeit in Möglichkeitsurteilen. Aus Symptomen, wie sie in gesellschaftlichen Analysen

erschlossen und gebündelt werden, können gewisse Entwicklungen erfolgen. Die Auf-

gabe von kritischen Theorien besteht demzufolge darin, Symptome zu deuten, sie be-

stimmten sozialen Entwicklungen zuzuordnen. Symptome stellen selbst gesellschaftli-

che Prozesse dar (»Besetzung der Technik«, »Fetischisierung der Technik«), die sich in

übergeordneten Tendenzen bündeln und interpretieren lassen. Vermögen oder Fähig-

keiten hingegen werden primär Institutionen, sozialen Gruppen oder Individuen zuge-

schrieben. Vermutlich sind Symptom-Prozesse gemäß der aristotelischen Unterschei-

dung als passive Vermögen, soziale Potentiale wiederum als aktive Vermögen zu erach-

ten.72 Folglich dürfte es erstrebenswert sein, auch eine Symptomatik, also eine Technik

der Deutung von Symptomen, zu entwickeln, um derartiges Möglichkeitswissen über

die Gesamtgesellschaft zu heben.

Exakte Phantasie in Konstellationen des gesellschaftlich Möglichen

Es kommt darauf an, das Sensorium für die gesellschaftlichen Möglichkeiten zu verbessern.

Der Begriff der Möglichkeit verweist nicht nur auf die Kontingenz des Sozialen, auf

Vermögen, auf Handlungsfreiheit, sondern auch auf Transzendenz. Das, was das Be-

stehende als Mögliches übersteigt, resultiert zwar aus einer Kritik der Wirklichkeit,

verweist aber auf eine spezifische Fähigkeit der Kritikerin, die zumindest in der ersten

Stufe des Möglichkeitsdenkens der Kritischen Theorie durchaus gewürdigt wurde: das

Vermögen der Phantasie. Es gelangt, so Adorno, in Konstellationen als »exakte Phanta-

sie« zur Anwendung.Als exaktwird sie bezeichnet,weil sie streng amMaterial verbleibt.

69 Der gesamtgesellschaftliche Charakter mancher Tendenzen wird anhand der weberschen Sozio-

logie demonstriert. Die Rationalisierung derModerne beiWeber deutet Adorno als eine derartige

Tendenz. Adorno, Kultur und Verwaltung, S. 124ff.

70 Vgl. das erste Kapitel im Abschluss und Ausblick: »I. Gehemmte Potentiale und verstellte Möglich-

keiten: Zum Erkenntnisinteresse einer Kritischen Theorie der Gesellschaft«.

71 Adorno, Gesellschaft, S. 18.

72 Zu dieser Unterscheidung zwischen aktiven und passiven Vermögen siehe im Ersten Teil das Ka-

pitel »I.1.2.a. Kinetische Realmöglichkeit und Wirklichkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 309

Exakte Phantasie verhilft dazu, einzelne Elemente des zu untersuchenden Sachverhalts

neu anzuordnen. Wenn diese Elemente in Konstellationen durch die Fähigkeit zur ex-

akten Phantasie umgruppiert werden, findet eine sachte Transzendenz statt.73 Exakte

Phantasie, so wird an Schriften Adornos aus den Nachkriegsjahren etwas deutlicher,

stellt eine Einbildungskraft dar, die sich nicht von Vorurteilen, Interessen oder Schwär-

mereien beeindrucken lässt, sondern hiervon ungetrübt eine Erkenntnis antreibt, die

dem identifizierenden Denken entraten will.74 Auch Horkheimer verwendet den Be-

griff der Phantasie. Er verbindet mit diesen Vermögen die Fähigkeit zur Transzendenz

in gesamtgesellschaftlicher Hinsicht: Er bescheinigt der kritischen Theoretikerin einen

»Eigensinn der Phantasie«, die sie in die Lage versetzt, gesellschaftliche Tendenzen

so anzuordnen, dass sich daraus Möglichkeiten der zukünftigen Entwicklung der Ge-

samtgesellschaft ergeben.75 Eine Theorie, die »zur Transformation des gesellschaftli-

chen Ganzen treibt« muss demzufolge auf Phantasie fußen.76

Auch wenn nicht sehr viel mehr über diese Einbildungskraft bei Horkheimer und

Adorno zu erfahren ist, so macht es zumindest den Anschein, dass sie für das Denken

in Konstellationen unverzichtbar ist. In Konstellationen werden einzelne Elemente oder

Begriffe eines Sachverhalts gruppiert, und jede gewählte Gruppierung lässt sich verän-

dern. Solche Neukonfigurationen lassen sich als begriffliche Experimente beschreiben,

in denen Möglichkeitsräume ausgelotet werden können.77 Für derartige Experimente

braucht es exakte Phantasie.78 Das Verfahren der Konstellation könnte den Theoreti-

ker in die Lage versetzen, den Raum gesellschaftlicher Möglichkeiten zu erschließen.

Während mit denTheoremen der gehemmten Potentiale und verstellten Möglichkeiten

sowiemit demKonzept der immanenten und utopischen Transzendenz der begriffliche

Rahmen geliefert wird, in dem Theorie über das Bestehende hinauszudenken vermag,

stellt die Konstellation ein Vorgehen dar, anhand dessen gesellschaftliche Wirklichkeit

auf ihre immanenten und utopischen Möglichkeiten hin ausgelotet werden kann. Sol-

che Betrachtungen lassen sich realitätsnah an besonderen sozialen Praktiken oder Insti-

tutionen durchführen. Diese utopisch-realmöglichenModelle erwachsen aus der Kritik der

73 Adorno, Die Aktualität der Philosophie, S. 342. Siehe auch die Differenz zwischen zum Scheitern

verurteiltenUtopien und exakter Phantasie: Adorno, AldousHuxley unddieUtopie (1951), in: ders.,

Gesammelte Schriften Bd. 10.1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 120.

74 Adorno, Negative Dialektik, S. 56.

75 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 194. Dort auch das nächste Zitat.

76 MaeveCookehat zuRecht darauf hingewiesen, dass die »Imagination« oder der »mythische, fiktive

Aspekt«, den sie wiederummit demBegriff der Utopie umschreibt, elementar ist für eine kritische

Gesellschaftstheorie, auch wenn sie letztere als zutiefst »rational« charakterisiert. Maeve Cooke,

Zur Rationalität der Gesellschaftskritik, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik?,

Frankfurt a.M.: 2009, S. 118ff.

77 Siehe hierzu auch oben Kapitel »I.2. Das Problem des definitorischen Verfahrens. Explikation be-

grifflicher Bedeutungen, das Modell der Entwicklung von Begriffen und die experimentelle Kon-

stellation« im Zweiten Teil dieser Untersuchung.

78 Helmut Dahmer hat das einmal so beschrieben: »Die Einbildungskraft, die Fähigkeit, auch das,

was noch nicht ist, präzise sich vorzustellen, […] ist dem Künstler, dem guten Historiker und dem

Revolutionär eigen.« Und es ist zu ergänzen: Auch eine kritische Gesellschaftstheoretikerin hat

über eine solche Fähigkeit zu verfügen. Dahmer, Divergenzen, S. 565.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Möglichkeit

gesellschaftlichen Wirklichkeit. Aufgrund von sozialem Wandel finden auch Verände-

rungen imMöglichkeitsraum statt. Folglich sind diese utopisch-realmöglichen Modelle

zeitgebunden: Was als je möglich gedeutet wird, bezieht sich auf Potentiale, alternative

Möglichkeiten und utopische Vorstellungen, wie sie der jeweiligen historischen Wirk-

lichkeit entspringen.

Experimentelles Erschließen sozialer Möglichkeiten heute

Wer in sozialen Möglichkeiten denkt, betreibt keine praktische Philosophie. Auf die-

se Formel lässt sich Hegels Verdikt bringen. Wildes Denken, fantastisches Halbwissen

und womöglich auch von Wunschvorstellungen geblendete Reflexionen über Alternati-

ven zu dem, was ist, liegen mit Hegel gesprochen außerhalb der philosophischen Wis-

senschaft. Trotzdem kommt auch er nicht umhin, die Sphäre des objektiven Geistes

ohne Hinweis auf mögliche Fehlentwicklungen innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft

darzustellen.79 Im Anschluss an Hegel, in der Auseinandersetzung mit Marx sowie in

einer intensiven Reflexion auf die Grundlagen der KritischenTheorie nach Horkheimer

und Adorno zeigte sich, wie unvermeidlich das Denken in Alternativen und sozialen

Möglichkeiten bis zu einem gewissen Grade in der politischen Philosophie der Moder-

ne geworden ist – auch wenn die Aussagekraft von Möglichkeitsurteilen begrenzt ist:

Mögliches ist (noch) nicht. Doch zugleich ist etwas möglich aufgrund von Vermögen.

Die Stichhaltigkeit von Möglichkeitsaussagen hängt ab von der Güte der Wirklichkeits-

analysen. Die Qualität solcher Studien wiederum fußt auf methodischen Bedingungen,

ontologischen Implikationen und sozialwissenschaftlicher Expertise.80

Konstellationen sozialer Möglichkeiten werden oftmals als weniger exakt und aus-

sagekräftig eingestuft als Reflexionen über bereits Geschehenes. Im Kontrast zu Not-

wendigkeitsurteilen mangelt es dem Möglichen an Eindeutigkeit und Bestimmtheit.

Die Relevanz und das Erfordernis von solch vagem und gelegentlich auch mehrdeuti-

gem Wissen sollte die vorliegende Studie unterstreichen. Möglichkeitskonstellationen

sind forschend und tastend zugleich. Sie ähneln damit dem Experiment als erproben-

de, womöglich sogar spielerische Zusammenschau maßgeblicher Institutionen, sozia-

ler Kräfte undWidersprüche.81 Die experimentelle Erschließung sozialer Möglichkeiten stellt

eine Aufgabe dar, der sich kritischeTheorien heute widmen. Insbesondere zwei Ansätze

fallen dabei ins Auge, weil sie demMöglichkeitsverständnis sehr nahekommen, das ich

79 Siehe oben im Ersten Teil das Kapitel »II.3. Von praktischen zu sozialen Vermögen. Hegel über

Arbeit und Vermögen in der bürgerlichen Gesellschaft«.

80 Diese Implikationen habe ich in Hinblick auf die Kritische Theorie bei Horkheimer und Adorno

in den ersten beiden Kapiteln des Zweiten Teils der vorliegenden Untersuchung darzustellen ver-

sucht. Die Hinweise am Ende dieser Studie sollen dazu anregen, diesen Möglichkeitsansatz für

gegenwärtige kritische Gesellschaftstheorien aufzugreifen und um weitere Implikationen anzu-

reichern. Hierzu zählt die Arbeit an einer Symptomatik, weitere Studien zur exakten Phantasie,

zum konstellativen und zum experimentellen Denken.

81 Zum Spielerischen der kritischen Sozialphilosophie nach Adorno, insbesondere zum Zusammen-

hang zwischenDeutung, Kritik undSpiel vgl. Julia Christ, Kritik des Spiels – Spiel als Kritik. Adornos

Sozialphilosophie heute, Baden-Baden: 2017, S. 341ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschluss und Ausblick 311

in dieser Untersuchung im Umfeld von Horkheimer und Adorno entwickelt und im Be-

griff der prospektiven und sozialen Möglichkeit erfasst habe. Es ist der Essay von Axel

Honneth zur »Idee des Sozialismus« (2015) und das »Real Utopias Project«82, dessen

ehemals federführender Akteur, Erik Olin Wright, diesen Ansatz in der Studie »Reale

Utopien« (2010) zusammengefasst hat.83

Diese Projekte teilen die Einsicht, dass die Veränderbarkeit des Sozialen nicht auf

geschichtsteleologische oder religiöse Heilsversprechen vertrauen kann: Es sind die Ak-

teure selbst, die Geschichte machen. Zwar ist ihr Handlungs- und Gestaltungsradius

durch Systemzwänge und ideologische Verzerrungen begrenzt, aber zugleich garantie-

ren die aktiven und passiven Vermögen innerhalb der bestehenden Gesellschaft auch

solche Veränderungen, die als emanzipatorisch gedeutet werden können. Beide Ansät-

ze hegen sowohl ein Interesse an solchen Potentialen, welche die Grundlage von eman-

zipatorischen Alternativen zum Bestehenden bilden, als auch an Wegen, die aus der

kapitalistischen Gesellschaft herausführen. Beide Ansätze sind insofern ein Erfassen

der eigenen Zeit in Gedanken, als sie auf dem Ideal der Demokratie, rechtsstaatlichen

Prinzipien und der Gestaltungskraft zivilgesellschaftlicher Bewegungen aufbauen. Bei-

de Ansätze unterlaufen konsequent den schon bei Horkheimer und Adorno fraglich

gewordenen Fundamentalgegensatz zwischen schlechter Wirklichkeit und erstrebens-

werter Möglichkeit: Während Honneth in der Auseinandersetzung mit der Idee des So-

zialismus auch auf die historischen Errungenschaften, verstanden als bereits realisierte

sozialistische Elemente (etwa in der Sozialgesetzgebung), insistiert, weist Wright auf

bereits verwirklichte sozialistische Modelle (wie Kooperativen) und theoretische Ent-

würfe (wie Grundeinkommen) hin,welche die institutionelle und kulturelle Vielfalt, den

Ideenreichtum und die unterschiedlichen Reichweiten der Alternativen zum Kapitalis-

mus (lokal, national oder international, gruppenspezifisch, primär ökonomisch oder

politisch) mit Leben erfüllen. Neben diesen Modellierungen von sozialen Realmöglich-

keiten, die teils und in begrenztem Umfang inmitten der kapitalistischen Wirklichkeit

schon wirklich werden konnten, erinnert der experimentelle Charakter, den Honneth

und Wright mit ihren Ansätzen verbinden, an die ursprüngliche Einsicht von Adorno,

wonach in Konstellationen um die möglichen Alternativen zum Bestehenden gerungen

wird. Zudem widmen sie sich dem Besonderen und gelegentlich auch Randständigen:

Selbst wenn mit Sozialismus die konsequente und radikale Umgestaltung der Gesell-

schaft als Ganze verbunden wird, zeigt, konkretisiert und realisiert sich diese Idee in

Entwürfen, Projekten und Institutionen, denen eine historische Dynamik, kulturelle

Besonderheiten und auch individueller Eigensinn innewohnen.

82 Dieses Projekt begann Anfang der 1990er Jahre, aus ihm sind bereits sechs umfangreiche Buchpu-

blikationen hervorgegangen: https://www.ssc.wisc.edu/∼wright/RealUtopias.htm, aufgerufen am

29.07.2020.

83 Honneth, Die Idee des Sozialismus, Kapitel III sowieWright, Reale Utopien. Es fällt schwer, einzel-

ne Passagen aus letzterem Werk herauszugreifen, weil es über weite Strecken ein Möglichkeits-

denken entwickelt, das an eine Kritische Theorie der Gesellschaft anschließt. Mir scheinen beson-

ders erwähnenswert Kapitel 4 und 5 zu sein aufgrund der terminologischen Klärungen (»struktu-

relle Möglichkeiten« sowie das Netz, in das der Begriff der Möglichkeit eingelassen wird: Macht,

Eigentum, Staat, Wirtschaft und Zivilgesellschaft).

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/


312 Möglichkeit

Die Vorstellung einer in sich abgeschlossenen gesellschaftlichen Totalität ist diesen

Ansätzen so wenig eigen wie die Vorstellung eines utopischen Monismus. Die innova-

tiven Alternativen zur kapitalistischen »Lebensform« sind nicht bloß möglich, sie sind

teilweise bereits praktisch erfahrbar und präsent.84 Letzten Endes knüpft dieser Gedan-

ke, wie er nicht nur im »Real Utopias Project«, sondern auch im Umfeld von Michael

Brie als »Transformationsforschung«85 oder im Rahmen der »Futurzwei«-Stiftung86 als

Geschichten vom gelingenden Leben verfolgt wird, an das Verfahren der Konstellation

und an ein Denken in Modellen an, wonach das Große im Kleinen, das Allgemeine im

Besonderen erfahrbar wird und erkannt werden kann. Diese Ansätze aus den ersten

beiden Dekaden des 21. Jahrhunderts stehen für die Aktualisierung und Aktualität des

kritischen Möglichkeitsdenkens.87

Zugleich gilt es aber, den Eindruck zu zerstreuen, für eine KritischeTheorie der Ge-

sellschaft gelangten nur diejenigen gehemmten Potentiale und verstellenMöglichkeiten

zur Sprache, die man grob gesprochen als progressiv oder emanzipatorisch klassifi-

zieren könnte. Zeitgenössisch ließ die Erfahrung des Totalitarismus Horkheimer und

Adorno vor solch einer Reduktion des gesellschaftlichenMöglichkeitsraums zurückschrecken.

Die Figur des »potentiellen Faschisten« steht hierfür Pate.88 Gegenwärtig wird ange-

sichts der immer unverhohleneren rassistischen Verlautbarungen und menschenver-

achtenden Übergriffe auf Flüchtlingsunterkünfte, Synagogen, (post-)migrantisch gele-

seneMenschen und Andersdenkende deutlich, wie wichtig es ist, auch solche Potentiale

gesellschaftstheoretisch zu bearbeiten: Keine Rassismus-Expertin unserer Tage wun-

dert, auf welche Resonanz die chauvinistischen, rassistischen und frauenfeindlichen

Kampagnen von öffentlichkeitswirksamen Parteien und Protestbewegungen hierzulan-

de, in den Niederlanden, Österreich, Frankreich, Norwegen, Polen, Ungarn oder den

USA stoßen. Der latente Rassismus eines beträchtlichen Teils der Bevölkerung schlägt

84 Lutz Brangsch, Transformationsprozesse und ihre Politisierung in Einstiegsprojekten, in: Michael

Brie (Hg.), Futuring. Perspektiven der Transformation im Kapitalismus über ihn hinaus, Münster:

2014, S. 372.

85 Michael Brie (Hg.), Lasst uns über Alternativen reden. Beiträge zur kritischen Transformations-

forschung 3, Hamburg: 2016, Michael Brie (Hg.), Futuring. Perspektiven der Transformation im

Kapitalismus über ihn hinaus, Münster: 2014 sowie Michael Brie und Mario Candeias (Hg.), Trans-

formation imKapitalismus und darüber hinaus. Beiträge zur Ersten Transformationskonferenz des

Instituts für Gesellschaftsanalyse der Rosa-Luxemburg-Stiftung, Berlin: 2012.

86 Siehe zu den Aktivitäten der Stiftung »Futurzwei« im Umfeld von Dana Giesecke und Harald

Welzer den regelmäßig erscheinenden »Zukunftsalmanach« sowie: https://futurzwei.org und

www.goethe.de/ins/cz/prj/fup/enindex.htm, aufgerufen am 29.07.2020.

87 Analog zu diesen Entwicklungen, oftmals auch in Personalunion, wird der Ruf nach gesellschaft-

lichen Utopien wieder lauter. So fühlte sich Stephan Lessenich jüngst zu der Devise hingerissen,

»mehr Utopie zuwagen«. Stephan Lessenich, Vorwort. Transformation imDialog, in: Alberto Acos-

ta und Ulrich Brand, Radikale Alternativen. Warumman den Kapitalismus nur mit vereinten Kräf-

ten überwinden kann, München: 2018, S. 7. Transformatives Möglichkeitsdenken schöpft aus uto-

pischen Splittern, die sich in den letzten Jahren wieder vermehrt zu gesellschaftlichen Utopien

verdichten. Wie wichtig hierbei die ökologische Dimension geworden ist, verdeutlicht eindrück-

lich dieser Sammelband: Benjamin Görgen und Björn Wendt (Hg.), Sozial-ökologische Utopien.

Diesseits oder jenseits von Wachstum und Kapitalismus?, München: 2020.

88 Vgl. hierzu oben im Zweiten Teil der Untersuchung Kap. III. Stufe 2a. Vom »Antisemitismus als

Vorurteil« zum »totalitären Antisemitismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org


Abschluss und Ausblick 313

um in Ausgrenzung und Gewalt: Gehemmte Potentiale werden enthemmt und entladen

sich in brutalen Angriffen und mörderischen Anschlägen. Zudem könnte der Begriff

der sozialenMöglichkeit auch in sozialwissenschaftlichen Studien angewendet werden,

um gesellschaftliche Veränderungen zu antizipieren, die sich aufgrund der folgenrei-

chen Eingriffe in die natürlichen Grundlagen unserer Existenz einstellen. So wissen wir

zwar anhand einer Fülle an naturwissenschaftlichen Prognosen immer genauer, wel-

che Umweltveränderungen in den kommenden Jahrzehnten zu erwarten sind.89 Aber

welche sozialen Konsequenzen aufgrund von Erderhitzung, Wassermangel, Verstep-

pung oder dem Schmelzen der Polarkappen eintreten können, ist weitestgehend un-

bekannt.90 Keineswegs also sind Möglichkeitsanalysen nur auf die ›bessere Welt‹ zu

richten. Und zugleich drängt die ökologische Frage dazu, mögliche Alternativen in ge-

samtgesellschaftlicher Perspektive zu entwerfen, die wiederum dem progressivenMög-

lichkeitsdenken zuzurechnen wären.91

Dabei müssen Potentiale auf verschiedenen Aggregationsebenen zur Sprache ge-

langen. Gegenwärtiges Möglichkeitsdenken kann weder nur auf Kleingruppen – wie

Vereine, Genossenschaften oder kommunale Gemeinschaften – bezogen sein, noch nur

regional oder national begrenzte Gemeinwesen und ihre Institutionen betrachten. Auch

sind internationale Verbünde, supranationale Assoziationen und schließlich die Welt-

gemeinschaft auf ihre Möglichkeiten zu untersuchen. Letztlich ist es die Menschheit,

ist es der globale Raum, der heute ein Verständnis von gesellschaftlicher Totalität zu

rechtfertigen vermag. Jegliche Grenzziehungen mögen ihre Gründe haben, rechtferti-

gen lassen sie sich aber nicht aus dem Blickwinkel einer Theorie, die zumindest die

Möglichkeit wachhalten wollte, dass sich die Welt zum Wohle von Mensch und Na-

tur einrichten ließe. Kritische Theorien heute hätten daran mitzuwirken, die maßgeb-

lichen, zukunftstragenden Potentiale dieser Entwicklung ebenso thematisch und der

Erkenntnis zugänglich werden zu lassen wie die diesen Prozess blockierenden Kräfte

und regressiven Tendenzen. Dies mag den Vertretern der Kritischen Theorie, die Ge-

genstand dieser Untersuchung waren, nur in Ansätzen oder Umrissen gelungen sein.

Aufgabe von kritischenTheorien heute ist es, dieses Projekt fortzusetzen, zu revidieren,

zu ergänzen und damit zu reaktualisieren.

89 ZumUnterschied und Verhältnis zwischen Zukunftsszenarien unter Bedingungen weitreichender

Ungewissheit und traditionellen Prognoseverfahren siehe Franz Mauelshagen, Das Zeitalter der

Ungewissheit: Zukunftsszenarien undglobale BedrohungnachdemZweitenWeltkrieg, in:Nicolai

Hannig und Malte Thießen, Vorsorgen in der Moderne. Akteure Räume, Praktiken, Berlin: 2017,

S. 98ff.

90 Eine Ausnahme bildet etwa die Untersuchung von Welzer, welche die möglichen gesellschaftli-

chen Konfliktpotentiale dermenschengemachten Klimaveränderung im 21. Jahrhundert skizziert.

Er bemängelt: »Dass die sozialen Folgen ökologischer Probleme bis heute kaum diskutiert wer-

den, steht in einem krassen Gegensatz zum Alter der Öko-Debatten.«Wenn diese sozialen Folgen

auch weiterhin keine Berücksichtigung finden werden, sei es sehr wahrscheinlich, dass eine Fül-

le an Gewaltexzessen entfacht und Kriege ausbrechen werden, die maßgeblich mit veränderten

Umweltbedingungen zusammenhängen. Harald Welzer, Klimakriege. Wofür im 21. Jahrhundert

getötet wird, Frankfurt a.M.: 2008, Zitat auf S. 110.

91 Exemplarisch hierfür: Die konvivialistische Internationale, Das zweite konvivialistische Manifest.

Für eine post-neoliberale Welt, Bielefeld: 2020, S. 22ff. und S. 37ff. sowie Eva von Redecker, Revo-

lution für das Leben. Philosophie der neuen Protestformen, Frankfurt a.M.: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Möglichkeit

Kritische Theorien, welche die Möglichkeiten einer anderen Welt – und sei es auch

nur in Gestalt von noch so kleinen Details – auszuloten gedenken, werden dabei un-

entwegt auf die Errungenschaften einzugehen haben, die bis zur jeweiligen Gegenwart

erkämpft worden sind. Sie verweigern sich einem immer wieder um sich greifenden

Pessimismus, der deutlich ideologische und rückwärtsgewandte Züge trägt. Der wie-

der erstarkte Nationalismus und die totalitären Bewegungen unserer Tage vergiften das

Klima von Gesellschaften, derenMitglieder zumindest fähig sind, progressive Möglich-

keiten zu eruieren, zu diskutieren und zu erkämpfen. Einerseits tragen diese reaktionä-

ren Kräfte dazu bei, die maßgeblichen Krisen zu verschleiern und eine adäquate Ursa-

chenbeschreibung zu verhindern. Andererseits verhüllen sie die Errungenschaften und

gesellschaftlichen Potentiale, auf denen Konstellationen von emanzipatorischen Mög-

lichkeiten gegründet werden könnten. Leicht zu zeichnen ist die Linie von Thatchers

TINA-Doktrin zu rechtsradikalen und nationalistischen Gruppierungen und Regierun-

gen heute.92 Indem die radikale Rechte weltweit die maßgeblichen sozialen Probleme

neoliberaler Gemeinwesen dreist und plump kaschiert und die kulturelle Gegenwart

zugleich identitätspolitisch verklärt, befördert sie diffuse Ängste, Hass und Perspek-

tivlosigkeit. Ihre regressiven sozialen Potentiale gefährden nicht nur Demokratie und

Rechtsstaatlichkeit, sondern sie lenken permanent von wichtigen Zukunftsaufgaben,

allen voran einer sozialökologischen Transformation, ab.

Aufgabe von kritischenTheorien heute wäre es, sich wieder einmal nicht bange ma-

chen zu lassen: Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit im Lichte ihrer Verfehlungen

und ihrer Errungenschaften ist das Fundament der Möglichkeiten ihrer künftigen Ver-

änderung.

92 Vgl. Philipp Ther, Das andere Ende der Geschichte. Über die große Transformation, Berlin: 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

