Abschluss und Ausblick

Das Leitmotiv der Kritischen Theorie lautet: Die bestehende Gesellschaft ist unter dem
Aspekt ihrer Veranderbarkeit zu begreifen. Die Moglichkeiten im Sinne einer anderen
Gesellschaft entwachsen aus einer Kritik der Wirklichkeit. Sie scheinen auf in den Er-
fahrungen des Leids und des Gliicks. Sie sind erfahrbar in sozialen Institutionen, in
6konomischen Verhiltnissen und politischen Prozessen, in der bildenden Kunst, der
Musik und der Literatur, in Natur, Technik und Architektur sowie in Religion, Wis-
senschaft und Philosophie, in zwischenmenschlichen Interaktionen und individuellen
Erlebnissen. Blochs »Prinzip Hoffnung« hat den Raum durchmessen, in dem die pro-
spektiven Moglichkeiten zu vergegenwirtigen sind. Horkheimer und Adorno haben bei
aller Zuriickhaltung gegeniiber einer bildhaften Utopie den Boden bereitet fiir eine ge-
sellschaftstheoretische Verstindigung iiber diese Moglichkeitsraume. Als Kritik der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit ist sie von der Vorstellung getragen, dass das, was ist, nicht
alles ist. In gewisser Weise taucht damit der Steresis-Gedanke des Aristoteles wieder
auf: In der Betrachtung der Wirklichkeit manifestiert sich die Erfahrung des Mangels
(otépnotg) oder — wie es scholastisch hiefd — der Privation. Das sollte das Schliisselzitat
von Adorno anzeigen, welches ich dieser Untersuchung vorangestellt habe. Der Rekurs
auf das, was fehlt, eréffnet Perspektiven der Verinderung des Bestehenden.' Nur so
liftet sich der »Schleier der Maja«. Der Moglichkeitsbegriff gehort folglich zum Kern-
bestand kritischen Denkens.

1 Vgl. die Anfangspassage von Blochs »Experimentum Mundi« »[..] zuviel ist voll vom Etwas,
das fehlt«. Bloch, Experimentum Mundi, S.11, insbesondere aber das Gesprach zwischen Bloch
und Adorno: Bloch, Tendenz-Latenz-Utopie, S. 366f. Bloch fithrt den Ausspruch »Etwas fehlt« auf
Brechts Libretto zur Oper »Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny« zurlick, aber eigentlich hitte
er auf Aristoteles und den Steresis-Gedanken verweisen kénnen oder sogar missen.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Mdglichkeit

Wenn man ein Resiimee zur Entwicklung des Begriffs der Moglichkeit von der Antike
bis zur Kritischen Theorie ziehen mochte, ligen thm diese in Stichworten formulierten
Aspekte zugrunde:

Kontingenz (Anderskénnen)

Vermdgen (Etwas ist moglich aufgrund von Vermdgen)

Freiheit (Praktische Méglichkeiten als Ausdruck von Handlungsfreiheit)

Soziale Handlungsmacht (Intersubjektive und kollektive Moglichkeiten)
Verdanderbarkeit und gesamtgesellschaftliche Transzendenz (Moglichkeit als Transforma-

v e o

tionskategorie: Sie eroffnet die Sicht auf die Verinderbarkeit des Wirklichen)

6. Offenheit (Verschiedene Moglichkeiten der Verinderung ergeben sich aus dem status
quo; Moglichkeiten sind gerichtet, nicht aber eindeutig determinierend; sie unter-
liegen einer zeitlichen Dynamik)

Gemifd dem bis auf Aristoteles zuriickverfolgten Begriff wird etwas als »real méglich«
bezeichnet, was aufgrund von Vermégen weder notwendig noch unméglich ist. Als Pro-
zessprinzipien bilden sich solche Potentiale in der Sphire der Praxis nur teilweise aus
Vermogen, die einzelnen Akteuren intrinsisch sind. Vielmehr gehen sie aus Interaktio-
nen hervor und werden in Institutionen gebunden. Hierfiir einschligig sind Spinozas
Konzeption der Macht® und Hegels Uberlegungen zu individuellen und dem allgemei-
nen Vermdgen®. Wichtig ist dabei die Einsicht in ein Konzept, das erst in der Neuzeit
hervorgebracht wurde: die Wandelbarkeit ganzer Gesellschaften im Sinne von Erneue-
rungsprozessen. Diese Erfahrung und diese Vorstellung werden im Begriff der sozia-
len Moglichkeit erfasst. Fortan geht es gemif’ diesem Begriff um die Wandelbarkeit
mafgeblicher Institutionen zum Zwecke einer grundlegenden Verinderung der Hand-
lungs-, Produktions- und Organisationsweisen vergesellschafteter Subjekte. Eine Kri-
tische Theorie der Gesellschaft hat ein Interesse an Potentialen, die zum Wandel gesell-
schaftlicher Einstellungen, Praktiken und Institutionen beitragen. Von Belang werden
einerseits diejenigen Moglichkeiten, die zu emanzipatorischen Errungenschaften in
kultureller, rechtlicher, materieller und politischer Hinsicht fithren. Andererseits muss
eine Kritische Theorie, welche die Gewissheit abstreift, die bessere Gesellschaft werde
sich schon frither oder spiter einstellen, diejenigen Hindernisse und Krifte bedenken,
die solche Entwicklungen verstellen, hemmen oder bereits errungene Fortschritte riick-
gingig machen.

Allerdings wird die Perspektive auf die Gesamtgesellschaft zum Problem: Das Gan-
ze scheint nicht mehr zu durchschauen zu sein; es lassen sich kaum noch Potentiale und
Tendenzen entdecken, die entsprechend weitreichende oder radikale Verinderungen in
Aussicht stellen, wie etwa die zeitgendssischen Diagnosen zur Lage des Proletariats in
Europa und Nordamerika bereits in den 1930er Jahren nahe legten.* Aus dem Befund

2 Siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »Il.2. Der Begriff der Handlungsmacht, die
Negation des Moglichkeitsgedankens und die Irrealitit der Kontingenz bei Spinoza«.

3 Siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »11.3. Von praktischen zu sozialen Vermogen.
Hegel tiber Arbeit und Vermégen in der biirgerlichen Gesellschaft«.

4 Siehe hierzu oben im Zweiten Teil das Kapitel »l11. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst: Entwick-
lungsstufen des Begriffs der Moglichkeit bei Horkheimer und Adorno«, dort das Unterkapitel zur1.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

der gehemmten Potentiale und verstellten Méglichkeiten l4sst sich ein Moglichkeitsbe-
grift entwickeln, der nicht nur Bezug nimmt auf reale Potentiale, sondern zugleich auf
utopische Ressourcen zuriickgreift, um sich den Deformationen in entméglichten Zei-
ten nicht vollig auszuliefern. Dieser Ansatz rechnet damit, dass gesamtgesellschaftliche
Moglichkeiten, also Potentiale die Gesellschaft als Ganze betreffend, oftmals gar nicht
oder nur indirekt erkannt werden kénnen. Soziale Méglichkeiten werden fortan auch
im Kleinen, Besonderen gewahr: Gleichsam werden so die Liicken im »Verblendungs-
zusammenhang« ersichtlich, und in diesen Liicken lassen sich mogliche und alternative
Formen des menschlichen Zusammenlebens erahnen. Ein derartiges prospektives und
soziales Moglichkeitsdenken wurde von Adorno in Ansitzen entwickelt (Negative Uto-
pie, Mikrologie und der Kauz). Die partielle Bestimmtheit des Moglichen driickt ein
Anderskonnen aus. Sie garantiert die partielle Offenheit und Unbestimmtheit des So-
zialen. In diesen Méglichkeitsriumen hat Handeln seinen Platz, in ihnen realisiert sich
soziale Freiheit — oder auch nicht.

Im Folgenden sollen einige Themen benannt und strukturiert werden, die aus der
Beschiftigung mit dem Moglichkeitsbegriff auch fiir gegenwirtige kritische Theorien
der Gesellschaft von Belang sein diirften. Diese Aspekte miissten sowohl in theoreti-
schen Versuchen iiber Probleme und Tendenzen der kapitalistischen Gesellschaften der
Gegenwart als auch in empirischen Forschungsprojekten konkretisiert werden. Die Ent-
faltung des Begriffs der prospektiven und sozialen Moglichkeit, wie ich sie als Ziel die-
ser Studie bestimmte, bildet bestenfalls ein Biindel an Impulsen fiir kritische Theorien
der Gesellschaft und fiir dementsprechende empirische Studien in der Gegenwart.’

Stufe des Moglichkeitsdenkens. Die Frage und die Suche nach dem Subjekt des emanzipatorischen
Wandels durchzieht bis in die Gegenwart die meisten Entwiirfe, die sich im weitesten Sinne als kri-
tische Gesellschaftstheorien bezeichnen lassen. Man denke beispielsweise an: Michael Hardt und
Antonio Negri, Multitude. Krieg und Demokratie im Empire, Frankfurt a.M./New York: 2004.

5 Da es immer schwieriger wird, von der einen Kritischen Theorie zu sprechen, werde ich im Folgen-
den von kritischen Gesellschaftstheorien sprechen, wenn ich die Vielfalt der gegenwartigen Ansitze
vor Augen habe, die teils gar nicht, teils nur noch lose in einen >Frankfurter Traditionszusammen-
hang<einzuordnen sind. Zu dieser Unterscheidung siehe Martin Saar, Critical Theory and critical
theories, in: Philosophy and Social Criticism, Jg. 43 (3): 2017, S. 298f.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

283


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Mdglichkeit

I.  Gehemmte Potentiale und verstellte Mdglichkeiten:
Zum Erkenntnisinteresse einer Kritischen Theorie der Gesellschaft

Vor dem Gesetz steht ein Tirhiter. Zu die-
sem Tirhiiter kommt ein Mann vom Lande
und bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der
Tirhiiter sagt, dass er ihm jetzt den Eintritt
nicht gewdhren kénne. Der Mann iiberlegt
und fragt dann, ob er also spater werde ein-
treten diirfen. >Es ist moglich, sagt der Tiir-
hiiter, >jetzt aber nichtc.

Franz Kafka, Vor dem Gesetz

Es gibt ein kritisches Vermdégen, das sich nicht erschopft in der Negation der schlechten
Wirklichkeit, nicht aufgeht in der Darstellung realer Widerspriiche, wirklichen Leids
und bestehenden Unrechts. Dieses Vermdgen ist gerichtet auf die Alternativen zum
und im Bestehenden. Es ldsst sich als Vermégen des Moglichen, als Gespiir fiir Neues
und Anderes, bezeichnen. Mit diesem Vermogen korrespondiert ein leitendes Erkennt-
nisinteresse der Kritischen Theorie: Sie ist gerichtet auf »mégliches Anderssein« der
gesellschaftlichen Wirklichkeit. Die bestehenden gesellschaftlichen Institutionen und
Herrschaftsverhiltnisse, aber auch die Formen des Zusammenlebens, des Denkens,
Fithlens und Handelns sind niemals alternativlos. Sie sind nicht nur in ihrem aktua-
len Bestand, sondern auch in ihrem Andersseinkonnen zu betrachten. Die Welt kénnte
eine andere und obendrein bessere sein.

Kritisches Moglichkeitsdenken richtet sich gegen soziale Mechanismen, die weder
die emanzipatorischen noch die regressiven Tendenzen im Bestehenden erkenntlich
werden lassen. Die permanente Aktualisierung des Bestehenden verdeckt das Mogli-
che im Wirklichen, es wird unsichtbar. In einem ersten Schritt, so notierte es einmal
Adorno, miisse die Gesellschaft deswegen in ihr Mogliches und in ihr Wirkliches unter-
teilt werden, um die vermeintlich versteinerten Verhiltnisse aufzubrechen.® Der »Bann
der Gesellschaft« werde sich nur l6sen, wenn Kritische Theorie von der Moglichkeit sei-
ner Uberwindung »beseelt« werde.” Demzufolge entfacht der Begriff der Mdglichkeit
eine denkpraktische Relevanz fir die Kritische Theorie: Dem Bann zu entkommen, be-
deutet, die Wirklichkeit auf ihr mégliches Anderssein hin zu befragen.

Was allerdings an diesen Formulierungen irritiert, ist die Verwendung von der
»Moglichkeit« oder dem »Méglichen« im Singular.® Diese Mdglichkeit nimmt mo-

6 Adorno, Theorie der Gesellschaft, S.112. Diese gesellschaftlichen Verhiltnisse sind aber nur »ver-
meintlich« versteinert: Zur Aufrechterhaltung einer modernen, rationalen und kapitalistischen
Gesellschaftsformation unterliegen die mageblichen Institutionen oder Sozialstrukturen einer
imposanten systemimmanenten Dynamik, wie Adorno bemerkt. Siehe hierzu weiter unten in die-
sem Kapitel.

7 Adorno, Gesellschaft, S.19.

8 So hat etwa Alex Demirovic im Anschluss an Horkheimer von der »Moglichkeit der historischen
Uberwindung« der kapitalistischen Verhiltnisse gesprochen: »Die kritische Theorie begriindet
kein moralisches Urteil oder einen ersten Begriff. Sie ist, wie Horkheimer das genannt hat, ein
Existentialurteil. [...] Sie entfaltet sich als Theorie der bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnis-

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

nistische Ziige an. Was aber veranlasst Horkheimer und auch Adorno, das mégliche
Andere auf diese eine andere Gesellschaft als historische Moglichkeit zuzuspitzen?
Die historische Méglichkeit der Befreiung bildet gleichsam die Negativfolie der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit in ihrer »unwahren« Totalitit. Dem Monismus der historischen
Maglichkeit entspricht eine Vorstellung von gesellschaftlicher Wirklichkeit als Totalitit.’
Die Moglichkeit im monistischen Singular reagiert auf eine historische Situation, in
welcher die gesellschaftliche Wirklichkeit zur schlechten Totalitit erstarrt zu sein
scheint. Die mogliche, andere und bessere gesellschaftliche Totalitit wird der Wirk-
lichkeit als Denkmdglichkeit entgegengesetzt. Doch dieser negativ-utopistische Reflex
wird zugleich zuriickgenommen, denn die mégliche und andere Totalitit rekurriert
auf rationale und soziale Potentiale der eigenen Zeit, wie sie in den zeitgemiflen
Praktiken, Institutionen und Theorien rekonstruiert werden. Sie lisst sich folglich
nicht von der eigenen Zeit entkoppeln und ist ihr insofern immanent.

Die Versteifung auf die eine andere und bessere gesellschaftliche Totalitit unter-
bietet die bisher erschlossenen Aspekte im Moglichkeitsdenken von Horkheimer und
Adorno. Allerdings mag eine monistische Wirklichkeitskonzeption, verstanden als ein
weitgehend geschlossener Herrschaftszusammenhang, insbesondere dann heuristisch
wertvoll sein, wenn seine interne Ausdifferenzierung oder Konkretisierung auf empiri-
scher Sozialforschung oder gesellschaftsdiagnostischen Uberlegungen griindet' — und
dabei zugleich die monistische Totalitit selbst dekonstruiert wird. Gesellschaftliche To-
talitit wird verwandelt; sie wird weitaus fragmentierter, durchlissiger und weniger ge-
schlossen gedacht als es die Vorstellung eines sozialen Gesamtzusammenhanges nahe
legt, der durch das Prinzip der Herrschaft, verstanden als Naturbeherrschung in Gestalt
der total verwalteten Welt", konstituiert zu sein scheint.

Auch wenn Kritische Theorie und insbesondere Adornos negative Dialektik den fi-
nalen Charakter und die Abgeschlossenheit einer jeden gesellschaftlichen Totalitit in-
frage stellen und unterlaufen, kann sie auf die Vorstellung von Totalitit nicht verzich-
ten.” Adorno merkt an, dass die Wirklichkeit in ihrer Ganzheit mafRgeblich aus den

se derart, dass sie die Mdglichkeit der historischen Uberwindung anzeigt.« Alex Demirovic, Arche
Noah: zur Aktualitat der kritischen Gesellschaftstheorie, in: Rainer Winter und Peter V. Zima (Hg.),
Kritische Theorie heute, Bielefeld: 2007, S. 71f.

9 Auch wenn die Vorstellung von Wirklichkeit als Totalitdt bei Horkheimer und Adorno auf Hegels
Konzeption der Real- oder Rechtsphilosophie und Marxens Kritik der politischen Okonomie zu-
riickzufiihren ist, wird sie als ein Gesamtzusammenhang begriffen, der dem foucaultschen Ver-
standnis von sozialer Macht dhnelt. Axel Honneth bezeichnet die foucaultsche Konzeption von so-
zialer Macht als monistisch und beschreibt seine Entwicklung im Werk von Foucault wie folgt: »An
die Stelle von kulturell bestimmenden Wissensformen, deren Geschichte fir den Zeitraum der
europdischen Moderne untersucht werden sollte, treten nun institutionelle und kognitive Stra-
tegien der Sozialintegration, deren stabilisierende Wirkung fiir die Gesellschaft des modernen
Europa analysiert werden sollen.« Honneth, Kritik der Macht, S.172.

10 Siehezum Monismus einer machtformigen sozialen Ordnung und zu den Méglichkeiten der Kritik,
die auf empirische und diagnostische Einsichten fuflen: Martin Saar, Macht und Kritik, in: Rainer
Forst et al. (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt a.M.: 2009, S. 587.

1 Zur»verwalteten Welt«vgl. Adorno, Kultur und Verwaltung (1960), in: ders., Gesammelte Schriften
Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 125ff.

12 Eine bekannte Begriindung, warum die Totalitat sowohl in ihrer aktuellen als auch in ihrer mog-
lichen Gestalt fiir Gesellschaftstheorie unverzichtbar ist, entwickelt Adorno anhand der Kritik an

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

285


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Mdglichkeit

»Einzelheiten des gesellschaftlichen Lebens« resultiert und nur in ihnen erblickt wer-
den kann.® Auch die Méglichkeit der anderen Gesellschaft kann nicht bloR abstrakt
behauptet werden, sondern wird durch die »Erfahrungen des Einzelnen« und in der
»Deutung dieser Erfahrung des Einzelnen« ersichtlich. Diese andere Gesellschaft, die
gegen die bestehenden sozialen Verhiltnisse gehalten wird, bliebe inhaltsarm, wenn
das mit ihr bezeichnete mégliche Anderssein nicht aus »Einzelnem« und »Konkreten«
geschopft wird: Im Einzelnen und Konkreten »itberwintert das Potential einer besseren
Einrichtung der Gesellschaft, die eine wire, in der das Viele ungefihrdet und friedlich
miteinander existieren konnte.« Erst aus der Konstellation von besonderen Potentia-
len und daraus resultierenden Moglichkeiten erscheint in groben Umrissen die andere
Gesellschaft — als diejenige historische Moglichkeit, welche eine bessere Ausgestaltung
der mafigeblichen sozialen Institutionen bedeutete. »Besser« wiren diese Institutio-
nen, weil sie ein friedliches, gemeinsames Leben aller erméglichen wiirde, gerade weil
sie die Entfaltung einer jeden Person in ihrer Individualitit zu garantieren beanspruch-
ten. Das gemeinsame Leben der vielen als Gesellschaft im Gegensatz zur Uniformierung
aller in einer (Volks-)Gemeinschaft wird zum zentralen Charakteristikum der historisch
moglichen, »besseren [...] Gesellschaft«.

Wenn sich dieser anderen Gesellschaft als historische Moglichkeit nur im Einzel-
nen und Besonderen angenihert werden kann, so entwickelt Gesellschaftstheorie ein
Interesse an sozialen Potentialen — genauer: Sie beabsichtigt, diejenigen Potentiale in
der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu erkunden, die auf diese andere historische Mog-
lichkeit hindeuten. Allerdings wurde spitestens mit Beginn der zweiten Stufe des Mog-
lichkeitsdenkens bei Horkheimer und Adorno ein Modell angezweifelt, das problemlos
eine Erkenntnis der anderen Gesellschaft aus einer Kritik der Wirklichkeit zu vollfithren
konnen meint. Bereits Marx ging zwar auf die Schwierigkeit ein, dass gewisse Potentia-
le der Verinderung gehemmt und damit gesellschaftlicher Fortschritt (noch) nicht zu-
stande kommt, obwohl die Bedingungen hierfir vorhanden sind. Doch diese gehemmten
Potentiale und die mit ihnen verbundenen sozialen Méglichkeiten lassen sich prinzipiell
erkennen. Gemif} dem »Konstitutionstheoremc, das Demmerling aus der 8. Feuerbach-
these von Marx ableitet, kann das auch gar nicht anders sein: Was Menschen erzeugt
haben, ist auch durch Menschen verinderbar.* Gehemmte Potentiale sind demzufol-
ge ein Problem der menschlichen Praxis und des gesellschaftlichen Bewusstseins, nicht
aber driickt sich hierin ein Unvermégen der Theorie aus. Die Kritik der politischen Oko-
nomie scheint befihigt, die mafRgeblichen sozialen Potentiale zu erkennen, auch wenn
sie praktisch gehemmt sind. Die Lihmung des Mdglichkeitssinns hingegen, wie sie fir

sozialwissenschaftlichen Stromungen, die auf die Totale verzichten. Die Begriindung selbst ist ei-
ne praktische: »man wagt das Ganze nicht mehr zu denken, weil man daran verzweifeln muf, es zu
verdndern.« Theodor W. Adorno, Zur Logik der Sozialwissenschaften (1962), in: ders., Soziologische
Schriften Bd. 1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 565.

13 Adorno, Diskussionsbeitrag zu»Spatkapitalismus oder Industriegesellschaft?« (1968), in: ders., Ge-
sammelte Schriften Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 586. Auch die weiteren Zitate in diesem Absatz
finden sich ebendort und auf der folgenden Seite.

14 Demmerling, Sprache und Verdinglichung, S.29. Damit wird die aristotelische Grundfigur der
praktischen Moglichkeit ergianzt: Moglich ist erstens das, was durch uns geschehen kann (Aris-
toteles). Verdnderbar ist zweitens das, was Menschen geschaffen haben (Marx).

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Horkheimer und Adorno in der zivilisatorischen Katastrophe allgegenwirtig wurde,
fithrt zu einem Erkenntnisproblem, das die Lage verschirft: Die mafigeblichen Miglich-
keiten der Verinderung und die Alternativen zum Bestehenden scheinen verstellt — und
damit auch der Erkenntnis entzogen. Die hierdurch erzeugte Ideologie scheint total
geworden zu sein: Ideologie ergibt sich dann als erfolgreiche Verschleierung der gege-
benen Herrschaftsverhiltnisse und als erfolgreiche Verstellung des Anderen:

»Verhindert die Einrichtung der Gesellschaft, automatisch oder planvoll, durch Kultur-
und Bewuftseinsindustrie und durch Meinungsmonopole, die einfachste Kenntnis
und Erfahrung der bedrohlichen Vorgange und der wesentlichen kritischen Ideen und
Theoreme; lahmt sie, weit dariiber hinaus, die blofie Fahigkeit, die Welt konkret an-
ders sich vorzustellen, als die (iberwaltigend denen erscheint, aus denen sie besteht,
so wird der fixierte und manipulierte Geisteszustand ebenso zur realen Gewalt, der
von der Repression, wie einmal ihr Gegenteil, der freie Geist, diese beseitigen woll-
te.«”

Ideologie verschleiert nicht nur, sie lihmt. Die Lihmung findet auf Ebene der Praxis
und auf Ebene der Wahrnehmung, Erfahrung und Erkenntnis statt. Sowohl die Lih-
mung einer emanzipatorischen Praxis als auch die Lihmung des Moglichkeitssenso-
riums sind von eminentem Interesse fiir die Kritische Theorie. Sie hat sich deswegen
in ihrem Forschungsprogramm darauf zu verstindigen, wie diese gehemmten prakti-
schen Potentiale und verstellten Moglichkeiten innerhalb des Wirklichen aufgegriffen,
verworfen oder freigelegt werden kénnen.’ Darauf werde ich im Folgenden niher ein-
gehen.

Das Theorem der gehemmten Potentiale geht zuriick auf marxistisch geprigte Uberle-
gungen zum Spitkapitalismus bei Horkheimer und Adorno. Kritische Theorie, so Ador-
no noch 1968, muss die sozialen Antagonismen ersichtlich werden lassen, die unter der
friedlichen Oberfliche giren.” Die Rede von sozialen Antagonismen ist deswegen fiir
angewandtes Moglichkeitsdenken von Belang, weil sich derartige Widerspriiche als Ge-
gensatz von Wirklichkeit und gehemmter Méglichkeit begreifen lassen. Einer an Marx
orientierten Gesellschaftstheorie erscheinen gewisse Moglichkeiten deswegen als ge-
hemmt, weil sie in Gestalt von hoch entwickelten Produktivkriften auftreten, die kei-
neswegs den herrschenden Produktionsverhiltnissen entsprechen. Privateigentum an
Produktionsmittel, heteronome Arbeit und Raubbau an der Natur sind Ausdruck von
Verhiltnissen, die als veraltet erscheinen. In den spitkapitalistischen Produktivkriften
reiften Potentiale heran, die transformative Krifte entfachen konnten, aber bisweilen
falsch aktualisiert wurden:

15 Adorno, Spitkapitalismus oder Industriegesellschaft?, S.364.

16 Zwar entwickelt Macdonald aus den Schriften Adornos ein Konzept von »blocked possibilities«,
aber diese Differenzierung zwischen gehemmten Potentialen und verstellten Méglichkeiten ist
hier nicht zu finden: Macdonald, What would be different, S. 56ff.

17 Theodor W. Adorno, Einleitung in die Soziologie (Vorlesung 1968), Frankfurt a.M.: 2003, S. 72. Ha-
bermas hat diese friedliche Oberfliache als Klassenkompromiss im Wohlfahrtsstaat gedeutet: Jiir-
gen Habermas, Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschépfung utopischer Energien, in:
ders., Die Neue Uniibersichtlichkeit. Kleine Politische Schriften V, Frankfurt a.M.: 1985, S. 147f.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

287


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Mdglichkeit

»Signatur des Zeitalters ist die Priponderanz der Produktionsverhiltnisse iber die
Produktivkrafte [..]. Dafd der verlangerte Arm der Menschheit zu fernen und leeren
Planeten reicht, daR sie es aber nicht vermag, auf dem eigenen ewigen Frieden zu stif-
ten, bringt das Absurdum, auf welches die gesellschaftliche Dialektik sich hinbewegt,
nach auRen.«®

Die Potentiale einer friedlichen Entwicklung der menschlichen Zivilisation sind vor-
handen, doch sie werden nicht realisiert. Vielmehr wird ein Unvermdégen unter den
im Spitkapitalismus Lebenden ausgemacht, solch eine Entwicklung unter bestehenden
Produktionsverhiltnissen einzuleiten: Die progressiven Potentiale werden gehemmt. In
Hinblick auf das Theorem der gehemmten Potentiale sind zwischen der ersten und der
dritten Stufe des Méglichkeitsdenkens bei Horkheimer und Adorno keine grofen Un-
terschiede festzustellen. Das letzte Zitat stammt von Adorno aus dem Jahr 1968, Hork-
heimer formuliert schon 1937:

»Die burgerliche Wirtschaft war darauf angelegt, daR die Individuen, indem sie fiir
ihr eigenes Gliick sorgen, das Leben der Gesellschaft erhalten. Dieser Struktur wohnt
jedoch eine Dynamik ein, kraft deren schlieflich [..] phantastische Macht auf der
einen, materielle und intellektuelle Ohnmacht auf der anderen Seite sich anhauft.
Die urspriingliche Fruchtbarkeit dieser Organisation des Lebensprozesses verwandelt
sich in Unfruchtbarkeit und Hemmung.«*

Die so beschriebene Ohnmacht ist Ausdruck von Herrschaftsverhiltnissen, welche vor-
handene Méglichkeiten hemmen. Wenn etwas aufgrund von Vermogen »realméglich«
genannt werden kann, so sind gehemmte Potentiale Ausdruck eines Unvermigens. Es
ist das Unvermogen, die vorhandenen Potentiale zum Zwecke einer erstrebenswerten
Verinderung der Produktionsverhiltnisse einzusetzen. Sofern diese gehemmten Po-
tentiale als solche erkannt werden kénnen, wire es aber vorstellbar, diese Hemmung
als Mangel zu begreifen, der itberwunden werden soll. Das betrifft politische und insbe-
sondere 6konomische Macht, durch die potentieller Wandel blockiert wird. Gehemmt
sind diejenigen gesellschaftlichen Krifte, welche etwa die bestehenden Eigentumsver-
hiltnisse wirksam unterlaufen konnten. Kritische Theorie heute wire demgemifR in
die Lage zu versetzen, (wieder) intensiver auf solche 6konomischen und rechtlichen
Institutionen und Prozesse einzugehen, die emanzipatorischen Wandel hemmen. Aus-
schliefdlich normative Betrachtungen zu der besseren und anderen Gesellschaft verfeh-
len das Interesse an der Verinderung des Bestehenden: Die Losung von Blockaden und
die Freisetzung von transformativen Potentialen ergibt sich kaum nur aus gedanklichen
Resultaten eines guten Willens.

An keiner Stelle meiner Untersuchung ist allerdings der postulierende Charakter
stirker ausgeprigt. Kritische Gesellschaftstheorien verfiigen, soweit ich das zu tiber-
blicken vermag, derzeit iiber keine ausgereiften politékonomischen Ansitze, auf de-
nen solche Potentialanalysen aufbauen kénnten.*® Hier wird ein eklatantes Unvermagen

18 Adorno, Spatkapitalismus oder Industriegesellschaft?, S. 363.

19  Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 186.

20  Als ein aussichtsreicher Kandidat konnten sich die Uberlegungen zu »Landnahme« und »Wirt-
schaftsdemokratie« im Umfeld von Klaus Dérre ergeben, wiirden sie weniger an Konzepte und

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

der Theorie und damit korrespondierender Sozialforschung ersichtlich. Es zu beheben,
dirfte zu den dringlichen Aufgaben gegenwirtiger Theorie und Forschung gerechnet
werden, weil sich dieses Defizit selbst als Teil der Blockade sozialer Méglichkeiten her-
ausstellt.

Das Theorem der verstellten Mdglichkeiten weist auf eine Lihmung des Denkens selbst
hin. Diese Lihmung lief3e sich auch als sMoglichkeitsvergessenheit< bezeichnen, eine
Lihmung, die in entméglichten Zeiten besonders ausgeprigt ist.”* Moglichkeitsverges-
senheit hat Horkheimer als Denken in hypothetisch-disjunktiven Urteilen charakteri-
siert und Adorno als identifizierendes Denken spezifiziert. Solches Denken ist Ausdruck
des »Banns der Gesellschaft«. Es versteift sich auf das Gegebene, driickt blofie Imma-
nenz aus und bedeutet Regression auf das, was ist. Dabei immunisiert sich das Denken
gegeniiber dem, was sein kann. Es verliert die Fihigkeit, aus gesellschaftlichen Poten-
tialen erstrebenswerte Moglichkeiten der Verinderung zu deuten. Es ist Ausdruck einer
Geisteshaltung, die dem verniinftigen Erfassen der Wirklichkeit kaum noch Raum fir
Neues und Anderes lisst.?* Solche Hemmnisse kénnen durch Ideologie bewirkt und
entsprechend kritisiert werden. Sie kénnen aber auch aus psychischen Auffilligkeiten,
wie etwa Neurosen, resultieren:

»Neurosen sind Stlitzen der Gesellschaft; sie vereiteln bessere Moglichkeiten der Men-
schen und damit das objektiv Bessere, das die Menschen herbeifithren kénnten. Die
Instinkte, die liber den falschen Zustand hinausdriangen, stauen sie tendenziell auf
den Narzifmus zuriick, der im falschen Zustand sich befriedigt.«*

Generell werden Angste als gesamtgesellschaftlich bedeutsame Hemmnisse betrachtet,
die Moglichkeiten verstellen. Zu denken sei etwa an die Angst vor sozialem Abstieg
und der Marginalisierung, die zur unbedingten Regelbefolgung ausschlaggebend mo-

Theorien ankniipfen, die an die geistige Situation der1970er Jahre in Europa erinnern. Klaus Dor-
re etal., Soziologie — Kapitalismus — Kritik. Eine Debatte, Frankfurta.M.: 2009, S. 21ff. und S. 245ff.
Vielleicht wéaren noch Paul Mason oder Thomas Piketty zu nennen. Doch bei Piketty mangeltes an
solchen politokonomischen Analysen, die weitreichende Alternativen zum status quo aufweisen
konnten. Bei Mason hingegen sind zwar solche Perspektiven — unter dem Schlagwort »Postkapi-
talismus«—vorhanden, aber die 6konomische Analyse ist wenig ausgepragt, bleibtim Vagen und
Exemplarischen. Vgl. Thomas Piketty, Das Kapital im 21.Jahrhundert, Miinchen: 2014 sowie Ma-
son, Postkapitalismus. Jiingst aber hat Piketty diese prospektive Licke zu schliefien versucht mit
der Idee eines partizipativen Sozialismus: Thomas Piketty, Kapital und Ideologie, Miinchen: 2020.
Als produktiv erweisen sich Uberlegungen zur Allmende und den Commons. Vgl. Elinor Ostrom,
Die Verfassung der Allmende. Jenseits von Staat und Markt, Tiitbingen: 1999. Die Ankniipfungen
an die Commons-Bewegung sind von Belang, sofern sie politische und 6konomische Analysen lie-
fern, welche iber fliichtige Zeitdiagnosen (Finanzkrise etc.) hinausreichen, um die gehemmten
Potentiale in kapitalistischen Gesellschaften der Gegenwart aufzuzeigen. Vgl. Silke Helfrich (Hg.),
Commons. Fiir eine neue Politik jenseits von Markt und Staat, Bielefeld: 2014.

21 Siehe hierzu die letzten Seiten des Kapitels »Stufe 2: »Auschwitz« oder die Lihmung des Méglich-
keitssinns« im dritten Abschnitt des Zweiten Teils dieser Untersuchung.

22 Siehe zum Begriff des Neuen im Gegensatz zum Begriff des Immergleichen bei Adorno: Zirden,
Theorie des Neuen, S. 91f. und S. 108ff.

23 Adorno, Negative Dialektik, S. 293.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

289


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Méglichkeit

tiviert.* Solche psychischen Blockaden und gesellschaftlich erzeugten Affekte tragen
dazu bei, dass Moglichkeiten verstellt werden oder unerkannt bleiben. Auch die »Kul-
turindustrie« stellt einen derartig absorbierenden Mechanismus dar.*® Daraus resul-
tiert ein mangelndes Phantasievermdgen — oder allgemeiner ausgedriicke: ein fehlendes
Sensorium fiir das Mogliche im Wirklichen. So seltsam das klingen mag: Die Moglichkeit
der Bewusstwerdung verstellter Moglichkeiten resultiert aus Vermogen, die selbst erst
entfesselt und entfaltet werden miissen. Der Entfesselung dieser Vermégen zur Erfahr-
barkeit und Erkenntnis von gesellschaftlichen Méglichkeiten ist insbesondere Adorno
verpflichtet. Weniger kann eine negative Dialektik soziale Potentiale und erstrebens-
werte Moglichkeiten der gesellschaftlichen Entwicklung aus dem Wirklichen positiv
bestimmen. Vielmehr geht es ihr um die Freilegung derjenigen intellektuellen Potentia-
le und 4sthetischen Zugangsweisen, die zusammen ein moglichkeitsaffines Sensorium
bilden kénnten. Es wire ein Sensorium, um Immanenzzusammenhinge zu durchbre-
chen, welche verhindern, die Moglichkeiten des Sozialen zu erblicken und zu ergreifen.
Das mag wenig sein, ist aber auch nicht nichts.

Auf die Frage, wie es zur Hebung von verstellten Miglichkeiten kommen kénnte, ent-
wickeln Horkheimer und Adorno keine allgemeine oder umfassende Antwort, vielleicht
kann es sie auch gar nicht geben. Adorno macht zumindest auf zwei Indizien-Komplexe
aufmerksam, an denen es anzusetzen gilt: Sie zeigen an, dass eine am Bestehenden aus-
gerichtete Sicht auf die Wirklichkeit zu Mangelerscheinungen fiithren. Einerseits wird der
Mangel in individuellem Leid oder in der Not gegenwirtig. Dieser Mangel gewinnt eine
gesellschaftliche Dimension, wenn er nicht durch psychische Mechanismen absorbiert
wird, die ihn blindlings auf Unzulinglichkeiten der vereinzelten Subjekte zuriickfiih-
ren.?® Andererseits deuten bestimmte Formen von Wut darauf hin, dass der Méglich-
keitsraum verstellt ist. Erfahrungen der Ohnmacht entladen sich in Wut, wenn kein
Weg mehr zu bestehen scheint, der aus der als unhaltbar empfundenen eigenen La-
ge herausfithrt. Frustration schligt in Gewalt um. Adorno diagnostiziert eine entspre-
chende Wut etwa im Biirgertum zuzeiten des Faschismus, weil es seine anvertraute
Lebensweise nur noch stark eingeschrinkt fortfithren kann:

»[Alm je eigenen Interesse hat sich die Wut eingemischt, dafd man es eigentlich ja
doch nicht mehr wahrzunehmen vermag, dafd es anders und besser méglich ware.

24 Adorno, Zum Verhiltnis von Soziologie und Psychologie, S. 46. Grundsatzlich behandelt Adorno
»die Angst« in der »Negativen Dialektik«: »Kategorien wie die Angst, von denen zumindest nicht
zustipulieren ist, sie miften fiirimmerwahren, werden durch ihre Transfiguration Konstituentien
von Sein als solchem, ein jener Existenz Vorgeordnetes, ihr Apriori.« Adorno, Negative Dialektik,
S.125.

25  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.177.

26  Daswar ein Erfolgskriterium, das Horkheimer auffiithrte, um sozialpsychologisch zu erklaren, war-
um autoritire Strukturen unentwegt auch von denjenigen reproduziert werden, die unter ihnen
leiden: »Fiir die Herausbildung des autoritiren Charakters ist besonders entscheidend, daf die
Kinder unter dem Druck des Vaters lernen, jeden Mierfolg nicht bis zu seinen gesellschaftlichen
Ursachen zuriickzufithren, sondern bei den individuellen stehenzubleiben und diese entweder
religios als Schuld oder naturalistisch als mangelnde Begabung zu hypostasieren.« Horkheimer,
Autoritat und Familie (1936), S. 399.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Die Biirger haben ihre Naivitit verloren und sind dariiber ganz verstockt und bése
geworden.«*”

Diese hier nur exemplarisch und schemenhaft dargelegten Impulse oder Regungen wer-
den zum Gegenstand der Kritischen Theorie, weil sich durch sie verstellte Moglichkeiten
des Anderen vergegenwirtigen lassen.?® Bewusster Mangel oder erfahrenes Leid wer-
den zum Fundament der ErschlieRung von Moglichkeiten, weil ihnen eine Bewegung
oder ein Streben innewohnt, das vergegenwartigte Defizit zu iiberwinden: Moglichkei-
ten, die auf Abschaffung von Leid zielen, transzendieren das Bestehende.” Zuerst kommt
es also darauf an, den oftmals als individuell erfahrenen Mangel zu kontextualisieren
und zu historisieren: Etwas fehlt nicht immer oder »an sichs, sondern was fehlt, ergibt
sich aus den bestehenden gesellschaftlichen Moglichkeits-Wirklichkeits-Gefiigen. Auf-
gabe einer Kritischen Gesellschaftstheorie ist es, die Uberschreitungen begrifflich zu
erfassen, indem sie diese Impulse, die auf Abschaffung von Leid gerichtet sind, auf-
greift und somit verstellte Moglichkeiten sichtbar werden lisst.

Eine so verstandene Kritische Theorie als Wissenschaft vom Mangel hat ein Interes-
se an peripheren Prozessen oder randstindigen Personen zu entwickeln, um zumindest eine
Ahnung davon zu erlangen, was »anders und besser moglich wire«. Abseitige gesell-
schaftliche Phinomene oder marginalisierte Subjekte kénnen auf Moglichkeiten des
Anderen im Bestehenden hindeuten. Derartige Untersuchungen, so lieRe sich sagen,
sind »parasitir«.*® Adorno hat, wie ich es mit den Figuren des Kauzes und des Bo-
hemien zu illustrieren versuche®, mikrologische Studien vor Augen, wenn es darum
geht, einen Zugang zu verstellten Méglichkeiten zu entwickeln. Sie erweisen sich als
Konstellationen von Devianz und Divergenz: Im Widerspenstigen und Widerstindigen
- sozusagen in >negativer Praxis< — werden verstellte Moglichkeiten aufgedeckt. Sie re-
sultieren aus Abneigung gegeniiber eingespielten Praktiken, einem mehr oder weniger
artikulierten Mangel oder subjektivem Leiden an der Wirklichkeit, auf denen sich eine
Kritik dieser gesellschaftlichen Wirklichkeit aufbauen lief3e.

Gesamtgesellschaftliche Méglichkeiten, welche eine Uberwindung bestehender
Herrschaftszusammenhinge implizieren, werden aber daraus nicht oder zumindest
nicht direkt und positiv abgeleitet. Der Eindruck, dass Adorno etwa aufgrund des
Theorems der fortschreitenden Naturbeherrschung kaum noch Auswege aus dem
status quo fir tragfihig hilt, kann zumindest nicht vollig von der Hand gewiesen
werden. Gehemmt ist eine das Bestehende iiberwindende soziale Dynamik, und es ist
nicht abzusehen, wie sie sich entbinden lassen konnte:

27  Adorno, Minima Moralia, Aph. 14, S. 37.

28  Adorno ist sich aber auch der »Gefahr des Psychologismus« bewusst, die ein solcher Ansatz mit
sich bringen konnte. Vgl. Adorno, Reflexionen zur Klassentheorie (1942), S. 389.

29  Adorno, Negative Dialektik, S. 29 und S. 395.

30  Marchart, Das unmogliche Objekt, S. 358. Marchart charakterisiert eine sozialontologisch fundier-
te Gesellschaftstheorie als parasitar, weil sie nicht mit logischen Strukturen und wohlfeilen Defi-
nitionen aufwarten kénne bei der Bestimmung ihres »Objekts« namens Gesellschaft, sondern auf
die Widerspriiche, Aporien und Antagonismen ihres Gegenstands einzugehen und marginalisier-
tes Anderes zu erforschen habe.

31 Siehe oben das Kapitel »Stufe 3: Uberwindung der Schockstarre: Bestimmte Negation der Mog-
lichkeitslihmung«im dritten Abschnitt des Zweiten Teils dieser Untersuchung.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

291


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Mdglichkeit

»Konkreter heif’t Dynamik, in der Geschichte bis heute, zunehmende Beherrschung
duflerer und innerer Natur. lhr Zug ist eindimensional, geht zu Lasten der Moglich-
keiten, die der Naturbeherrschung zuliebe nicht entwickelt werden; stur, manisch
das Eine verfolgend, verschlingt die losgelassene Dynamik alles andere. Indem sie
das Viele reduziert, potentiell dem beherrschenden Subjekt gleichmacht und dem,
was ihm an gesellschaftlichen Instanzen entspricht, verkehrt Dynamik sich selbst ins
Immergleiche, in Statik. Als Prinzip der sich durchsetzenden Identitdt duldet sie ein
Anderes sowenig wie Herrschaft irgend etwas, was ihr nicht gliche.<*

Diese Charakterisierung gesellschaftlicher Totalitit unter Primissen der zunehmen-
den Naturbeherrschung (innere und dufiere Natur) ldsst soziale Gruppierungen aus dem
Blickfeld verschwinden, die sich widerspenstig und widerstindig verhalten. Voraus-
gesetzt, die »Moglichkeit des Anderen« kann an Leiderfahrungen und abweichenden
Subjekten entwickelt werden, ist nicht einzusehen, warum 6ffentlich artikulierter Dis-
sens, sozialer Protest und politische Konflikte keine Beriicksichtigung mehr finden.
Denn auch in diesen devianten und divergenten Erscheinungsformen kénnen verstell-
te Moglichkeiten vergegenwirtigt werden. Adorno iibertreibt mafilos, wenn er die In-
tegrationsleistungen des Spitkapitalismus so verabsolutiert, dass jegliche dieser poli-
tischen Regungen, wie sie etwa aus solidarischen Verbiinden hervorgehen, gar nicht
mehr Gegenstand einer Theorie werden kénnen.* Adorno verstellt damit selbst soziale
Moglichkeiten - seien sie emanzipatorisch oder regressiv. Er verunmoglicht relevante
Zugangsweisen zu alternativen Moglichkeiten des Zusammenlebens, wie sie sich et-
wa in Kooperativen oder Genossenschaften zeigen, die — wie der Kauz — gewiss nicht
»die« gesamtgesellschaftliche Alternative reprisentieren, aber in ithrem marginalisier-
ten und auch bedrohten Dasein ein Gespiir fiir dieses Andere reifen lassen konnen.
Demzufolge besteht eine Aufgabe von kritischen Theorien heute darin, diese Formen
sozialer Abweichung zu beleuchten. Hier wire beispielsweise ein deutender Zugriff
auf »kommunikative Macht«** in sozialen Protestbewegungen naheliegend.* In Hin-
blick auf alternative Produktions- und Lebensgemeinschaften in Geschichte und Ge-
genwart liefde sich das Verstindnis fiir soziale Moglichkeiten jenseits von Kapital und

32 Adorno, Uber Statik und Dynamik als soziologische Kategorien, S. 235.

33 Honneth, Kritik der Macht, S. 84f.

34 Habermas, Faktizitat und Geltung, S.185f. Vgl. Gunnar Hindrichs, Kommunikative Macht, in: Phi-
losophische Rundschau, 56 (4): 2009, S. 274f.

35 Dabeiisteine Glorifizierung von politischem Protest keineswegs angemessen: »Aus der Abstiegs-
gesellschaft erwichst aber auch eine ernst zu nehmende politische Gefahr: dass regressive Mo-
dernisierung und postdemokratische Politik zu einer autoritdren Strémung fiihrten, die sich der
liberalen Grundlagen unserer Gesellschaft entledigt.« Oliver Nachtwey, Die Abstiegsgesellschaft.
Uber das Aufbegehren in der regressiven Moderne, Berlin: 2016, S. 233. Nachtwey hat die neu-
en rechten Protestbewegungen in Europa, insbesondere »Pegidac, vor Augen. Bemerkenswert ist
diese Studie noch aus zwei weiteren Griinden. Erstens wird in Bezug auf die rechten Bewegungen
auf Adornos Uberlegungen zum autoritiren Charakter verwiesen. A.a.0., S. 220ff. Zweitens endet
Nachtwey mit der Feststellung, dass man nun »Alternativen und Auswege aus der Abstiegsgesell-
schaft« diskutieren misse, um die regressive in eine solidarische Modernisierung zu iberfiithren.
A.a0,S. 233.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Konsum schirfen. Mir scheint, dass in diesem intermediiren Ressort — zwischen In-
dividuum und gesellschaftlicher Totalitit — gegenwirtig die grofRten Schitze zu heben
sind. So entstiinde ein schirferes Bild der Transformationspotentiale einer anderen
Gesellschaft. Ungeniigend wire es allerdings, die so gehobenen sozialen Moglichkei-
ten lediglich an einer Perlenkette aufzufideln. Sie miissen — auch in ihren Defiziten
— im Rahmen gesellschaftstheoretischer Reflexionen und sozialwissenschaftlicher Stu-
dien behandelt werden, nimlich als besondere Erscheinungsformen von alternativen
Moglichkeiten inmitten der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Wenn, wie bei Adorno, soziale Potentiale unberticksichtigt bleiben, weil intersub-
jektive Formen der Devianz und Divergenz ausgeblendet werden, mag es verlockend
erscheinen, diesen Mangel durch einen Zugriff auf die Wirklichkeit in einer hegelia-
nischen Tradition zu kompensieren: Der objektive Geist kehrt — wenn auch gestutzt —
bei Horkheimer und Adorno zuriick. Nicht nur leiden vereinzelte Subjekte. Vielmehr
ldsst sich ihr Leid objektivieren, es betrifft die Gesellschaft als Ganze - und zwar un-
ter dem Gesichtspunkt der »Verwirklichung der Vernunft«.>® Diese geschichtlich ge-
wordene Vernunft entbirgt in der Moderne Vorstellungen des gelingenden Lebens im
Sinne der Selbstverwirklichung aller. Hegelianisch ist dieses Konzept zu nennen, weil
sich Freiheit in praktischen Zusammenhingen realisiert, sich in Institutionen verkér-
pert und in einer sozialen Ordnung strukturiert und verstetigt wird. Die Potentiale der
Vernunft, wie sie innerhalb einer Epoche heranreifen konnten, werden in ihr zumeist
nicht vollends ausgeschopft: Die historische Vernunft wird nur bedingt realisiert, ist
in vielerlei Hinsicht blockiert oder entstellt.’” Diese Differenz zwischen méglicher und
wirklicher Vernunft wird, wie Honneth darlegt, als ein Mangel oder Leiden empfunden.
In dieser Differenz werden Pathologien des Sozialen ersichtlich:

»Die Abweichungen von dem Ideal, das mit der gesellschaftlichen Verwirklichung
des verniinftigen Allgemeinen zu erreichen wire, lassen sich als soziale Pathologien
beschreiben, weil sie mit einem leidvollen Verlust an Chancen der intersubjektiven
Selbstverwirklichung einhergehen miissen.«®

In solchen Pathologien wird das unverwirklichte Vernunfipotential erkannt. Der Realisie-
rung dieser historischen Vernunft steht eine funktionale Rationalisierung im Wege, die

36  Siehe hierzu im Ersten Teil der vorliegenden Untersuchung das Kapitel »11.3. Von praktischen zu
sozialen Vermogen. Hegel (iber Arbeit und Vermogen in der biirgerlichen Gesellschaft« sowie das
Kapitel »111.1. Die Kritik der hegelschen Wirklichkeitskonzeption angesichts der Potentialitit so-
zialer Verhiltnisse bei Marx«.

37 InHinblickaufdie Vernunftpotentiale der Moderne interpretiert Habermas diesen Gedanken, wie
ersich bei Lukdcs, Benjamin, Bloch, Marcuse, Horkheimer und Adorno finden lasse, wie folgt: »Al-
lein fiir Linkshegelianer [...] liegt die Rettung aus dem universalen Sog der kapitalistischen Ver-
dinglichung nicht in der Rickwendung zu den rémischen Wurzeln des Katholizismus oder den
Klassikern beziehungsweise Urspriingen der griechischen Philosophie, sondern in der revolutio-
naren Entbindung der in der Moderne aufgestauten, aber einstweilen entstellten Potentiale.«]ir-
gen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale Konstellation von
Clauben und Wissen, Berlin: 2019, S. 40.

38  Axel Honneth, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der Kritischen
Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,
Frankfurt a.M.: 2007, S. 35.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

293


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Mdglichkeit

alle Bereiche des Zusammenlebens durchdringt: Vernunft verkommt zum Instrument
der Durchsetzung von Herrschaft und wird beliebigen Zwecken unterworfen. Unter ka-
pitalistischen Verhiltnissen kann sich diese instrumentelle Vernunft in den maf3gebli-
chen Interaktionsformen und Institutionen des gesellschaftlichen Seins durchsetzen,
sie verdringt ihren Widerpart, den Horkheimer als »objektive Vernunft« bestimmte.*
Die rationalen Ressourcen, aus denen ein gelingendes Leben aller entspringen konnte,
verlieren angesichts dieser Entwicklung zunehmend an Bedeutung. Da sich die Mitglie-
der der biirgerlichen Gesellschaft dieser Entwicklung ohnmichtig ausliefern, kann sie
als pathologisch eingestuft werden: Diese Verhiltnisse werden ertragen, entspringen
also nicht der bewussten Willensentscheidung.

So wird iiber die Vorstellung der gesellschaftlichen Rationalitit einerseits die
Idee der Gesellschaft als Totalitit zum Gegenstand von Wirklichkeits-Moglichkeits-
Bestimmungen. Andererseits erdffnet die Reflexion auf die Wirklichkeits-Moglichkeits-
Differenz, vermittelt iiber soziale Pathologien, einen Zugang zu gehemmten Poten-
tialen und verstellten Moglichkeiten in intersubjektiven Zusammenhingen, also in
sozialen Gruppen, in Netzwerken und Institutionen: Auf das Leiden der vergesell-
schafteten Akteure an der bestehenden Unfreiheit, an verwehrten Moglichkeiten der
»kooperativen Selbstverwirklichung«, hat sich Kritische Theorie zu richten, um im
Kontrast zur durch instrumentelle Vernunft verstiimmelten Wirklichkeit die eman-
zipatorisch-rationalen Potentiale im Wirklichen zu erschliefen. Untersuchungen, die
derartige Potentiale und soziale Moglichkeiten in der Wirklichkeit aufzuspiiren versu-
chen, sind bei Horkheimer und Adorno gerichtet auf und bestimmt durch recht vage
Vorstellungen einer befreiten und verséhnten Gesellschaft. Sofern diesen Ideen der
Freiheit und Versohnung eine potentielle Wirksambkeit in der eigenen Zeit attestiert
werden kann, handelt es sich um »reale« Vernunftpotentiale. Sofern die Wirksambkeit
dieser Ideen in eine unbestimmte Zukunft projiziert werden, handelt es sich um
utopische Splitter eines richtigen und gelingenden Zusammenlebens. So wird bei
der Erdrterung von rationalen Potentialen eine Unterscheidung ersichtlich, die im
folgenden Kapitel zu vertiefen ist, weil sie einen Begriff der prospektiven und sozialen
Realmoglichkeit anreichert: Es ist die Unterscheidung zwischen immanenten und
utopischen Moglichkeiten.

In derartigen Uberlegungen gelangt ein Begriff der Moglichkeit zur Anwendung,
den ich innerhalb der von Horkheimer und Adorno geprigten Kritischen Theorie zu-
mindest in Ansitzen zu rekonstruieren versuche. In ihn ist die programmatische Be-
merkung Horkheimers eingegangen, wonach es nicht so sein muss, wie es ist: Die Men-
schen kénnen ihr Sein dndern. Derartige Veranderungen sind méglich aufgrund von
vorhandenen sozialen Potentialen. Ob aber diese Verinderungen, finden sie denn statt,
emanzipatorische Fortschritte zeitigen oder regressive Ziige annehmen werden, ist ex
ante nie vollends ausgemacht. Sie hingen mafigeblich von den Entscheidungen der in-
volvierten Akteure ab. Diese Entscheidungen wiederum kann eine Kritische Theorie der
Gesellschaft dadurch tangieren, dass sie die verstellten und gehemmten Potentiale so-
wie die damit verbundenen Chancen und Risiken kenntlich macht. In diesem Ansinnen

39  Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, S. 29.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

tragt sie zur Erweiterung des bewussten Méglichkeitsraums des Sozialen bei, der im-
mer auch als ein Handlungsraum, letztlich als ein Raum der Freiheit zu verstehen ist.*
In gewisser Weise driickt sich hierin eine neue Hebammenkunst aus, die entgegen der so-
kratischen sich nicht an konkrete Dialogpartner, sondern auf soziale Zusammenhinge
richtet. Sie beansprucht, Scheinwissen abzubauen anhand von Méglichkeitsanalysen.
Schein besteht in der Auffassung vom Ende der Geschichte oder der Alternativlosigkeit
des Gegebenen. Um es mit Horkheimer zu formulieren: Es muss um den Nachweis ge-
hen, »dafd die Moglichkeiten des Menschen noch andere sind, als im heute Bestehenden
aufzugehen, andere [sind] als die Akkumulation von Macht und Profit.«*" Moglichkeits-
analysen lassen sich folglich als eine Offnung des Maglichkeitsraums begreifen. Sie fuflen
auf einem Begriff der prospektiven Realmoglichkeit.

Wenn soziale Entwicklungen aufgrund eines erweiterten und deswegen zumindest
zum Teil ge6ffneten Raums an Moglichkeiten weitaus deutlicher und in ihrer Vielfalt
dargestellt und abgebildet werden konnen, werden Deliberationen und Entscheidungen
dariiber fillig, welche Tendenzen im historisch Méglichen zu verhindern oder zu be-
stirken sind. Hier haben normative Diskurse ihren Platz. Auch wenn mit guten Griin-
den solche Entscheidungen wiber eine bessere und schlechtere Verfassung der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit an die Akteure oder »Teilnehmerinnen« delegiert werden, so
ist dem Moglichkeitsdenken bei Horkheimer und Adorno trotzdem eine geschichtlich
gewordene Vorstellung eines guten und gelingenden Lebens eigentiumlich. Adorno nihert
sich ihr — wenn auch zaghaft, rudimentir und unterbestimmt — mit den Ideen der Freiheit
und der Versshnung. Ein moglichst herrschaftsfreies »Miteinander des Verschiedenen«**
lief3e sich als Adornos Variante von sozialer Freiheit beschreiben.* Es wire eine Welt,
in der keine mehr hungern muss; in der Frieden herrscht, also die Lésung von Kon-
flikten ohne Waffengewalt auskommt; in der die Ausbeutung von Natur und menschli-
cher Arbeitskraft authort; in der die demokratischen Kooperationen in politischen und
okonomischen Handlungskontexten zu Bedeutungsverlust privater Herrschaft und der
Uberwindung entsprechender Eigentumsverhiltnisse fithren; in der die Klassengesell-
schaft aufgehoben und in eine klassenlose tiberfithrt wird; in der Menschenrechte fiir
alle gelten; in der Bildung, Gesundheitsversorgung und kulturelle Vielfalt garantiert
werden. — Diese Liste lief3e sich fortsetzen, und auch sie kann anders ausfallen. Diese
andere Welt, von der Goethe einmal sagte, ihr entworfenes Bild sehe aus wie ein »Ma-
gisterschmaus«, wirkt in vielen Aspekten gar nicht so ganz anders, denn dieses Bild
entstammt stets der Vorstellungskraft von Téchtern und Séhnen ihrer eigenen Zeit. In
diesen Entwurf sind nicht nur missliche Entwicklungen oder Erfahrungen des Leids,
sondern auch emanzipatorische Errungenschaften oder Erfahrungen des Gelingens im
GrofRen wie im Kleinen, zumeist nur partikular und vorliufig eingegangen. Doch sie

40  Vgl. auch Horkheimer: »Philosophische Theorie allein kann weder erreichen, dafi die barbarisie-
rende Tendenz, noch dafd die humanistische Einstellung sich in Zukunft durchsetzt.« Philosophie
kann bestenfalls ein »Licht« werfen auf die Menschheit: »Wenn es der Philosophie gelingt, den
Menschen zu helfen, diese Faktoren zu erkennen, wird sie der Menschheit einen grofien Dienst
erweisen.«A.a.0., S.185.

41 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (Nachtrag), S. 221.

42 Adorno, Negative Dialektik, S. 153.

43 Vgl. Bartonek, Philosophie im Konjunktiv, S.194.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

295


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Méglichkeit

bilden den Grundstock an normativen Erwartungen, deren gesellschaftliche Realisie-
rung insofern als moglich erachtet wird, als sie — um die aristotelische Formulierung
aufzugreifen — durch uns geschehen kann.* Gleichwohl kann durch uns auch vieles an-
dere geschehen: Zum Menschenmoglichen zihlt eine in ihrer Brutalitit kaum zu iiber-
bietende Barbarei. Genozid, Totalitarismus, Irrationalismus, Rassismus, Raubbau an
der Natur, Missachtung von Menschenrechten gehdren ebenfalls zum zivilisatorischen
Erfahrungsschatz.

Il. Immanente und utopische Maglichkeit

Die Moglichkeit, daf} die Welt zu schon wer-
de, ist fiir mich so arg schreckhaft nicht.
Theodor W. Adorno*

Es ist unsere verdammte Pflicht und Schul-
digkeit, den Gedanken mit der richtigen Pra-
Xxis zu verheiraten.
Max Horkheimer*®

Das Projekt einer Kritischen Theorie der Gesellschaft ist keineswegs — wie allzu oft be-
hauptet — negativistisch oder gar nihilistisch. Theunissen ist zuzustimmen, wenn er
Adorno freispricht vom Verdacht, dessen Denken beruhe auf einem Standpunkt des
Totalnegativismus. Diesem Verdacht sei zu entgegnen, »daf} er an der Mdglichkeit eines
Anderen festhilt, und daf er diesem dariiber hinaus auch Wirklichkeit zuspricht, und
zwar Wirklichkeit in der bestehenden Welt.«*” Auf die Frage »Was ist Kritische Theorie?«
lautet gemiR dieser Interpretation die Antwort: Kritische Theorie kann als eine Form
der Wirklichkeitsbetrachtung bestimmt werden, deren Besonderheit darin besteht, die
Differenz zum Bestehenden so zu setzen, dass auch verstellte soziale Méglichkeiten und
gehemmte gesellschaftliche Potentiale freigelegt werden. Mit dieser Freilegung ist ein
praktisches Interesse verbunden, das sich an den Ideen von Freiheit und Verséhnung,
an einem herrschaftsfreien Miteinander des Verschiedenen orientiert. Auch nach Mar-
cuse hat Kritische Theorie die Wurzeln der gesellschaftlichen Verhiltnisse und ihre ge-
schichtlichen Alternativen zu erforschen. Kritische Theorie miisse sich als Kraft verste-
hen, die eine »transzendierende« Analyse der Tatsachen im Licht ihrer gehemmten und
geleugneten Méglichkeiten« zu leisten vermag.*® Fiir Horkheimer und Adorno werden
mit dieser Konzeption von Kritischer Theorie zwei verschiedene Formen der Transzendenz
relevant, um die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht nur in ihrem Sosein, sondern auch
in ihrem Andersseinkénnen zu begreifen. Diese Uberlegungen wurden bereits weiter

44  Aristoteles, Nikomachische Ethik, 111, 5, 1112b 26.

45  Adorno, Diskussionsbeitrag zu »Spatkapitalismus oder Industriegesellschaft?«, S. 585.

46  Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Diskussionsprotokolle »Diskussion liber Theorie und
Praxis« (1956), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 19, Frankfurt a.M.: 1988, S. 59.

47  Theunissen, Negativitat bei Adorno, S. 50.

48  Marcuse, Der eindimensionale Mensch, S.13.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

oben vorbereitet.* Folgende Aspekte eines Uberstiegs itber das Gegebene sind demzufolge
festzuhalten:

1. Das Erfassen der eigenen Zeit in Gedanken vollzieht sich als Kritik der Wirklichkeit.
2. Inder Kritik der Wirklichkeit werden — entgegen Hegel — Moglichkeiten einer kiinf-
tigen Transformation des Bestehenden erschlossen. Die Prospektive wird zur weg-
weisenden Blickrichtung, auch wenn unverwirklichte Moglichkeiten ebenfalls in der
Retrospektive gehoben werden. Dabei wird die Zukunft in gesamtgesellschaftlicher
Hinsicht von Belang: Es geht um zukiinftige, mogliche Gesellschaftskompositionen.

Hierbei sind drei Punkte zu beachten:

a) Derartige Antizipation ist nicht teleologisch. Weil diese »bessere« Gesellschaft
nur moglich ist und sich nicht zwingend (frither oder spiter) einstellen wird,
muss Kritische Theorie — entgegen Marx — diese Transzendenz ebenfalls als ei-
ne mogliche und nicht als eine notwendige begreifen. Neben die Transzendenz
des »Besseren« gesellt sich eine Transzendenz des »Schlechterenc.

b) Es gelingt nicht, das »Andere, auf welches Transzendenz zielt, als ein anderes
»Ganzes« zu bestimmen, als eine mogliche gesellschaftliche Totalitit.

c¢) Sofern das »Andere« aus dem Bestehenden erwichst, handelt es sich um im-
manente Transzendenz, verstanden als ein Uberschreiten des Bestehenden durch
Bezugnahme auf Vermdgen. Ein utopisches Uberschreiten, schlechterdings ein
Uberspringen der Wirklichkeit, kann unvermeidbar werden, wenn die Mog-
lichkeiten im Gegebenen verstellt sind.

In gewisser Weise ist das die Quintessenz der bisherigen Untersuchung zum Méglich-
keitsbegriff der Kritischen Theorie. Als Essenz im schlechten Sinne liee sie sich aller-
dings kritisieren, weil diese Aufstellung als abgeschlossenes Resultat auch Eingang in
ein Lexikon finden kénnte. Demgegeniiber bietet sich nun die Gelegenheit, auf die in-
terne Dynamik des Moglichkeitsbegriffs niher einzugehen, die ihn als unabgeschlosse-
nes, notwendigerweise veranderliches und stets neu anzueignendes Konzept ausweist.
Diese Dynamik resultiert aus dem Spannungsverhiltnis zwischen immanenter und uto-
pischer Transzendenz.

Denken ist aufgrund der unausweichlichen Bezugnahme auf die eigene Zeit ge- und
bestimmt. Wenn verstellte Méglichkeiten die Sicht auf den je aktuellen Raum an gesell-
schaftlichen Optionen verzerren und wenn etliche emanzipatorische, systemtransfor-
mierende Potentiale gehemmt sind, konnte ein auf das »ganz Andere« der Wirklichkeit
gerichtetes Denken die Liicke zwischen bewusstem Moglichkeitsraum und emanzipa-
torischen Potentialen verringern: Utopie setzt sich iiber die verstellten Moglichkeiten
hinweg. In der utopischen Distanznahme wird eine Perspektive auf den Moglichkeits-
raum erdfinet, die gehemmte Potentiale und verstellte Moglichkeiten sichtbar werden
lasst. Die utopische Transzendenz schiefit iitber ein blofRes Denken in sozialen Moglich-
keiten hinaus, ist aber in ihrer Mafllosigkeit wiederum selbst historisch und damit ge-
und bestimmt: Die Sehnsucht nach Unsterblichkeit resultiert aus der Angst vor dem Tod

49  Siehe im Zweiten Teil dieser Untersuchung das Kapitel »11.3.c. Die Richtung der Kritik: Transzen-
denz des Bestehenden.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

297


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Méglichkeit

und der realmedizinischen Moglichkeit, das eigene Leben zu verlingern; die Hoffnung
auf den ewigen Frieden resultiert aus den qualvollen Erfahrungen von Krieg und Ter-
ror und den kulturellen und institutionellen Méglichkeiten, Konflikte ohne Waftenge-
walt beizulegen; Herrschaftsfreiheit resultiert aus alltiglich erfahrbaren Zwingen und
der realpolitischen Moglichkeit, sie in demokratischen und rechtsstaatlichen Prozessen
zu kontrollieren und abzumildern. Nur durch diese Riickbindung an die Wirklichkeit
bleibt {iberhaupt verstindlich, worauf utopisches Uberschreiten zielt. Insofern sind bei-
de Momente der Transzendenz dialektisch vermittelt. Konstellationen, in denen reale
Moglichkeiten aufscheinen, und utopische Modelle, die bewusst den verstellten Mog-
lichkeitsraum iiberschreiten, sind aufeinander angewiesen. Hierin liegt die adiquate
Form des Moglichkeitsdenkens heute. Dieses Moglichkeitsdenken ist vom Irrglauben an
die notwendige Verwirklichung des Reichs der Freiheit >geheilt«. Die relative Offenheit
des Zukiinftigen macht es dann umso dringlicher, soziale Méglichkeiten der Transfor-
mation des Bestehenden und transformative Potentiale im Bestehenden zu erschliefRen
— regressive wie progressive.

Die Grafik auf der folgenden Seite ist dem Ansinnen geschuldet, diese begrifflichen
Verhiltnisbestimmungen so darzustellen, wie sie aus den epistemologischen und sozi-
alphilosophischen Reflexionen zum Begriff der Moglichkeit und den zeitgeschichtlich
motivierten Neujustierungen bei Horkheimer und Adorno hervorgegangen sind. Kriti-
sche Theorie eroffnet einen reflexiven Zugriff auf ihre Gegenstinde, durch den das je
Gegebene in seiner Wirklichkeit und in seiner Méglichkeit zugleich erfasst wird. Inso-
fern sie sich nicht mit der Darstellung des Gegebenen bescheidet, ist Kritische Theorie
als ein Denken des Uberstiegs zu erachten. Dabei fihrt sie zweigleisig.

Einerseits folgt sie der marxschen Idee einer Kritik der Politischen Okonomie, in-
dem sie Potentiale im Wirklichen aufzudecken vermag. Das entspricht dem Pfad des
immanenten Moglichkeitsdenkens und ist materialistisch, aber nicht 6konomistisch,
denn solche Potentialititsiiberlegungen enden keineswegs an den Grenzen dessen, was
Bourdieu als »6konomisches Kapital« umschrieb. In der Analyse von Produktivkriften
und Produktionsverhiltnissen wird ebenso das soziale und kulturelle Kapital in gesell-
schaftlichen und staatlichen Institutionen, aber auch Einstellungen und Praktiken in
ihrem Wirklich- und Méglichsein thematisch.*® Fiir die genauere Bestimmung von so-
zialen Potentialen und ihrer Ausdifferenzierung — etwa in rechtliche, moralische, 6ko-
nomische, zivilgesellschaftliche, kulturelle und politische Potentiale in diversen Spha-
ren mit unterschiedlicher Reichweite — sind weitere Studien vonnéten. Sie miissten den
Abstraktionsgrad, den man der vorliegenden Betrachtung zum Vorwurf machen kénn-
te, iberwinden. Diese Untersuchungen konnen an die Vorarbeiten im Ersten Teil der
vorliegenden Studie zu Spinozas Begriff der Macht, Hegels Vermdgensverstindnis und
Marxens Uberlegungen zu Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen ankniipfen,

5o  Bourdieu, Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, S. 183ff.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Wirklichkeit — Moglichkeit — Utopie:
Konstellationen Kritischer Theorie

KRITISCHE THEORIE ALS
KRITIK DER WIRKLICHKEIT

Utopische Maglichkeit
(emphatische Utopie):
Denkmaglichkeit (3)

1

Leicht ergreifbare 3
Potentiale

WIRKLICHKEIT MOGLICHKEIT

Gehemmte
Potentiale

2

KRITISCHE THEORIE
UND UTOPIE

Immanente Maglichkeit
(konkrete Utopie):
Realmaglichkeit (1 und 2)

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51.

299


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Mdglichkeit

um die materialistische Ausrichtung eines Begriffs der gesellschaftlichen Realméglich-
keit nicht zu verfehlen. Entscheidend wird dabei sein, die Deutungskraft von kritischer
Sozialphilosophie oder Gesellschaftstheorie auszuloten: Zwar bleibt die aristotelische
Einsicht erhalten, wonach etwas aufgrund von Vermégen als realméglich bestimmt
wird, aber inwiefern mit welchen gesellschaftlichen Potentialen welche sozialen Mog-
lichkeiten assoziiert werden, unterliegt erfahrungsgesittigter und von Theorie geleite-
ter Deutung. Auch in dieser Hinsicht wird der Aspekt der Kontingenz relevant, denn
diese Deutungen kénnen auch anders ausfallen: Méglichkeitskonstellationen geraten
mit Adorno nie an ein zufriedenstellendes Ende. In Hinblick auf reale Potentiale wurde
bereits eine Binnenunterscheidung vorgenommen, wie ich sie im vorherigen Kapitel
dargelegt habe: Potentiale der gesellschaftlichen Verinderung kénnen gehemmt und
soziale Moglichkeiten verstellt sein. Insofern bedarf es einer Transzendenz des bereits
bewussten Moglichkeitsraums (in der Grafik von Nr. 1 zu Nr. 2). Kiinftige Untersuchun-
gen miissten genauer darstellen, wie blockierte Potentiale und verstellte Moglichkeiten
zu erschliefRen sind und in welchem Verhiltnis sie zueinanderstehen. Sie kénnten da-
bei auf die Uberlegungen zur bestimmten Negation und zu den Konstellationen eines
Anderen im Einzelnen (Kauz und Bohemien) aufbauen.

Andererseits werden mit diesem Moglichkeitskonzept utopische Pfade eingeschla-
gen. Dadurch sollen soziale Méglichkeiten thematisch werden, die keine direkte Bezug-
nahme auf soziale Vermégen zulassen. Hierdurch findet eine Transzendenz vom realen
zum utopischen Méglichkeitsraum statt (in der Grafik von Nr. 1 und 2 zu Nr. 3). Mit die-
sem utopischen Uberstieg wird eine Vorstellung von Ganzheit beriihrt, welche in den
bestehenden Zusammenhingen und den damit assoziierten Moglichkeiten nur als ihr
Anderes, als Unwirkliches und Unwirksames erscheint. Utopische Transzendenz lisst
sich als Befreiung verstehen, weil reale Moglichkeitsraume stets limitiert sind: Potentia-
le driicken eine partielle Bestimmtheit aus, sie sind stets handlungserméglichend und
-begrenzend zugleich; sie definieren die Handlungsraume vergesellschafteter Subjekte
und Kollektive. Zudem gerit das Vertrauen auf systemimmanente Moglichkeiten des
Anderen und Besseren an eine schnell zu erreichende Grenze, wenn die moglichen Al-
ternativen zum Bestehenden weitgehend verstellt sind. Wiirde Gesellschaftskritik sich
in solch >verarmten« Zeiten auf immanente Transzendenz versteifen, so kénnte sie in
letzter Konsequenz sich selbst negieren.** Diesen Restriktionen und Gefahren hat sich
utopisches Denken nicht unterzuordnen und auszusetzen. Es tiberschreitet die Gren-
zen des realen Moglichkeitsraums, ohne damit dieses Andere in Ginze ausloten zu miis-
sen und zu konnen. Kritische Theorie operiert mit einem Konzept der negativen Utopie,
wenn sie sich enthilt, zu sagen, was »das Richtige« sei. Doch zugleich vermag sie, Per-
spektiven zu erschlieflen, die insofern als utopisch im klassischen Sinne zu bezeichnen
sind, als in ihnen »das Richtige« modellhaft, im Kleinen und Vereinzelten — wie Ador-
no sagen wiirde — »aufspringt«. Auch wenn diese utopischen Modelle nicht auf eine
gesamtgesellschaftliche Ausbuchstabierung dieses Richtigen (Totalitit) abstellen, wird

51 Zur Erinnerung: Meine These lautet, dass Kritische Theorie sich selbst verliert, wenn sie die Per-
spektive auf das Mogliche, Bessere und Andere einbfRt. Siehe hierzu das Kapitel »I1l. Conclusio:
Entwicklungen des Begriffs der Méglichkeit oder das Andere als das Mogliche« im Zweiten Teil
dieser Untersuchung.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

damit doch die Restriktion der Negativitit (Bilderverbot) suspendiert. Das konnte als
idealistische Wendung verstanden werden, wenn nicht die Vermittlung von realem und
utopischem Moglichkeitsdenken gelingt. So wurde die Utopie eingefiihrt als gleichsam
sikularisierter Rettungsanker vorm Riickfall in Positivismus oder Immanentismus, der
dann noch bleibt, wenn die Wirklichkeit kaum noch Méglichkeiten entbirgt, die Wege
aus »dem Falschen« aufweisen. Utopisches Uberschreiten erdffnet Perspektiven auf ver-
stellte Realmoglichkeiten in entméglichten und entwirklichten Zeiten und leitet Deu-
tungen an, die den »Schleier der Maja« liiften, also das Andere, Mogliche und Bessere
aufscheinen lassen. Trotzdem schopft eine negative Utopie aus dem Wirklichen, in-
sofern sie das reale Leid, Unrecht und die Unterdriickung zum Ausgang nimmt, um
ihre Abschaffung zu postulieren: Keiner soll mehr hungern. Der reale Hunger ist auch
deswegen ein instruktives Beispiel, weil utopisches Denken zugleich an reale Potentia-
le anzukniipfen vermag: Die Moglichkeiten zur Abschaffung des Hungers sind bereits
vorhanden.

Das Vermittlungsverhiltnis von immanenter und utopischer Transzendenz ist Aus-
druck einer negativen Dialektik, die davor bewahrt, die beiden Transzendenzfiguren
letztlich in einem Hoheren aufzuheben. Ich verdeutliche dies am Eigenwert und ei-
nem damit verbundenen Eigensinn utopischen Denkens. Fiir die Kritische Theorie, wie
sie Horkheimer und Adorno entwickelt haben, bleibt die Differenz zur traditionellen
Theorie und einer mit jener korrespondierenden Praxis entscheidend. Kritische Mog-
lichkeitsanalysen unterscheiden sich fundamental von traditionellen Méglichkeitsana-
lysen. Diese Differenz zeigt sich an Horkheimers urspriinglicher Einsicht, dass es neben
den traditionellen Formen der theoretischen WelterschlieRung und praktischen Exis-
tenzbewiltigung ein kritisches Weltverhiltnis gibt, welches die »Gesellschaft selbst zu
seinem Gegenstande hat«. Wihrend traditionelle Theorie auf die Lésung konkreter Pro-
bleme unter Beibehaltung der mafigeblichen Einrichtungen abzielt®?, ist eine kritische
Theoretikerin mit dem Vermdégen eines »kritischen Verhaltens« ausgestattet und an der
Aufrechterhaltung des status quo wenig interessiert.”® Eine traditionelle Mdglichkeits-
denkerin gibt sich mit realen und systemimmanenten Moglichkeiten zufrieden. Die
kritische Moglichkeitsdenkerin hingegen ist unter Bedingungen von Kontingenz (das
Andere stellt sich nicht notwendig ein) auf utopische Ressourcen angewiesen, ohne sie
in einer wohlgeformten, ausgepinselten Utopie aufgehen zu lassen. Adorno formuliert
entsprechend:

52 EinBeispiel aus unseren Tagen wire nationale und internationale Klimapolitik, die in den gegebe-
nen Grenzen der bestehenden Ordnungen bestenfalls neue Gesetze und Institutionen schafft, um
das Schlimmste zu verhindern. An den 6konomischen Verhiltnissen hingegen, die mafigeblich
zur Klimakatastrophe beitragen, andert sie nichts.

53  »Es gibt nun ein menschliches Verhalten, das die Gesellschaft selbst zum Gegenstand hat. Es ist
nicht darauf gerichtet, irgendwelche Mif3stinde abzustellen, diese erscheinen ihm vielmehr als
notwendig mit der Einrichtung des Gesellschaftsbaus verkniipft. [..] Die Kategorien des Besse-
ren, Niitzlichen, ZweckmaRigen, Produktiven, Wertvollen, wie sie in einer Ordnung gelten, sind
ihmvielmehr selbst verdachtig«. Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 180f. Vgl. auch
oben meine Ausfiihrungen zu den Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen der Gesell-
schaftskritikerin und dem Kauz im zweiten Unterkapitel zur zweiten Stufe der Entwicklung des
Begriffs der Méglichkeit im Zweiten Teil dieser Studie.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

301


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Mdglichkeit

»Demgegeniiber ist der kompromifilos kritisch Denkende, der weder sein Bewufitsein
iberschreibt noch zum Handeln sich terrorisieren |afRt, in Wahrheit der, welcher nicht
ablafst. Denken ist nicht die geistige Reproduktion dessen, was ohnehin ist. Solange
es nicht abbricht, hilt es die Moglichkeit fest. Sein Unstillbares, der Widerwille dage-
gen, sich abspeisen zu lassen, verweigert sich der térichten Weisheit von Resignation.
In ihm ist das utopische Moment desto stérker, je weniger es [..] zur Utopie sich ver-
gegenstiandlicht und dadurch deren Verwirklichung sabotiert. Offenes Denken weist
iiber sich hinaus.«<*

Philosophie, die demgemif3 sich am Erfassen der Wirklichkeit beteiligt, wird von der
Einsicht in ihre notwendige Funktionslosigkeit und Ohnmacht im Konzert der spatka-
pitalistischen Gesellschaft getragen. Aufgrund dieser Einsicht und Haltung, so Adorno,
»erhascht sie vielleicht einen Blick in eine Ordnung des Moglichen, Nichtseienden, wo
die Menschen und Dinge an ihrem rechten Ort wiren.«** Philosophie, die in dieser
Negation und Distanz zum Bestehenden als »fortgeschrittenstes Bewuf3tsein« erachtet
wird, sei »durchdrungen vom Potential dessen, was anders wire, aber auch der Gewalt
des Regressiven gewachsen, iiber das erst sich erhobe, was es als Ballast in sich hin-
eingenommen und begriffen hat.« Einerseits findet sich in dieser Uberlegung der fiir
immanentes Moglichkeitsdenken so zentrale Begrift des Vermdogens, der Potentialitit.
Andererseits scheint der Hinweis auf ein Nicht-Seiendes, an dem Menschen und Dinge
an »ihrem rechten Ort« wiren, als utopische Reflexion: Der Ort ist (noch) nicht. Mit
dem Versiegen der utopischen Transzendenz geriete Moglichkeitsdenken falsch und
schief.*® Es verlére die Fernziele.

Zudem kommt den utopischen Potentialen eine schwer zu taxierende praktische Be-
deutung zu: Selbst wenn utopisches Denken sich in seiner Mafllosigkeit fiir sozialphi-
losophische und insbesondere empirische Potentialititsanalysen disqualifizierte, wire
damit seine Relevanz in den politischen Auseinandersetzungen oder Kimpfen noch
lange nicht vom Tisch. Hatte Spinoza die Irrealitit der Kontingenz und zugleich die
Relevanz dieser Vorstellung in den politischen Interaktionen der Gesellschaftsmitglie-
der hervorgehoben, so ist auch auf die Wirksamkeit von utopischen Vorstellungen (mit
Spinoza: imaginationes) im Raum des Politischen hinzuweisen. Utopisches Denken ist
Ausdruck von Hoffnung (mit Spinoza: spes), die nicht vollstindig aus den Potentia-
len im Wirklichen geschopft werden kann und die dennoch einen entscheidenden Fak-
tor der Verinderung des Bestehenden darstellen kann, weil sie Motivationen freisetzt,
die es wahrscheinlicher werden lassen, Realmégliches zu verwirklichen.”” So sind nicht
nur Erfahrungen des Leids fiir Mdglichkeitsreflexionen von Belang.*® Auch solche af-

54  Adorno, Resignation (1969), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 10.2, Frankfurt a.M.: 1997, S. 798.

55  Adorno, Wozu noch Philosophie, S. 471. Dort und auf der folgenden Seite auch die beiden folgen-
den Zitate im Flief3text.

56  Vgl. hierzu auch den oft zitierten Satz von Habermas: »Wenn die utopischen Oasen austrocknen,
breitet sich eine Wiiste von Banalitdt und Ratlosigkeit aus.« Habermas, Die Krise des Wohlfahrts-
staates und die Erschopfung utopischer Energien, S.161.

57  ZuKontingenz und Affektenlehre bei Spinoza siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung das Kapitel
»|l.2.b. Doppelte Kontingenz: Entscheidungskontingenz und Handlungsraumkontingenz«.

58  Siehe hierzuim Kapitel zuvor»l. Gehemmte Potentiale und verstellte Moglichkeiten: Zum Erkennt-
nisinteresse einer Kritischen Theorie der Cesellschaft.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

fektiven und motivationalen Aspekte, wie sie mit utopischen Vorstellungen verbunden
sind, sollten beriicksichtigt werden, weil aus ihnen ein Begehren erwachsen kann, das
die Aktualisierung vorhandener Transformationspotentiale gleichsam befeuert. Utopi-
sche Perspektiven auf die andere und erstrebenswerte Gesellschaft konnen die Akteure
darin bestirken, sich an entsprechenden Verinderungen zu beteiligen. Wenn soziale
Moglichkeiten verstellt sind, dann legt ein auf Hoftnung gegriindetes Wirken mehr frei
als man gemiR der erkannten realen Potentiale fiir moglich gehalten hitte: Utopische
Moglichkeiten kénnen eine kommunikative Macht entfalten, wodurch vorhandene Po-
tentiale umgedeutet und mit neuen Zwecken verbunden werden. Das wire Spinoza
entgegenzuhalten, dessen Immanentismus neue und bisher unverwirklichte Formen
des Zusammenlebens als blofle Schimiren abkanzelt, wie das folgende Zitat von ihm
erhellt:

»Tatsdchlich bin ich vollig iberzeugt, daR die Erfahrung alle Formen politischer Ge-
bilde schon aufgezeigt hat, die im Hinblick auf ein eintrachtiges Leben der Menschen
denkbar sind«.®

Die Kritische Theorie bezieht in ihrer Konzeption der sozialen Moglichkeit im Allge-
meinen und im Moment der utopischen Transzendenz im Besonderen die schirfste
Antithese zur Sozialontologie Spinozas. Sie besteht in dem Aufweis, dass das, was war
und ist, nicht alles ist.

lll. Diesseits der Zukunft: »Prospektive Moglichkeit« als Grundbegriff
kritischer Gesellschaftstheorien

Wir missen einen neuen Vorstellungshori-
zont vorschlagen und umsetzen, eine neue
Form, die Welt zu bewohnen, und zwar un-
verziiglich. [..] Es geht zur Stunde lediglich
darum, die Bedingungen fiir Moglichkeiten
der Hoffnung neu zu schaffen. Darum, ge-
meinsam im Hier und Jetzt einen Horizont
des Moglichen zu entwerfen, um sich den
Fiktionen der Verzweiflung zu widersetzen.
Camille de Toledo®°

Wollte man den kritischen Maglichkeitsbegriff in wenigen Sitzen charakterisieren, dann lie-
Re sich von einem realen Moglichkeitsbegriff sprechen, der bezogen ist auf Vermo-
gen und objektive Realisationsbedingungen, der diese Vermdgen und Bedingungen in
der sozialen Wirklichkeit verortet und der prospektiv zur Geltung kommt. Reales Mog-
lichkeitsdenken wird ergidnzt um utopische Perspektiven. Utopie und Realméglichkeit

59  Spinoza, Politischer Traktat, I, 3.
60 Camille de Toledo, Eutopia. Eine kollektive Fiktion der Hoffnung, in: Beton International, 2. Jahr-
gang, 2015, S. 2.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

303


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Mdglichkeit

stehen in einem Erginzungsverhiltnis, wobei das eine zugleich als Korrektiv des je-

weils anderen Moments dient. Dies garantiert einerseits, dass Kritische Theorie nicht

in Utopismus abgleitet und sich im Wolkenkuckucksheim einrichtet. Es garantiert an-

dererseits, dass Kritische Theorie nicht zu einem Immanentismus verkommt und nur

noch diejenigen wirklichkeitsimmanenten Méglichkeiten beriicksichtigen kénnte, die

den Verstellungen des Moglichkeitsraums nicht anheimgefallen sind.

Die Entwicklung des Grundbegriffs der Moglichkeit in den Grenzen der frithen Kri-

tischen Theorie biindele ich in fiinf Thesen. Sie konnen als Grundlage dienen fiir kiinftige

Untersuchungen zum Moglichkeitsverstindnis kritischer Gesellschaftstheorien.

Das Gegebene zu begreifen heifdt, es in seiner Aktualitit zu eruieren und zwar einge-
denk seiner Potentialitit.*

Im Méglichen vollzieht und gewinnt Kritische Theorie die erforderliche Distanz zum
gesellschaftlich Gegebenen.®

Kritik der Wirklichkeit kann nur gelingen, wenn sie sich im Bewusstsein des Anders-
seinkénnens vollzieht.®

Mafgeblich ist die Bewegung der Transzendenz: Aus Potentialen werden Moglich-
keiten des Uberschreitens gegebener Verhiltnisse erschlossen.

Zu diesem innerweltlichen Uberschreiten gesellt sich die Utopie: Innerweltliche Tran-
szendenz und utopisches Uberschreiten stehen in einem Erginzungszusammenhang.
Die Gewichtung der beiden Transzendenzfiguren hingt von der jeweiligen histo-
rischen Situation ab, in der sie bemitht werden: Wie intensiv reale Potentiale ge-
hemmt und die Moglichkeitsraume verstellt sind, ist entscheidend fiir Ausmaf3 oder
Vehemenz utopischer Impulse, die fiir Horkheimer und Adorno immer auch ein Ar-
gernis geblieben sind.

61

62

63

»Theorie [..] muR die Begriffe, die sie gleichsam von auRen mitbringt, umsetzen injene, welche die
Sache von sich selber hat, in das, was die Sache von sich aus sein méchte, und es konfrontieren mit
dem, was sie ist. Sie muf die Starrheit des hier und heute fixierten Gegenstandes auflésen in ein
Spannungsfeld des Méglichen und des Wirklichen: jedes von beiden ist, um nur sein zu kdnnen,
aufs andere verwiesen. Mit anderen Worten, Theorie ist unabdingbar kritisch. Darum aber sind
ausihrabgeleitete Hypothesen, Voraussagen von regelhaft zu Erwartendem ihr nicht voll addquat.
Das bloR zu Erwartende ist selber ein Stiick gesellschaftlichen Betriebs, inkommensurabel dem,
worauf die Kritik geht.« Adorno, Soziologie und empirische Forschung, S.197.

»ldeologie in einem immer stirkeren Mafle verschmilzt mit dem Bild der Realitit, so wie sie tat-
sachlich ist, dafd also, um noch einmal Max Weber zu bemiihen, die sentzauberte Welt<auch noch
[..] zu ihrer eigenen Ideologie verklart wird. Verklart deshalb, weil die Prasentation dieser Welt
den Anschein erweckt, als miisse es so sein, als konne es nicht anders sein und als sei das auch
noch besonders tief.« Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft (Vorlesung
1964), S.118f. Siehe auch: »Wer das Seiende unterschiedslos und ohne Perspektive aufs Mogliche
der Nichtigkeit zeiht, leistet dem stumpfen Betrieb Beihilfe.« Adorno, Negative Dialektik, S. 390.
»Auch im Bewufitsein der Subjekte wahlt die biirgerliche Cesellschaft lieber den totalen Unter-
gang, ihr objektives Potential, als daf sie zu Reflexionen sich aufschwinge, die ihre Grundschicht
bedrohten. Die metaphysischen Interessen der Menschen bedirften der ungeschmalerten Wahr-
nehmung ihrer materiellen. Solange diese ihnen verschleiert sind, leben sie unterm Schleier der
Maja. Nur wenn, was ist, sich andern [aR3t, ist das, was ist, nicht alles.« Adorno, Negative Dialektik,
S.391.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Ein so bestimmtes kritisches Méglichkeitsdenken tangiert diverse philosophische und
einzelwissenschaftliche Disziplinen, von denen ich im Laufe der vorliegenden Untersu-
chung nur einige berithrt und andere — wie die dsthetische Theorie — vernachlissigt ha-
be. Der Begriff der Méglichkeit wurde in epistemologischer, ontologischer, geschichts-
und sozialphilosophischer Perspektive entwickelt, gelegentlich konnten sozialpsycholo-
gische und soziologische Aspekte — etwa in der Darstellung der Antisemitismusproble-
matik — gestreift werden. Zum Abschluss dieser Untersuchung fasse ich einige zentra-
le Aspekte des Moglichkeitsbegriffs zusammen, die dazu veranlassen konnten, kiinftig
diesen Grundbegriff weitaus reflektierter und hierdurch produktiver in kritischen Ge-
sellschaftstheorien und mit ihnen korrespondierender empirischer Sozialforschung zu
verankern. Wihrend ich in dieser Studie einen Begriff der Moglichkeit entfaltet ha-
be, der von Aristoteles ausgehend in die Kritische Theorie bei Horkheimer und Adorno
miindet, sind die folgenden Bemerkungen dem Versuch geschuldet, dieses >Erbe< zu
aktualisieren. Sie umfassen Hinweise und Vorschlage fiir kiinftige Studien zum Begrift
der sozialen Méglichkeit, fiir daraus resultierende theoretische Uberlegungen und fiir
empirische Sozialforschung. Insbesondere der Ausblick auf gegenwirtige Projekte, die
mit dem Begriff der sozialen Moglichkeit operieren, mag dazu anregen, eine gegenwarts-
addquate Form kritischen Maglichkeitsdenkens zu etablieren.

Vorausschauende Gesellschaftstheorie

Die Aktualitit der praktischen Philosophie realisiert sich in ihrem Austausch mit den
Einzelwissenschaften.® Gegenwartsbezogene Erkenntnis von Praxis, von institutionel-
len Ordnungen und letztlich der »Gesellschaft« wird in der Auseinandersetzung mit
einzelwissenschaftlichen Beobachtungen und Resultaten entwickelt. Diese Grundein-
sicht von Horkheimer und Adorno liegt auch ihrem Bemithen um den Begriff der Mog-
lichkeit zugrunde. Thre Wirksamkeit entfaltet eine so verstandene praktische Philosophie
in ihrem Widerstand gegen die Moglichkeitsvergessenheit, wie sie von Horkheimer und
Adorno nicht nur in wissenschaftlichen Theorien ihrer eigenen Zeit, sondern in allen
Bereichen des menschlichen Lebens diagnostiziert und als »Positivismus« begrifflich
erfasst wurde. Im Lichte des Aktualititsparadigmas verwandelt sich praktische Philo-
sophie in Kritische Theorie der Gesellschaft. Sie wird vom Moglichkeitsbegriff >regiert«.
Gemif} diesem Paradigma wird die Arbeit am Begriff der Moglichkeit durch zwei In-
teressen bestimmt. Erstens wird um ein besseres Verstindnis der gesellschaftlichen
Wirklichkeit gerungen, die nur unzulinglich erfasst werden kann ohne Aussagen iiber
ihr mogliches Anderssein. Zweitens entsteht daraus Skepsis und gegebenenfalls Wider-
stand gegen die Fixierung auf das Bestehende in Theorie und Praxis.

Jede Erkenntnis iiber die soziale Wirklichkeit weist iiber das Bestehende hinaus. Der
Begriff der Moglichkeit markiert die Differenz zum Bestehenden. Kritische Theorie begreift
die Wirklichkeit im Lichte ihrer Moglichkeiten. Das Bestehende oder Gegebene wird

64  Siehe zum Verstandnis von Aktualitit (Cegenwartsbezogenheit und Wirksamkeit) das Kapitel
»11.1. Aktualitit der Philosophie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit« im Zweiten Teil der vorlie-
genden Studie.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

305


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Mdglichkeit

nahezu automatisch oder selbstverstindlich unter dem Gesichtspunkt seiner Verin-
derbarkeit beleuchtet, was eine Perspektive auf Alternativen zum status quo erdfinet.
»Moglichkeit« liefde sich in diesem Sinne als ein Reflexionsterminus bezeichnen, durch
den ein anderes Erfassen der Wirklichkeit erméglicht wird.®

Gesellschaftliche Moglichkeiten wiederum resultieren aus der Konstellation
verschiedener realer Potentiale unter bestimmten Rahmenbedingungen. Sozialontolo-
gisch gewendet lautet der Gedanke: Individuelle und soziale Moglichkeiten erwachsen aus
dem Wirklichen. Sie geben Auskunft iitber mafigebliche Verinderungen des Sozialen,
und hierin besteht der Zweck von Moglichkeitsdenken in gesellschaftstheoretischer
Perspektive. So verstandene Moglichkeiten sind erst in der jeweiligen Zukunft még-
licherweise verwirklicht. Ein derartiger Moglichkeitsbegriff lisst sich deswegen als
prospektiv bezeichnen.

Mdglichkeitsdenken zwischen Immanenz und Utopie

Die Rede von »gehemmten Potentialen« und »verstellten Méglichkeiten« verweist auf
einen Problemkomplex, der einen unbedarften Zugriff auf das gesellschaftlich Mogli-
che ausschlieft. Er verlangt nach verschiedenen Losungen, die nicht nur philosophische
Reflexionen auf serkrankte« Formen der gesellschaftlich realisierten Vernunft im Kon-
trast zur historisch méglichen Vernunft einerseits und gesellschaftstheoretisch fun-
dierte Kritik an den Mechanismen und Strukturen der instrumentellen Rationalisie-
rung andererseits umfassen. Auch wire in Vorhaben der empirischen Sozialforschung
zu beleuchten, wie die konfliktreichen und komplexen Vermogens- oder Machtstruktu-
ren emanzipatorischen Wandel hemmen und welche Bedingungen in psychologischer,
kultureller oder rechtlicher Hinsicht erfiillt sein miissten, um die Blockaden aufzuldsen.
In solchen Potentialanalysen entwickelt sich ein Wissen um die rationalen und prak-
tischen Méglichkeiten, die im gemeinsamen Handeln der vergesellschafteten Subjekte
in verschiedenen Handlungskontexten als emanzipatorischer Fortschritt interpretiert
werden kénnten.

Diese Betrachtungen veranlassen dazu, zwei verschiedene Typen der Transzendenz
zu unterscheiden: immanente und utopische Transzendenz. Eine Kritik der Wirklichkeit
fithrt einerseits zur Erkundung von realen Méglichkeiten und erzeugt andererseits ei-
nen utopischen Uberschuss. Das Spannungsverhiltnis zwischen immanenter und uto-
pischer Transzendenz konnte auch zur Triebkraft von kritischen Theorien heute wer-
den. Was dabei entscheidend ist: Weder ist die Blockierung von emanzipatorischen
Potentialen gleichzusetzen mit dem vollstindigen Versiegen der realen Moglichkeiten
der Befreiung, noch stellt der Rekurs auf utopische Moglichkeiten eine vollstindige
Entkoppelung vom Wirklichen dar. Beides wurde — zumindest im Ansatz — bei Adorno
zusammengedacht und scheint eine Dynamik zu entfachen, die nicht unbedingt oder
zwangslaufig in das Kommunikationsparadigma tiberzugehen hat, aber der Form nach
ihm nicht undhnlich ist. Auch wenn sich Wellmers Kritik an Horkheimer und Adorno
einreiht in die lange Reihe derer, die im Verblendungszusammenhang das letzte Wort

65 Zum »Reflexionsbegriff«siehe Peter Janich, Logisch-pragmatische Propddeutik. Ein Grundkurs im
philosophischen Reflektieren, Weilerswist: 2001, S. 152ff.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

der beiden sahen, ist seine Interpretation des Ansatzes von Habermas durchaus erhel-

lend:

»Habermas versucht [..], den Gedanken einer in der Struktur kapitalistischer Ge-
sellschaften beschlossenen Blockierung emanzipatorischer Impulse mit dem eines
in diesen Gesellschaften angelegten emanzipatorischen Potentials systematisch zu
verkniipfen. Habermas versteht den Entfremdungs- und Herrschaftszusammenhang
der kapitalistischen Cesellschaft als einen Zusammenhang systematisch verzerrter
Kommunikation.«®¢

Diese Kommunikation soll entzerrt werden, um diejenigen Impulse und Potentiale frei-
zulegen, die letztlich die Entwicklung einer zwanglosen intersubjektiven Lebensform
bedingen konnen, welche sich in ihr gemifien wirtschaftlichen Verhiltnissen sowie
rechtlichen und politischen Institutionen realisiert. Dies diirfte nicht der geringste Bei-
trag dazu sein, die Welt, wie Marx sagen wiirde, zu verindern.

Zum Erfordernis einer Symptomatik oder warum sich kritische
Gesellschaftstheorien als Tendenzwissenschaft verstehen sollten

Welche sozialen Méglichkeiten in gesellschaftstheoretischen Uberlegungen und empi-
rischen Studien beleuchtet werden, hingt maf3geblich vom jeweils gewihlten Erkennt-
nisinteresse ab. Primir diirften diejenigen Entwicklungen innerhalb des Moglichkeits-
raumes in den Blick geraten, denen eine — um mit Bloch zu sprechen - »zukunftstra-
gende Bestimmtheit« zugesprochen werden kann.®’ Folglich miissten Methoden und
Kriterien entwickelt werden, auf deren Grundlage zwischen »starken« und »schwachen«
sozialen Mdglichkeiten unterschieden werden kann. Das bleibt zwar ein Desiderat fiir
kiinfrige Untersuchungen. Gleichwohl sollen folgende Bemerkungen diese Unterschei-
dung etwas weniger vage erscheinen lassen. »Starke Moglichkeiten« lassen sich als Ten-
denzen begreifen. Tendenzen driicken Richtungen der méglichen gesellschaftlichen Ver-
anderung aus. Diese Richtungen mégen zwar in der gegebenen Sozialstruktur angelegt
sein, werden aber nicht im Rahmen eines Telos der Geschichte verhandelt. Die Aufgabe
von Gesellschaftstheorie besteht nun darin, solche Tendenzen zu erschliefRen. Dabeli,
so postulierte bereits Adorno, miisse sie einen theoretischen Rahmen entwickeln, der
die relevanten sozialen Phinomene in Verhiltnis zueinander bringt und das »Neue«
ersichtlich werden lisst.®® Wihrend Trends sich bei Einzelanalysen sozialer Phino-

66  Albrecht Wellmer, Uber Vernunft, Emanzipation und Utopie. Zur kommunikationstheoretischen
Begriindung einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Ethik und Dialog. Elemente des mo-
ralischen Urteils bei Kant und in der Diskursethik. 2. Auflage, Frankfurt a.M.: 1986, S. 178.

67  Bloch, Das Prinzip Hoffnung, S. 271. Dabei sollte beriicksichtigt werden, dass diese »zukunftstra-
gende Bestimmtheit« nicht nur in Moglichkeiten erschlossen wird, die in der Zukunft der jewei-
ligen Betrachterin liegen, sondern auch retrospektiv bei starken Alternativen zum tatsachlichen
Verlauf der Geschichte festgestellt werden kann.

68  »Der Begriff der Theorie ist nicht tautologisch, sondern betrifft das Neue, Nichtidentische. Theorie
istimmer erst erreicht, wenn sie in der Analyse der in der Gesellschaft real geltenden Begriffe zu
Bestimmungen gelangt, zu denen diese Begriffe treiben und die gleichzeitig ihnen gegeniiber
etwas anderes sind.« Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft (Vorlesung
1964), S. 39f.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

307


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Mdglichkeit

mene einstellen, bringen Tendenzen gesamtgesellschaftliche Verinderungen zum Vor-
schein.® Blockierte Potentiale und verstellte Moglichkeiten tragen dazu bei, dass so-
ziale Tendenzen nicht direkt erkannt oder erschlossen werden konnen. Sie werden —
dhnlich wie soziale Pathologien” - anhand von Symptomen gewahr. Eine zeitgendssi-
sche gesamtgesellschaftliche Tendenz sieht Adorno beispielsweise in Integrationspro-
zessen, welche die Subjekte dazu bringen, ein auf Individualitit ausgerichtetes Leben
kaum noch fithren zu kénnen:

»Der Prozef zehrt davon, daf$ die Menschen dem, was ihnen angetan wird, auch ihr
Leben verdanken. Die affektive Besetzung der Technik, der Massenappell des Sports,
die Fetischisierung der Konsumgiiter sind Symptome dieser Tendenz.«”

Der Gehalt dieser Tendenz, also die Aussagekraft dieser Entindividualisierungsthese,
sei dahingestellt. Was mir relevant erscheint, ist die Bezugnahme auf Symptome. Sie
dhneln in ihrer Funktion in Tendenzaussagen dem Begriff des Vermogens oder der Fi-
higkeit in Moglichkeitsurteilen. Aus Symptomen, wie sie in gesellschaftlichen Analysen
erschlossen und gebiindelt werden, konnen gewisse Entwicklungen erfolgen. Die Auf-
gabe von kritischen Theorien besteht demzufolge darin, Symptome zu deuten, sie be-
stimmten sozialen Entwicklungen zuzuordnen. Symptome stellen selbst gesellschaftli-
che Prozesse dar (»Besetzung der Technike, »Fetischisierung der Technik«), die sich in
iibergeordneten Tendenzen biindeln und interpretieren lassen. Vermdgen oder Fihig-
keiten hingegen werden primar Institutionen, sozialen Gruppen oder Individuen zuge-
schrieben. Vermutlich sind Symptom-Prozesse gemif} der aristotelischen Unterschei-
dung als passive Vermdgen, soziale Potentiale wiederum als aktive Vermégen zu erach-
ten.”” Folglich diirfte es erstrebenswert sein, auch eine Symptomatik, also eine Technik
der Deutung von Symptomen, zu entwickeln, um derartiges Méglichkeitswissen iiber
die Gesamtgesellschaft zu heben.

Exakte Phantasie in Konstellationen des gesellschaftlich Méglichen

Es kommt darauf an, das Sensorium fiir die gesellschaftlichen Moglichkeiten zu verbessern.
Der Begriff der Moglichkeit verweist nicht nur auf die Kontingenz des Sozialen, auf
Vermogen, auf Handlungsfreiheit, sondern auch auf Transzendenz. Das, was das Be-
stehende als Mogliches iibersteigt, resultiert zwar aus einer Kritik der Wirklichkeit,
verweist aber auf eine spezifische Fihigkeit der Kritikerin, die zumindest in der ersten
Stufe des Moglichkeitsdenkens der Kritischen Theorie durchaus gewiirdigt wurde: das
Vermogen der Phantasie. Es gelangt, so Adorno, in Konstellationen als »exakte Phanta-
sie« zur Anwendung. Als exakt wird sie bezeichnet, weil sie streng am Material verbleibt.

69  Der gesamtgesellschaftliche Charakter mancher Tendenzen wird anhand der weberschen Sozio-
logie demonstriert. Die Rationalisierung der Moderne bei Weber deutet Adorno als eine derartige
Tendenz. Adorno, Kultur und Verwaltung, S. 124ff.

70  Vgl. das erste Kapitel im Abschluss und Ausblick: »I. Gehemmte Potentiale und verstellte Méoglich-
keiten: Zum Erkenntnisinteresse einer Kritischen Theorie der Gesellschaft«.

71 Adorno, Gesellschaft, S.18.

72 Zu dieser Unterscheidung zwischen aktiven und passiven Vermogen siehe im Ersten Teil das Ka-
pitel »1.1.2.a. Kinetische Realméglichkeit und Wirklichkeit«.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

Exakte Phantasie verhilft dazu, einzelne Elemente des zu untersuchenden Sachverhalts
neu anzuordnen. Wenn diese Elemente in Konstellationen durch die Fihigkeit zur ex-

t.” Exakte

akten Phantasie umgruppiert werden, findet eine sachte Transzendenz stat
Phantasie, so wird an Schriften Adornos aus den Nachkriegsjahren etwas deutlicher,
stellt eine Einbildungskraft dar, die sich nicht von Vorurteilen, Interessen oder Schwir-
mereien beeindrucken lisst, sondern hiervon ungetriibt eine Erkenntnis antreibt, die
dem identifizierenden Denken entraten will.”* Auch Horkheimer verwendet den Be-
grift der Phantasie. Er verbindet mit diesen Vermdgen die Fihigkeit zur Transzendenz
in gesamtgesellschaftlicher Hinsicht: Er bescheinigt der kritischen Theoretikerin einen
»Eigensinn der Phantasie«, die sie in die Lage versetzt, gesellschaftliche Tendenzen
so anzuordnen, dass sich daraus Moglichkeiten der zukiinftigen Entwicklung der Ge-
samtgesellschaft ergeben.” Eine Theorie, die »zur Transformation des gesellschaftli-
chen Ganzen treibt« muss demzufolge auf Phantasie fufRen.”

Auch wenn nicht sehr viel mehr iber diese Einbildungskraft bei Horkheimer und
Adorno zu erfahren ist, so macht es zumindest den Anschein, dass sie fiir das Denken
in Konstellationen unverzichtbar ist. In Konstellationen werden einzelne Elemente oder
Begriffe eines Sachverhalts gruppiert, und jede gewahlte Gruppierung lisst sich verin-
dern. Solche Neukonfigurationen lassen sich als begriffliche Experimente beschreiben,
in denen Moglichkeitsriume ausgelotet werden kénnen.”” Fiir derartige Experimente
braucht es exakte Phantasie.”® Das Verfahren der Konstellation kénnte den Theoreti-
ker in die Lage versetzen, den Raum gesellschaftlicher Moglichkeiten zu erschliefRen.
Wihrend mit den Theoremen der gehemmten Potentiale und verstellten Moglichkeiten
sowie mit dem Konzept der immanenten und utopischen Transzendenz der begriffliche
Rahmen geliefert wird, in dem Theorie iiber das Bestehende hinauszudenken vermag,
stellt die Konstellation ein Vorgehen dar, anhand dessen gesellschaftliche Wirklichkeit
auf ihre immanenten und utopischen Moglichkeiten hin ausgelotet werden kann. Sol-
che Betrachtungen lassen sich realititsnah an besonderen sozialen Praktiken oder Insti-
tutionen durchfithren. Diese utopisch-realmiglichen Modelle erwachsen aus der Kritik der

73 Adorno, Die Aktualitat der Philosophie, S.342. Siehe auch die Differenz zwischen zum Scheitern
verurteilten Utopien und exakter Phantasie: Adorno, Aldous Huxley und die Utopie (1951), in: ders.,
Gesammelte Schriften Bd. 10.1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 120.

74 Adorno, Negative Dialektik, S. 56.

75  Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.194. Dort auch das nachste Zitat.

76  Maeve Cooke hatzu Rechtdarauf hingewiesen, dass die»Imagination«<oder der»mythische, fiktive
Aspekt«, den sie wiederum mit dem Begriff der Utopie umschreibt, elementar ist fiir eine kritische
Gesellschaftstheorie, auch wenn sie letztere als zutiefst »rational« charakterisiert. Maeve Cooke,
Zur Rationalitat der Gesellschaftskritik, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik?,
Frankfurt a.M.: 2009, S. 118ff.

77  Siehe hierzu auch oben Kapitel »1.2. Das Problem des definitorischen Verfahrens. Explikation be-
grifflicher Bedeutungen, das Modell der Entwicklung von Begriffen und die experimentelle Kon-
stellation« im Zweiten Teil dieser Untersuchung.

78  Helmut Dahmer hat das einmal so beschrieben: »Die Einbildungskraft, die Fahigkeit, auch das,
was noch nicht ist, prazise sich vorzustellen, [...] ist dem Kiinstler, dem guten Historiker und dem
Revolutiondr eigen.« Und es ist zu erganzen: Auch eine kritische Gesellschaftstheoretikerin hat
iber eine solche Fahigkeit zu verfiigen. Dahmer, Divergenzen, S. 565.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

309


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Mdglichkeit

gesellschaftlichen Wirklichkeit. Aufgrund von sozialem Wandel finden auch Verinde-
rungen im Moglichkeitsraum statt. Folglich sind diese utopisch-realméglichen Modelle
zeitgebunden: Was als je moglich gedeutet wird, bezieht sich auf Potentiale, alternative
Moglichkeiten und utopische Vorstellungen, wie sie der jeweiligen historischen Wirk-
lichkeit entspringen.

Experimentelles ErschlieBen sozialer Méglichkeiten heute

Wer in sozialen Moglichkeiten denkt, betreibt keine praktische Philosophie. Auf die-
se Formel ldsst sich Hegels Verdikt bringen. Wildes Denken, fantastisches Halbwissen
und womdglich auch von Wunschvorstellungen geblendete Reflexionen tiber Alternati-
ven zu dem, was ist, liegen mit Hegel gesprochen auflerhalb der philosophischen Wis-
senschaft. Trotzdem kommt auch er nicht umhin, die Sphire des objektiven Geistes
ohne Hinweis auf mégliche Fehlentwicklungen innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft
darzustellen.” Im Anschluss an Hegel, in der Auseinandersetzung mit Marx sowie in
einer intensiven Reflexion auf die Grundlagen der Kritischen Theorie nach Horkheimer
und Adorno zeigte sich, wie unvermeidlich das Denken in Alternativen und sozialen
Moglichkeiten bis zu einem gewissen Grade in der politischen Philosophie der Moder-
ne geworden ist — auch wenn die Aussagekraft von Moglichkeitsurteilen begrenzt ist:
Mogliches ist (noch) nicht. Doch zugleich ist etwas moglich aufgrund von Vermogen.
Die Stichhaltigkeit von Méglichkeitsaussagen hingt ab von der Giite der Wirklichkeits-
analysen. Die Qualitit solcher Studien wiederum fuflt auf methodischen Bedingungen,
ontologischen Implikationen und sozialwissenschaftlicher Expertise.®
Konstellationen sozialer Méglichkeiten werden oftmals als weniger exakt und aus-
sagekriftig eingestuft als Reflexionen iiber bereits Geschehenes. Im Kontrast zu Not-
wendigkeitsurteilen mangelt es dem Moglichen an Eindeutigkeit und Bestimmtheit.
Die Relevanz und das Erfordernis von solch vagem und gelegentlich auch mehrdeuti-
gem Wissen sollte die vorliegende Studie unterstreichen. Méglichkeitskonstellationen
sind forschend und tastend zugleich. Sie dhneln damit dem Experiment als erproben-
de, womoglich sogar spielerische Zusammenschau mafigeblicher Institutionen, sozia-
ler Krifte und Widerspriiche.® Die experimentelle ErschliefSung sozialer Maglichkeiten stellt
eine Aufgabe dar, der sich kritische Theorien heute widmen. Insbesondere zwei Ansitze
fallen dabei ins Auge, weil sie dem Moglichkeitsverstindnis sehr nahekommen, das ich

79  Siehe oben im Ersten Teil das Kapitel »l1.3. Von praktischen zu sozialen Vermégen. Hegel Gber
Arbeit und Vermaogen in der burgerlichen Gesellschaft«.

80 Diese Implikationen habe ich in Hinblick auf die Kritische Theorie bei Horkheimer und Adorno
in den ersten beiden Kapiteln des Zweiten Teils der vorliegenden Untersuchung darzustellen ver-
sucht. Die Hinweise am Ende dieser Studie sollen dazu anregen, diesen Méglichkeitsansatz fir
gegenwartige kritische Gesellschaftstheorien aufzugreifen und um weitere Implikationen anzu-
reichern. Hierzu zihlt die Arbeit an einer Symptomatik, weitere Studien zur exakten Phantasie,
zum konstellativen und zum experimentellen Denken.

81  Zum Spielerischen der kritischen Sozialphilosophie nach Adorno, insbesondere zum Zusammen-
hangzwischen Deutung, Kritik und Spiel vgl. Julia Christ, Kritik des Spiels—Spiel als Kritik. Adornos
Sozialphilosophie heute, Baden-Baden: 2017, S. 341ff.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abschluss und Ausblick

in dieser Untersuchung im Umfeld von Horkheimer und Adorno entwickelt und im Be-
grift der prospektiven und sozialen Moglichkeit erfasst habe. Es ist der Essay von Axel
Honneth zur »Idee des Sozialismus« (2015) und das »Real Utopias Project«®?, dessen
ehemals federfithrender Akteur, Erik Olin Wright, diesen Ansatz in der Studie »Reale
Utopien« (2010) zusammengefasst hat.®

Diese Projekte teilen die Einsicht, dass die Verinderbarkeit des Sozialen nicht auf
geschichtsteleologische oder religiése Heilsversprechen vertrauen kann: Es sind die Ak-
teure selbst, die Geschichte machen. Zwar ist ihr Handlungs- und Gestaltungsradius
durch Systemzwinge und ideologische Verzerrungen begrenzt, aber zugleich garantie-
ren die aktiven und passiven Vermdogen innerhalb der bestehenden Gesellschaft auch
solche Verianderungen, die als emanzipatorisch gedeutet werden konnen. Beide Ansit-
ze hegen sowohl ein Interesse an solchen Potentialen, welche die Grundlage von eman-
zipatorischen Alternativen zum Bestehenden bilden, als auch an Wegen, die aus der
kapitalistischen Gesellschaft herausfithren. Beide Ansitze sind insofern ein Erfassen
der eigenen Zeit in Gedanken, als sie auf dem Ideal der Demokratie, rechtsstaatlichen
Prinzipien und der Gestaltungskraft zivilgesellschaftlicher Bewegungen aufbauen. Bei-
de Ansitze unterlaufen konsequent den schon bei Horkheimer und Adorno fraglich
gewordenen Fundamentalgegensatz zwischen schlechter Wirklichkeit und erstrebens-
werter Moglichkeit: Wihrend Honneth in der Auseinandersetzung mit der Idee des So-
zialismus auch auf die historischen Errungenschaften, verstanden als bereits realisierte
sozialistische Elemente (etwa in der Sozialgesetzgebung), insistiert, weist Wright auf
bereits verwirklichte sozialistische Modelle (wie Kooperativen) und theoretische Ent-
wiirfe (wie Grundeinkommen) hin, welche die institutionelle und kulturelle Vielfalt, den
Ideenreichtum und die unterschiedlichen Reichweiten der Alternativen zum Kapitalis-
mus (lokal, national oder international, gruppenspezifisch, primir 6konomisch oder
politisch) mit Leben erfiillen. Neben diesen Modellierungen von sozialen Realmoglich-
keiten, die teils und in begrenztem Umfang inmitten der kapitalistischen Wirklichkeit
schon wirklich werden konnten, erinnert der experimentelle Charakter, den Honneth
und Wright mit ihren Ansitzen verbinden, an die urspriingliche Einsicht von Adorno,
wonach in Konstellationen um die méglichen Alternativen zum Bestehenden gerungen
wird. Zudem widmen sie sich dem Besonderen und gelegentlich auch Randstindigen:
Selbst wenn mit Sozialismus die konsequente und radikale Umgestaltung der Gesell-
schaft als Ganze verbunden wird, zeigt, konkretisiert und realisiert sich diese Idee in
Entwiirfen, Projekten und Institutionen, denen eine historische Dynamik, kulturelle
Besonderheiten und auch individueller Eigensinn innewohnen.

82  Dieses Projekt begann Anfang der1990er Jahre, aus ihm sind bereits sechs umfangreiche Buchpu-
blikationen hervorgegangen: https://www.ssc.wisc.edu/~wright/RealUtopias.htm, aufgerufen am
29.07.2020.

83  Honneth, Die Idee des Sozialismus, Kapitel Il sowie Wright, Reale Utopien. Es fallt schwer, einzel-
ne Passagen aus letzterem Werk herauszugreifen, weil es iiber weite Strecken ein Moglichkeits-
denken entwickelt, das an eine Kritische Theorie der Gesellschaft anschlief3t. Mir scheinen beson-
ders erwahnenswert Kapitel 4 und 5 zu sein aufgrund der terminologischen Klarungen (»struktu-
relle Moglichkeiten« sowie das Netz, in das der Begriff der Méglichkeit eingelassen wird: Macht,
Eigentum, Staat, Wirtschaft und Zivilgesellschaft).

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

3n


https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/
https://www.ssc.wisc.edu/

312

Mdglichkeit

Die Vorstellung einer in sich abgeschlossenen gesellschaftlichen Totalitit ist diesen
Ansitzen so wenig eigen wie die Vorstellung eines utopischen Monismus. Die innova-
tiven Alternativen zur kapitalistischen »Lebensform« sind nicht blofd méglich, sie sind
teilweise bereits praktisch erfahrbar und prisent.®* Letzten Endes kniipft dieser Gedan-
ke, wie er nicht nur im »Real Utopias Project«, sondern auch im Umfeld von Michael
Brie als »Transformationsforschung«® oder im Rahmen der »Futurzwei«-Stiftung® als
Geschichten vom gelingenden Leben verfolgt wird, an das Verfahren der Konstellation
und an ein Denken in Modellen an, wonach das Grof3e im Kleinen, das Allgemeine im
Besonderen erfahrbar wird und erkannt werden kann. Diese Ansitze aus den ersten
beiden Dekaden des 21. Jahrhunderts stehen fir die Aktualisierung und Aktualitit des
kritischen Moglichkeitsdenkens.®”

Zugleich gilt es aber, den Eindruck zu zerstreuen, fir eine Kritische Theorie der Ge-
sellschaft gelangten nur diejenigen gehemmten Potentiale und verstellen Moglichkeiten
zur Sprache, die man grob gesprochen als progressiv oder emanzipatorisch klassifi-
zieren konnte. Zeitgendssisch liefd die Erfahrung des Totalitarismus Horkheimer und
Adorno vor solch einer Reduktion des gesellschaftlichen Moglichkeitsraums zuriickschrecken.
Die Figur des »potentiellen Faschisten« steht hierfiir Pate.®® Gegenwirtig wird ange-
sichts der immer unverhohleneren rassistischen Verlautbarungen und menschenver-
achtenden Ubergriffe auf Fliichtlingsunterkiinfte, Synagogen, (post-)migrantisch gele-
sene Menschen und Andersdenkende deutlich, wie wichtig es ist, auch solche Potentiale
gesellschaftstheoretisch zu bearbeiten: Keine Rassismus-Expertin unserer Tage wun-
dert, auf welche Resonanz die chauvinistischen, rassistischen und frauenfeindlichen
Kampagnen von 6ffentlichkeitswirksamen Parteien und Protestbewegungen hierzulan-
de, in den Niederlanden, Osterreich, Frankreich, Norwegen, Polen, Ungarn oder den
USA stofien. Der latente Rassismus eines betrichtlichen Teils der Bevolkerung schligt

84  Lutz Brangsch, Transformationsprozesse und ihre Politisierung in Einstiegsprojekten, in: Michael
Brie (Hg.), Futuring. Perspektiven der Transformation im Kapitalismus ber ihn hinaus, Minster:
2014, S.372.

85  Michael Brie (Hg.), Lasst uns tber Alternativen reden. Beitrage zur kritischen Transformations-
forschung 3, Hamburg: 2016, Michael Brie (Hg.), Futuring. Perspektiven der Transformation im
Kapitalismus tiber ihn hinaus, Miinster: 2014 sowie Michael Brie und Mario Candeias (Hg.), Trans-
formation im Kapitalismus und dariiber hinaus. Beitrage zur Ersten Transformationskonferenz des
Instituts fir Gesellschaftsanalyse der Rosa-Luxemburg-Stiftung, Berlin: 2012.

86 Siehe zu den Aktivititen der Stiftung »Futurzwei« im Umfeld von Dana Giesecke und Harald
Welzer den regelmiRig erscheinenden »Zukunftsalmanach« sowie: https://futurzwei.org und
www.goethe.de/ins/cz/prj/fup/enindex.htm, aufgerufen am 29.07.2020.

87  Analog zu diesen Entwicklungen, oftmals auch in Personalunion, wird der Ruf nach gesellschaft-
lichen Utopien wieder lauter. So fiihlte sich Stephan Lessenich jiingst zu der Devise hingerissen,
»mehr Utopie zu wagen«. Stephan Lessenich, Vorwort. Transformation im Dialog, in: Alberto Acos-
ta und Ulrich Brand, Radikale Alternativen. Warum man den Kapitalismus nur mit vereinten Kraf-
ten iitberwinden kann, Miinchen: 2018, S. 7. Transformatives Moglichkeitsdenken schopft aus uto-
pischen Splittern, die sich in den letzten Jahren wieder vermehrt zu gesellschaftlichen Utopien
verdichten. Wie wichtig hierbei die 6kologische Dimension geworden ist, verdeutlicht eindriick-
lich dieser Sammelband: Benjamin Gérgen und Bjorn Wendt (Hg.), Sozial-6kologische Utopien.
Diesseits oder jenseits von Wachstum und Kapitalismus?, Miinchen: 2020.

88  Vgl. hierzu oben im Zweiten Teil der Untersuchung Kap. Ill. Stufe 2a. Vom »Antisemitismus als
Vorurteil« zum »totalitiren Antisemitismus«.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org
https://futurzwei.org

Abschluss und Ausblick

um in Ausgrenzung und Gewalt: Gehemmte Potentiale werden enthemmt und entladen
sich in brutalen Angriffen und mérderischen Anschligen. Zudem konnte der Begriff
der sozialen Moglichkeit auch in sozialwissenschaftlichen Studien angewendet werden,
um gesellschaftliche Verinderungen zu antizipieren, die sich aufgrund der folgenrei-
chen Eingriffe in die natiirlichen Grundlagen unserer Existenz einstellen. So wissen wir
zwar anhand einer Fiille an naturwissenschaftlichen Prognosen immer genauer, wel-
che Umweltverinderungen in den kommenden Jahrzehnten zu erwarten sind.® Aber
welche sozialen Konsequenzen aufgrund von Erderhitzung, Wassermangel, Verstep-
pung oder dem Schmelzen der Polarkappen eintreten konnen, ist weitestgehend un-
bekannt.”® Keineswegs also sind Moglichkeitsanalysen nur auf die >bessere Welt< zu
richten. Und zugleich dringt die dkologische Frage dazu, mogliche Alternativen in ge-
samtgesellschaftlicher Perspektive zu entwerfen, die wiederum dem progressiven Mog-
lichkeitsdenken zuzurechnen wiren.”

Dabei miissen Potentiale auf verschiedenen Aggregationsebenen zur Sprache ge-
langen. Gegenwirtiges Moglichkeitsdenken kann weder nur auf Kleingruppen - wie
Vereine, Genossenschaften oder kommunale Gemeinschaften — bezogen sein, noch nur
regional oder national begrenzte Gemeinwesen und ihre Institutionen betrachten. Auch
sind internationale Verbiinde, supranationale Assoziationen und schliefilich die Welt-
gemeinschaft auf ihre Moglichkeiten zu untersuchen. Letztlich ist es die Menschheit,
ist es der globale Raum, der heute ein Verstindnis von gesellschaftlicher Totalitit zu
rechtfertigen vermag. Jegliche Grenzziehungen mogen ihre Griinde haben, rechtferti-
gen lassen sie sich aber nicht aus dem Blickwinkel einer Theorie, die zumindest die
Moglichkeit wachhalten wollte, dass sich die Welt zum Wohle von Mensch und Na-
tur einrichten lief3e. Kritische Theorien heute hitten daran mitzuwirken, die mafigeb-
lichen, zukunftstragenden Potentiale dieser Entwicklung ebenso thematisch und der
Erkenntnis zuginglich werden zu lassen wie die diesen Prozess blockierenden Krifte
und regressiven Tendenzen. Dies mag den Vertretern der Kritischen Theorie, die Ge-
genstand dieser Untersuchung waren, nur in Ansitzen oder Umrissen gelungen sein.
Aufgabe von kritischen Theorien heute ist es, dieses Projekt fortzusetzen, zu revidieren,
zu erginzen und damit zu reaktualisieren.

89  Zum Unterschied und Verhéltnis zwischen Zukunftsszenarien unter Bedingungen weitreichender
Ungewissheit und traditionellen Prognoseverfahren siehe Franz Mauelshagen, Das Zeitalter der
Ungewissheit: Zukunftsszenarien und globale Bedrohung nach dem Zweiten Weltkrieg, in: Nicolai
Hannig und Malte ThieRen, Vorsorgen in der Moderne. Akteure Raume, Praktiken, Berlin: 2017,
S. 98ff.

90  Eine Ausnahme bildet etwa die Untersuchung von Welzer, welche die moglichen gesellschaftli-
chen Konfliktpotentiale der menschengemachten Klimaveranderung im 21. Jahrhundert skizziert.
Er bemangelt: »Dass die sozialen Folgen 6kologischer Probleme bis heute kaum diskutiert wer-
den, steht in einem krassen Gegensatz zum Alter der Oko-Debatten.« Wenn diese sozialen Folgen
auch weiterhin keine Berticksichtigung finden werden, sei es sehr wahrscheinlich, dass eine Fiil-
le an Gewaltexzessen entfacht und Kriege ausbrechen werden, die mafRgeblich mit verdnderten
Umweltbedingungen zusammenhingen. Harald Welzer, Klimakriege. Wofiir im 21.Jahrhundert
getotet wird, Frankfurt a.M.: 2008, Zitat auf S. 110.

91 Exemplarisch hierfiir: Die konvivialistische Internationale, Das zweite konvivialistische Manifest.
Fir eine post-neoliberale Welt, Bielefeld: 2020, S. 22ff. und S. 37ff. sowie Eva von Redecker, Revo-
lution fiir das Leben. Philosophie der neuen Protestformen, Frankfurt a.M.: 2020.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [

313


https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Mdglichkeit

Kritische Theorien, welche die Méglichkeiten einer anderen Welt — und sei es auch
nur in Gestalt von noch so kleinen Details — auszuloten gedenken, werden dabei un-
entwegt auf die Errungenschaften einzugehen haben, die bis zur jeweiligen Gegenwart
erkimpft worden sind. Sie verweigern sich einem immer wieder um sich greifenden
Pessimismus, der deutlich ideologische und riickwirtsgewandte Ziige trigt. Der wie-
der erstarkte Nationalismus und die totalitiren Bewegungen unserer Tage vergiften das
Klima von Gesellschaften, deren Mitglieder zumindest fihig sind, progressive Moglich-
keiten zu eruieren, zu diskutieren und zu erkimpfen. Einerseits tragen diese reaktioni-
ren Krifte dazu bei, die mafigeblichen Krisen zu verschleiern und eine adiquate Ursa-
chenbeschreibung zu verhindern. Andererseits verhiillen sie die Errungenschaften und
gesellschaftlichen Potentiale, auf denen Konstellationen von emanzipatorischen Mog-
lichkeiten gegriindet werden konnten. Leicht zu zeichnen ist die Linie von Thatchers
TINA-Doktrin zu rechtsradikalen und nationalistischen Gruppierungen und Regierun-
gen heute.”” Indem die radikale Rechte weltweit die maf3geblichen sozialen Probleme
neoliberaler Gemeinwesen dreist und plump kaschiert und die kulturelle Gegenwart
zugleich identititspolitisch verklirt, beférdert sie diffuse Angste, Hass und Perspek-
tivlosigkeit. Thre regressiven sozialen Potentiale gefihrden nicht nur Demokratie und
Rechtsstaatlichkeit, sondern sie lenken permanent von wichtigen Zukunftsaufgaben,
allen voran einer sozialokologischen Transformation, ab.

Aufgabe von kritischen Theorien heute wire es, sich wieder einmal nicht bange ma-
chen zu lassen: Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit im Lichte ihrer Verfehlungen
und ihrer Errungenschaften ist das Fundament der Moglichkeiten ihrer kiinftigen Ver-
inderung.

92 Vgl. Philipp Ther, Das andere Ende der Geschichte. Uber die groRe Transformation, Berlin: 2019.

hittps://dol.org/10,14361/9783839455623-011 - am 14.02.2026, 11:54:51. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

