
 201 

geführt werden. Unnötige Grausamkeit soll unterbleiben, nötige muß aber akzeptiert 
werden. Diese Lehre setzt noch Thomas von Aquin fort. Die Idee der Schonung der 
Zivilisten kommt aus dem mittelalterlichen Kriegsbrauch. Warum bestimmte Bevöl-
kerungsklassen geschützt werden, wird dabei völlig inkonsequent begründet. Die 
Moslems, die wahren Feinde, zählen aber nie zu denen die geschützt werden (wenn 
nach historischen Quellen auch ritterliches Verhalten vorgekommen sein mag). Im 
Spätmittelalter kam es zu einer Verschmelzung von Kriegsethik und Kriegsbrauch. 
Der klassische Autor dafür ist Vitoria. 
Das Buch von 1982 ist eine bearbeitete Version der Dissertation von 1964. 

 
Quillet, Jeannine 

Quelques aspects de la pensée de la guerre au moyen âge, in: La guerre : actes 

du colloque de Mai 1986 / sous la direction de Simone Goyard-Fabre. – Caen : 

Centre de Publications de l’Université de Caen, 1986 (Cahiérs de philosophie 

politique et juridique ; 10) S. 75-85 

Überblick über die spätmittelalterliche Transformation der Lehre vom Gerechten 
Krieg zum Kriegsrecht bei Johannes von Legnano (der den Krieg zwar als Kampf 
der Guten gegen die Bösen ansieht, aber eine Regelung des Kampfes formuliert) und 
Honoré Bonet (der im Krieg eine Fortsetzung des Kampfes in der Natur sieht, des 
Kampfes zwischen warm und kalt u. ä.; so wenig wie die Rechtsprechung ist der 
Krieg ein Übel, schlecht ist nur, sich selber Recht zu holen, außer für Fürsten). Ein 
verzweifelter Versuch, dieser Literatur eine weltgeschichtliche Rolle zuzuweisen. 

 
Schrödl, Markus 

Das Kriegsrecht des gelehrten Rechts im 15. Jahrhundert : die Lehren der 

Kanonistik und der Legistik über De bello, de represaliis et de duello. – Ham-

burg : Kovač, 2006. – 295 S. (Rechtsgeschichtliche Studien ; 14) 

Eine Fleißarbeit, die in systematischer Gliederung zahllose Stellen verschiedener 
Autoren seit Giovanni da Legnano zu ius ad bellum und ius in bello aufführt. 

5.3 Hochmittelalter 

Erdmann, Carl 

Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens. – Stuttgart : Kohlhammer, 1935. – 

420 S. (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte ; 6) 

Darstellung des Umschwungs im 11. Jahrhunderts von der kirchlichen Verurteilung 
des Tötens im Krieg zur kirchlichen Rechtfertigung des Krieges mit Hilfe der Idee 
des Krieges als Verteidigung der Kirche. Unter Papst Gregor VII sah es sogar da-
nach aus, als würde sich der Papst selber an die Spitze einer christlichen Ritterschaft 
setzen. Das 8. Kapitel behandelt Autoren des 11. Jahrhundert „für und wider den 
Krieg der Kirche“: die päpstlichen Autoren waren dafür, die kaiserlichen dagegen; 
Ivo von Chartres, an den die spätere Kanonistik anknüpft, versucht einen Mittelweg. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 202

Das ist immer noch die klassische Darstellung der Entstehung des Kreuzzugsgedan-
kens. Der wichtigste Einwand gegen Erdmann ist, daß diese Entwicklung nicht so 
plötzlich im 11. Jahrhundert gekommen ist, sondern eine längere Vorgeschichte hat. 
Vgl. als eine neuere Bearbeitung, die freilich nicht auf die Publizistik der Zeit ein-
geht: Jean Flori, La guerre sainte : la formation de l’ideé de croisade dans l’Occident 
chrétien. – Paris 2001. 

 
Justus, Wolfgang 

Die frühe Entwicklung des säkularen Friedensbegriffs in der mittelalterlichen 

Chronistik. – Köln (u.a.) : Böhlau, 1975. – 164 S. (Kollektive Einstellungen und 

sozialer Wandel im Mittelalter ; 4) 

Augustinus hatte durchaus noch einen säkularen Friedensbegriff, der aber im frühen 
Mittelalter verloren geht, nur sein Konzept des Christenfriedens wird übernommen. 
Das Aufkommen eines neuen säkularen Friedensbegriffs seit der Karolinger-Zeit 
kann in den Begründungen für Friedensschlüsse in der historischen Literatur studiert 
werden. Justus studiert die Entwicklung in verschiedenen Ländern bis ins 12. Jahr-
hundert und kann starke regionale Unterschiede herausarbeiten. 

 
Renna, Thomas 

The Idea of Peace in the West, 500-1150, in: Journal of Medieval History 6 

(1980) 143-167 

Im frühen Mittelalter konkurrieren vier Friedensbegriffe: der imperiale Frieden des 
Römischen Reiches; der Gruppenfrieden der Germanen; der nie näher ausgeführte 
Anspruch der Bischöfe, Friedensstifter zu sein; der asketische Frieden, der den Kir-
chenvätern folgt (für die irdischer Frieden immer illusionär war), aber jetzt asketi-
scher, klösterlicher wird als bei Augustinus. Zur Zeit des Karolingischen Reiches 
wurde der imperiale Frieden betont, die religiösen Friedensbegriffe spielen keine 
Rolle. Nach dem Zerfall des Karolingerreiches und der Teilreiche wird Frieden zu 
lokaler Friedensbildung durch Bischofsversammlungen, mönchische Friedensstifter 
und Gottesfriedensbewegung. Das sollte mehr als ein Schutz der Kirche gegen Ge-
walt sein, das sollte der Beginn des Reiches Gottes auf Erden sein. Neben der Kirche 
profitierten von der Gottesfriedensbewegung auch Adelige und Kommunen, aber 
säkulare Friedensbegriffe wurden nicht formuliert. In der Zeit der Kirchenreform-
bewegung wird der klösterliche Frieden allgemeiner zu einem kirchlichen Frieden. 
Die westliche Idee eines öffentlichen Friedens ist keine Neuaufnahme griechischer 
oder römischer säkularer Konzepte, sondern allmähliche Säkularisation der pax 
ecclesiae durch die neuen und größeren politischen Einheiten. Erst Erasmus von 
Rotterdam ignoriert diesen mittelalterlichen kirchlichen Frieden ganz. 

 
Hehl, Ernst Dieter 

Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert : Studien zu kanonischem Recht und 

politischer Wirklichkeit. – Stuttgart : Hiersemann, 1980. – 310 S. (Monogra-

phien zur Geschichte des Mittelalters ; 19) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 203 

Die kirchlichen Juristen sind durchaus bereit, den Krieg zu erlauben, ja sie brauchen 
ihn, weil ohne den Gerechten Krieg des Königs die Gewalt der Rechtlosen nicht 
eingedämmt würde. Ein getrenntes Recht zum Kreuzzug vermeiden die kirchlichen 
Juristen jedoch. Nur die Rückeroberung verlorener christlicher Gebiete oder andere 
Kämpfe, die als Gerechter Krieg deutbar sind, werden zugelassen. Den Krieg gegen 
Ketzer haben sie wenig besprochen, der war durch das Dekret eindeutig kirchliches 
Recht. 

 
Siberry, Elizabeth 

Criticism of Crusading 1095-1274. – Oxford : Clarendon Pr., 1985. – 257 S. 

Die Kritik an Kreuzzügen ist Kritik an bestimmten Kreuzzügen, Kritik an der Moral 
der Teilnehmer und an Art der Finanzierung. Allenfalls aus Gegenpolemiken kön-
nen wir schließen, daß es auch einen grundsätzlicheren Pazifismus gegeben haben 
könnte.  

5.3.1 Rufinus von Sorrento 

ca. 1180. Erzbischof von Sorrento. Die neue Edition von Roman Deutinger lehnt die 
Identifizierung mit dem großen Kanonisten Rufinus als unbegründet ab. Seitdem 
ermuntert uns nichts mehr zu einer Kontextualisierung. Deutinger denkt sich, daß es 
eine Stellungsnahme im Schisma 1174/1177 ist; aber das ist auch nicht gut begrün-
det. 

 
Die Schrift ist völlig isoliert. Es ist der erste theoretische Traktat über den Frieden 
seit Augustinus und nach Rufinus folgt mehrere Jahrzehnte kein weiterer. Der 
Einfluß des Augustinus ist deutlich (und der Text wurde 1926 von Harald Fuchs in 
seinem Buch über den Friedensgedanken bei Augustinus in die Forschung einge-
führt). 
 
 
Texte 

 
De bono pacis / hrsg. u. übersetzt v. Roman Deutinger. – Hannover : Hahn, 

1997. – 239 S. (Monumenta Germaniae Historica : Studien und Texte ; 17) 

Rufinus unterscheidet (nach verschiedenen Aufenthaltsorten des Volkes Gottes) 
Ägypten-Frieden (Kumpanei der Bösen), Babylon-Frieden (das geordnete Zusam-
menleben der Guten und Bösen auf Grundlage von Recht, Menschlichkeit und 
Klugheit) und Jerusalem-Frieden (christliche Brüderlichkeit, auf Liebe, Frömmig-
keit, Demut beruhend). Die Rückkehr des Ägypten-Friedens muß verhindert, we-
nigstens der Babylon-Frieden gesichert werden. Dieser irdische Frieden wird durch 
den Austausch von Dienstleistungen in der arbeitsteiligen Gesellschaft und Han-
delsverkehr zwischen Regionen gefördert. Die Menschheit ist ein einziges Ge-
schlecht. Dem Jerusalem-Frieden ist jede Anwendung von Gewalt verboten, aber auf 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 204

Erden ist das nicht zu verwirklichen. Doch zeigt sich der Jerusalem-Frieden auf 
Erden schon darin, daß die Gläubigen einander nicht nur nicht schaden, sondern sich 
gegenseitig fördern wollen. 
 
 
Literatur 

 
Oexle, Otto Gerhard 

Pax und pactum : Rufinus von Sorrent und sein Traktat über den Frieden, in: 

Italia et Germania : liber amicorum Arnold Esch / hrsg. von Hagen Keller ... – 

Tübingen : Niemeyer, 2001. – S. 539-555 

Rufinus bringt den Frieden in Verbindung mit foedus und pactum, den Grundlagen 
einer Gemeindebildung durch „Verschwörung“ (vgl. Oexles Aufsatz 1996 oben S. 
197). Das gilt nicht nur für den menschlichen Babylon-Frieden der als Rechtsge-
meinschaft, gegenseitige Unterstützung, Arbeitsteilung definiert ist. Auch den Jeru-
salem-Frieden gründet Rufinus nicht auf Gehorsam und Unterordnung, sondern auf 
Bund/Vertrag. Selbst der Ägypten-Frieden (Ägypten steht für Unterdrückung) wird 
durch Vertrag gegründet (Oexle meint das sei eine Abrechnung mit der Kommunen-
bewegung des 11./12. Jahrhunderts). Harald Fuchs hat Rufinus in die Tradition des 
Augustinus gestellt, aber Augustinus denkt kosmologisch, Rufinus in Begriffen von 
Politik und Gesellschaft. 

5.3.2 Thomas von Aquin 

ca. 1225-1274, aus einer süditalienischen Feudalherrenfamilie. Dominikaner. Do-
zent in Paris, am Papsthof, wieder in Paris, in Neapel. 1323 heilig gesprochen. Maß-
geblicher Theologe der Dominikaner. Erneute Wirkung auch außerhalb seines Or-
dens in der spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts. 1879 vom Papst den 
katholischen Theologen zum Studium empfohlen. Im 20. Jahrhundert einflußreich in 
der katholischen Moralphilosophie. 
 
Vergleiche zur Biographie: 
Jean-Pierre Torrell, Magister Thomas : Leben und Werk des Thomas von Aquin. – 
Freiburg 1995 (französ. Original 1993) 

 
Vergleiche zur Einführung: 
M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin. – Heidelberg 1960 (französ. 
Original 1950) 
Brian Davies, The Thought of Thomas Aquinas. – Oxford 1992 
Albert Zimmermann, Thomas lesen. – Stuttgart 2000 
Rolf Schönberger, Thomas von Aquin zur Einführung. – Hamburg 2002 
Timothy McDermott, How to Read Aquinas. – London 2007. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

