gefiihrt werden. Unnotige Grausamkeit soll unterbleiben, ndtige mul3 aber akzeptiert
werden. Diese Lehre setzt noch Thomas von Aquin fort. Die Idee der Schonung der
Zivilisten kommt aus dem mittelalterlichen Kriegsbrauch. Warum bestimmte Bevol-
kerungsklassen geschiitzt werden, wird dabei vollig inkonsequent begriindet. Die
Moslems, die wahren Feinde, zdhlen aber nie zu denen die geschiitzt werden (wenn
nach historischen Quellen auch ritterliches Verhalten vorgekommen sein mag). Im
Spatmittelalter kam es zu einer Verschmelzung von Kriegsethik und Kriegsbrauch.
Der klassische Autor dafiir ist Vitoria.

Das Buch von 1982 ist eine bearbeitete Version der Dissertation von 1964.

Quillet, Jeannine

Quelques aspects de la pensée de la guerre au moyen age, in: La guerre : actes
du colloque de Mai 1986 / sous la direction de Simone Goyard-Fabre. — Caen :
Centre de Publications de I’Université de Caen, 1986 (Cahiérs de philosophie
politique et juridique ; 10) S. 75-85

Uberblick iiber die spitmittelalterliche Transformation der Lehre vom Gerechten
Krieg zum Kriegsrecht bei Johannes von Legnano (der den Krieg zwar als Kampf
der Guten gegen die Bosen ansieht, aber eine Regelung des Kampfes formuliert) und
Honoré Bonet (der im Krieg eine Fortsetzung des Kampfes in der Natur sieht, des
Kampfes zwischen warm und kalt u. 4.; so wenig wie die Rechtsprechung ist der
Krieg ein Ubel, schlecht ist nur, sich selber Recht zu holen, auBer fiir Fiirsten). Ein
verzweifelter Versuch, dieser Literatur eine weltgeschichtliche Rolle zuzuweisen.

Schrodl, Markus

Das Kriegsrecht des gelehrten Rechts im 15. Jahrhundert : die Lehren der
Kanonistik und der Legistik iiber De bello, de represaliis et de duello. — Ham-
burg : Kovac, 2006. — 295 S. (Rechtsgeschichtliche Studien ; 14)

Eine FleiBarbeit, die in systematischer Gliederung zahllose Stellen verschiedener
Autoren seit Giovanni da Legnano zu ius ad bellum und ius in bello auffiihrt.

5.3 Hochmittelalter

Erdmann, Carl

Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens. — Stuttgart : Kohlhammer, 1935. -
420 S. (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte ; 6)

Darstellung des Umschwungs im 11. Jahrhunderts von der kirchlichen Verurteilung
des Totens im Krieg zur kirchlichen Rechtfertigung des Krieges mit Hilfe der Idee
des Krieges als Verteidigung der Kirche. Unter Papst Gregor VII sah es sogar da-
nach aus, als wiirde sich der Papst selber an die Spitze einer christlichen Ritterschaft
setzen. Das 8. Kapitel behandelt Autoren des 11. Jahrhundert ,fiir und wider den
Krieg der Kirche®: die pépstlichen Autoren waren dafiir, die kaiserlichen dagegen;
Ivo von Chartres, an den die spitere Kanonistik ankniipft, versucht einen Mittelweg.

201

https://dol.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ist immer noch die klassische Darstellung der Entstehung des Kreuzzugsgedan-
kens. Der wichtigste Einwand gegen Erdmann ist, da3 diese Entwicklung nicht so
plotzlich im 11. Jahrhundert gekommen ist, sondern eine lingere Vorgeschichte hat.
Vgl. als eine neuere Bearbeitung, die freilich nicht auf die Publizistik der Zeit ein-
geht: Jean Flori, La guerre sainte : la formation de 1’ideé de croisade dans I’Occident
chrétien. — Paris 2001.

Justus, Wolfgang

Die friihe Entwicklung des sikularen Friedensbegriffs in der mittelalterlichen
Chronistik. — KoIn (u.a.) : Bohlau, 1975. — 164 S. (Kollektive Einstellungen und
sozialer Wandel im Mittelalter ; 4)

Augustinus hatte durchaus noch einen sdkularen Friedensbegriff, der aber im frithen
Mittelalter verloren geht, nur sein Konzept des Christenfriedens wird iibernommen.
Das Aufkommen eines neuen sékularen Friedensbegriffs seit der Karolinger-Zeit
kann in den Begriindungen fiir Friedensschliisse in der historischen Literatur studiert
werden. Justus studiert die Entwicklung in verschiedenen Léndern bis ins 12. Jahr-
hundert und kann starke regionale Unterschiede herausarbeiten.

Renna, Thomas

The Idea of Peace in the West, 500-1150, in: Journal of Medieval History 6
(1980) 143-167

Im frithen Mittelalter konkurrieren vier Friedensbegriffe: der imperiale Frieden des
Romischen Reiches; der Gruppenfrieden der Germanen; der nie ndher ausgefiihrte
Anspruch der Bischofe, Friedensstifter zu sein; der asketische Frieden, der den Kir-
chenvitern folgt (fiir die irdischer Frieden immer illusiondr war), aber jetzt asketi-
scher, klosterlicher wird als bei Augustinus. Zur Zeit des Karolingischen Reiches
wurde der imperiale Frieden betont, die religiosen Friedensbegriffe spielen keine
Rolle. Nach dem Zerfall des Karolingerreiches und der Teilreiche wird Frieden zu
lokaler Friedensbildung durch Bischofsversammlungen, monchische Friedensstifter
und Gottesfriedensbewegung. Das sollte mehr als ein Schutz der Kirche gegen Ge-
walt sein, das sollte der Beginn des Reiches Gottes auf Erden sein. Neben der Kirche
profitierten von der Gottesfriedensbewegung auch Adelige und Kommunen, aber
sikulare Friedensbegriffe wurden nicht formuliert. In der Zeit der Kirchenreform-
bewegung wird der klosterliche Frieden allgemeiner zu einem kirchlichen Frieden.
Die westliche Idee eines 6ffentlichen Friedens ist keine Neuaufnahme griechischer
oder romischer sikularer Konzepte, sondern allméhliche Sikularisation der pax
ecclesiae durch die neuen und groBeren politischen Einheiten. Erst Erasmus von
Rotterdam ignoriert diesen mittelalterlichen kirchlichen Frieden ganz.

Hehl, Ernst Dieter
Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert : Studien zu kanonischem Recht und

politischer Wirklichkeit. — Stuttgart : Hiersemann, 1980. — 310 S. (Monogra-
phien zur Geschichte des Mittelalters ; 19)

202

https://dol.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die kirchlichen Juristen sind durchaus bereit, den Krieg zu erlauben, ja sie brauchen
ihn, weil ohne den Gerechten Krieg des Konigs die Gewalt der Rechtlosen nicht
eingeddimmt wiirde. Ein getrenntes Recht zum Kreuzzug vermeiden die kirchlichen
Juristen jedoch. Nur die Riickeroberung verlorener christlicher Gebiete oder andere
Kéampfe, die als Gerechter Krieg deutbar sind, werden zugelassen. Den Krieg gegen
Ketzer haben sie wenig besprochen, der war durch das Dekret eindeutig kirchliches
Recht.

Siberry, Elizabeth

Criticism of Crusading 1095-1274. — Oxford : Clarendon Pr., 1985. — 257 S.

Die Kritik an Kreuzziigen ist Kritik an bestimmten Kreuzziigen, Kritik an der Moral
der Teilnehmer und an Art der Finanzierung. Allenfalls aus Gegenpolemiken kon-
nen wir schlielen, dafl es auch einen grundsitzlicheren Pazifismus gegeben haben
konnte.

5.3.1 Rufinus von Sorrento

ca. 1180. Erzbischof von Sorrento. Die neue Edition von Roman Deutinger lehnt die
Identifizierung mit dem groBen Kanonisten Rufinus als unbegriindet ab. Seitdem
ermuntert uns nichts mehr zu einer Kontextualisierung. Deutinger denkt sich, daB} es
eine Stellungsnahme im Schisma 1174/1177 ist; aber das ist auch nicht gut begriin-
det.

Die Schrift ist vollig isoliert. Es ist der erste theoretische Traktat {iber den Frieden
seit Augustinus und nach Rufinus folgt mehrere Jahrzehnte kein weiterer. Der
EinfluB des Augustinus ist deutlich (und der Text wurde 1926 von Harald Fuchs in
seinem Buch {iiber den Friedensgedanken bei Augustinus in die Forschung einge-
fiihrt).

Texte

De bono pacis / hrsg. u. iibersetzt v. Roman Deutinger. — Hannover : Hahn,
1997. - 239 S. (Monumenta Germaniae Historica : Studien und Texte ; 17)

Rufinus unterscheidet (nach verschiedenen Aufenthaltsorten des Volkes Gottes)
Agypten-Frieden (Kumpanei der Bosen), Babylon-Frieden (das geordnete Zusam-
menleben der Guten und Bosen auf Grundlage von Recht, Menschlichkeit und
Klugheit) und Jerusalem-Frieden (christliche Briiderlichkeit, auf Liebe, Frommig-
keit, Demut beruhend). Die Riickkehr des Agypten-Friedens muB verhindert, we-
nigstens der Babylon-Frieden gesichert werden. Dieser irdische Frieden wird durch
den Austausch von Dienstleistungen in der arbeitsteiligen Gesellschaft und Han-
delsverkehr zwischen Regionen gefordert. Die Menschheit ist ein einziges Ge-
schlecht. Dem Jerusalem-Frieden ist jede Anwendung von Gewalt verboten, aber auf

203

https://dol.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. /dele Access


https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erden ist das nicht zu verwirklichen. Doch zeigt sich der Jerusalem-Frieden auf
Erden schon darin, daf die Glaubigen einander nicht nur nicht schaden, sondern sich
gegenseitig fordern wollen.

Literatur

Oexle, Otto Gerhard

Pax und pactum : Rufinus von Sorrent und sein Traktat iiber den Frieden, in:
Italia et Germania : liber amicorum Arnold Esch / hrsg. von Hagen Keller ... —
Tiibingen : Niemeyer, 2001. — S. 539-555

Rufinus bringt den Frieden in Verbindung mit foedus und pactum, den Grundlagen
einer Gemeindebildung durch ,,Verschworung® (vgl. Oexles Aufsatz 1996 oben S.
197). Das gilt nicht nur fiir den menschlichen Babylon-Frieden der als Rechtsge-
meinschaft, gegenseitige Unterstiitzung, Arbeitsteilung definiert ist. Auch den Jeru-
salem-Frieden griindet Rufinus nicht auf Gehorsam und Unterordnung, sondern auf
Bund/Vertrag. Selbst der Agypten-Frieden (Agypten steht fiir Unterdriickung) wird
durch Vertrag gegriindet (Oexle meint das sei eine Abrechnung mit der Kommunen-
bewegung des 11./12. Jahrhunderts). Harald Fuchs hat Rufinus in die Tradition des
Augustinus gestellt, aber Augustinus denkt kosmologisch, Rufinus in Begriffen von
Politik und Gesellschatft.

5.3.2 Thomas von Aquin

ca. 1225-1274, aus einer siditalienischen Feudalherrenfamilie. Dominikaner. Do-
zent in Paris, am Papsthof, wieder in Paris, in Neapel. 1323 heilig gesprochen. Maf5-
geblicher Theologe der Dominikaner. Erneute Wirkung auch auflerhalb seines Or-
dens in der spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts. 1879 vom Papst den
katholischen Theologen zum Studium empfohlen. Im 20. Jahrhundert einflu3reich in
der katholischen Moralphilosophie.

Vergleiche zur Biographie:
Jean-Pierre Torrell, Magister Thomas : Leben und Werk des Thomas von Aquin. —
Freiburg 1995 (franzos. Original 1993)

Vergleiche zur Einfithrung:

M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin. — Heidelberg 1960 (franzos.
Original 1950)

Brian Davies, The Thought of Thomas Aquinas. — Oxford 1992

Albert Zimmermann, Thomas lesen. — Stuttgart 2000

Rolf Schonberger, Thomas von Aquin zur Einfiihrung. — Hamburg 2002

Timothy McDermott, How to Read Aquinas. — London 2007.

204

https://dol.org/10.5771/9783845222097-201 - am 22.01.2026, 03:43:32. /dele Access


https://doi.org/10.5771/9783845222097-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

