JILL BUHLER

Lustwort: Lustmord
Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust bei
Krafft-Ebing, Musil, Schubert und Kleist

Ein im Jahre 1982 in der Zeitschrift Der Nervenarzt, einem international an-
gesehenen Publikationsorgan, das sich an Fachérzte fir Neurologie, Psych-
iatrie und Nervenheilkunde richtet, erschienener Artikel trigt den Titel ur
Lust am Lustmord. Dies erscheint auf den ersten Blick wunderlich, zumal der
Terminus Lustmord, der in der Zeit um 1900 in der sexualmedizinischen
sowie kriminologischen Forschung Hochkonjunktur hatte, seit Ende der
1960er-Jahre in Fachkreisen eindeutig als iiberholt gilt.! Dennoch stellt der
Begriff fur den Verfasser des Aufsatzes, Friedemann Pfifflin, noch immer
ein Argernis dar, weil er sich gerade »im allgemeinen Sprachgebrauch so
hartnickig behauptet«.? Dadurch wiirde der Sexualwissenschaftler immer
wieder genétigt, sich mit sogenannten Lustmérdern zu befassen. Aber nicht
nur durch die Aufsissigkeit, die der im Grunde veraltete Begriff sowohl im
alltags- als auch im fachsprachlichen Bereich an den Tag legt, lasst ihn in
Pfifflins Beitrag im Kontext des Unsinnigen erscheinen; nach der Lektii-
re seines Aufsatzes konnte man aus zwei weiteren Griinden sogar meinen,
beim Lustmord handle es sich um das Unniitze Wissen der Sexualkunde
schlechthin. Erstens fuhrt Pfafflin an, dass sich die Sexualwissenschaft mit
dem Gegenstand der Lust an sich noch immer mehr als schwer tue — und
dies stets getan habe: »Lust, so iiberraschend es klingen mag, scheint der
Sexualwissenschaft ein Fremdwort, eine fremde Kategorie, etwas, das ihr
aullerlich bleibt, sich vor ihren Toren tummelt; Lustmérder aber ihr liebstes
Kind, umhegt, gepflegt und im Detail beschrieben«.® Zweitens reflektiert
der Text schon im ersten Satz seinen eigenen Titel und verweist darauf,
dass dieser »der Lust am Wortspiel, der Faszination des unsinnigen Lust-

Vgl. dazu Michael Schetsche, Der Wille, der Trieb und das Deutungsmuster vom Lust-
mord, in: Frank J. Robertz/Alexandra Thomas (Hg.), Serienmord. Kriminologische und
kulturwissenschaftliche Skizzierungen eines ungeheuerlichen Phidnomens, Bonn 2004,
S. 346-364, hier S. 346.

2 Friedemann Pfifflin, Zur Lust am Lustmord, in: Der Nervenarzt 53 (1982), S. 547-550,
hier S. 547.

® Ebd.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Jill Bahler

worts Lustmord«* entsprungen sei, womit zumindest der zweischneidige,
doppeldeutige Begriff Lustmord dem Bereich der unniitzen (Fach-)Woérter
zugeordnet wird.

Ausgehend vom Befund der Aufsassigkeit und der Doppelsinnigkeit des
Ausdrucks Lustmord werden im Folgenden die epistemologischen Hin-
tergriinde der Entstehung des Begriffs untersucht, der sich in den 1880er-
Jahren etablierte und infolgedessen einen kometenhaften Aufstieg in Sexual-
wissenschaft, Forensik und ferner auch als Sujet dsthetischer Verarbeitungen
erlebte. Weiter wird das sprachliche Phinomen des spielerisch-lustvollen
Terminus >Lustmord:« fokussiert, der einerseits mit seinem schlagworthaf-
ten Charakter gewiss fiir die Durchsetzungskraft des Phanomens mitver-
antwortlich war, andererseits bereits noch zu seiner Bliitezeit Gegenstand
literarischer Reflexion, so beispielsweise in Robert Musils Der Mann ohne
Eigenschaflen, wird. Bei naherer Betrachtung der Begriffsgeschichte wird au-
flerdem deutlich, dass es sich zwar um ein neues Fachwort handelt, das
aber die der Kriminalpsychologie bereits seit Beginn des 19. Jahrhunderts
bekannte Erscheinung des Zusammenfallens von Blutdurst und Wollust
beschreibt. Dieses Verwandtschaftsverhaltnis wiederum wird bei Gotthilf
Heinrich Schubert auf ein sprachliches Missverstindnis und sprach-
historisch-etymologische Begebenheiten zurtickgefithrt. Diese Theorie, so
meine im Folgenden ausgefithrte These, wird literarisch in Heinrich von
Kleists Penthesilea aufgenommen und im Reimpaar >Kiisse und Bisse« auf die
Spitze getrieben.

I. Lustmord in Sexualwissenschaft und Forensik (1884-1930)

In einem forensischen Zusammenhang scheint der Begriff Lustmord erst-
mals in der Studie Die Psychologie des Verbrechens des Tiibinger Oberamtsarztes
August Krauss aus dem Jahr 1884 verwendet zu werden. Krauss nimmt un-
ter der Uberschrift »Der Lustmord«® Bezug auf Fille, die in der knapp zehn
Jahre zuvor erschienenen Untersuchung Die Psychologie des Mordes des Rechts-
wissenschaftlers Franz von Holtzendorff zwar bereits erwiahnt, aber weder
nédher beschrieben noch unter dem Terminus Lustmord gefiihrt werden.

4
Ebd.

5 August Krauss, Die Psychologie des Verbrechens. Ein Beitrag zur Erfahrungsseelenkun-
de, Tubingen 1884, S. 329.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 139

Holtzendorff konstatiert bei seinen Ausfithrungen zu emer psychologischen
Begriindung von Tétungsdelikten, dass »geschlechtliche Triebfedern<® ne-
ben 6konomischen Beweggriinden zu den haufigsten Ursachen von Ver-
brechen zahlten. Auf der »Grundlage geschlechtlicher Verhiltnisse« sieht
er, neben den Motiven der Eifersucht, der Verletzung des geschlechtlichen
Ehrgefiihls und der Verzweiflung Liebender, den »Beweggrund unziichtiger
Liebe, welcher sich in einer Anzahl dusserlich verschiedener Mordthaten
ausprigen«’ kénne. Weiter fithrt er an, dass »[s|chon die éltere Criminal-
psychologie [...] auf den hiufiger hervortretenden Zusammenhang zwischen
geschlechtlicher Ausschweifung und blutdiirstiger Grausamkeit hingewie-
sen<® habe. Die »Psychologie« sieht er angesichts solcher Verbrechen grund-
satzlich mit der Frage konfrontiert, ob sie »als Grund der Tédtung einen
durch Geschlechtsreize unnatiirlichster Art hervorgerufenen Blutdurst oder
die Furcht vor Entdeckung und Strafe anzusehen«’ habe.

Krauss klassifiziert nun die Tétungen, die Holtzendorft blof} in Zusammen-
hang mit den daraus resultierenden Herausforderungen fiir die Kriminal-
psychologie erwihnt, als Lustmorde, er gibt dabei aber keine Definition
dieses Terminus an. Der nur rund zwdlf Zeilen umfassende Absatz zu
Lustmord erscheint in der Studie Krauss’ im zweiten Teil des Buches zu
»Verbrechen in seinen Charakterformen«!? unter dem Punkt »Mord nach
Motiven«.!! Die Mordmotive werden in individuelle und soziale aufgeteilt,
wihrend >geschlechtliche Impulse« (bzw. sexuelle Motive) eines von vier in-
dividuellen Mordmotiven bilden, neben Eigennutz, Raub und Rache. Unter
den sexuellen Motiven des Mords finden sich »[njur zwei dem Sexualismus
specifisch eigenthiimliche Mordformen«!? - die meisten anderen seien iden-
tisch mit denen, die aus allgememen Antrieben entstiinden — nidmlich der
erotische Doppelselbstmord und der Lustmord. Als Desiderat halt Krauss
fest, dass bis jetzt eine »eingehende Darstellung eines oder mehrerer solcher
Fille nicht vorhanden«!? sei.

Als weiterer Beleg dafiir, dass der Begriff Lustmord ab den 1880er-Jahren
erstmals fiir ein sexuell motiviertes Verbrechen verwendet wird, kann der

Franz von Holtzendorff, Die Psychologie des Mordes, Berlin 1875, S. 18.

Ebd., S. 19.

Ebd., S. 19f.

Ebd., S. 20.

August Krauss, Psychologie des Verbrechens, S. 243.

I Ebd., S. 317.

12 Ebd., S. 325.

13 Ebd., S. 330.

© o N o

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Jill Biihler

Eintrag im zwolften Band des Grimm schen Worterbuchs von 1885 gelten, der
Lustmord als »mord aus wollust« definiert und betont, dass dies ein »neu-
erdings aufgekommenes wort«* sei. Dieses Urteil unterstiitzt auch Pfifflin,
der in einer kurzen sprachhistorischen Untersuchung festhilt, dass sich in
Daniel Sanders Wirterbuch der deutschen Sprache'® aus dem Jahr 1876 noch
kein Eintrag unter dem Lexem Lustmord finden lasse.'® Dem ist allerdings
hinzuzufiigen, dass der Schriftsteller und Historiker Adolf Stahr den Begriff
bereits 1854 im dritten Band seiner Trilogie Ein Fahr in Italien verwendet,
wenn auch in einem anderen Kontext: Angesichts von Mosaikdarstellungen
in der Villa Borghese in Rom, die »Gladiatoren- und Thierkdmpfe« zeigen,
spricht er von »Lustmordkimpfer[n]«.!” In der Bedeutung liegt die Bezeich-
nung Lustmord an dieser Stelle wohl aber niher beim Terminus Mordlust,
was das Grimm’sche Wérterbuch als »lust zum mord« an sich, also jenseits
und unabhingig von sexueller Lust, definiert.'8

Beiden von Krauss formulierten Desideraten — einer Definition von Lust-
mord und der Darstellung entsprechender Fille — kommt Richard von
Krafft-Ebing mit seiner im Jahr 1886 erstmals erschienenen Studie Psycho-
pathia sexuals und deren zahlreichen Folgeausgaben mehr als nach. Die Be-
deutung, die Krafft-Ebing innerhalb der modernen Sexualwissenschaft zu-
kommt, ist zwar umstritten. Wahrend er lange Zeit neben Sigmund Freud
und Iwan Bloch zu einem der Wegbereiter der Sexualmedizin zéhlte, wurde
ihm dieser Rang nach und nach aberkannt.!® Krafft-Ebing kann aber inso-

4 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 12, Leipzig 1885, Sp. 1348.

Als Referenztexte werden an dieser Stelle Zeitungsartikel aus dem Leipziger Tageblatt vom
5. November 1880 und aus dem Berliner Tageblatt vom 13. April 1881 angegeben. Vgl.
dazu weiter Amber Aragon-Yoshida, Lustmord and Loving the Other. A History of Sexu-
al Murder in Modern Germany and Austria (1873-1932), Electronic Theses and Disserta-
tions Paper 551, St. Louis 2011, S. 27f. Die fundierte, quellengestiitzte Untersuchung von

Aragon-Yoshida zeigt auf, dass sich beide Zeitungsartikel auf eine Mordserie beziehen, die

sich zwischen 1878 und 1882 im Grofiraum Bochum ereignete und der acht Frauen, meist

Dienstmidchen, die sexuell missbraucht und stranguliert wurden, zum Opfer fielen.

Daniel Sanders, Worterbuch der Deutschen Sprache. Mit Belegen von Luther bis auf die

Gegenwart, Leipzig 21876. Es handelt sich hierbei allerdings um einen unverinderten

Abdruck der zwischen 1860 und 1865 entstandenen Ausgabe.

Vgl. Friedemann Pfifflin, Lust am Lustmord, S. 548.

17 Alfred Wilhelm Theodor Stahr, Ein Jahr in Italien. 2., durchges. Aufl., dritter Theil, Ol-
denburg 1854, S. 95.

18 Deutsches Worterbuch, Bd. 12, Sp. 2559.

19" Vgl. Heinrich Ammerer, Am Anfang war die Perversion. Richard von Krafft-Ebing. Psy-
chiater und Pionier der modernen Sexualkunde, Wien u.a. 2011, S. 258. Vgl. zu der
Forschungs- und Rezeptionsgeschichte zu Krafft-Ebings Person und Wirken ebd., S. 370-
374. Ammerer zeigt auf, dass Krafft-Ebings Einfluss auf die Sexualwissenschaft ab den

15

16

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 141

fern als Pionier gelten, als er genau das tut, was Krauss in seiner Untersu-
chung gefordert hatte, ndmlich in dem Sinne,

als er sich als Erster systematisch mit dem gesamten Feld der Sexualitéit auseinan-
dersetzte und die Sexualkunde sowohl in der Wissenschaft wie auch in der Lai-
enwelt publikumswirksam etablierte. Er begrindete die Methodensystematik von
Definition, Anamnese und Therapie sexueller Krankheitsbilder und darf als Syste-
matiker und Therapeut jedenfalls fiir sich beanspruchen, mit seinen einschlidgigen
Forschungen zu einer Bekanntheit gelangt zu sein und eine Wirkung erzielt zu ha-
ben, die bis dahin beispiellos waren.?’

Fiir den Lustmord als ein sich gerade erst etablierender forensischer Be-
griff bedeutet dies, dass er in der angesprochenen Methodensystematik
nicht von Anfang an seinen festen Platz bzw. seine sichere Definition hat,
sondern diesen erst nach und nach erhilt.*! Wihrend Lustmord seit der
ersten Ausgabe der Psychopathia sexualis als Produkt einer »Wollust, poten-
zirt als Grausamkeit«<** beschrieben wird, tritt ab den frithen 1890erJah-
ren fiir diese und andere Erscheinungen der Oberbegriff »Sadismus«* auf.

1950er-Jahren als grofl und negativ gewertet wurde, da die »psychologische und sexologi-

20
21

22

23

sche Historiographie [...] vornehmlich von Forschern besetzt war, die dem psychoanalyti-
schen Paradigma nahestanden« und die Krafft-Ebing »tendenzits als Biittel der viktoriani-
schen Moralverkrustung darstellten« (ebd., S. 370f.). Seit Mitte der 1990er-Jahre f6rdere
eine jiingere Forschung eine differenzierte Sicht zutage, was auch mit der tiberraschenden
Entdeckung des Privatnachlasses Krafft-Ebings in dieser Zeit in Zusammenhang stiinde
(vgl. ebd., S. 371).

Ebd., S. 259.

Vgl. zu den verschiedenen Ausgaben der Bychopathia sexualis und den von Krafft-Ebing
vorgenommenen Umarbeitungen im Kontext eines sich gerade erst konstituierenden Wis-
sens um Lustmord: V{., >Nach dem bertichtigten Jack der Aufschlitzer so benannt.« Die
Gattung des Aufschlitzer-Mordes im Lustmord-Narrativ in Richard von Krafft-Ebings By-
chopathia sexualis (1886-1903), in: Katharina Alsen/Nina Heinsohn (Hg.), Bruch-Schnitt—
Riss. Deutungspotenziale von Trennungsmetaphorik in den Wissenschaften und Kiins-
ten, Hamburg u.a. 2014, S. 365-379.

Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis. Eine klinisch-forensische Studie, Stutt-
gart 1886, S. 36.

Ders., Psychopathia sexualis. Mit besonderer Berticksichtigung der contriren Sexualemp-
findung. Eine klinisch-forensische Studie. Achte, verbesserte und theilweise vermehrte
Auflage, Stuttgart 1893, S. 57. In einer Fufinote gibt Krafft-Ebing an gleicher Stelle die
folgende Begriffserklarung zu Sadismus: »So genannt nach dem bertichtigten Marquis de
Sade, dessen obscone Romane von Wollust und Grausamkeit triefen. In der franzésischen
Literatur ist der Ausdruck >Sadismus«< zur Bezeichnung dieser Perversion eingebiirgert.«
Erstmals wird der Begriff in der 1890 erschienenen Zusatzstudie Neue Forschungen auf dem
Gebiet der Bychopathia sexualis verwendet. Vgl. dazu Volkmar Sigusch, Geschichte der Sexu-
alwissenschaft, Frankfurt a.M. 2008, S. 179.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Jill Biihler

Als Beispiel eines »erdachten vollkommen weiblichen Sadismus«** fungiert
fur Krafft-Ebing dabei Heinrich von Kleists Penthesilea. Unabhéngig davon
bleibt bis zur zwolften Ausgabe, derjenigen letzter Hand, die Zuordnung
des Lustmords in das Oberkapitel: »Paraesthesie [Perversion, Anm. von JB]
der Geschlechtsempfindung«® bestehen. Infolgedessen wird der Lustmord-
begriff in der Sexualpathologie, beispielsweise bei Magnus Hirschfeld, sowie
in der Kriminologie, beispielsweise bei Erich Wulffen, weiter ausdifferen-
ziert.?% Die Definition Krafft Ebings bleibt aber im Groflen und Ganzen die
gleiche. So findet sich im vom Wiener Institut fiir Sexualforschung wihrend
der Jahre 1928-31 in mehreren Bianden herausgegebenen Bilder-Lexikon der
Erotik unter dem Lexem >Lustmord« die folgende Begriffsbestimmung: »Da-
runter versteht man in der gerichtlichen Medizin die Té6tung eines Men-
schen, bei der der Téter durch Akte von Grausambkeit, [...] sich eine sexuelle
Befriedigung zu verschaffen sucht. Es ist dies jene Perversitit [...], die man
als Sadismus bezeichnet.«*”

Dass der Lustmord tiber die forensische und sexualwissenschaftliche Diskus-
sion hinaus aber auch Gegenstand zahlreicher asthetischer Verarbeitungen
ist, wird im Erginzungsband des Bilder-Lexikons deutlich. Denn unter dem
Lexem >Lustmord-Motiv< wird angegeben: »Lustmord-Motiv in Kunst und
Literatur. Der Lustmord beschiftigt in ungemein starker Weise die Phan-
tasie unserer Dichter und Graphiker.<”® Auch wenn im Bilder-Lexikon ein
breiter, beinahe schon kulturwissenschaftlich einzuordnender, Sexualitits-
begriff vorherrscht — so befasst sich der erste Band mit Kulturgeschichte,
der zweite mit Literatur und Kunst und blof§ der dritte mit Sexualwissen-
schaft — wird an dieser Stelle dennoch ersichtlich, dass sich die Diskussion
um Lustmord nicht nur in der kriminologischen und sexualpathologischen
Forschung abspielt, sondern sich diese auch in das Feld ésthetischer Verar-
beitungen ausbreitet — und sich umgekehrt von Anfang an aus diesem Feld
speist. So verweist Krafft-Ebing im Vorwort zur ersten Ausgabe der Psycho-

24 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis 1893, S. 89.

%5 Ders., Psychopathia sexualis. Mit besonderer Beriicksichtigung der contréiren Sexualemp-
findung. Eine medicinisch-gerichtliche Studie fiir Arzte und Juristen. Zwoélfte, verbesserte
und vermehrte Auflage, Stuttgart 1903, S. 64.

Vgl. zum angesprochenen Ausdifferenzierungsprozess in den 1910er- und 1920er-Jahren
Irina Gradinari, Genre, Gender und Lustmord. Mérderische Geschlechterfantasien in der
deutschsprachigen Gegenwartsprosa, Biclefeld 2011, S. 44-47.

2 Ludwig Altmann u.a. (Hg.), Bilder-Lexikon der Erotik. Sexualwissenschaft, Bd. III, Wien
u.a. 1930, S. 520.

Ludwig Altmann u.a. (Hg.), Bilder-Lexikon der Erotik. Ergdnzungsband, Wien u.a. 1930,
S. 422.

26

28

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 143

pathia sexualis darauf, dass »die Dichter bessere Psychologen sein [diirften],
als die Psychologen und Philosophen von Fach«.?’

1. Die Lust am Lustmord - ein sprachliches Phanomen eines Doppelworts?
(Krafft-Ebing — Musil)

Das in Pfifflins Analyse angesprochene Faszinosum, das vom zusammenge-
setzten Substantiv Lustmord ausgeht, griindet selbstverstandlich nicht allein
darin, dass sich damit bestens Wortspiele anstellen lassen. Vielmehr zeich-
net sich hierbei eine Problematik ab, die dem Begriff Lustmord — und dem,
was er zu bezeichnen sucht — per se innewohnt. Pfafflin nennt die »Kombina-
tion von Lust und Mord in dem Wort Lustmord« gar »monstrés«,®” nicht
zuletzt, da der Begriff suggeriere, der Mord geschehe aus Lust, wohingegen,
so zeigten praktische Erfahrungen, es dem Téter immer eher darum gehe,
nicht nur das Opfer, sondern auch die aufkeimende Lust totzuschlagen.?!
Dabei wire, so Pfafflin weiter, nur die sprachliche Konstruktion des Wortes
niher zu betrachten und das Missverstindnis ausgemerzt: Der Terminus
Lustmorder bezeichne jemanden, der aus Lust morde. Setze man den Be-
griff aber neben denjenigen des »Vatermérders«, werde auch die eigentliche
Wortbedeutung klar: »Das erste Substantiv bezeichnet das Objekt, nicht
das Motiv. Mir scheint, beim Lustmord gilt eben dies: gemordet wird die
Lust.«3? Zwar ist es an sich wenig erstaunlich, dass anfangs der 1980er-Jahre
die beinahe hundertjidhrige Begriffsdefinition, wie sie sich bei Krafft-Ebing
findet, mit Pfafflins Verstdndnis von einem Sexualmord kollidiert. Dennoch
wird aber an Pfafflins Analyse des Kompositums Lustmord deutlich, dass
das Faszinosum sowohl auf der Ebene des Kompositums, des unniitzen
Un-Wortes sozusagen, als auch auf derjenigen der monstrésen Bedeutung
liegt, zum einen also auf der Ebene des Signifikaten, zum anderen auf der-
jenigen des Signifikanten.

Zu emem dhnlichen Befund gelangt auch Clarisse in Robert Musils Der
Mann ohne Eigenschaffen. Arne Hockers treffliche These, wonach »die Figur
des Lustmoérders Moosbrugger in Musils Roman das literatur-dsthetische

29 Richard von Krafft-Ebing, Vorwort zur ersten Auflage, in: Ders., Psychopathia sexualis
1893, S. IIL.

30 Friedemann Pfifflin, Lust am Lustmord, S. 547.

31
Ebd.

32 Ebd., S. 549.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Jill Biihler

Programm einer Poetik der Méglichkeit umsetz[e] und verkdrper|e] «33 kann
angesichts des Wortspiels, das Clarisse zu Lustmord und anderen >Doppel-
worten« anstellt, dahingehend erginzt werden, als die Poetik der Méglich-
keit nicht nur in der Figur des Lustmorders umgesetzt wird, sondern dass
sie dem Begriff Lustmord ohnehin schon inhirent ist. Die >Doppelworte«
sind vorhergehend zu Clarisses Reflexion Gegenstand einer diesbeziiglich
prominenteren Passage des Romans, des Kapitels Moosbrugger denkt nach.3*
Die Arzte legen an dieser Stelle dem Lustmérder Moosbrugger in Anleh-
nung an Eugen Bleulers Lehrbuch der Psychiatrie, das die eigentiimliche Rede-
und Denkweise des Epileptikers als »etwas Unklares, Unbestimmtes« defi-
niert, in der die »Grenzen der Begriffe und Ideen verschwimmen«, wobei ein
»Eichhorn« schon mal zu »ein[em] Hase[n] oder eine[r] Katze oder ein[em]
Fuchs«® werden kann, das Bild eines Eichhérnchens vor.36 Moosbrugger
als »weitgereister Mensch« enthebt nun das Bleuler’sche Problem, wonach
das gezeigte Tier fir den Epileptiker nicht eindeutig als Hase, Katze oder
Fuchs zu definieren sei, seiner pathologischen Dimension und transferiert es
in den Bereich des Sprachlichen bzw. Dialektalen: Wéhrend man in man-
chen Regionen durchaus von einem »Eichkatzl« spriache, wiirde andernorts
der Begriff »Baumfuchs«*’ verwendet. Weiter verweigert sich Moosbrugger
aber, die Bezeichnung >Eichkatzl« thres metaphorischen Charakters gemif}
zu lesen — »es sollte blof3 einmal einer versuchen, mit dem richtigen Ernst
auf der Zunge und im Gesicht >Die Fichenkatze« zu sagen<® — und zieht
damit die bildlich-wértliche Lesart des Doppelworts der Metapher vor.*”
Clarisse dient nun im Gesprach mit dem Dichter Meingast Lustmord als
Beispiel fiir ein sogenanntes Doppelwort und sie treibt damit die bereits von

33 Arne Hocker, Epistemologie des Extremen. Lustmord in Kriminologie und Literatur um

1900, Minchen 2012, S. 201.

Vgl. Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes und Zweites Buch, hg. von

Adolf Frisé¢, Hamburg 2’2005, S. 235-242.

3 Eugen Bleuler, Lehrbuch der Psychiatrie, Berlin 1916, S. 334.

36 Vel. zu den Exzerpten, die Musil aus Bleulers Lehrbuch erstellt hat und zu den Ubernah-
men in den Roman Erhard von Biiren, Zur Bedeutung der Psychologie im Werk Robert
Musils, Ziirich 1970, S. 120f.; vgl. Fred Lonker, Der Fall Moosbrugger: zum Verhéltnis
von Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musils >Der Mann ohne Eigenschaf-
tens, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 47 (2003), S. 280-302, hier S. 283;
vgl. Stefan Howald, Asthetizismus und #sthetische Ideologiekritik. Untersuchungen zum
Romanwerk Robert Musils, Miinchen 1984, S. 208.

37 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, S. 240.

38 Ebd.

39 Vgl. dazu auch Alexander Honold, Die Stadt und der Krieg. Raum- und Zeitkonstruktio-
nen in Robert Musils Roman >Der Mann ohne Eigenschaften<, Miinchen 1995, S. 404f.

34

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 145

Moosbrugger vorgenommenen »Wortspiele[ <!’ um die Kontextualisierung
und Dekontextualisierung der Komposita auf die Spitze: »Das [>Anziehen,
Anm. von JB] ist so ein Doppelwort« erklérte sie. >Es gibt auch andere: Lust-
mord zum Beispiel.«*! Grundsitzlich kénnen die Komposita An-zichen
und Lust-mord allein aufgrund ihrer Zusammengesetztheit als Doppelworte
gelten. Clarisse geht es bei ihrer Definition aber vielmehr um die doppelte
bzw. mehrfache Bedeutung, die die beiden Begriffe haben kénnen. So gibt
sie an, dass sie einerseits »Walter in einer Weise anziehe«*? und sich an-
dererseits rascher »anzuziehn vermag als ein Mann«.”® Ahnliches gilt fiir
den Lustmord — wenn die Krafft-Ebing’sche Bedeutung durch den Fall des
Prostituiertenmérders Moosbrugger im Roman prominent vertreten wird,
gibt Clarisse in einer Diskussion um ihre Frigiditit an, dass sie selbst zum
Lustmorder werden wiirde, wenn sie thren Mann »gewdhren lieBe«.** Da
sie im Gegensatz zu ithren Freundinnen nicht in den Armen eines Mannes
vergehen kann und sie weiter »der Lust der Manner nicht erlaubt, sich von
ihnen zu trennen und [ihre] Lust zu werden«,* meint thr Wortgebrauch an
dieser Stelle auch mehr ein T6ten der Lust als ein T6ten aus Lust; dies ganz
im Sinne des Monitums von Pfafflin, wonach Lust nicht das Motiv, sondern
das Objekt des Mordes bezeichnet.

Ein Blick zurtick an die Stelle, an der der Lustmord seine Definition und
Systematik erfahrt — in Krafft-Ebings Psychopathia sexualis — zeigt zweierlei.
Einerseits sind im Kontext des bereits angesprochenen Systematisierungs-
prozesses Zuordnungen, Zuschreibungen und somit auch Begrifflichkeiten
wie Lustmord oder Sadismus von grofler Wichtigkeit. Andererseits zeigt
sich gerade am Begriff Lustmord auch, dass das Konzept als solches ein
schon langer beschriebenes und reflektiertes ist und dass im Falle des Lust-
mords die Ambiguitit gerade nicht nur an die Erscheinungen rund um das
»Doppelwort« gekoppelt, sondern dem Phanomen schon eigen ist, das es zu
beschreiben sucht.

Die Darlegung der Lustmord-Theorie in der Psychopathia sexualis grindet
auf einem Beispiel, das als »[aJm grasslichsten, aber auch am bezeichnend-
sten fiir den Zusammenhang zwischen Wollust und Mordlust«*S angese-

40" Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, S. 920.

4 Ebd., S. 919.

42 Fhd., S. 918.

3 Ebd.,, S. 919.

4 Fhd., S. 921.

45 FEbd., S. 920.

46 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis 1886, S. 38.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Jill Biihler

hen wird. Krafft-Ebing dient hierbei das beinahe 80 Jahre alte Fallbeispiel
des Médchenschlichters Andreas Bichel, welches er aus den merkwiirdigen
Criminal-Rechtsfillen des renommierten Rechtsgelehrten Paul Johann Anselm
Feuerbach aus dem Jahr 1811 tibernimmt. Bichel hatte in den Jahren 1806
und 1808 zwei Médchen getotet. Die Lesart der Morde, wonach Wollust
und Mordlust zusammenfallen und fiir das Verbrechen ursichlich sind, fin-
det sich an dieser Stelle bereits angelegt:*”

Daf} Bichel auch wolliistige Absichten auf die ungliicklichen Médchen gehabt, oder
an ithnen befriedigt habe, wurde zwar auf wiederholtes Befragen stets von ithm ge-
ldugnet. Aber seine Neugier nach der inneren Beschaffenheit eines weiblichen Kér-
pers, seine bis zum Zittern gesteigerte Lust nach dem Genusse des noch rauchenden
Fleisches der Ermordeten, endlich die allgemeine Erfahrung, wie genau Wollust und
Blutdurst mit einander verbunden sind: *) alles dieses macht es im hochsten Grade
wahrscheinlich, daf} die Geschlechtslust, wenigstens verborgen auf den Entschluf§
des Mordes, und auf die Art der Ausfithrung desselben mitgewirkt habe.*8

Um die Verbindung von Wollust und Blutdurst plausibel darzulegen,
nimmt Feuerbach in einer Fufinote Bezug auf die beiden indischen Gott-
heiten Siwah und Durga. Es geht dabei dezidiert darum, eine Belegstelle
fur die blofle Existenz eines Verwandtschaftsverhaltnisses von Wollust und
Blutdurst anzufiithren, das anstelle einer Erklarung fungieren kann, wobei
es selbst unerklart bleibt.

*) Siwah und Durga sind zwei verwandte indische Gottheiten, jene Sinnbild des
Todes, diese der Wollust; jene gefeiert durch blutige Menschenopfer, diese durch
bachantische Zugellosigkeit. So ist selbst in orientalischen Mythen diese seltsam
schreckliche, noch nie erklirte, Verwandtschaft zwischen Blutdurst und Wollust
ausgesprochen.’

47 Vgl. zu diesem Umstand Arne Hécker, >Die Lust am Text«. Lustmord und Lustmord-Mo-
tiv, in: Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz (Hg.), Lustmord. Medialisierungen eines
kulturellen Phantasmas um 1900, Kénigstein/Taunus 2007, S. 37-51, hier S. 45. An ande-
rer Stelle wird dies hingegen nicht thematisiert, sondern lediglich die innovative Sichtwei-
se Krafft-Ebings hervorgehoben. Vgl. Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz, Lustmord
- zu einem kulturellen Phantasma um 1900, in: Diess., Lustmord. Medialisierungen eines
kulturellen Phantasmas um 1900, Kénigstein/Taunus 2007, S. 7-18, hier S. 9; vgl. Hania
Siebenpfeiffer, Bose Lust«. Gewaltverbrechen in Diskursen der Weimarer Republik, Koln
2005, S. 187.

18 Paul Johann Anselm Feuerbach, Andreas Bichel der Madchenschléchter, in: Ders., Merk-

wiirdige Criminal-Rechtsfille, Bd. II, Gielen 1811, S. 3-30, hier S. 29f.

Ebd., S. 29. Feuerbach ruft damit einen Mythos auf, den er, dafir sprechen die teilwei-

se wortlichen Ubernahmen, in Friedrich Schlegels Schrift Ueber die Weisheit und Sprache

der Indier vorfindet. Friedrich Schlegel, Ueber die Weisheit und Sprache der Indier. Ein

Beitrag zur Begriindung der Althertumskunde, Heidelberg 1808, S. 119: »Bald als allver-

49

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 147

Dem Phianomen, das spiter unter dem »Doppelwort« Lustmord gefasst wer-
den wird, ist bereits hier eine zweischneidige Bedeutung inhérent, indem
die im Grunde als diametral gegensitzlich erachteten Begriffe von Blutdurst
und Wollust als verwandtschaftlich und zusammengehdérig erachtet werden.

Ill. Gotthilf Heinrich Schuberts >ganz andre Sprache« ...

Zu der Zeit, in der Feuerbach die merkwiirdigen Kriminalrechtsfille ver-
fasst, taucht das Begriffspaar aber nicht nur in Zusammenhang mit den
beiden indischen Gottheiten auf. So wird in Gotthilf Heinrich Schuberts
Symbolik des Traumes aus dem Jahr 1814 unter Riickbezug auf den schwedi-
schen Mystiker Emanuel Swedenborg »die schon lingst anerkannte Ver-
wandschaft der Wollust (Fleischeslust) und Mordlust<*° festgestellt und zu
groflen Teilen als sprachlich bedingte Erscheinung angesehen, die mehrfach
auch als Sinnbild dafiir herangezogen wird, dass im Traum, wie Freud riick-
blickend auf die Schubert’sche Studie rund hundert Jahre spater konstatie-
ren wird, »ein Ding [...] sein Gegenteil bedeuten kénne«.®!

In Schuberts Werk geht es grundsétzlich um die Ergriindung der Sprache
des Traums, die sich deutlich von derjenigen des Wachzustands unterschei-
det: »Im Traume, und schon in jenem Zustande des Deliriums, der meist
vor dem Einschlafen vorhergeht, scheint die Seele eine ganz andre Sprache

nichtende Zerstoerung aufgefafit, bald als Zeugungskraft der Natur als eines unendlichen
Thieres, bietet uns der Dienst des Sivo, und der furchtbare Durga, Bilder des Todes und
der Wollust, blutige Menschenopfer und bakchantische Zuegellosigkeit in einem grausen
Gemisch dar.« Zur Bedeutung von Schlegels Studie im Kontext der sich gerade erst her-
ausbildenden wissenschaftlichen Beschiftigung mit dem Orient vgl. Christine Maillard,
’Indiomanie« um 1800: dsthetische, religivse und ideologische Aspekte, in: Charis Goer/
Michael Hofmann (Hg.), Der Deutschen Morgenland. Bilder des Orients in der deut-
schen Literatur und Kultur von 1770-1850, Miinchen 2008, S. 67-84, hier S. 69 und vor
allem S. 73; vgl. Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgen-
lindischer Imagination im 19. Jahrhundert, Berlin 2005, S. 179-191.
50" Gotthilf Heinrich Schubert, Die Symbolik des Traumes, Bamberg 1814, S. 123. Das zeit-
genossische Verstdndnis von >Mordlust<ist identisch mit demjenigen, das im Grimm’schen
Worterbuch von 1885 dargelegt wird. Auch bei Gampe wird >Mordlust« als »die Lust zu
morden« (Johann Heinrich Campe, Worterbuch der Deutschen Sprache. Dritter Theil
L-R, Braunschweig 1809, S. 346) definiert.
Sigmund Freud, Uber den Gegensinn der Urworte (1910), in: Ders., Gesammelte Werke
VIII. Werke aus den Jahren 1909-1913, hg. von Anna Freud, London 1943, S. 214-221,
hier S. 214.

51

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Jill Biihler

zu sprechen als gewshnlich.«® Diese Traumsprache wird als eine symboli-
sche oder bildhafte verstanden, die im Gegensatz zu der sogenannten Wort-
sprache des wachen Zustands steht und ferner als die Sprache des urspriing-
lichen Menschen gilt.”® Die Trennung zwischen der Wortsprache und der
Sprache des Traums evoziert eine Vielzahl von »Mifiverstindnisse[n]<**
und »Tauschungfen]«.”® Sie wird im Kapitel [vjon einer babylonischen Spra-
c/zenverwirnmg5 6 als »Sprachenkatastrophe«’’” bezeichnet und auf den Um-
stand zurtickgefiihrt, dass sich die Interessen der Menschen nach und nach
vermehrt auf eine sinnlich gegebene Auflenwelt verlagert hitten.’® Die fiir
diese Verwechslungen verantwortliche Verschiebung wird folgendermafien
beschrieben: »Die uns umgebende Sinnenwelt sollte [...] Symbol, bildlicher
Ausdruck der héheren Region, und des Gegenstandes unserer geistigen
Neigung seyn. Durch eine optische Téauschung ist aber der Schatten zum
Urbild, dieses zum Schatten seines Schattens geworden«.% Die Sinnenwelt
wird als Ausdruck der geistigen Welt angesehen. Durch eine optische T#u-
schung, die sich aber per definitionem nicht nur auf die Optik, sondern immer
auch auf die Sprache bezieht, da es sich bei den Bildern um keine >reinenc
Bilder, sondern dezidiert um den bildlichen Ausdruck, um eine bildhafte
Sprache handelt, verschieben sich die Wortbedeutungen. Dabei geht der
urspriingliche Sinn verloren: »Die sinnlichen Eigenschaften jener (symboli-
schen) Gestalten, erscheinen uns als ihre Bedeutung, der urspriingliche Sinn
derselben 1st uns erloschen; umgekehrt sehen wir dagegen die Gegenstin-
de der geistigen Region zum Bilde und Symbol der Gegenstinde unserer
sinnlichen Neigung herabgewiirdigt [...].«<*” Diese »alte Verwechslung« hat
»das Aeuflere zum Innern, das Niedere zum Hoheren und umgekehrt ge-
macht«!

Diese Verkehrung des urspriinglichen Sinns und der Bedeutungen wird nun
auch auf der Ebene der artikulierten Sprache ersichtlich, wie Schubert unter

52" Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 1.

5 Vel. fiir eine prignante inhaltliche Ubersicht der Symbolik des Traumes Otto Friedrich
Bollnow, Zwischen Philosophie und Pidagogik. Vortrage und Aufsitze, Aachen 1988,
S. 158-163.

5% Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 73.

% Ebd., S. 77.

% Val. ebd., S. 71-98.

°7 Ebd., S. 81.

%8 Otto Friedrich Bollnow, Philosophie und Pidagogik, S. 159.

59" Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 77.

60 Ebd.

o' Ebd.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 149

Riickgriff auf »[e]ine neuere, tiefer gehende Sprachforschung«® ausfiihrt.
Er gibt an, dass »Worte, welche ganz entgegengesetzte Begriffe bezeichnen,
aus einer und derselben Wurzel hervorgehen«,® wobei sich dies dadurch
bemerkbar macht, dass diese Worte gleichlautend sind. Als Beispiel fiir die-
ses Phanomen fungiert das einander auf der Bedeutungsebene diametral
entgegengesetzte Begriffspaar warm und kalt:

So sind die Worte, welche warm und kalt bezeichnen, nicht nur noch jetzt in meh-
reren Sprachen gleichlautend: 2.B. Caldo, was im Italienischen warm bedeutet, ist
gleichlautend mit unserem kalt; sondern selbst in einer und derselben Sprache, ge-
hen die Worte fiir kalt und warm aus einer und derselben Wurzel hervor (gelu,
gelidus, Kilte, kalt, mit caleo, calidus, warm) und der Gott des heiflen Stidens ist
aus dem kalten Norden geboren.%* [Hervorh. im Zitat durch Kursivdruck von JB]

Es ist anzunehmen, dass sich Schubert hierbei auf den Jenaer Philologen
und Lyriker Friedrich Riickert bezieht. Riickert legte im Jahre 1811 eine
Schrift mit dem Titel Dissertatio philologico-philosophica de idea philologiae vor, die
unter Absatz XXI die teilweise so unterschiedlichen Bedeutungen dhnlich
lautender oder reimender Begriffe darin begriindet sicht, dass sie urspriing-
lich aus der gleichen Wurzel stammen und sich die einzelnen Worter entge-
gengesetzt entwickelt hitten, was ihre Bedeutung angeht.% An ungleichen
Wortpaaren wie >legen< und >regen< oder >rege< und >trage< oder >innig« und
»minnig« treten Gegensatz und Verwandtschaft gleichermaflen zutage: »Der
Reim ist die Polaritit der Bestandteile der Sprache, bzw. die Freundschatft,
die zwischen den einzelnen Wortern wirkt. Der Gegensatz und die Ver-
wandtschaft der Buchstaben sind auch der Gegensatz und die Verwandt-
schaft der Idee.«®

62 Ebd., S. 78.

63 Ebd.

%4 Ebd.

85 Das zeitgendssische Verstindnis von Reim kann als dquivalent zu Gleichklang angese-
hen werden. So wird in Adelungs Worterbuch denn auch als erste Definition unter dem
Lexem >Reim« angegeben, es handle sich dabei um »dhnlich klingende Worter« (Johann
Christoph Adelung, Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart,
Bd. 3 M-Scr, Wien 1811, Sp. 1053).

Ich zitiere an dieser Stelle nach der deutschen Ubersetzung des lateinischen Textes in
der folgenden Publikation: Claudia Wiener, Friedrich Rickerts >De idea philologiae« als
dichtungstheoretische Schrift und Lebensprogramm, Schweinfurt 1994, S. 193. Vgl. zu
Ruckerts Dissertatio und deren Bedeutung fur die Begrindung einer Etymologie im All-
gemeinen Stefan Willer, Poetik der Etymologie. Texturen sprachlichen Wissens in der
Romantik, Berlin 2003, S. 172-199, fiir die hier behandelte Frage nach Wurzel und Reim
vgl. ebd. S. 185-188.

66

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Jill Bahler

Bezeichnenderweise wird das >sprachwissenschaftliche« Erklarungsmuster
der gemeinsamen Wortwurzel mittels eines stiarker personalisierten, auf
einen Mythos bezogenen Begriindung eingeholt: Der Gott des warmen
Stidens stammt eigentlich aus dem kalten Norden. Insofern dhnelt das
Vorgehen Schuberts an dieser Stelle demjenigen Feuerbachs, der in einer
Fufinote auf die orientalische Sage von Siwah und Durga sowie auf den
antiken Bacchusmythos Bezug nimmt, um die Verbindung von Wollust
und Blutdurst zu illustrieren. Schuberts Analyse geht dabei aber an einem
entscheidenden Punkt in eine andere Richtung als diejenige Feuerbachs.
Wihrend Feuerbach in einem kriminalpsychologischen Kontext den My-
thos bemiiht, um die nur schwer zu ergriindenden Triebfedern eines merk-
wiirdigen Verbrechens plausibel darzulegen, liegt bei Schubert der Fokus
auf der sprachlichen Bedeutung im Allgemeinen. Denn schon den Wértern
an sich, obschon bei thren Wurzeln gepackt und somit auf die ureigene, ur-
springliche Bedeutung zurtickgeworfen, ist die Doppeldeutigkeit inhirent
— der alte Mythos dient dabei als Verdeutlichung dieses Umstandes. Zum
Abschluss des Abschnittes, der eine kurze etymologische Erklarung fir die
vorhergehend illustrierte Figur der Verdrehung emner Wortbedeutung ins
Gegenteil gibt, wird bezeichnenderweise wiederum auf Swedenborg Bezug
genommen: »wie nach Schwedenborg aus sinnlicher Liebe jenseits der grim-
migste Haf} geboren wird«.®”

Es kann festgehalten werden, dass von Schubert ein sprachliches Missver-
stindnis konstatiert wird, dessen Ursprung er grundsitzlich darin sieht,
dass die symbolische, urspriingliche Sprache nicht mehr fehlerfrei gelesen
werden kann und es daher zu Missdeutungen kommt. Diese Problematik
findet sich jedoch nicht nur auf der Deutungsebene, sondern auch auf der-
jenigen der artikulierten Sprache. Unter Riickgriff auf etymologische Analy-
sen wird sie dadurch erklart, dass Begriffe, die entgegengesetzte Bedeutun-
gen haben, aus der gleichen Wortwurzel stammen und dass ihnen so ein
Verwandtschaftsverhaltnis inne ist, was den Wortlaut angeht. Dieser Punkt
der Verschrankung einer Traumforschung, die Vorbilder bereits in der An-
tike hat,’® mit einer zeitgemifien Sprachforschung ist als Besonderheit der
Symbolik des Traumes hervorzuheben. Diesem sprachlich-etymologischen Er-
klarungsmuster schliefit sich bei Schubert noch ein weiteres an: Im Kapitel

87" Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 78.

88 Vgl. zu den Vorliufertexten der Symbolik des Traumes Walter Hinderer, Traumdiskurse
und Traumtexte im Umfeld der Romantik, in: Gabriele Brandstetter/Gerhard Neumann
(Hg.), Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um 1800, Wiirz-
burg 2004, S. 213-242, hier S. 216f.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 151

[die Echd®® wird die sprachliche Problematik als in Zusammenhang stehend

mit einem krankhaften Zustand des Nervensystems verstanden.

70

IV. ... und Penthesileas radikale Auslegung

Wilhelm Lechner zieht in seiner im Jahre 1911 erschienenen Studie iiber
Schuberts Einfluss auf die zeitgendssische Literatur bereits eine Paralle-
le zwischen der Symbolik des Traumes und Heinrich von Kleists Penthesilea
(1808).”" Den »Umschlag ihrer [Penthesileas, Anm. von JB] unermeflichen

59 Vgl ebd., S. 99-164. )
70 Vgl. Heinz Schott, Narziss und Echo: Uber Tod und Wiedergeburt in der medizinischen

71

Anthropologie der Romantik, in: Dietrich von Engelhardt (Hg.), Sterben und Tod bei
Heinrich von Kleist und in seinem historischen Kontext, Beitrage zur Kleist-Forschung
18 (2004), Wiirzburg 2006, S. 45-54, hier S. 48. Eine pathologische Lesart eines Zusam-
menfallens von Blutdurst und Fleischeslust findet sich auch in medizinischen Texten der
Zeit. So ibernimmt Schubert beispielsweise aus Johann Christian Reils Rhapsodieen iiber die
Anwendung der psychischen Curmethode auf die Geisteszerriittungen die Krankengeschichte einer
schwangeren Frau, die ihren Ehemann totet und dessen Leichnam zerteilt und einsalzt,
um ihn nach und nach essen zu kénnen. Als Begriindung des Mords gibt sie an, unwi-
derstehlichen Appetit auf das Fleisch ihres Gatten bekommen zu haben, worauthin ihre
Tat als eine wahnsinnige gelesen wird (vgl. Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des
Traumes, S. 122f.; vgl. Johann Christian Reil, Rhapsodieen tiber die Anwendung der
psychischen Curmethode auf Geisteszerriittungen, Halle ?1818, S. 394f.).

Heinrich von Kleist, Penthesilea, in: Ders., Samtliche Werke und Briefe. Zweibandige
Ausgabe in einem Band, hg. von Helmut Sembdner, erster Band, Miinchen 22008,
S. 321-428. Ich zitiere im Folgenden nach dieser Ausgabe direkt im Fliefitext unter An-
gabe der Verszeilen. Auch wenn zwischen dem Erscheinungsdatum der Fenthesilea und der
Symbolik des Traumes sechs Jahre liegen, scheint mir eine Lektiire der Tragodie unter dem
Eindruck von Schuberts Hauptwerk durchaus sinnvoll. Dass Kleist und Schubert 1807
in Dresden aufeinandertrafen, die beiden demselben Freundeskreis angehorten, Schubert
zwel Texte im Phobus veroffentlichte und Kleist an der Vorlesungsreihe von Schubert teil-
nahm, die den Ansichten von der Nachiseite der Naturwissenschaff zugrunde liegt, ist hinlanglich
bekannt (vgl. dazu Anzhelika Vaskinevitch, >'Bekanntschaften, daheim und auf Reisenc.
G.H. Schuberts Beziehungen zu Kleist und Goethe im Jahre 1807 und ihre spitere Aus-
wirkung, in: Kleist als Dramatiker. Kleist und Dresden. Beitrage zur Kleist-Forschung
21 (2007/2008), S. 123-142, hier S. 128-130; vgl. dazu weiter Katharine Weder, Kleists
magnetische Poesie. Experimente des Mesmerismus, Gottingen 2008, S. 110f.). Weiter ist
anzunehmen, dass Schubert sich schon Jahre vor dem Erscheinen der Symbolik des Traumes
mit Phinomenen umtrieb, die darin besprochen werden sollten. Schuberts Lehrer Johann
Gottfried Herder verweist im vierten Stiick seiner Zeitschrift Adrastea im Jahr 1801 auf die
Bildhaftigkeit der Traumsprache (vgl. Johann Gottfried Herder, Werke in zehn Bénden,
Bd. 10, Adrastea, hg. von Guinter Arnold, Frankfurt a.M. 2000, S. 309f. und S. 327; vgl.
zum Verweis auf Herder in Zusammenhang mit Schuberts Symbolik Monica Tempian, >Ein
Traum, gar seltsam schauerlich...«. Romantikerbschaft und Experimentalpsychologie in

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Jill Biihler

Liebe in die furchtbarste Rachbegierde« liest Lechner namlich mit Schu-
bert, der »[v]on solch entsetzlichen Verwirrungen der Menschennatur auch
schon zu berichten [wuflte.]«’? Konkret Bezug genommen wird hierbei auf
die Schubert’sche Feststellung der »Verwandschaft der Wollust (Fleisches-
lust) und Mordlust«.”® Die »zwei nahe verwandte[n] Laster: Wollust und
Blutgier« seien »durch eine verkehrte Ideenassociation des Wahnsinnes«”*
miteinander verbunden. Somit nimmt Lechner auf das nervlich-pathologi-
sche Erklirungsmuster Bezug, das sich ebenfalls in der Symbolk des Trau-
mes findet. Die von Lechner angesprochenen Parallelen zwischen Schubert
und Kleist finden sich aber nicht nur auf dieser rein inhaltlichen Ebene, auf
der sich Penthesileas bekanntes Verhalten — sie zerfleischt mit ithrer Hunde-
meute ihren Geliebten Achill - nach zeitgendssischem Verstindnis erkldren
lasst. Vielmehr verhandelt Kleists Text die Schubert’sche Verschrankung
einer traumsprachlichen Erklédrung (wonach sich Bedeutungen durch die
Verschiebung zwischen Symbol- und Wortsprache umdrehen kénnen)
und einer sprachlich-etymologischen Erklarung (wonach reimende Wor-
te eine gemeinsame Wurzel haben) des Verwandtschaftsverhiltnisses von
Fleischeslust und Mordlust.

Eine Liebesverbindung zwischen Penthesilea und Achill erscheint ange-
sichts der Heiratspolitik des Amazonenstaates nur dann als legitimierbar,
wenn die Konigin im Kampf einen Sieg iiber den Griechen erringt. Diesen
Sachverhalt erklirt sie thm in einem Zwiegesprach: »Im blutgen Feld der
Schlacht mufl ich ihn suchen, / Den Jiingling, den mein Herz sich auser-
kor, / und ithn mit ehrnen Armen mir ergreifen, / Den diese weiche Brust
empfangen soll.« (V. 1898-1901) Achill plant nun, sich Penthesilea in einer
symbolischen Kampthandlung zu ergeben. Er ist davon tiberzeugt, dass sie
seine Absicht erkennen wird und ist sich im Gegensatz zu seinen Gefolgs-
leuten, die diesen Plan nicht gutheiflen, keiner Gefahr bewusst.”’ Penthesi-

der Traumdichtung Heinrich Heines, Gottingen 2005, S. 15). Tempian bezieht sich in
ihrer Ausfithrung auf Binswanger. Vgl. zur »Bildersprache des Traumes« bei Herder und
Schubert weiter Ludwig Binswanger, Wandlungen in der Auffassung und Deutung des
Traumes. Von den Griechen bis zur Gegenwart, Berlin 1928, S. 34.

2 Wilhelm Lechner, Gotthilf Heinrich Schuberts Einfluf} auf Kleist, Justinus Kerner und
E. T.A. Hoffmann, Miinster 1911, S. 29.

73 Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 123.

7 Ebd., S. 73.

7 Vgl. zu dieser Fehleinschitzung Achills in Bezug auf die Rhetorik des Krieges und die
figurative Rede Bettine Menke, Korper-Bild und -Zerfillung, Staub. Uber Heinrich von
Kleists >Penthesilea, in: Claudia Ohlschliger/Birgit Wiens (Hg.), Kérper — Gedchtnis
- Schrift. Der Kérper als Medium kultureller Erinnerung, Berlin 1997, S. 122-156, hier
S. 131f.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 153

leas Reaktion jedoch soll seinen Kritikern recht geben. Sie verwundet Achill
schwer mit threm Bogen, hetzt ihre Hunde auf ihn und verhilt sich gar
selbst »[g]leich einer Hiindin, Hunden beigestellt« (V. 2659). Sie reifit thm
die Riistung vom Leib, wihrend sie »[d]en Zahn« in seine »weifle Brust«
(V. 2670) schlagt.

Unmittelbar nachdem Penthesilea gewahr wird, dass sie Achill ermordet
hat, erklart sie thre Tat mittels einer sprachlichen Verwechslung, die sie
auf einen Reim zuriickfiihrt: »~ So war es ein Versehen. Kiisse, Bisse, / Das
reimt sich, und wer recht von Herzen liebt, / Kann schon das Eine fur das
Andre greifen« (V. 2981-2983). Sie greift mit threm Befund eines Reims
zwischen >Kiisse« und >Bisse und der daraus abgeleiteten Ahnlichkeit die
Riickert’sche Reimtheorie auf. Dieses Begriffspaar erweist sich aber gerade
innerhalb dieser Theorie als aulergewdhnliches, denn die beiden Worte ste-
hen auf der inhaltlichen Ebene sowohl in einem Verwandtschafts- als auch
in einem Gegensatzverhéltnis zueinander. Wihrend sich eine Gemeinsam-
keit dadurch ergibt, dass beide Tatigkeiten mit dem Mund ausgefiithrt wer-
den, ist deren Resultat doch grundverschieden, wie nicht zuletzt an Achills
Leichnam deutlich ersichtlich wird. Das durch den Reim gegebene Ahn-
lichkeitsverhiltnis auf der Bedeutungsebene der beiden Ausdriicke allein
erklart aber Penthesileas Verhalten noch nicht ausreichend - dazu ist die
Schubert’sche Verschrankung der Reimtheorie mit dem traumsprachlichen
Modell vonnéten. Das Gebaren der Amazone resultiert zu einem grofien
Teil auch aus ihrer Unfihigkeit, die symbolische Handlung Achills als eine
solche zu lesen. Aber nicht nur ist Penthesilea nicht in der Lage, den Gehalt
der symbolischen Sprache Achills zu erkennen, sie ist vielmehr auch unfa-
hig, sich selbst der Symbolsprache zu bedienen. Dies verdeutlicht sich, als
sie thre Tat folgendermaflen weiter kommentiert: »Wie Manche, die am
Hals des Freundes héngt, / Sagt wohl das Wort: sie lieb ithn, o so sehr, / Daf}
sie vor Liebe gleich ithn essen kénnte; / Und hinterher, das Wort bepriift,
die Narrin! / Gesittigt sein zum Eckel ist sie schon« (V. 2991-2995). Die
Frau, die so spricht, bedient sich im Schubert’schen Sinne eines Symbols,
und benutzt den bildlichen Ausdruck, dass sie thren Freund sosehr liebt,
dass sie ithn vor Liebe sogleich essen konnte, um den der geistigen Welt
angehorigen Begriff der Liebe in die sinnliche Welt zu tibersetzen — und das
mit dem tiberaus sinnlichen Ausdruck des Essens. Durch die von Schubert
beschriebene Téuschung hat sich jedoch der Sachverhalt zwischen Sinnen-
welt und Bildersprache umgedreht.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Jill Biihler

[JJene Sinnenwelt, die fiir uns Region der ruhigen, kalten Reflexion und eine Bilder-
sprache sein sollte, deren Bedeutung sich auf den Gegenstand der hoheren Neigung
blof} bezogen, ist nun fiir uns der Gegenstand jener Neigung selber, und Region der
Liebe, des Gefiihls; dagegen ist uns die geistige Sphire Region der kalten Reflexion
geworden.”®

Diese Umkehr, die das Einbrechen der geistigen Sphire in die sinnliche be-
deutet, vollzieht sich nun bei Penthesilea in aller Radikalitdt. Wenn sich die
Bildersprache nun nicht als reine Bildersprache, sondern als bildliche Spra-
che zeigt, wenn sich die Aussage >vor Liebe essen konnen<nicht blof auf die
Bedeutung >stark lieben« bezieht, sondern selbst zum Gegenstand wird, be-
deutet dies eine Vergegenstandlichung der Sprache in genau diesem Sinne.
Wenn die Amazonenkénigin nun feststellt: »Hab ichs wahrhaftig Wort fiir
Wort getan; / Ich war nicht so verriickt, als es wohl schien« (V. 2998-2999),
rechtfertigt sie thr Tun mit einem wortwortlichen bzw. wortlich vergegen-
standlichtem Handeln. Mit der Aussage »nicht so verriickt, als es wohl schienc
gewesen zu sein, entfernt sich Penthesilea sogleich aus dem Zusammenhang
geistiger Umnachtung, der bei Schubert ein weiteres Erkldrungsmuster fiir
die Nihe von Mordlust und Wollust bildet.”” Durch Penthesileas explizites
Negieren eines wahnsinnigen Zustandes wird jedoch nachdriicklich auf die
anderen beiden Erkldrungsmuster verwiesen, die sich in der Symbolik des
Traumes befinden: auf die sprachlichen. Penthesilea treibt die Schubert’sche
Fusion der beiden sprachlichen Theorien um die Verwandtschaftsverhalt-
nisse entgegengesetzter Phinomene - derjenigen um Wurzel und Reim und
derjenigen um die Umkehr einer Symbol- und Wortsprache — auf die Spitze.
Durch die Vergegenstandlichung der Sprache, die durch die bei Schubert
beschriebene Sinnentduschung entsteht, kann in einer radikalen Auslegung
und unniitzen Uberhéhung die auf dem Reim fufflende Verwechslung in
der artikulierten Sprache zur Tat werden. Es findet eine Umkehr und eine
Dekontextualisierung der Theorien statt, die bei Schubert eigentlich die
Sprache des Traums oder anderer dimmernder Zustinde entschliisseln
wollen, indem diese nachtréglich eine Handlung zu beschreiben suchen.

76 Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 77.

77 Penthesileas Dissoziationen und Absencen sind auffillig und machen sie durchaus -
und insbesondere in Bezug auf die zeitgendssischen Positionen, z.B. diejenigen Johann
Christian Reils - als wahnsinnige Figur lesbar. Vgl. Yvonne Wiibben, Forensik und Phi-
lologie. Heinrich von Kleists >Penthesileas, in: Nicolas Pethes (Hg.), Ausnahmezustand
der Literatur. Neue Lektiiren zu Heinrich von Kleist, Gottingen 2011, S. 166-184, hier
S. 182.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 155

Im reimenden Wortpaar >Kiisse und Bisse« sind in Penthesileas Lesart ithrer
Tat die gegensitzlichen, zusammenfallenden Begriffe Wollust und Blutdurst
bereits angelegt. In diesem Sinne verhélt sich dieses Reimpaar sehr dhnlich
wie das Doppelwort Lustmord in Clarisses Analyse. Auch wenn der Ter-
minus Lustmord fiir die Durchschlagkraft des dazugehoérigen Phanomens
knapp 80 Jahre nach der Entstehung der Penthesilea mit ausschlaggebend
ist, so liegt der lustvolle Charakter dieses Kompositums nicht allein an der
Bezeichnung, sondern an dem, was es zu bezeichnen sucht.

https://dol.org/10.5771/9733968216708-137 - am 16.01.2026, 22:32112.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216706-137 - am 16.01.2026, 22:

Access


https://doi.org/10.5771/9783968216706-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

