
II. Kapitel – Wille und Wahrheit 91

Le Corbusier12), bis es einen Sinn bekommt, eine Seele, bis Leben in das Ding, in den

Entwurf kommt.

Die Gestalt-Psychologie betrachtet einen Gesamteindruck als Summe, und mehr als

die Summe seiner Teileindrücke. (Venturi 1: 136)

Mit diesen faszinierenden schöpferischen Phänomenen fangen aber gleichzeitig auch

die Probleme der Blindheit an. Denn Kunst am Leben zu messen ist für nicht wenige

›Künstler‹ nahezu vulgär. Doch dieser unbedeutende Teilbereich der (toten) Kunst drif-

tet damit ab in die Kategorie der »Kunst für die Kunst« (»l’art pour l’art« im Sinne von

Lévi-Strauss: 43, oder von Bourdieu 1: 63). Auch nicht wenige scheinbar verrückte Ge-

bäude gehören dieser Kategorie an, deren formale Extravaganz leider nicht das Leben

in ihnen extravagant zu schaffen versteht (dessen Rahmen oder Lebensraum), weil die-

ses unbedingte Zusammengehören von Fiktion und Leben eben nicht erkannt und ex-

plizit erarbeitet wurde.Die Fiktionwurde nicht am Leben gemessen und das scheinbare

Kunstwerk bleibt dadurch (für das Leben) völlig unbedeutend.Wir brauchen also in die-

semSinne für eine fruchtbareArbeit eine (selbstverständlich fröhliche)Wissenschaft der

Fiktion, eine wahrhaftige Science-Fiction (oder vielleicht besser Fiction-Science).

Wir solltender Sprachenichtmehr abverlangenals ihreursprünglichen Intentionen,

d.h. die Schaffung von Begriffen als Zeichen zumWiedererkennen von Zuständen und

Begehrungen, ohne jegliche Absicht auf Logik.Der Begriff ist immer nur ein Bezeichnen

des Zustandes als eine (analogische) Synthesis, niemals aber ein Begreifen des Zustan-

des im Sinne einer logischen Analysis (Auflösung); »›unwissenschaftlich‹ ist jede innere

geistige Aktion thatsächlich, auch jedes Denken« (KSA12, § 1[50]). Eine altgriechische-

re »Leidenschaft der Erkenntniß« (KSA9, § 11[141]) wäre nichts anderes als die erkannte

Leidenschaft der Unkenntnis (der Instinkt, Trieb oderWille zur –Kunst),manmuss sie,

die unter der Leidenschaft der Erkenntnis waltende und viel tiefere, fatalere und bedeu-

tungsvollere Leidenschaft der Unkenntnis noch wollen.

8. Architektur und Wahrheit

Was ist alsoWahrheit? Ein bewegliches Heer vonMetaphern, Metonymien, Anthropo-

morphismen kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-

torisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und die nach langem Gebrauch

einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken: die Wahrheiten sind Illusionen,

von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und

sinnlich kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Me-

tall, nicht mehr als Münzen in Betracht kommen.Wir wissen immer noch nicht, woher

der Trieb zurWahrheit stammt: denn bis jetzt haben wir nur von der Verpflichtung ge-

hört, die die Gesellschaft, um zu existiren, stellt, wahrhaft zu sein, d.h. die usuellen

12 »Lorsqu’une œuvre est à son maximum d’intensité, de proportion, de qualité d’exécution, de per-

fection, il se produit un phénomène d’espace indicible: les lieux se mettent à rayonner, physique-

ment, ils rayonnent […] C’est du domaine de l’ineffable.« (Le Corbusier, »Architecture religieuse«,

in: L’Architecture aujourd’hui, hors-série Juin-Juillet, 1961, S. 3)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Metaphern zu brauchen, also moralisch ausgedrückt: von der Verpflichtung nach ei-

ner festen Convention zu lügen, schaarenweise in einem für alle verbindlichen Stile zu

lügen. (WL: 880f.)

Die Beziehung von Architektur undWahrheit entspricht nahezu jener vonWissenschaft

und Religion, d.h. einer angenommenen Gegensätzlichkeit, die mit dem Ereignis bzw.

Ergebnis »Gott ist tot« endgültig besiegelt zu sein scheint. Der daraus resultierende

Glaube an die Autonomie einer Disziplin, also das Wissen als angenommener Gegen-

satz zumGlauben,macht jedochmeist blind für ihre verborgenenWurzeln.Wenn auch

Architektur a priori (und in fine) nichts mit Wahrheit zu tun hat, ist sie dennoch zu-

tiefst vom Glauben an Letztere geprägt, denn ihre Geschichte ist eben keine autonome

Geschichte, sondern fester Bestandteil der allgemeinen Geschichte der Ideen unserer

abendländischen Kultur (Choay 2: 9). Choay sieht in Morus und Alberti die geistige

Basis der (architektonischen) Moderne (vgl. Choay 1). Morus Utopia basiert auf Platons

Staat, auf demWahrheitsideal des Staates; vorauseilend gesagt, das Unmenschliche, die

Wahrheit, ist schon selbstverständlich geworden. Um dem Gedanken Rossis zu folgen

und »das Menschliche« wieder zum Ausgangspunkt zu machen, müssen wir Choays

These weiterdenken. Wir müssen aber mit Alberti und Morus nachsichtig sein, denn

auch sie waren nur Handlanger des ›bösen Sokrates‹.

Welch »wunderbare Erfindung der Logik« (KSA7, § 19[102]) auch dieser geschichtli-

chen Zusammenhänge.Ohne auch gleich konkrete Spuren sehen zumüssen, springt die

künstlerischeLogikweit voraus (undweit zurück) undahntden fatalenBezugzumväter-

lichen Platonismus, denn auch die ›kurze‹ Architekturgeschichte kann im Sinne White-

heads nicht mehr als einige fantastische Fußnoten zu Platon liefern!

Und sieht man nun im zweiten Schritt genauer hin, springt in unserer stiefväterli-

chen Definition der Schönheit in Kunst und Leben von Vitruv (Vitruv, B2: 14f.) und Al-

berti13 (Alberti: 292ff.) sofort Platons fabelhafte Idee des Schönen an sich ins Auge (Pla-

ton 4: 228ff.), als Auszug »jener einzigen Wissenschaft, die da die ewige Schönheit um-

faßt«14 bzw. die geniale Grundeinsicht (der Ästhetik), dass gelegentlich, insbesondere in

der Natur, aber eben auch beim Kunstwerk, das Ganze mehr als die einfache Summe

seiner Teile ist (Platon illustriert dies am einleuchtenden Beispiel des Gesichts [Platon

4: 132]). Doch es blieb nicht bei einem strikten und einzig haltbaren ›mehr‹ oder ›weni-

ger‹ (an Effekten, Emotionen etc., an Leben). Auch hier, in den frühen Spuren der archi-

tektonischen Ästhetik, gilt schon der, aus der philosophischen Ästhetik bzw. von Platon

übernommene ›wunderbare‹Gegensatz von ›wahr‹ und ›falsch‹, vonSeinundSchein (Vi-

truv, B2: 15). Das rückwärtige Springen auf leichten Füßen in der Geschichte der Ideen

soll uns aber nicht über die mühseligeWegbereitung der Moderne hinwegtäuschen, um

im 20. Jh. zu dem scheinbar völlig selbstverständlichen Begriff der »wissenschaftlichen

13 »Doch der Kürze halber möchte ich die Definition geben, daß die Schönheit eine bestimmte gesetz-

mäßige Übereinstimmung aller Teile, was immer für einer Sache, sei, die darin besteht, daß man weder et-

was hinzufügen noch hinwegnehmen oder verändern könnte, ohne sie weniger gefällig zumachen« (Alber-

ti: 293).

14 Platon, Gastmahl, Wiesbaden: VMA-Verlag 1959, S. 56

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 93

Universalität« (auch) innerhalb des Städtebaus zu gelangen. Wie es Choay in ihrer An-

thologie darlegt, stellt sich der sogenannte Urbanismus als die letzte Konsequenz und

Synthese aller vorurbanistischen Wegbereitungen der Alten Welt dar, insbesondere je-

ner des 19. Jh.,mit der dieModerne so entschieden zu brechen beabsichtigte.Urbanistik

als Wissenschaft der Landesplanung wird nun definitiv im Anspruch auf Wahrheit zur

allumfassenden Architektur der Erkennenden erkoren und sämtliche scharfe Kritik am

wissenschaftlichen Städtebau erfolgt ironischerweise ebenfalls »im Namen der Wahr-

heit«15. (Hier haben wir ein anschauliches Beispiel für unsere einleitende Bemerkung

[vgl. Methodik] über das sterile Fortschrittsideal der Moderne, Wahrheit stetig im Na-

men derWahrheit zu bekämpfen.)

Es gab einmal zwei Weisen des griechischen Geistes, Dorik und Jonik, die nicht nur

zwei Baustile waren, sondern zwei Welten, so verschieden, daß zwischen ihnen nur

bitterster Krieg sein konnte. (Schwarz: 113)

Unsere seit Vitruv manifeste, erste architektonische Ordnung ist mit Platon auch die

letzte, die einzige, die wahre Tempelordnung, ist die Lebensmöglichkeit der Sterblichen

bzw. der unsterblichen Seelen. Platons dorische Ordnung entspricht der spartanischen

Lebensweise, auch dermännlich kriegerischen16; die dorischeOrdnung repräsentiert im

konservativenSinnePlatonsdas Ideal,denUrsprung,dasGute,dasRechte,dasOriginale

undStandhafte unsererKultur (vgl.Platons Laches).AllesWeitere,d.h.die geschichtliche

›Entwicklung‹ des dorischen (Lebens-)Stils, ist für Platon der Abfall vom Ideal, der Nie-

dergang unserer Kultur (Popper 2: 61). Von dieser ersten Ordnung kommt auch das Ver-

bot, das Vaterland zu verlassen, um jeder potenziellen Veränderung Einhalt zu gebieten.

Hier veranschaulicht Platon denZusammenhang von Idee und Form (form follows idea),

von Philosophie und Architektur. Die Idee der ursprünglichen idealen (spartanischen)

Lebensweise ist also in der dorischen (spartiatischen) Ordnung repräsentiert oder sym-

bolisiert. Es sind nur zwei Seiten derselbenMedaille, einmal mit der Idee philosophisch

bzw. ›lebenskünstlerisch‹ konzipiert und formalmit der dorischen Ordnung architekto-

nisch veranschaulicht, verräumlicht. Architektur als Zeichensprache der Philosophie?!

In Platons Fall Zeichensprache des Absoluten,mit seinemKonservatismus (dorisch = ur-

sprünglich =wahr und gut) vielleicht auch schon absolute Zeichensprache.Man versteht

in diesemSinne auch besser die absolute (mathematische) Präzision der dorischenOrd-

nung bei Vitruv.Man könnte schon fast von einempräzisen Sinn derMathematik reden,

dem anthropomorphen bzw. perspektivischen Sinn. Diese suggestive Kraft der mathe-

matischen Einfachheit wirkt noch 1905 in der historischen Formel Einsteins nach. Wie

15 »Il prétend à une universalité scientifique: selon les termes d’un de ses représentants, Le Corbusier,

il revendique ›le point de vue vrai‹. Mais les critiques adressés aux créations de l’urbanisme le sont

également au nom de la vérité.« (Choay 2: 9)

16 »Welche unter den Tonarten sind nun weichlich und für Trinkgelage geeignet? Die ionische, war

seine Antwort, und die lydische, welche schlaff genannt werden. Wirst du nun diese, mein Lieber,

bei kriegerischen Männern brauchen können? Keineswegs, antwortete er, sondern es scheint, du

behältst die dorische und die phrygische übrig.« (Platon,Der Staat, in: DB Sonderband: Die digitale

Bibliothek der Philosophie, S. 13324 [vgl. Platon-SW Bd. 2, S. 99])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Nietzsches Architektur der Erkennenden

uns schon Roland Barthes zeigte, hängenMathematik undMythologie sehr eng zusam-

men (Barthes: 86).Und sprachnicht schonder berühmteMathematiker Poincaré vonder

emotionalen Rolle unserer Sinne bei der Entwicklung mathematischer Lösungen, von

der mathematischen Schönheit, der Harmonie von Zahlen und Formen, der geometri-

schen Eleganz, vom fundamentalen ästhetischen Gefühl der Mathematiker (Poincaré,

I.3: 48)?! Auch hier, oder ausdrücklich hier, in der konkretesten und auch abstraktesten

Disziplin unserer Kultur, werden der ursprünglichere und immer noch dominierende

ästhetische Sinn desMenschen und die ›natürliche‹ Aufgabe unseres Denkapparates ex-

emplarisch veranschaulicht (KSA11, § 40[17] u. KSA13, §17[3]). »Dort wie hier wird gleich ge-

dacht« (KSA7, § 19[76]), d.h. hier und dort werden wir von derselben suggestiven Macht

der Einfachheit verführt: die aufs Äußerste reduzierte, rationalisierte, d.h. entworfene

Skizze oder Gleichung (nicht umsonst sprach Einstein vom Einklang zwischenWissen-

schaft undReligion [vgl.Balibar]).Nirgends eineSpur vom ›Dingan sich‹ ausKönigsberg

(Kant), nichts Absolutes, sondern je nachDisziplin nur Begriffe und Formeln,Codes und

Konventionen..., also wiederum alles nur »Bilder des Bildners« (FW: 199).

(Man muss hier eben einmal die Wissenschaft gegen den Vorwurf verteidigen,

durch das nötige Isolieren des zu untersuchenden Sachverhaltes auch gleichzeitig

dessen Grundbedingung/Leben/Werden zu verändern bzw. zu beenden. Denn dieses

Grundproblem aller Forschung gibt es nur für fromme Gläubiger, nicht aber für fröhli-

che Wissenschaftler, die eben den rein perspektivischen Sinn des Schaffens vonWissen

anerkennen.)

Der Zweck des Staates soll nie der Staat, sondern immer der Einzelne sein. (KSA8, §

17[17])

Spartanisch leben bedeutet für Platon vor allem wirtschaftliche Enthaltsamkeit (der

herrschenden Klasse). Das Einfache ist das Ursprüngliche, Wahre und Essenzielle zur

Erhaltung staatlicher Stabilität. Veränderung ist also immer gleichbedeutendmit Abfall

vom Ursprung, d.h. Dekadenz, Verfall und schließlich Untergang der Kultur. Popper

stellte die soziologischeMotivation vonPlatonsPhilosophie indenVordergrund,d.h.die

absolut konkrete Dimension seiner abstrakten Ideen. Er erklärt einerseits Platons noble

Absichten zur Beendigung der 30-jährigen griechischen Kriege undmacht andererseits

PlatonsTheorien zum Ausgangspunkt seiner Genealogie des modernen Totalitarismus.

Denn ganz selbstverständlich stellte Platon den Wert von Staat und Wahrheit über den

Menschen (Platon 3: 393). Die Ästhetik ist immer nur der Spiegel philosophischer oder

sozialtechnischerNeigungen imSinnePoppers.Anders ausgedrückt könnenästhetische

Tendenzen des Öfteren als Spiegel einer gesellschaftlichen Gefahr, Not oder Hoffnung

fungieren: Wenn das Ganze zu ›mehr‹ wird als der Summe seiner Teile, tendiert das

Ganze auch leicht zu einemhöherenWert als seine Teile.Der Staat als abstrakte Struktur

(›an sich‹) steht tendenziell über den konkreten Teilen, den Individuen, den Menschen!

Diese Idee, wie es Nietzsche in den Vordergrund bringt (und Popper ohne Berufung auf

Nietzsche sozialtechnisch auf den Punkt bringt), kann nur künstlerisch gerechtfertigt

werden (KSA7, § 19[36]). Jede andere Interpretation birgt schon den Keim eines Tota-

litarismus in sich; die Definition des Totalitarismus beinhaltet also das Vorrecht, den

Mehrwert des Ganzen gegenüber den Teilen (wenn das Ganze wie zu leben beginnt,

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 95

wenn es eine Seele bekommt, keine rein menschliche, sondern eine den Menschen

überdauernde, eine absolute, eine unsterbliche). An dieser Stelle unseresmenschlichen,

allzumenschlichen Theaterstücks des Daseins, lässt Platon Parmenides den Dolch er-

greifen und Heraklit abschließend auf der reichen Bühne der griechischen Tragödie

ermorden. Das absolute Sein eliminiert definitiv das ewige Werden. Dieser historische

Vatermord der kulturellen Mannigfaltigkeit, dieser griechische Kunstraub des Willens

zur Einheit, ist die großeVorbereitung der späteren, nichtmehr künstlerisch verstande-

nen, monotheistischen Totalitätsdelirien der Menschheit. Die Geschichte der Wahrheit

ist also die Geschichte einer totalitären Idee. Der Totalitarismus ist vielleicht unter

Mitwirkung einiger ›genialer‹ Köpfe entstanden, seine Verbreitung jedoch gründet,

neben dem von Freud erwähnten Herdentrieb (Freud 4: 78), unter anderen auf einer

nicht zu unterschätzenden wahr-haftigen Volksverdummung.

Wenn auch noch im umgedrehten (und anachronistischen) Sinne, so haben wir es

hier dochmit einem erstenManifest einer Architektur der Erkennenden zu tun,mit der

ersten Auslegung desmerkwürdigen Satzes Nietzsches: »[…] wir wollen uns in Stein und

Pflanze übersetzt haben, wir wollen in uns spazierengehen, wenn wir in diesen Hallen

und Gärten wandeln«, wennwir im Stadt-Staat Platons wandeln.Hiermanifestiert sich

exemplarisch Platonsmagische Gleichung ›Wahrheit = Glück‹. Denn die wissenschaftli-

che Stadt ist par excellence die Beglückende, die »Stadt des Glücks« (Choay 2: 51). Platon

kalkuliert in seinem Staat das Glück durch Wahrheit. Seine Philosophie wird hier zur

Wissenschaft des Glücks (und dies eben nicht lediglich im übertragenen Sinne wie bei

jeder Lebensphilosophie). Im neunten Buch berechnet der größte Wissenschaftler aller

Zeiten (besser nochWissenschaffer oder -schöpfer) dasMaß des Glücks eines gerechten

oder ungerechten Menschen. Unter anderen wissenschaftlichen Fiktionen ›beweist‹ er

hier auch die Unsterblichkeit der Seele. Seitens der angewandten Wissenschaften kul-

miniert der Urbanist zum ›Besitzer derWahrheit‹, der für den universalenMenschentyp

die ideale Form entwirft, den universalen Stadttyp erstellt (Choay 2: 34–41). Analog zu

PlatonsPhilosophie,avanciert nunauchdieGeometrie zurWissenschaft desGlücks,und

der ›Besitzer derWahrheit‹, der ›erkennende‹ Architekt,wird zum ›Schöpfer des wahren

Glücks‹.

8.1 Zwischen Wissenschaft und Kunst

In unseremPlanwar versucht, die Technik zu bändigen und zu besinnen, indem siemit

großen Maßgestalten zu gemeinsamen Leben verbunden wurde. (Schwarz: 113)

Aber gibt es denn eine Alternative zur wissenschaftlichen Stadtplanung, zur ›progressi-

ven‹ Modellstadt? Wäre beispielsweise die ›kulturelle Stadtplanung‹ ein Gegenpol (oder

auch die ›naturalistische‹, die »Technotopie« sowie die »Anthropolis«)? Wären sie ein

Mittel, dem rationalistischen Reinheitsgebot der Wahr-Nehmung (der reinen Vernunft

und Erkenntnis) entgegenzuwirken, das Verwerfen alles ›Menschlichen‹ in der Wissen-

schaft zu stoppen, um wieder »die Triebe [zu] unterhalten als Fundament alles Erken-

nens, aberwissen,wo sieGegner des Erkennenswerden« (KSA9, § 11[141])?Wäre etwadie

Kunst diese Alternative zu denGegnern des Lebens?Wie es jedochOrtega auf den Punkt

gebracht hat, ist die Moderne auch in ihrer »Vertreibung des Menschen aus der Kunst« nur

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die letzte Konsequenz der Renaissance. In der Kunst gipfelt nun die »systematische Ab-

lehnung alles ›Menschlichen‹ [– aller Triebe] – aller Leidenschaften, Empfindungen und

Gefühle« (Bourdieu 1: 62)! Man ist weit fortgeschritten seit dem vorsokratischen plasti-

schen Systemals sinnlichemSchleier der Illusion, seit Phidias hochgeistiger »Emotions-

maschine« (Le Corbusier 5: 173).17

Bei aller Nachsicht, auch wenn die Handlanger, boshaft gesagt, nichts ver-ursachen

(Alberti, Morus, Paulus...), so sind sie doch weitaus gefährlicher als ihre bösen Geistes-

väter. Denn weder Sokrates noch Christus waren das große Problem der Menschheit,

sondern immernurdieAkademie,KircheoderPartei,alsodiehörigeHerde.»Manvergilt

einemLehrer schlecht,wennman immer nur der Schüler bleibt« (Z: 83).Gerade in seiner

Umkehrung des Platonismus fühlt sich Nietzsche Platon (bzw. Sokrates) am nächsten.

Insbesondere inder Ideengeschichte »setzt jedeÜberwindungeineAssimilation voraus«

(Ortega 2: 161). Aber die großartigenErfinder derWahrheiten haben es nicht nur gelernt,

»ihre Feinde [zu] lieben« und »ihre Freunde [zu] hassen« (Z: 83), sondern auch zu ihrem

eigenen Werk einen hellsichtigen Abstand zu bewahren (auch der geniale Freud deu-

tet eine weit offenere kritische Selbstbetrachtung seines psychoanalytischen Versuchs

an, als so manche seiner frommen Jünger [Freud 1: 40]). GroßeWissenschaftler (er)ken-

nen eben die Entstehungsgeschichte ihrer großen Wahrheiten, selten aber ihre Schü-

ler18.Der ›wahre‹Wissenschaftler weiß, dass er »mitHypothesen undTheorien arbeitet«

(Popper 1: 121); derNichtwissenschaftler undSchüler ist sichdessenmeist nichtmehr be-

wusst, und hält die »theoretischenModelle deshalb fälschlich für konkrete Dinge« (Pop-

per 1: 121)19.

Nunsindwir seit derheroischenModerne sicherlich schonweit ›fortgeschritten‹ und

der Begriff der Wahrheit scheint in der Architektur offenbar als vage geschichtliche Er-

innerung eher verloschen zu sein. Auch ist diese heldenhafte Zeit unseres sachlichen,

objektiven und wissenschaftlichen Anspruchs der Architektur gleichzeitig die Periode

unzähliger künstlerischer Manifeste (Conrads). Dennoch bekundete unsere Tradition

der modernen Architektur aus guten Gründen eine trotzige »Abscheu vor der Kunst«

(Rowe/Koetter: 202), denn sie war sich durchaus des traditionellen Kunstmissverständ-

nisses bewusst20. Immer wieder scheint sich die Architektur zwischen zwei Disziplinen

17 Eswürde denRahmendieser Arbeit übersteigen, über die unzähligen äußerst fruchtbaren ›Wider-

sprüchlichkeiten‹ imWerke Phidias’ puristischen Sohns, des modernen und gleichzeitig vorsokra-

tischen ›Griechen‹ Le Corbusier zu berichte. Er ging in seinem fiktiven Spagat vielleicht nicht ganz

so weit wie Mies van der Rohe, der das Undenkbare denken wollte und seinen abenteuerlichen

Geist zwischen Nietzsche und Hegel zu spannen suchte (vgl. Neumeyer 2).

18 »Art des Olympes pour professeurs et bicornes d’Institut. Grèce non-combattante, verbeuse, en

fauteuil et pantoufle. Pas un seul signe de vie. Homère est assassiné.« (Le Corbusier zitiert von M.

Krustrup, in: L’IliadeDessins, BorgenCopenhague:Mogens Krustrup 1986, erste Seite der Einleitung)

19 Auch hier muss wieder angemerkt werden, dass der schülerhafte Platonismus in seinem Drang

nach Universalismus nicht selten Platons Offenheit verschleiert, denn dieser wusste (nur schein-

bar paradoxerweise) recht wohl, dass die Welt ewig mobil bleibt und dass sich kein Gesetz, keine

Justiz, kein (insbesondere politisches) System auf irgendeinen stabilen universellen Anhaltspunkt

stützen könne (Rosanvallon 1: 243f.).

20 So wie man die Kunst nur in der Praxis, nur im Machen von Kunstwerken verstehen kann, auch

Architektur im Entwerfen, kann man die Wissenschaft nur als Wissen-Schaffer verstehen, die Er-

kenntnis nur in ihrer erfahrenen Entstehung erkennen. »Überhaupt soll man lernen, mannich-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 97

zu befinden, die manchmal als widersprüchlich, mitunter als komplementär betrachtet

werden. Immerwieder ist der Architekt imTheoretisieren und selbst im konkreten Bau-

en in diese Ambivalenz zwischen Künstler und Wissenschaftler (oder ›nur‹ Ingenieur)

eingespannt.

Geschichtlich betrachtet stellen wir also insbesondere zwei Beziehungen zur Wahr-

heit her: eine direkte mit unserer »Nostalgie des Absoluten« (Steiner), d.h.mit einer ab-

solutenArchitektur (undselbstdie absolut künstlerischeArchitekturunterliegtnochdie-

sem direkten Bezug zur Wahrheit), oder eine indirekte durch unsere moderne komple-

mentäre Auffassung von Wissenschaft und Kunst, durch unseren Platz zwischen Wis-

senschaft und Kunst, mit der wir Schüler und Handlanger »die gängige Antithese von

Kunst und Wissenschaft« (Adorno/Horkheimer: 24) eben billigen und weiterhin bestä-

tigen. Mit dieser anscheinend fundierten Antithese weist die Wahrheit gewissermaßen

der Architektur ihren recht kläglichen (Zwischen-)Platz zu. Doch wissen wir wirklich,

und trotz einer gerade auf dieser scheinbar komplementärenKonstellationgründenden,

klar definierten Ausbildung (z.B. an der ETH Zürich), wo sich dieser uns zugewiesene

Platz wirklich befindet und was er für die Architektur bedeutet? Für kritische Außen-

stehende (die ›neuen‹ Stadtplaner) ist die Situation noch unverständlicher, und unser

relativer Verlust an Autorität ist neben konkreten geschichtlicher ›Tragödien‹ sonderlich

an dieses abstraktere Grundproblem hinter der Frage »Was ist Architektur?« geknüpft.

DemProblem eines ihm auferlegten, nicht weiter hinterfragten Erbes ausweichend,

sagt nun der Architekt zu Recht, zwischen der Wissenschaft und der Kunst liege eben

derEntwurf,unser eigentliches (Haupt-)Fach.Das gleicht abermeist eher einemOrakel-

spruch, denn hat überhaupt noch irgendetwas (unter vorübergehender Beachtung der

Antithese), dazu recht fadenscheinig Definiertes, Platz zwischen der autoritären Wis-

senschaft und der Kunst? Was kann denn noch dazwischen liegen, zwischen Sein und

Schein? Nun fühlt sich der Architekt in der Tat bedrängt und sagt geradewegs, die Bau-

kunst sei autonom! Je mehr aber eine Disziplin an ihre eigene Geschichte und intellek-

tuelle Autonomie glaubt, desto mehr nähert sie sich in der Regel der totalen Abhängig-

keit von einem dominanten Denken (Deleuze 1: 20). Es ist schon für die ›spezialisierten

Denker‹ schwierig genug, innerhalb eines (politisch-kulturellen) Systems innovativ sein

zu können und zu dürfen, für ›Außenstehende‹ scheint dies eher hoffnungslos oder rein

zufällig (also auch nicht vermittelbar) der Fall zu sein. Auch hatten wir eben in der Ge-

schichte schondenVersuch einer autonomenArchitektur unternommen (Kant-Ledoux),

einer übermütigenÜbertragung der ausKönigsberg stammendenDinge ›an sich‹ auf ei-

ne Disziplin ›an sich‹21.Mit der übermütigen Sehnsucht, der Bedrängnis zwischenWis-

senschaft undKunst durchAutonomie zu entkommen, landetenwir nachderRevolution

(18. Jh.) mit der Avantgarde (20. Jh.) schließlich wieder auf den Gemeinplätzen des Den-

kens.

fach productiv zu sein: es ist das Hauptkunststück, um in vielen Dingen weise zu werden« (KSA8, §

23[168]).

21 Der fantastischeWunsch einer Annäherung der revolutionären Architektur an diemodernenWis-

senschaften endete in der Tat in einer ›autonomen‹ Architektur, einer von der Welt der Erschei-

nungen abgeschnittenen, unter den Verirrungen Kants leidenden Architektur einer ›Hinter-Welt‹.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Alles Erkennen ist einWiederspiegeln in ganz bestimmten Formen, die von vornherein

nicht existiren. Die Natur kennt keine Gestalt, keine Größe, sondern nur für ein Erken-

nendes treten die Dinge so groß und so klein auf. Das Unendliche in der Natur: sie hat

keine Grenze, nirgends. Nur für uns giebt es Endliches. Die Zeit in’sUnendliche theilbar.

(KSA7, § 19[133])

DieErfindungderErkenntnis,diese »größte Fabelei« unserer abendländischen Ideenge-

schichte (WZM: 380),hat stets schwereFolgen fürdenKünstler,denndie Idee einer ›rich-

tigen Form‹ spukt noch immer in somanchemKopfe herum (Choay 2: 34). Sie entspricht

dem Wunschdenken einer definierbaren Wahrnehmung der Form im Sinne einer for-

malen Lesbarkeit an sich (des Stadtraumes, des architektonischen Objektes, des Kunst-

werkes...), d.h. einer gesteuerten Interpretation eines Werkes, eines Sinns an sich oder

gar eines eindeutig manipulierbaren Auftretens eines präzisen Affektes als bestimmba-

re Folge derWahrnehmung einer bestimmten Form.AuchRossi warnt noch die Postmo-

dernevorder formalistischen,auf »einige[n] vereinfachende[n]psychologische[n]Tests«

(Rossi: 17) basierenden Lesbarkeit der Stadt. Hier wäre die Rolle des Künstlers immer

noch, als Sprachrohr des ihn übersteigenden universellen Seins, das Wesen des Seins

und der Dinge zumSprechen zu bringen.Die Kunst verkommt zu einer Affäre der Trans-

zendenz (damit gäbe es auchgeometrischeGesetzederWahrnehmungundviele andere

›Gespenstereien an sich‹).

Aber solange wir nicht (an)erkennen (das Unerhörte hören), dass es kein ›Ding an

sich‹, keinen ›Sinn an sich‹, keine ›Bedeutung an sich‹, keinen Tatbestand an sich gibt

(WZM: 381), kurz, solange wir an das Sein an sich glauben, werden wir auch niemals

das Potenzial des Hineinlegens eines Sinns auszuschöpfen wissen. Der Künstler legt al-

so (s)einen Sinn in die Dinge und schafft damit erst einen potenziellen ›Tatbestand‹,

aber das heißt noch lange nicht, dass das Ding von nun an und für jedermann exklu-

siv wahrnehmbar von diesem einen Sinn als seine absolute Essenz oderWesenheit ewig

bestimmt wäre! Denn alles, was lebt, interpretiert eben – um zu leben! Dies hat natür-

lich auch bedenkenswerte Folgen für die Idee einer sogenannten Zeichensprache. Sind

es nicht dieselben Folgen wie für jede andere Sprache, Folgen verstanden als ein Drif-

ten, als ein Zusammendriften derWissenschaft und Kunst, vielleicht verstanden als ein

wahrhaftigeres Potenzial?

Wenn wir im Nachgehen der Frage »Was ist Architektur?« nicht einfach hörig die

gängigen Gegensätze billigen wollen, kommen wir den Fragen »Was ist Wissenschaft?«

und »Was ist Kunst?« nicht aus, kommen wir der Frage – »Was ist Denken?« – nicht

aus. Immer wieder verführt uns die (postsokratische) Tradition des Denkens zur An-

nahme, Erkenntnis sei an Wahrheit gebunden, und auch die ästhetischenTheorien un-

terscheiden sich in dieser Grundannahme nicht von den Wissenschaftstheorien. Auch

hier begründet derWahrheitsmythos die Noblesse der Kunst; sie wäre dann der »Schein

des Scheinlosen«, d.h. derWahrheit (»zu ihremWahrheitsgehalt stehen die Kunstwerke

in äußerster Spannung« [Adorno 1: 199]). Nun gibt es aber kein apartes Denken in der

Kunst; »dort wie hier wird gleich gedacht« (KSA7, § 19[76]). Die Kunst ist keine Alternati-

ve (des Denkens) zur Wissenschaft. Auf der fundamentalsten Ebene, dort, wo »alles zu-

sammen und über eins« (KSA7, § 19[1]) kommt, gibt es keinen Bruch, kein Aufbegehren;

»in der rechten Höhe« ist z.B. die kulturelle Stadtplanung (vielleicht besser kulturalisti-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 99

sche22) kein Gegenpol zum wissenschaftlich progressiven (oder progressistischen) Mo-

dell. Es gibt nur ›ein‹ Denken,und seinemannigfachenAusformungen (die komplemen-

tären und widersprüchlichen Erscheinungen, Gestalten oder Formen der Kultur).

Choays These weiterzudenken heißt hier ganz einfach, sie eben auf die Ebene des

Denkens zu bringen. Die insbesondere aus dem 19. Jh. übernommenen unbewussten

diskursiven ›Modelle‹ (zusammengefasst als der kontinuierlich reifende philosophische

Diskurs der Moderne [Habermas 1]) entsprechen einem Denk-Modell (oder -Modus). Der

Begriff desModells ist bei Choay eher kulturell gedacht (d.h. aus der geschichtlichenTra-

ditiondesDenkens entwickelt).Wirwollen zudemschonandieser Stelle auf die imzwei-

ten Teil entwickelte kognitive (biologische) Dimension des Denkens anspielen, auf das

höchstunfrei FreidenkerischedermenschlichenEk-sistenz (seinerdurchausplastischen

Ver-rücktheit), denn »derMensch ist bis in seine letzte Faser hineinNothwendigkeit und

ganz und gar ›unfrei‹« (PHG, § 7).

Was ist ein Glaube? Wie entsteht er? Jeder Glaube ist ein Für-wahr-halten. (KSA12, §

9[41])

Der höhere Mensch, Hamlet beispielsweise, stellt sich die Frage der Ek-Sistenz natür-

lich zu einfach, als »Sein undNichtsein« (PHG, § 10) statt als Sein undWerden. Er bleibt

eben der Schüler Platons, und seinWille zurWahrheit ist motiviert alsWille zumGlück,

d.h., er glaubt nicht nur an einen potenziellen »Schlüssel zumWeltgeheimniß« (PHG, §

10), sondern er glaubt zudem,mit Letzterem auch noch den Schlüssel zumGlück zu fin-

den. Nun ist aber die Wahrheit gerade das Unmenschliche und damit auch der Glaube

als eine andere Erscheinung der Wahrheit (Glaube als ein Für-wahr-Halten). Die intel-

lektuelle Faulheit (Bequemlichkeit) der Schüler war schon immer dasMittel aller Führer,

mit Aufklärung zu herrschen (das Christentumbediente sich des imperiumRomanums,

wie es selbst umgekehrt eben auch der Stabilität des ersten modernen tausendjährigen

Reiches diente). Man führt den Gläubigen zum Glück der Wahrheit und nimmt ihm so-

mit die einzig offene Möglichkeit, sein Heil im Schaffen zu finden (KSA7, § 19[125]). Der

Missbrauch des Glaubens ist an das Missverstehen des Glaubens gebunden.

Die Unwahrheit als unerhörte Lebensbedingung schafft ebenmit derWahrheit auch

die scheinbare Gegensätzlichkeit von Begriffspaaren wie Wissenschaft und Kunst ab.

Sein und Schein, Wahrheit und Lüge, Wissen und Glaube sind Bausteine der Sprache,

also eine von uns geschaffeneWelt, in der schließlich das Schaffen okkultiert wurde.Wo

manesnoch erwähnt, schiebtmanes demorakelndenKünstler zu oder aber demgroßen

Schöpfer der frommen Herde, hebt es aber immer streng vom suchenden undmitunter

entdeckenden (oder findenden)Wissenschaftler ab, wie von seinem ärgsten Feind. Aber

niemand stellt es demMenschen zu – als dem eigentlichenWesen seines Denkens.

8.2 Gott und Kunst

Wir brauchen Gott, das Sein bzw. die Wahrheit, um nicht am Schein des Daseins zu-

grunde zu gehen, könnte seit Sokrates unsere kulturelle Devise heißen. »Gott ist tot!

22 »Urbanisme culturaliste« versus »urbanisme progressiste« (Choay 2).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Gott bleibt tot! Undwir haben ihn getötet!Wie tröstenwir uns, dieMörder allerMörder?

Das Heiligste undMächtigste, was dieWelt besaß, es ist unter unserenMessern verblu-

tet...« (FW,§ 125), schrieb der antimoderneNietzsche 1882.Der TodGottes hat beträcht-

lichen Schaden angerichtet, denn er gab demMenschen die Illusion der Freiheit seines

Willens und den Anschein, von der scheinbaren zur wahrhaftigenWelt zurückzukehren

bzw. fortzuschreiten, eine erneute Illusion, die nicht als solche ermessen und gewürdigt

wurde. Mit der Postmoderne schien ein Jahrhundert später dieses Schicksal auch der

Wahrheit beschieden zu sein (Lyotard). Aber seien wir beruhigt, denn auch dies war nur

ein Schein, nur ein vorübergehendes Versteckspiel der listigen Wahrheit. Die Wahrheit

war lediglich ein etwas verstaubterBegriff, keinMenschwollte sichmehr auf sie berufen,

aber dennoch stand ihre blendendeWirkung nach wie vor als metaphysischer Schatten,

als weit zurückreichender Glanz des goldenen Grals hinter den erneuten Überzeugun-

gen und selbst noch den flüchtigenMeinungen unseres aktuellen Zeitalters. Auch heute

noch (miss)braucht man den ehemaligen Schein der Wahrheit, sei es aus Macht- oder

sonstigen,mitunter nobleren Beweg-Gründen.

Nein! Man komme mir nicht mit der Wissenschaft, wenn ich nach dem natürlichen

Antagonisten des asketischen Ideals suche, wenn ich frage: »wo ist der gegnerische

Wille, in dem sich sein gegnerisches Ideal ausdrückt?«Dazu steht dieWissenschaft lange

nicht genug auf sich selber, sie bedarf in jedem Betrachte erst einesWert-Ideals, einer

werteschaffendenMacht, in derenDienste sie an sich selber glauben darf, – sie selbst ist

niemals werteschaffend. (GM, III, § 25)

Man verwechselte das Erforschen der Grenzen unseres Denkens mit der Möglichkeit,

diese im gleichen Zuge auch noch überschreiten zu können und zu müssen. Denn das

wahre Heil befinde sich jenseits dieser Grenzen. Der Tod Gottes sollte die Überschrei-

tung des eingegrenztenDenkens deuten und den ungehinderten Einmarsch ins ersehn-

teReich derWahrheit ermöglichen.Ein erneuter Sturz nach vorne, aber dennochnur ein

Sturz, ein fataler Übersturz. Das Ideal wurde nicht beseitigt, sondern nur ersetzt. Hier

gab es keinen Tod (nurWiederauferstehungen), keine Autonomie und auch keine gegen-

teiligen Ideale. Gott und Wahrheit teilen das gleiche Schicksal mit einem immer sub-

tileren Einmarsch der Dialektik in die Kultur unseres Denkens (Adorno/Horkheimer).

Unsere komplette Kultur bleibt auf dem unaustilgbar dialektischenWahrheitsanspruch

gegründet: Man glaubt an Gegenteiliges,wo es nur feine Grade der Verschiedenheit gibt

(JGB: 33). Aber seien wir – und besonders in einer Streitschrift der Fiktion, – nicht un-

dankbar gegen die »prachtvolle Spannung« eines »Dogmatiker-Irrtums« (JGB: 4). Die

»überirdischen« Ansprüche des »christlich-kirchlichen Druck[es] von Jahrtausenden«,

unseres »Platonismus fürs ›Volk‹«, lieferten uns »den großen Stil der Baukunst« (JGB: 4).

Wenn die Menschen nicht für Götter Häuser gebaut hätten, so läge die Architektur

noch in der Wiege. Die Aufgaben, welche der Mensch sich auf Grund falscher Annah-

men stellte (z.B. Seele loslösbar vom Leibe), haben zu den höchsten Culturformen

Anlaß gegeben. Die »Wahrheiten« vermögen solche Motive nicht zu geben. (KSA8, §

23[167])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 101

Die Bedeutung von Gott für die Baukunst bleibt unermesslich! Die im Zaubertrank der

altenWelt weich gekochten und niedergesengten Fröschewurden in der neuenWelt nur

kaltgestellt,objektivundsachlich.Eshatte fastdenAnschein,alswollederneueFrosch in

die Kinderschuhe der Architektur zurück. Aber seien wir auch gegen die späteren Dog-

matikerirrtümer nicht undankbar, denn es gab nach Nietzsche nicht nur ›blöde‹ Kinder

der Moderne, die es versäumten, die verstreuten den Menschen verkleinernden Kisten

wieder in ihre Spielschachteln zu räumen (Z, »Von der verkleinernden Tugend«, § 1). So

mancher neue Dogmatiker ahnte dennoch alle Unsäglichkeit schon allein in der Idee ei-

nes Bruches. Sie konnten es nicht beschreiben, aber eben bauen,und es reichte für uner-

schütterlichere Dogmatiker, sie als Verräter zu brandmarken, wie eben Le Corbusier in

Ronchamp (auch der Streit über die Erweiterung der Anlage ist der ironische Nachhall

dieser ihmwiderfahrenen Verketzerung).

Wohin ist Gott?Was habenwir gemacht?Habenwir denndasMeer ausgetrunken?Was

war das für ein Schwamm,mit demwir den ganzen Horizont um uns auslöschten?Wie

brachten wir dies zu Stande, diese ewige feste Linie wegzuwischen, auf die bisher al-

le Linien und Maaße sich zurückbezogen, nach der bisher alle Baumeister des Lebens

bauten, ohne die es überhaupt keine Perspektive, keine Ordnung, keine Baukunst zu

geben schien? Stehen wir denn selber noch auf unseren Füßen? Stürzen wir nicht fort-

während? Und gleichsam abwärts, rückwärts, seitwärts, nach allen Seiten? Haben wir

nicht den unendlichen Raum wie einen Mantel eisiger Luft um uns gelegt? Und alle

Schwerkraft verloren, weil es für uns kein Oben, kein Unten mehr gibt?23

Das fortwährende Stürzen, die Flucht nach vorne, der Bruch, das ewige Brechen wur-

de hier, mit der scheinbaren Aufklärung, ausgelöst oder wenigstens beschleunigt. Nur

wenige fanden stückweise den Anschluss an die vorsokratische Antike. Der ›Halb-Grie-

che‹ Le Corbusier sah die Wiege der Moderne nicht nur in der Kartause von Ema (›die‹

sogenannte Referenz der modernenWohnmaschine), sondern er sah sie in der sakralen

Baukunst ganz allgemein (und ganz speziell auch in der Abtei Le Thoronet). Und auch

23 »Und wenn wir noch leben und Licht trinken, scheinbar wie wir immer gelebt haben, ist es nicht

gleichsam durch das Leuchten und Funkeln von Gestirnen, die erloschen sind? Noch sehen wir

unsren Tod, unsere Asche nicht, und dies täuscht uns und macht uns glauben, daß wir selber das

Licht und Leben sind – aber es ist nur das alte frühere Leben im Lichte, die vergangeneMenschheit

und der vergangene Gott, deren Strahlen und Gluthen uns immer noch erreichen – auch das Licht

braucht Zeit, auch der Tod und die Asche brauchen Zeit! Und zuletzt, wir Lebenden und Leuchten-

den: wie steht esmit dieser unserer Leuchtkraft? Verglichenmit der vergangener Geschlechter? Ist

es mehr als jenes aschgraue Licht, welches der Mond von der erleuchteten Erde erhält?

Es ist noch zu früh, das ungeheure Ereigniß ist noch nicht zu den Ohren und Herzen der Men-

schen gedrungen – große Nachrichten brauchen lange Zeit, um verstanden zu werden, während

die kleinenNeuigkeiten vomTage eine laute Stimmeund eineAllverständlichkeit des Augenblicks

haben. Gott ist todt! Undwir haben ihn getödtet!Dies Gefühl, das Mächtigste und Heiligste, was die

Welt bisher besaß, getödtet zu haben, wird noch über die Menschen kommen, es ist ein unge-

heures neues Gefühl! Wie tröstet sich einmal der Mörder aller Mörder! Wie wird er sich reinigen!«

(Alternative Aufzeichnungen vom Herbst 1881 zur definitiven Version der Fröhlichen Wissenschaft

von 1882; KSA9, §§ 14[25][26].) Nebenbei: Das Drama vom Tod Gottes hat Nietzsche indirekt schon

in den ersten Vorträgen und Schriften zum Tod der griechischen Tragödie vorweggenommen, die

retrospektiv als zusätzliche Erläuterungsquellen aufgefaßt werden können (ST, KSA1: 533ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nietzsche redet nicht rein zufällig von der Kirche in seiner Architektur der Erkennen-

den. Aber was sahen sie dort? Dasselbe, was auch beide schon in Griechenland sahen.

Ohne die sakrale Kunst wäre die Idee der totalen Fiktion vielleicht chimärisch geblieben

(KSA7, § 19[36]). Es gab für beide nur ›eine‹ Referenz einer Architektur der Erkennen-

den. Die »vita contemplativa« kann nur aus der »vita religiosa« hervorgehen. Hier, in

den über zwei Jahrtausende gereiften und perfektionierten Illusionsmaschinen liegt das

große Vorbild des totalen Kunstwerkes, des Begreifens des Raumes als einer Maschine

der Fiktion. Sie sahen das erstrebenswerte »Fortleben des religiösen Kultus imGemüt« (MA,

I, § 130) selbst noch ›höherer‹ Menschen. Noch sind Letzterer Sinne nicht komplett ver-

siegt, selbst wenn ihnen natürlich die Form des Kultus schon völlig widerstrebt, die »viel

zu pathetische und befangene Sprache« dieser »Prunkstätten eines überweltlichen Ver-

kehrs« (FW, § 280). Totales Kunstwerk heißt eben das In-Anspruch-Nehmen sämtlicher

Sinne: »eine durch tiefe Töne erzitternde Kirche, dumpfe, regelmäßige, zurückhaltende

Anrufe einer priesterlichen Schar, welche ihre Spannung unwillkürlich auf die Gemein-

de überträgt und sie fast angstvoll lauschen läßt, wie als wenn eben ein Wunder sich

vorbereitete, der Anhauch der Architektur, welche als Wohnung einer Gottheit sich ins

Unbestimmte ausreckt und in allen dunklen Räumen das Sich-Regen derselben fürch-

ten läßt« (MA, I, § 130). Heute ist der Stein natürlich weit »mehr Stein als früher« (MA, I, §

218) und in der Tat verstehen wir »im allgemeinen Architektur nicht mehr […]; wir sind

aus der Symbolik der Linien und Figuren herausgewachsen. […] An einem griechischen

oder christlichen Gebäude bedeutete ursprünglich alles etwas, und zwar in Hinsicht auf

eine höhere Ordnung der Dinge« (MA, I, § 218). Sei es die Aufgabe der sakralen »Archi-

tektur: das Ferne nahe zu bringen (Peterskirche) [oder ein] anderes Princip: möglichstes

Streben in die Ferne« (KSA10, § 7[13]), es fehlen uns kaltgestellten Fröschen derModerne

die Voraussetzungen zum christlichen oder griechischen Empfinden, also einerseits der

GlaubeandieüberweltlichenBestimmungen (dies ist auch einWink fürdiemaskenhafte

Symbolik der Postmoderne [MA, I, § 218]), aber auch die Fähigkeit, das gesamte Bündel

der Sinne simultan zu sensibilisieren sowie Geist und Seele zu synchronisieren. »Sicher

ist, daß wir einem solchen Kunstwerk gegenüber erst lernen müßten, wie man als gan-

zer Mensch zu genießen habe« (MD, KSA1: 518). »Aber die Resultate von dem allen sind

trotzdem nicht verloren…« (MA, I, § 130).

DenKultus der katholischen Kirche zu überwinden, heißt zuerst (bzw. setzt voraus),

auf ihrer Höhe zu sein, sie völlig aufzunehmen. Das von Nietzsche beschriebene Drama

anGottesMordbesteht inderUnfähigkeit des ›höherenMenschen‹ auchnur etwas annä-

hernd Sakrales (d.h.Wertvolles,Majestätisches...) in die hinterlassene Leere zu setzen.

Parmenides hat gesagt »mandenkt das nicht,was nicht ist« –wir sind amanderenEnde

und sagen »was gedacht werden kann, muß sicherlich eine Fiktion sein«. Denken hat

keinen Griff auf Reales, sondern nur auf -- (KSA13, § 14[148])

Ein Zurück ist niemals möglich. Es gibt im besten Fall immer nur ein Überwinden, d.h.

ein In-sich-Aufnehmen alles Erhabenen und ein Herauswachsen aus den Kinderschu-

hen der (bestehenden) Kultur. Es ist die Idee,mit der Schaffung oderMöglichkeit »einer

neuen Gesellschaft ›imGehäuse der alten‹ zu beginnen« (Graeber 2: 24). Hier findet kein

Bruch statt, keine Revolution, sondern eine oft stille, aber dennoch konsequente Muta-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 103

tion, denn »alles Göttliche läuft auf zarten Füßen« (W, § 1) und bildet die feinen Unter-

schiede heraus, die entscheidenden Differenzen. Am Horizont lauert das totale Kunst-

werk, die totale Fiktion. Letztere bedeutet nicht den Kampf gegen die Mächte des Laby-

rinthes (des Seelenlebens), sondern den Unterhalt der Triebe; sie bedeutet, den (natür-

lichen) Kampf des Willens zur Macht nicht hoffnungslos zu unterbinden zu versuchen

(z.B.durchdieRatio), sondernbis zur letztenhinausgezögertenFormgebungzu fördern,

herausfordern,wiederganzerMenschwerden.DiekatholischeKirchewusstenurzugut,

wieman sich derMächte des Seelenlebens imKunstwerk bemächtigen konnte.Es ist der

Körper, der ganze Mensch, der hier reagiert und ›glaubt‹, und nicht (nur) der Geist, der

»zerbrochene« Mensch (KSA7, § 19[136]). Diese Bauwerke bzw. ›Anlagen‹ sind als Gan-

zes geradezu perfekte Maschinen des erhabensten Deliriums unseres Abendlandes. Sie

haben das Monopol der Besinnung und des ›Beiseitegehens‹. Durch ihr kognitives Ver-

mächtnis als einer ingewisserWeise vererbtenStrukturdesDenkens (durch eineArt ›ko-

gnitiven Strukturalismus‹ insbesondere durchDialektik und Teleologie) unterbindet die

altbewährte »vita religiosa« nachwie vor das junge Potenzial einerwahrhaften »vita con-

templativa«, eines Sich-Besinnens, eines Beiseitegehens vomüberweltlichenVerkehr im

Haus Gottes hin zu unseren Gedanken im irdischen Haus des Menschen (FW, § 280).

Aber nochmals, seien wir nicht undankbar gegenüber der sublimsten Version

menschlicher Fiktion, denn sie offenbart das Potenzial der Architektur, nicht als eines

Ursprungs, wie manch Entwerfer der Moderne es wollte (Conrads: 28), aber zumindest

als eines visionären Rahmens (bzw. einer potenziell porösen Membran oder einer offe-

nen Bühne einer neuen Kultur), einer Kultur ›als‹ Kunst. Sie verstand denWink Platons

bezüglich der dorischen Ordnung als das Ins-Leben-Rufen neuer Welten, neuer grie-

chischer Lebenskünste, neuer Autorität über die Welt, als absolute Autorität der neuen

Über-Welt. Eine erste Architektur der erkennenden Tyrannen, eine erste »promenade

architecturale« als ein Spazierengehen in der dominierten neuen Seele der Herde.

8.3 Gott und Leben

Denn wenn der Staat, nach einem Grundsatze der Philosophen, ein großes Haus ist,

und ein Haus hinwiederum ein kleiner Staat ist, warum sollteman da nicht die Glieder

dieser selbst als kleine Wohnungen bezeichnen? (Alberti: 47)

Tyrannischem Denken nachzuspüren ist im Fachbereich Architektur vor allem bei der

Stadtplanung von Bedeutung, bei der, wie wir es insbesondere in der frühen Moderne

des 20. Jh. erfuhren, wissenschaftliche Herleitungen sozialtechnisch natürlich schwer-

wiegendere Folgen haben als beim Einfamilienhaus. (Bei aller absoluten Zusammenge-

hörigkeit von Architektur und Städtebau dürfen dennoch deren Spezifitäten nicht ver-

kannt werden.Wir werden auch im letzten Kapitel noch näher auf diesenwichtigen Un-

terschied eingehen, der gerade wegen seiner nur scheinbaren Evidenz in der konkreten

StadtplanungmühsameKonflikte zwischenden sogenanntenRaumspezialisten hervor-

ruft). Eine Villa als Manifest zu planen ist ein aufregendes Experiment; bei einer Stadt

ist selbstverständlichmehrVorsicht geboten.EinMissverständnis,einWiderspruch (wie

bei Mies van der Rohe zwischen Hegel und Nietzsche) oder selbst eine glatte Verbildung

ist im Privatbau nicht unbedingt problematisch (auch wenn es in der Regel das konzep-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Nietzsches Architektur der Erkennenden

tuelleDenken,die »knarrendeMaschine«,nicht gerade erleichtert [FW: 215]). Sobaldwir

es aber mit öffentlichem Raum zu tun haben, ändert sich der Sachverhalt grundlegend.

Die Ordnung (oder Einteilung bei Alberti [Alberti: 47 u. 176]) entspricht hier einem Ge-

sellschaftsvertrag (Rousseau).Das gewissenhafte Ordnen der Stadt wird zumWerkzeug

der delikaten gemeinsamenAufgabe vonPhilosophie,Politik undReligion: »diemensch-

liche Gesellschaft zu einem allseits vollendeten Lebenswandel […] anzuleiten […], durch

Tugend und Wahrheit« (Alberti: 238). Doch wie äußert sich diese aufgeklärte Ordnung,

die den Menschen durch ihr vollkommenes Abbild zum vollendeten Lebenswandel an-

leiten sollte?

Die Perfektion vieler ›kontemplativer‹ Bauten, z.B. der griechischen Tempel, sugge-

rierte die Perfektion der Götter. Hinter der Funktion steht eine Idee, mitunter mehr als

nur ›eine‹ Idee: ›die‹ Idee des Absoluten.Die perfekte Sphäre des Parmenides ist das Bild

des absoluten Seins. Es ist nicht die Form,die aus der Funktion hervorgeht (ein beliebter

Glaube somancher naiven Kinder derModerne), sondern geradezu umgekehrt ist es die

Form-Idee (implatonischenSinnedieserbezeichnendenÄquivalenz),welchedieFunkti-

on prägt. Die Idee des Absoluten, des perfekten fertigen Ganzen, ist die abgeschlossene

Form (des Seins), die zur (sozialtechnischen) Funktion der geschlossenen Gesellschaft

führt! Für den Kunstfeind Platon diente niemals die Idee oder Form dem Menschen,

sondern der profane Mensch dient immer einer göttlichen Idee; dem Tyrannen ist der

Mensch immer nurWerkzeug einer Idee.

Hier kommen wir wieder zum exklusiven »ethischen Mandat der Kunst« (Sloterdi-

jk 8: 49), der ungeheuren Aufgabe und Würde, die »jetzt ganz allein die Kunst« (KSA7,

§ 19[36]) erfüllt. Jegliches System ist ausschließlich als Kunst zu rechtfertigen (KSA7, §

19[36]), niemals als Wahrheit. Das heißt selbstverständlich nicht, die Tyrannei sei als

Kunst zu rechtfertigen, denn Kunst ist eben am Leben zu messen. Es heißt ganz präzi-

se, dass erst mit der Erfindung der (über dem Leben stehenden)Wahrheit, erst mit dem

Ersetzen der Kunst durch Wahrheit, Despotismus entstehen kann. Wer würde für ein

Kunstwerk in den Krieg ziehen? Für Gott undWahrheiten findet man ganze Völker!24

Wir brauchen Ordnung und Einheit, aber nicht als absolutenWert an sich, sondern

einem Provisorium entsprechend, das sich stetig dem ewigen Werden anzupassen hat.

Jede andere Rechtfertigung unseres menschlichen, allzumenschlichen Wunschden-

kens als rein künstlerisches Delirium (z.B. Delirious New York, Koolhaas 1), trägt bereits

den Keim einer totalitären Ideologie in sich (siehe auch Zur Psychologie der Metaphysik

[WZM: 393]).

Alberti verstand die (Bau-)Kunst als dem Gebrauch dienend, als konkrete Lebens-

möglichkeit, und nicht als Wert (Ding) an sich. Doch geht der Wille zur Wahrheit (das

Verkennen-Wollen der Kunst) seit Alberti noch einen Schritt weiter. Das vollkommene

(Ab-)Bild will mehr als nur Bild sein, das Ganze mehr als die Summe seiner Teile. In Al-

bertis Schrift kristallisiert sich endlichdie schon recht kurzeGeschichtedesDenkens (als

Wille zurWahrheit) inder bedeutsamenarchitektonischen IdeedesGanzen,d.h.desGe-

bäudes ›und‹ der Stadt als Körper. Der ›bauende Geist‹ strebt nach der absoluten Form,

24 Zwei nahezubelletristische, aber leider auchnaive Sätze,welchedennochder IllustrationdesGeis-

tes dienen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 105

an der nichts mehr wegzunehmen oder hinzuzufügen sei, ohne ihre Perfektion zu zer-

stören (Alberti: 12ff. u. 117).Wenn das Ganze anfängt, mehr als die einfache Summe sei-

ner Teile zuwerden, fangen auch diewirklichen Probleme an,was diesesMehr bedeutet,

wie dieses Mehr gedeutet wird.Was drückt sich in diesemMehr-Werden aus? Das neue

potenzielle fiktive Leben, das Werden oder etwa das Sein? In diesem organisch Ganzen

(Choay 1: 136–137), dem Zusammenpassen »wie beim Lebewesen Glied zu Glied« (Alber-

ti: 48), will die Kunst mehr als nur Kunst sein; ihre erneute konzeptuelle Anlehnung an

die Natur hat nun das Ziel, die rein ästhetische Anlehnung zu überwinden: Denn sie will

das ›Leben‹. Hier wetzen die zukünftigenMörder Gottes schon ihre Messer. Hier, in der

Blütezeit der Kunst ist sie auch schon missverstanden; im Scheitelpunkt der Kunst ist

schon ihr Untergang besiegelt. Hier wollen die neuen wahren Schöpfer schon den Platz

des alten wahrhaftigen Schöpfers. Aber ist der Unwissende denn schuldig? Muss er eine

Tat, deren Tragweite er nicht versteht, von der er keine (Er-)Kenntnis hat, ewig büßen?

Geht nicht vielmehr umgekehrt die Buße geradezu aus demUnwissen hervor, und ist sie

nicht durch das Nichterkennen der Kunst bedingt? Ist letztlich der Mord des sublimen

Göttlichen nur ein profaner Selbstmord?!

8.4 Gott und Geschichte

Ist es vielleicht die Furcht vor der Veränderung, die sie so unfähig macht, auf eine Kri-

tik rational zu reagieren? Und könnte es vielleicht dieselbe Furcht sein, die die Anzie-

hungskraft des Historizismus erklärt? Fast sieht es so aus, als versuchten die Historizis-

ten sich für den Verlust einer unwandelbaren Welt dadurch zu entschädigen, daß sie

sich an den Glauben klammern, der Wandel sei voraussagbar, weil er einem unerbitt-

lichen Gesetz des weltgeschichtlichen Ablaufs unterliegt. (Popper 1: 144)

Wie schon bei Vitruvwird auchmit Albertis ganzheitlicher Sicht der Stadt als Einteilung

der Gesellschaft abermals die politische Rolle der Architektur offensichtlich (die erfah-

rungsgemäß auch bis zu einer ›Wissenschaft der Segregation‹ verkommen bzw. miss-

braucht werden kann,wennman nach denWorten Choays demArchitekten nur die Fra-

ge des ›wie‹ zukommen lassen möchte und nicht die des ›warum‹ [Choay 1: 111]). Doch

trotz allenEinheitsdenkens bleibt die Architektur im »Staat als Kunstwerk« (Burckhardt)

bei ihm noch ein Spiegel der Verschiedenheit (Alberti: 175). In der italienischen Renais-

sance und ihrem Aufbegehren der kosmopolitischen Künstlerindividualitäten (Burck-

hardt: 131) wirdNotwendigkeit umVergnügen ergänzt (das Vergnügen als eine Form der

Notwendigkeit, als eine fundamentale Funktion der Architektur), und auch ganz allge-

meindasnochexklusiv katholischeHerdentier, imSinnedeshörigen,nivellierten,schul-

digen und unterwürfigen Einheitsmenschen, vorübergehend wieder zurückgedrängt.

Sagenwir es weniger polemisch: Trotz des schon eingeleitetenWendepunktes ist bei Al-

berti das Leben noch nicht aus der Kunst verdrängt (Ortega 1) und die Kunst auch noch

nicht aus dem Leben. Der am Kreuze langsam das Zeitliche segnende Gott war hier ein

weit weniger tragisches Ereignis.

Das eigentlich tragische Ereignis geschah erstmit Luther. Er brachte den Rest Euro-

pas um das vielversprechende Ereignis und geistige Potenzial der italienischen Renais-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Nietzsches Architektur der Erkennenden

sance25. Der ›lutherische Sezessionskrieg‹ (Reformation) provozierte die erneute Aufer-

stehung Gottes gerade dort, woman ihn potenziell schon wieder zu Grabe trug (und er-

neut anfing, 1001 Nebengötter zu schaffen). Wenn auch nun gespalten, so beherrschte

abermals Rom ganz Europa und ließ es erneut ins tiefe Mittelalter zurückfallen. Doch

die eigentliche Verwüstung des Abendlandes geschah durch den Einmarsch Gottes in

die (philosophische) Historie. Hier vollzog sich auch die ultimative Fusion von Gott und

Wahrheit imMediumderWissenschaft.DiesesDeliriumhat natürlich nichts (mehr)mit

Kunst zu tun. Hier steht Wissenschaft und Fiktion nicht »unter der Optik des Künstlers«

(GT: 8), gerade weil die Kunst hier nicht (mehr) »unter der des Lebens« (GT: 8) steht.

Die gegenwärtige Situation ist verknotet und fast unlösbar. Die beiden immer hoff-

nungsloseren Verpflichtungen des Architekten – einerseits derWissenschaft, anderer-

seits demMenschen gegenüber – bestehen fort […]. Es erübrigt sich auch, festzuhalten,

dass die Alternative Die Wissenschaft soll die Stadt bauen und Die Leute sollen die

Stadt bauen zutiefst neurotisch ist. (Rowe/Koetter: 12f.)

Es gibt also dieweiter oben erläuterte kurzeGeschichte der direkten oder indirekten Be-

ziehungender Architektur zurWahrheit (Kapitel 5), aber der eigentlich fatale Bezug liegt

im Zusammenfallen vonWahrheit undGeschichte in dem vonHegel fantasiertenHisto-

rizismus, in dem sich nun aller Wahrheitsanspruch als sakraler Universalismus identi-

fizieren kann (»Hegel’s gothische Himmelstürmerei [– Nachzüglerei]. Versuch, eine Art

von Vernunft in die Entwicklung zu bringen« [KSA11, § 26[388]]). Um diese »Wissen-

schaftlichkeit zu illustrieren« (Rowe/Koetter: 54) erfindet man nun noch die »Objekti-

vität des Entwerfens« (Rowe/Koetter: 54). Man glaubt in allen Bereichen »vom menschli-

chenWillen gänzlich unabhängige wissenschaftliche Demonstrationen« (Rowe/Koetter: 32) lie-

fern zu können und auch liefern zu müssen. Man glaubt an einen Wesensunterschied

der Disziplinen (Kunst und Wissenschaft), man glaubt sich dem ›wahren Sein‹ mit der

von der Sprache (dem »Haus des Seins«) suggerierten Dialektik nähern zu können und

auch zu müssen (KSA13, § 14[146]). Man hält die Rationalität, die neue Sachlichkeit26

ganz allgemein für erstrebenswert. Aufklärung scheint dem Menschen eine einmalige,

abschließende Notwendigkeit zu sein. Sind »die grundlegenden Ideen« einmal offen-

sichtlich,brauchensie auchendlich »nichtmehr revidiert« zuwerden (Rowe/Koetter: 14).

»Aufklärung ist die radikal gewordene, mythische Angst. Die reine Immanenz des Po-

sitivismus, ihr letztes Produkt, ist nichts anderes als ein gleichsam universales Tabu«

(Adorno/Horkheimer: 22). Das nun fertige Produkt des Geistes, die abgeschlossene Idee

oderForm,brauchtnurmehr seineuniverselleAnwendung,demeinmaligenAufgangdes

Denkens folgt sein endgültiger Untergang (Spengler).

Man schwankt zwar noch neurotisch zwischen dem Glauben an die Wahrhaftigkeit

der Wissenschaft und dem an die Wahrhaftigkeit des kollektiven Willens, aber pflegt

dennoch »eine Vorstellung vom Architekten als eine Art menschliches Ouija-Brett oder

25 Nietzsche übernahm diese Idee von Burckhardt (EH: 394; AC, § 61; MA, I, §§ 26/237; KSA11, § 43[3];

Burckhardt: 507ff. bzw. 550ff.)

26 »Das zu wissen ist gut, denn es bedeutet, daß es keine Sachlichkeit gibt. […] Reine Sachlichkeit

wäre für die geschichtliche Bewegung der Tod.« (Schwarz: 228)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 107

Planchette, als empfindliche Antenne, welche die notwendigen Botschaften des Schick-

sals empfängt und überträgt« (Rowe/Koetter: 14). Auch der Architekt »wurde nunmehr

ein Orakel, ein Priester, ja mehr als ein Priester, eine Art Mundstück des ›An-sich‹ der

Dinge, ein Telephon des Jenseits« (GM, III, § 5).

Mein Hohn gegen dieWeltprozeßler-Unbescheidenheit. (KSA10, § 16[11])

Choay zeigt uns exemplarisch (vgl. Choay 2), wie die Ideen des 20. Jh. aus jenen des 19.

Jh. hervorgehen. Der vermeintliche Bruch fand also eher auf formaler Ebene statt, wo-

bei der intellektuelle Anspruch natürlich insbesondere auf einen Bruch mit dem alten

Denken zielte. Aber man darf ruhig noch einen Schritt weitergehen, um zu zeigen, dass

das vermeintlich Neue derModerne nur einen neuen (vielleicht auch: den) Gipfel des Al-

ten darstellt. Aus dem Zusammenfallen von Gott,Wahrheit und Geschichte im nun auf-

geklärten Weltprozess entsteht der ›historische Sinn‹ allen Daseins. Ganz allgemein ist

die Frage nach dem Sinn (Popper 2: 131), dem Wesen oder der Essenz der Dinge, schon

passives, reaktivesDenken; sie ist der BeginndesKonservatismus, sie nimmt (via der Te-

leologie) schon denHistorizismus als Offenbarung desWeltgeistes vorweg.Aber denken

heißtmitNietzscheniemals: offenbaren,entdeckenetc., sondern immer: einenmensch-

lichenSinnhineinlegen (MA, 1: 170; Z, 1: 82;GD: 83; KSA12,§ 9[91]). ImGegensatz zurUn-

bescheidenheit und Unverantwortlichkeit der Hinterweltler und derWeltprozessler hat

sich der bescheidene und verantwortliche Denker ›auf das Menschliche‹ zu begrenzen,

»um Raum und Kraft und Muth zum Schaffen zu finden« (KSA10, § 16[11]). Wahrheit ist

Mangel an Kreativität, an Schaffenskraft,Wahrheit ist ein Niedersinken, ein Untergang

des Denkens.

Die Schönheit und die Großartigkeit einer Weltconstruktion (alias Philosophie) ent-

scheidet jetzt über ihrenWerth – d.h. sie wird als Kunst beurtheilt. Ihre Form wird sich

wahrscheinlich verändern! Die starre mathematische Formel (wie bei Spinoza) – die

auf Goethe einen so beruhigenden Eindruck machte, hat eben nur noch als ästheti-

sches Ausdrucksmittel ein Recht. (KSA7, § 19[47])

Es war die große Ambition der Moderne, insbesondere ihrer sogenannten avantgardis-

tischen Architekturbewegungen, als Ursprung einer neuen Kultur zu fungieren. Die-

se Geisteshaltung bedingt in der Tat den Bruch, geleitet durch vage Ideen von Anfang

und Urformen, sei es als radikaler Neubeginn oder auch dezenter Anschluss an eine ur-

sprünglichere Idee (z.B. an die der Antike). Sie ist fast immer begleitet von einer Form

der Teleologie und der impliziten oder expliziten Essenz der Dinge, also eines zumin-

dest sinngemäß aufklärbaren Ergebnisses und der Idee eines möglichen Abschließens

einer allgemeinen Entwicklung. Es ist die grundlegende Idee eines Ziels der Entwick-

lung (also auch die eines der Entwicklung zugrundeliegenden Plans). Aber »hätte die

Welt ein Ziel, so müßte es erreicht sein« (KSA11, § 36[15])27. Mit dem Einzug der Ver-

27 »Gäbe es für sie einen unbeabsichtigten Endzustand, somüßte er ebenfalls erreicht sein.Wäre sie

überhaupt eines Verharrens und Starrwerdens, eines ›Seins‹ fähig, hätte sie nur Einen Augenblick

in allem ihremWerden diese Fähigkeit des ›Seins‹, so wäre es wiederummit allemWerden längst

zu Ende, also auch mit allem Denken, mit allem ›Geiste‹. Die Thatsache des ›Geistes‹ als einesWer-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Nietzsches Architektur der Erkennenden

nunft in die Geschichte wird sich, im Gegensatz zur künstlerischen, die nun ›wissen-

schaftliche‹ Idee/Form natürlich nicht verändern. Das Ziel ist die geschlossene Gesell-

schaft in einer geschlossenenForm.Alles Inkommensurablewirdweggeschnitten (Ador-

no/Horkheimer: 19). Entwicklung ist nurmehr Erweiterung der Einheit, Globalisierung

wird zur Assimilation durch relative Neutralisierung. Mit den Feinden der offenen Ge-

sellschaft (gemäß Popper, allen voran Platon und Hegel) entpuppt sich das abendländi-

sche Denken nicht mehr als individuelle Entfaltung (oder auch Individualismus im Sin-

ne der Selbstverwirklichung), sondern als »kollektive Selbstsucht« (Popper 2: 130). Der

nun neutralisierte Typen-Mensch ist die moderne Verwirklichung des biblischen Her-

den-Menschen, dem pyramidalen Aufbau der (platonischen) Polis unterstellt. Im Sinne

Viscontis ist der radikaleBruchmitderAltenWelt ihreErhaltungunter veränderterForm

(»Si nous voulons que tout se maintienne, il faut que tout change« [L. Visconti, Le Gué-

pard]; wir werden den Satz natürlich im zweiten Teil anders instrumentalisieren).Diese

nachhaltige Historie der sukzessiven (formalen) ›Revolutionen‹ benötigt den grundle-

gendenmodernenGlauben »an die Gleichheit ja Einheit aller Seelen« (MA, II, § 126). Der

Führer, das wahrhafte Telefon des Jenseits (GM: 341), leitet die hörige Herde zum Ziel

(Platon, Paulus, Hegel…) und alle inkommensurablen schwarzen Schafe zum Schlacht-

hof.

Man ist nur fruchtbar um den Preis, an Gegensätzen reich zu sein. (GD: 103)

DerWille zur Einheit steht nahe demWillen zur Reinheit.Das Ideal, derGral, die Formel

etc. sindunbefleckt,makellos.DieWissenschaft,dieTheorie,hat rein zu sein. ImGegen-

satz zur volkstümlichen Auffassung ist alle Theorie nicht grau (zumindest bis Venturi),

sondern weiß. Auch hier gab Platon den Ton an und orientierte nachhaltig über Vitruv

und Alberti die moderne (Fehl-)Interpretation der schmucklos reinen weißen Tempel-

architektur (Alberti: 380). Die Verfassung duldet keine Unvereinbarkeit; wir haben keine

Verfassung der Widersprüchlichkeit, noch weniger eine »generelle Theorie der Diskon-

tinuität« (Foucault 4: 21). Undman sollte sich durchaus fragen, inwieweit wir selbst nach

Venturis Klassiker des Widerspruchs (Venturi 1) nicht noch immer »theoretische Städte

für einen theoretischenMenschen« (Choay 2: 59) bauen.

Immer wieder verführt uns das Streben nach gestalterischer Autorität zur Anleh-

nung an dieWissenschaft. Unser Denken unterliegt der Logik und diese verführt insbe-

sondere den Planer zur Teleologie. Aber »die Welt erscheint uns logisch, weil wir sie erst

logisirt haben« (KSA12, § 9[144]). Wir vertauschen dabei den »Ernst des Daseins« (KSA7,

§ 11[1]) mit einerWissenschaft, die sich als »vommenschlichenWillen unabhängigeDemons-

trationen« (Rowe/Koetter: 42) versteht. (Fast schon ein christlicher Satz, der heute zur ba-

nalen Tugend des Denkens gehört.) In unserem prätentiösenWunschdenken halten wir

den allzumenschlichenWillen für einen übermenschlichenWillen. Der Einmarsch Got-

tes, der Wahrheit, in die Geschichte, ist die Kulmination des abendländischen Nihilis-

dens beweist, daß die Welt kein Ziel, keinen Endzustand hat und des Seins unfähig ist. – Die alte

Gewohnheit aber, bei allem Geschehen an Ziele und bei der Welt an einen lenkenden schöpferi-

schen Gott zu denken, ist so mächtig, daß der Denker Mühe hat, sich selber die Ziellosigkeit der

Welt nicht wieder als Absicht zu denken.« (KSA11, § 36[15]; vgl. KSA13, § 14[188])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 109

mus.Er istdas simultaneAbsterbendesLebens ›und‹desSakralen.Es istdasAusschalten

einerwahrhaftigenKunst,einerKunst als FusiondesLebensmitdemSakralen (natürlich

nicht im platonisch-christlichen Sinne verstanden, sondern als »ästhetischer Existenz-

Modus« [Deleuze 8: 154] einer eher vorsokratischenWelt).

Die moderne Wissenschaft schuf unter dem Joch des platonisch-christlichen Den-

kens/Glaubens den Typen-Menschen, das traurigen Herden-Tier, eine das Leben be-

herrschende und eben damit geradezu negierende Existenz. Die Wissenschaftlichkeit

war auch das Bemühen sämtlicher Architekturbewegungen der Moderne, seien es

progressistische, naturalistische oder kulturalistische Strömungen (und später auch

Townscape, Science-Fiction oder Futurismus). Die Architektur, als Rahmen unserer

Existenz, als Möglichkeit unserer Existenz, als Existenzbedingung, wurde somit, wenn

nicht zum Protagonisten, zumindest zum Handlanger der modernen Wissenschaft,

und muss sich somit derselben Kritik unterziehen. Hegels Historizismus war ihre

fatalste Verderbnis. Rowe und Koetter resümieren in Collage City (S. 36ff.) die fatalen

Folgen der Geistlosigkeit Hegels für die Architektur, die Protagonisten wie Gropius zu

der Naivität verleiten, Baukunst nun bewiesener Weise als Entwicklung folgerichtiger

und zwangsläufig logischer Erscheinungsformen zu begreifen. AuchMies van der Rohe,

Le Corbusier und F. L. Wright waren nicht weniger fromme Wahrheitsfanatiker. Man

träumte vom allmächtigen Sinn und Geist der Wahrheit (Le Corbusier 1: 167ff.), einem

nun wissenschaftlichen Zeichensystem, von platonischer Gewissheit und Objektivität

des Entwerfers; man glaubte nun endlich an die schon so lang ersehnte Wissenschaft-

lichkeit der Architektur (Rowe/Koetter: 51ff.). Doch man erlag nur einmal mehr dem

Denken, schloss abermals vom Denken auf die Dinge, vom Logisieren auf eine logische

Welt.

Mit seinem Fragen nach dem Wesen der Dinge und zuletzt nach deren Ursprung

und Ziel kommt Aristoteles eine entscheidende Rolle in der Begründung der abendlän-

dischen Wissenschaft zu (Weischedel: 54f.). Der Begriff des Organismus gilt seither als

Inbegriff der (natürlichen) Vollkommenheit; das Ganze gibt den Teilen ihren Sinn. Die-

sen Essenzialismus wendet Aristoteles auf alle Körper an, lebende oder künstliche, auf

alle Werke der Kunst (er erwähnt auch explizit die Architektur in einem seiner ersten

Texte [Aristoteles: 14]). Wir gelangen damit zu einer universalen Teleologie, die den Ge-

danken eines gesteuerten Geschehens schon vorwegnimmt. Historizismus ist also die

Idee eines Schöpfungsplanes; alles Geschöpfte steuere auf ein Ziel und Zweck zu (wo-

bei das Ziel bei manchen Philosophen auch wieder der Ursprung sein kann oder sollte).

Der Schöpfer initiiert den (Selbst-)Ablauf des Prozesses, der Planer wird zum »Telephon

des Jenseits« (GM, III, § 5), das Wesen der Körper treibt diesen Prozess oder die allen

Körpern immanente Idee oder Form zu deren Verwirklichung/Entfaltung (Werner: 120).

Und diese Essenz ist Objekt derWissenschaft (man glaubt also zuerst an die Essenz der

Dinge und obendrein noch an deren Intelligibilität, d.h. daran, dass sie der menschli-

chen Logik zugänglich oder gar entsprechend sind).Historizismus, Essenzialismus und

Wissenschaft reichen sich die Hand. Alle Teile (und Teilessenzen) ordnen sich der Idee/

Form des Ganzen unter, der Idee des allgemeinen Schöpfungsplanes (des sich allumfas-

send offenbarenden absoluten ›Mehr‹ des Ganzen: des ›Weltgeists‹).

Mit Albertis Stadt-Körper als ganzheitlichem Organismus, als einem kohären-

ten Ganzen, »als ein[em] einheitliche[n] Körper« (Alberti: 49) ist das Wesentliche des

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Nietzsches Architektur der Erkennenden

menschlichen Denkens bezeichnet. »Man baue daher so, daßman an Gliedern niemehr

wünscht« (Alberti: 49), und nie weniger.Mit Alberti wird der »Verschiedenheit […] durch

die wechselseitige Gleichförmigkeit der auseinanderliegenden Dinge untereinander

eine sichere Grundlage« (Alberti: 49) gegeben. Er bürdet den Dingen eine Ordnung

auf. Aber diese an sich selbstverständliche menschliche Eigenschaft des Denkens geht

weiter; seine ästhetische Theorie nimmt schon die Mythologie der Aufklärung vorweg

(Adorno/Horkheimer), und die aufgebürdete Ordnung der Dinge wird immer nach-

drücklicher als deren Essenz forciert. Auch der Mythos der organischen Architektur

kommt von diesem die gesamte abendländische Wissenschaft prägenden Essenzia-

lismus. Rousseau und seine Lehrlinge wie Thoreau bleiben die andächtigen Schüler

Aristoteles.

Die Form ist flüssig, der »Sinn« ist es aber nochmehr… Selbst innerhalb jedes einzelnen

Organismus steht es nicht anders. (GM, II, § 12)

Man könnte hier mit Sicherheit im Dekonstruktivismus der 90er-Jahre die radikalste

Auflehnung gegen diese Mythologie der Aufklärung, Moderne und besonders der Post-

Moderne sehen: Dekonstruktivismus als Antithese zu Hegels geschlossener Form. Aber

man muss über neue Zeichensprachen hinausgehen oder besser deren Fundament neu

konsolidieren (um solche oft gezwungen erscheinende Aufbauten nicht mehr nötig zu

haben).

DerWille zurMacht kennt keineÜberzeugungen, Axiome undGesetze.Warum soll-

te sich also sein Ausdruck par excellence in Formen, d.h. in Architektur, nun ausdrück-

lich auf solche fantasierten Beschränkungen berufen? Es gibt nur das ernsthafte Spiel

desExperimentierens,die stetigeEntwicklung,dasdemystifizierteEntwerfen.Ordnung

(»l’ordre de la genèse des espaces bâtis« [Choay 1: 110]) kann immer nur provisorisches

bzw. hypothetisches ›Resultat‹ der Entwicklung sein, alles andere ist Tyrannei des Den-

kens.Dennman darf nicht übersehen, »daß alles Geschehen in der organischenWelt ein

Überwältigen, Herr-werden und daß wiederum alles Überwältigen und Herr-Werden ein

Neu-Interpretieren, ein Zurechtmachen ist, bei dem der bisherige ›Sinn‹ und ›Zweck‹

notwendig verdunkelt oder ganz ausgelöscht werden muß« (GM, II, § 12). Das Wesen

des Lebens ist Wille zur Macht, ist aktive Veränderung (und nicht nur reaktives Anpas-

sen, das nicht den intellektuellen Bedürfnissen entspricht, das eben nicht das Denken

einbezieht). Alles andere (Gesetz, Ideal,Modell, Typ etc.) ist Verkümmerung,Entartung.

Ein Idealzustand kann nur als Zeitpunkt existieren (kann im Grunde genommen also

nicht existieren). Allein die Idee eines Abfalls vom Ideal ist schon unsinnig – ist lebens-

feindlich.

Dass derMensch die Vergangenheit überspinnt undbändigt, ist Kunstrieb: nichtWahr-

heitstrieb. Die vollkommene Form einer solchen Geschichtsschreibung ist rein Kunst-

werk: ohne einen Funken der gemeinen Wahrheit. (KSA7, § 29[96])

Nun ist derWeg zurWahrheit auch der exklusiveWeg zumGlück (Platon 3: 235). In die-

ser Zusammenlegung liegt die fatale Verführung, der tyrannische ›Zauber‹ (Popper 2)

nicht nur Platons. Hier grenzt philosophisches Denken an Religionsstiftung, der Philo-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 111

soph tendiert zum volkstümlichen Propheten.Man darf ›träumerische‹ Lebensmöglich-

keiten oder provisorische Lebensrahmen eben nicht mit einer aufgezwungenen glück-

seligmachenden Utopie à la Morus (und deren Kritik bei Huxley oder Orwell) verwech-

seln. Umgekehrt klären uns jedoch jene Fiktionen selbstverständlich über tyrannische

Tendenzen jeglicher Lebensrahmensschaffung auf. Choay unterstreicht beispielsweise

zu Recht, dass Morus in seiner Utopie unverkennbar dem Staat Platons treu blieb. Jene

instrumentalisierten ›Wahrheiten‹ entsprechen aber dem genauen Gegenteil der »Un-

wahrheit als Lebensbedingung«. Mit ihnen zieht man noch immer in den Krieg gegen

das Leben, weitab des stets offenen Potenzials eines Lebens als Kunstwerk.

Nietzsches visierter Anschluss an die vorsokratische Antike entspricht dem Ver-

such, die moderneWahrheit wieder wie einst in ein »bewegliches Heer von Metaphern,

Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen«

(WL: 880f.) des konzeptuellen Denkens zu verwandeln, und die Voraussetzung einer

Architektur der wahrhaftig Erkennenden zu schaffen, die dann das beweglicheHeer der

1oo1 Möglichkeiten des ewigenWerdens am Leben zumessen wissen.

Die wunderbare Erfindung der Logik (KSA7, § 19[102]), die sich beispielsweise darin

äußert, von einer Funktion auf eine Form schließen zu wollen, ist nur durch die Ver-

führung der klassischenMetaphysikmöglich gewesen, der schon Vitruv erlag. Sullivans

Formel »Form follows function« stellt auf beispielhafte Art das überlieferteWunschden-

ken der postsokratischen Menschheit dar. Sie lässt prägnant das teleologische Denken

der klassischenMetaphysik in der Architektur kulminieren (doch sie bleibt, wie wir wei-

ter unten sehen werden, unter Umständen eine sehr brauchbare Formel). Aber der ei-

gentliche Höhepunkt dieser zweitausendjährigen Tradition der Moderne, ohne jegliche

Spur eines Bruchs oder einerWende imDenken,wurdemit derMies’schen (vonBehrens

vererbten) Formulierung »Less is more« erreicht. Genauso wenig wie Sullivans Formel

hat natürlich auch niemanddieseGleichungwirklich ernst genommen.Kein einigerma-

ßen ernstzunehmender Architekt oder Historiker würde von einer erkenntnistheoreti-

schenErrungenschaft redenund selbst eiserne Puristen undMinimalistenwürden es als

Anmaßung empfinden, das ›Genie‹ Mies mit dem zeitgleichen Einstein zu vergleichen.

Aber warum eigentlich? (Könnte es nicht umgekehrt sein)? Eben wegen des Glaubens

an die Wahrheit glaubte man weder seriös an Sullivans Formel noch an die Mies’sche

Gleichung! Man ist eher von ihrer stilistischen Einfachheit, ihrer provokativen, überaus

suggestiven mathematischen Falschheit fasziniert und sie wurde in der Tat zur verbrei-

tetestenMetapher der Klarheit einer aufs Äußerste reduzierten rationalistischen Archi-

tektur. Aber eben nicht mehr. Eher noch weniger, denn symbolisch ausgedrückt wurde

spätestens mit Stanley Tigermans Titanic von 1978 die Mies’sche Formel zum Inbegriff

des Kritikablen an der modernen Architektur (beispielsweise Venturis Formel »Less is a

bore«). Man blieb in den überlieferten Netzen der Metaphysik hängen und unterschied

kategorisch zwischen Wissenschaft und Kunst und einer umspannenden oder irgend-

wo dazwischenliegenden Architektur. Den Bogen zu einer weiter greifenden »Psycholo-

gie des Künstlers« (des Menschen) schlug man nicht (GD: 135). Man verstand Nietzsche

nicht, und Mies’ erster Auftraggeber Riehl, einer der ersten Biografen Nietzsches, trug

eher noch zum ›Miesverständnis‹ seiner Philosophie bei. Wie es schon Rowe und Koetter

aufzeigten, war der katastrophale Einfluss des »geistlosen Hegels« (Schopenhauer: 536)

auf das Denken der Protagonisten der Moderne einfach noch zu groß: »diese Aussagen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Nietzsches Architektur der Erkennenden

vonMies vanderRohe,WalterGropiusundvonLeCorbusier veranschaulichenvollendet,

wie hegelianische Kategorien und seine Art undWeise zu denken allmählich alle Gedan-

ken sättigten« (Rowe/Koetter: 39).

Man sah inderWissenschaft nochnicht dasMenschliche,manvertrieb eswie ausder

Kunst (Ortega 1) auch aus derWissenschaft.Man verstand alles Erkennen nicht als Blick

›in‹ das Jenseits (das Jenseitige der Zeit), sondern nochmetaphysisch als den orakelnden

Blick ›aus‹ dem Jenseits, als das Erkennen eines ›an sich‹ (als Ressentiment, als Rache

an der Zeit).Wir waren noch entfernt von einerWissenschaft, Kunst oder Architektur der

Erkennenden, eines in sich Spazierengehens.

Alle Naturwissenschaft ist nur ein Versuch, den Menschen, das Anthropologische zu

verstehen: noch richtiger, auf den ungeheuerstenUmwegen immer zumMenschen zu-

rückzukommen. Das Aufschwellen des Menschen zumMakrokosmos, um am Ende zu

sagen »du bist am Ende, was du bist«. (KSA7, § 19[91])

Das passive Erkennen war noch geprägt vomWillen zum Prognostizieren oder Voraus-

sagen aufgrund von Voraussetzungen (wie z.B. das Bestimmen der Position eines Him-

melskörpers anhand der drei Keplerschen Gesetze), war ein Antizipierenwollen der Zeit

aufgrund einer immanenten Gesetzmäßigkeit der Dinge und kein Prägen, kein Herr-

werden, kein Schaffen von neuen Möglichkeiten; es war noch Anwendung der erfunde-

nen Logik. Wir waren noch etwas wunderbare Techniker. Das Hineinlegen wurde mit

Herausfiltern verwechselt. Man (an)erkannte noch nicht die Fiktion als Voraus-Setzung

alles Erkennens, als dessen Orientierung und in fine auch Wertesetzung (Messung am

Leben). Ob philosophisches oder wissenschaftliches Denken, es ist nicht ohne die Fikti-

on zu denken,denn bei allemDenken springt eben die Fiktion,wie schon zitiert, »voraus

auf leichten Stützen: schwerfällig keucht der Verstand hinter drein und sucht bessere

Stützen, nachdem ihm das lockende Zauberbild erschienen ist. Ein unendlich rasches

Durchfliegen großer Räume« (KSA7, § 19[75])!

War der Streit zwischen Kunst und Wissenschaft nicht »darum so bitter, weil hier

zwei Entwürfe geistiger Weltgestalt rangen, Plan gegen Plan stand, denn die Technik

war ja lange, bevor sie nützlich war, hohe Weltgestalt, das vergißt sie nicht mehr«

(Schwarz: 113). Oder hat sie ihre gestalterische Natur, »das reine Schaffen des Geistes«

(Le Corbusier 5: 161) vielleicht doch vergessen, vergessen wollen? Hat die Wissenschaft

nicht verdrängt, dass hier wie dort gleich gedacht wird (KSA7, § 19[76]), dass sich al-

les verschiedene konzeptuelle Denken nur durch die Dosis oder vielleicht durch die

Gebiete unterscheidet (KSA7, § 19[75])? Sie hat niemals nur bei einem strikten und

einzig haltbaren Mehr oder Weniger bleiben wollen, beim kunstfertigen Dosieren an

Effekten, Emotionen..., an Leben. Nicht umsonst redet Nietzsche vom Zusammenhang

des Glaubens an Wahrheit und der »asketischen Ideale«28, der dem höheren Menschen

28 »Diese Verneinenden und Abseitigen von heute, diese Unbedingten in Einem, im Anspruch auf in-

tellektuelle Sauberkeit, diese harten, strengen, enthaltsamen, heroischenGeister, welche die Ehre

unsrer Zeit ausmachen, alle diese blassen Atheisten, Antichristen, Immoralisten, Nihilisten, die-

se Skeptiker, Ephektiker, Hektiker des Geistes (letzteres sind sie samt und sonders in irgendeinem

Sinne), diese letzten Idealisten der Erkenntnis, in denen allein heute das intellektuelle Gewissen

wohnt und leibhaft ward, – sie glauben sich in der Tat so losgelöst als möglich vom asketischen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 113

schon innewohnenden Vertreibung des Lebens aus der Wissenschaft. Auch Platons

ganz selbstverständliche Bezeichnung der Architektur als »Wissenschaft des Bauens«

(Platon 3: 164) ist hier wiederum wegweisend. Man fantasiert schon von angewandtem

Fachwissen, von Regeln der (Bau-)Kunst und (Bau-)Gesetzen. Das Entschlüsseln der

Welt hat weiterhin das ultimative Ziel eines Schlüssels zur Welt. Man denkt sich das

Ergebnis als Anfang, die Zauberformel, die Synthese der »mageren Summe von Beob-

achtungen« (KSA12, § 2[108]) als die Essenz der Dinge und Erklärung ihrer Entstehung.

Auch der Dekonstruktivismus war gerade in seiner Dekonstruktion des Seins (präziser

gesagt, des Hauses des Seins) noch ein reaktives Bauen und eine indirekte Bestätigung

der Wahrheit. Aber wer schafft bzw. was bestimmt die Regeln der (Bau-)Kunst, wenn

nicht die vorausspringende Fiktion? Statt des Weltprozesses und seiner (Bau-)Gesetze

bedingt die »Erhöhung des Menschen« (KSA12, § 2[108]) ein eher offenes Regelwerk der

stetigen »Überwindung engerer Interpretationen« (KSA12, § 2[108]); das sich ›im Flusse‹

Befindende, das Werden, nähert sich niemals der Wahrheit: »denn – es giebt keine

›Wahrheit‹« (KSA12, § 2[108]).

Noch der moderne Alberti unterscheidet klassisch altbewährt zwischen Vernunft

(»vernünftige Einfälle des Geistes« [Alberti: 299]) und Kunst. Nietzsches frühe Apho-

rismen Zwischen Wissenschaft und Kunst (KSA7, § 19[1-330]) bedeuten die wichtigste

Aufklärung dieses Missverständnisses und stellen damit einen der grundlegendsten

Texte der Architekturtheorie dar. Aber trotz dieser noch ›naiven‹ Unterscheidung hat

Alberti dennoch intuitiv bereits die eigentliche Aufgabe der Kunst als Lebensmög-

lichkeit begriffen29, mit Kunst zur Kunst anzuregen, als Zähmung des Lebens und

Stimulans zum Leben, die kontinuierliche Veränderung als Bedingung verstanden, und

die Kultur (z.B. die künstlerisch-kulturelle Bedeutung derMaske) als Voraussetzung der

(menschlichen) Natur (Buch 6, Kapitel 4).

ImSinne Poppers kannman vielleicht durchausKant gegenHegel unddessenHisto-

rizismus anführen.SeinerKritik derVernunft ist in der Tat recht schwierig etwasWeltpro-

zesslerisches anzudichten. Aberman hielt andererseits den bauenden Geist von Kants30

Dingen ›an sich‹ noch für eine grundlegende Alternative zu Gott. Anders gesagt: Man

sah in Gott noch nicht den Stern unseres (konzeptuellen) Denkens, und man sah im Er-

löschen des Sterns durch Wahrheit (also die »scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 353])

Ideale, diese ›freien, sehr freien Geister‹: und doch, daß ich ihnen verrate, was sie selbst nicht se-

hen können –denn sie stehen sich zu nahe –: dies Ideal ist gerade auch ihr Ideal, sie selbst stellen es

heute dar und niemand sonst vielleicht, sie selbst sind seine vergeistigste Ausgeburt, seine vorge-

schobenste Krieger- und Kundschafter-Schar, seine verfänglichste, zarteste, unfaßlichste Verfüh-

rungsform: – wenn ich irgend worin Rätselrater bin, so will ich es mit diesem Satze sein!… Das sind

noch lange keine freien Geister: denn sie glauben noch an die Wahrheit…« (GM, III, § 24)

29 »Man berichtet nämlich, daß zu Byzanz die menschliche Kunst so weit gebracht, daß dort die

Schlangen niemand verletzen und die Dohlen innerhalb der Mauern nicht herumfliegen« (Alber-

ti: 303).

30 »Ich genieße das Vergnügen, sagt Kant, ohne Beihülfe willkürlicher Erdichtungen, unter der Ver-

anlassung ausgemachter Bewegungsgesetze, sich ein wohlgeordnetes Ganze erzeugen zu sehen,

welches demjenigenWeltsysteme, das das unserige ist, so ähnlich sieht, daß ichmichnicht entbre-

chen kann, es für dasselbe zu halten. Mich dünkt, man könnte hier, in gewissem Verstande, ohne

Vermessenheit sagen: gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen!« (I. Kant, in: GT: 218)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die geistige Erlösung, im Tod Gottes abermals den Beginn einer neuen Geschichte des

(nun endlich entzauberten) Denkens.

Eine kurze Geschichte des Denkens, des bauenden Geistes, ergibt natürlich auch ei-

ne kurze und nötigerweise ›detaillierte‹ Baugeschichte (Geschichte der Architektur), in

der die klassische Moderne (nur) eine Fortsetzung der modernen Klassik darstellt. Das

Potenzial vonNietzschesGenealogie desDenkens bestündedarin,mit derÜberwindung

der Wahrheit schließlich auch das postsokratische Brechen zu überwinden und damit,

nochmals gesagt, potenziell unsere »Geschichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu

machen« (der vorsokratischen [MA: 305]). Schon einen erstenWink zur eher ›unberühr-

ten‹ Natur des Denkens liefert uns bereits der konkrete Begriff der Abstraktion. Hat die

Moderne, ohne es wirklich zu erkennen,mit »Less ismore« nicht das ultimative Zauber-

bild fürdasDenkenerfunden?! (NochunmissverständlicherwirddieGleichungmit ihrer

äquivalenten Spiegelung: »mehr ist weniger«). Ist nicht die Abstraktion dieses exklusive

Mehr, dasMehr an konkretem Leben, das lebensnotwendigeWesen des Denkens, dieses

uns anhaftende ›Hinwegtun‹ oder Vereinfachen der Welt (wie wir es noch mit unserer

›Reise ins Gehirn‹ verdeutlichen werden)? Das reine Mehr, das ›Hinzutun‹, entspräche

dann geradezu einer reinen ›Verleumdung‹ des Künstlers (KSA8, § 16[22])!

Es war ein großerMathematiker, mit dem die Philosophie in Griechenland anhebt. Dort-

her stammt sein Gefühl für das Abstrakte, Unmythische. (KSA7, § 19[96])

9. Abstraktion

Wenn man aber den metatechnischen Weltort ins Hohe und Weite ausbaut und so

demArbeitsriesen eine gleichstarke organischeGroßformbeilegt, dannerstwiegtman

ihn auf und bringt seinem abstrakten Verband dasMaß einesmenschlich bemessenen

anderen hinzu. (Schwarz: 113)

Das Abstrakte wird ganz allgemein als das Nichtgegenständliche definiert, das von den

ersten fünf Sinnen apriori nicht erfasstwerdenkann. In einer nochbegriffskomplemen-

tären Auffassung wird damit des Öfteren seine eher lebensferne Dimension betont als

Gegenpol zum Konkreten und Lebensnahen einer beispielweise organisch gestalteten

Form. Die Welt der Ideen mit ihrer grauen bzw. weißenTheorie gehört damit nicht un-

bedingt zu den Alltagsbedürfnissen der meisten Normalsterblichen. Auch sieht man in

der Wissenschaft eher ein konkretes Mittel, die fortschreitende praxisorientierte Tech-

nik zu unterhalten.Man glaubt zuerst einmal der vorrangigen ›bloßen Befriedigung von

Bedürfnissen‹ (»utilitas«) zu genügen und erst im Weiteren eventuell den sekundären

›intellektuellen Ansprüchen‹ (»venustas«). Doch das konkret Menschliche zielt »nicht in

erster Linie auf das Praktische« und die Bedürfnisse der (fünf) gegenständlicheren Sin-

ne (Lévi-Strauss: 20); dieWissenschaft und insbesondere ihr Ursprung, die Philosophie,

sindnur die extremeAusgeburt eines viel grundsätzlicherenmenschlichenBedürfnisses

und damit einer weitaus fundamentaleren Aufgabe des Denkens: »uns die Welt vorstell-

bar machen« (KSA12, § 2[88]). Hierin, in der »venustas«, oder der »hohen Weltgestalt«

(Schwarz: 113), fanden die bedingten Disziplinen der Kultur ihre menschliche Würde.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

