II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Le Corbusier™), bis es einen Sinn bekommt, eine Seele, bis Leben in das Ding, in den
Entwurf kommt.

Die Gestalt-Psychologie betrachtet einen Gesamteindruck als Summe, und mehr als
die Summe seiner Teileindriicke. (Venturi 1: 136)

Mit diesen faszinierenden schépferischen Phinomenen fangen aber gleichzeitig auch
die Probleme der Blindheit an. Denn Kunst am Leben zu messen ist fiir nicht wenige
>Kiinstler« nahezu vulgir. Doch dieser unbedeutende Teilbereich der (toten) Kunst drif-
tet damit ab in die Kategorie der »Kunst fiir die Kunst« (»l'art pour lart« im Sinne von
Lévi-Strauss: 43, oder von Bourdieu 1: 63). Auch nicht wenige scheinbar verriickte Ge-
biude gehodren dieser Kategorie an, deren formale Extravaganz leider nicht das Leben
in ihnen extravagant zu schaffen versteht (dessen Rahmen oder Lebensraum), weil die-
ses unbedingte Zusammengehoren von Fiktion und Leben eben nicht erkannt und ex-
plizit erarbeitet wurde. Die Fiktion wurde nicht am Leben gemessen und das scheinbare
Kunstwerk bleibt dadurch (fiir das Leben) v6llig unbedeutend. Wir brauchen also in die-
sem Sinne fiir eine fruchtbare Arbeit eine (selbstverstindlich frohliche) Wissenschaft der
Fiktion, eine wahrhaftige Science-Fiction (oder vielleicht besser Fiction-Science).

Wir sollten der Sprache nicht mehr abverlangen als ihre urspriinglichen Intentionen,
d.h. die Schaffung von Begriffen als Zeichen zum Wiedererkennen von Zustinden und
Begehrungen, ohne jegliche Absicht auf Logik. Der Begriff ist immer nur ein Bezeichnen
des Zustandes als eine (analogische) Synthesis, niemals aber ein Begreifen des Zustan-
des im Sinne einer logischen Analysis (Aufldsung); »unwissenschaftlich«ist jede innere
geistige Aktion thatsichlich, auch jedes Denken« (KSA12, § 1[50]). Eine altgriechische-
re »Leidenschaft der ErkenntnifS« (KSA9, § 11[141]) wire nichts anderes als die erkannte
Leidenschaft der Unkenntnis (der Instinkt, Trieb oder Wille zur — Kunst), man muss sie,
die unter der Leidenschaft der Erkenntnis waltende und viel tiefere, fatalere und bedeu-
tungsvollere Leidenschaft der Unkenntnis noch wollen.

8. Architektur und Wahrheit

Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropo-
morphismen kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-
torisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurden, und die nach langem Gebrauch
einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen,
von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und
sinnlich kraftlos geworden sind, Miinzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Me-
tall, nicht mehr als Miinzen in Betracht kommen. Wir wissen immer noch nicht, woher
der Trieb zur Wahrheit stammt: denn bis jetzt haben wir nur von der Verpflichtung ge-
hort, die die Gesellschaft, um zu existiren, stellt, wahrhaft zu sein, d.h. die usuellen

12 »lorsqu’une ceuvre est a son maximum d’intensité, de proportion, de qualité d’exécution, de per-
fection, il se produit un phénoméne d’espace indicible: les lieux se mettent a rayonner, physique-
ment, ils rayonnent [...] C'est du domaine de I'ineffable.« (Le Corbusier, »Architecture religieuse,
in: LArchitecture aujourd’hui, hors-série Juin-Juillet, 1961, S. 3)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

91


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Metaphern zu brauchen, also moralisch ausgedriickt: von der Verpflichtung nach ei-
ner festen Convention zu liigen, schaarenweise in einem fiir alle verbindlichen Stile zu
ligen. (WL: 880f.)

Die Beziehung von Architektur und Wahrheit entspricht nahezu jener von Wissenschaft
und Religion, d.h. einer angenommenen Gegensitzlichkeit, die mit dem Ereignis bzw.
Ergebnis »Gott ist tot« endgiiltig besiegelt zu sein scheint. Der daraus resultierende
Glaube an die Autonomie einer Disziplin, also das Wissen als angenommener Gegen-
satz zum Glauben, macht jedoch meist blind fiir ihre verborgenen Wurzeln. Wenn auch
Architektur a priori (und in fine) nichts mit Wahrheit zu tun hat, ist sie dennoch zu-
tiefst vom Glauben an Letztere geprigt, denn ihre Geschichte ist eben keine autonome
Geschichte, sondern fester Bestandteil der allgemeinen Geschichte der Ideen unserer
abendlindischen Kultur (Choay 2:9). Choay sieht in Morus und Alberti die geistige
Basis der (architektonischen) Moderne (vgl. Choay 1). Morus Utopia basiert auf Platons
Staat, auf dem Wahrheitsideal des Staates; vorauseilend gesagt, das Unmenschliche, die
Wahrheit, ist schon selbstverstindlich geworden. Um dem Gedanken Rossis zu folgen
und »das Menschliche« wieder zum Ausgangspunkt zu machen, miissen wir Choays
These weiterdenken. Wir miissen aber mit Alberti und Morus nachsichtig sein, denn
auch sie waren nur Handlanger des >bosen Sokrates«.

Welch »wunderbare Erfindung der Logik« (KSA7, § 19[102]) auch dieser geschichtli-
chen Zusammenhinge. Ohne auch gleich konkrete Spuren sehen zu miissen, springt die
kinstlerische Logik weit voraus (und weit zuriick) und ahnt den fatalen Bezug zum viter-
lichen Platonismus, denn auch die >kurze« Architekturgeschichte kann im Sinne White-
heads nicht mehr als einige fantastische Fuf3noten zu Platon liefern!

Und sieht man nun im zweiten Schritt genauer hin, springt in unserer stiefviterli-
chen Definition der Schénheit in Kunst und Leben von Vitruv (Vitruv, B2:14f.) und Al-
berti® (Alberti: 292fF.) sofort Platons fabelhafte Idee des Schonen an sich ins Auge (Pla-
ton 4: 2281F.), als Auszug »jener einzigen Wissenschaft, die da die ewige Schénheit um-
faRt«* bzw. die geniale Grundeinsicht (der Asthetik), dass gelegentlich, insbesondere in
der Natur, aber eben auch beim Kunstwerk, das Ganze mehr als die einfache Summe
seiner Teile ist (Platon illustriert dies am einleuchtenden Beispiel des Gesichts [Platon
4:132]). Doch es blieb nicht bei einem strikten und einzig haltbaren smehr« oder >weni-
ger« (an Effekten, Emotionen etc., an Leben). Auch hier, in den frithen Spuren der archi-
tektonischen Asthetik, gilt schon der, aus der philosophischen Asthetik bzw. von Platon
tibernommene >wunderbare< Gegensatz von >wahr<und »falsch¢, von Sein und Schein (Vi-
truv, B2:15). Das riickwirtige Springen auf leichten Fifien in der Geschichte der Ideen
soll uns aber nicht iiber die mithselige Wegbereitung der Moderne hinwegtiuschen, um
im 20. Jh. zu dem scheinbar vollig selbstverstindlichen Begriff der »wissenschaftlichen

13 »Doch der Kiirze halber méchte ich die Definition geben, daf die Schinheit eine bestimmte gesetz-
miRige Ubereinstimmung aller Teile, was immer fiiv einer Sache, sei, die darin besteht, daft man weder et-
was hinzufiigen noch hinwegnehmen oder verindern konnte, ohne sie weniger gefillig zu machen« (Alber-
ti: 293).

14 Platon, Gastmahl, Wiesbaden: VMA-Verlag 1959, S. 56

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Universalitit« (auch) innerhalb des Stidtebaus zu gelangen. Wie es Choay in ihrer An-
thologie darlegt, stellt sich der sogenannte Urbanismus als die letzte Konsequenz und
Synthese aller vorurbanistischen Wegbereitungen der Alten Welt dar, insbesondere je-
ner des 19. Jh., mit der die Moderne so entschieden zu brechen beabsichtigte. Urbanistik
als Wissenschaft der Landesplanung wird nun definitiv im Anspruch auf Wahrheit zur
allumfassenden Architektur der Erkennenden erkoren und simtliche scharfe Kritik am
wissenschaftlichen Stidtebau erfolgt ironischerweise ebenfalls »im Namen der Wahr-
heit«”. (Hier haben wir ein anschauliches Beispiel fiir unsere einleitende Bemerkung
[vgl. Methodik] tiber das sterile Fortschrittsideal der Moderne, Wahrheit stetig im Na-
men der Wahrheit zu bekimpfen.)

Es gab einmal zwei Weisen des griechischen Geistes, Dorik und Jonik, die nicht nur
zwei Baustile waren, sondern zwei Welten, so verschieden, dafd zwischen ihnen nur
bitterster Krieg sein konnte. (Schwarz: 113)

Unsere seit Vitruv manifeste, erste architektonische Ordnung ist mit Platon auch die
letzte, die einzige, die wahre Tempelordnung, ist die Lebensméglichkeit der Sterblichen
bzw. der unsterblichen Seelen. Platons dorische Ordnung entspricht der spartanischen
Lebensweise, auch der minnlich kriegerischen; die dorische Ordnung reprisentiert im
konservativen Sinne Platons das Ideal, den Ursprung, das Gute, das Rechte, das Originale
und Standhafte unserer Kultur (vgl. Platons Laches). Alles Weitere, d.h. die geschichtliche
>Entwicklung« des dorischen (Lebens-)Stils, ist fiir Platon der Abfall vom Ideal, der Nie-
dergang unserer Kultur (Popper 2: 61). Von dieser ersten Ordnung kommt auch das Ver-
bot, das Vaterland zu verlassen, um jeder potenziellen Verinderung Einhalt zu gebieten.
Hier veranschaulicht Platon den Zusammenhang von Idee und Form (form follows idea),
von Philosophie und Architektur. Die Idee der urspriinglichen idealen (spartanischen)
Lebensweise ist also in der dorischen (spartiatischen) Ordnung reprisentiert oder sym-
bolisiert. Es sind nur zwei Seiten derselben Medaille, einmal mit der Idee philosophisch
bzw. >lebenskiinstlerisch« konzipiert und formal mit der dorischen Ordnung architekto-
nisch veranschaulicht, verrdumlicht. Architektur als Zeichensprache der Philosophie?!
In Platons Fall Zeichensprache des Absoluten, mit seinem Konservatismus (dorisch = ur-
spriinglich = wahr und gut) vielleicht auch schon absolute Zeichensprache. Man versteht
in diesem Sinne auch besser die absolute (mathematische) Prizision der dorischen Ord-
nung bei Vitruv. Man kénnte schon fast von einem prizisen Sinn der Mathematik reden,
dem anthropomorphen bzw. perspektivischen Sinn. Diese suggestive Kraft der mathe-
matischen Einfachheit wirkt noch 1905 in der historischen Formel Einsteins nach. Wie

15 »ll prétend a une universalité scientifique: selon les termes d’un de ses représentants, Le Corbusier,
il revendique>le point de vue vrai«. Mais les critiques adressés aux créations de l'urbanisme le sont
également au nom de la vérité.« (Choay 2: 9)

16 »Welche unter den Tonarten sind nun weichlich und fir Trinkgelage geeignet? Die ionische, war
seine Antwort, und die lydische, welche schlaff genannt werden. Wirst du nun diese, mein Lieber,
bei kriegerischen Mannern brauchen kénnen? Keineswegs, antwortete er, sondern es scheint, du
behiltst die dorische und die phrygische tibrig.« (Platon, Der Staat, in: DB Sonderband: Die digitale
Bibliothek der Philosophie, S. 13324 [vgl. Platon-SW Bd. 2, S. 99])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

93


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Nietzsches Architektur der Erkennenden

uns schon Roland Barthes zeigte, hingen Mathematik und Mythologie sehr eng zusam-
men (Barthes: 86). Und sprach nicht schon der berithmte Mathematiker Poincaré von der
emotionalen Rolle unserer Sinne bei der Entwicklung mathematischer Lésungen, von
der mathematischen Schénheit, der Harmonie von Zahlen und Formen, der geometri-
schen Eleganz, vom fundamentalen isthetischen Gefiihl der Mathematiker (Poincaré,
1.3:48)?! Auch hier, oder ausdriicklich hier, in der konkretesten und auch abstraktesten
Disziplin unserer Kultur, werden der urspriinglichere und immer noch dominierende
asthetische Sinn des Menschen und die »natiirliche« Aufgabe unseres Denkapparates ex-
emplarisch veranschaulicht (KSA11, § 40[17] u. KSA13, §17[31). »Dort wie hier wird gleich ge-
dacht« (KSA7, § 19[76]), d.h. hier und dort werden wir von derselben suggestiven Macht
der Einfachheit verfiihrt: die aufs AufRerste reduzierte, rationalisierte, d.h. entworfene
Skizze oder Gleichung (nicht umsonst sprach Einstein vom Einklang zwischen Wissen-
schaftund Religion [vgl. Balibar]). Nirgends eine Spur vom>Ding an sich<aus Konigsberg
(Kant), nichts Absolutes, sondern je nach Disziplin nur Begriffe und Formeln, Codes und
Konventionen..., also wiederum alles nur »Bilder des Bildners« (FW: 199).

(Man muss hier eben einmal die Wissenschaft gegen den Vorwurf verteidigen,
durch das notige Isolieren des zu untersuchenden Sachverhaltes auch gleichzeitig
dessen Grundbedingung/Leben/Werden zu verindern bzw. zu beenden. Denn dieses
Grundproblem aller Forschung gibt es nur fiir fromme Gliubiger, nicht aber fiir frohli-
che Wissenschaftler, die eben den rein perspektivischen Sinn des Schaffens von Wissen
anerkennen.)

Der Zweck des Staates soll nie der Staat, sondern immer der Einzelne sein. (KSAS, §
17017))

Spartanisch leben bedeutet fiir Platon vor allem wirtschaftliche Enthaltsamkeit (der
herrschenden Klasse). Das Einfache ist das Urspriingliche, Wahre und Essenzielle zur
Erhaltung staatlicher Stabilitit. Verinderung ist also immer gleichbedeutend mit Abfall
vom Ursprung, d.h. Dekadenz, Verfall und schliefdlich Untergang der Kultur. Popper
stellte die soziologische Motivation von Platons Philosophie in den Vordergrund, d.h. die
absolut konkrete Dimension seiner abstrakten Ideen. Er erklirt einerseits Platons noble
Absichten zur Beendigung der 30-jihrigen griechischen Kriege und macht andererseits
Platons Theorien zum Ausgangspunkt seiner Genealogie des modernen Totalitarismus.
Denn ganz selbstverstindlich stellte Platon den Wert von Staat und Wahrheit tiber den
Menschen (Platon 3: 393). Die Asthetik ist immer nur der Spiegel philosophischer oder
sozialtechnischer Neigungen im Sinne Poppers. Anders ausgedriickt konnen dsthetische
Tendenzen des Ofteren als Spiegel einer gesellschaftlichen Gefahr, Not oder Hoffnung
fungieren: Wenn das Ganze zu >mehr« wird als der Summe seiner Teile, tendiert das
Ganze auch leicht zu einem hoheren Wert als seine Teile. Der Staat als abstrakte Struktur
(van sichq) steht tendenziell iiber den konkreten Teilen, den Individuen, den Menschen!
Diese Idee, wie es Nietzsche in den Vordergrund bringt (und Popper ohne Berufung auf
Nietzsche sozialtechnisch auf den Punkt bringt), kann nur kiinstlerisch gerechtfertigt
werden (KSA7, § 19[36]). Jede andere Interpretation birgt schon den Keim eines Tota-
litarismus in sich; die Definition des Totalitarismus beinhaltet also das Vorrecht, den
Mehrwert des Ganzen gegeniiber den Teilen (wenn das Ganze wie zu leben beginnt,

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

wenn es eine Seele bekommt, keine rein menschliche, sondern eine den Menschen
iiberdauernde, eine absolute, eine unsterbliche). An dieser Stelle unseres menschlichen,
allzumenschlichen Theaterstiicks des Daseins, lisst Platon Parmenides den Dolch er-
greifen und Heraklit abschlieRend auf der reichen Bithne der griechischen Tragddie
ermorden. Das absolute Sein eliminiert definitiv das ewige Werden. Dieser historische
Vatermord der kulturellen Mannigfaltigkeit, dieser griechische Kunstraub des Willens
zur Einheit, ist die grof3e Vorbereitung der spiteren, nicht mehr kiinstlerisch verstande-
nen, monotheistischen Totalititsdelirien der Menschheit. Die Geschichte der Wahrheit
ist also die Geschichte einer totalitiren Idee. Der Totalitarismus ist vielleicht unter
Mitwirkung einiger >genialer< Képfe entstanden, seine Verbreitung jedoch griindet,
neben dem von Freud erwihnten Herdentrieb (Freud 4:78), unter anderen auf einer
nicht zu unterschitzenden wahr-haftigen Volksverdummung.

Wenn auch noch im umgedrehten (und anachronistischen) Sinne, so haben wir es
hier doch mit einem ersten Manifest einer Architektur der Erkennenden zu tun, mit der
ersten Auslegung des merkwiirdigen Satzes Nietzsches: »[...] wir wollen uns in Stein und
Pflanze iibersetzt haben, wir wollen in uns spazierengehen, wenn wir in diesen Hallen
und Girten wandeln«, wenn wir im Stadt-Staat Platons wandeln. Hier manifestiert sich
exemplarisch Platons magische Gleichung sWahrheit = Gliick«. Denn die wissenschaftli-
che Stadt ist par excellence die Begliickende, die »Stadt des Gliicks« (Choay 2: 51). Platon
kalkuliert in seinem Staat das Gliick durch Wahrheit. Seine Philosophie wird hier zur
Wissenschaft des Gliicks (und dies eben nicht lediglich im tibertragenen Sinne wie bei
jeder Lebensphilosophie). Im neunten Buch berechnet der grofite Wissenschaftler aller
Zeiten (besser noch Wissenschaffer oder -schopfer) das Mafd des Gliicks eines gerechten
oder ungerechten Menschen. Unter anderen wissenschaftlichen Fiktionen >beweist« er
hier auch die Unsterblichkeit der Seele. Seitens der angewandten Wissenschaften kul-
miniert der Urbanist zum >Besitzer der Wahrheit, der fiir den universalen Menschentyp
die ideale Form entwirft, den universalen Stadttyp erstellt (Choay 2: 34—41). Analog zu
Platons Philosophie, avanciert nun auch die Geometrie zur Wissenschaft des Gliicks, und
der>Besitzer der Wahrheit<, der rerkennende« Architekt, wird zum >Schépfer des wahren
Glitcks«.

8.1 Zwischen Wissenschaft und Kunst

In unserem Plan war versucht, die Technik zu bandigen und zu besinnen, indem sie mit
groflen MafRgestalten zu gemeinsamen Leben verbunden wurde. (Schwarz: 113)

Aber gibt es denn eine Alternative zur wissenschaftlichen Stadtplanung, zur »progressi-
ven< Modellstadt? Wire beispielsweise die >kulturelle Stadtplanung« ein Gegenpol (oder
auch die snaturalistisches, die »Technotopie« sowie die »Anthropolis«)? Wiren sie ein
Mittel, dem rationalistischen Reinheitsgebot der Wahr-Nehmung (der reinen Vernunft
und Erkenntnis) entgegenzuwirken, das Verwerfen alles >Menschlichen« in der Wissen-
schaft zu stoppen, um wieder »die Triebe [zu] unterhalten als Fundament alles Erken-
nens, aber wissen, wo sie Gegner des Erkennens werden« (KSA9, § 11[141])? Wire etwa die
Kunst diese Alternative zu den Gegnern des Lebens? Wie es jedoch Ortega auf den Punkt
gebracht hat, ist die Moderne auch in ihrer »Vertreibung des Menschen aus der Kunst« nur

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

95


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die letzte Konsequenz der Renaissance. In der Kunst gipfelt nun die »systematische Ab-
lehnung alles >Menschlichen« [- aller Triebe] — aller Leidenschaften, Empfindungen und
Gefiihle« (Bourdieu 1: 62)! Man ist weit fortgeschritten seit dem vorsokratischen plasti-
schen System als sinnlichem Schleier der Illusion, seit Phidias hochgeistiger »Emotions-
maschine« (Le Corbusier 5:173)."

Bei aller Nachsicht, auch wenn die Handlanger, boshaft gesagt, nichts ver-ursachen
(Alberti, Morus, Paulus...), so sind sie doch weitaus gefihrlicher als ihre bosen Geistes-
viter. Denn weder Sokrates noch Christus waren das grole Problem der Menschheit,
sondernimmer nur die Akademie, Kirche oder Partei, also die hérige Herde. »Man vergilt
einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schiiler bleibt« (Z: 83). Gerade in seiner
Umbkehrung des Platonismus fiihlt sich Nietzsche Platon (bzw. Sokrates) am nichsten.
Insbesondere in der Ideengeschichte »setzt jede Uberwindung eine Assimilation voraus«
(Ortega 2:161). Aber die grofRartigen Erfinder der Wahrheiten haben es nicht nur gelernt,
»ihre Feinde [zu] lieben« und »ihre Freunde [zu] hassen« (Z: 83), sondern auch zu ihrem
eigenen Werk einen hellsichtigen Abstand zu bewahren (auch der geniale Freud deu-
tet eine weit offenere kritische Selbstbetrachtung seines psychoanalytischen Versuchs
an, als so manche seiner frommen Jiinger [Freud 1: 40]). Grof3e Wissenschaftler (er)ken-
nen eben die Entstehungsgeschichte ihrer grofien Wahrheiten, selten aber ihre Schii-
ler'. Der >wahre« Wissenschaftler weif, dass er »mit Hypothesen und Theorien arbeitet«
(Popper1: 121); der Nichtwissenschaftler und Schiiler ist sich dessen meist nicht mehr be-
wusst, und hilt die »theoretischen Modelle deshalb filschlich fiir konkrete Dinge« (Pop-
per 1: 121)".

Nun sind wir seit der heroischen Moderne sicherlich schon weit>fortgeschrittenc<und
der Begrift der Wahrheit scheint in der Architektur offenbar als vage geschichtliche Er-
innerung eher verloschen zu sein. Auch ist diese heldenhafte Zeit unseres sachlichen,
objektiven und wissenschaftlichen Anspruchs der Architektur gleichzeitig die Periode
unzihliger kiinstlerischer Manifeste (Conrads). Dennoch bekundete unsere Tradition
der modernen Architektur aus guten Griinden eine trotzige »Abscheu vor der Kunst«
(Rowe/Koetter: 202), denn sie war sich durchaus des traditionellen Kunstmissverstind-
nisses bewusst*®. Immer wieder scheint sich die Architektur zwischen zwei Disziplinen

17 Eswirde den Rahmendieser Arbeit tibersteigen, (iber die unzahligen dufierst fruchtbaren>Wider-
spriichlichkeiten<im Werke Phidias’ puristischen Sohns, des modernen und gleichzeitig vorsokra-
tischen >Criechen<Le Corbusier zu berichte. Er ging in seinem fiktiven Spagat vielleicht nicht ganz
so weit wie Mies van der Rohe, der das Undenkbare denken wollte und seinen abenteuerlichen
Geist zwischen Nietzsche und Hegel zu spannen suchte (vgl. Neumeyer 2).

18 »Art des Olympes pour professeurs et bicornes d’Institut. Gréce non-combattante, verbeuse, en
fauteuil et pantoufle. Pas un seul signe de vie. Homére est assassiné.« (Le Corbusier zitiert von M.
Krustrup, in: L'lliade Dessins, Borgen Copenhague: Mogens Krustrup 1986, erste Seite der Einleitung)

19 Auch hier muss wieder angemerkt werden, dass der schiilerhafte Platonismus in seinem Drang
nach Universalismus nicht selten Platons Offenheit verschleiert, denn dieser wusste (nur schein-
bar paradoxerweise) recht wohl, dass die Welt ewig mobil bleibt und dass sich kein Gesetz, keine
Justiz, kein (insbesondere politisches) System aufirgendeinen stabilen universellen Anhaltspunkt
stiitzen kénne (Rosanvallon 1: 243f)).

20 So wie man die Kunst nur in der Praxis, nur im Machen von Kunstwerken verstehen kann, auch
Architektur im Entwerfen, kann man die Wissenschaft nur als Wissen-Schaffer verstehen, die Er-
kenntnis nur in ihrer erfahrenen Entstehung erkennen. »Uberhaupt soll man lernen, mannich-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

zu befinden, die manchmal als widerspriichlich, mitunter als komplementir betrachtet
werden. Immer wieder ist der Architekt im Theoretisieren und selbst im konkreten Bau-
en in diese Ambivalenz zwischen Kiinstler und Wissenschaftler (oder >nur«< Ingenieur)
eingespannt.

Geschichtlich betrachtet stellen wir also insbesondere zwei Beziehungen zur Wahr-
heit her: eine direkte mit unserer »Nostalgie des Absoluten« (Steiner), d.h. mit einer ab-
soluten Architektur (und selbst die absolut kiinstlerische Architektur unterliegt noch die-
sem direkten Bezug zur Wahrheit), oder eine indirekte durch unsere moderne komple-
mentire Auffassung von Wissenschaft und Kunst, durch unseren Platz zwischen Wis-
senschaft und Kunst, mit der wir Schiiler und Handlanger »die gingige Antithese von
Kunst und Wissenschaft« (Adorno/Horkheimer: 24) eben billigen und weiterhin besti-
tigen. Mit dieser anscheinend fundierten Antithese weist die Wahrheit gewissermafien
der Architektur ihren recht kliglichen (Zwischen-)Platz zu. Doch wissen wir wirklich,
und trotz einer gerade auf dieser scheinbar komplementiren Konstellation griindenden,
klar definierten Ausbildung (z.B. an der ETH Ziirich), wo sich dieser uns zugewiesene
Platz wirklich befindet und was er fiir die Architektur bedeutet? Fiir kritische Auflen-
stehende (die »neuen« Stadtplaner) ist die Situation noch unverstindlicher, und unser
relativer Verlust an Autoritit ist neben konkreten geschichtlicher >Tragodien< sonderlich
an dieses abstraktere Grundproblem hinter der Frage »Was ist Architektur?« gekniipft.

Dem Problem eines ihm auferlegten, nicht weiter hinterfragten Erbes ausweichend,
sagt nun der Architekt zu Recht, zwischen der Wissenschaft und der Kunst liege eben
der Entwurf, unser eigentliches (Haupt-)Fach. Das gleicht aber meist eher einem Orakel-
spruch, denn hat iiberhaupt noch irgendetwas (unter voritbergehender Beachtung der
Antithese), dazu recht fadenscheinig Definiertes, Platz zwischen der autoritiren Wis-
senschaft und der Kunst? Was kann denn noch dazwischen liegen, zwischen Sein und
Schein? Nun fiihlt sich der Architekt in der Tat bedringt und sagt geradewegs, die Bau-
kunst sei autonom! Je mehr aber eine Disziplin an ihre eigene Geschichte und intellek-
tuelle Autonomie glaubt, desto mehr nihert sie sich in der Regel der totalen Abhingig-
keit von einem dominanten Denken (Deleuze 1: 20). Es ist schon fir die >spezialisierten
Denker« schwierig genug, innerhalb eines (politisch-kulturellen) Systems innovativ sein
zu kénnen und zu diirfen, fir >Aufienstehende« scheint dies eher hoffnungslos oder rein
zufillig (also auch nicht vermittelbar) der Fall zu sein. Auch hatten wir eben in der Ge-
schichte schon den Versuch einer autonomen Architektur unternommen (Kant-Ledoux),
einer tbermiitigen Ubertragung der aus Kénigsberg stammenden Dinge »an sich<aufei-
ne Disziplin »an sich?'. Mit der itbermiitigen Sehnsucht, der Bedringnis zwischen Wis-
senschaft und Kunst durch Autonomie zu entkommen, landeten wir nach der Revolution
(18. Jh.) mit der Avantgarde (20. Jh.) schliefilich wieder auf den Gemeinplitzen des Den-
kens.

fach productiv zu sein: es ist das Hauptkunststiick, um in vielen Dingen weise zu werden« (KSA8, §
23[168]).

21 Der fantastische Wunsch einer Anndherung der revolutioniren Architektur an die modernen Wis-
senschaften endete in der Tat in einer >autonomenc« Architektur, einer von der Welt der Erschei-
nungen abgeschnittenen, unter den Verirrungen Kants leidenden Architektur einersHinter-Welt«.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

97


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Alles Erkennenist ein Wiederspiegeln in ganz bestimmten Formen, die von vornherein
nicht existiren. Die Natur kennt keine Gestalt, keine GrifSe, sondern nur fiir ein Erken-
nendes treten die Dinge so grof und so klein auf. Das Unendliche in der Natur: sie hat
keine Grenze, nirgends. Nur fiir uns giebt es Endliches. Die Zeit in’s Unendliche theilbar.
(KSA7, §19[133])

Die Erfindung der Erkenntnis, diese »gréfite Fabelei« unserer abendlindischen Ideenge-
schichte (WZM: 380), hat stets schwere Folgen fiir den Kiinstler, denn die Idee einer>rich-
tigen Formc spukt noch immer in so manchem Kopfe herum (Choay 2: 34). Sie entspricht
dem Wunschdenken einer definierbaren Wahrnehmung der Form im Sinne einer for-
malen Lesbarkeit an sich (des Stadtraumes, des architektonischen Objektes, des Kunst-
werkes...), d.h. einer gesteuerten Interpretation eines Werkes, eines Sinns an sich oder
gar eines eindeutig manipulierbaren Auftretens eines prizisen Affektes als bestimmba-
re Folge der Wahrnehmung einer bestimmten Form. Auch Rossi warnt noch die Postmo-
dernevor der formalistischen, auf »einige[n] vereinfachende[n] psychologische[n] Tests«
(Rossi: 17) basierenden Lesbarkeit der Stadt. Hier wire die Rolle des Kiinstlers immer
noch, als Sprachrohr des ihn iibersteigenden universellen Seins, das Wesen des Seins
und der Dinge zum Sprechen zu bringen. Die Kunst verkommt zu einer Affire der Trans-
zendenz (damit gibe es auch geometrische Gesetze der Wahrnehmung und viele andere
>Gespenstereien an sich).

Aber solange wir nicht (an)erkennen (das Unerhorte héren), dass es kein >Ding an
sichg, keinen >Sinn an sichs, keine >Bedeutung an sichs, keinen Tatbestand an sich gibt
(WZM: 381), kurz, solange wir an das Sein an sich glauben, werden wir auch niemals
das Potenzial des Hineinlegens eines Sinns auszuschopfen wissen. Der Kiinstler legt al-
s0 (s)einen Sinn in die Dinge und schafft damit erst einen potenziellen >Tatbestands,
aber das heif’t noch lange nicht, dass das Ding von nun an und fiir jedermann exklu-
siv wahrnehmbar von diesem einen Sinn als seine absolute Essenz oder Wesenheit ewig
bestimmt wire! Denn alles, was lebt, interpretiert eben — um zu leben! Dies hat natiir-
lich auch bedenkenswerte Folgen fiir die Idee einer sogenannten Zeichensprache. Sind
es nicht dieselben Folgen wie fiir jede andere Sprache, Folgen verstanden als ein Drif-
ten, als ein Zusammendriften der Wissenschaft und Kunst, vielleicht verstanden als ein
wahrhaftigeres Potenzial?

Wenn wir im Nachgehen der Frage »Was ist Architektur?« nicht einfach hérig die
gingigen Gegensitze billigen wollen, kommen wir den Fragen »Was ist Wissenschaft?«
und »Was ist Kunst?« nicht aus, kommen wir der Frage — »Was ist Denken?« — nicht
aus. Immer wieder verfithrt uns die (postsokratische) Tradition des Denkens zur An-
nahme, Erkenntnis sei an Wahrheit gebunden, und auch die dsthetischen Theorien un-
terscheiden sich in dieser Grundannahme nicht von den Wissenschaftstheorien. Auch
hier begriindet der Wahrheitsmythos die Noblesse der Kunst; sie wire dann der »Schein
des Scheinlosenc, d.h. der Wahrheit (»zu ihrem Wahrheitsgehalt stehen die Kunstwerke
in duferster Spannung« [Adorno 1:199]). Nun gibt es aber kein apartes Denken in der
Kunst; »dort wie hier wird gleich gedacht« (KSA7, § 19[76]). Die Kunst ist keine Alternati-
ve (des Denkens) zur Wissenschaft. Auf der fundamentalsten Ebene, dort, wo »alles zu-
sammen und iiber eins« (KSA7, § 19[1]) kommyt, gibt es keinen Bruch, kein Aufbegehren;
»in der rechten Hohe« ist z.B. die kulturelle Stadtplanung (vielleicht besser kulturalisti-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

sche?®) kein Gegenpol zum wissenschaftlich progressiven (oder progressistischen) Mo-
dell. Es gibt nur >ein< Denken, und seine mannigfachen Ausformungen (die komplemen-
tiren und widersprichlichen Erscheinungen, Gestalten oder Formen der Kultur).

Choays These weiterzudenken heifdt hier ganz einfach, sie eben auf die Ebene des
Denkens zu bringen. Die insbesondere aus dem 19. Jh. ibernommenen unbewussten
diskursiven >Modelle« (zusammengefasst als der kontinuierlich reifende philosophische
Diskurs der Moderne [Habermas 1]) entsprechen einem Denk-Modell (oder -Modus). Der
Begriff des Modells ist bei Choay eher kulturell gedacht (d.h. aus der geschichtlichen Tra-
dition des Denkens entwickelt). Wir wollen zudem schon an dieser Stelle auf die im zwei-
ten Teil entwickelte kognitive (biologische) Dimension des Denkens anspielen, auf das
hochst unfrei Freidenkerische der menschlichen Ek-sistenz (seiner durchaus plastischen
Ver-riicktheit), denn »der Mensch ist bis in seine letzte Faser hinein Nothwendigkeit und
ganz und gar>unfrei« (PHG, § 7).

Was ist ein Glaube? Wie entsteht er? Jeder Glaube ist ein Fiir-wahr-halten. (KSA12, §
9[41])

Der héhere Mensch, Hamlet beispielsweise, stellt sich die Frage der Ek-Sistenz natiir-
lich zu einfach, als »Sein und Nichtsein« (PHG, § 10) statt als Sein und Werden. Er bleibt
eben der Schiiler Platons, und sein Wille zur Wahrheit ist motiviert als Wille zum Gliick,
d.h., er glaubt nicht nur an einen potenziellen »Schliissel zum Weltgeheimnif3« (PHG, §
10), sondern er glaubt zudem, mit Letzterem auch noch den Schliissel zum Gliick zu fin-
den. Nun ist aber die Wahrheit gerade das Unmenschliche und damit auch der Glaube
als eine andere Erscheinung der Wahrheit (Glaube als ein Fiir-wahr-Halten). Die intel-
lektuelle Faulheit (Bequemlichkeit) der Schiiler war schon immer das Mittel aller Fithrer,
mit Aufklirung zu herrschen (das Christentum bediente sich des imperium Romanums,
wie es selbst umgekehrt eben auch der Stabilitit des ersten modernen tausendjihrigen
Reiches diente). Man fithrt den Gliubigen zum Gliick der Wahrheit und nimmt ihm so-
mit die einzig offene Méglichkeit, sein Heil im Schaffen zu finden (KSA7, § 19[125]). Der
Missbrauch des Glaubens ist an das Missverstehen des Glaubens gebunden.

Die Unwabhrheit als unerhérte Lebensbedingung schafft eben mit der Wahrheit auch
die scheinbare Gegensatzlichkeit von Begriffspaaren wie Wissenschaft und Kunst ab.
Sein und Schein, Wahrheit und Liige, Wissen und Glaube sind Bausteine der Sprache,
also eine von uns geschaffene Welt, in der schlieflich das Schaffen okkultiert wurde. Wo
man es noch erwihnt, schiebt man es dem orakelnden Kiinstler zu oder aber dem grofRen
Schoépfer der frommen Herde, hebt es aber immer streng vom suchenden und mitunter
entdeckenden (oder findenden) Wissenschaftler ab, wie von seinem irgsten Feind. Aber
niemand stellt es dem Menschen zu - als dem eigentlichen Wesen seines Denkens.

8.2 Gott und Kunst

Wir brauchen Gott, das Sein bzw. die Wahrheit, um nicht am Schein des Daseins zu-
grunde zu gehen, konnte seit Sokrates unsere kulturelle Devise heiffen. »Gott ist tot!

22 »Urbanisme culturaliste« versus »urbanisme progressiste« (Choay 2).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

99


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Gott bleibt tot! Und wir haben ihn getétet! Wie trésten wir uns, die Mérder aller Mérder?
Das Heiligste und Michtigste, was die Welt besaf3, es ist unter unseren Messern verblu-
tet...« (FW, § 125), schrieb der antimoderne Nietzsche 1882. Der Tod Gottes hat betricht-
lichen Schaden angerichtet, denn er gab dem Menschen die Illusion der Freiheit seines
Willens und den Anschein, von der scheinbaren zur wahrhaftigen Welt zuriickzukehren
bzw. fortzuschreiten, eine erneute Illusion, die nicht als solche ermessen und gewiirdigt
wurde. Mit der Postmoderne schien ein Jahrhundert spiter dieses Schicksal auch der
Wahrheit beschieden zu sein (Lyotard). Aber seien wir beruhigt, denn auch dies war nur
ein Schein, nur ein voriibergehendes Versteckspiel der listigen Wahrheit. Die Wahrheit
war lediglich ein etwas verstaubter Begriff, kein Mensch wollte sich mehr auf sie berufen,
aber dennoch stand ihre blendende Wirkung nach wie vor als metaphysischer Schatten,
als weit zuriickreichender Glanz des goldenen Grals hinter den erneuten Uberzeugun-
gen und selbst noch den fliichtigen Meinungen unseres aktuellen Zeitalters. Auch heute
noch (miss)braucht man den ehemaligen Schein der Wahrheit, sei es aus Macht- oder
sonstigen, mitunter nobleren Beweg-Griinden.

Nein! Man komme mir nicht mit der Wissenschaft, wenn ich nach dem natiirlichen
Antagonisten des asketischen Ideals suche, wenn ich frage: »wo ist der gegnerische
Wille, in dem sich sein gegnerisches Ideal ausdriickt?« Dazu steht die Wissenschaft lange
nicht genug aufsich selber, sie bedarf in jedem Betrachte erst eines Wert-Ideals, einer
werteschaffenden Macht, in deren Dienste sie an sich selber glauben darf, — sie selbst ist
niemals werteschaffend. (GM, IlI, § 25)

Man verwechselte das Erforschen der Grenzen unseres Denkens mit der Moglichkeit,
diese im gleichen Zuge auch noch iiberschreiten zu kénnen und zu miissen. Denn das
wahre Heil befinde sich jenseits dieser Grenzen. Der Tod Gottes sollte die Uberschrei-
tung des eingegrenzten Denkens deuten und den ungehinderten Einmarsch ins ersehn-
te Reich der Wahrheit erméglichen. Ein erneuter Sturz nach vorne, aber dennoch nur ein
Sturz, ein fataler Ubersturz. Das Ideal wurde nicht beseitigt, sondern nur ersetzt. Hier
gab es keinen Tod (nur Wiederauferstehungen), keine Autonomie und auch keine gegen-
teiligen Ideale. Gott und Wahrheit teilen das gleiche Schicksal mit einem immer sub-
tileren Einmarsch der Dialektik in die Kultur unseres Denkens (Adorno/Horkheimer).
Unsere komplette Kultur bleibt auf dem unaustilgbar dialektischen Wahrheitsanspruch
gegriindet: Man glaubt an Gegenteiliges, wo es nur feine Grade der Verschiedenheit gibt
(JGB: 33). Aber seien wir — und besonders in einer Streitschrift der Fiktion, — nicht un-
dankbar gegen die »prachtvolle Spannung« eines »Dogmatiker-Irrtums« (JGB: 4). Die
»liberirdischen« Anspriiche des »christlich-kirchlichen Druck[es] von Jahrtausenden,
unseres »Platonismus fiirs >Volk«, lieferten uns »den grofien Stil der Baukunst« (JGB: 4).

Wenn die Menschen nicht fiir Gotter Hiauser gebaut hitten, so lage die Architektur
noch in der Wiege. Die Aufgaben, welche der Mensch sich auf Grund falscher Annah-
men stellte (z.B. Seele loslosbar vom Leibe), haben zu den hochsten Culturformen
Anlafd gegeben. Die »Wahrheiten« vermdgen solche Motive nicht zu geben. (KSAS, §
23[167])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Die Bedeutung von Gott fiir die Baukunst bleibt unermesslich! Die im Zaubertrank der
alten Welt weich gekochten und niedergesengten Frésche wurden in der neuen Welt nur
kaltgestellt, objektivund sachlich. Es hatte fast den Anschein, als wolle der neue Frosch in
die Kinderschuhe der Architektur zuriick. Aber seien wir auch gegen die spiteren Dog-
matikerirrtiimer nicht undankbar, denn es gab nach Nietzsche nicht nur >bléde« Kinder
der Moderne, die es versiumten, die verstreuten den Menschen verkleinernden Kisten
wieder in ihre Spielschachteln zu riumen (Z, »Von der verkleinernden Tugendx, § 1). So
mancher neue Dogmatiker ahnte dennoch alle Unsiglichkeit schon allein in der Idee ei-
nes Bruches. Sie konnten es nicht beschreiben, aber eben bauen, und es reichte fiir uner-
schiitterlichere Dogmatiker, sie als Verriter zu brandmarken, wie eben Le Corbusier in
Ronchamp (auch der Streit iiber die Erweiterung der Anlage ist der ironische Nachhall
dieser ihm widerfahrenen Verketzerung).

Wohin ist Gott? Was haben wir gemacht? Haben wir denn das Meer ausgetrunken? Was
war das fir ein Schwamm, mit dem wir den ganzen Horizont um uns ausldschten? Wie
brachten wir dies zu Stande, diese ewige feste Linie wegzuwischen, auf die bisher al-
le Linien und Maafe sich zuriickbezogen, nach der bisher alle Baumeister des Lebens
bauten, ohne die es iberhaupt keine Perspektive, keine Ordnung, keine Baukunst zu
geben schien? Stehen wir denn selber noch auf unseren Fiifden? Stiirzen wir nicht fort-
wahrend? Und gleichsam abwarts, riickwarts, seitwarts, nach allen Seiten? Haben wir
nicht den unendlichen Raum wie einen Mantel eisiger Luft um uns gelegt? Und alle
Schwerkraft verloren, weil es fiir uns kein Oben, kein Unten mehr gibt?*3

Das fortwihrende Stiirzen, die Flucht nach vorne, der Bruch, das ewige Brechen wur-
de hier, mit der scheinbaren Aufklirung, ausgeldst oder wenigstens beschleunigt. Nur
wenige fanden stiickweise den Anschluss an die vorsokratische Antike. Der >Halb-Grie-
che« Le Corbusier sah die Wiege der Moderne nicht nur in der Kartause von Ema (>die«
sogenannte Referenz der modernen Wohnmaschine), sondern er sah sie in der sakralen
Baukunst ganz allgemein (und ganz speziell auch in der Abtei Le Thoronet). Und auch

23 »Und wenn wir noch leben und Licht trinken, scheinbar wie wir immer gelebt haben, ist es nicht

gleichsam durch das Leuchten und Funkeln von Gestirnen, die erloschen sind? Noch sehen wir
unsren Tod, unsere Asche nicht, und dies tduscht uns und macht uns glauben, daf® wir selber das
Licht und Leben sind —aber es ist nur das alte friihere Leben im Lichte, die vergangene Menschheit
und der vergangene Cott, deren Strahlen und Gluthen uns immer noch erreichen —auch das Licht
braucht Zeit, auch der Tod und die Asche brauchen Zeit! Und zuletzt, wir Lebenden und Leuchten-
den: wie steht es mit dieser unserer Leuchtkraft? Verglichen mit der vergangener Ceschlechter? Ist
es mehr als jenes aschgraue Licht, welches der Mond von der erleuchteten Erde erhalt?
Es ist noch zu frith, das ungeheure Ereignifd ist noch nicht zu den Ohren und Herzen der Men-
schen gedrungen — grofSe Nachrichten brauchen lange Zeit, um verstanden zu werden, wahrend
die kleinen Neuigkeiten vom Tage eine laute Stimme und eine Allverstandlichkeit des Augenblicks
haben. Gott ist todt! Und wir haben ihn getidtet! Dies Ceflihl, das Machtigste und Heiligste, was die
Welt bisher besafy, getddtet zu haben, wird noch liber die Menschen kommen, es ist ein unge-
heures neues Gefiihl! Wie trostet sich einmal der Mérder aller Mérder! Wie wird er sich reinigen!«
(Alternative Aufzeichnungen vom Herbst 1881 zur definitiven Version der Fréhlichen Wissenschaft
von 1882; KSA9, §§14[25][26].) Nebenbei: Das Drama vom Tod Gottes hat Nietzsche indirekt schon
in den ersten Vortragen und Schriften zum Tod der griechischen Tragédie vorweggenommen, die
retrospektiv als zusitzliche Erlauterungsquellen aufgefafit werden kénnen (ST, KSA1: 533ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

101


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nietzsche redet nicht rein zufillig von der Kirche in seiner Architektur der Erkennen-
den. Aber was sahen sie dort? Dasselbe, was auch beide schon in Griechenland sahen.
Ohne die sakrale Kunst wire die Idee der totalen Fiktion vielleicht chimarisch geblieben
(KSA7, § 19[36]). Es gab fiir beide nur >eine« Referenz einer Architektur der Erkennen-
den. Die »vita contemplativa« kann nur aus der »vita religiosa« hervorgehen. Hier, in
den tiber zwei Jahrtausende gereiften und perfektionierten Illusionsmaschinen liegt das
grofde Vorbild des totalen Kunstwerkes, des Begreifens des Raumes als einer Maschine
der Fiktion. Sie sahen das erstrebenswerte »Fortleben des religiosen Kultus im Gemiit« (MA,
I, § 130) selbst noch shoherer« Menschen. Noch sind Letzterer Sinne nicht komplett ver-
siegt, selbst wenn ihnen natiirlich die Form des Kultus schon vollig widerstrebt, die »viel
zu pathetische und befangene Sprache« dieser »Prunkstitten eines iiberweltlichen Ver-
kehrs« (FW, § 280). Totales Kunstwerk heif3t eben das In-Anspruch-Nehmen simtlicher
Sinne: »eine durch tiefe Tone erzitternde Kirche, dumpfe, regelmifiige, zuriickhaltende
Anrufe einer priesterlichen Schar, welche ihre Spannung unwillkiirlich auf die Gemein-
de ubertrigt und sie fast angstvoll lauschen lift, wie als wenn eben ein Wunder sich
vorbereitete, der Anhauch der Architektur, welche als Wohnung einer Gottheit sich ins
Unbestimmte ausreckt und in allen dunklen Riumen das Sich-Regen derselben fiirch-
ten lifkt« (MA, I, § 130). Heute ist der Stein natiirlich weit »mehr Stein als frither« (MA, 1, §
218) und in der Tat verstehen wir »im allgemeinen Architektur nicht mehr [...]; wir sind
aus der Symbolik der Linien und Figuren herausgewachsen. [...] An einem griechischen
oder christlichen Gebdude bedeutete urspriinglich alles etwas, und zwar in Hinsicht auf
eine hohere Ordnung der Dinge« (MA, 1, § 218). Sei es die Aufgabe der sakralen »Archi-
tektur: das Ferne nahe zu bringen (Peterskirche) [oder ein] anderes Princip: moglichstes
Streben in die Ferne« (KSA10, § 7[13]), es fehlen uns kaltgestellten Froschen der Moderne
die Voraussetzungen zum christlichen oder griechischen Empfinden, also einerseits der
Glaube an die iiberweltlichen Bestimmungen (dies ist auch ein Wink fiir die maskenhafte
Symbolik der Postmoderne [MA, I, § 218]), aber auch die Fihigkeit, das gesamte Biindel
der Sinne simultan zu sensibilisieren sowie Geist und Seele zu synchronisieren. »Sicher
ist, dafd wir einem solchen Kunstwerk gegeniiber erst lernen miifiten, wie man als gan-
zer Mensch zu geniefRen habe« (MD, KSA1: 518). »Aber die Resultate von dem allen sind
trotzdem nicht verloren...« (MA, I, § 130).

Den Kultus der katholischen Kirche zu iiberwinden, heifst zuerst (bzw. setzt voraus),
aufihrer Hohe zu sein, sie vollig aufzunehmen. Das von Nietzsche beschriebene Drama
an Gottes Mord besteht in der Unfihigkeit des>hoheren Menschen<auch nur etwas anni-
hernd Sakrales (d.h. Wertvolles, Majestitisches...) in die hinterlassene Leere zu setzen.

Parmenides hat gesagt»man denktdas nicht, was nichtist«—wirsindamanderen Ende
und sagen »was gedacht werden kann, muf sicherlich eine Fiktion sein«. Denken hat
keinen Griff auf Reales, sondern nur auf -- (KSA13, § 14[148])

Ein Zuriick ist niemals méglich. Es gibt im besten Fall immer nur ein Uberwinden, d.h.
ein In-sich-Aufnehmen alles Erhabenen und ein Herauswachsen aus den Kinderschu-
hen der (bestehenden) Kultur. Es ist die Idee, mit der Schaffung oder Moglichkeit »einer
neuen Gesellschaft >im Gehiuse der alten< zu beginnen« (Graeber 2: 24). Hier findet kein
Bruch statt, keine Revolution, sondern eine oft stille, aber dennoch konsequente Muta-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

tion, denn »alles Gottliche liuft auf zarten Fiifen« (W, § 1) und bildet die feinen Unter-
schiede heraus, die entscheidenden Differenzen. Am Horizont lauert das totale Kunst-
werk, die totale Fiktion. Letztere bedeutet nicht den Kampf gegen die Michte des Laby-
rinthes (des Seelenlebens), sondern den Unterhalt der Triebe; sie bedeutet, den (natiir-
lichen) Kampf des Willens zur Macht nicht hoffnungslos zu unterbinden zu versuchen
(z.B.durch die Ratio), sondern bis zur letzten hinausgezdgerten Formgebung zu férdern,
herausfordern, wieder ganzer Mensch werden. Die katholische Kirche wusste nur zu gut,
wie man sich der Michte des Seelenlebens im Kunstwerk bemichtigen konnte. Es ist der
Korper, der ganze Mensch, der hier reagiert und »glaubts, und nicht (nur) der Geist, der
»zerbrochene« Mensch (KSA7, § 19[136]). Diese Bauwerke bzw. >Anlagen« sind als Gan-
zes geradezu perfekte Maschinen des erhabensten Deliriums unseres Abendlandes. Sie
haben das Monopol der Besinnung und des >Beiseitegehens<. Durch ihr kognitives Ver-
maichtnis als einer in gewisser Weise vererbten Struktur des Denkens (durch eine Art >ko-
gnitiven Strukturalismus<insbesondere durch Dialektik und Teleologie) unterbindet die
altbewihrte »vita religiosa« nach wie vor das junge Potenzial einer wahrhaften »vita con-
templativax, eines Sich-Besinnens, eines Beiseitegehens vom itberweltlichen Verkehr im
Haus Gottes hin zu unseren Gedanken im irdischen Haus des Menschen (FW, § 280).
Aber nochmals, seien wir nicht undankbar gegeniiber der sublimsten Version
menschlicher Fiktion, denn sie offenbart das Potenzial der Architektur, nicht als eines
Ursprungs, wie manch Entwerfer der Moderne es wollte (Conrads: 28), aber zumindest
als eines visioniren Rahmens (bzw. einer potenziell porésen Membran oder einer offe-
nen Bithne einer neuen Kultur), einer Kultur >als< Kunst. Sie verstand den Wink Platons
beziiglich der dorischen Ordnung als das Ins-Leben-Rufen neuer Welten, neuer grie-
chischer Lebenskiinste, neuer Autoritit iiber die Welt, als absolute Autoritit der neuen
Uber-Welt. Eine erste Architektur der erkennenden Tyrannen, eine erste »promenade
architecturale« als ein Spazierengehen in der dominierten neuen Seele der Herde.

8.3 Gott und Leben

Denn wenn der Staat, nach einem Grundsatze der Philosophen, ein grofRes Haus ist,
und ein Haus hinwiederum ein kleiner Staat ist, warum sollte man da nicht die Glieder
dieser selbst als kleine Wohnungen bezeichnen? (Alberti: 47)

Tyrannischem Denken nachzuspiiren ist im Fachbereich Architektur vor allem bei der
Stadtplanung von Bedeutung, bei der, wie wir es insbesondere in der frithen Moderne
des 20. Jh. erfuhren, wissenschaftliche Herleitungen sozialtechnisch natiirlich schwer-
wiegendere Folgen haben als beim Einfamilienhaus. (Bei aller absoluten Zusammenge-
hérigkeit von Architektur und Stidtebau diirfen dennoch deren Spezifititen nicht ver-
kannt werden. Wir werden auch im letzten Kapitel noch niher auf diesen wichtigen Un-
terschied eingehen, der gerade wegen seiner nur scheinbaren Evidenz in der konkreten
Stadtplanung mithsame Konflikte zwischen den sogenannten Raumspezialisten hervor-
ruft). Eine Villa als Manifest zu planen ist ein aufregendes Experiment; bei einer Stadt
ist selbstverstindlich mehr Vorsicht geboten. Ein Missverstindnis, ein Widerspruch (wie
bei Mies van der Rohe zwischen Hegel und Nietzsche) oder selbst eine glatte Verbildung
ist im Privatbau nicht unbedingt problematisch (auch wenn es in der Regel das konzep-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

103


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Nietzsches Architektur der Erkennenden

tuelle Denken, die »knarrende Maschinex, nicht gerade erleichtert [FW: 215]). Sobald wir
es aber mit 6ffentlichem Raum zu tun haben, dndert sich der Sachverhalt grundlegend.
Die Ordnung (oder Einteilung bei Alberti [Alberti: 47 u. 176]) entspricht hier einem Ge-
sellschaftsvertrag (Rousseau). Das gewissenhafte Ordnen der Stadt wird zum Werkzeug
der delikaten gemeinsamen Aufgabe von Philosophie, Politik und Religion: »die mensch-
liche Gesellschaft zu einem allseits vollendeten Lebenswandel [...] anzuleiten [...], durch
Tugend und Wahrheit« (Alberti: 238). Doch wie dufiert sich diese aufgeklirte Ordnung,
die den Menschen durch ihr vollkommenes Abbild zum vollendeten Lebenswandel an-
leiten sollte?

Die Perfektion vieler skontemplativer< Bauten, z.B. der griechischen Tempel, sugge-
rierte die Perfektion der Gotter. Hinter der Funktion steht eine Idee, mitunter mehr als
nur>eine«Idee:>die<Idee des Absoluten. Die perfekte Sphire des Parmenides ist das Bild
des absoluten Seins. Es ist nicht die Form, die aus der Funktion hervorgeht (ein beliebter
Glaube so mancher naiven Kinder der Moderne), sondern geradezu umgekehrt ist es die
Form-Idee (im platonischen Sinne dieser bezeichnenden Aquivalenz), welche die Funkti-
on prigt. Die Idee des Absoluten, des perfekten fertigen Ganzen, ist die abgeschlossene
Form (des Seins), die zur (sozialtechnischen) Funktion der geschlossenen Gesellschaft
fithrt! Fiir den Kunstfeind Platon diente niemals die Idee oder Form dem Menschen,
sondern der profane Mensch dient immer einer gottlichen Idee; dem Tyrannen ist der
Mensch immer nur Werkzeug einer Idee.

Hier kommen wir wieder zum exklusiven »ethischen Mandat der Kunst« (Sloterdi-
jk 8:49), der ungeheuren Aufgabe und Wiirde, die »jetzt ganz allein die Kunst« (KSA7,
$ 19[36]) erfiillt. Jegliches System ist ausschliellich als Kunst zu rechtfertigen (KSA7, §
19[36]), niemals als Wahrheit. Das heif’t selbstverstindlich nicht, die Tyrannei sei als
Kunst zu rechtfertigen, denn Kunst ist eben am Leben zu messen. Es heif3t ganz prizi-
se, dass erst mit der Erfindung der (iiber dem Leben stehenden) Wahrheit, erst mit dem
Ersetzen der Kunst durch Wahrheit, Despotismus entstehen kann. Wer wiirde fiir ein
Kunstwerk in den Krieg ziehen? Fiir Gott und Wahrheiten findet man ganze Volker!*

Wir brauchen Ordnung und Einheit, aber nicht als absoluten Wert an sich, sondern
einem Provisorium entsprechend, das sich stetig dem ewigen Werden anzupassen hat.
Jede andere Rechtfertigung unseres menschlichen, allzumenschlichen Wunschden-
kens als rein kiinstlerisches Delirium (z.B. Delirious New York, Koolhaas 1), trigt bereits
den Keim einer totalitiren Ideologie in sich (siehe auch Zur Psychologie der Metaphysik
[WZM: 393]).

Alberti verstand die (Bau-)Kunst als dem Gebrauch dienend, als konkrete Lebens-
moglichkeit, und nicht als Wert (Ding) an sich. Doch geht der Wille zur Wahrheit (das
Verkennen-Wollen der Kunst) seit Alberti noch einen Schritt weiter. Das vollkommene
(Ab-)Bild will mehr als nur Bild sein, das Ganze mehr als die Summe seiner Teile. In Al-
bertis Schrift kristallisiert sich endlich die schon recht kurze Geschichte des Denkens (als
Wille zur Wahrheit) in der bedeutsamen architektonischen Idee des Ganzen, d.h. des Ge-
biudes >und« der Stadt als Korper. Der sbauende Geist« strebt nach der absoluten Form,

24  Zweinahezu belletristische, aberleiderauch naive Satze, welche dennoch der lllustration des Geis-
tes dienen.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

an der nichts mehr wegzunehmen oder hinzuzufiigen sei, ohne ihre Perfektion zu zer-
storen (Alberti: 12ff. u. 117). Wenn das Ganze anfingt, mehr als die einfache Summe sei-
ner Teile zu werden, fangen auch die wirklichen Probleme an, was dieses Mehr bedeutet,
wie dieses Mehr gedeutet wird. Was driickt sich in diesem Mehr-Werden aus? Das neue
potenzielle fiktive Leben, das Werden oder etwa das Sein? In diesem organisch Ganzen
(Choay 1:136-137), dem Zusammenpassen »wie beim Lebewesen Glied zu Glied« (Alber-
ti: 48), will die Kunst mehr als nur Kunst sein; ihre erneute konzeptuelle Anlehnung an
die Natur hat nun das Ziel, die rein dsthetische Anlehnung zu iiberwinden: Denn sie will
das>Leben<. Hier wetzen die zukiinftigen Morder Gottes schon ihre Messer. Hier, in der
Bliitezeit der Kunst ist sie auch schon missverstanden; im Scheitelpunkt der Kunst ist
schon ihr Untergang besiegelt. Hier wollen die neuen wahren Schépfer schon den Platz
des alten wahrhaftigen Schopfers. Aber ist der Unwissende denn schuldig? Muss er eine
Tat, deren Tragweite er nicht versteht, von der er keine (Er-)Kenntnis hat, ewig biifRen?
Geht nicht vielmehr umgekehrt die Bufde geradezu aus dem Unwissen hervor, und ist sie
nicht durch das Nichterkennen der Kunst bedingt? Ist letztlich der Mord des sublimen
Géttlichen nur ein profaner Selbstmord?!

8.4 Gott und Geschichte

Ist es vielleicht die Furcht vor der Veranderung, die sie so unfihig macht, auf eine Kri-
tik rational zu reagieren? Und konnte es vielleicht dieselbe Furcht sein, die die Anzie-
hungskraft des Historizismus erklart? Fast sieht es so aus, als versuchten die Historizis-
ten sich fiir den Verlust einer unwandelbaren Welt dadurch zu entschadigen, dafs sie
sich an den Glauben klammern, der Wandel sei voraussagbar, weil er einem unerbitt-
lichen Gesetz des weltgeschichtlichen Ablaufs unterliegt. (Popper 1:144)

Wie schon bei Vitruv wird auch mit Albertis ganzheitlicher Sicht der Stadt als Einteilung
der Gesellschaft abermals die politische Rolle der Architektur offensichtlich (die erfah-
rungsgemifd auch bis zu einer Wissenschaft der Segregation< verkommen bzw. miss-
braucht werden kann, wenn man nach den Worten Choays dem Architekten nur die Fra-
ge des >wie« zukommen lassen méchte und nicht die des >warum« [Choay 1: 111]). Doch
trotz allen Einheitsdenkens bleibt die Architektur im »Staat als Kunstwerk« (Burckhardt)
bei ihm noch ein Spiegel der Verschiedenheit (Alberti: 175). In der italienischen Renais-
sance und ihrem Aufbegehren der kosmopolitischen Kiinstlerindividualititen (Burck-
hardt: 131) wird Notwendigkeit um Vergniigen erginzt (das Vergniigen als eine Form der
Notwendigkeit, als eine fundamentale Funktion der Architektur), und auch ganz allge-
mein das noch exklusivkatholische Herdentier, im Sinne des horigen, nivellierten, schul-
digen und unterwiirfigen Einheitsmenschen, voriibergehend wieder zuriickgedringt.
Sagen wir es weniger polemisch: Trotz des schon eingeleiteten Wendepunktes ist bei Al-
berti das Leben noch nicht aus der Kunst verdringt (Ortega 1) und die Kunst auch noch
nicht aus dem Leben. Der am Kreuze langsam das Zeitliche segnende Gott war hier ein
weit weniger tragisches Ereignis.

Das eigentlich tragische Ereignis geschah erst mit Luther. Er brachte den Rest Euro-
pas um das vielversprechende Ereignis und geistige Potenzial der italienischen Renais-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

105


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Nietzsches Architektur der Erkennenden

sance®. Der >lutherische Sezessionskrieg« (Reformation) provozierte die erneute Aufer-
stehung Gottes gerade dort, wo man ihn potenziell schon wieder zu Grabe trug (und er-
neut anfing, 1001 Nebengétter zu schaffen). Wenn auch nun gespalten, so beherrschte
abermals Rom ganz Europa und lie es erneut ins tiefe Mittelalter zuriickfallen. Doch
die eigentliche Verwiistung des Abendlandes geschah durch den Einmarsch Gottes in
die (philosophische) Historie. Hier vollzog sich auch die ultimative Fusion von Gott und
Wahrheit im Medium der Wissenschaft. Dieses Delirium hat natiirlich nichts (mehr) mit
Kunst zu tun. Hier steht Wissenschaft und Fiktion nicht »unter der Optik des Kiinstlers«
(GT: 8), gerade weil die Kunst hier nicht (mehr) »unter der des Lebens« (GT: 8) steht.

Die gegenwdrtige Situation ist verknotet und fast unlosbar. Die beiden immer hoff-
nungsloseren Verpflichtungen des Architekten — einerseits der Wissenschaft, anderer-
seits dem Menschen gegeniiber — bestehen fort [...]. Es erlibrigt sich auch, festzuhalten,
dass die Alternative Die Wissenschaft soll die Stadt bauen und Die Leute sollen die
Stadt bauen zutiefst neurotisch ist. (Rowe/Koetter: 12f.)

Es gibt also die weiter oben erlduterte kurze Geschichte der direkten oder indirekten Be-
ziehungen der Architektur zur Wahrheit (Kapitel 5), aber der eigentlich fatale Bezug liegt
im Zusammenfallen von Wahrheit und Geschichte in dem von Hegel fantasierten Histo-
rizismus, in dem sich nun aller Wahrheitsanspruch als sakraler Universalismus identi-
fizieren kann (»Hegel’s gothische Himmelstiirmerei [- Nachziiglerei]. Versuch, eine Art
von Vernunft in die Entwicklung zu bringen« [KSA11, § 26[388]]). Um diese »Wissen-
schaftlichkeit zu illustrieren« (Rowe/Koetter: 54) erfindet man nun noch die »Objekti-
vitit des Entwerfens« (Rowe/Koetter: 54). Man glaubt in allen Bereichen »vom menschli-
chen Willen ganzlich unabhdingige wissenschaftliche Demonstrationen« (Rowe/Koetter: 32) lie-
fern zu konnen und auch liefern zu miissen. Man glaubt an einen Wesensunterschied
der Disziplinen (Kunst und Wissenschaft), man glaubt sich dem >wahren Sein«< mit der
von der Sprache (dem »Haus des Seins«) suggerierten Dialektik nihern zu kénnen und
auch zu miissen (KSA13, § 14[146]). Man hilt die Rationalitit, die neue Sachlichkeit?®
ganz allgemein fiir erstrebenswert. Aufklirung scheint dem Menschen eine einmalige,
abschlieflende Notwendigkeit zu sein. Sind »die grundlegenden Ideen« einmal offen-
sichtlich, brauchen sie auch endlich »nicht mehr revidiert« zu werden (Rowe/Koetter: 14).
»Aufklirung ist die radikal gewordene, mythische Angst. Die reine Immanenz des Po-
sitivismus, ihr letztes Produkt, ist nichts anderes als ein gleichsam universales Tabu«
(Adorno/Horkheimer: 22). Das nun fertige Produkt des Geistes, die abgeschlossene Idee
oder Form, braucht nurmehr seine universelle Anwendung, dem einmaligen Aufgang des
Denkens folgt sein endgiiltiger Untergang (Spengler).

Man schwankt zwar noch neurotisch zwischen dem Glauben an die Wahrhaftigkeit
der Wissenschaft und dem an die Wahrhaftigkeit des kollektiven Willens, aber pflegt
dennoch »eine Vorstellung vom Architekten als eine Art menschliches Ouija-Brett oder

25  Nietzsche (ibernahm diese Idee von Burckhardt (EH: 394; AC, § 61; MA, |, §§ 26/237; KSA11, § 43[3];
Burckhardt: so7ff. bzw. 550ff.)

26  »Das zu wissen ist gut, denn es bedeutet, daR es keine Sachlichkeit gibt. [..] Reine Sachlichkeit
wire fiir die geschichtliche Bewegung der Tod.« (Schwarz: 228)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Planchette, als empfindliche Antenne, welche die notwendigen Botschaften des Schick-
sals empfingt und iibertrigt« (Rowe/Koetter: 14). Auch der Architekt »wurde nunmehr
ein Orakel, ein Priester, ja mehr als ein Priester, eine Art Mundstiick des >An-sich« der
Dinge, ein Telephon des Jenseits« (GM, I1I, § 5).

Mein Hohn gegen die WeltprozefSler-Unbescheidenheit. (KSA10, § 16[11])

Choay zeigt uns exemplarisch (vgl. Choay 2), wie die Ideen des 20. Jh. aus jenen des 19.
Jh. hervorgehen. Der vermeintliche Bruch fand also eher auf formaler Ebene statt, wo-
bei der intellektuelle Anspruch natiirlich insbesondere auf einen Bruch mit dem alten
Denken zielte. Aber man darf ruhig noch einen Schritt weitergehen, um zu zeigen, dass
dasvermeintlich Neue der Moderne nur einen neuen (vielleicht auch: den) Gipfel des Al-
ten darstellt. Aus dem Zusammenfallen von Gott, Wahrheit und Geschichte im nun auf-
geklirten Weltprozess entsteht der shistorische Sinn« allen Daseins. Ganz allgemein ist
die Frage nach dem Sinn (Popper 2:131), dem Wesen oder der Essenz der Dinge, schon
passives, reaktives Denken; sie ist der Beginn des Konservatismus, sie nimmt (via der Te-
leologie) schon den Historizismus als Offenbarung des Weltgeistes vorweg. Aber denken
heift mit Nietzsche niemals: offenbaren, entdecken etc., sondern immer: einen mensch-
lichen Sinn hineinlegen (MA, 1: 170;Z, 1: 82;GD: 83; KSA12, § 9[91]). Im Gegensatz zur Un-
bescheidenheit und Unverantwortlichkeit der Hinterweltler und der Weltprozessler hat
sich der bescheidene und verantwortliche Denker >auf das Menschliche« zu begrenzen,
»um Raum und Kraft und Muth zum Schaffen zu finden« (KSA10, § 16[11]). Wahrheit ist
Mangel an Kreativitit, an Schaffenskraft, Wahrheit ist ein Niedersinken, ein Untergang
des Denkens.

Die Schonheit und die Grof3artigkeit einer Weltconstruktion (alias Philosophie) ent-
scheidetjetzt tiber ihren Werth —d.h. sie wird als Kunst beurtheilt. Ihre Form wird sich
wahrscheinlich verindern! Die starre mathematische Formel (wie bei Spinoza) — die
auf Goethe einen so beruhigenden Eindruck machte, hat eben nur noch als 3stheti-
sches Ausdrucksmittel ein Recht. (KSA7, §19[47])

Es war die grofe Ambition der Moderne, insbesondere ihrer sogenannten avantgardis-
tischen Architekturbewegungen, als Ursprung einer neuen Kultur zu fungieren. Die-
se Geisteshaltung bedingt in der Tat den Bruch, geleitet durch vage Ideen von Anfang
und Urformen, sei es als radikaler Neubeginn oder auch dezenter Anschluss an eine ur-
springlichere Idee (z.B. an die der Antike). Sie ist fast immer begleitet von einer Form
der Teleologie und der impliziten oder expliziten Essenz der Dinge, also eines zumin-
dest sinngemif aufklirbaren Ergebnisses und der Idee eines moglichen Abschliefiens
einer allgemeinen Entwicklung. Es ist die grundlegende Idee eines Ziels der Entwick-
lung (also auch die eines der Entwicklung zugrundeliegenden Plans). Aber »hitte die
Welt ein Ziel, so miifite es erreicht sein« (KSA11, § 36[15])*’. Mit dem Einzug der Ver-

27  »Gabe es fiir sie einen unbeabsichtigten Endzustand, so miifdte er ebenfalls erreicht sein. Wire sie
iberhaupt eines Verharrens und Starrwerdens, eines >Seins<fihig, hitte sie nur Einen Augenblick
in allem ihrem Werden diese Fahigkeit des>Seins¢, so wire es wiederum mit allem Werden langst
zu Ende, also auch mit allem Denken, mit allem >Geiste«. Die Thatsache des>Geistes<als eines Wer-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

107


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Nietzsches Architektur der Erkennenden

nunft in die Geschichte wird sich, im Gegensatz zur kiinstlerischen, die nun >wissen-
schaftliche« Idee/Form natiirlich nicht verindern. Das Ziel ist die geschlossene Gesell-
schaftin einer geschlossenen Form. Alles Inkommensurable wird weggeschnitten (Ador-
no/Horkheimer: 19). Entwicklung ist nurmehr Erweiterung der Einheit, Globalisierung
wird zur Assimilation durch relative Neutralisierung. Mit den Feinden der offenen Ge-
sellschaft (gemif Popper, allen voran Platon und Hegel) entpuppt sich das abendlandi-
sche Denken nicht mehr als individuelle Entfaltung (oder auch Individualismus im Sin-
ne der Selbstverwirklichung), sondern als »kollektive Selbstsucht« (Popper 2:130). Der
nun neutralisierte Typen-Mensch ist die moderne Verwirklichung des biblischen Her-
den-Menschen, dem pyramidalen Aufbau der (platonischen) Polis unterstellt. Im Sinne
Viscontis ist der radikale Bruch mit der Alten Welt ihre Erhaltung unter veranderter Form
(»Si nous voulons que tout se maintienne, il faut que tout change« [L. Visconti, Le Gué-
pard]; wir werden den Satz natiirlich im zweiten Teil anders instrumentalisieren). Diese
nachhaltige Historie der sukzessiven (formalen) >Revolutionen«< benétigt den grundle-
genden modernen Glauben »an die Gleichheit ja Einheit aller Seelen« (MA, I1, § 126). Der
Fithrer, das wahrhafte Telefon des Jenseits (GM: 341), leitet die hérige Herde zum Ziel
(Platon, Paulus, Hegel...) und alle inkommensurablen schwarzen Schafe zum Schlacht-
hof.

Man ist nur fruchtbar um den Preis, an Gegensatzen reich zu sein. (GD: 103)

Der Wille zur Einheit steht nahe dem Willen zur Reinheit. Das Ideal, der Gral, die Formel
etc. sind unbefleckt, makellos. Die Wissenschaft, die Theorie, hat rein zu sein. Im Gegen-
satz zur volkstiimlichen Auffassung ist alle Theorie nicht grau (zumindest bis Venturi),
sondern weif3. Auch hier gab Platon den Ton an und orientierte nachhaltig iiber Vitruv
und Alberti die moderne (Fehl-)Interpretation der schmucklos reinen weiflen Tempel-
architektur (Alberti: 380). Die Verfassung duldet keine Unvereinbarkeit; wir haben keine
Verfassung der Widerspriichlichkeit, noch weniger eine »generelle Theorie der Diskon-
tinuitit« (Foucault 4: 21). Und man sollte sich durchaus fragen, inwieweit wir selbst nach
Venturis Klassiker des Widerspruchs (Venturi 1) nicht noch immer »theoretische Stidte
fiir einen theoretischen Menschen« (Choay 2: 59) bauen.

Immer wieder verfithrt uns das Streben nach gestalterischer Autoritit zur Anleh-
nung an die Wissenschaft. Unser Denken unterliegt der Logik und diese verfithrt insbe-
sondere den Planer zur Teleologie. Aber »die Welt erscheint uns logisch, weil wir sie erst
logisirt haben« (KSA12, § 9[144]). Wir vertauschen dabei den »Ernst des Daseins« (KSA7,
$§ 11[1]) mit einer Wissenschaft, die sich als »vom menschlichen Willen unabhdngige Demons-
trationen« (Rowe/Koetter: 42) versteht. (Fast schon ein christlicher Satz, der heute zur ba-
nalen Tugend des Denkens gehort.) In unserem pritentiosen Wunschdenken halten wir
den allzumenschlichen Willen fiir einen iibermenschlichen Willen. Der Einmarsch Got-
tes, der Wahrheit, in die Geschichte, ist die Kulmination des abendlindischen Nihilis-

dens beweist, dafs die Welt kein Ziel, keinen Endzustand hat und des Seins unfahig ist. — Die alte
Gewohnheit aber, bei allem Geschehen an Ziele und bei der Welt an einen lenkenden schopferi-
schen Gott zu denken, ist so machtig, dafd der Denker Mihe hat, sich selber die Ziellosigkeit der
Welt nicht wieder als Absicht zu denken.« (KSA11, § 36[15]; vgl. KSA13, § 14[188])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

mus. Eristdas simultane Absterben des Lebens>und«des Sakralen. Esist das Ausschalten
einer wahrhaftigen Kunst, einer Kunst als Fusion des Lebens mit dem Sakralen (natiirlich
nicht im platonisch-christlichen Sinne verstanden, sondern als »dsthetischer Existenz-
Modus« [Deleuze 8: 154] einer eher vorsokratischen Welt).

Die moderne Wissenschaft schuf unter dem Joch des platonisch-christlichen Den-
kens/Glaubens den Typen-Menschen, das traurigen Herden-Tier, eine das Leben be-
herrschende und eben damit geradezu negierende Existenz. Die Wissenschaftlichkeit
war auch das Bemithen simtlicher Architekturbewegungen der Moderne, seien es
progressistische, naturalistische oder kulturalistische Strémungen (und spiter auch
Townscape, Science-Fiction oder Futurismus). Die Architektur, als Rahmen unserer
Existenz, als Moglichkeit unserer Existenz, als Existenzbedingung, wurde somit, wenn
nicht zum Protagonisten, zumindest zum Handlanger der modernen Wissenscharft,
und muss sich somit derselben Kritik unterziehen. Hegels Historizismus war ihre
fatalste Verderbnis. Rowe und Koetter resiimieren in Collage City (S. 36fF.) die fatalen
Folgen der Geistlosigkeit Hegels fur die Architektur, die Protagonisten wie Gropius zu
der Naivitit verleiten, Baukunst nun bewiesener Weise als Entwicklung folgerichtiger
und zwangsliufig logischer Erscheinungsformen zu begreifen. Auch Mies van der Rohe,
Le Corbusier und F. L. Wright waren nicht weniger fromme Wahrheitsfanatiker. Man
traumte vom allmichtigen Sinn und Geist der Wahrheit (Le Corbusier 1:167ff.), einem
nun wissenschaftlichen Zeichensystem, von platonischer Gewissheit und Objektivitit
des Entwerfers; man glaubte nun endlich an die schon so lang ersehnte Wissenschaft-
lichkeit der Architektur (Rowe/Koetter:51ff.). Doch man erlag nur einmal mehr dem
Denken, schloss abermals vom Denken auf die Dinge, vom Logisieren auf eine logische
Welt.

Mit seinem Fragen nach dem Wesen der Dinge und zuletzt nach deren Ursprung
und Ziel kommt Aristoteles eine entscheidende Rolle in der Begriindung der abendlin-
dischen Wissenschaft zu (Weischedel: 54f.). Der Begriff des Organismus gilt seither als
Inbegrift der (natiirlichen) Vollkommenheit; das Ganze gibt den Teilen ihren Sinn. Die-
sen Essenzialismus wendet Aristoteles auf alle Korper an, lebende oder kiinstliche, auf
alle Werke der Kunst (er erwihnt auch explizit die Architektur in einem seiner ersten
Texte [Aristoteles: 14]). Wir gelangen damit zu einer universalen Teleologie, die den Ge-
danken eines gesteuerten Geschehens schon vorwegnimmt. Historizismus ist also die
Idee eines Schopfungsplanes; alles Geschopfte steuere auf ein Ziel und Zweck zu (wo-
bei das Ziel bei manchen Philosophen auch wieder der Ursprung sein kann oder sollte).
Der Schopfer initiiert den (Selbst-)Ablauf des Prozesses, der Planer wird zum »Telephon
des Jenseits« (GM, 111, § 5), das Wesen der Korper treibt diesen Prozess oder die allen
Korpern immanente Idee oder Form zu deren Verwirklichung/Entfaltung (Werner: 120).
Und diese Essenz ist Objekt der Wissenschaft (man glaubt also zuerst an die Essenz der
Dinge und obendrein noch an deren Intelligibilitit, d.h. daran, dass sie der menschli-
chen Logik zuginglich oder gar entsprechend sind). Historizismus, Essenzialismus und
Wissenschaft reichen sich die Hand. Alle Teile (und Teilessenzen) ordnen sich der Idee/
Form des Ganzen unter, der Idee des allgemeinen Schépfungsplanes (des sich allumfas-
send offenbarenden absoluten >Mehr« des Ganzen: des >Weltgeists).

Mit Albertis Stadt-Korper als ganzheitlichem Organismus, als einem kohiren-
ten Ganzen, »als ein[em] einheitliche[n] Kérper« (Alberti: 49) ist das Wesentliche des

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

109


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Nietzsches Architektur der Erkennenden

menschlichen Denkens bezeichnet. »Man baue daher so, daf man an Gliedern nie mehr
wiinscht« (Alberti: 49), und nie weniger. Mit Alberti wird der »Verschiedenheit [...] durch
die wechselseitige Gleichférmigkeit der auseinanderliegenden Dinge untereinander
eine sichere Grundlage« (Alberti: 49) gegeben. Er biirdet den Dingen eine Ordnung
auf. Aber diese an sich selbstverstindliche menschliche Eigenschaft des Denkens geht
weiter; seine dsthetische Theorie nimmt schon die Mythologie der Aufklirung vorweg
(Adorno/Horkheimer), und die aufgebiirdete Ordnung der Dinge wird immer nach-
driicklicher als deren Essenz forciert. Auch der Mythos der organischen Architektur
kommt von diesem die gesamte abendlindische Wissenschaft prigenden Essenzia-
lismus. Rousseau und seine Lehrlinge wie Thoreau bleiben die andichtigen Schiiler
Aristoteles.

Die Formiist fliissig, der»Sinn«ist es aber noch mehr... Selbstinnerhalbjedes einzelnen
Organismus steht es nicht anders. (CM, 11, §12)

Man konnte hier mit Sicherheit im Dekonstruktivismus der 9oer-Jahre die radikalste
Auflehnung gegen diese Mythologie der Aufklirung, Moderne und besonders der Post-
Moderne sehen: Dekonstruktivismus als Antithese zu Hegels geschlossener Form. Aber
man muss {iber neue Zeichensprachen hinausgehen oder besser deren Fundament neu
konsolidieren (um solche oft gezwungen erscheinende Aufbauten nicht mehr nétig zu
haben).

Der Wille zur Macht kennt keine Uberzeugungen, Axiome und Gesetze. Warum soll-
te sich also sein Ausdruck par excellence in Formen, d.h. in Architektur, nun ausdriick-
lich auf solche fantasierten Beschrinkungen berufen? Es gibt nur das ernsthafte Spiel
des Experimentierens, die stetige Entwicklung, das demystifizierte Entwerfen. Ordnung
(»l'ordre de la genése des espaces batis« [Choay 1: 110]) kann immer nur provisorisches
bzw. hypothetisches >Resultat« der Entwicklung sein, alles andere ist Tyrannei des Den-
kens. Denn man darf nicht iibersehen, »daf alles Geschehen in der organischen Welt ein
Uberwiltigen, Herr-werden und dafl wiederum alles Uberwiltigen und Herr-Werden ein
Neu-Interpretieren, ein Zurechtmachen ist, bei dem der bisherige >Sinn« und >Zweck«
notwendig verdunkelt oder ganz ausgeldscht werden mufd« (GM, II, § 12). Das Wesen
des Lebens ist Wille zur Macht, ist aktive Verinderung (und nicht nur reaktives Anpas-
sen, das nicht den intellektuellen Bediirfnissen entspricht, das eben nicht das Denken
einbezieht). Alles andere (Gesetz, Ideal, Modell, Typ etc.) ist Verkiimmerung, Entartung.
Ein Idealzustand kann nur als Zeitpunkt existieren (kann im Grunde genommen also
nicht existieren). Allein die Idee eines Abfalls vom Ideal ist schon unsinnig - ist lebens-
feindlich.

Dass der Mensch die Vergangenheit (iberspinnt und bandigt, ist Kunstrieb: nicht Wahr-
heitstrieb. Die vollkommene Form einer solchen Geschichtsschreibung ist rein Kunst-
werk: ohne einen Funken der gemeinen Wahrheit. (KSA7, § 29[96])

Nun ist der Weg zur Wahrheit auch der exklusive Weg zum Gliick (Platon 3: 235). In die-

ser Zusammenlegung liegt die fatale Verfithrung, der tyrannische >Zauber« (Popper 2)
nicht nur Platons. Hier grenzt philosophisches Denken an Religionsstiftung, der Philo-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

soph tendiert zum volkstiimlichen Propheten. Man darf>triumerische< Lebensmoglich-
keiten oder provisorische Lebensrahmen eben nicht mit einer aufgezwungenen gliick-
seligmachenden Utopie a la Morus (und deren Kritik bei Huxley oder Orwell) verwech-
seln. Umgekehrt kliren uns jedoch jene Fiktionen selbstverstindlich iiber tyrannische
Tendenzen jeglicher Lebensrahmensschaffung auf. Choay unterstreicht beispielsweise
zu Recht, dass Morus in seiner Utopie unverkennbar dem Staat Platons treu blieb. Jene
instrumentalisierten >Wahrheiten« entsprechen aber dem genauen Gegenteil der »Un-
wahrheit als Lebensbedingung«. Mit ihnen zieht man noch immer in den Krieg gegen
das Leben, weitab des stets offenen Potenzials eines Lebens als Kunstwerk.

Nietzsches visierter Anschluss an die vorsokratische Antike entspricht dem Ver-
such, die moderne Wahrheit wieder wie einst in ein »bewegliches Heer von Metaphern,
Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationenc
(WL: 880f.) des konzeptuellen Denkens zu verwandeln, und die Voraussetzung einer
Architektur der wahrhaftig Erkennenden zu schaffen, die dann das bewegliche Heer der
1001 Moglichkeiten des ewigen Werdens am Leben zu messen wissen.

Die wunderbare Erfindung der Logik (KSA7, § 19[102]), die sich beispielsweise darin
juflert, von einer Funktion auf eine Form schliefen zu wollen, ist nur durch die Ver-
fithrung der klassischen Metaphysik moglich gewesen, der schon Vitruv erlag. Sullivans
Formel »Form follows function« stellt auf beispielhafte Art das iiberlieferte Wunschden-
ken der postsokratischen Menschheit dar. Sie lisst prignant das teleologische Denken
der klassischen Metaphysik in der Architektur kulminieren (doch sie bleibt, wie wir wei-
ter unten sehen werden, unter Umstinden eine sehr brauchbare Formel). Aber der ei-
gentliche Hohepunkt dieser zweitausendjihrigen Tradition der Moderne, ohne jegliche
Spur eines Bruchs oder einer Wende im Denken, wurde mit der Mies’schen (von Behrens
vererbten) Formulierung »Less is more« erreicht. Genauso wenig wie Sullivans Formel
hat natiirlich auch niemand diese Gleichung wirklich ernst genommen. Kein einigerma-
Ren ernstzunehmender Architekt oder Historiker wiirde von einer erkenntnistheoreti-
schen Errungenschaft reden und selbst eiserne Puristen und Minimalisten wiirden es als
Anmaflung empfinden, das >Genie« Mies mit dem zeitgleichen Einstein zu vergleichen.
Aber warum eigentlich? (Kénnte es nicht umgekehrt sein)? Eben wegen des Glaubens
an die Wahrheit glaubte man weder serigs an Sullivans Formel noch an die Mies’sche
Gleichung! Man ist eher von ihrer stilistischen Einfachheit, ihrer provokativen, iiberaus
suggestiven mathematischen Falschheit fasziniert und sie wurde in der Tat zur verbrei-
tetesten Metapher der Klarheit einer aufs Auflerste reduzierten rationalistischen Archi-
tektur. Aber eben nicht mehr. Eher noch weniger, denn symbolisch ausgedriickt wurde
spitestens mit Stanley Tigermans Titanic von 1978 die Mies’sche Formel zum Inbegriff
des Kritikablen an der modernen Architektur (beispielsweise Venturis Formel »Less is a
bore«). Man blieb in den tiberlieferten Netzen der Metaphysik hingen und unterschied
kategorisch zwischen Wissenschaft und Kunst und einer umspannenden oder irgend-
wo dazwischenliegenden Architektur. Den Bogen zu einer weiter greifenden »Psycholo-
gie des Kiinstlers« (des Menschen) schlug man nicht (GD: 135). Man verstand Nietzsche
nicht, und Mies’ erster Auftraggeber Riehl, einer der ersten Biografen Nietzsches, trug
eher noch zum >Miesverstindnis< seiner Philosophie bei. Wie es schon Rowe und Koetter
aufzeigten, war der katastrophale Einfluss des »geistlosen Hegels« (Schopenhauer: 536)
auf das Denken der Protagonisten der Moderne einfach noch zu grof: »diese Aussagen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

m


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Nietzsches Architektur der Erkennenden

von Mies van der Rohe, Walter Gropius und von Le Corbusier veranschaulichen vollendet,
wie hegelianische Kategorien und seine Art und Weise zu denken allmihlich alle Gedan-
ken sittigten« (Rowe/Koetter: 39).

Man sah in der Wissenschaft noch nicht das Menschliche, man vertrieb es wie aus der
Kunst (Ortega 1) auch aus der Wissenschaft. Man verstand alles Erkennen nicht als Blick
»in<das Jenseits (das Jenseitige der Zeit), sondern noch metaphysisch als den orakelnden
Blick »aus< dem Jenseits, als das Erkennen eines »an sich« (als Ressentiment, als Rache
an der Zeit). Wir waren noch entfernt von einer Wissenschaft, Kunst oder Architektur der
Erkennenden, eines in sich Spazierengehens.

Alle Naturwissenschaft ist nur ein Versuch, den Menschen, das Anthropologische zu
verstehen: noch richtiger, auf den ungeheuersten Umwegen immer zum Menschen zu-
riickzukommen. Das Aufschwellen des Menschen zum Makrokosmos, um am Ende zu
sagen »du bist am Ende, was du bist«. (KSA7, § 19[91])

Das passive Erkennen war noch geprigt vom Willen zum Prognostizieren oder Voraus-
sagen aufgrund von Voraussetzungen (wie z.B. das Bestimmen der Position eines Him-
melskorpers anhand der drei Keplerschen Gesetze), war ein Antizipierenwollen der Zeit
aufgrund einer immanenten GesetzmiRigkeit der Dinge und kein Prigen, kein Herr-
werden, kein Schaffen von neuen Méglichkeiten; es war noch Anwendung der erfunde-
nen Logik. Wir waren noch etwas wunderbare Techniker. Das Hineinlegen wurde mit
Herausfiltern verwechselt. Man (an)erkannte noch nicht die Fiktion als Voraus-Setzung
alles Erkennens, als dessen Orientierung und in fine auch Wertesetzung (Messung am
Leben). Ob philosophisches oder wissenschaftliches Denken, es ist nicht ohne die Fikti-
on zu denken, denn bei allem Denken springt eben die Fiktion, wie schon zitiert, »voraus
auf leichten Stiitzen: schwerfillig keucht der Verstand hinter drein und sucht bessere
Stiitzen, nachdem ihm das lockende Zauberbild erschienen ist. Ein unendlich rasches
Durchfliegen grofRer Riume« (KSA7, § 19[75])!

War der Streit zwischen Kunst und Wissenschaft nicht »darum so bitter, weil hier
zwei Entwiirfe geistiger Weltgestalt rangen, Plan gegen Plan stand, denn die Technik
war ja lange, bevor sie niitzlich war, hohe Weltgestalt, das vergifdt sie nicht mehr«
(Schwarz: 113). Oder hat sie ihre gestalterische Natur, »das reine Schaffen des Geistes«
(Le Corbusier 5:161) vielleicht doch vergessen, vergessen wollen? Hat die Wissenschaft
nicht verdringt, dass hier wie dort gleich gedacht wird (KSA7, § 19[76]), dass sich al-
les verschiedene konzeptuelle Denken nur durch die Dosis oder vielleicht durch die
Gebiete unterscheidet (KSA7, § 19[75])? Sie hat niemals nur bei einem strikten und
einzig haltbaren Mehr oder Weniger bleiben wollen, beim kunstfertigen Dosieren an
Effekten, Emotionen..., an Leben. Nicht umsonst redet Nietzsche vom Zusammenhang
des Glaubens an Wahrheit und der »asketischen Ideale«*®, der dem hoheren Menschen

28 »Diese Verneinenden und Abseitigen von heute, diese Unbedingten in Einem, im Anspruch auf in-
tellektuelle Sauberkeit, diese harten, strengen, enthaltsamen, heroischen Geister, welche die Ehre
unsrer Zeit ausmachen, alle diese blassen Atheisten, Antichristen, Immoralisten, Nihilisten, die-
se Skeptiker, Ephektiker, Hektiker des Geistes (letzteres sind sie samt und sonders in irgendeinem
Sinne), diese letzten Idealisten der Erkenntnis, in denen allein heute das intellektuelle Gewissen
wohnt und leibhaft ward, — sie glauben sich in der Tat so losgeldst als moglich vom asketischen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

schon innewohnenden Vertreibung des Lebens aus der Wissenschaft. Auch Platons
ganz selbstverstindliche Bezeichnung der Architektur als »Wissenschaft des Bauens«
(Platon 3:164) ist hier wiederum wegweisend. Man fantasiert schon von angewandtem
Fachwissen, von Regeln der (Bau-)Kunst und (Bau-)Gesetzen. Das Entschliisseln der
Welt hat weiterhin das ultimative Ziel eines Schliissels zur Welt. Man denkt sich das
Ergebnis als Anfang, die Zauberformel, die Synthese der »mageren Summe von Beob-
achtungen« (KSA12, § 2[108]) als die Essenz der Dinge und Erklirung ihrer Entstehung.
Auch der Dekonstruktivismus war gerade in seiner Dekonstruktion des Seins (priziser
gesagt, des Hauses des Seins) noch ein reaktives Bauen und eine indirekte Bestitigung
der Wahrheit. Aber wer schafft bzw. was bestimmt die Regeln der (Bau-)Kunst, wenn
nicht die vorausspringende Fiktion? Statt des Weltprozesses und seiner (Bau-)Gesetze
bedingt die »Erh6hung des Menschen« (KSA12, § 2[108]) ein eher offenes Regelwerk der
stetigen »Uberwindung engerer Interpretationen« (KSA12, § 2[108]); das sich >im Flusse«
Befindende, das Werden, nihert sich niemals der Wahrheit: »denn - es giebt keine
>Wahrheit« (KSA12, § 2[108]).

Noch der moderne Alberti unterscheidet klassisch altbewihrt zwischen Vernunft
(»verniinftige Einfille des Geistes« [Alberti: 299]) und Kunst. Nietzsches frithe Apho-
rismen Zwischen Wissenschaft und Kunst (KSA7, § 19[1-330]) bedeuten die wichtigste
Aufklirung dieses Missverstindnisses und stellen damit einen der grundlegendsten
Texte der Architekturtheorie dar. Aber trotz dieser noch >naiven< Unterscheidung hat
Alberti dennoch intuitiv bereits die eigentliche Aufgabe der Kunst als Lebensmog-
lichkeit begriffen®, mit Kunst zur Kunst anzuregen, als Zihmung des Lebens und
Stimulans zum Leben, die kontinuierliche Verinderung als Bedingung verstanden, und
die Kultur (z.B. die kiinstlerisch-kulturelle Bedeutung der Maske) als Voraussetzung der
(menschlichen) Natur (Buch 6, Kapitel 4).

Im Sinne Poppers kann man vielleicht durchaus Kant gegen Hegel und dessen Histo-
rizismus anfiihren. Seiner Kritik der Vernunft ist in der Tat recht schwierig etwas Weltpro-
zesslerisches anzudichten. Aber man hielt andererseits den bauenden Geist von Kants*
Dingen >an sich« noch fiir eine grundlegende Alternative zu Gott. Anders gesagt: Man
sah in Gott noch nicht den Stern unseres (konzeptuellen) Denkens, und man sah im Er-
l16schen des Sterns durch Wahrheit (also die »scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 353])

Ideale, diese >freien, sehr freien Geister«< und doch, daf ich ihnen verrate, was sie selbst nicht se-
hen kénnen—dennsie stehen sichzunahe—: dies Ideal ist gerade auch ihr Ideal, sie selbst stellen es
heute dar und niemand sonst vielleicht, sie selbst sind seine vergeistigste Ausgeburt, seine vorge-
schobenste Krieger- und Kundschafter-Schar, seine verfanglichste, zarteste, unfallichste Verfiih-
rungsform: —wenn ich irgend worin Ritselrater bin, so will ich es mit diesem Satze sein!... Das sind
noch lange keine freien Geister: denn sie glauben noch an die Wahrheit...« (GM, 111, § 24)

29 »Man berichtet namlich, daf} zu Byzanz die menschliche Kunst so weit gebracht, daf} dort die
Schlangen niemand verletzen und die Dohlen innerhalb der Mauern nicht herumfliegen« (Alber-
ti: 303).

30 »lch geniefle das Vergniigen, sagt Kant, ohne Beihiilfe willkirlicher Erdichtungen, unter der Ver-
anlassung ausgemachter Bewegungsgesetze, sich ein wohlgeordnetes Ganze erzeugen zu sehen,
welches demjenigen Weltsysteme, das das unserige ist, so dhnlich sieht, dak ich mich nichtentbre-
chen kann, es fiir dasselbe zu halten. Mich diinkt, man kénnte hier, in gewissem Verstande, ohne
Vermessenheit sagen: gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen!« (I. Kant, in: GT: 218)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

3


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die geistige Erldsung, im Tod Gottes abermals den Beginn einer neuen Geschichte des
(nun endlich entzauberten) Denkens.

Eine kurze Geschichte des Denkens, des bauenden Geistes, ergibt natiirlich auch ei-
ne kurze und nétigerweise >detaillierte« Baugeschichte (Geschichte der Architektur), in
der die klassische Moderne (nur) eine Fortsetzung der modernen Klassik darstellt. Das
Potenzial von Nietzsches Genealogie des Denkens bestiinde darin, mit der Uberwindung
der Wahrheit schlieRlich auch das postsokratische Brechen zu itberwinden und damit,
nochmals gesagt, potenziell unsere »Geschichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu
machen« (der vorsokratischen [MA: 305]). Schon einen ersten Wink zur eher >unberiihr-
ten< Natur des Denkens liefert uns bereits der konkrete Begriff der Abstraktion. Hat die
Moderne, ohne es wirklich zu erkennen, mit »Less is more« nicht das ultimative Zauber-
bild fiir das Denken erfunden?! (Noch unmissverstindlicher wird die Gleichung mitihrer
iquivalenten Spiegelung: »mehr ist weniger«). Ist nicht die Abstraktion dieses exklusive
Mehr, das Mehr an konkretem Leben, das lebensnotwendige Wesen des Denkens, dieses
uns anhaftende >Hinwegtun« oder Vereinfachen der Welt (wie wir es noch mit unserer
>Reise ins Gehirn« verdeutlichen werden)? Das reine Mehr, das >Hinzutun, entspriche
dann geradezu einer reinen >Verleumdung« des Kiinstlers (KSAS, § 16[22])!

Es war ein grofler Mathematiker, mit dem die Philosophie in Griechenland anhebt. Dort-
her stammt sein Gefiihl fiir das Abstrakte, Unmythische. (KSA7, § 19[96])

9. Abstraktion

Wenn man aber den metatechnischen Weltort ins Hohe und Weite ausbaut und so
dem Arbeitsriesen eine gleichstarke organische Grofiform beilegt, dann erst wiegt man
ihn auf und bringt seinem abstrakten Verband das Maf eines menschlich bemessenen
anderen hinzu. (Schwarz: 113)

Das Abstrakte wird ganz allgemein als das Nichtgegenstindliche definiert, das von den
ersten fiinf Sinnen a priori nicht erfasst werden kann. In einer noch begriffskomplemen-
tiren Auffassung wird damit des Ofteren seine eher lebensferne Dimension betont als
Gegenpol zum Konkreten und Lebensnahen einer beispielweise organisch gestalteten
Form. Die Welt der Ideen mit ihrer grauen bzw. weiflen Theorie gehért damit nicht un-
bedingt zu den Alltagsbediirfnissen der meisten Normalsterblichen. Auch sieht man in
der Wissenschaft eher ein konkretes Mittel, die fortschreitende praxisorientierte Tech-
nik zu unterhalten. Man glaubt zuerst einmal der vorrangigen »blofRen Befriedigung von
Bediirfnissenc (»utilitas«) zu geniigen und erst im Weiteren eventuell den sekundiren
sintellektuellen Anspriichen« (»venustas«). Doch das konkret Menschliche zielt »nicht in
erster Linie auf das Praktische« und die Bediirfnisse der (finf) gegenstindlicheren Sin-
ne (Lévi-Strauss: 20); die Wissenschaft und insbesondere ihr Ursprung, die Philosophie,
sind nur die extreme Ausgeburt eines viel grundsitzlicheren menschlichen Bedirfnisses
und damit einer weitaus fundamentaleren Aufgabe des Denkens: »uns die Welt vorstell-
bar machen« (KSA12, § 2[88]). Hierin, in der »venustas«, oder der »hohen Weltgestalt«
(Schwarz: 113), fanden die bedingten Disziplinen der Kultur ihre menschliche Wiirde.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-012 - am 13.02.2026, 21:46:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

