V.

DIE KONTAMINATION DER FILMBILDER:
PASOLINIS
LA RICOTTA UND IL DECAMERON

hittps://doi.ong/10:14381/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>Vorspann«

Der folgende und abschlieBende Teil meiner Untersuchung zu Tableaux
vivants in Spielfilmen widmet sich zwei Filmen des italienischen Regis-
seurs Pier Paolo Pasolini. Die gewisse Sonderstellung, die seinem Werk
hierdurch zuteilt wird, erklirt sich aus seiner faktischen Affinitdt zur
Kunst, insbesondere zur Malerei, die in vielen seiner Filme und filmtheo-
retischen Texten deutlich hervortritt.

Anders als bei den vorangehenden Filmbeispielen, in denen die Ta-
bleaux vivants entweder aus der Bewegung heraus gebildet (CHRISTUS)
oder in die Bewegung der Filmbilder aufgelost (HENRY VIII und SENSO)
werden, hat man es in LA RICOTTA mit einer frappanten Uberdeterminie-
rung des statischen Tableau vivant zu tun. Hier wird dem Zuschauer
nicht nur eine >fixierte< Filmszene als eine Gemildenachstellung vorge-
fiihrt, sondern dartiber hinaus auch als solche sprachlich erldutert. Damit
schliefit diese filmische Darstellung einerseits an die historischen Table-
aux vivants der Salon- und Theatervorfithrungen, andererseits an Stumm-
filme wie CHRISTUS von Antamoro an.

IL DECAMERON hingegen ist ein Film, in dem die Tableaux vivants
als Visionen und das heif3t als innere Bilder und imaginédre Orte insze-
niert sind. Sie sind in Zeitlupe gedrehte, aus mehreren Gemaildevorlagen
eines Malers kompilierte filmische Bild-Adaptionen. Mit diesen >flie-
Benden« filmischen Tableaux vivants schliefit IL DECAMERON seinerseits
an die tableauesquen Filmbilder von SENSO an. Auffillige Gemeinsam-
keiten gibt es auch zwischen den beiden Regisseuren: Visconti, der sich
als einen filmischen Maler entwirft, und Pasolini, der malende Regisseur,
der sich in IL DECAMERON die Rolle des Giotto-Schiilers sichert.

192

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI:
LA RICOTTA (1962)

Der nur wenig bekannte Kurzfilm LA RICOTTA (Der Weichkése, 1 1962)
stellt einen von insgesamt vier Filmbeitrdgen des von Alfredo Bini pro-
duzierten Episodenfilms ROGOPAG dar.! Das gemeinsame Thema der
Episoden bleibt vage um, wie Bini sagt, »die frohlichen Prinzipien des
Weltuntergangs« gruppiert.? Bereits kurz nach der Fertigstellung erfolgte
das Verbot von ROGOPAG. Der Grund dafiir war Pasolinis Beitrag, den
das konservative Italien der 1960er Jahre als blasphemisch aburteilte und
die Ausstrahlung des Films untersagte.’

Der circa 35miniitige Kurzfilm LA RICOTTA ist ein sogenannter Film-
im-Film, dessen narrative Struktur durch zwei ineinander verschaltete
Handlungsebenen bestimmt wird: Die erste thematisiert das Filmema-
chen selbst, die zweite stellt den zu drehenden Film dar. Auf der ersten

1 Dieser etwas ungewohnliche Titel ist eine Kompilation aus den Anfangs-
buchstaben der beteiligten Regisseure, namentlich Roberto Rosselini (IL Li-
BATEZzA/Jungfraulichkeit), Jean-Luc Godard (IL Nuovo MONDO/Die neue
Welt), Pier Paolo Pasolini und Ugo Gregoretti (IL POLLO RUSPANTE/Das
Freilandhuhn).

2 Vgl. Joubert-Laurencin, Hervé (1995): Pasolini. Portrait du poéte en ciné-
aste, Cahiers du cinéma, (Oct.), S. 84f.

3 Das bereits wenige Tage nach seiner Urauffithrung verhidngte Verleih- und
Vorfiithrverbot bedeutete nicht nur einen finanziellen Verlust fiir den Pro-
duzenten, sondern verunmoglichte auch jedwede Rezeption seitens des Pu-
blikums und der Filmkritik. Fur die ausfiihrliche Darlegung des Falles sie-
he Pasolini (1994): Pier Paolo Pasolini. Dokumente zur Rezeption seiner
Filme in der deutschsprachigen Filmkritik 1963-85, hg. v. Freunde der
Deutschen Kinemathek, Berlin: Freunde der Deutschen Kinemathek e.V.
(Heft 84), S. 56—61; zur Pasolinis Schilderung der Ereignisse siehe in Hal-
liday, Jon (1969/1995): Pasolini iiber Pasolini. Im Gespréich mit Jon Halli-
day, Wien, Bozen: Folio, S. 70f., (Originalausgabe unter dem Titel und
Pseudonym: Pasolini on Pasolini. Interviews with Oswald Stack, London:
Thames & Hudson/The BFI); und Joubert-Laurencin (1995), S. 84-93.

193

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Handlungsebene werden die kleinen und grofen Probleme des Regis-
seurs und der Filmcrew bei den Dreharbeiten zu einem Passions- bzw.
Christusfilm geschildert. Von dem Passionsfilm der zweiten Handlungs-
ebene erfahrt der Zuschauer wenig, denn die gezeigten Szenen sind kurz
und immer wieder von Unzuldnglichkeiten technischer und schauspiele-
rischer Art gestort. Das Ineinandergreifen der zwei Filmebenen ist durch
vielfiltige Motiv- und Themenwiederholungen charakterisiert, wodurch
sich ein spezifische Mise-en-abyme entwickelt, dessen Relais das Motiv
des Tableau vivant ist. Bereits die Kulisse des Films-im-Film macht das
inner- und auBerfilmische Verweissystem der Inneinaderschachtelung
deutlich. So stellt die hiigelige, ausgedorrte Gegend der romischen Vor-
orte, Borgata genannt, sowohl den realen Drehort von LA RICOTTA als
auch den des Films-im-Film dar. Dartiber hinaus ist sie sowohl der ima-
gindre heilige Ort der filmischen Passion, an dem die Tableaux vivants
entstehen, als auch der reale Ort der Pratone della’ Acqua Santa der Bor-
gate, an dem wundertétige, heilige Quellen in Héhlen entdeckt wurden.

Den heiligen Quellen immer néher riickend ist am Horizont bereits
das >neue Jerusalem« als das Rom der Plattenbauten zu sehen, in dem
vorwiegend die aus dem Siiden Italiens kommenden Armen, die Subpro-
letarier, ihre Wohnung bezogen haben. Sie sind die Unorte der GrofBstadt,
aus denen die Komparsen, Assistenten und nicht zuletzt auch Stracci
(Mario Cipricini), die Hauptfigur von LA RICOTTA und der Gute Schi-
cher im Film-im-Film (dem Passionsfilm), kommen. Dagegen wurden
die Hauptrollen des Films mit biirgerlichen Schauspielern besetzt. So
spielt Laura Betti die Maria in den Tableaux vivants und Orson Welles
stellt den innerfilmischen Regisseur des Passionsfilms als eine kapitali-
stische, wenn auch intellektuelle Kiinstlerfigur dar.

Die Dreharbeiten zum Passionsfilm gestalten sich fiir diesen inner-
filmischen Regisseur — er selbst bleibt den ganzen Film {iber namenlos —
schwierig, da er das Kunststiick vollbringen muf, einen religiosen, kiinst-
lerisch ambitionierten und zugleich kassenwirksamen Spielfilm zu dre-
hen. Um die Passion Christi nicht zu einem konventionellen Kostiim-
schinken verkommen zu lassen, entwickelt er ein Konzept, das auf Nach-
stellungen von berithmten »Altar-Gemaélden«, wie sie im Film selbst ge-
nannt werden, basiert. In diesen Film bekommt der Zuschauer wenig
Einblick. Es sind vor allem zwei lange Sequenzen, die eine ungefihre
Vorstellung dem Passionsfilm geben, und in denen zwei Gemailde miih-
sam nachgestellt werden. Weitere Szenen der Kreuztragung und Kreuzi-
gung verweisen zwar auf den Passionsfilm, miissen aber durch das ambi-
valente Auftreten der Statisten, die einerseits als Statisten des Films und
andererseits als Figuren der Passion zu sehen sind, als Schanierstellen
zwischen den beiden Narrationsebenen betrachtet werden. Und auch die

194

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

SchluBszene des Films orientiert sich mit der Aufstellung der drei Kreuze
an der letzten Passionsstation, doch dient sie hier dem Empfang der Ro-
mischen High Society als Kulisse, die offenbar geladen worden ist, um
das Ende der Dreharbeiten zu feiern. So bleiben tatsidchlich nur die bei-
den prominent in Farbe gedrehten Tableaux vivants, die den zu drehen-
den Passionsfilm reprisentieren. Beiden Tableaux vivants dienten her-
ausragende Werke des Italienischen Manierismus als Vorlage: die Kreuz-
abnahme von Rosso Fiorentino (1521) und die Beweinung (auch Kreuz-
abnahme genannt) von Jacopo da Pontormo (ca. 1528; Abb. 33).

Zwar bleibt der Passionsfilm fiir den Zuschauer — vielleicht auch fiir
den innerfilmischen Regisseur — nur ein Stiickwerk, fiir die Tiefenstruk-
tur von LA RICOTTA aber ist er ein sowohl stilistischer wie narratologi-
scher Dreh- und Wendepunkt. Allein die Tatsache, daf3 lediglich die bei-
den Tableaux vivants sowie der Vor- und Abspann, auf den ich noch zu-
riickkommen werde, in Farbe gedreht sind und sich somit prominent aus
dem ansonsten schwarzweil3en Film abheben, markiert ihre innerfilmi-
sche Sonderstellung. Hierin liegt das kontrapunktische Erzéhlverfahren
Pasolinis, Bilder wie Handlungsstrange in einem Mise-en-abyme-System
in- und gegeneinander zu setzen, um so eine Erweiterung der Narration
zu erreichen: Die bild-dsthetisch zubereitete Passion Christi wird konter-
kariert durch die Leidensgeschichte des hungrigen Subproletariers Stra-
cci, diese wiederum steht gegen die »Passion«< des intellektuellen Regis-
seurs, der frustriert seinem Christusfilm arbeitet. In diesem kontrapunkti-
schen System liegt, wenn man so will, die blasphemische Note, die das
zeitgendssische Publikum der 1960er Jahre an LA RICOTTA moniert hat.

Der Antipode zum innerfilmischen Regisseur ist Stracci, dessen Exi-
stenz auf Essensbeschaffung fiir seine Familie und fiir sich selbst ausge-
richtet ist. So nimmt sein »Passionsweg¢ seinen Anfang mit dem an seine
Familie abgetretenen Lunchpaket. Nun muf} er die Essensration fiir sich
selbst durch eine List beschaffen, indem er sich als Maria Magdalena
verkleidet und doch noch an sein zweites Lunchpaket kommt. Da ihm
keine Zeit bleibt, das Essen an Ort und Stelle zu verspeisen, versteckt er
es in den nahegelegenen Hohlen der Acquae Santae, mull aber spiter
feststellen, dal das verwohnte Hiindchen der Filmdiva (der Maria-
Darstellerin) es bereits gefressen hat. Von Verzweiflung und Enttiu-
schung tiberwiltigt, verkauft er schlielich den Hund an einen vorbeige-
henden Journalisten. Mit Hilfe dieses illegal erworbenen Geldes kann er
endlich seinen enormen Hunger stillen, indem er sich ein grofles Stiick
Weichkise (la ricotta) kauft. Zuriickgezogen in eine der »heiligen Hoh-
len« verspeist er nicht nur den Kése, sondern auch unglaubliche Mengen
an Nahrung, die ihm die Filmleute wie einem wilden Tier zuwerfen. Sein
vulgédres Hineinstopfen und Verschlingen wird von groBem Gelédchter

195

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

und Spott begleitet, wobei die Sequenz dieses »groflen Fressens< unent-
scheidbar zwischen Traum und Realitit angelegt ist. Das Ende von LA
RICOTTA markiert Straccis Tod: Drei Kreuze mit Jesus Christus, dem
Bosen und dem Guten Schécher, den Stracci spielt, stehen vor einer lan-
gen und {ippig gedeckten Tafel (Abb. 32).

Abb. 32: L4 RICOTTA — Festmahl vor den Requisitenkreuzen (Still)

Waihrend er am Requisitenkreuz angebunden ist, um seine einzige kurze
Sprechszene zum Besten zu geben, erstickt er an dem Ricotta und im
iibertragenen Sinne an dem unermeBlichen Hunger eines Subproletariers.
Seine profane Hunger- und FreBpassion endet damit am Kreuz eines wei-
teren Tableau vivant, das man fiir die geladenen Giste der romischen
High Society inszeniert hat. Mit der Borgate im Hintergrund wird diese
Festtafel zum Leichenschmaus, an dem der tote Stracci als ein »verleben-
digtes< Bildmotiv des Guten Schichers teilnimmt.

Parallel zu Straccis Geschichte verlduft die Erzdhlung um den na-
menlosen Regisseur und seinen Passionsfilm. Als Uberginge zwischen
den beiden Handlungsstringen stehen jene Sequenzen, die zwar am Set
spielen, sich aber bereits auf den innerdiegetischen Film beziehen, wie
zum Beispiel das Anbinden der Schauspieler an die Kreuze, der Trans-
port an den Aufstellungs- und Drehort oder das Herbeischaffen unter-
schiedlicher Requisiten. Der Wechsel zum eigentlichen Passionsfilm ge-
schieht mit dem handlungsanleitenden Ausruf des Regisseurs: Nach dem
»Azione« formieren sich Schauspieler nach strikten Anweisungen der
Regie zu lebenden Altarbildern der Kreuzabnahme und der Beweinung,
sie erstarren zu den akkurat festgelegten Positionen und bewegen stumm
ihre Lippen zu einer aus dem Off vorgetragenen Rede. Kompositionen
von Scarlatti haben fiir die addquate musikalische Gemiitsunterstiitzung
zu sorgen, doch werden sie immer wieder durch falsche Einspielungen
von profaner, kapitalistischer (da amerikanischer) Twist-Musik gestort.

196

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Manieristische Farbgebungen dominieren die Aufnahmen und unterstrei-
chen die ihnen eigene kiinstliche und unwirkliche Note. Was diese Ta-
bleau-vivant-Sequenzen neben ihrer formalen Andersartigkeit charakteri-
siert, ist die Tatsache ihres auffdlligen Scheiterns. Es ist das Scheitern ei-
ner kiinstlerischen Ambition, das Scheitern am Geldchter der Kompar-
sen, am Twist, der die religiose Thematik sabotiert, und letztlich auch an
der realen Armutspassion Straccis, dessen Kreuztod zum Gegenbild der
tableauesquen Asthetisierungen wird.

LA RICOTTA spiegelt in der kleinen Welt der Filmleute die grofe
Welt der italienischen Gesellschaft der Nachkriegszeit wider, die Pasolini
zwischen der noch bauerlich geprigten Kultur des Subproletariats einer-
seits und der bourgeoisen und kleinbiirgerlichen Konsum- und Bildungs-
gesellschaft andererseits aufspannt. An der Rolle des Guten Schichers
entziindet sich die subversive Ironie des Films; von hier aus erhalten alle
anderen Szenen ihre komplementire Bedeutung. Das Filmprinzip beruht
somit auf den Antipoden der realen Marter des Komparsen und der in
Kiinstlichkeit erstarrten, konsumistisch vereinnahmten Passion Christi.
Auf der Strukturebene der Filmbilder ist es die Zusammenfiithrung ant-
agonistischer Modalititen wie Kiinstlichkeit und Natiirlichkeit, Bewe-
gung und Stillstand, Schwarzweifl und Farbe, die von den Opponenten
Stracci und Tableau vivant symbolisiert werden. Sie sind Figurationen
zweier Bildsysteme, die die gesamte Struktur von LA RICOTTA bestim-
men: des bewegten Filmbilds (Stracci) und des statischen Gemaildes (Ta-
bleau vivant und der tote Gute Schicher).

Ahnlich den Tableaux vivants in Goethes Wahlverwandtschafien
stellen auch die Lebenden Bilder von LA RICOTTA einen perfektionisti-
schen Versuch dar, dem Gemilde nicht nur zu entsprechen, sondern es zu
uibertreffen. Die Verwandlung des gemalten Korpers in den lebendigen
Korper vor der Kamera ist entscheidend fiir den filmischen Einsatz der
Bilder. Als lebende Nachstellungen, das heilit als Schauspieler unter
Schauspielern, scheinen die Tableaux vivants sich zunédchst der figurati-
ven Organisation der tibrigen Filmbilder unterzuordnen. Doch der Perfe-
ktionismus, dem der Regisseur in bezug auf die Nachstellungen anhéngt,
fiihrt zu einer Entbl6Bung des Tableau vivants und der Hervorkehrung
seiner spezifischen Anschaulichkeit, die die des Gemdldes ist. Pasolini
hat die manieristischen Bilder von Pontormo und Rosso Fiorentino wie
durch die Hintertiir in den Film eingebracht, um so ihre subversive Kraft
in die Filmstruktur einzutreiben. So stellen die hinter den Tableaux vi-
vants stehenden Gemilde die eigentlichen Leitlinien des Films dar, an
denen sich die Rhetorik zwischen Lebendigkeit und Kiinstlichkeit (Ma-
nieriertheit), zwischen Realismus und Kunst entfaltet. Ihr &sthetischer

197

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Einsatz hat wichtige Auswirkungen auf den iibrigen in Schwarzweil3 ge-
haltenen Film, wie ich im folgenden zu zeigen versuchen werde.

Das Pastiche als Strategie und die Mimesis als
Bildverfahren der Tableaux vivants

Es ist wichtig, sich noch einmal der befremdlichen, anachronistischen Si-
tuation zu vergegenwdrtigen, die sich mit dem Eintritt der farbigen Ta-
bleaux vivants ins schwarzweille Filmbild ergibt, nicht zuletzt, weil da-
mit deutlich an die im 19. Jahrhundert etablierte Form erinnert wird: So
sind die filmischen Tableaux vivants wie ihre Vorldufer a) in der Bewe-
gung erstarrt, b) stark an der akkuraten Wiedergabe der Kostiime und
Farbe interessiert und c¢) suchen die Darstellung durch einen emotions-
steigernden Einsatz von Musik zu iiberhdhen. Minuziés und geradezu
penibel ist die Sorgfalt, die der innerfilmische Regisseur — und mit ihm
Pasolini, dessen alter ego Welles darstellt — auf die filmische Umsetzung
der beiden Gemélde von Rosso Fiorentino und Pontormo verwendet.
Uberaus gewissenhaft versucht er die Farbgestaltung und die fiir die Ta-
bleaux vivants immer problematische Lichtchoreographie zu meistern.*
Pasolini 16st das Problem auf eine effiziente Weise, indem er die Ta-
bleaux vivants in Farbe dreht und sie dadurch anschaulich von den ande-
ren Narrationsebenen und Handlungsorten absetzt. Auf der strukturellen
Filmbildebene werden sie zu dem »Differenten< schlechthin, womit sie
die Antinomie zwischen dem Filmbild und dem Gemilde zunichst aus-
stellen. So werden die Tableaux vivants als Orte etabliert, die andere
Bildsysteme einfithren und damit das Potential haben, andere Geschich-
ten und diese auf eine andere Weise erzdhlen zu konnen.

Mit dem bewegungsdominierten Filmbild einerseits, das in seiner ex-
tremen Ausprigung mit den Sequenzen in Zeitraffer vorgefiithrt wird —
ich werde darauf noch eingehen —, und den vom Stillstand dominierten
Tableaux vivants andererseits verwirklicht Pasolini sein filmisches Kon-
zept der/des »poesia cinema«, das man sowohl als poetisches Kino als
auch als cinematographische, filmische Poesie iibersetzten kann.’

4  Das Problem der Beleuchtung und ihre vielfiltige Bedeutung fiir die Struk-
tur eines Geméldes siehe Jooss (1999), S. 164ff. und S. 300.

5 Pasolini hat in vielen seiner Texte und Interviews die Bedeutung der poesia
cinema ausgefiihrt, ohne jedoch einen programmatischen Entwurf zu lie-
fern, daher verweise ich an dieser Stelle auf Literatur, die das Thema
grundsitzlicher angehen: Halliday (1969/1995); Zigaina, Giuseppe (1995):
»Der Tod als poetisches Kino«, in: Christa Steinle/Giuseppe Zigaina (Hg.):

198

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Abb. 33: links: Rosso Fiorentino — Kreuzabnahme (1521, Kathedrale,
Volterra); rechts: Jacopo da Pontormo — Beweinung (ca. 1528, Capponi-
Kapelle, Santa Felicita, Florenz)

Sein filmisthetischer Entwurf basiert auf dem, was er stilistisches Pasti-
che bezeichnet. »Pastiche«, urspriinglich ein Genre in der Malerei des 17.
Jahrhunderts,® hier als ein Darstellungsverfahren eingefiihrt, meint im
allgemeinen die Nachahmung eines vorgéngigen, nicht selbst entwickel-
ten Stils. Dagegen ist Pasolinis bildgebendes Verfahren weit davon ent-
fernt, eine subalterne Ausrichtung nach fremden Stilen und bloler Mo-
tivwiederholungen aus der Malerei zu sein. Pastiche bedeutet bei Pasolini
vielmehr eine Kontamination, das heifit die Verunreinigung eines als ge-
nuin zu geltenden Stils mit anderen Kunststilen, mit Bildern, Dialekten,
Musikrichtungen etc.

Pier Paolo Pasolini oder die Grenziiberschreitung. P. P. Pasolini. Organiz-
zar il trasumanar, (zweispr. Ausgabe), [Ausst.-Kat. Neue Galerie am Lan-
desmuseum Joanneum Graz, 08.07.—10.08.1995], Venezia: Marsilio, S.42—
86; und vor allem: Pasolini, Pier Paolo (1967/1983): »Das Kino der Poe-
sie«, in: Peter W. Jansen/Wolfram Schiitte (Reihe-Hg.), Pier Paolo Pasoli-
ni, Miinchen, Wien: Hanser Reihe Film (12), S. 49-84.

6  Vgl. Hoesterey, Ingeborg (2001): Pastiche, Cultural Memory in Art, Film,
Literature, Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press.

199

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 34: L4 RicorT4 — Tableau vivant nach Rosso Fiorentino
(Teil 1, Sequenz-Stills)

Zu stéren heif3t dann folgerichtig, Pluralititen zu schaffen, die urspriing-
lich dem Regime eines dominant gewordenen Stils geopfert wurden. Be-
zogen auf das Kino ging es Pasolini um den an der Prosaerzéhlstruktur
orientierten Film, dessen Hauptmerkmal darin liegt, den Narrationsfluf3
homogen zu gestalten und dementsprechend die Bildanschliisse bruchlos
Zu montieren.

Seit der modernen Asthetik bezeichnet »Pastiche« aber auch, eine
Markierung von intermedialen (intertextuellen, interpiktoralen) Verfah-

200

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Abb. 35: L4a RicorT4 — Tableau vivant nach Rosso Fiorentino
(Teil 2, origi. Farbe, Sequenz-Stills)

rensweisen kiinstlerischer Produktion wie sie beispielsweise die Parodie
ist. Und LA RICOTTA trigt deutliche parodistische Ziige, indem dort ver-
stirkt auf Distanznahme zum zitierten Werk oder Autor (die Malerei, die
Passion im Stile von Hollywood) gesetzt wird.” Pasolini vergleicht sein

7 Vgl. Hempel, Wido (1965): »Parodie, Travestie und Pastiche. Zur Ge-
schichte von Wort und Sache«, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift,
15, S. 150-176; Karrer, Wolfgang (1977): Parodie, Travestie, Pastiche,
Miinchen: Fink.

201

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Werk oder sein »Atelier« selbst mit einem Laboratorium,® in dem er —
der Pasticheur — die unterschiedlichen Medien und Stile zu einem unauf-
16sbaren Geflecht verbindet, wobei die Urspriinge der Zitate und Uber-
nahmen gleichermaBen ausgestellt werden.” Seine Arbeit »changier|[t]
zwischen Autobiographie und Poesie, Stilisierung und Profanierung,
wie Benjamin Meyer-Krahmer sie treffend beschreibt. "

Kontamination als Verfahren des Pastiche bedeutet also eine »Verun-
reinigung« des einen Stils mit einer anderen Kunstsprache. Es ist die Ein-
filhrung eines anderen Kunstdiskurses, wobei die mediale Differenzie-
rung, die eine solche Kontamination hiufig begleitet, fiir das Konzept der
poesia cinema nur eine untergeordnete Rolle spielt. Pasolini war nicht
daran gelegen, zwischen den Medien Bild und Filmbild einen paragona-
len Kampf auszutragen. Wo hingegen die mediale Differenz ihre Aufga-
be erfiillt, ist die dsthetische Erweiterung des Filmbildes im Anzeigen
oder Durchscheinen anderer Bild- und Kulturkontexte. Damit vollfiihrt
die Pasolinische poesia cinema einen Balanceakt, in dem die Bilddiffe-
renz kein Selbstzweck bleibt und die von Pasolini postulierte Kontinuitét
in der Kultur nicht in einem Wertekonservatismus enden soll. So hat das
Filmbild in diesem poetischen Filmentwurf seine Eigenart zu behalten,
wiewohl es auf der anderen Seite vom Gemdlde affiziert wird. Es mul3
die piktorale Differenz zur eigenen Profilierung verwenden, um desto
pointierter auf sich selbst als ein spezifisches Film-Bild zu verweisen.
Ein auf diese Weise kontaminiertes Filmbild hat einen labilen Charakter,
der den unterschiedlichen Bildpoetiken Rechnung triagt. Indem filmfrem-
de Bilder wie Tableaux vivants differente Codes ansprechen, schaffen sie
einen Zuwachs an teilweise widerspriichlichen Bedeutungen, die wieder-
um die feste Struktur eines, im Sinne Pasolinis, prosaischen Filmbildes
aufbrechen. Dagegen verhilt sich die poesia cinema nicht naturalistisch
(mimetisch) gegeniiber der Wirklichkeit, sondern sucht gerade mit artifi-
ziellen Mitteln ihre Intensitét zu steigern. Die Wirklichkeit in ein kiinstli-

8  Pasolini, Pier Paolo (1972/1979): Ketzererfahrungen: Schriften zu Sprache,
Literatur und Film — »Empirismo eretico«, Miinchen, Wien: Hanser, S. 65.

9 Vgl. Meyer-Krahmer, Benjamin (2005), S. 113: »Pasolinis Weg zum Film
— vom Dichter iiber den Romancier und Drehbuchautor zum Storyboard-
zeichner und schreibenden, schauspielenden, filmenden Regisseur — deutet
bereits an, wie sich in seiner kiinstlerischen Produktion verschiedene Me-
dien synchron und diachron iiberlagern, gegenseitig kommentieren und
komplexe Beziehungen zueinander unterhalten« (»Transmedialidt und Pa-
stiche«, in: Bernhard Schwenk/Michael Semff (Hg./Kuratoren), >P.P.P. —
Pier Paolo Pasolini und der Tod«, [Ausst.-Kat. Pinakothek der Moderne
Miinchen, 16.11.05-05.02.2006], Miinchen: Hatje Cantz).

10 Meyer-Krahmer (2005), S. 112.

202

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

ches Licht zu riicken, bedeutet also einen Versuch, mit dem Kunstmittel
der stilistischen »Verunreinigung< etwas hinter der sichtbaren Realitdt zu
erfassen, das in diesem Sinne realer ist als das blof Naturalistische.

Die Tendenz, die piktoralen, von Tableaux vivants kontaminierten
Filmbilder von den tibrigen Filmbildern zu separieren, ist, wenn auch in
unterschiedlicher Intensitit, allen hier vorgestellten Filmbeispielen eigen.
Denn das Tableau vivant ist durch seine spezifische Struktur pridesti-
niert, ein besonderer Bedeutungstrager innerhalb des Films zu sein, der
aufgrund seiner stilistischen Eigenheit die Aufmerksamkeit des Zuschau-
ers — durchaus im Sinne der Theaterpraxis bei Diderot — auf sich lenkt.
Um so mehr die beiden Tableaux vivants von LA RICOTTA, nicht zuletzt,
weil hiermit zwei beeindruckende Vertreter des italienischen Manieris-
mus zitiert werden, einer Stilrichtung, die durch ihre Exponiertheit der
Geste und die tiberaus aufgeladene Formsprache eine besondere Stellung
innerhalb der Kunst einnimmt. Augenfillig sind diese formalen Merkma-
le des Manierismus in den {iberlangen Kérpern, gewundenen GliedmaBien
und iiberdeterminierten Gegenstinden und Mustern. Im Versuch, den
Manierismus aus seiner negativen Bestimmung einer >Manier< zu l6sen,
definiert Arnold Hauser diese Stilrichtung auf der Grundlage der discor-
dia concors, der Vereinigung unversdhnlicher Gegensitze:

Entscheidend fiir den verfolgten Effekt [des Manierismus] ist die Opposition
gegen alles bloB3 Instinktive, der Protest gegen alles rein Verniinftige und naiv
Natiirliche, das Betonen des Hintergriindigen, Problematischen und Doppelsin-
nigen, die Ubertreibung des Partikularen, das durch diese Ubertreibung auf sein
Gegenteil — auf das in der Darstellung Fehlende — hinweist: die Uberspannung
der Schonheit, die zu schon und darum irreal, der Kraft, die zu kriftig und dar-
um akrobatisch, des Gehalts, der tiberfiillt und darum nichtssagend, der Form,
die selbstindig und damit entleert wird. "'

Hausers Beschreibung des Manierismus 148t sich nahtlos auf das Pasoli-
nische Konzept der Kontamination und des Pastiche anwenden und hilft
dariiber hinaus, sein Verfahren in einen kunsthistorischen Kontext zu
stellen. Denn in den typisch {ibersteigerten, zudem sich wiederholenden
Figurationen auf der einen Seite und dem Widerstreit der Formen auf der
anderen Seite, wird der Manierismus zum Ausdruck des Pluralen, Para-
doxen, Gedoppelten und Dialektischen par excellence. Wenn der Manie-
rismus gegen die Vorherrschaft der Vernunft, der Wissenschaft oder der

11 Hauser, Arnold (1964): Der Manierismus. Die Krise der Renaissance und
der Ursprung der modernen Kunst, Miinchen: Beck, S. 13; vgl. auch wei-
terfuhrend Braungart, Wolfgang (2000): Manier und Manierismus, Tiibin-
gen: Niemeyer.

203

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Moral, gegen die Prinzipien des Mafes, der Ordnung und der Regeln re-
belliert, so ist dieser Stil (in diesem Sinne) antihumanistisch und spiritua-
listisch zugleich.'? Ubertragen auf das Werk Pasolinis wird eine so ver-
standene »Manier< zum pluralistischen und damit antiklassischen Kunst-
stil, und reiht sich damit ein in die von Pasolini haufig angefiihrten The-
sen zum plurolinguismo, der sublanguage und des stilistischen Pasti-
che.’> Was sich in seiner Kontamination, in der »Verunreinigung< des
kanonisch gewordenen Filmstils durch ein Pastiche der Stile widerspie-
gelt, entspricht also im wesentlichen einem manieristischen Verfahren
einer Clusterbildung, die sich gegen die Ideologie eines patriarchalen
Stils, des monolinguismo, wendet. Seine eigene Rolle als Pasticheur er-
lautert Pasolini im Interview mit Jon Halliday folgendermafBen:

Ich verwende das unterschiedlichste stilistische Material — Mundartdichtung,
die Dichtung der Dekadenz, manche Versuche der sozialistischen Dichtung.
Meine Arbeiten sind alle stilistisch unrein, ich habe keinen wirklich personlich
entwickelten eigenen Stil, auch wenn man meinen Stil recht einfach erkennt.
Aber man erkennt mich nicht, weil ich ein Erfinder einer stilistischen Formel
bin, sondern aufgrund der Intensitit der »Verunreinigung« und der Vermi-
schung unterschiedlicher Stile. '

Manierismus und Pastiche verstanden also als eine Kakophonie von Stil-
merkmalen, Dialekten und Motiven, deren Bedeutungsvielfalt sich gegen
die von Pasolini als faschistoid wie kapitalistisch begriffenen Universal-
asthetik eines fithrenden, von den vielfiltigen Einfliissen gesduberten,
das heifit zuoberst liegenden Stils wendet. Vergleichbar mit der Dantes-
ken Sprach- und Bezugsvielfalt, dem plurolinguismo, mufl das manieris-
tische (Film-)Werk seine Interaktionsfelder ausstellen, indem es sie un-
gesdubert und >unversohnt« zur Erscheinung kommen 148t.

Gleichzeitig betont Pasolini gerade den Realismus seiner lyrischen
Filme, deren Bezug zum realen Leben mit dem Einsatz dieses Stilmittels
besser und nachhaltiger erreicht werden soll. Und auch in diesem schein-
baren Paradox erdffnet sich eine Parallele zum historischen Manieris-
mus:

Der Widerstreit der Formen driickt hier [im Manierismus] die Polaritét alles
Seins und die Ambivalenz aller menschlichen Haltungen, das heifit jenes dia-

12 Vgl. Hauser (1964), S. 8ff.

13 Zu den Ausfithrungen um mono- und plurolinguismo siehe Pasolini, Pier
Paolo (1972/1979), S. 11-35 (»Die Frage der Sprache oder Die Geburt ei-
ner Nationalsprache«).

14 Halliday (1969/1995), S. 40.

204

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

lektischen Prinzips aus, von dem das ganze manieristische Lebensgefiihl be-
stimmt ist. Es kommt dabei nicht auf die faktische Gegensitzlichkeit der Da-
seinselemente und den gelegentlichen Kontrast der Erlebnisse an, sondern auf
die unvermeidliche Zweideutigkeit im GroBlen wie im Kleinen, auf die Unmog-
lichkeit, sich je auf ein Eindeutiges festzulegen.'®

Und auch Pasolini versteht den Realititsbegriff nicht im Sinne einer ur-
sdchlichen und unmittelbaren Verbindung zur anschaulichen Welt. Wie-
wohl sich die Dinge wie die Menschen im Film, so Pasolini, »durch sich
selbst« darstellen, so hat ihre Darstellungsform selbst nichts mit einer
bloBen Nachahmung der realen Verhiltnisse gemeinsam. Die menschli-
che Wahrnehmung, die vielfiltig durch kulturelle Codes bedingt ist, kann
keine singuldre GroBe darstellen, nach der die Wirklichkeit zu bemessen
wire. So pladiert Pasolini fiir ein lyrisches Kino, fiir eine poesia cinema,
mit seinen spezifischen Darstellungsverfahren und Bildformaten: der
kurzen Einstellung, der harten Montage, der Vermischung der Stile, der
malerischen Planimetrie des Filmbilds. Diese Verfahren sind in der Lage,
so Pasolini, Einschnitte in den prosaischen Monostilismus zu treiben — sie
entsprechen laut Pasolini mehr den >genuinen< Wahrnehmungsverfahren
und der selektiven, assoziativen Geddchtnisleistung des Menschen, als es
die vermeintlichen realitdtsabbildenden Filmdokumente & la Andy War-
hol tun.'®

Pasolinisches Verstindnis von Realitit bzw. Realismus reflektiert al-
so die Vorstellung von einer durchweg synthetischen Wahrnehmungs-
form, insofern die wahrnehmbare Wirklichkeit fiir ihn kiinstlich determi-
niert ist:

Ah, bosco, deterso dentro, sotto i forti

Profili del fogliame, che si spezzano,
Riprendono il motivo di una poesia rustica

Ma raffinata — il Garruti? Il Mollezza?

Non Correggio forse: ma di certo il gusto

Del dolce e grande manierismo,

Che tocca col suo capriccio dolcemente robusto
Le radici della vita vivente: ed ¢ realismo...

Oh, inwendig gesduberter Wald,

Unter den kriftigen Profilen des Laubwerks, das sich bricht,

Nehmen — Garruti? Molleza? — das Motiv einer derben aber raffinierten
Dichtung auf?

Nicht Correggio vielleicht: aber sicher die Vorliebe

15 Hauser (1964), S. 13.
16 Vgl. Pasolini (1972/1979), S. 232f.

205

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Fiir den siilen und grofen Manierismus,
Der mit seiner sanft-robusten Laune
Die Wurzeln des lebendigen Lebens beriihrt: und es ist Realismus..."”

Die Kunst als Werk und die kiinstlichen Einschnitte als Verfahren haben
bei Pasolini also einen wirklichkeitskonstituierenden Sinn, ohne die das
Leben eine unertréigliche Dauer von Belanglosem wire.'® Die Tableaux
vivants sind in zweifacher Hinsicht an dem Pasticheverfahren beteiligt,
insofern sie zum einen selbst manieristische — um nicht zu sagen: manie-
rierte — Kunst darstellen, zum anderen weil sie deutliche Einschnitte in
die genuin filmische Struktur treiben.

Aber, so bleibt es zu fragen, wie sieht das Verhéltnis des filmischen
Tableau vivant zu seiner Vorlage aus, zu dem manieristischen Gemaélde
von Pontormo oder Rosso Fiorentino, das in bestimmten Sinne seinen
rersten< Realitdtsbezug darstellt?

Die Mimesis der Tableaux vivants

Der Fotografie und dem Film wird haufig stillschweigend ein mimeti-
sches oder ein indexikalisches Verhiltnis in bezug auf die Realitit be-
scheinigt. Auch wenn man gelernt hat, dal beide durch kein einfaches
Abbildverhiltnis zur Realitdt bestimmt sind, neigt man im gewdhnlichen
Umgang mit diesen Medien dennoch dazu, sie in mimetischer Abhéngig-
keit von der Welt, die sie ablichten, zu sehen. Eine solche Neigung ist
verstiandlich, arbeiten beide Medien doch mit Bildern, die der Zuschauer
auf den ersten Blick problemlos mit seiner gelebten Realitét abgleichen
kann, zumal der Mythos des Pencile of Nature (Talbot),"® des durch die

17 Zitiert in Costa, Antonio (1995): »Un »>Capriccio Dolcemente Robustoc.
Realismo e manierismo nell’universo figurativo di Pier Paolo Pasolini«, in:
Pier Paolo Pasolini: Dai Campi del Friuli, [Ausst.-Kat. Villa Manin di
Passariano Udine, 26.08.—-10.12.1995], S. 31; Originaltext in Pasolini, Pier
Paolo (1975): Le Poesie, Milano: Garzanti, S. 328-329. Fiir die Uberset-
zung danke ich herzlich Michael Cuntz.

18 Hierzu ausfiihrlich bei Pasolini (1972/1979), S. 232ff.

19 Talbot, William Henry Fox (1844-1846/1969): Pencil of Nature [1844-
1846], Reprint, New York: Da Capo Press. Talbot ist der Erfinder des Ne-
gativ-Positiv-Verfahrens in der Fotografie. »The Pencil of Nature« ist das
erste Fotografiebuch der Geschichte, in dem er sein Ablichtungsverfahren
anhand verschiedener Fototafeln vorstellt. Eines der Beispiele (Tafel III,
Porzellansammlung) kommentiert er folgendermaflen: »[...] Und sollte ein-
mal ein Dieb diese Schitze entwenden, dann wiirde sicher eine neue Art

206

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Natur abgedriickten Schattens oder der Spur auf dem Fotomaterial, seine
Wirkung noch nicht génzlich eingebiifit hat. Was den Gedanken der Ab-
bildhaftigkeit angeht, so zeigt er sich in vielerlei Hinsicht auch in unserer
postmodernen Zeit der digitalen Bilder sehr resistent.*

Noch etwas problematischer ist die Mimesis des Tableau vivant, des-
sen Verhalten eindeutig nachahmend ist, doch nur insofern sich seine ab-
bildende Bewegung auf ein Kunstwerk, zumeist auf ein Gemaélde, richtet.
Mehr noch: Diese Mimesis wird offensiv ausgestellt und bildet sogar die
Basis fiir das Verstindnis und die gelungene Performance des Tableau
vivant, die sich auf die klassische Kunstvorstellung stiitzt, wonach es bei
der abbildenden Kunst um eine moglichst enge darstellerische Annédh-
rung an die realen Dinge der Welt gehe. Goethe selbst hilt in gewisser
Wiese das mimetische Verfahren in der Kunst hoch, indem er — ich habe
es in dem Eingangskapitel erortert — das Tableau vivant als die Vollen-
dung der Malerei darstellt, als die zu sich selbst gekommene Malerei,
namlich als das Bild was wieder Fleisch geworden ist. Was er dabei au-
Ber Acht 148t, ist die Konsequenz einer mit dem lebenden Korper per-
formativ arbeitenden Kunst, die auf die Auflosung der Malerei im Realen
zustrebt. Richtet man die Aufmerksamkeit jedoch verstérkt auf die nicht
minder konstitutiven Storfaktoren, die innerhalb der Bedingungen der
Tableaux vivants selbst liegen, so entdeckt man darin Kréfte, die sich der
einfach gedachten Nachahmung und Rickiiberfihrung des Gemalten in
die Korperlichkeit der Dinge widersetzen. Den Ausgangspunkt in der
Konterkarierung dieses reproduzierenden mimetischen Verfahrens bildet
die vermeintliche Originalvorlage, auf die ich bereits hingewiesen habe,
so daf} an dieser Stelle nur eine kurze Zusammenfassung der Erinnerung
dienen soll.

Vermeintlich ist ihre Originalitit nur insofern, als die tatsdchlichen
Gemailde den Tableaux vivants de facto nie oder zumindest selten als
Vorlagen gedient haben. Es kann nicht einmal davon ausgegangen wer-
den, daB sie von den Darstellern oder den >Regisseuren< der Lebenden
Bilder jemals mit eigenen Augen gesehen worden sind. Ihr Bekanntheits-

der Beweisfithrung entstehen, wenn man das stumme Zeugnis des Bildes
gegen ihn bei Gericht vorlegt. [...]« (zit. in: Kemp, Wolfgang (1980):
Theorie der Fotografie, Bd. 1, 1839-1912, Miinchen: Schirmer & Mosel,
S. 61).

20 Die kontinuierliche Fortfithrung der Vorstellung vom mimetischen Verhal-
ten der Kunst, die ihren historisch verbiirgten Anfang in Plinius’ Erzdhlung
von dem Wettstreit zwischen den antiken Malern Zeuxis und Parrhasios
hat, stellt sehr anschaulich die erwdhnte Untersuchung von Bryson (1983/
2001), insb. in den Kap. »Die natiirliche Einstellung« und »Die essentielle
Kopie« dar.

207

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

und Verbreitungsgrad beruhte vor allem auf ihrer breiten Distribution
durch Reproduktionsmedien. Pasolini selbst hat die Tableaux vivants
nach Buchvorlagen inszeniert, und insbesondere Detailvergroferungen
benutzt, wie man sehr eindriicklich auf einer der Fotografien vom Dreh-
ort an LA RICOTTA sehen kann.”' Was also erst recht den historischen Ta-
bleaux vivants als Vorlage diente, waren seitenverkehrte, im besten (oder
schlechtesten) Fall kolorierte Zeichnungen, Radierungen und Stiche, die
nicht selten die urspriinglichen Bildkompositionen bewufit reduzierten.
Mit anderen Worten: Sie waren manipulierte und manipulierende Repro-
duktionen von Gemélden, deren »Originalitdt« weder den Darstellern, den
Gestaltern noch den Zuschauern bekannt war, oder, dies muf} man bei al-
ler Kritik mitbedenken, offenbar nicht zum Wesen des Gemildes gezihlt
wurde. Sich nach diesen Vorlagen zu richten, mufite wenn nicht einer
vollkommenen Neuschopfung, so doch zumindest einer partiellen Neu-
gestaltung des Bildes im Tableau vivant gleichkommen.? So besehen
beruhte die Mimesis des Tableau vivant auf einer sukzessiven Transfor-
mation des origindren Geméldes. Damit war die Bewegung der Zurtick-
ibersetzung des Gemildes in die lebendige Szene — unabhingig davon,
wie sinnvoll oder nicht sie an sich zu denken wére — grundsétzlich nicht
vollzogen. In diesem Sinne schufen die Tableaux vivants, erst recht in ih-
rer filmischen Variante, durchaus etwas, das man als ein neues Bildsy-
stem bezeichnen konnte. Mit Michael Taussig gesprochen: »Mit anderen
Worten, die Fahigkeit zu mimen, und gut zu mimen, ist eine Gabe, An-
der(e)s zu werden.«* Dieses Andere oder das Anders-Werden, von dem
Taussig hier spricht, ist das Ergebnis einer Mimesis, deren Ziel in gewis-
ser Weise eine doppelte Besessenheit ist, insofern sowohl das Urbild als
auch die Nachahmung von jeweils dem anderen ergriffen werden kann.
In diesem Kontext betrachtet kann das Tableau vivant des Films durch-
aus als das >besessene< Andere interpretiert werden, als ein piktoral-
filmisches Bild, das den Abdruck des Geméldes mit sich fiihrt, ohne daf3
es mit dem Gemalde in eins fillt.

Beurteilt man das Tableau vivant unter der Primisse seines An-
spruchs auf Vervollkommnung des Gemildes, dann mufl man gleichwohl
jede dieser Nachstellungen als gescheitert ansehen. Andererseits ist es
gerade dieses Scheitern, das eine Potenz evoziert, die in dem filmisch in-
szenierten Tableau vivant zur Enthiillung des »Optisch-Unbewul3ten«
(Taussig) fithren kann. Taussig selbst bezeichnet die Kamera und den

21 Fiir Abbildung siehe Halliday (1969/1995), S. 22.

22 Zum Verhéltnis von Vorlage und Original siehe Jooss (1999), S. 300. Vgl.
auch Folie/Glasmeier (2002), S. 191.

23 Taussig, Michel (1992/1997): Mimesis und Alteritét. Eine eigenwillige Ge-
schichte der Sinne, Hamburg: Européische Verlagsanstalt, S. 30.

208

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Film als »mimetische Maschinen«, die ein magisches Ritual der Okkupa-
tion vollfiihren; sie sind eine Epiphanie der Dinge im bewegten Bild.**
Vor diesem Hintergrund betrachtet, sind die filmischen Tableaux vivants
von LA RICOTTA mimetische Zwitterwesen, weder ganz lebendige Kor-
per, noch reine Bilder. In der Interaktion mit anderen Bild- (Gemdlde,
Filmbild), Sprach- (Dialekte) und Musikformen (Twist und Scarlatti)
wirken sie wie alchimistische Substanzen, die in der Lage sind, rezeptio-
nelle Prozesse in Gang zu setzen, indem sie konventionelle Strukturen
verstoren.”> Denn sie kolportieren durch ihre subalterne Bildsprache ein
fremdartiges, ein woanders bereits aus- oder vorformuliertes Moment in
die Bild- und Narrationsstruktur des Films. Auf diese Weise wird das
Tableau vivant als ein vom Gemilde »besessener« Korper zum Trojani-
schen Pferd der Filmbilder. Patrick Rumble spricht an dieser Stelle von
einem Echo-Effekt, dabei ist weniger an ein »second hand image« zu
denken, das, »have the feel [...] of past images«,”® sondern an ein mehr-
fach gebrochenes Echo, das in der Struktur der Filmbilder nachhallt, in-
dem es sich dort vervielfiltigt. Seine urspriingliche Quelle, dieses ange-
nommene »past image«, ist nicht als vergangenes, sondern als ein gegen-
wirtiges Anderes anwesend. Vom vorgéngigen Original ist nur eine Ma-
trix zurtickgeblieben, die das Versprechen des Tableau vivant nach Ver-
lebendigung vordergriindig aufrecht erhalt.

Der konkrete Versuch einer Reanimation der bekannten Bildformel
deckt die triigerische Sicherheit einer einfach verstandenen Mimesis in
der Kunst auf, indem es daran scheitert: Die Spur, die urspriinglich noch
auf ein bestimmtes Geméilde hindeuten sollte, verindert sich in der
Transformation durch das Tableau vivant und deutet aus dem Filmbild
heraus auf ein Verweissystem, das jenseits des konkreten Zeichens oder
marque, wie es bei Jacques Derrida heifit, liegt.”” Mit den Verfahren der
Spurenlegung, des Pastiche, der Zitation, der Wiederholung und der er-
neuten Rekontextualisierung entfaltet Pasolini in LA RICOTTA die »Ma-
nier< zur Methode in extenso. Sein Verfahren beruht vordergriindig auf
der Wiederaufnahme bekannter oder bekannt erscheinender Bild- oder

24 Ebd.

25 Hierzu vgl. Vallora, Marco (1976): »Ali dagli occhi impuri: Come nasce il
manierismo della narrativita di Pasolini«, in: Bianco i nero, (Jan.-Apr.),
S. 156-204, insb. S. 173.

26 Rumble, Patrick A. (1996): Allegories of Contamination. Pier Paolo Paso-
lini’s Trilogy of Life, Toronto, Buffalo, London: University of Toronto
Press, S. 29.

27 Zur Iteration und Zitation siehe bei Derrida, Jacques (1972/1999): Rand-
génge der Philosophie, Wien: Passagen, darin insb. das Kap. »Signatur Er-
eignis Kontext«, S. 325-353.

209

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

anderer Zeichen, die in neue Kontexte eingefiigt, eine Brechung der Er-
wartung und damit einhergehend eine Erweiterung der urspriinglichen
Markierung nach sich ziehen.

Fragen wir konkret, was man beispielsweise in dem Tableau vivant
der Beweinung von LA RICOTTA sieht, so wird ein in der Kunst bewan-
derter Zuschauer sicherlich an das Gemdlde der Beweinung von Pontor-
mo denken. Ein direkter Vergleich konnte ihm schnell verdeutlichen, was
Pasolini im Film selbst thematisiert, daB es ndmlich unmdoglich ist, ein
Gemilde im Tableau vivant auferstehen zu lassen, noch daf3 ein Tableau
vivant das Gemailde sein kann, das es vorgibt zu verlebendigen. Um so
mehr wird dem Zuschauer der piktorale Stil, der Einsatz der Farbe in ei-
nem SchwarzweiBfilm auffallen und der Manierismus — der historische
wie der filmische — der Szenen aufgehen. Ein weniger in der Bilddsthetik
oder der Kunstgeschichte bewanderter Zuschauer wird vermutlich das
filmische Tableau vivant auf kein bestimmtes Gemilde zuriickfiithren
konnen, doch auch er wird begreifen, da3 ihm hier etwas anderes geboten
wird, etwas, was mit dem genuinen Film wenig zu tun hat. Die Tableaux
vivants von LA RICOTTA sind insofern ein spezieller Fall, denn sie dréin-
gen auch dem ahnungslosen Zuschauer geradezu ihre Verwandtschaft zu
Altargeméilden auf, indem sie diese selbst bezeichnen.

Fiir beide Zuschauertypen markiert das Tableau vivant eine Stelle im
Film, die mit einem auBerfilmischen Bild- und gleichzeitig mit einem
anderen Narrationssystem verbunden ist. Anders ausgedriickt: Indem Pa-
solini in LA RICOTTA die Tableaux vivants einfiihrt, verweist er auf die
Tradition des Altarbildes, auf die Macht der Bilder im sakralen Kontext
iiberhaupt, aber auch auf die urspriingliche Frommigkeit und den unge-
brochenen Glauben an die Wunder der >guten Tat«. Doch er 148t auf der
anderen Seite eben diese Verweise nie ganz zu sich selbst kommen, er
vollendet sie nie: Am Ende scheitern alle Tableaux vivants und werden
dem profanen >Kreuzestod« des Komparsen Stracci gegeniibergestellt.
Damit, und das heif3t: mit der Brechung eines tradierten Zeichensystems,
begeht Pasolini in den Augen der Moralisten eine Blasphemie, weil er
vor allem ihren Glauben als eine Mumifizierung entlarvt, als eine Mu-
mie, die Lebendigkeit vortduscht, jedoch toter als das in einer lebendigen
Tradition stehende Altarbild ist.

Zusammenfassend kann man sagen, dal3 das filmische Tableau vivant
vor allem mit Zeichen- oder Verweisketten zu tun hat, deren Fluktuation
keine pridestinierte Intention mehr zuldft, so daB3 die rekursive Bewe-
gung zum vor-filmischen Gemélde hin nicht mehr das bestimmte Ge-
mélde evozieren kann. Sie miindet vielmehr in einem Feld von fluiden
Beziigen, in dem das urspriinglich gemeinte Gemélde zwar rekonstruiert
werden kann, jedoch selbst nicht mehr in seiner Originalitdt angetroffen

210

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

wird, nicht zuletzt (aber nicht nur) weil es auf eine audio-visuelle, das
heift auf eine komplexere Rezeption hin neu entworfen worden ist. Von
einer dhnlichen Verdnderung in den Sinn- und Kontextzusammenhéngen
muf auch im Hinblick auf das Filmbild gesprochen werden, das mit dem
»bild-besessenen« Tableau vivant in Berithrung kommt. Das Tableau vi-
vant, das dem Zuschauer im Film begegnet, funktionalisiert Pasolini also
zu einer Bilderfalle um, deren primédre Aufgabe darin besteht, visuelle
Dominanz und bildliche Eindeutigkeit auszustrahlen. Erst dann kann die
stilistische Kontamination beginnen, wobei auch das Gemilde davon
nicht unberiihrt bleibt.

Dieser manieristische Stil, der das gesamte Pasolinische Werk aus-
zeichnet, 148t sich grundsitzlich beschreiben als ein Prozef3 der Zirkula-
tion, der unaufhorlich Bezugs-, Bedeutungs- und AnschluBmoglichkeiten
produziert, kontaminiert und neu hervorbringt. Der Filmtitel LA RICOTTA
ist hierfiir programmatisch, denn /a ricotta ist ein Weichkése, der durch
das Aufkochen der Milch und ihr erneutes Wiederkochen entsteht. Hervé
Joubert-Laurencin, der in seinem Aufsatz zu LA RICOTTA auf dieses Ver-
fahren aufmerksam macht, sieht darin das prozessuale Gesetz des Films
schlechthin.?® Das Wiederkochen des Kises findet seine Entsprechung in
dem »Wiederkochen« der Symbole und Bedeutungsmarkierungen, die auf
diese Weise fortwiahrend neue AnschluBmoglichkeiten ausbilden und ei-
ne endgiiltige Intentionalisierung des marque (oder des Bild-Zeichens)
verhindern. In der permanenten Verschiebung und Weichenstellung von
Verweisketten obliegt dem Gemailde im Tableau vivant die zentrale Rolle
eines Abdrucks oder einer Spur, an der die Narration immer wieder neu
aufgenommen werden kann. Als funktionalisierte Weichenstellung steu-
ert das Tableau vivant ein »Wiederkochen< von Verweisen, die ihrerseits
zu Verschiebungen in den Konnotationen fithren. Zur Verdeutlichung
und als AbschluB dieser Teiliiberlegungen nun zwei Beispiele aus LA RI-
COTTA:

Was sich dem Zuschauer zunéchst als eine einfache Erzdhlung vom
Set darbietet, verandert ihre Aussage, nachdem die Tableaux vivants in
die Handlung eingefiihrt wurden. Denn von nun an steht die zu drehende
Passionsgeschichte nicht mehr im iiblichen Verhiltnis zu einem tatsidch-
lichen oder moglichen historischen Ereignis, sondern zeigt auf etwas,
was nicht mehr oder nicht nur das Passionsereignis beinhaltet. Mit Wal-
ter Benjamin gesprochen, das Tableau vivant mit seinem Verweis auf das
differente Bildsystem entduBert sich in einem Aufblitzen in die Gegen-
wart des Films.” Es 16st im Moment seines Erscheinens die engsten bi-

28 Joubert-Laurencin (1995), S. 83-93 und zum Herstellungsproze3 des Késes
S. 88.
29 Vgl. Benjamin (1936/1977), S. 164.

21

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

blischen Beziige auf und ermdoglicht gleichwohl, dall der Tod Straccis —
symbolisch fiir das Leiden der untersten Gesellschaftsklassen angesichts
des Uberflusses der kapitalistischen Welt — im Kontext oder auch anstel-
le des gottlichen Opfers gesehen werden kann. Mit der Einfithrung der
Tableaux vivants und der damit einhergehenden Verstirkung des piktora-
len Systems wird gleichzeitig mit der Dominanz der Schriftreferenz vor
Bildreferenz gebrochen. Im zweiten Schritt des »Wiederkochens< kommt
den gleichen Tableaux vivants aber eine entgegengesetzte Aufgabe zu,
namlich die Korper der Schauspieler in einem disziplinierenden Akt an
die Kunst anzupassen, sie zu verkiinstlichen und damit an die bestehen-
den politischen und sozialen Ideologien anzugleichen.

Das zweite Beispiel betrifft die Funktion der Farben in LA RICOTTA.
Thr plé6tzlicher Einsatz in einem Schwarzweiflfilm symbolisiert zunéchst
die von Pasolini als Profanisierung und heuchlerische Deformierung
empfundene Inszenierung der Passion Christi, wie sie seiner Ansicht
nach in den von Hollywood propagierten Monumentalfilmen zu sehen
war. Kaum mehr als eine bunte Parade von verkleideten Schauspielern
und falschen Requisiten, verkam die Passion Christi zu einer kommerzi-
ellen Farce, so dall Pasolini die heiligen Symbole, wie zum Beispiel die
Dornenkrone, der Lécherlichkeit preisgibt, indem er die Assistenten und
Komparsen permanent nach ihr schreien und einen Schéferhund danach
bellen 148t. Die gleiche Farbgebung aber hat auf der anderen Seite die
explosive Kraft eines manieristischen Werks, das das erneuernde Prinzip
gegen den monolinguismo — im Sinne Pasolinis und Arnold Hausers —
vertritt.

Die Reihe dieser Iterationsformen und ihrer »wiederkochenden«< Be-
deutungsverschiebungen 146t sich in LA RICOTTA um weitere Beispiele
erweitern, auf einige davon werde ich im folgenden noch genauer einge-
hen. AbschlieBend mochte ich aber noch auf die Frage nach dem piktora-
len Antrieb — nach dem Gemilde — des filmischen Tableau vivant und
den Auswirkungen auf den Film eingehen.

Das Gemalde und der Tod

Es ist, so hoffe ich, in den vorangehenden Kapiteln deutlich geworden,
daf} es mit der Einfithrung des Tableau vivant in den Film zu einer Modi-
fizierung der nachfolgenden Bild- und Narrationsorganisationen kommt.
Die Fahigkeit des Tableau vivant, wenn man so will, piktoral das Narra-
tiv des Films zu verindern, beruht auf dem spezifischen Verhiltnis, das
das Tableau vivant zum Gemaélde unterhilt, und das ich mit dem Begriff
der mimetischen Paradoxie zu deuten versucht habe, die gleichzeitig

212

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Nachahmung, Uberbietung und das Bediirfnis ist, ein Anderes sein zu
wollen.*® Nachahmend ist das Tableau vivant bestrebt, eine symbiotische
Einheit mit dem Gemiilde einzugehen. Als Uberbietung tendiert es dazu,
sich anstelle des Gemaéldes zu setzen, ohne jedoch auf die Riickbeziige
zum Vorbild verzichten zu kénnen.

Das Spezifische seiner mimetischen Anndhrung liegt in dem Ver-
such, sich das Original anzueignen, es zu okkupieren und auf diese Wei-
se in die eigene Struktur iiberzuleiten. Diese Mimesis kann die Differenz
von Nachahmung und Urbild nicht nivellieren, weil sie mit einem nicht
einholbaren Rest operieren muf}, der sich als das Andere im Tableau vi-
vant selbst spiegelt und es in seiner paradoxen Existenz sichert. Einem
Pendel gleich bewegt sich das Tableau vivant zwischen dem (fremden)
Pol der Bildzeichen und dem (begehrten) Pol einer absoluten Identitit als
eigenstindiger Bild-Korper. Fiir die Konstituierung eines Tableau vivant
miissen beide unerreichbar bleiben. In der mimetischen Bewegung zum
Gemilde hin liegt noch ein weiterer, fiir das Tableau vivant konstitutiver
Grund der Aneignung. Es ist die Partizipation an dem Auratischen des
Originals, das LA RICOTTA mit Antamoros CHRISTUS gemeinsam hat.*'
Vordergriindig erreicht die Nachbildung beim Zuschauer einen durchaus
befriedigenden Effekt: Sie versetzt ihn ins Staunen. Aber das eigentliche
Ziel der Tableaux vivants liegt nicht in einem solchen einfachen Effekt,
sondern im Magischen, das sich auf diesem Weg dem Zuschauer mittei-
len soll. Eine akkurate Nachahmung en détail reicht hierfiir nicht aus.
Und nur vor diesem Hintergrund 148t sich der Aufwand begreifen, der in
LA RICOTTA — gleicherweise wie schon in Goethes Wahlverwandtschaf-
ten oder Antamoros CHRISTUS — betrieben wird, um jene Stimmung zu
erzeugen, die schlieBlich auf die Verinnerlichung hinauslduft. Das filmi-
sche Tableau vivant als eine Verkorperung des Bildes, soll sich in den
Betrachter hineinbegeben, soll auf diese iibertragene Weise selbst andere
Korper mimetisch »besetzen<. Nur so kann man sich erkldren, warum Pa-
solini auf die Tableaux vivants angesprochen, ihre Funktion und Insze-
nierung herunterspielte, und nur lakonisch auf die beiden manieristischen
Maler verwies. Es verdrgerte ihn, daf} die Kritiker beispielsweise MAM-
MA ROMA (Mamma Roma, I 1962) im Hinblick auf Mantegnas Bewei-
nung als mogliches Bildzitat und filmisches Tableau vivant untersucht

30 Zur Mimesis als Prinzip der Kunst siehe Gebauer, Glinther/Wulf, Christoph
(1992): Mimesis. Kultur, Kunst, Gesellschaft, Reinbek: Rowohlt; JauB,
Hans Robert (Hg.) (1964): Nachahmung und Illusion, Kolloquium Gief3en
Juni 1963, Miinchen: Eidos.

31 Fiir den Zusammenhang von Mimesis und magischer Ubertragungsbewe-
gung des Auratischen vom Original auf die Nachbildung siehe wie erwéihnt
Taussig (1993/1997).

213

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

haben, ohne iiber das bloBe Wiedererkennen der Vorlage hinauszukom-
men.*

Im Schatten des Tableau vivant von LA RICOTTA hat sich also das
Gemailde eingenistet und bestimmt aus dem Halbverborgenen heraus das
zwitterhafte Wesen der Lebenden Bilder. Dieser problematischen Posi-
tion des Tableau vivant war sich Pasolini bewuf3t, und so ruft sein inner-
filmischer Regisseur den Schauspielern, als sie versuchen, aus der Starre
des nachgestellten Bildes auszubrechen, ermahnend zu: »Ihr seid Figuren
eines Altarbildes!« (Abb. 35/36). Gleichzeitig sind es gerade diese Sto-
rungsmomente, die dem Tableau vivant fiir einen Augenblick die Unab-
héngigkeit von dem Vorbild geben, so daf es auf sich selbst als das An-
dere verweisen kann. Die Spur des Gemildes, die gut gehiitet in den
Schichten der Rekurse abgelegt ist, erfahrt dabei eine Umdeutung vom
Original zum Sekundéren, indem das Gemilde zum >Vorldufer« abgestuft
wird.

Verschleiert wird hier also nicht die Tatsache des Ursprungs eines
Tableau vivant, vielmehr die permanente Abhingigkeit zum »Vor-Bilds,
in die sich das Tableau vivant begeben muf3, will es in der mimetischen
Bewegung an der Aura des Gemaéldes partizipieren. Unféhig, die Spur
des Gemiildes aus der eigenen Struktur zu tilgen, muf3 das Tableau vi-
vant um seiner Existenz willen sie dennoch als Stérung verleugnen. Da-
bei ist es gerade die Paradoxie dieser »labilen Stabilitit¢, die dem Ta-
bleau vivant eine préadestinierte Stellung im Film einrdumt, an der sich
alle Bedeutungs- und Verweisketten entziinden. Es ist das vordergriindi-
ge Versprechen, ein bestimmtes Geméilde zu verkorpern, das das Ta-
bleau vivant dem Zuschauer gibt, und das gleichzeitig dazu beitrégt, die
Selbstandigkeit des Tableau vivant zu zerstdren, um das Dahinterliegen-
de — das Gemilde — wahrzunehmen. Dieses Versprechen bedeutet fiir
die Narration der Bewegungsbilder ein kritisches Moment, denn der Zu-
schauer ist angehalten, das auBBerfilmische Bild im Tableau vivant zu su-
chen.

Und genau in dieser Krisis zeigt sich das Wesen des »Vor-Bildesg,
das in den Erérterungen zum mimetischen Manierismus, der das pasoli-
nische Verfahren der Kontamination auf die Spitze treibt, bereits durch-
schien: Denn der Einsatz des Gemildes in einem Medium, das auf Be-
wegung und Sukzession angelegt ist, hat seinen Preis im Stillstand des
Lebendigen. Das Auratische, das sich Filme wie CHRISTUS mit dem Ein-
satz von Tableaux vivants erkaufen, fordert vom Lebendigen den Tod.

32 Vgl. Galluzzi, Francesco (1994): Pasolini e la pittura, Roma: Bulzoni,
S. 62f.; Weis, Marc (1995): » Ah Longhi, greifen Sie ein!< Pasolinis frithe
Filme zwischen Realismus und Kunstinterpretation«, in: Steinle/Zigaina
(Hg.), Pier Paolo Pasolini oder die Grenziiberschreitung, S. 193f.

214

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Pasolini artikuliert das in LA RICOTTA sehr deutlich, indem er einmal die
Schauspieler den todlichen Stillstand der Tableaux vivants boykottieren
14Bt, ein anderes Mal ist es Stracci, der das Wesen des Tableau vivant
ausstellt, indem er zu einem echten, wiewohl zynischen »>Stilleben<, zu
einer wortlichen natura morta wird, als er am Requisitenkreuz des Ta-
bleau vivant stirbt (Abb. 38).

Der Tod und die todliche Erstarrung als die Spur jenes »Andereng,
das mit dem Tableau vivant in den Film gelegt wird, sind nicht nur kons-
titutiv fiir LA RICOTTA, sondern auch fiir das gesamte kiinstlerische
Schaffen Pasolinis. Sterbend entduBert sich das Lebendige, was bleibt ist
— so Pasolinis These — das Wesentliche, das von der Belanglosigkeit des
Lebens bereinigt ist. Fiir Pasolini ist es die bildende Kunst, der poetische
Film, das Theater, die Lyrik, schluBendlich sind es alle Medien, die zu
einer essentiellen Synthese fahig sind. Thnen ist, so Pasolini, die Meta-
phorik des Todes gemeinsam, denn

[...] ein Leben mit allen seinen Handlungen [ist] mit allen seinen Handlungen
vollstindig und wahrhaftig erst nach dem Tode dechiffrierbar: dann zieht seine
zeitliche Extension sich zusammen, und das Bedeutungslose féllt von ihm ab.
Seine grundsitzliche Behauptung ist dann nicht mehr einfach »Sein« [...].%

Wie ein Akkumulator entfaltet das filmische Tableau vivant die Fahig-
keit, die Kontinuitit einer »belanglosen Wirklichkeit« zu unterbrechen,
denn es verfiigt gleichermafen iiber die Moglichkeit des todlichen Ein-
schnitts, der das Lebendige in die Starre zwingt. Allerdings verursacht
dieser Einschnitt gleichzeitig ein kritisches Moment im Film, da es durch
den Stillstand droht, die Souverinitit des Films, seine Einheit von Bewe-
gung und Bild, zu zerstéren.

Zusammenfassend betrachtet, bedeuten die filmischen Tableaux vi-
vants von LA RICOTTA ein separates und separierendes Bild-System, das
im Film die hochste Manieriertheit représentiert. Neben dem Tableau vi-
vant fithrt LA RICOTTA noch andere »Manierismen< auf wie den Zeitraf-
fer, die Farbe versus SchwarzweiB, die subproletarische Sprache — sie al-
le zusammen machen das Pasolinische Pastiche-Verfahren aus. Mit die-
sem Verfahren evoziert Pasolini eine neue Asthetik des Films, der nicht
mehr die yHegemonie des Homogenen« (der Prosaerzahlung, der norma-
tiven Filmbilder, des Stils etc.) eigen ist, und wie Derrida schreibt: »wo
die Falten glattgestrichen und geglittet werden.«** Die Zitationen von LA

33 Pasolini (1972/1979), S. 235.
34 Kurzzitate vgl. Derrida, Jacques (1997): »Die Einsprachigkeit des Anderen
oder die Prothese des Ursprungs«, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Die Spra-

215

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

RICOTTA sind immanente Verweise auf das Andere, auf das Differente,
das sich einem dauerhaften Zugriff entzieht, so wie das vermeintlich klar
situierte Tableau vivant mit seinem Versprechen auf das konkrete Ge-
mélde sich im entscheidenden Moment dem Zuschauer entziehen kann:
zum Beispiel dann, wenn es in sich zusammenfillt und wieder bewegtes
Filmbild wird.

Der »mimetische Manierismus«, eine Bezeichnung, die zunéchst pa-
radox erscheint, hat im Denken und Schaffen Pasolinis durchaus seine
Berechtigung, da sie eine Mdoglichkeit anzeigt, die verschlungenen Be-
ziehungen zwischen Realitdt und Kunst zusammenzubringen. Das spezi-
fisch mimetische Abbild der Wirklichkeit, so wie es Pasolini sah, kann
nur dort Bedeutsamkeit hervorbringen, wo es Uberdeterminierungen
schafft. Das Tableau vivant als eine solche Uberdeterminierung erweitert
das Feld der Signifikanten, woraus der pluralistische Stil erwéchst, des-
sen Maxime aber die Stérung selbst ist.

»Effetto dipinto«:
Zoom, Planimetrie, Tableau vivant

Obwohl Pasolini sich vehement gegen die Anwendung des Stilbegriffs in
bezug auf sein Filmschaffen aussprach, hat er mit der piktoralen Uber-
determinierung seiner Filme zweifelsohne einen tiberaus charakteristi-
schen Stil geschaffen. Seine Vorlieben fiir die Maler der Frithrenaissan-
ce, Giotto und Masaccio, fiir die Manieristen, besonders Pontormo und
Fiorentino, oder auch fiir den frithbarocken Caravaggio sind hinldnglich
bekannt. Aber es sind nicht nur die Motivanleihen — hierbei wire die Li-
ste der von Pasolini verarbeiteten Gemilde um einige mehr zu erweitern
—, die man als Resultat seiner intensiven Kunststudien betrachten sollte.
Was von grundlegender und gewissermaf3en subversiver Auswirkung auf
die Interdependenz von Filmbild und Malerei ist, betrifft die strukturellen
Stilmittel der Bildgestaltung selbst.

Blickt man von LA RICOTTA auf andere Filme Pasolinis, so kann man
deutlich erkennen, daf} sie sich durch eine Bildisthetik von unterschied-
lich ausgeprégter manieristischer Intensitét auszeichnen. Das stédrkste und
auffilligste Merkmal dieses Verfahrens bleibt das Tableau vivant, doch
liegt der spezifische Manierismus von ACCATTONE, MAMMA ROMA,
EDIPO RE (Bett der Gewalt, I 1967), MEDEA (Medea, 1 1969) oder IL DE-

che der Anderen. Ubersetzungspolitik zwischen den Kulturen, Frankfurt/
Main: Fischer, S. 28.

216

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

CAMERON nicht nur in der Exponierung bestimmter Gemaildetopoi. Es ist
sicherlich richtig, wie Marc Weis ausfiihrt, daf3 sich in Pasolinis Filmen
nur wenige eindeutige Bildzitate finden lassen und diese eine »meist
kontrastierende oder persiflierende Funktion« haben.”®> Aber geben nicht
gerade diese Bildzitate Hinweise auf tiefere Beziige zur Malerei, die die
grundsitzliche Frage nach der inneren Struktur und Wesensart Pasolini-
scher Filmbilder beriihren?

Was ich als Visionen im Kopf habe, als Sichtfeld, sind die Fresken von Masac-
cio und Giotto... Ich kann keine Bilder, Landschaften und Figurenkompositio-
nen verstehen, die keinen Bezug haben zu dieser meiner anfinglichen Leiden-
schaft fiir die Malerei des 14. Jahrhunderts, die den Menschen zum Mittelpunkt
jeder Darstellung hat.*®

Pasolinis Aussage ist in diesem Kontext wichtig, da sie auf zwei Aspekte
aufmerksam macht: auf seine enge Beziehung zur Kunst und auf die Art
und Weise der Umsetzung dieser Beziehung. Es ist das Sichtfeld, auf das
es hierbei ankommt. So verfiigen Filme wie MAMMA ROMA, LA RICOTTA
oder IL DECAMERON iiber deutliche Bildverweise, die iiber eine stilisti-
sche Eigenprisenz verfiigen und dadurch fihig sind, die Aufmerksamkeit
des Zuschauers auf sich zu ziehen. Und dennoch stehen gerade die Ta-
bleaux vivants in einem artifiziell bereits vorbereiteten Umfeld der tibri-
gen Filmbilder. Das, was im Sichtfeld der Kunstbeziige steht, sind nicht
die Bildzitate, sondern die weniger buchstéblichen Stililbernahmen.

Wie bereits dargelegt, benutzte Pasolini seine strukturellen wie moti-
vischen Adaptionen aus der Malerei im verfahrenstechnischen Sinne der
Kontamination eines dominant gewordenen Filmstils, zu dem er auch
den neorealistischen Film zdhlte. Seine »>Verunreinigungen< betreffen
nicht nur die filmische Einfiihrung von Tableaux vivants und anderer den
Prosastil brechender »Materialien<, sondern auch die Mise-en-scéne iiber-
haupt und haben konkrete Auswirkungen auf die Aufnahmetechnik sei-
ner Filme. So ist LA RICOTTA von einer piktoralen Struktur bestimmt, die
in Unabhingigkeit vor den Tableaux vivants zu sehen ist. Sie zeichnet
sich durch einen mehr oder weniger durchgehenden statischen Charakter
der Szenen aus, der die Handlung nur langsam zur Entfaltung kommen
1aBt. Die Darstellung ist arm an Tiefenrdumlichkeit bzw. Tiefenschérfe,
wiewohl versehen mit starken Kontrasten und dominiert durch unge-
wohnliche Lichtverhiltnisse, hingegen ist die Szenographie in der figura-

35 Weis (1995), S. 193.
36 Pasolini zitiert in Briganti, Giuliano (1989): »Aveva negli occhi Giotto e
Pontormo, in: »La Repubblica« vom 01.07.1989, S. 25.

217

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

tiven Ausgestaltung auffillig reduziert. Das Filmbild aber tendiert deut-
lich zur Ausbreitung in die Fléache.

Diese hier summarisch eingefiihrten Beobachtungen mogen bei ein-
zelnen Filmbeispielen an Bilder von Giotto, Masaccio, teils an Caravag-
gio erinnern, aber, und das ist wichtig herauszustellen, sie tun das aus-
schlieBlich im Sinne einer filmischen Einvernahme >malerischer» Mittel.
Das heif3t, dal Pasolini Verfahren der Malerei in filmische Verfahren
umzusetzen suchte, und das in der Tat noch bevor er konkrete Gemélde-
zitate in die Filmbilder einfiihrte. Anders als sein Landsmann Visconti —
und obwohl ansonsten zwischen Viscontis und seinem Filmverstéindnis
grofe Ubereinstimmungen zu finden sind — hat Pasolini den Film nicht
als eine »bewegte Malerei< gestalten, sondern letztendlich tiber die stilis-
tische Kontamination zu einem neuen, einem >poetischen< Filmstil ge-
langen wollen. Das Prinzip der poesia cinema fundiert somit auf einem
komplexen Verhiltnis zwischen den Verfahren der Kontamination und
des Pastiche, der Szenographie im Zusammenspiel mit dem spezifischen
Einsatz der zum Teil neusten Filmtechnik.

Pasolinis Verdrgerung iiber die eindimensionalen Betrachtungen sei-
ner »Bildkontaminationen¢, die er nicht nur in Interviews, sondern auch
in der lacherlichen Figur eines Reporters in LA RICOTTA zum Ausdruck
brachte, wurde nicht selten milverstanden und als Verheimlichung der
kiinstlerischen Beziige oder gar als Anachronismus aufgefaf3t:

Ach Longhi, greifen Sie ein, erkldren Sie, dafl es nicht geniigt, eine Figur in
perspektivischer Verkiirzung mit den Fiillen im Vordergrund zu zeigen, um
vom Einflul Mantegnas sprechen zu kénnen? Haben die Kritiker denn keine
Augen?*’

Dieser an seinen ehemaligen Kunstprofessor gerichtete ironisch-verzwei-
felte Aufruf legt gleichwohl auch Zeugnis ab von Pasolinis Anspruch,
den er an den Zuschauer richtete, sehr wohl den stilistischen Pastiche zu
erkennen, ihn allerdings als eine umfassende Bilddsthetik zu begreifen,
ganz im Sinne jener stilistischen Kontamination, mit der Pasolini neue
Filmbilder schaffen und neue Geschichten erzahlen wollte.

37 Pasolini, Pier Paolo (1977): Le belle bandiere. Dialoghi 1960-65, Roma:
Riuniti, S. 230, hier zitiert in Weis (1995), S. 195. Roberto Longhi, an den
sich der rhetorische Aufruf richtet, war Pasolinis Kunstprofessor in den
Jahren 1939-43, ihm verdankt er, laut Selbstaussage (Widmung des Films
MAMMA ROMA), die »figurative Erleuchtung«.

218

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Die »sakrale Aufnahmetechnik«

Wie ich bereits angedeutet habe, gehort die Planimetrie®® zu den auffil-
ligsten strukturellen Merkmalen in Pasolinis Filmen. Bei der Planimetrie
geht es, vereinfacht gesagt, um die Flachigkeit, genauer: um die flachige
Inszenierung von Korpern und um die Verflachung von Raumen. Die
Flachigkeit des Filmbildes beschreibt keine konzeptionelle Zweidimen-
sionalitdt im Bildaufbau, sondern begreift das Bild als eine in Schichten
unterteilte Fliche, womit noch keine grundsétzliche Aussage tiber die
Tiefendimension gemacht ist. Die Abstufung der Gréenverhiltnisse, die
Uberschneidungen von Formen, die Luft- und Lichtperspektiven und
schlieBlich auch die Farbchoreographie konnen eine Tiefendimension er-
zeugen, ohne daf} das Konzept der Fliachigkeit aufgegeben werden miif3-
te. Max Imdahl beschreibt die planimetrische Komposition als die
»Norm des Bildfeldes als einer Setzung«:

Dagegen geht die planimetrische Komposition, insofern sie bildbezogen ist,
nicht von der vorgegebenen Auflenwelt, sondern vom Bildfeld aus, welches sie
selbst setzt. Unter der Norm des Bildfeldes als einer Setzung und nicht unter
der Norm auBlerweltlicher Vergangenheiten stiftet die planimetrische Komposi-
tion in selbstgesetzlichen und selbstevidenten Relationen — in Richtung im Ver-
héltnis zu Richtungen, Linien im Verhéltnis zu Linien, Farben im Verhéltnis zu
Farben sowie in Maflen im Verhéltnis zu Mallen — eine invariable formale
Ganzheitsstruktur, welche ein entsprechend formales, sehendes, namlich auf je-
ne selbstgesetzlichen und selbstevidenten Relationen gerichtetes Sehen be-
dingt.*®

Auf den Film iibertragen, meint eine planimetrische Komposition die
Gestaltung und Erfassung des filmischen Raums nach (planen) Ebenen
und ihrer hintereinander geschalteten Anordnung. Das planimetrische
Konzept bestimmt gleicherweise Figuren als Flachen in bezug auf andere
siec umgebende Flichen. Sie sind durch ihre frontale Ausrichtung und
Kargheit in der Komposition gekennzeichnet, die zusétzlich durch eine
entsprechende Lichtchoreographie unterstiitzt wird, die auf Kontraste
von hell und dunkel setzt. »Das Elementare ist absolut geworden«, sagt
Pasolini und bezieht sich dabei auf die Aufnahmetechnik, auf die Wahl

38 Der Terminus geht auf den Kunsthistoriker Heinrich Wolfflin zuriick, vgl.
Wolfflin, Heinrich (1915): Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Pro-
blem der Stilentwicklung in der neueren Kunst. Miinchen: H. Bruckmann,
S. 98ft.

39 Imdahl, Max (1980/1996): Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie,
Ikonik, Miinchen: Fink, S. 26-27.

219

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

des Objektivs, auf die Kameraposition, das Filmmaterial und auf die
Aufnahmen bei nattirlichen Lichtverhiltnissen. Hierin und nicht in der
direkten Zitation sieht er die Moglichkeit, das figurative Modell bei-
spielsweise Masaccios auf das Kino zu iibertragen.** So sind Accattone,
der Protagonist des gleichnamigen Films, und Stracci aus LA RICOTTA
als Figuren hdufig nur dunkle, im Gegenlicht aufgenommene Fldchen,
die sich gegen das blendende Hell des Himmels oder des Hintergrunds
abheben. Dieses stilistisch-strukturelle Prinzip verdeutlicht am besten die
Figur des innerfilmischen Regisseurs von LA RICOTTA (Abb. 36).

Abb. 36: L4 RICOTTA — Der yregista« alias Orson Welles (Still)

Wie kaum eine andere Figur ist er als schwarze Fliche aus dem planime-
trischen Hintergrund heraus entwickelt; beinahe klecksig breitet sich sei-
ne schwarze Volumingsitit innerhalb des Bildkaders aus. Programma-
tisch fiir diese Komposition ist die symmetrische Anordnung und Spar-
samkeit in der Formgestaltung innerhalb der Kadrierung. Wo sie sich
tiber das Weil3 des Hintergrunds ergief3t, entsteht die begrenzende Kontur
der aufeinanderstoBenden Flachen. In dhnlicher Weise gestaltet Pasolini
die Figur des Christus oder die der Muttergottes (gespielt von Pasolinis
Mutter) in IL VANGELO SECONDO MATTEO (Das erste Evangelium —
Matthius, I 1964), wo er die Korper in graphische Strukturen auflgst. Als
weile oder schwarze Flachen stofen sie an die ihnen komplementér zu-
geordneten, benachbarten Felder, von denen man kaum mehr behaupten
kann, daB sie im herkémmlichen Sinn Hintergriinde sind. Gepaart mit
dem nur wenig in die Tiefe entfalteten Handlungsraum und der zurtick-
genommenen Handlung innerhalb der Kader erinnert dieser planimetri-
sche Stil an einige Stummfilme, auch an Antamoros CHRISTUS, zumal IL

40 Naldini, Nico (1989/1991): Pier Paolo Pasolini. Eine Biographie, Berlin:
Klaus Wagenbach, S. 208.

220

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

VANGELO durch den besonderen Musikeinsatz verstarkt auf eine emotio-
nale Anbindung des Zuschauers und die Steigerung der Bildwirksamkeit
setzt. Man kann in diesem Kontext auch von »heratischen Gemaélden«
sprechen, wie Otto Schweitzer es in bezug auf Pasolinische Bildkompo-
sitionen tut.*' Heratisch sind sie, insofern die Farbe bzw. das Schwarz-
weil} in seiner Verteilung tiber die Fliche eine symbolische Bedeutung
erhilt und gleichzeitig die Form in ihrer Aussage bestimmt.

Die nur wenig in die Tiefe entwickelten Handlungsrdume in den frii-
hen Filmen Pasolinis stellen ihre Vorbilder aus der Malerei des 14. und
15. Jahrhunderts aus. Pasolini selbst hat haufig genug auf Giotto, Piero
della Francesca, Fra Angelico und Masaccio verwiesen — und héufig ge-
nug die strukturellen Ubernahmen hervorgehoben. Seine filmischen
Mise-en-scéne erinnern nicht ohne Grund auch an Theaterinszenierun-
gen, hat Pasolini doch selbst Theater und Kino in nidchster Verwandt-
schaft gesehen, auch wenn seine Ansichten dariiber nicht immer einer
konsistenten Argumentation folgen:

Meine semiologischen Studien haben mich dazu gefiihrt, zwischen Theater und
Kino einen sehr engen theoretischen Zusammenhang zu sehen. Das Theater ist
wie eine lange Einstellung und hat mit dem Kino viel gemeinsam: beide stellen
die Wirklichkeit durch die Wirklichkeit dar. [...] Im Theater wie im Kino wird
ein Korper durch einen Korper dargestellt, ein Gegenstand durch einen Gegen-
stand.*?

Natiirlich liee sich an dieser Stelle einwenden, daBl der Korper im Film
mitnichten ein realer Korper wie im Theater ist. Der Unterschied zwi-
schen diesen beiden Kérpern wird nicht zuletzt am Beispiel der Tableaux
vivants sehr deutlich. Allerdings mufl man betonen, dafl Pasolini bei sei-
ner Uberlegung stirker die kérperliche Selbst-Reprisentation als das tat-
sachliche Vorhandensein des Korpers im Blick hatte. So reprisentiert
sich der filmische Koérper durch sich selbst, wie auch der reale im Thea-
ter durch keinen anderen Korper ersetzt wird.* Vor dem Hintergrund Pa-

41 Vgl. Schweitzer, Otto (2000): Pasolini, Reinbek: Rowohlt, S. 72.

42 Halliday (1969/1995), S. 147.

43 Zur Semiologie des Films bei Pasolini ist die Literatur umfangreich; be-
sonders lesenswert: Pasolini (1967/1983), S. 49—84; Rumble, Patrick/Bart,
Testa (Hg.) (1997): Pier Paolo Pasolini. Contemporary Perspectives, To-
ronto, Buffalo, London: University of Toronto Press; Bruno, Giuliana
(1997): »The Body of Pasolini’s Semiotics: A Sequel Twenty Years Lat-
er«, in: Patrick A. Rumble (1996), Allegories of Contamination. Pier Paolo
Pasolini’s Trilogy of Life, Toronto, Buffalo, London: University of To-
ronto Press, S. 88—105; Ward, David (1997): »A Genial Analytic Mind:

221

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

solinischer Manierismusmethode liegt es auf der Hand, daB3 die filmische
Présentation des Korpers nicht zwangslédufig mit einer »natiirlichen Ein-
stellung«* zusammenfallen muf:

Ich hasse Natiirlichkeit. Ich rekonstruiere alles. Wenn ich eine ldngere Einstel-
lung drehe, gibt es nie jemanden, der der Kamera den Riicken zuwendet, er
muf direkt in die Kamera sprechen. In keinem meiner Filme gibt es eine Stelle,
in der die Kamera irgendwo steht und sich die Leute irgendwo abseits mitein-
ander unterhalten [wie im Neorealismus]. Ich drehe immer champ contre
champ [Bild fiir Bild/Einstellung fiir Einstellung].*®

Aus diesem Grund sind die Einstellungen, die Pasolini favorisiert, immer
kurz. Die Schauspieler betreten den Handlungsraum, sagen ihren Text
auf und verlassen ihn wieder. Natlirlich bleibt eine solche theatrale bzw.
piktorale Auffassung von Raum-Fléche-Beziehungen und Handlungscho-
reographie nicht ohne Auswirkungen auf die Aufnahmetechnik und um-
gekehrt.

Fiir die Planimetrie des Filmbildes zeichnet das Zoomobjektiv, auch
Tele genannt, verantwortlich, das Pasolini in LA RICOTTA zum ersten
Mal verwendet. Noch stérker als das Normalobjektiv verfiigt das Zoom
nur tber lange Brennweiten, so da man damit lediglich einen be-
schrinkten Bildbereich scharf stellen kann. Der Vorteil des Objektivs
liegt jedoch in der Moglichkeit, eine Bildkadrierung zu dndern, ohne die
Kamera selbst zu bewegen. Es gestattet ein stufenloses Vor- und Zuriick-
springen von einer Totalen iiber eine GroBaufnahme bis hin zum Detalil,
und dies in der Kontinuitdt einer einzigen Blickachse. Das bedeutet
gleichzeitig, dal mit der Anndhrung an ein Objekt keine weitere Verin-
derung in der Ansicht, keine zusitzlichen Details gezeigt werden miissen,
die iiblicherweise erst in der Montage eliminiert worden wéren.

Die Wirkung dieser Aufnahmetechnik kommt am deutlichsten in den
Tableaux vivants von LA RICOTTA und IL DECAMERON zum Tragen,

yFilm< and »Cinemac in Pier Paolo Pasolini’s Film theory«, in: Rumble/Bart
(Hg.): Pier Paolo Pasolini. Contemporary Perspectives, S. 127-151; Gree-
ne, Naomi (1990): Pier Paolo Pasolini. Cinema as Heresy, Princeton (N.J.):
Princeton University Press.

44 Zum Ausdruck der »natiirlichen Einstellung« siehe Husserl (1913/1980,
S. 52f.), dort heif3t es: »Die »Wirklichkeit<, das sagt schon das Wort, finde
ich als daseiende vor und nehme sie, wie sie sich mir gibt, auch als da-
seiende hin. Alle Bezweiflung und Verwerfung von Gegebenheiten der na-
tiirlichen Welt dndert nichts an der Generalthesis der natiirlichen Einstel-
lung«.

45 Halliday (1969/1995), S. 133.

222

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

wenn Pasolini von einer Weitwinkelansicht zu einer GroBaufnahme stu-
fenlos innerhalb einer Einstellung wechselt. Die Bildplanimetrie bleibt
ungestort; gleichzeitig verstdrkt sich beim Zuschauer das Gefiihl, an das
Bild heranzuriicken. Denn das Zoomobjektiv erdffnet — darin dem Auge
eines Bildbetrachters vergleichbar — keine grofere Tiefendimension, statt
dessen bietet es eine Bildfliche in Detailansicht.*®

Wenn deshalb meine Bilder in Bewegung sind, dann so, als bewegte sich das
Objektiv auf ihnen wie auf einem Gemalde; ich verstehe den Hintergrund im-
mer als den eines Gemdildes... Also bewegt sich die Filmkamera auf Hinter-
grinden und Figuren, die im Wesentlichen als unbewegt empfunden werden
und tief ins Helldunkel getaucht.*’

Mit dem Einsatz des Zooms muf} Pasolini bewuflt geworden sein, daB3
gerade diese Optik — technisch betrachtet ihr Manko — zu keiner beson-
deren Tiefenschérfe fahig ist und dadurch die Figuren und Gegenstiande
verhdltnismaBig flach wiedergibt. Es sei nur am Rande erwiahnt, daf3 Pa-
solini im Gegensatz zu seiner eigenen Einschitzung zu den ersten Re-
gisseuren gehort, die die Zoomoptik verwendet haben, um es im stilisti-
schen, piktoralen Sinn einzusetzen.*® Diese spezifische Optik bot Pasoli-
ni nicht nur die Moglichkeit einer unvermittelten Inbesitznahme von
Flachen, Dingen und Figuren, sondern auch die einer stilistischen Ver-
fremdung.

Bereits Antonio Bertini machte auf den malerischen Gestaltungswil-
len des Regisseurs aufmerksam, der einen malerischen (»pittorico«) Be-
reich im Filmbild erreichen wollte.*’ Es ist kein Zufall, daB Pasolini die-
sen »malerischen< Stil auf den Einflul3 von Masaccio zuriickfiihrt, dessen

46 Pasolini als Schiiler von Longhi kannte wahrscheinlich den Kurzfilm seines
Kunstgeschichtsprofessors mit dem Titel CARPACCIO (I 1948), der sich mit
der Kunst des gleichnamigen Renaissancekiinstlers beschiftigt. Hier ver-
sucht Longhi tiber den Wechsel von Total- und Detailansichten eine Bild-
narration zu entfalten, in der das Heranrlicken an das Gemilde die subjek-
tive Sicht eines unmittelbaren Bildbetrachters suggeriert. Vgl. Weis (1995),
S. 197; Ottenbacher, Albert (0.J.): Heilige im unreinen Licht. Pier Paolo
Pasolini, das Trecento und der Manierismus, Miinchen [Kopieexemplar der
kunsthist. Bibliothek], S. 33.

47 Pasolini zitiert in Briganti (1989), S. 25.

48 Zum Einsatz verschiedener Objektive und der sich daraus entwickelnden
technischen Stilistik siehe vor allem die ausfiihrlichen Erlduterungen in
Bertini, Antonio (1979): Teoria e Tecnica del Film in Pasolini, Roma: Bul-
Zoni.

49 Bertini (1979), S. 23.

223

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Bilder sich durch eine kraftvoll-monumentale Bildsprache, eine klare Er-
fassung des Raums und der dort plazierten Figuren auszeichnen:

Ein Zoom zu verwenden ist die einfachste Sache der Welt. Ich bin durch einen
bloBen Zufall darauf gekommen. Ich sah, dal man damit gewisse Effekte erzie-
len kann, und habe es daher verwendet. Anstatt eine echte Nahaufnahme zu
machen, habe ich eine 250er-Optik verwendet und die Einstellung aus der Ent-
fernung gedreht. Wodurch sich eine Wirkung ergab wie bei einem Bild von
Masaccio, und das hat mit gefallen.*

Um die Flachigkeit und Andersartigkeit der Tableaux vivants in LA RI-
COTTA zu exponieren, benutzte Pasolini neben Zoom und Farbe auch das
Panorama- bzw. Breitwandformat (Cinemascope, 1,66:1 Bildverhiltnis)
in einem ansonsten auf Normalformat (Academy Format, 1,33:1) gedreh-
ten Film. Diese drei Komponenten — und zwar in der hier vorgestellten
Reihenfolge — potenzieren das Filmbild zu einer expressiven Bildaussa-
ge, die zunédchst nichts anderes als ihre Evidenz ausstellt, ein piktoral dif-
ferentes Bild zu sein. Gleichzeitig wird dadurch die stilistische Hervor-
hebung der Tableaux vivants ermoglicht und in ihrer Wirkung gesteigert.

Diese Art des planimetrischen Stils nennt Pasolini »technische Sa-
kralitit«, die durch eine »sakrale Aufnahmetechnik«’' erzeugt wird. Die
Wahl der religiosen Begrifflichkeit unterstreicht Pasolinis Verhéltnis
zum Film wie zu den Bildern iiberhaupt. »Sakral« ist das, was an der Un-
mittelbarkeit partizipiert oder diese hervorbringt; »Sakralitéit« besitzt das,
was uns unmittelbar erfafit. An dieser Stelle 146t sich durchaus an Roland
Barthes punctum denken, an das, was uns beim Anblick eines Bildes
striffte, uns angeht in all seiner Unmittelbarkeit.*

Durch das Fehlen der sfumatura, der Schattierung und Nuancierung,
die die Bildfliche sonst zum dreidimensionalen Raum hin modellieren
wiirde, sind die Pasolinischen Filmfiguren in ein unvermitteltes, ein kor-
niges Licht eingetaucht, das alles exponiert, was daran Kunst, Reflexion
und Bildrhetorik ist im Verhiltnis zu einer vermeintlich objektiv erfaf3-
baren Realitit und ihrer »natiirlichen Einstellung«. Eingefalit von einer
begrenzenden Konturlinie oder Konturflache — man denke insbesondere
an die Nah- und GroBaufnahmen in ACCATTONE und IL VANGELO —,*
sind die Figuren in ein Feld eingespannt, das auf der symbolischen Ebe-
ne fiir ihre Vereinsamung und damit aber auch fiir ihre Souverinitit als

50 Halliday (1969/1995), S. 69.

51 Schweitzer (2000), S. 72; Pasolini spricht auch hiufig vom »sakralen Stil«,
vgl. auch Halliday (1969/1995), S. 92.

52 Vgl. Barthes (1980/1989).

53 Vgl. Barck (2005b), S. 149-160.

224

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Einzelne steht, was wiederum mit Pasolinis Begriff der Sakralitdt zu-
sammenfillt. Sie sind aus ihrer profanen Umgebung herausgehoben und
»geheiligt« durch die Lichtsymbolik der Aufnahmen (»sakrale Aufnah-
metechnik«). Pasolinis Figuren und ihre Orte sind in einer bestimmten
Weise real und mystisch zugleich. Sein Realismus entspricht im wesent-
lichen dem Realismus einer religiosen Kunst, so wie Pasolini sie bei sei-
nem Kunstgeschichtsprofessor Roberto Longhi kennengelernt hat. Giot-
to, Masaccio, Caravaggio sind fiir Longhi Maler einer archaischen, un-
mittelbaren Welt — ich werde darauf im entsprechenden Kapitel zu IL
DECAMERON ausfiihrlicher eingehen. Es ist die »fetischistische Liebe zu
den Dingen selbst,”* die Pasolini dazu bringt, diese zu »weihen« (oder
zu entweihen), sie also in ein mystisches Licht — das Gegenlicht seiner
Aufnahmen — zu tauchen, das zweierlei anzeigen kann: als Sonne ist es
das Licht der Lebendigkeit und des Lebens iiberhaupt; als blendendes
Gegenlicht ist es das Licht der absoluten Goéttlichkeit und der géttlichen
Macht, die den Menschen vernichten kann. Der Blick in die Sonne
zeichnet viele Aufnahmen Pasolinis aus: In LA RICOTTA ist es Stracci,
der zunichst von der Sonne geblendet wird, als vor ihm die »Magdale-
na¢, eine subproletarische Komparsin, ein Striptease vorfiihrt. In einer
der letzten Einstellungen des Films sind es die Zuschauer, die vom Licht
geblendet werden, wéhrend Stracci am Kreuz stirbt. In ACCATTONE sind
es die armseligen Plitze, die in ein sengendes, blendendes Weil3 ge-
taucht sind. Und in TEOREMA (Teorema, I 1968) ist es die heilig gewor-
dene Hausmagd, die iiber einem Dach schwebend — auch sie bildet eine
schwarze Fliche gegen das Weil des Hintergrunds ab — im Gegenlicht
aufgenommen ist. Am Ende zu einer Seherin geworden, bedarf sie der
Augen nicht mehr.”

Dieses Auge, das sich der Sonne in all ihrer Glorie 6ffnet, um sie in ihrer
Nacktheit Auge in Auge zu betrachten, ist kein Befund meiner Vernunft: es ist
ein Schrei, der mir entfdhrt. Denn in dem Augenblick, in dem das Leuchten
mich blendet, bin ich der Fetzen eines zerbrochenen Lebens, und dieses Leben
— Angst und Taumel —, das sich einer unendlichen Leere 6ffnet, zerreiflit und
erschopft sich mit einem Schlag in dieser Leere.>®

54 Pasolini (1972/1979), S. 221.

55 Zu TEOREMA und dem Topos der Augen, des Lichts und der Blendung sie-
he Tong, Janice (2001): »Crisis of Ideology and the Disenchanted Eye: Pa-
solini and Bataille«, in: Contretemps, 2 (May), Internetzeitschrift unter:
www.usyd.edu.au/contretemps vom 13.12.2007.

56 Bataille, Georges (1953/1999): Die Innere Erfahrung, nebst Methode der
Meditation und Postskriptum, Miinchen: Matthes & Seitz, S. 109.

225

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Diese existentielle Erfahrung des Lichts, die Georges Bataille beschreibt,
entspricht der »Leidenschaft fiir das Leben«,’” die Pasolini selbst emp-
fand und die ihn zugleich zu einer provokativen und mystischen Uberhs-
hungen des Lebens fiihrte, zu der »sakralen Aufnahmetechnik« und zu
dem »nur scheinbar zufilligen Gegenlicht mit seinen Blitzern«.®

Albert Ottenbacher sicht in den vielfiltigen Beschreibungen des
Lichts im Werk Pasolinis, sei es im Film oder in seinen Schriften, eine
»brennende Beschworung« und einen »geheimen Abwehrzauber«:

Die »gliihende Sonne der Mittagszeit«!™), der »glithende Brei der Mittagsson-
ne«® sind keine zufilligen tageszeitlichen Ereignisse. Sie sind keine Zeichen,
sind unmittelbare lebensgeschichtliche Erfahrungen. Sie bedeuten nicht, stehen
nicht fur etwas. Sie sind urspriingliches, nicht weiter aufzuschliisselndes Ele-
ment.*!

Wiewohl die Protagonisten bei Pasolini immer einer realen, soziokultu-
rell klar definierten Umwelt entstammen, sind sie gleichwohl auch &sthe-
tisch iiberformte Figuren. Diese Spannung zwischen politischem und
kiinstlerischem Anspruch hat fiir Pasolinis Gesamtwerk eine essentielle
Funktion. Die »Manier< in der Darstellung und die ungeschminkte Reali-
tdt in den Inhalten werden nur dann versténdlich, wenn man den spezifi-
schen Manierismus Pasolinis als ein Verfahren akzeptieren kann. Nur vor
diesem Hintergrund 1dBt sich die Aufladung erfassen, die etwa in der
Frontalitdt seiner Figuren liegt, in der klaren Ausstellung ihrer Korper
und Gesichter, die dem Blick der Zuschauer ungeschiitzt preisgegeben
und manieriert zugleich sind. Thre Kiinstlichkeit hat ihren Ursprung in
der, wie Hauser es fiir den Manierismus formuliert, >Uberspannung der
Form«, zu der die »sakrale Filmtechnik« fiihrt. Sie ist wesentlich das,
worauf die Sprache der poesia cinema basiert:

Man spiirt die Kamera also aus guten Griinden. Der Wechsel verschiedener Ob-
jektive, einmal mit einer 25er, dann einer 300er Optik auf demselben Gesicht,
die verschwenderische Anwendung des Zoom mit seinen ganz hohen Brenn-
weiten, die die Gegenstinde aufquellen lassen wie zu stark gesduerte Brote, das
standige, nur scheinbar zuféllige Gegenlicht mit seinen Blitzern auf dem Film,
die Bewegung der Handkamera, die ausgedehnten Fahrten, die absichtlichen

57 Pasolini in Halliday (1969/1995), S. 41.

58 Pasolini (1967/1983), S. 75. Das Zitat in der vollen Linge siche weiter un-
ten.

59 Pasolini (1962/1982): Mamma Roma, Miinchen: Piper, S. 52.

60 Ebd., S.73.

61 Ottenbacher (0.J.), S. 15; zum Licht bei Pasolini sieche ebd., S. 1ff.

226

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

falschen Montagen, die irritierenden Anschliisse, das endlose Verharren auf ei-
nem und demselben Bild etc. etc.: dieser ganze technische Code ist gleichsam
aus UberdruB an den Regeln entstanden [...].%

Spétestens angesichts dieser Aussagen, kann man nicht umhin, zwischen
dem spezifischen Stil seiner Filme und dem Stil der Manieristen eine
Parallele zu ziehen. Es ist nicht nur, wie ich bereits dargelegt habe, die
antinaturalistische Wesensart, die beide kennzeichnet, sondern auch ihr
Verhiltnis zur Wirklichkeit und ihr Bewuf3tsein der Kiinstlichkeit, die sie
umgibt. Darin 146t sich kein naiver, von vermeintlicher Spontaneitét und
gottlichen Gaben bestimmter Kunstgestus mehr finden, sondern ein re-
flexives Kunstwollen. Beide — die historischen Manieristen und der Fil-
memacher Pasolini — schaffen eine sich ihrer »Kiinstlichkeit< bewuBte,
von der Naturnachahmung befreite Kunst. Die Realitét, auf die sie sich
beziehen, ist eine kulturell und medial bereits iiberformte Realitdt. Das,
was dem postmodernen Rezipienten dabei so selbstverstindlich er-
scheint, muf3 durchaus als ein Verdienst der Manieristen anerkannt wer-
den, die als erste das Kunstwollen jenseits der Harmonie und der Schon-
heitsideale in ihren Werken reflektierten.”® Das gilt auch fiir Pasolinis
Filmschaffen, das dezidiert Malerei als eine der wichtigsten Bezugsquel-
len ausstellt, zumal er sich dabei mit Vorliebe auf eben jene manieristi-
schen Maler beruft.

Die »Ansteckung« seiner Filme mit differenten Bildsystemen manife-
stiert sich am deutlichsten in einem Typus der Filmbilder, bei dem die Fi-
guren in ein spezifisches Verhiltnis zu den sie umgebenen Orten eintre-
ten. Aus der Dialektik von Ort und Figur erwéchst Pasolinis filmische
Poesie oder der poetische Film. Thn charakterisiert eine Film-Bild-
Asthetik, an der auch die auditive Seite des Films Anteil hat.** Es sind

62 Pasolini (1967/1983), S. 75.

63 Vgl. Hauser (1964), S. 28ff.

64 Da ich im Kontext der Arbeit nicht im vollen Umfang auf die Bedeutung
der Musik in Pasolinis Oeuvre eingehen kann, verweise ich an dieser Stelle
auf die Untersuchungen von Jungheinrich, Hans-Klaus (1983): »Uberho-
hung und Zuriicknahme/Musik in den Filmen Pasolinis«, in: Jansen/Schiitte
(Reihe-Hg.), Pier Paolo Pasolini, S. 35-48; Giusti, Luciano de (2001):
»L’oralita poetica nel cinemag, in: Peter Kuon (Hg.), Corpi/Kérper. Kor-
perlichkeit und Medialitdt im Werk Pier Paolo Pasolini, Frankfurt/Main
(u.a.): Peter Lang, S. 107-114, und Calobretto, Roberto (2001): »Corpi
danzanti nel cinema e nella narrativa di Pier Paolo Pasolini«, in: Kuon
(Hg.), Corpi/Korper, S. 63-80; die Internetpublikation Molteni, Angela
(0.J.): »La musica nei film di Pier Paolo Pasolini. Con qualche cenno ri-

227

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

die irrationalen Handlungsweisen der Pasolinischen Figuren, ihre, um
mit dem Regisseur zu sprechen, tiefe und schamlose Verzweiflung, die
durch die Asthetik der Orte motiviert ist. Symptomatisch fiir ihr Dasein
ist letztlich nicht die sie charakterisierende Handlung, sondern die Form
der Dinge und die Orte selbst, an denen sie existieren. Die piktorale As-
thetik evoziert eine unwirkliche, >kalte< Atmosphire, in der die Protago-
nisten isoliert und vereinsamt agieren. Aber es ist zugleich die besondere
Lumineszenz der SchwarzweiBaufnahmen, ihre fluoreszierende Hellig-
keit, in die sie eingetaucht sind und die ihnen einen Ausdruck verleiht,
der an Erhabenheit grenzt und typisch ist fiir Pasolinis subproletarische
Antihelden wie Accattone oder Stracci. »Ich bin, aber ich habe mich
nicht«, die Absage Helmuth Plessners an die Vorstellung von einem sou-
verinen Subjekt,® entspricht sowohl der realen Situation der Subproleta-
rier, wie Pasolini sie sah, als auch ihrer dsthetischen Gestaltung und zwar
im Sinne des effetto dipinto als einen malerischen oder piktoralen Effekt
des Filmbildes. Die Klarheit des von allem Uberfliissigen bereinigten
Bildes 146t die dargestellten Dinge in einem transzendenten Glanz er-
scheinen — als eben jene »technischen Sakralitdten«, von denen Pasolini
spricht. Vorherrschend sind keine eloquenten und anspruchsvollen Bild-
kadrierungen oder Raumerweiterungen, an deren Hermeneutiken Pasoli-
nis Meinung nach die Bourgeoisie und das Kleinbiirgertum ihr Bil-
dungswissen evaluieren kénnten, sondern eine rohe Uberschaubarkeit
des Bildes. Die Erschaffung des Korpers als kraftvolle, sich ausbreitende
Flache stellt fur Pasolini die einzig addquate Moglichkeit dar, den Men-
schen in all seiner Menschlichkeit zu priasentieren. An diesem Punkt an-
gelangt, avanciert das planimetrische (Film-)Bild selbst zum Ausdruck
des Heiligen und Mythischen. Das Tableau vivant, zugleich profane Ma-
nieriertheit und kraftvoller Manierismus, toter Korper und sakrale Plani-
metrie, verbleibt in diesen antithetischen Dichotomien, die sowohl fiir die
gesamte Filmhandlung, als auch fiir die spezifische Bildhermeneutik be-
stimmend sind.

guardante anche alcune scelte pittoriche del poeta-regista«, unter: http://
www.pasolini.net/cinema_musicaneifilm.htm vom 11.12.2007.

65 Plessner, Helmuth (1976): Die Frage nach der Condition humana, Frank-
furt/Main: Suhrkamp, insb. S. 56ff.

228

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

»LaBt uns sie Farben nennen«

»LA RICOTTA war also einfach: ich habe nur genau die Farben reprodu-
ziert, die Pontormo und Rosso Fiorentino verwendet haben« — soweit Pa-
solini selbst.®® Aber war es wirklich so »einfach<? Waren es bloBe Farb-
reproduktionen, die Pasolini mit den beiden Tableaux vivants in den
Schwarzweillfilm von LA RICOTTA hineinprojizierte? Und schlieBlich
sagte er auch, daBB man, um einen wirklich guten Farbfilm machen zu
konnen, ein Jahr brauchte: »[...] nur dann kénnte man fiir jedes Bild die
richtigen Farben wihlen, die Farben, die man wirklich braucht, und nicht
die zwanzig, dreiig Farben, die man im Kino immer sieht.«®’

Pasolini verwendet in LA RICOTTA zum ersten Mal den Farbfilm
(Kodak Eastmancolor)® offenbar ohne die stilistischen Probleme, die
andere Regisseure bei ihrem Wechsel vom Schwarzwei3- auf Farbfilm
mit der Farbe hatten. Aber Pasolini hilt daran fest, daB3 er nicht mehr tat,
als lediglich zu reproduzieren. Dal} seine lakonische Aussage kaum den
Kern seines Interesses an Farbe trifft, wird schnell anhand der Plazierung
der Farbszenen innerhalb des Films (Tableaux vivants und der Vor- und
Abspann) und Pasolinis kiinstlerischen wie theoretischen Arbeiten als
Maler und Schriftsteller deutlich. Von »>einfach< kann man auch ange-
sichts der (nicht nur technischen) Schwierigkeiten, die die ersten echten
Farbfilme mit sich brachten, die nicht blof nachtréglich kolorierte Filme
waren, kaum sprechen.

66 Pasolini in Halliday (1969/1995), S. 70.

67 Ebd.

68 Es sei nur am Rande angemerkt, dafl der hiufig in der Literatur verwendete
Begriff »Technicolor«, den Pasolini sogar selbst im Zusammenhang von
LA RICOTTA benutzt (bspw. in »Messagero«, zitiert in Joubert-Laurencin
[1995], S. 84), nur als eine Farbmetapher verstanden werden kann. Als Ter-
minus technicus ist er falsch, denn in LA RICOTTA wurde Eastmancolor ver-
wendet, der im Vergleich zum echten Technicolor sich vor allem durch
technische Verbesserungen im Herstellungsverfahren unterscheidet. Tech-
nicolor (ein spezielles Dreifarbenverfahren) zeichnete sich durch herausra-
gende Farbintensitdt aus, die im Laufe der Farbfilmentwicklung als zu
kiinstlich empfunden wurde. Eastmancolor konnte sich neben Agfacolor
durchsetzten, wobei er fiir kriftigere Farben als der letztgenannte stand,
und wurde von allen Rohfilmherstellern ibernommen. Was blieb, war der
Mythos »Technicolor¢ fur tiefe, im Ausdruck gesteigerte Farbwiedergabe.
Zur Entwicklung des Farbfilms siehe Koshofer, Gert (1988): Color. Die
Farben des Films, Berlin: Volker Spiess.

229

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Mit dem Aufkommen des Farbfilms sahen die frithen Filmtheoretiker
und Cineasten den Untergang des Films als Kunst gekommen.®” Was die
Filmfarbe fiir sie damals bedeutete, erinnert deutlich an den Vorwurf,
den man der Malerei lange Zeit machte, ndmlich den der bloen Nach-
ahmung der Natur. Ein ganzer Film in Farbe bedeute in den ersten Jahren
seiner Entwicklung, das heiBt in den 1920ern,” eine »sklavische Nach-
ahmung der Natur«, wie der bekannte Filmtheoretiker Béla Balazs 1924
urteilte.”’ Fiir Balazs, der seine Abneigung gegen den Farbfilm bereits
1930 als Irrtum korrigierte,”* wurde Farbe schlieBlich zu einer Bewegung
(»Bewegungsfarbe«), einer Farbe also, die Suggestionskraft besitzt und
damit etwas intensivieren kann, was im Filmbild angelegt ist. Gekoppelt
an die Bewegung im Film war die »Bewegungsfarbe« sicherlich von
Balazs zu eng gesehen worden, und ohne zu erkennen, da3 die Sukzessi-
on durch Farbe auch oder gerade, wie Pasolini es spiter erkennt, in ei-
nem formal starren Bildmedium wie die Malerei wirken kann. Zugleich
einen Vorzug und einen Nachteil des Farbfilms sah Balazs in der Tie-
fenwirkung der Farbe, die sich gegen die Fliche in den Raum hinein ent-
wickelt. War dies einerseits positiv zu bewerten, so verhinderte die Farbe
gleichwohl das, was Baldzs am Film — am Schwarzweil3film — als Kunst
schitzte, ndmlich seine Flachigkeit, da sie sich der Montage nicht wider-
setzte. Im Farbfilm befiirchtete er also den Konflikt zweier Strukturen
und die zu harte Unvereinbarkeit der in der Montage zusammengesetzten
Farben, die einen Bruch in der optischen und narrativen Kontinuitét be-
deuten wiirden. Da3 man Farbbilder auch flichig gestalten konnte, war
fir Balazs noch undenkbar, weil er das Farbbild des Films ausschliefSlich
unter dem Begriff der »Bewegungsgestalt« sah:

69 Balazs, Béla (1924/2008): Der sichtbare Mensch. Eine Filmdramaturgie,
Frankfurt/Main: Suhrkamp, dort »Dem Farbfilm zum GruB«, S. 141-143.
Zu den frithen Kritikern gehorten neben Béla Balazs auch Vsevolod Pu-
dowkin (»vulgdre Imitation«, 1928) und Rudolf Arnheim (»kunstfremde
Forderung nach moglicher >Natiirlichkeit«, 1932). Zur historischen Ab-
lehnung des Farbfilms als Verfithrungskunst vgl. den Aufsatz von Schmidt,
Julia/Feindt, Hendrik (1996): »Farbe im Film — Ein traumatisches Verhilt-
nis?«, in: Frauen und Film: Farbe — Film - Musik, 58/59 (Juli), S. 59-75.
Der Aufsatz schliet mit einer ausfiihrlichen Literaturzusammenstellung
zum Thema Farbe und Film.

70 Der erste abendfiillende Spielfilm im Dreifarbenverfahren von Technicolor
war BECKY SHARP (USA 1935) von Rouben Mamoulian.

71 Balazs (1924/2008), S. 141-143.

72 Vgl. Balazs (1930/2001), S. 107-112 (»Farbenfilm und andere Moglich-
keiten).

230

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Darum diirfen auch in der Farbe nicht die Einzelbilder bereits »gestaltet« wer-
den, weil sie sonst zu abgeschlossenen Gestalten, zu Gemélden werden, die
nicht zueinander hintiberleiten. Die eine Bewegungsgestalt zerbrockelt dann in
tausend stehende Bilder.”

In der Tat bedeutet diese »Gestaltung der Einzelbilder< eine Gefahr fur
die homogene Narration, aber sie ist, so wie Pasolini sie als Pastichever-
fahren eingesetzt hat, auch eine Moglichkeit des Films, andere visuelle
Modelle einzufiihren und damit der Filmkunst im Sinne Balazs néher zu
kommen. Balazs hielt die Kamerafahrt in die Tiefe fiir unentbehrlich,
denn nur so sah er die Gefahr der Farbfilmbilder, ndmlich der Stockung,
die einen narrativen »Sprung« auslsen konnte, gebannt.

Die Kamera wird wohl in den Raum, der sich vor ihr 6ffnet, hineinfahren miis-
sen und so der frontalen Richtung der Montagebewegung eine Tiefenrichtung
geben. Die Kamera wird die Tiefen, die sie zeigt, nicht tiberspringen, sondern
sie wird sie zum Premierplan machen, indem die heranfihrt.™

Pasolini war die Moglichkeit dieses >Sprungs< in seiner kontaminatori-
schen Funktion offenbar sehr willkommen, um gerade gegen die »leich-
ten Fluten der Bilder ohne Stockung, ohne >Sprung«’ anzugehen. Und
so setzte er die Kamera in LA RICOTTA vor allem statisch ein. Sie verhilt
sich distanziert, sie fihrt nicht in das Geschehen hinein, sondern bleibt
wie ein Bildbetrachter aulen vor. In diesem Zusammenhang macht Ber-
tini auf das Objektiv aufmerksam, das die Kamera bei Pasolini in Bewe-
gung versetzt:

Das Objektiv ist vergleichbar mit einem Pinsel in der Hand des Malers, einem
leichten und flinken Pinsel, der dennoch die Féhigkeit hat, das schwere, massi-
ve Material mit einer strengen Akzentuierung des Helldunkel [chiaroscuro]
wiederzugeben.”®

Bertini fiithrt diesen Gedanken nicht weiter aus, doch seine kurze Anmer-
kung reflektiert in zwei wesentlichen Punkten das Bildverstindnis des
Regisseurs. Neben der kompositorischen Umsetzung in planimetrische
Felder ist es der #sthetische Effekt des chiaroscuro, der durch einen do-
sierten Einsatz von dunklen und hellen Bereichen eine geméldedhnliche
Plastizitit erzeugt. Die Dramatik, die damit zum Ausdruck kommt, er-

73 Ebd., S. 108.

74 Ebd., S. 110.

75 Ebd.

76 Bertini (1979), S. 24.

231

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

eignet sich zwischen den Flichen, die in den Tableaux vivants zu Farb-
flichen werden. Um die von Balazs angesprochene Tiefenwirkung der
Farbe abzumildern, hilt Pasolini die Kamera auf Distanz. Es ist das
Zoomobjektiv, das ihm ermdoglicht, die Farbe gewissermallen aufzutra-
gen, ohne dabei den Korper zu dimensionieren. Denn das Objektiv erfafit
und entwirft die Dinge nur an der Oberfléche.

War es das technische Manko, das das Zoomobjektiv fiir Pasolini in-
teressant machte, so kam ihm ein weiteres technisches Unvermdgen bei
der Gestaltung der Filmbilder zupaB. Dieses Mal war es die Emulsion des
frithen Farbmaterials, das nur eine relativ geringe Moglichkeit der Tie-
fenschirfe ausbildete, wodurch es auch dem iiblicherweise als uner-
wiinscht empfundenen Ausdruck von Flichigkeit erzeugte. Positiv be-
trachtet, fiihrte dieses Filmmaterial, das in den ersten Jahren der Farb-
filmentwicklung in Kauf genommen werden mufite, zu Experimenten mit
filmischen Raumkonzeptionen und damit zu neuen Bildgestaltungen in
Farbfilmen der 1960er Jahre.”” Insofern LA RICOTTA den Farbfilm aus-
schlieBlich auf die Tableaux vivants beschrénkt, pointiert er nicht nur ih-
re »exzentrische Positionierung¢« im Film, sondern dariiber hinaus auch
die filmische Umsetzung origindrer Gemélderdume. Ganz im Gegensatz
zu den frithen Mitstreitern fiir einen farbfreien Film hat Farbe fiir Pasoli-
ni keine einfache Dimension, die man in bezug auf die vermeintlich na-
tirliche Farbigkeit der realen Welt erkldren konnte. Wie man an ihrem
Einsatz in LA RICOTTA sehen kann, gleicht Farbe fiir Pasolini mehr einer
enkodierten Form als einer natiirlichen Gegebenheit. Zwar haben Farben
fiir ihn eine groBe Symbol- und Assoziationskraft, hierin stimmt er si-
cherlich mit Balazs tiberein, doch gehort Farbe nicht mehr (wie seit der
Antike) der Naturanschauung an. »Farbe«, so Michael Kohler, »ist ein
Aberglauben. Ein vergangenes, liegengelassenes Ritsel, das nur noch
verfiihrt, den Blick zuriick ins nunmehr Beschauliche zu wenden.«’® Das
»Beschauliche« ist bei Pasolini allerdings die bauerliche, archaische Welt
der Bilder, die iiberall dort zum Ausdruck kommt, wo die urspriingliche
Lebenskraft sich zeigt — das heifit auch im Manierismus eines Pontormo
oder Rosso Fiorentino.

77 Vgl. hierzu Bordwell, David (1997): »Modelle der Rauminszenierung im
zeitgenossischen Europdischen Kino«, in: Andreas Rost (Hg.), Zeit,
Schnitt, Raum, Frankfurt/Main: Verlag der Autoren, S. 26. Bordwell macht
darauf aufmerksam, dafl der Farbfilm aufgrund seiner geringeren Licht-
empfindlichkeit bis heute hin, vor allem bei Studioaufnahmen, eine Un-
schirfe produziert, die sich bei der Wiedergabe und Austarierung der Hin-
tergriinde negativ auswirkt.

78 Kohler, Michael (2000): »Mehr Trieb als Bedeutung«. Farbe im Film, in:
Filmbulletin, 42/228, S. 43.

232

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Farben als Transformationen des Lichts, als Modulationen der Fliche
und Form und schlieBlich als bedeutungstrachtige Symbolik, deren De-
kodierung jedoch nicht das primére Anliegen ist, bestimmen bei Pasolini
das Interesse am Bild, das von einem ausgeprigten Drang nach Mystifi-
zierung geleitet ist: wFarben, die einem mitten ins Herz strahlen. Far-
ben? Kann man das noch Farben nennen...Ich weif nicht...«, heifit es in
der Szeneneinleitung des Drehbuchs zu LA RICOTTA.” Pasolinis nach ei-
gener Aussage fanatische Verehrung der lebendigen Dinge der Welt, die
sein gesamtes Schaffen beeinflufite, findet in der Beschreibung der Far-
ben ihren literarischen Ausdruck:

Wenn ihr Klatschmohn nehmt, der bei Friedhofshitze im Sonnenlicht eines me-
lancholischen Nachmittags gelegen hat, wenn alles schweigt (»denn nie sang
eine Frau um drei Uhr Mittags«) — wenn ihr diese Bliiten zerstampft, so dringt
aus ihnen ein Saft, der sogleich trocknet; nafit ihn ein wenig und verteilt ihn auf
einem weilen Leinentuch, und sagt einem Kind, es moge mit einem nassen
Finger tiber diese Fliissigkeit fahren: Dann wird in der Mitte ein ganz blasses
Rot erscheinen, fast ein Rosa, doch leuchtend durch das strahlende Weill des
Leintuchs; und an den Réndern wird ein Saum aus kriftigem kostbarstem,
kaum verblassendem Rot entstehen; es wird sogleich trocknen, wie auf einer
Hand aus Gips... Doch gerade in diesem papiernen Verblassen wird es, tot, sei-
ne ganze lebendige Réte erhalten. ™

Hinter der Beschreibung steht das Bild der Beweinung nach Pontormo, so
wie sich Pasolini seine filmische Transkription in ein Tableau vivant vor-
stellte. Die Manieriertheit der Sprache gibt den Farbnamen — dem Rot,
Griin und Gelb — das Sinnliche zuriick, das die Farben im Visuellen un-
mittelbar haben, »damit man mehr sieht als man weil3«, wie Frieda Grafe
es ausdriickt.®! Auffillig an der Metaphorik der Beschreibung ist, daf
erst der Tod das Leuchten der Farben wenn nicht hervorbringt, so doch
manifestiert. Der Tod ist es auch, der die farbenpréchtige Darstellung der
Kreuzabnahme thematisch bestimmt — und es ist auch der Tod, den Paso-
lini als Metapher fiir die Montage verwendet:

Der Tod bestimmt das Leben — so empfinde ich [...]. Wenn das Leben zu Ende
ist, gewinnt es einen Sinn; bis zu diesem Augenblick hat es keinen; sein Sinn ist
aufgeschoben und daher zweideutig. Um ehrlich zu sein, muB3 ich jedoch hinzu-
fiigen, daB3 der Tod fiir mich nur wichtig ist, wenn er nicht durch Vernunft ge-

79 Pasolini, Pier Paolo (1965/1990): Ali mit den blauen Augen. Erzidhlungen,
Gedichte, Fragmente, Miinchen (u.a.): Piper, S. 89.

80 Ebd.

81 QGrafe, Frieda (1988): FarbFilmFest, Berlin: Stiftung Deutsche Kinemathek,
S. 18.

233

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

rechtfertig und erklért wird. Fiir mich ist der Tod der Augenblick des Epischen
und Mythischen.®

Sterbend entdufBert sich der Klatschmohn — der ein vitalistisches und al-
chimistisches Pulver ist — auf der Leinwand des Bildes. Dies geschieht
nicht als Abglanz eines Gewesenen, sondern geradezu als das Lebendige
selbst. In der Farbe auf der Leinwand ist »seine ganze lebendige Roéte er-
halten«. Statt der im Namen beanspruchten Lebendigkeit des Tableau vi-
vant ist es der Tod, der die Lebenden Bilder ihrem Wesen nach begleitet.
Die >Farbwerdung« der Blume ist zwar mit dem Sterben verbunden, aber
sie muf} zuallererst als ein transformatorischer Vorgang verstanden wer-
den, in dem eine mystische Aufladung der lebendigen Dinge stattfindet.
»In der Friedhofshitze eines melancholischen Nachmittags...«, liest man
bei Pasolini, und an einer anderen Stelle: »...abends, wenn die Glocken
lauten, die Frauen auf den Tiirschwellen singen, und die Nacht sich tiber
die noble Stille des Gartens legt.«® Hier ist ein magisches, ein alchimi-
stisches Moment zu spiiren,® in dem die Realitit in die Farbe eines Bil-
des transformiert wird. Bei Pasolini entsteht aus der Farbe eine okkulte
Substanz, die einem Lebenskondensat entspricht. Der Vorgang der Farb-
werdung wird selbst zu einem priesterlichen Ritus gesteigert, bei dem die
Prozedur des visuellen Konglomerats von Realitit und Magie vollzogen
wird. Strahlend weill, und damit bereits als immaterielles, iiberirdisches
Licht konnotiert, ist der Untergrund, die Leinwand, auf der die unschul-
dig aufgetragene Farbe ihre Fahigkeit entfaltet. An dieser Stelle wird
noch einmal der magische Mimesisbegriff deutlich, der meiner Ansicht
nach Pasolinis Bildverstéindnis — Gemélde und Filmbild — bestimmt:

Das Griin... Das Griin ist das Blau der Blétter des Bassins... Abends, wenn die
Glocken lduten, die Frauen auf den Tiirschwellen singen, und die Nacht sich
iiber die noble Stille des Gartens legt, wie der Schatten eines Gewitters: Die
Blatter schwimmen reglos unter der Wasseroberflache und férben sich immer
blauer, bis sie grin werden. Aber, ist es Griin oder Blau? So haben sich
jahrhundertelang gewisse grausame Soldaten gekleidet, Landsknechte oder die
SS, und sind losgezogen, um die Beinhduser der Welt mit der Erinnerung an
diese Kleidung zu fiillen — verborgen im Dammerlicht eines Gewitters.®

Die Unentschiedenheit der Farben, die Pasolini thematisiert, mutet nur
dann paradox an, wenn man die standardisierte Farbenlehre zum Aus-

82 Pasolini in Halliday (1969/1995), S. 62.
83 Pasolini (1965/1990), S. 89.

84 Vgl. Kohler (2000), S. 43—48.

85 Pasolini (1965/1990), S. 89-90.

234

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

gangspunkt nimmt.* Pasolinis Beschreibung wirkt dagegen wie ein Ge-
genentwurf zu dem rationalen Verstdndnis von Malfarben, das Imdahl
zum Ausdruck bringt, wenn er meint, da3 »man mit Rot nicht ein Griin
malen, wohl aber mit roter wie mit griiner Farbe eine Figur zeichnen
[kann].«*” Zeichnung, Konturziehung und Bestimmung der Figur von
den Réndern her entsprechen nicht dem Pasolinischen Modell der plani-
metrischen (Film-)Bilder, das wiederum an die Farbideen der Manieris-
ten angelehnt ist. Farbe bedeutet hier in erster Linie eine von ihrem Ge-
genstand befreite Flache, doch ist sie damit nicht befreit von dem, was
sie ehemals >bekleidete«. Als Soldaten- und SS-Bekleidung zum Beispiel
kann die Farbe nicht nur Grausamkeit bedeuten — sie kann grausam sein.
Von hier aus gedacht, kann man durchaus mit Griin auch Blau malen:

Doch neben dem Blau, das sich in den Adern und dem Samt der Wasserblitter
griin férbt, bleibt noch das wirkliche Griin: das derbe Griin der Heilkréuter,
leicht braungefleckt von der etwas schlammigen Erde.®

Pasolinis Farbentwiirfe in den filmischen Tableaux vivants evozieren ei-
nen Kult des Metaphysischen, mit dem der Regisseur die lebendigen wie
unbelebten Dinge iiberformt. Thr symbolisches Gewicht ist kaum zu spii-
ren, auch wenn das Gefiihl der Enkodierung jede Farbnote begleitet. Mit
der Malerei im Film verldft Pasolini die tradierte, akademische Farblehre
und versucht, (wie in der Sprache) den lebendigen Wurzeln der Dinge
ndher zu kommen. Die Farbe wird, so Kohler, zum »Medium der gene-
rellen Wandelbarkeit der Welt.«® Der Vorgang, bei dem die Farben des
Gemildes in das Tableau vivant des Films kolportiert werden, ist nicht,
wie zundchst behauptet, blof3 ein Kopieren nach dem >Schnittmuster<, das
ihm Pontormo liefert. Es ist Pasolinis eigener »Farbauftrag¢, der sich iiber
den SchwarzweiBfilm von LA RICOTTA legt. Verbleibt man in dieser Me-
taphorik, so wirkt das Gemélde mit seinen Farben wie eine Emulsion, die
durchldssig genug ist, um das Schwarzweifl des »Maluntergrunds<, den
Film tiber den hungrigen Stracci als symbolischer Trager dieser Mal-
schicht namlich, durchscheinen zu lassen.

86 Zu den Primirfarben z4hlt neben Griin und Blau noch das Rot, das Pasolini
an erster Stelle beschreibt; auf dieser Farbpalette bauen die meisten heute
in Anwendung befindlichen digitalen Farbdarstellungen, was man als das
RGB-Verfahren bezeichnet; ein anderes (Druck-) Verfahren ist das
CMYK, das auf vier Farben basiert: Cyan, Magenta, Yellow und Black.

87 Imdahl (1980/1996), S. 56.

88 Pasolini (1965/1990), S. 89-90.

89 Kohler (2000), S. 44.

235

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Die Wirksamkeit der Farben, »die einem mitten ins Herz strahlen«,
bewegt sich entlang der fiir Pasolini typischen Bipolaritit von einem als
sakral verstandenen Realismus und einer bduerlich-subproletarischen Sa-
kralitét. Ich habe versucht, darzulegen, daB3 es im Werk Pasolinis gerade
um die vermeintlichen Unvereinbarkeiten und ihre Potentialitdt im Zu-
sammenwirken geht. Wenn also die subproletarischen Protagonisten von
ACCATTONE, MAMMA ROMA und vor allem von LA RICOTTA von einem
strahlenden Licht erfait werden, der sie heilig und schuldig zugleich
spricht, so ist die Farbe der Gemilde gleichzeitig UberfluB und Magie in
einem.

Fir Pasolini ist der Film dasjenige Medium, in dem sich die Personen
und Gegenstidnde durch sich selbst auszudriicken vermdgen und auf diese
Weise mit ihrem Bild in eins fallen.”® Am Ende eines fiktionalen Dialogs
mit Umberto Eco zu der Frage nach dem Code eines Zeichensystems
fithrt Pasolini zusammenfassend an: »In der Schichtung der Systeme bie-
tet sich das untere System als Material fiir die »doppelte Gliederung« des
dariiberliegenden Systems an.«’' Auf die Tableaux vivants von LA RI-
COTTA bezogen, ist es das Gemaélde, das den unteren Code der Tableaux
vivants darstellt, auf den Film bezogen, ist es gleichzeitig der noch vor
dem Film legende Code. Man muf} hierbei die »doppelte Gliederung«
bemiihen, von der Pasolini gegeniiber Eco spricht, da es im Pasolinischen
Bildersystem immer um ein zweifaches geht: um den Koérper des Schau-
spielers, der das Tableau vivant und sich selbst durch sich selbst darstellt,
und um das Bild von Pontormo (oder Rosso Fiorentino) als vor-kinema-
tographischen Bildkorper, der aber kein lebender, sondern im positiven
Sinne gedacht, ein toter, ndmlich ein bedeutungsgenerierter »Korper« ist.
Weil der physische Korper der Last des Bildes — seines unteren Codes —
nicht standhalten kann, brechen die Schauspieler des Tableau vivant un-
ter dem lebendigen Korper des Christus-Darstellers zusammen. Wohin-
gegen der »Bildkorper« den toten »Korper« Christi tragen kann. In der Se-
quenz des auseinanderfallenden Tableau vivant visualisiert Pasolini das
Auseinanderbrechen zweier aufeinander bezogener Systeme.

Pasolini beschwiirt an vielen Stellen seiner Kinotheorie, die fiir ihn
eine Semiologie der Wirklichkeit darstellt, unermiidlich die archaische
Kraft der eidetischen Suggestion. Das Bildzeichen, das der Film ist, be-
sitzt fur ihn eine lebendige Kraft, die in der Reproduktion der Wirklich-
keit begriindet liegt. Die Wirklichkeit des Geméldes kann jedoch nur ds-
thetisch erreicht werden — hier gibt es keine Wirklichkeit der Korper,
sondern nur die Wirklichkeit der Farben. Um die beiden Wirklichkeiten

90 Pasolini (1972/1979), S. 229-236 (»Ist Sein natiirlich?«).
91 Ebd., S.265-274, Zitat S. 274 (»Der Kode des Kodes«).

236

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

zusammenzubringen, muf} der >wirkliche< Korper des Schauspielers tot
sein. Die letzte Einstellung der Geschichte — der tote Stracci am Kreuz —
und die letzte Einstellung des Films — das Stilleben des Abspanns (Abb.
39) — machen deutlich, mit welcher Konsequenz Pasolini diese Bildwer-
dung verfolgt. Auf diesen Aspekt werde ich noch genauer eingehen, doch
zundchst noch abschlieBend auf die Farbe zuriickkommen, die Pasolini
den Gemaélden der Altdre »entliehenc hat.

Als Film-Bilder sind die Tableaux vivants enkodierte Malflichen,
entrdumlichte Rdume und entzeitlichte Zeitzustinde, um zwei Begriffs-
paare von Dietmar Kamper zu verwenden.’” Sie haben ihre eigene Reali-
tdt, die Pasolini mit einer mythischen Bedeutung auflddt und, den Ge-
milden vergleichbar, ihre Zeit auf Dauer stellt. Im arretierten Bild
schwebt der vom Kreuz abgenommene Christus fiir immer in seiner labi-
len Stellung und die trauernde Muttergottes ist fiir immer in der Klagege-
ste gehalten. Hier gibt es kein Ankommen und kein Aufhéren, kein Zeit-
vergehen im Sinne einer sukzessiven Bewegung von einem Punkt zum
ndchsten. Die Zeit, die in einem piktoralen Bild zum Ausdruck kommit,
ist die Bergsonsche durée, jener subjektive Zeitflul, der nicht meBbar
und damit auch endlos ist. Eine solche durée haftet der Farbe in LA RI-
COTTA an, die dem Zuschauer die durch sie zum Ausdruck kommende
»Bewegung der Zeit« als seine eigene Zeitempfindung anzeigt. So konsti-
tuiert das Rot beispielsweise nicht in erster Linie den rdumlichen Vor-
dergrund, wie man aus der Wahrnehmungspsychologie weif}, da es vor
allen anderen Farben zu liegen scheint, sondern ein zeitliches >Zuerst«.
So macht der Einsatz der Farbe die Tableaux vivants zu einem demon-
strativen Zeit-Bild im Film, dessen >Bewegung« in der durée liegt. Der
Tod, der nach Pasolini aus dem Leben, das als eine endlose Einstellung
zu denken ist, das planimetrische, enkodierte Bild entstehen 146t, suspen-
diert die sukzessive Bewegung und damit die sukzessive Erzéhlperspek-
tive des von Pasolini abgelehnten prosaischen Films. Nicht der Korper
verlebendigt das Bild, sondern allein die Farbe. Erst die Farbgebung, auf
die Pasolini nicht umsonst in langen Passagen des Drehbuchs eingeht,
gibt den Bildern ihre unmittelbare Wirkung zuriick. Darin meistert er die
Aufgabe, die der Filmtheoretiker Siegfried Kracauer in bezug auf die
Malerei im (Farb-)Film postuliert: »[...] durch die historisch gewordenen
Bildelemente hindurch zur urspriinglichen Konzeption vorzustoBen.«*®

92 Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.) (1984): Das Schwinden der Sinne,
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

93 Kracauer, Siegfried (1938/1974): »Film und Malerei, in: Ders., Kino. Es-
says, Studien, Glossen zum Film, hg. v. Karsten Witte, Frankfurt/Main:
Suhrkamp, S. 55, (Originaltext erschien in der »N.Z.Z.« vom 15.05.1938).

237

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Die Farbmystik nach Pasolini

Man koénnte zusammenfassend sagen, daB Pasolinis filmische Tableaux
vivants im wesentlichen Farbimaginationen sind. Nicht illuminierte le-
bendige Korper sollen hier entstehen, vielmehr sakral inszenierte oder
mystische Farbkorper, dhnlich den Klangkérpern in der Musik:

Dieses Gelb und dieses Rosa — welche die grofie Leere der Korper fiillen, die
an den Réindern von Klatschmohn, Trester, Erdbeeren und Wasserblittern
schdumen —, sind keine Farbtone, sondern ein Hauch: ein zarter, unregelméafBi-
ger und méchtiger Hauch wie ein unausloschlicher Feuerschimmer oder Son-
nenlicht, das auf ein hiigel- oder turmformiges Rauchgebilde fillt.”*

Es ist verbliiffend, wie gro die Ahnlichkeit zwischen Pasolinis filmi-
schen und gemalten Bildern ist, die offenbar beide durch die gleiche
Vorstellung von einer ihnen innewohnenden, nach Pasolinis Empfinden
magischen Kraft bestimmt sind. Zu den charakteristischen Papierarbeiten
Pasolinis gehoren fraglos die Portrdts von Maria Callas: Auf einem gro-
Beren Blatt Papier entwarf Pasolini mehrere sich in Form und Ausfiih-
rung dhnelnde Profile der Séngerin, die er mit einem Fettstift duflerst
sparsam zeichnete — »niichterne, flinke Notizen«® — und in geometri-
schen Dreier- oder Viererreihen anordnete. Als néchstes lieB Pasolini das
Gezeichnete mit unterschiedlichen Stoffen und Substanzen kontaminie-
ren. Sein langjdhriger Freund Giuseppe Zigaina beschreibt, wie Pasolini
bei solchen zumeist spontan entstehenden Zeichnungen alles benutzte,
was an seinem typischen »Arbeitstisch« vorzufinden war:

Es handelt sich hier fast immer um eine Tafel, an der eben ein Essen stattge-
funden hat; Obst, Brot und Wein sind noch da, meistens auch Blumen und bis-
weilen brennende Kerzen — von diesem Tisch also nimmt er eine Rose, driickt
die Bliitenblatter auf der Schlife des gezeichneten Gesichts aus, firbt die Wan-
ge mit den zerdriickten Kernen weifler Trauben, schiittet auf Haare etwas Rot-
wein und 143t manchmal — man beachte — auf all diese wasserldslichen Sub-
stanzen von einer brennenden Kerze Wachs tropfen.”®

94 Pasolini (1965/1990), S. 90.

95 Zigaina, Giuseppe (1987/1989): Pasolini und der Tod. Mythos, Alchimie
und Semantik des »glinzenden Nichts«. Eine Studie, Miinchen: Pieper,
S. 46, siche dort auch die Abbildung der Zeichnung.

96 Ebd.; Zigaina entwirft in seinem Text das Bild von Pasolini, das einem
Kiinstler-Propheten gleicht, der die Welt mit den Augen eines Alchimisten
betrachtet, fiir den der Tod ein entsprechender finaler Schritt ist, um das
bisherige Leben in einen anderen, einen synthetischen »Aggregatzustand«
zu bringen. So vermutet Zigaina, daf3 Pasolini, der 1975 brutal ermordet
wurde, in gewissem Sinne auf seinen eigenen Tod hingearbeitet hat.

238

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

SchlieBlich wurde das Blatt entlang der Bildfelder mehrfach gefaltet, und
so zusammengelegt, da3 sich die darauf ausgeschiitteten Stoffe in Qua-
drate verteilten. Beim Entfalten der Zeichnung ergaben sich neue, unvor-
hergesehene Farbstrukturen und Verwischungen, die die Zeichnung ent-
scheidend verdnderten. Zigaina setzt diese »Regeneration< der Zeichnung
einem alchimistischen ProzeB3 gleich, bei dem verschiedene chemische
Verwandlungsstufen zu einem magischen, mystischen oder, wie Pasolini
es haufiger bezeichnet, »sakralen< Ergebnis fithren. Ein mittelalterlicher
Text, auf den Zigaina in seinen Recherchen gestofen ist, 146t den Kon-
text der spezifischen Pasolinischen Mystik deutlich: »Zerreibe den Stein
zu einem sehr feinen Pulver, und bringe [dieses] in klarsten, himmlischen
[coelestino] Essig, und sofort wird [es] gelost zu philosophischem Was-
ser.«”’

Eine weitere mittelalterliche Alchimiebeschreibung, die Carl G. Jung
in seiner Psychologie der Alchemie zitiert, unterstreicht die Funktion des
Schmelztiegels als einen Ort, an dem die ansonsten nicht miteinander zu
vereinbarenden Substanzen zu einer neuen Form oder einem neuen Zu-
stand finden.”® Dazu im Vergleich Pasolinis eigene Auffassung aus dem
Gedichtband Poesia in forma di rosa:

...ich erfreue mich derselben Freude, wie bei der Saat,
mit der Glut, die Mischung von unverséhnlichen
Materialien schafft, Magma ohne Amalgam...”

Fiir Pasolini mu3 das Medium Film selbst als eine solche »Mischung von
unvers6hnlichen Materialien« vorgekommen sein, wenn im Projektor-
strahl des Filmapparats, der auf gewisse Weise auch ein Aufnahmegerét
ist bzw. im technischen Ursprung es war, sich etwas neues, ein neues
Bild herauskristallisiert und in diesem Sinne materialisiert. Der Film
wird also verstanden als ein »Magma ohne Amalgam, als ein Bildme-
dium, das aus anderen Bildern und anderen >Stoffen< erzeugt wird: aus
den Gemilden und den imaginierten Bildern der Tag- und Nachttraume,
aus der Musik und der Sprache. Wie Pasolinis Zeichnungen, so bediirfen
die »neuen< Bilder nicht nur einer Trégerschicht, sondern auch eines Fi-
xativs, das sie zusammenhélt. Beides scheint der Film leisten zu kénnen

97 Zigaina zitiert dieses Stelle nach Jung, Carl Gustav (1937/1984): Psycho-
logie und Alchemie II. Erlgsungsvorstellung in der Alchemie, Olten, Frei-
burg i. Br.: Walter Verlag, S. 18.

98 Vgl. ebd, S. 28.

99 Pasolini, Pier Paolo (1964): Poesia in forma di rosa, Milano: Garzanti,
S.196; hier in der Ubersetzung von Bettina Kienlechner in Zigaina
(1987/1989), S. 46.

239

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

— »Kino machen«, so Pasolini, »heiit auf brennendes Papier schrei-
ben.«'® Auch hier begegnet uns wieder die Alchimie. Man erinnere sich
noch einmal Pasolinis Farbbeschreibungen der Gemalde:

Wenn ihr Klatschmohn nehmt, der bei Friedhofshitze im Sonnenlicht eines me-
lancholischen Nachmittags gelegen hat, wenn alles schweigt [...] und an den
Réndern wird ein Saum aus kriftigem kostbarstem, kaum verblassendem Rot
entstehen; es wird sogleich trocknen. [...] Doch gerade in diesem papiernen

Verblassen wird es, tot, seine ganze lebendige Réte erhalten.'!

Diese Verwandlung von lebendigen Dingen in lebende Farbe geschieht
in der Malerei im SterbensprozeB, in dem das Essentielle der Dinge her-
ausgezogen wird und iibrig bleibt, und wodurch die Farbwerdung an der
»Sakralitit der Dinge« teil hat. Nun versucht in LA RICOTTA der innerfil-
mische Regisseur, jener doppelt konnotierte Welles/Pasolini, eine dhnlich
magische Bewegung vom Altargemilde zu den Tableaux vivants zu voll-
ziehen, um auf diesem Weg zu einer lebendigen Passion Christi zu ge-
langen. Dieser Versuch, mittels der Farbe an der Sakralitit des (Altar-)
Geméldes teil zu haben, ist auch in Antamoros CHRISTUS zu beobachten,
denn hier hat man tatsdchlich die Farbe auf das Zelluloid des Films auf-
getragen, wie Abate berichtet.'"?

Farbe als Saboteur

Der Farbe in LA Ricotta kommt aufler der strukturellen oder der »mysti-
schen« Umwandlung des Filmbildes noch eine besondere Aufgabe der
Sabotage zu, ndmlich der Verunklarung jener anfénglich klaren Zuord-
nungen von Natiirlichkeit und Kiinstlichkeit. Im Vergleich zu dem
Hauptfilm wirkt die Farbe der Tableaux vivants weitaus artifizieller als
die in Schwarzweil} gehaltenen Filmaufnahmen. Weit davon entfernt, na-
tiirlich oder realistisch zu sein, wie ihre ersten Gegner beflirchteten, be-
kommt die filmische Farbe inmitten des kontrastreichen Schwarzweif3
eine beinahe surrealistische, traumhafte Impression. In diesem Punkt
scheint Pasolini Siegfried Kracauers Empfehlung zu verwirklichen, die
der Filmtheoretiker schon 1937/38 in seinen Farbfilmkritiken dul3erte. So
heiflt es dort, der Filmemacher mége sich an Gemilde halten, weil diese

100 Pasolini (1972/1979), S. 232.
101 Pasolini (1965/1990), S. 89.
102 Abate (2002); siche auch Kap. I dieser Arbeit (Antamoros CHRISTUS).

240

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

die bloBe Reproduktion der Phinomene blockieren.'”® Durch das Studi-
um der Malerei oder wie in einigen Féllen unmittelbar durch die Umset-
zung der Gemilde konne die Farbe im Film zu sich selbst kommen und
es darin den Gemélden gleichtun, indem sie »aus der Verworrenheit des
Klischees herausbricht.«'* Kracauer erwihnt lobend den Film GARDEN
OF ALLAH (Garten Allahs, USA 1927, Rex Ingram), in dem interessan-
terweise nur kurze Farbpassagen bei einem ansonsten in Schwarzweil3
gehaltenen Gesamtfilm realisiert wurden. Doch hitte er bei seiner Emp-
fehlung sicherlich nicht mit einem solchen Sabotageakt gerechnet, in
dem das nach einem Gemailde entworfene Filmbild die Kiinstlichkeit des
SchwarzweiBfilms geradezu in Natiirlichkeit ummiinzt.

In diesem umgekehrten Relationsverhéltnis ist Farbe etwas Artifiziel-
les, Schwarzweill bekommt hingegen einen Original- und Wirklichkeits-
charakter, was gleichzeitig zur Moralisierung der Inhalte fiihrt: Ange-
sichts der Passion Straccis, die sich in dem sakral inszenierten Licht des
chiaroscuro ereignet, wird die Passion in Farbe zu einer Veranstaltung
»made in Hollywood« — die Farbe wird zum Konsumkitsch. Auf die Ta-
bleaux vivants iibertragen, bezieht sich die Kritik auf ihre sinnentleerten,
konsumistischen Posen einer Gesellschaft von Pin-up-Bildern. Darin den
christologischen Erlgsungsgedanken zu verorten, bedeutet eine Profani-
sierung, und dramatischer ausgedriickt: eine Entweihung der Bilder-Orte,
an denen die Passion (noch) stattfindet. Um so mehr, da die Vereinnah-
mung der sakralen Themen durch die Tableaux vivants unter dem Postu-
lat der Asthetisierung geschieht, und damit zu einem absurden Masken-
spiel an der Schwelle zur todlichen Erstarrung zu werden droht. Die ver-
meintliche Vervollkommnung des Lebens durch die Anndherung an die
Kunst, die das Tableau vivant perfektionierte, hatte »nur die Schonheit,
nicht die Bitterkeit [der] Tranen, nur die malerische, nicht die jammernde
Stellung«'® hervorzukehren. So auch LA RICOTTA, wo Stracci einen »és-
thetischen< Tod am Kreuz eines Tableau vivant erleidet und die Passion
ihrer immerwehrenden Vergegenwirtigung beraubt, das heifit sie vulga-
risiert, indem er sie realisiert. Aber der Ort ihrer Aktualisierung, das
wahre Lebende Bild, konnte nicht im dsthetisierten Zeichen liegen. Viel-
mehr mufite er im Leben selbst, in »der Bitterkeit der Trinen«, welche
die Passion begleitet, neu situiert werden.

103 Vgl. Kracauer, Siegfried (1937/1974): »Zur Asthetik des Farbfilms, in:
Ders., Kino. Essays, Studien, Glossen zum Film, S. 48—53 (Originaltext
erschien in »Das Werk« vom Sep. 1937 unter dem Titel »Uber den Farb-
film«), und Kracauer (1938/1974), S. 53-61.

104 Kracauer (1937/1974), S. 52f.

105 Paul (1927), S. 217f. Siehe auch das Kap. I dieser Arbeit.

241

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Die tédgliche Passion der Armen ereignet sich also im Helldunkel des
chiaroscuro. Nichtern fillt hier der Schlagschatten und verdunkelt das
eben noch bis ins Unertrigliche ausgeleuchtete Gesicht des Komparsen
am Kreuz. Die GroBaufnahmen und Naheinstellungen bei Pasolini sind
als Orte echter Verlassenheit inszeniert. Thre Differenz zu den Tableaux
vivants in Eastmancolor ist kaum groer zu denken. Schwarzweil3 versus
Farbe — in diesen beiden Termen konstatiert sich der Unterschied von
vermeintlicher Authentizitdt versus ausgestellte Kiinstlichkeit.

Entsprechend der Mise-en-abyme oder der Metapher des Wiederko-
chens, dem sich der Kése ricotta verdankt, gibt es in LA RICOTTA immer
auch eine komplementére Seite der Motive. Gemél diesen beiden ver-
wandten Prinzipien hat auch die Farbe der Tableau-vivant-Sequenzen ei-
ne zweite, tiefer liegende Bedeutung. »Wiedergekocht« symbolisiert die
Farbe nicht mehr den religiosen oder kulturellen Ausverkauf, sondern die
Moglichkeit zur Befreiung von dem Automatismus einer bilderproduzie-
renden Maschinerie. Einer Maschine also, zu deren Aufgabe gleicherma-
Ben das Ordnen, Klassifizieren und Ausweiden von Bildern gehort. Diese
einmal verbrauchten Bilder sind scheinbar aus dem kulturellen Fundus
eliminiert. Sie werden entweder obsolet oder fallen dem unaufhérlichen
Kreis der Wiederholung anheim. Passionsdarstellungen gehéren zu den
meist kanonisierten und damit vom Kitsch am stirksten bedrohten Bil-
dern. Im System der Mise-en-abyme erhilt die Farbe der Tableaux vi-
vants, die Pasolini in seinem Sinne noch einmal lyrisch nachzeichnet, ih-
re Urspriinglichkeit zuriick: Sie wird wieder zur Farbe der Manieristen,
womit sie iiber die bloe Naturnachahmung hinausweist und damit auch
wieder zur Farbe des Altarbildes wird. Als Storung im Flufl der Schwarz-
weillbilder exponiert die Farbe den effetto dipinto, der die festgesteckten
Grenzen des narrativen Filmbildes durch seine »Verunreinigung¢ des
Stils wieder pords und fiir andere Einfliisse durchldssig macht.

SchlieBlich ist es Pasolini selbst, der sein Alter ego, den innerfilmi-
schen Regisseur — und damit sich selbst — in Schutz nimmt, wenn er dem
imaginierten Publikum im Drehbuch erzihlt, warum er dem Leser so
lange Beschreibungen der Farben zumutet:

Warum habe ich so darauf bestanden, kultivierten Personen das Gemélde von
Pontormo und seine Farben zu beschreiben? Weil, um gegen die Produzenten,
die Kapitalisten, das Kapital zu rebellieren, mufl man entweder eine schwierige,
spezialisierte, selbst dann wenn sie wahnsinnig ist, und raffinierte Kultur benut-
zen: im ganzen nicht integrierbare ... aber greifen wir noch nicht vor: wir wer-
den es bei der letzten Szene sehen. '

106 Zitiert in Joubert-Laurencin (1995), S. 88.

242

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Mit der Doppelwendigkeit der Objekte und ihren symbolischen Bedeu-
tungen verldft Pasolini das Terrain der prosaischen oder narrativen Grad-
linigkeit eines Mainstreamkinos. Das Mise-en-abyme, das Pastiche oder
die Kontamination — sie alle sind, trotz ihrer im einzelnen unterschiedli-
chen Ausformulierungen, tragende Saulen einer Filmaisthetik, die die Pa-
solinische poesia cinema bestimmt. LA RICOTTA ist weit davon entfernt,
bloBer Bilderclash zu sein, in dem sich Filmbild und Kunst als Paragone
gegeniibertreten: » Vorfahren sind weder ein Alptraum, noch gehoren sie
der Geschichte an«, sagt Frieda Grafe und trifft damit den Kern Pasolini-
scher Kontamination als eines Aktualisierungsverfahrens.'®” Entspre-
chend diesem Prinzip haben auch die Tableaux vivants ein »zweites Ge-
sicht¢, das an einem (innerfilmisch betrachtet) imaginidren Ort sichtbar
wird.

Die imaginaren Orte der Bildverwandlung

Anders als die Schwarzweillszenen, die unzweideutig in der realen Ge-
gend der Borgate spielen, finden die Aufnahmen der Tableaux vivants an
einem unbestimmten Ort statt. Der abrupte Wechsel von Schwarzweil3 zu
Farbe soll irritieren, denn hier findet eine gravierende Verschiebung vom
Realen ins Imaginére statt. Wo der Sitz der Bildnachstellung ist, bleibt
unklar: Man hort Stimmen des Regisseurs und seiner Assistenten aus
dem Off, ein Musikband wird abgespielt, eine schmale kiinstliche Biihne
ist besetzt von stark ausgeleuchteten, in starren Posen verharrenden
Schauspielern. Unterstiitzt wird dieser schwebende, ortlose Zustand der
Tableaux vivants durch den harten Montageschnitt, der den Gegensatz
mit all seinen Implikationen von Schwarzwei3- und Farbaufnahmen be-
tont, ohne den narratologisch hiufig priferierten weichen Ubergang zu
wihlen. Unvermittelt erscheinen die Schauspieler, die man noch aus der
grellen Realitdt des SchwarzweiB3films her kennt, in der farbigen Welt ei-
ner nicht weiter definierten >anderen Seitex.

Diese Orte der Farbe sind die Kehrseite jenes Schwarzweiffilms, der
seine dokumentarische Wahrheit evident machen will und das Kino der
Dokumentarfilme, das Cinéma Vérité oder das amerikanische Pendant
Direct Cinema der 1950er bis 1960er Jahre, zitiert. Dagegen handelt es
sich bei den Farbszenen um Imaginationsrdume, die zum Ort mystischer
Verwandlungen vom Filmbild zum filmischen Tableau vivant und noch
einmal zum Gemélde werden. »Es ist meine Art, die Realitit wie eine

107 Grafe, Frieda (2002): Filmfarben, Berlin: Brinkmann & Bose, S. 34.

243

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

sakrale Erscheinung zu sehenc, sagt Pasolini,'® und hier entsteht aus der
sakralen Erscheinung der Farbe die Realitdt eines lebendigen Bildes.

In der Metamorphose der Farbe spiegelt sich die Metamorphose der
Schauspieler wider. Thre Verwandlung vollzieht sich nur in Farbe, denn
die Asthetisierung der Kérper im Versuch der Bildwerdung scheitert an
dem Einbruch der Bewegung — der des Filmbildes wie der im Filmbild —
und das hei3t an der Lebendigkeit der Korper, die unter dem realen Ge-
wicht eines Christusdarstellers zusammenbrechen (Abb. 37). Thre Ver-
wandlung zu piktoralen Figuren eines Altarbildes mifigliickt also im Ver-
korperlichungsversuch, nicht aber in der mystischen Bedeutungsaufla-
dung, an der sie — wenn auch nur kurz — durch die Farbe partizipieren.

»[...] LaB uns sie Farben nennen...«, schreibt Pasolini in dem Dreh-
buch,'® und kennzeichnet damit einen Mangel der Sprache, die nicht
dem gerecht werden kann, was durch die Farben von Pontormo und Ros-
so Fiorentino unmittelbar zum Ausdruck kommt. Der Ort, an dem aus
Farbe Bildersprache wird, ist ein dunkler, unbestimmter Ort, den nur ein
diffuses, quellenloses Licht ausleuchtet. Bezeichnenderweise nimmt auch
Jean-Luc Godard eine dhnliche Situierung der Tableaux vivants in sei-
nem Film PASSION (Passion, F 1982) vor, wenn er die Lebenden Bilder
in eine uniiberschaubar groBe (Fabrik-)Halle setzt, um dort dem »Ge-
heimnis der Gemilde« — der Farbe und dem Licht — unter anderem am
Beispiel von Rembrandts Nachtwache nachzugehen.''® Dafiir verdunkelt
er zundchst den Ort der Tableaux vivants, um dann jeweils nur ein Detail
oder eine Gruppe im Spotlicht aus der Dunkelheit farbig hervorzuholen.
Godard versucht also in der Vermittlung durch die Tableaux vivants der
»Sakralitdt« der Gemilde auf die Spur zu kommen, Pasolini hingegen
macht deutlich, daf} es die Struktur ist, was das »Sakrale< am Bild aus-
macht.""!

108 Pasolini in einem Interview im franzdsischen Fernsehfilm PASOLINI
L’ENRAGE (Pasolini, der Zornige; Jean André Fieschi. Erstausstrahlung
im franzosischen Fernsehen am 15.11.1966), abgedruckt in: Pasolini
(1994), S. 6.

109 »Chiamali colori« ist in der deutschen Textversion mit »Kann man das
noch Farben nennen...« iibersetzt, vgl. Pasolini (1965/1990), S. 89.

110 Vgl. Paech, Joachim (1989); Miiller, Jiirgen E. (1997): »Jean-Luc Godard
und die Zwischen-Spiele des Films«, in: Volker Roloff/Scarlett Winter
(Hg.), Godard intermedial, Tubingen: Narr, S. 108—127.

111 Vgl. Pasolini im Interview mit Jean André Fieschi, in: Pasolini (1994),
S. 6.

244

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Korper haben und Bild sein

REGISSEUR (off-screen): Kamera ab!

KLAPPENMANN (off-screen): Vierhundertzweiundvierzig, die Erste.

REGISSEUR (off-screen): Action!

FIGUR VON HINTEN IN FARBE: Maria, Maria!

REGISSEUR (off-screen): Nicht so ... wiederholen Sie es ... verziickter, frommer...
FIGUR VON HINTEN IN FARBE: Maria, Maria!

REGISSEUR (erregt, off-screen): Stopp! Ich habe Thnen gesagt, Sie sollen still ste-
hen. Fuchteln Sie nicht so mit den Ellenbogen herum ... Ruhig, ruhig! Sie sind eine
Figur aus einem Altarbild, verstanden? Still! Kamera ab!

KLAPPENMANN (off-screen): Vierhundertzweiundvierzig, die Zweite.

REGISSEUR (off-screen): Action!

FIGUR VON HINTEN IN FARBE: Maria, Maria!

REGISSEUR (verzweifelt, off-screen): Beschworender, beschworender!

FIGUR VON HINTEN IN FARBE: Maria, Maria... [...]'"

Bei dieser Nachstellung von Pontormos Beweinung ist man Zeuge des
schwierigen Unterfangens, lebende Korper unter das Regime des Bildes
im Tableau vivant zu bringen. Man hort die frustrierte Stimme des Re-
gisseurs, der versucht, die Schauspieler in eine optimale Position zu diri-
gieren. Und optimal heiflt bewegungslos, stimmlos und moglichst exakt
der Gemaéldevorlage nachempfunden.

Was sich hier abspielt, ist eine theatralische Inszenierung, die nicht
gelingen will, ja nicht einmal gelingen kann. Und das aus zwei Griinden:
Zunichst ist da der hohe kiinstlerische Anspruch des innerfilmischen Re-
gisseurs, einen Film zu machen, der die gewohnlichen MaBstibe der
Filmproduktionen — zumal der Passionsfilme — durchbricht. Seine kultu-
rellen Ambitionen lassen sich deutlich an der Akribie ablesen, mit der er
die Tableaux vivants arrangiert.

Den unreinen, von Bediirfnissen befleckten, eben den gewdhnlichen
Korper auszustellen, heif3t fiir den innerfilmischen Regisseur zu schau-
spielern. Folgerichtig tabuisiert er das theatrale Pathos, das den gestisch-
en Dialog im Passionsbild und damit das Sakrale im Bild verunreinigen
wiirde. Die Umsetzung der Passion darf nicht in einem bloBen Schauspiel
enden, das in letzter Konsequenz nur eine Komdodie abgeben wiirde. »Ihr
seid keine Figuren der Comédie Frangaise!«,'” so sein verzweifelt-erbo-
ster Ausruf, in dem sich das Wissen um die Gefahr widerspiegelt, das
Sakrale des Gemaildes konnte zu einer Farce verkommen. Aus dieser Be-

112 Pasolini (1965/1990), S. 91f.
113 Dieser Ausruf kommt nicht mehr in dem publizierten Drehbuch vor.

245

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 37: L4 RicoTT4 — Tableau vivant nach Pontormo (Teil 1,
Sequenz-Stills)

fiirchtung heraus erklért sich zum Teil auch die penible Detailtreue, mit
der die Gestaltung der Tableaux vivants vorangetrieben wird.

Neben der Schauspielerei ist es der lebende Koérper, der der Umset-
zung des beschworenden Satzes »lhr seid die Figuren eines Altarbildes«
im Weg steht. Es geht in letzter Konsequenz um die Eliminierung des
profanen, unkeuschen Korpers aus dem Tableau vivant einer religiosen
Darstellung. Man erinnere sich noch einmal an die Verbote von Passi-
onsspielen, die die amerikanischen Theater betrafen, und an den gleich

246

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Abb. 38: L4 RicorTA — Tableau vivant nach Pontormo
(Teil 2, origin. Farbe, Sequenz-Stills)

zeitigen Enthusiasmus, der den gefilmten Tableaux vivants der Passions-
spiele entgegengebracht wurde. Das Filmbild vollbrachte hier offensicht-
lich etwas, das nach Ansicht der religiésen Wiirdentrager das Tableau vi-
vant ndher an die sakrale Erhabenheit der Altarbilder riickte und das man
als eine »Entkorperung des Korpers< beschreiben konnte. In der Mimesis
des Tableau vivant wurde der Korper zu einem >natiirlichen< Bildnis und
gleichsam zu seinem mumifizierten Double. Die Tilgung des Profanen
geschah durch die Transzendenz des Leiblichen, das im Moment seiner
Transformation zu einem Wesen >wie aus einer Altartafel< werden konn-
te.

Auf dem Weg dahin hatte der Korper alles abzulegen, was ihn als le-
bendig und weltlich charakterisieren wiirde: die Bewegung, die Sprache,
die Mimik und die Gestik. Aber es war vor allem die ergreifende Unmit-
telbarkeit, die die Gefahr einer Aktualisierung der christologischen Ge-

247

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

schichte mit sich brachte, welche von den amerikanischen Methodisten,
Lutheranern, Protestanten u.a. im thearalen Tableau vivant befiirchtet
wurde. Zu bannen war dies offensichtlich durch die filmische Riickiiber-
setzung des Korpers auf eine, wenn auch bewegte Flache.

Wie bereits dargelegt, wire eine Aktualisierung der Passion durch
die realen, das heif3t vitalistischen Korper der Schauspieler in den Augen
des innerfilmischen Regisseurs von LA RICOTTA gleichbedeutend mit ei-
ner Profanisierung und Vulgarisierung des Leidenswegs Christi. So hatte
sich die Dramatik der Darstellung auf der Filmleinwand wie auf einer Al-
tartafel und nicht in der schauspielerischen Eigenleistung zu artikulieren.
Was die Schauspieler leisten sollten, entsprach einer Mumifizierung ihrer
Korper im Moment des erhabensten Ausdrucks, was allerdings auch im
Moment der hochsten Anspannung bedeutet. Allein diese Methode
schien dem Regisseur der Passion geeignet zu sein, die kultisch beglau-
bigte Heiligkeit und Wahrhaftigkeit des Altarbildes auch fiir das Table-
aux vivants zu verbiirgen. Zu schauspielern war angesichts der anstehen-
den Transformation des Sakralen zum Tableau vivant unakzeptabel. Es
widersprach dem Wunsch nach Auratisierung gleichermaflen wie der Se-
riositdt des Unterfangens selbst und mufite um jeden Preis vermieden
werden.

Wie bestindig das Problembewufitsein mit den religiosen Tableaux
vivants gekoppelt war, zeigte sich schon am Beispiel der beriihmten Pas-
sionsspiele von Oberammergau. Denn hier standen ihre sakrale Ausstrah-
lung und damit ihre Wahrhaftigkeit in volliger Abhdngigkeit von den
Darstellern und ihrem Status als Laienschauspieler. Und nicht nur das:
Sie verwiesen zugleich auf ihre rechtschaffenen, darin geradezu >bibli-
schen« Berufe, wie zum Beispiel Schreiner, und versuchten auf diese
Wiese dem Vorwurf der Profanisierung, des Betrugs und der Kommer-
zialisierung zu entgehen. '

114 Charles Musser berichtet von den Laiendarstellern des Dorfes Oberam-
mergau, die den Gisten der Passionsspiele gerne Rede und Antwort stan-
den und sich jenseits ihrer Auftritte als {iberaus oftfenherzig, schlicht und
in ihrem jeweiligen Beruf verhaftet zeigten. Fotografien, die das einfache
Leben der Darsteller dokumentierten, waren neben den Tableau-vivant-
Karten beliebte Kaufobjekte und Andenken, die bspw. anders als bei den
Diven des Films, nicht die Schauspielerinnen in ihren Rollen dokumen-
tierten, sondern das Zusammenfallen der Privatperson und seiner Darstel-
lung im Tableau vivant, damit ihre schlichte Aufrichtigkeit evident ma-
chen sollten. Vgl. hierzu Musser (1999), S. 29-79 und Raschke, Jens
(1999): »Das »Nein«< aus Oberammergau. Gescheiterte Passionsprojekte«,
in: Reinhold Zwickel/Otto Huber (Hg.), Von Oberammergau nach Hol-

248

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Schauspieler und originére Bildfigur zu sein, dieser Aufgabe konnten
die Darsteller von LA RICOTTA nicht gewachsen sein. Als vitale und ak-
tuelle Personen dringten sie zum gestisch-mimischen Ausdruck und da-
mit zu einer korperlichen Verinnerlichung der Passion. Sie wollten gute
Darsteller und gute Glaubige sein, womit sie die Passion mit einer In-
brunst spielten, die zur Uberhohung tendierte. Die zwangsliufige Konse-
quenz ihrer Bestrebungen war die pathetisch-theatrale Geste, an der der
innerfilmische Regisseur zu verzweifeln droht.

Die Aufnahmen fithren deutlich die Anstrengung der subproletari-
schen und proletarischen Komparsen vor Augen, die den Sinn der Asthe-
tisierung ihrer Korper nicht begreifen. Ihre einfache, alltdgliche Religio-
sitdt hat ihre Entsprechung im Pathos des Ausdrucks, der fiir die Ver-
wirklichung der Tableaux vivants als falsche Theatralik abgelehnt wird:
»Fuchteln Sie nicht so mit den Ellenbogen herum!«,'"” so die genervte
Antwort des Regisseurs auf die Versuche seiner ambitionierten Darstelle-
rin. Vor dem Hintergrund des kiinstlerischen, teils mystischen Anspruchs
ist die Darbietung fiir den regista bar jeder sakralen Transkription und
damit nichts anderes als ein Komddien- und Schmierentheater. Eine Ver-
mittlung der Idee an die Darsteller ist dem Regisseur nicht gelungen, und
so produzieren sie eine Reihe von Defekten und Storungen bei der Dar-
stellung der Tableaux vivants, die sie nicht begreifen. Das Tableau der
Kreuzabnahme kennzeichnen beispielsweise vor allem die Unzuldnglich-
keiten organisatorisch-kompositioneller Art, die zu subalternen Konta-
minationen innerhalb des groBeren Stilpastiche fithren. Dazu gehoren das
anfangliche Vertauschen der Musikbéander, die statt der weihungsvollen
Scarlatti-Klédnge den profanen Twist abspielen, da bohrt der Joseph-
Aphanasius-Darsteller aus selbstvergessener Langeweile in der Nase, der
Mohr hat einen falschen Auftritt, eine allgemeine Unkonzentriertheit und
Langeweile breitet sich aus, in der die Schauspieler nicht still stehen koén-
nen und ihre Anspannung schlielich im grundlosen Gekicher entladen.
Die Zurechtweisung, die die Maria-Darstellerin vom regista erfahrt, stellt
eine Schliisselszene dar, in der sie mit einer possenhaften Figur aus der
Comédie Frangaise verglichen wird.

Die Verdrgerungen des Regisseurs iiber ihre Fehlleistung bringen
noch einmal das zweite Dilemma der Tableaux vivants zum Ausdruck,
denn hier ziemt es sich nicht, die Maria zu spielen, hier, das heil}t im Ta-
bleau vivant, hat man die Figur der Maria zu sein. Mit dem Verweis auf
die Comédie-Frangaise, wo Tableaux vivants hiufig zum Einsatz kamen,

lywood. Wege der Darstellung Jesu im Film, K6ln: Katholisches Institut
fiir Medieninformation, S. 83—116, dort mit Abbildungen.

115 Pasolini (1965/1990), S. 92; deutlicher im Film heifit es aber »Bewegen
Sie keinen Bizeps!«.

249

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

zwingt sich eine weitere Parallele auf, ndmlich zu den Pariser Revuethea-
ter Folies Bergeres (Die tollen Schdferinnen, in Anspielung auf die Scha-
ferspiele des Rokoko), die aus den Tableaux vivants eine Varieté-Show
mit »erotisch-pikanten Schaureizen«''® machten. Der vom innerfilmi-
schen Regisseur verbal hergestellte Bezug zum Theater ist kein zufélli-
ger. Gleich mehrere Filmstellen zeugen von Pasolinis Kenntnis histori-
scher Vorbilder und theatraler Tableau-vivant-Praxis. Bereits die musika-
lische Untermalung mit den tragenden Klavierstiicken von Scarlatti und
dem begleitenden Kommentar aus dem Off sind Anleihen aus der frithen
theatralen Praxis der Tableaux vivants und sakralen Aufziige. Im Barock-
theater oder in der Barockoper beispielsweise konnten die Tableaux vi-
vants von einem Erkldrer oder Ausleger gedeutet werden, der in bezug
auf LA RICOTTA wie eine Vorstufe des dort eingesetzten Off-Screen-
Kommentators wirkt, zumal der historische Konterpart haufig auf einer
Nebenbiihne postiert und somit fiir das Publikum nicht unmittelbar sicht-
bar war.'"’

Konnte der regista bei dem ersten Tableau vivant noch Hoffnung auf
ein Gelingen und damit auf die Disziplinierung der widerspenstigen Kor-
per hoffen, so werden in der Nachstellung zu Pontormos Beweinung
grundsétzliche Probleme sichtbar, die den Erfolg der Tableaux vivants
prinzipiell in Frage stellen. Das wiederholte Vertauschen der Musikbin-
der erscheint hier nicht mehr als ein harmloser, amiisanter Einzelfall.
Durch seine Wiederholung wird es vielmehr zu einem akustischen Leit-
motiv von rebellischer Tendenz. Die iibertriebenen Gesten der Maria
Magdalena und ihre laute Artikulation des Textes, der realiter jener kor-
perlosen, »himmlischen< Stimme aus dem Off zukdme, stellen bereits
grobe VerstoBe gegen das Diktat der Asthetisierung und Sublimierung
dar. Aber erst der Sturz des Christus-Schauspielers, verursacht durch die
Komparsen (zwei engelgleiche Figuren), die ihn in der schwierigen Kor-
perhaltung nicht mehr halten konnen, hat die vollige Zerstorung des Ta-
bleau vivant zur Folge. Dieser strukturelle Zusammenbruch ist im Paso-

116  Sucher (1996), S. 255.

117 Dieser Art der kommentierten Tableaux vivants ging eine andere Art
voraus, die in den Trionfi der Renaissance, den Triumphziigen, und den
Entrées, den aufwendigen Aufmirschen bei flirstlichen Besuchen oder
Billen, Anwendung fand. Hierbei handelte es sich um Titeliiberschriften
(inscriptio oder lemma) und Unterzeilen (subskriptio), welche die em-
blematischen Tableaus in ihrer theologischen, allegorischen oder mytho-
logischen Bedeutung erkldrten. Die Rolle des Kommentators 148t sich
schlieBlich auf die Person des Bénkelsdngers zuriickverfolgen, der auf
mittelalterlichen Mérkten Bilder oder Texte erklarte und zu einer eigenen
Erzahlung ausschmiickte. Vgl. Komza (1995), S. 78.

250

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

linischen Sinne eine >hiretische Handlung, die sowohl gegen die Asthe-
tisierung des Lebens als auch gegen die falsche Moral der blof3 dstheti-
schen Gesten angeht. Was hier scheitert, ist der Versuch einer endgiilti-
gen Domestizierung des »barbarischen< Korpers, so Pasolini, der fiir das
biirgerliche Konsumsystem zu viele Spuren des Animalischen und des
unbesetzten Verlangens mit sich trégt.

»Una bestia«: Die Disziplinierung zum Bild

Stracci stellt den Prototypen eines Pasolinischen Subproletariers dar, der
sich bis zu seinem Tod als einziger seiner Domestizierung entzieht, denn
Stracci (genauer: sein Korper) verharrt in triebgesteuerten Grundbediirf-
nissen. In LA RICOTTA verkdrpert er auf eine besonders eindringliche
Weise jenes »Tier< — una bestia wie er im Drehbuch zynisch genannt
wird — der vorindustriellen Zeit, das es zu unterwerfen galt, weil seine
Triebe noch zu sehr an die Moglichkeit anderer gesellschaftlicher For-
men erinnerten. Straccis animalische Verhaltensweisen, ob es der Sexu-
al- oder der FreBtrieb ist, werden selbst von seinen Standesgenossen ver-
lacht, die bereits die konsumistische Sublimierung ein Stiick weit gelernt
haben. Daf} dieses >Tier< Stracci keine Aggressionen zeigt, mehr noch,
dafl es weinen und vergeben, Leid, Gerechtigkeit und Verantwortung
empfinden kann, dndert zunéchst nichts an der Tatsache seiner vermeint-
lichen Animalitéit. Ist Stracci also una bestia, nur weil er dem Fressen
nachjagt, riilpst, verschlingt und schlieB8lich krepiert?

In der Tat scheint erst sein Kreuztod auf etwas in dieser bestia zu
verweisen, was sie zum Menschen macht. Erst in der letzten Filmszene,
angebunden an das doppelte Symbol der gottlichen Menschlichkeit und
der menschlichen Grausamkeit, offenbart Stracci seine humane Natur,
die zu seinen Lebzeiten negiert wurde. Bei dieser yHumanisierung< der
bestia riickt der Zuschauer abwechselnd in die Rollen des Taters und des
Richters. Er ist wie der griechische Seefahrer Hanno, der um 510 v. Chr.
die Kiisten Afrikas bereiste und dort am Ufer eines Sees behaarte Wesen
sichtete. Parallelen zwischen dem »hilllichen Affen«, wie Stracci von
seinen Kumpanen genannt wird, und den behaarten Wesen, die Hanno
schlieBlich gefangennahm, sind durchaus vorhanden. Denn als Hanno
seine Gefangenen nicht zdhmen, das heiflt sie fiir den begutachtenden
Kennerblick nicht still stellen konnte, lie er sie kurzerhand toten. Erst
im Zustand des Todes konnte der erste Eindruck, den die Griechen ange-
sichts dieser Wesen hatten, bestitigt werden: Sie wurden endgiiltig als

251

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 39: LA RICOTTA — Frefsorgie: Stracci in der Hohle
(Sequenz-Stills)

Menschen identifiziert und so konnte die zivilisierte Welt erst nach ihrer
Arretierung zum >Stilleben«< von ihnen Kenntnis nehmen.''®

Ahnlich wie bei diesen afrikanischen »Wildenc resultiert die Animali-
tit Straccis — fiir Pasolini stellvertretend fiir das Subproletariat und das
Bauerntum — aus dem Fehlen einer erkennbaren Identitit. Die an ihn ge-
richteten Zuschreibungen oszillieren nicht nur zwischen Mensch und
Tier, sondern auch zwischen Mann und Frau. Bezeichnenderweise ver-
kleidet sich Stracci mit einer langhaarigen, blonden Periicke und einer
kleiddhnlichen Tunika, um an ein weiteres Lunchpaket heranzukommen.

118 Die Geschichte ist im Periplus, dem Reisetagebuch des Seefahrers Han-
no, nachzulesen; hier zitiert in Sofri, Adriano (1995/1998): Der Knoten
und der Nagel. Ein Buch zur Linken Hand, Frankfurt/Main: Eichborn,
S. 28-29.

252

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Ein notdiirftig verhiilltes Gesicht, ein langes Gewand und lange blonde
Haare gentigen, um fiir die anderen aus Stracci eine Frau zu machen.
Dies geschieht um so iiberzeugender, je stirker Stracci dem Animali-
schen verbunden ist, das zum Teil auch an die Frau attributiert wird. Sei-
ne Identitdtsbildung scheitert also an mangelnder Polaritét (Abb. 39).

Folgt man der Argumentation von Adriano Sofri, so beruht gerade
die kapitalistische Kultur auf der Herausbildung von Gegensitzen, die
eine Klassifizierung und Legitimierung ermoglichen: rechts/links, Tier/
Mensch, Mann/Frau, gut/b6se, Kultur/Natur etc.:

Die Kultur entdeckt den Unterschied, vertieft ihn, erhirtet ihn bis zur Abspal-
tung und Verselbstindigung. Alles, was noch gemeinsam bleibt und Ahnlich-
keit und Vermischung bezeugt, wird sorgfiltig zuriickgedringt, bis es geldscht
ist. Identitét bildet sich durch Spaltung und Gegeniiberstellung. Kultur scheint
auf diese Weise einen biologischen Differenzierungsprozefl zu begleiten, nach
und nach selbsténdiger zu werden und in sich selbst die Unterschiede zu finden,
an denen sie arbeiten kann. Thre méchtige Tendenz bekdmpft Vermischung und
Austausch, zieht es vor, klare und geschlossene Identitdten festzulegen, starre
und iiberwachte Grenzen zu ziehen.'"

Tatsdchlich gewinnt una bestia erst mit und in der deutlichen Dualitét ei-
ne Identitit, die sie zum Menschen und das heifit vor allem zum Mann
macht. In seiner Ambivalenz kann Stracci aber sowohl eine Frau verkor-
pern wie ironischerweise auch mit Hunden kommunizieren; tibrigens be-
sitzt in LA RICOTTA auch ein Schiferhund das Vermodgen zu sprechen
bzw. der Zuschauer das Vermégen ihn zu verstehen, als jener nach der
Dornenkrone bellt. In seiner unsteten Bewegung und Verwandlung kann
Stracci nicht >identifiziert« werden und bleibt so lange das Andere, das
kein Mensch/Mann ist, bis der Moment des Todes seine Domestizierung
einldutet. Erst in diesem echten Tableau vivant ist er stillgestellt und
klassifizierbar. Nun kann die zivilisierte Welt seine menschliche Bediirf-
tigkeit im Bild, das heilit in der christologischen Festschreibung eines Ta-
bleau vivant ausmachen.

Am Ende des Films desillusioniert dieses neukomponierte und von
einer konkreten Vorlage unabhingige Tableau vivant mit dem toten
Stracci am Kreuz (Abb. 42) die Hoffnung auf eine Rebellion, die Pasolini
urspriinglich in dem vitalistischen Potential der Subproletarier und Bau-
ern sah. Die symbolische Kraft einer solchen kulturellen Volksbewegung
aus den untersten Stinden heraus liegt im Bewegungsbild selbst, das Pa-
solini zum Antagonisten des Tableau vivant wihlt, worauf ich noch zu-
riickkommen werde. Bereits das Tableau vivant nach Pontormo, das die

119 Sofri (1995/1998), S. 22-23.

253

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

mifiglickte Disziplinierung der Korper par excellence vorfiihrt, ent-
tauscht diese Erwartungshaltung, weil es zuletzt doch zu einer geordne-
ten Figuration am Kreuz zuriickfindet. Bezeichnenderweise war es gera-
de der raffinierte, schwebende Figurenaufbau der Beweinung — das feh-
lende Kreuz wird durch die Anordnung der Korper simuliert (Abb. 33) —,
an dem sich die Dualititen von Bewegung und Stillstand, archaischer
Bauernkultur und verfeinerter Konsumaisthetik entziinden. Entsprechend
der filmischen Binirlogik kommt die Disziplinierung der subproletari-
schen Korper der Diva zu. Sie, die an hochster Stelle der pyramidalen
Kreuzfiguration situierte Engelsfigur, verkorpert eine mit der Macht die-
ser topographischen Stellung ausgestattete hierarchische Symbolgestalt.
Natiirlich reprisentiert sie auch die einzige >wirkliche« Schauspielerin
und Kiinstlerin am Set. SchlieBlich ist sie auch eine Biirgerliche, deren
soziale Stellung sie dazu befihigt, den desolaten Zustand der subproleta-
rischen Korper im Tableau vivant wieder zur Ridson zu bringen. IThre in
stummer Mimik und Lippenbewegung hervorgebrachte Ziichtigung ist
eine perfekte Umsetzung des tableauesquen Asthetisierungs- und Subli-
mierungsgedankens. Ausgestattet mit einer erst in der Synchronisierung
horbaren Stimme aus dem Off und einem schwerelosen Korper, stellt sie
die Idealfigur eines Tableau vivant dar.

DivA (im Tableau vivant in reiner Lippenbewegung): SchluB! Ihr seid Idioten!
Schluf3!

ASSISTENT (off-screen): Ja gniddige Frau! Ja, ja!

[Die Tableau-vivant-Statisten horen auf zu lachen und gruppieren sich schnell

und ernst zum Altarbild.] 1%

Die Diva bewegt die Lippen, an denen der Zuschauer nur durch ihre
iberdeutliche Artikulation die Worte ablesen kann. In vollendeter
Stummfilmmanier spricht sie ohne Stimme und ohne Bewegung. Es ver-
wundert nicht, da3 gerade sie das Sakrileg begreift, das die lebendig-
komischen Komparsen an der Nachstellung des Altarbildes begehen. Mit
ihren vitalen Korpern zerstoren sie die spezifische Ordnung des Bildes,
indem sie diesem autonomen, zeitlosen Ort des Tableau vivant jene
Komponente des Lebens hinzufiigen, die die Vergénglichkeit, die Vani-
tas, symbolisiert, ndmlich die sich in Bewegung entiduflernde Handlung,
auf die der Zusammenbruch der &sthetischen Formation folgt.

Einzig der ciachista, der aus dem Off die korpergewordenen Gemal-
de souffliert, kann die Transformation perfektionieren und vollenden:

120 Diese Szenenbeschreibung und der Monolog bzw. der Dialog sind nicht
in dem literarisch bearbeiteten Drehbuch Pasolinis enthalten, sondern fol-
gen dem Filmverlauf.

254

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Seine tiberirdische, da korperlose und dabei allgegenwirtige Stimme un-
terstreicht die Entriicktheit des Tableau vivant und hebt die korperliche
Nachbildung auf eine sphirische, zeitlose Stufe der Betrachtung. Eine
solche soufflierende Figur ist im historischen Zusammenhang der Table-
aux vivants durchaus bekannt und erinnert vor allem an die vergleichbare
Rolle des Pierrots in den Vaudeville-Theatern des 19. Jahrhunderts.'*!
Obwohl er dort durchaus lebendig zwischen den Figuren des Tableau vi-
vant wanderte und seine Kommentatorenrolle auf der Biihne ausiibte,
stellte er gleichwohl eine mehr oder weniger entriickte, nicht reale Person
dar, deren individuelle Gesichtsziige unter einer weilen Schminke nivel-
liert oder ins Abstruse verdndert wurden.

Der bewegte Beweger oder
der Einsatz der Zeitraffer

Neben dem Retardierungsmotiv von LA RICOTTA, das im Einsatz der Ta-
bleaux vivants konstitutiv wird, gibt es ein zweites, nicht minder bedeu-
tendes Leitmotiv des Films, das auf den ersten Blick in der Idee eines
Slapsticks aufzugehen scheint. Die Rede ist von den Zeitraffer-Sequen-
zen, in denen Stracci in beschleunigter Bewegung gezeigt wird. Bedeute-
te die Einfilhrung des Tableau vivant eine Stérung im Flufl der Bewe-
gungsbilder, so erzeugt der Zeitraffer eine Exponierung dieses kinemato-
graphischen Prinzips, die eine andere Storung der homogenen Narration
verursacht.'”? In diesem Sinne sind beide, die Retardierung und die Be-
schleunigung, wie man schon beim Schwarzweif3- und Farbfilm beobach-
ten konnte, zwei Seiten einer Sache, oder um mit Pasolini zu sprechen:
zwel Wahrheiten einer Realitdt. Und auch hier begegnet uns Pasolinis bi-
polares Kontaminationsmodell.

Auf der Handlungsebene determinieren die Aufnahmen in Zeitraffer
das Leben des Komparsen Stracci. Entsprechend der ideologischen Hal-
tung Pasolinis wird das primérste aller Grundbediirfnisse — das Bediirfnis
nach Essen und die existentielle Frage nach der Moglichkeit seiner Be-
schaffung — zum AnstoB fiir die Handlungsfihigkeit des Subproletariers
schlechthin. Straccis Leben am Set kreist ausschlieflich um das begehrte

121 Komza (1995), S. 65.

122 Zur Frage nach der auBertechnischen Bedeutung von Zeitraffung und
Zeitdehnung, versehen mit frithsten Abhandlungen zu den beiden Pha-
nomenen siche Becker, Andreas (2004): Perspektiven einer anderen Na-
tur. Zur Geschichte und Theorie der filmischen Zeitraffung und Zeitdeh-
nung, Bielefeld: transcript.

255

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Lunchpaket, also um die Essenbeschaffung. Ergdnzend kommt das sexu-
elle Bediirfnis hinzu, das mit dem von seiner Kollegin improvisierten
Striptease, auch dieses teilweise in Zeitraffer, deutlich akzentuiert wird.
Man sieht, wie Stracci in beschleunigtem Tempo das erste Lunchpaket an
seine Familie tiberbringt, wie er das zweite Paket mit List fiir sich selbst
erkdmpfen kann und es in den benachbarten Hohlen versteckt. SchlieB-
lich sieht man Stracci zu einem Bauern rennen, auf dem Weg dorthin
sich mechanisch vor einem Wegeskreuz bekreuzigen, Ricotta kaufen und
in der umgekehrten Richtung der Vorginge zu seinem Hohlenversteck
zuriickhetzen — und all das aus einer einzigen Bewegung heraus. Aber
selbst noch die ersehnte Befriedigung des Bediirfnisses wird zur atemlo-
sen Hetze, die das Vergniigen am Erreichten abwiirgt. So auch beim
Striptease, wo sich der Genuf} gleicherweise nicht einstellen kann: Weh-
rend die Stripperin sich vor seinen Augen auszieht, gerit ihre Darbietung
durch den Zeitraffer ins Groteske. Stracci bleibt ans Kreuz gefesselt, von
wo aus er ohnméchtig dem schnellen und unbefriedigenden Ende der se-
xuellen Reizentfaltung entgegenblickt. Straccis einziges (Ersatz-)Charak-
teristikum scheint die gehetzte Bewegung zu sein.

Dieser Zeitraffer ist zum Synonym der Stummfilmkomik geworden,
der sich in einem Film der 1960er Jahre auffillig anachronistisch aus-
macht. Seine Funktion liegt in der stilistischen Kontamination, die Paso-
linis Gesellschaftskritik in zweifacher Hinsicht zum Ausdruck bringt. Da
ist zunéchst die Sichtweise der (Klein-)Biirgerlichen und Bourgeoisen —
fur Pasolini zwei gleichermallen konservative, kapitalistische und
schlieBlich faschistoide Gesellschaftsschichten. Aus ihrer Sicht determi-
niert der Zeitraffer Stracci zu einer, wie dargelegt, uncharakteristischen,
lacherlichen Figur, welche nur ihren priméren Trieben folgen kann. Vor
dieser Gesellschaftsschicht kann der Komparse im besten Fall nur eine
amiisante Figur machen. Damit existiert Stracci nur im und durch den
Zustand seiner Bedurftigkeit.

Der Einsatz der slapstickartigen Komik wire kein Pasolinischer,
wenn er nicht auch eine zweite, gleichsam >wiedergekochte« Seite hitte.
Aus der Perspektive eines Pasticheurs ist der Zeitraffer ein Stilmittelzitat,
das an die Filme von Charly Chaplin oder Buster Keaton erinnert.'* Vor
diesem Hintergrund erscheint Stracci in einem anderen Licht: Was einst-
mals nur lacherlich wirkte, gewinnt jetzt an tragischer Struktur. Er ist
trotz oder gerade wegen seiner Einfilltigkeit, seiner HaBlichkeit (»hal-
lich wie ein Affe«) und Trotteligkeit, ganz und gar ein tragisches Indivi-
duum. Der Name Stracci hat eine begriffliche Ndhe zum italienischen

123 Pasolini (1965/1990) macht in seinem Drehbuch selbst darauf aufmerk-
sam. Dort heifit es zur ndheren Erlduterung der Szenen: »wie in Dick-
und-Doof-Filmen« (S. 80) und »wie im Stummfilm« (S. 85).

256

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Wort stracciato, was zerrissen, zerfetzt heifit, und zum straccio: Lumpen,
Lappen. Alles, was mit diesem >zerrissenen Lumpen« geschieht, trigt den
Stempel des Kontingenten, des Vergénglichen und des Abstrusen. Stracci
kontrér stehen Tableaux vivants, deren Handlung tiberaus >ausgedriickt«,
abgeschlossen und mit Sinn gefiillt ist. Im bloBen Sein befangen, ist
Stracci hingegen eine ganz und gar vitalistische Figur ohne »Sinn¢, doch
im Einklang mit dem physischen Leben und dem »Vergehen der Zeit<:
»Es kommt nicht ein Augenblick vor, an dem dieser Einklang nicht voll-
kommen wire.«'**

Die soziale Peripherie, an der Stracci und mit ihm die einfachen Zu-
arbeiter und Komparsen von LA RICOTTA situiert sind, wird als ein kon-
taminatorisches >Bildpotential« eingesetzt, das gegen die Homogenisie-
rungstendenzen und die damit einhergehende Kulturleere des Kapitalis-
mus agieren soll.'” Aus ihrem urspriinglich dorflichen und lindlichen
Zusammenhang herausgelost und an die Rénder der GroBstiddte ver-
pflanzt, sind die Subproletarier fiir Pasolini zundchst geographisch Ent-
wurzelte, ohne aber ihre ureigene Kultur oder ihre kulturellen Grundpa-
rameter verloren zu haben. Dieses kulturelle Gepick, das durch den Fa-
milienzusammenhang, die Religion und sicherlich auch durch die Armut
stabilisiert und konserviert wurde, ist zunichst der Grund fiir jene deutli-
che Separierung von der bourgeoisen und kleinbiirgerlichen Kultur des
Kapitalismus. Anders als die vom kapitalistischen Gedankengut durch-
setzte Arbeiterklasse sind die Subproletarier fiir Pasolini Hoffnungstra-
ger, deren konsumistisch noch unverdorbene Lebensauffassung neue kul-
turelle Rdume innerhalb der verkrusteten Scheinwelten des Biirgertums
hitte freisetzten konnen. Dieses kulturell Andere, das fiir den Regisseur
an einer, wenn auch durchaus problematisch zu rezipierenden Urspriing-
lichkeit und Lebendigkeit teilnimmt, ist in LA RICOTTA als eine Utopie
der Erneuerung konzipiert. Das Tragische an Straccis Leben entfaltet
seine dramatische Wirkung, je enger es an die Komik der Darstellung
und die starre Feierlichkeit der Tableaux vivants gekniipft ist. Straccis
Hunger ist im Vergleich zu den Tableau-vivant-Kérpern ein »unfaBbarer«

124  Fiir die Kurzzitate siehe Pasolini (1972/1979), S. 235.

125 Vgl. hierzu das Kapitel »Hintergrund« in Halliday (1969/1995), S. 23—
55; aufschlufireich auch Moravia, Alberto (1983): »Der Dichter und das
Subproletariat«, in: Jansen/Schiitte (Reihe-Hg.), Pier Paolo Pasolini,
S. 7-12 und Kammerer, Peter (1983): »Der Traum vom Volk. Pasolinis
mythischer Marxismus«, in: Jansen/Schiitte (Reihe-Hg.), Pier Paolo Pa-
solini, S. 13-34. SchlieBlich ist auch auf zwei frithe Romane Pasolinis
hinzuweisen: Ragazzi di vita (1955/1990), Berlin: Wagenbach und Una
vita violenta (1959/1963), Miinchen: Piper.

257

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Hunger nach Leben, nach Lebendigsein, der sich in explosionsartiger
Bewegung oder im Verschlingen von Essen dufert.

Der Vorwurf der Naivitit, den man Pasolini im Zusammenhang der
Subproletarier und des ihnen zugesprochenen Erneuerungspotentials hdu-
fig machte,'*® hat angesichts der Spuren, die auf eine Relativierung der
Utopie hindeuten, keine Berechtigung. So zum Beispiel in der FreBorgie,
wo Stracci im wilden Gebaren alles EBbare in sich hineinstopft. Diese
Szene ist doppeldeutig zwischen Traum und Realitdt angelegt, da hier
keine sichere Konkretisierung des Handlungsortes vorgenommen werden
kann. Handelt es sich hierbei um eine Hohle der Acqua Santa, in der eine
wunderbare Vermehrung des Essens stattfindet? Auch bleibt es unklar,
woher die Filmcrew kommt und die Tafel mit dem Essen — mit der Natu-
ra morta, auf die ich noch zu sprechen komme — herbeischafft. >Barba-
risch¢ ist diese Szene durch das malllose Verhalten des Komparsen. In
dieser Maflosigkeit scheint etwas anderes hindurch, die sie von der Sze-
ne um den verkauften Hund der Diva unterscheidet, mit der alles seinen
Lauf nimmt.'”” Konnte man Straccis Verhalten angesichts des von dem
Hund gefressenen Lunchpakets noch in Parenthese zum Brechtschen
Moralsatz sehen, so nicht mehr in der Fre3szene. Auch wenn seine sozia-
le Situation unverdndert geblieben ist, ist sein Bediirfnis nach Sattigung
hier ziigellos geworden. Losgelost von der urspriinglichen Notwendig-
keit, zeigt das vulgédre — und darin fiir die kleinbiirgerliche Gesellschaft
komische — Hinunterschlingen und Reinstopfen des Essens neben der
subproletarischen Verzweiflung bereits auch eine kapitalistische Unma-

126 Pasolini, Pier Paolo (1975/1979): »Enge der Geschichte und Weite der
bauerlichen Welt«, in: Ders., Freibeuterschriften. Die Zerstorung der
Kultur des Einzelnen durch die Konsumgesellschaft, Berlin: Wagenbach,
S. 44-48; Moravia (1983), S. 7-12.

127 Nachdem der Komparse entdeckt hat, dafl sein in der Hohle verstecktes
Mittagessen von dem Hund der Diva verspeist wurde, bricht er in seiner
Wut und Verzweiflung zunéchst in Tranen aus. Er moralisiert die Hand-
lung des Hundes, indem er dem reichen und immer satten Tier das be-
gangene Unrecht zu verdeutlichen und ihn zur Reue zu bewegen ver-
sucht. Die Sequenz oszilliert zwischen Komik und beschdmender Ver-
zweiflung eines subproletarischen Hungerleiders, der seinen gesellschaft-
lichen Wert unter den eines »bourgeoisens, reinrassigen Hundes stellt. Die
Ironie, die hier die Komik ablést und das eigentliche Fundament des ge-
samten Films offenlegt, liegt in der sichtbaren Reue des Hundes, der die
Ausschimpfung anerkennt und seine Beschdmung iiber die Tat zum Aus-
druck bringt. Schlielich verkauft er kurzentschlossen den Hund an einen
vorbeikommenden Journalisten, um sich von dem Geld das groe Stiick
Ricotta zu kaufen.

258

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Bigkeit an. Straccis Fressen entspricht nicht mehr dem einfachen Hunger
eines mittellosen Bauern; es verkommt zu einer Pervertierung der Be-
diirfnisse in einer kapitalistischen, konsumbestimmten Gesellschaft, der
Stracci allméhlich ndher zu kommen scheint. Zweifelsohne ist diese fort-
wihrende Gier nach mehr noch eine naive. Ausgerichtet auf Nahrung
und Nahrungserwerb, bildet sie eine Zwischenstellung, an welcher der
Ubergang von Lebensnotwendigkeit zum iiberfliissigen Konsum flieBend
ist, um so mehr als bei Stracci eine konkrete Bediirftigkeit deutlich im
Vordergrund steht.

Es sind also die unerschiitterliche Vitalitit im Kampf um die Nah-
rung und die ausgeprigte Sexualitit des Komparsen, die Anlaf} zu einem
kinematographischen Bewegungsrausch (der Filmbilder) geben, in dem
der Zeitraffer zum Lebenssymbol schlechthin wird. Aber dieses in der
Bewegungsmetapher transportierte Leben hat auch eine monstrése, eine
vernichtende Seite, der Straccis Korper nichts entgegenzusetzen hat. Fiir
ihn gibt es kein Anhalten und kein Ausruhen, das die >entfesselten< Be-
wegungsbilder dem erschopften Korper génnen wiirden. Sie verschlingen
im gleichen Malle den Korper, der sie bewegt, so wie das Tableau vivant
es wiederum in die todliche Bewegungslosigkeit bringt. Eine Atempause
fiir Stracci hiefle, ihn an einen festen Ort zu binden, was im Film zwei
Mal geschieht: Wihrend des Striptease und am Filmende wird Stracci an
das Requisitenkreuz der Tableaux vivants gebunden. Aus der >todlichen
Monstrositét« seines Vitalismus erwichst die »todliche Barmherzigkeit«
eines angehaltenen Bildes. So wird aus der Requisite das reale Kreuz und
vice versa; die Grenzen zwischen real und fiktiv verfliichtigen sich an
diesen Stellen, das mit der Kunst kontaminierte Filmbild steht nicht mehr
fiir eine eindeutige Referentenzuordnung frei.

Straccis Kreuz, selbst ein gedoppeltes Symbol der Befreiung und der
Marter, ist also der Ort, an dem der Komparse von seiner Bediirftigkeit
erl6st wird. Erst der Tod, den Stracci als Guter Schicher neben dem
kommunistischen Christus-Darsteller erleidet, 146t das kapitalistische
Biirgertum, das sich vor der Kulisse der drei Kreuze zu einem Schlem-
mergelage eingefunden hat, einen Moment lang innehalten, um die Exi-
stenz des Anderen wahrzunehmen. Fiir Stracci bedeutet es, dal er zum
ersten Mal als Individuum wahrgenommen wird. Nur im Moment der ge-
stauten, angesichts des Todes synthetisierten Zeit findet er kurzfristige
Beachtung: »Das besagt, da3 im Film die Zeit zu Ende ist, sei es auch
durch eine Fiktion.«'*®

128 Pasolini (1972/1979), S. 235.

259

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 40: L4 RicOTTA — Sterbender Stracci am Kreuz
(Sequenz-Stills)

Im Hinblick auf seine symbolische Bedeutung ist der Zeitraffer eine die
Zeitstruktur aufhebende Kraft des »Anstofes<«. Ohne einen festen Ort und
bar einer Zeitchronologie (das heifit ohne eine homogene Narration) be-
wegt sich Stracci wie ein Beschleunigungsvektor zwischen den wohlge-
ordneten Filmbildern. In Anlehnung an Roland Barthes ist Stracci nichts
anderes als ein punctum, der seine Funktion im DurchstoBen und Ansto-
Ben (von Flichen wie auch von Gedanken) erfiillt.'* Stracci, vom Hun-
ger in Bewegung gesetzt, wird selbst zum bewegten Beweger, der sich in
seiner Auflehnung gegen den Stillstand — gegen den Tod — zum Antago-
nisten der Tableaux vivants entwickelt. Wie ein Pfeil durchbohrt die Be-
wegung, zu deren Metapher Stracci geworden ist, die starre Struktur der
Tableaux vivants, bringt die Schauspieler zu Fall und entlddt sich
schlieBlich in ihrem Stolpern und Lachen. Die von Stracci ausgehende
Bewegung ist die Kraft, die, darin dem Gemaéldesystem vergleichbar, die
Zeitstruktur autheben kann.

Am Ende des Films ist der tote Stracci ein piktorales Filmbild und
das heif3t ein Pasolinisches Tableau vivant geworden (Abb. 40). Aus dem
vitalistischen Korper des Komparsen ist ein filmgeneriertes, ein neues
Tableau vivant entstanden, das die beiden vorherigen Nachbildungen der
Kreuzabnahme und der Beweinung um das zentrale Thema der Kreuzi-
gung selbst erginzt. Der Film gerit zu einer fragment- und zitatbasierten
Passion, deren Zusammensetzung auf eine Metapher eines Altarbilds zu-
steuert; ich werde im Abschlul3 nédher darauf eingehen.

129 Vgl. Barthes (1980/1985).

260

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Der Regisseur als Kunstkorper
und die Natura morta

»Da ist er, der ymetteur en sceéneg; er sitzt einsam wie Capaneo auf einem
Strandstuhl da, sinnt nach, tief ins BewuBtsein der Kunst eingedrungen,
ganz Geist und Beklemmung: Er it nicht« (Abb. 36), heiit es im Dreh-
buch zu LA RICOTTA."*® Gemeint ist damit der innerfilmische Regisseur
alias Orson Welles. Der vulgédre Hunger und der enorme Bewegungsan-
trieb eines Stracci sind hier langst abgestreift worden. Umgeben von lau-
ter hungernden, unbefriedigten und rastlosen Gestalten bildet Welles ei-
nen doppelt konnotierten Kunst- und Kiinstler-Korper, der des Essens
nicht bedarf. Die Dopplung ist auffillig: Pasolini und Welles — zwei
Schauspieler, zwei Regisseure, der Regisseur vor und der hinter der Ka-
mera; sie verlieren in der selbstreflexiven Geste die Schirfe ihrer jewei-
ligen Identititen und gehen in einen einzigen reziproken Korper ein. Die
Namenlosigkeit des innerfilmischen Regisseurs ist dabei programma-
tisch. Sie ist die Voraussetzung fiir seine mimetische Dopplungsfihig-
keit, aus der ein hydradhnlicher Kunst- und Film-Korper entsteht, ange-
legt zwischen einer monumentalen Leibesfiille einerseits und der Karg-
heit der Erscheinung andererseits.

Die Korper-Beziehung zwischen Welles und Pasolini vollzieht sich
in einem kontradiktischen Verhéltnis. Hier ist es die enorme Leibesfiille
des Alter ego, des namenlosen regista, die dem realen, ausgezerrten Kor-
per des Regisseurs von LA RICOTTA eine symbolische Ruhestatt geben
kann. Denn diese gravititisch thronende, darin feierliche Korpermasse
verfligt liber eine selbstevidente Bestimmtheit, an der es Pasolinis homo-
sexuellem, unbestindigem und regelwidrigem Korper mangelt. Wie Bir-
git Wagner aufzeigt, ist diese ungleiche Korper-Beziehung von dem
Wunsch nach Wiirde durchdrungen, dessen Verwirklichung die damalige
Gesellschaft einem Homosexuellen verwehrte.'”” Auf der Untersuchung
von Laura Mulvey rekurrierend kann man den Koérper von Welles — spé-
ter auch den imaginiren Giotto-Korper in IL DECAMERON — als ein Kor-
per-Image und auf diese Weise als eine Identifikationsfigur begreifen. Es
ist sein Korper, »der {iber die Figuren der >Ahnlichkeitc und des >Unter-
schieds« die narzifitische Libido zu stirken imstande ist, und zwar in er-

126 Pasolini (1965/1990), S. 82.
127 Wagner, Birgit (2001): »La Ricotta. Korper, Medien, Intermedialitéte, in:
Kuon (Hg.), Corpi/Kérper, S. 89.

261

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 41: LA RICOTTA — links: Natura morta, Vorspann, rechts:
Abspann (im Original Farbe, Sills)

ster Linie fiir den Regisseur Pasolini selbst.«'*® Aber dieser feierliche

yschwarze« Korper des innerfilmischen regista, der die Befahigung hat,
das Zentrum einzunehmen, wie in LA RICOTTA vor Augen gefiihrt wird,
ist vor allem ein vereinsamtes Idol. Seine gesellschaftliche, durch die
Isolation innerhalb der Filmcrew symbolisierte Sonderposition als Kiinst-
ler markiert deutlich der Kreis, aus dessen Mitte heraus Welles/Pasolini
eine Beobachterposition einnimmt. Aus dieser topographischen wie figu-
rativen Prdsenz bzw. Isolation heraus wird er zu einem antithetischen
Dispositiv, an dem die anderen medialen Figurationen ihre jeweiligen
Spezifika entfalten.

SchlieBlich verfiigt der mimetisch gedoppelte Korper Welles/Pasolini
noch tiber einen weiteren Gegenpol, ndmlich den unsichtbaren und damit
korperlosen Assistenten oder Souffleur, dessen Stimme aus dem Off den
sakralen Horizont der Tableaux vivants erschafft.

128 Vgl. Mulvey, Laura (1999): »Visual Pleasure and Narrative Cinema, in:
Sue Thornham (Hg.), Feminist Film Theory. A Reader, Edinburgh: Edin-
burgh University Press, S. 58—69, hier zitiert in Wagner (2001), S. 89.

262

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

SOUFFLEUR (aus dem Off wihrend die Kreuzabnahme nach Pontormo zu sehen
ist; es soll sich hier um die Stimme Gottvaters handeln): »Die Seele ist heraus-
getreten. Sohn der Verschwundenen! Vergifteter Sohn! Sohn, weill und vermi-
gliorot! Sohn ohnegleichen!« (Eine Endloswiederholung folgt.)

Ohne Frage stellt er die yhimmlische« Analogie zu dem im Filmbild nicht
anwesenden, jedoch vom Regisseur selbst heranzitierten Altarbild her.
Der Verweis ist tiberaus deutlich: nur koérperlos, gleichsam vergeistigt,
kann das Goéttliche vermittelt werden.

Vergeistigt ist auch der Korper des Kiinstlers und so braucht er auch
nicht zu essen, kommentiert Pasolini in seinem Drehbuch ironisch, vor
allem dann nicht, wenn er offensichtlich schon so viel konsumiert hat.
Sein Verhiltnis zum Essen und vielleicht zur Sinnlichkeit iiberhaupt
spiegelt sich in den kiinstlerischen Essensarrangements, in den Stilleben,
die dem Zuschauer in vier verschiedenen Filmsequenzen vorgefiihrt wer-
den.

Zum ersten Mal erscheint das Stilleben im Vorspann als eine tippig
gedeckte Tafel, auch sie ist wie die zwei Tableaux vivants des Films in
Farbe gedreht (Abb. 41). Entsprechend der zwitterhaften Position des
Vorspanns zwischen Noch-nicht-Film und Schon-Film ist seine Darstel-
lung und die Tatsache seiner Farbigkeit zundchst noch unklar. Doch
schon bald wird das Stilleben zu einem wiederkehrenden Motiv einer
Verbindung zwischen Kiinstlichkeit und Lebendigkeit. Mit seinen manie-
ristischen Farben schlie3t es an die filmischen Tableaux vivants an, aber
mit einem wesentlichen Unterschied: Das, was hier wirklich Natura mor-
ta — die tote Natur — heif3t, ist in Wahrheit duflerst lebendig, die summen-
den Fliegen sind keine bloBen Trompe-1’eeil-Effekte.

Dieses Natura-morta-Tableau-vivant taucht einige weitere Male in-
nerhalb des Films, meistens nur en passant und zunéchst scheinbar etwas
unmotiviert auf. Dann schlieBlich ist es in einer besonderen Rolle in der
Sequenz der FreBorgie Straccis zu sehen, hier in Schwarzweifl (Abb. 39).
Die Tafel mit dem darauf arrangierten Essen — es ist sehr wahrscheinlich
das im Vorspann und in den darauffolgenden Aufnahmen gezeigte Ar-
rangement — wird von den Komparsen in die Hohle hineingetragen, in
der Stracci bereits das riesige Stiick Ricotta verspeist. Indem sie Stracci
das Obst zuwerfen, 16sen die Komparsen die dsthetische Form des Stille-
bens auf und vollziehen auf eine unmittelbare Weise die im Tableau vi-
vant angestrebte Reversibilitit des Kunstwerks: Einem Wunder gleich
geschieht in der Hohle der Acqua Santa eine Umwandlung der Nature
morte in lebendige und eBbare Nahrung. Eine vorsichtige Parallele zur
christologischen Konsekration von Brot und Wein ist durchaus gegeben.
Subtiler, wenn auch nicht minder deutlich artikuliert, ist die darin einge-
spannte Kritik an der Asthetisierung des Lebens, die um so blasphemi-

263

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

scher ausfillt, je drastischer der Kontext ist, in dem sie vollzogen wird.
Angesichts Straccis realen Hungers ist das Arrangement aus Efbarem ein
dekadenter Anachronismus.

Die Frage nach der Konsequenz, die sich aus der Sublimierung des
Korpers ergibt, weist in zwei entgegengesetzte Richtungen. An einem
Ende steht die Erstarrung, in der der lebendige Koérper seine endgiiltige
Sublimierung, ndmlich die Vernichtung erfihrt. Dem diametral entge-
gengesetzt und doch aus der gleichen Bewegung heraus entwickelt, steht
die Bestialisierung des Menschen, die im Moment der Entfesselung sei-
ner Triebe einsetzt. Stracci wird zu una bestia, zum >tierischen Men-
schen¢, denn er verlebendigt das Tableau vivant der Nahrung, indem er
die Natura morta verschlingt. Er vergeht sich an der Asthetisierung, da er
sie unterlduft, sie nivelliert und die paradoxe Vereinigung von Verleben-
digung und Tod im Tableau vivant ad absurdum fiihrt.

Die >blasphemische« Asthetisierung, die Asthetisierung des Todes, ist
damit allerdings nicht bezwungen. Das Gemilde, das auBlerhalb der
schiitzenden Grenze seines urspriinglichen Systems, das heifit der Rah-
mung, im Tableau vivant entfesselt wird, rehabilitiert sich erneut in der
letzten Filmsequenz der finalen Kreuzigung von LA RICOTTA. Bei seiner
triumphalen Riickkehr erfafit es das gesamte Ereignis, das bei dem Aus-
ruf »azione!« wie zum Hohn des Regisseurs zum echten Stilleben, zu ei-
nem Lebenden Bild der Kreuzigung gefriert. Hier, erneut im Augenblick
der hochsten Anspannung, geschieht das Unvorhersehbare: Die Kunst
transformiert das Leben in eine fote Natur, indem sie Stracci totet. In der
metaphorischen Entsprechung zu Straccis >groBem Fressens, bei dem er
die Kunst des Stillebens negiert hat, ist er es nun, der verschlungen wird.
Das Stilleben zeigt sich als eine unverdaubare Kunst — und die Malerei
zeigt darin ihre irreversible Bildstruktur. Die Umarmung des Todes, in
der sich das Tableau vivant stets befindet, erreicht am Ende auch Stracci,
der als »bewegter Beweger« bisher sich der Sublimierung zu entziehen
wullte. Im Moment seiner Arretierung im Tode aber wird er zu einem
faBBbaren Korper, der, anders als bei den Korpern des Tableau vivant, nur
von innen heraus getétet werden konnte.

Nach dem Tod Straccis bleibt ein weiteres Tableau vivant zuriick:
Die in Farbe gefilmte, mit Friichten gedeckte Tafel, an die die Kamera
heranzoomt. Es ist das Stilleben, das im Vorspann bereits zu sehen war,
und das ein wenig an Caravaggios Stilleben mit Amor erinnert. Der Kreis
scheint sich zu schliefen. Straccis Korper ist zu einem echten Stilleben
geworden — zynisch ist dieser Schlu} insofern, als der kleine héBliche
Subproletarier, bedacht mit einem Namen, der an zerrissene Lumpen
denken 148t, sich nur als »totes Arrangement< auszudriicken vermag. Zu
mehr hat es auch hier nicht gereicht. Sein Tod beriihrt die Géste aus Rom

264

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

nur, weil er peinlich und stérend ist, wo man gerade im Begriff war, sich
an das Kalte Biffet zu begeben, worin auch eine ironische Anspielung
liegt. Der Abspann endet mit einem gelben »FINE«, das iiber dem
Stilleben-Tableau-vivant liegt (Abb. 41). Diese letzte Aufnahme hat im
Pasolinischen Bilduniversum eine synthetisierende Bedeutung: »Nach
dem Tod gibt es diese Kontinuitét des Lebens nicht mehr, aber dann gibt
es einen Sinn. Entweder unsterblich sein und ohne Ausdruck oder sich
ausdriicken und sterben.« '’

In der Metaphorik der zweifachen Nature morte — die des Stillebens
und die der Tableaux vivants — spiegelt sich gleichermal3en der reale po-
litische Hintergrund wider mit dem Umbruch von einer bauerlichen zu
einer industriellen Gesellschaft und der Vorherrschaft der Kommerziali-
sierung:

STRACCI: Mir konnts so gut gehen im Erdenreich!

CHRISTUS-DARSTELLER: Bestimmt, bei deinem Hunger!

STRACCI: Tja, man mufl darben, muf3 viel Geduld haben auf dieser Erde, wul3-
test du das nicht? Der eine kommt zum Tanzen auf die Welt, und der andere
zum Singen...

CHRISTUS-DARSTELLER: Und ‘n anderer zum Einsacken! Ist doch alles beschis-
sen! Obwohl deine Partei regiert!

STRACCI: Pft, und du glaubst, deine wir’ besser! Die sind doch alle gleich!
CHRISTUS-DARSTELLER: Was soll das? Ich kapier dich nicht: bist immer halbtot
vor Hunger aber stellst dich hinter die feinen Leute, die dich verhungern lassen!
STRACCI: Jeder hat seine Berufung. Meine wird halt die sein, zu verhungern!'*°

Straccis Tod zerstort die dsthetisch aufbereitete Realitdt und dringt den
Giasten der feinen Gesellschaft die HéBlichkeit des Realen auf. Ver-
stimmt und peinlich beriihrt, drehen sie die Kopfe von diesem rohen
Schauspiel weg, das ihnen keine Kompensation mehr ermdglicht: »[...]
mit erhobenen Héuptern und enttduscht, von den Kreuzen aus gesehen,
verziehen [sie] die Miinder, nun, da sie durch diesen Streik gewahr wer-
den, daB Stracci gewesen ist.«'*' Nun sehen sie sich der Tatsache des un-
asthetischen Todes ausgesetzt, der die delikaten Tableaux vivants — »ech-
ter als das Leben selbst« wie Goethe in Wahlverwandtschaften sagen 1463t
— stort. Angesichts der realen Passion sind sie selbst, wiewohl unbewuft,
»von den Kreuzen aus gesehen< im echten Stilleben angekommen.

Doch die Stérung der Konvention bleibt auch fiir Pasolini schlieBlich
eine Utopie. Wie ein zynischer Kommentar taucht das schone Stilleben,

129 Pasolini (1972/1979), S. 235.
130 Pasolini (1965/1990), S. 88—89.
131 Ebd, S. 95f.

265

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

das Tableau vivant par excellence, im Filmabspann wieder auf. Begleitet
von Twist, der Musik, die fiir Pasolini die kapitalistische Konsumgesell-
schaft symbolisiert,'*? ist der gedeckte Tisch erneut in Farbe zu sehen.
Am Ende des Films angelangt, wird man nun an den Vorspann erinnert:
Dort erschien das Stilleben als ein gefilliges, zundchst eher bedeutungs-
loses Hintergrundbild. Im Riickblick betrachtet, ergeben die beiden
Stilleben des Vor- und Abspanns eine Parenthese, in der sich die gesamte
Metaphorik des Films bewegt. Eingefalit zwischen den Polen von Tod
(Stilleben, Tableau vivant) und Vitalitit (Bewegung, Sexualtrieb, Fres-
sen) scheitert der hiBliche Stracci an seiner Unfihigkeit zur Asthetisie-
rung, was auch heiit an der Unmdglichkeit der Entkorperlichung. Er
scheitert an der uniiberwindbaren Diskrepanz zwischen dem, was er ist:
ein Subproletarier, und dem, woran er glaubt: an die biirgerliche und
bourgeoise Kultur und Politik.

Das dritte Tableau vivant

Ich habe bisher von zwei Gemaélden gesprochen, die Pasolini fur die fil-
mischen Tableaux vivants verwendete, und habe damit vorerst unter-
schlagen, da3 es noch ein weiteres, von der wissenschaftlichen Literatur
unbeachtet gebliebenes Bild gibt, das allerdings im Film selbst nicht rea-
lisiert wurde. Die Rede ist von dem Gemaélde Christus mit der Dornen-
krone von Jacopo da Pontormo, das nur in dem literarisch iiberarbeiteten
Drehbuch beschrieben ist:

Zack — schlagartig haben wir in seinen vollen Farben, den Farben, die einen
mitten ins Herz treffen, Pontormos Bild »Christus mit der Dornenkrone« vor
Augen: den Hintergrund im Griin des Wassers eines Sumpfweihers, die blutro-
ten Lendentiicher, die an den stimmigen Hiiften der blonden Krieger flattern.
Mitten unter ihnen Christus [...].'*

Man mul3 zunichst davon ausgehen, daB es sich bei dieser Divergenz
zwischen Drehbuch und Film um eine nachtrigliche Verdnderung han-
delt, denn in der realisierten Fassung von LA RICOTTA gibt es an seiner
Statt das Tableau vivant nach Rosso Fiorentinos Kreuzabnahme."* Es ist

132 Giusti (2001), S. 107-114.

133 Pasolini (1965/1990), S. 78.

134 Moglich, obwohl etwas ungewdhnlich, wire die Vorstellung, dafl der ur-
springliche Plan nicht realisiert wurde und dal3 die iiberarbeitete Dreh-
buchfassung auf dieses unrealisierte Vorhaben zuriickgreift.

266

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Abb. 42: LA RICOTTA — »Das filmische Triptychon« (v. links nach
rechts: Tableau vivant nach Rosso Fiorentino, Sterbensszene
Straccis, Tableau vivant nach Pontormo)

nicht einfach, nachzuvollziehen, warum Pasolini eine solche Verinde-
rung vorgenommen hat, wo ansonsten das publizierte Drehbuch in allen
wesentlichen Punkten dem Film folgt. Vielleicht war Pasolini die The-
matik der im Film realisierten Altarbilder zu dhnlich, so daf3 er sie nach-
traglich modifizieren wollte. Auch wenn diese Erkldrung nur eine hypo-
thetische Anndhrung ist, schérft sie dennoch den Blick fiir die umgesetz-
ten Gemalde.

In Reihe hintereinander montiert, das heiflt in einem Verfahren zu-
sammengebracht, da3 ganz und gar der Pasolinischen Vorstellung von
der Montage als bedeutungsgenerierende »Abkiirzung« entsprechen miif3-
te, ergibt sich das Bild einer groben szenischen Bewegung, die von der
Kreuzabnahme nach Rosso Fiorentino zu dem bereits abgehdngten Kor-
per Christi bei Pontormo verlduft. Betrachtet man diese beiden Tableaux
vivants als eine Handlungsabfolge, so fehlt ihr der Anfang, mit dem die-
ser Teil der christologischen Passionsgeschichte beginnt, ndmlich die
Kreuzigung selbst. Diesen Anfang findet man — wie so haufig bei Pasoli-
ni — schlieBlich am Ende:

Der Mensch driickt sich durch sein Handeln — nicht in einem rein pragmati-
schen Sinne verstanden — aus, weil er damit die Realitéit modifiziert und auf den
Geist einwirkt. Aber diesem seinem Handeln fehlt es an Einheit oder auch an
Sinn, solange es noch nicht vollendet ist. [...] Erst der Tod macht eine fulmi-
nante Montage aus unserem Leben, d. h. er wahlt dessen wirklich signifikative
(und nun nicht mehr durch andere gegensitzliche oder inkohdrente, modifizier-
bare) Momente aus und stellt sie in eine Folge. Er macht aus unserer infiniten,
unstabilen und unsicheren und also linguistisch nicht beschreibbaren Gegen-
wart eine klare, stabile, sichere und also linguistisch (eben im Rahmen einer

267

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Allgemeinen Semiologie) genau beschreibbare Vergangenheit. Nur dank des

. . 1
Todes dient uns unser Leben dazu, uns auszudriicken.'>

Im Moment des Todes am Requisitenkreuz bildet Stracci selbst dieses
(neue) Bild der Kreuzigung (Abb. 40), das an die als Neuschopfung eines
filmischen Altarbildes bejubelten GroBaufnahmen des Gekreuzigten in
Antamoros CHRISTUS erinnert (Abb. 8). So wird die Darstellung des ster-
benden Stracci zu dem dritten in der Reihe fehlenden Tableau vivant. In
einer experimentellen »Montage< habe ich es zu einem »neuen, filmischen
Altarbild¢, einem fiktiven Triptychon zusammengestellt (Abb. 42).

Betrachtet man die drei Tableaux vivants hintereinander — Kreuzi-
gung, Kreuzabnahme und Beweinung —, dann ergibt sich ein annihrend
fliissiger Bewegungsverlauf, der im Tableau vivant selbst untersagt war,
nun aber seine logische Konsequenz in dem zu Boden fallenden Chri-
stus-Darsteller hat, der die labile Formation des Geméldes nicht halten
kann. Anders als in den Altarbildern, mit denen Pasolini die »Kraft der
Vergangenheit< assoziiert, bildet diese Kreuzigung im Film kein tripty-
chonales Zentrum einer piktoralen Erzéhlung. Anders ausgedriickt:
Straccis Kreuzestod geschieht nicht in flankierender Wiederholung seiner
Selbst, wie es in den Triptychen der Retabeln hiufig der Fall ist, und wie
ich es hier in meinem Montageexperiment dargestellt habe. Indem Paso-
lini die Erzéhlung von der Passion des Komparsen zwischen die Ta-
bleaux vivants montiert, die alle den bereits toten Christus thematisieren,
1aBt er Stracci auBerhalb der christologischen Reihe sterben. So erweist
sich die filminhérente Passionsgeschichte schlieBlich als das, was Pasoli-
ni am meisten in seinem kiinstlerischen Tun motiviert: als eine Kontinui-
tdt der Tradition mit neuen (kontaminatorischen) Mitteln. Was am Ende
bleibt, sind die Tableaux vivants als Generatoren eines neuen filmischen
Bildes.

LA RICOTTA — eine Zusammenfassung

»Ce n’est pas une image juste, c’est juste une image!«, diese doppeldeu-
tige Aussage von Jean-Luc Godard kennzeichnet eine spezifische Bild-
problematik, deren Zuspitzung auf &hnliche Weise durch den mimeti-
schen Manierismus der Tableaux vivants von LA RICOTTA artikuliert
wird."*® Angesprochen ist damit die Frage nach der Wahrheit in den Din-

135 Pasolini (1967/1983), S. 83f.
136 Godard, Jean-Luc (1962): »Interview avec Jean-Luc Godard«, in: Cahiers
du Cinéma, 138 (Déc.), S. 173ft.

268

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

gen, nach der Wahrheit in der Kunst, oder punktueller formuliert: nach
der Wahrheit im Bild. Wenn Pasolini, gefragt nach seinen kinemato-
graphischen Vorbildern und Lehrmeistern, die Malerei und insbesondere
die italienischen Maler der Friihrenaissance und des Manierismus nennt,
dann spiegelt diese Aussage nicht nur die formalen Wurzeln seines
Schaffens wider. Mit dem Ausstellen vom piktoralen Wissen in der An-
wendung auf das Filmbild wird in LA RICOTTA oder in IL DECAMERON
ein Bilddiskurs gefiihrt, der eng mit einer rustikalen Kulturvorstellung
italienischer Pragung zu tun hat, die einen explizit Pasolinischen Ideen-
aufdruck tragt. Es ist die Idee einer Kunst, die sich unmittelbar und
kraftvoll an den Glauben des einfachen, biuerlichen Volkes richtet, um
dort widergespiegelt zu werden. Fiir Pasolini hatte die urspriingliche
Kunst — »die Vormoderne« —, die Fahigkeit, Dinge zu verandern, ihre an-
dere Seite hervorzukehren, um so der Welt etwas zu entreiflen, was bis-
her im Verborgenen lag. Pasolini bewegte sich im Zusammenhang der
Malerei héufig in der Rhetorik des Sakralen. Seine Zitationen, unabhin-
gig von der Schirfe ihrer Umsetzung, stellen metaphorische Zasuren da,
deren Zielsetzung in der Heiligsprechung und Erhohung der profanen
Dinge des Lebens, der Wirklichkeit liegt. Die Idee des Tableau vivant ist,
wie Hervé Joubert-Laurencin es formuliert,"”’ an sich unmoralisch, weil
es die Vielfalt des Bildes und damit die des realen Lebens gleicherweise
beschneidet. Dem konnte man entgegnen, dall die Tableaux vivants — das
heifit die kontaminierenden Tableaux vivants — eine Torfunktion erfiillen,
durch deren Eingang der Zuschauer die Welt durch »die Augen der Male-
rei< betrachtet, und sie damit anders oder als ein Anderes wahrnehmen
kann. Auch konnte man mit Joubert-Laurencins eigenen Worten argu-
mentieren, daB Pasolini im Tableau vivant die »grande peinture« und die
»corps bassement matérialistes« zusammenkommen 14Bt, damit sie sich
auf diese Weise gegenseitig kontaminieren. '**

Pasolinis Kritik an der kapitalistischen, biirgerlichen Welt entztindet
sich in LA RICOTTA an den prachtvoll in Farbe inszenierten Tableaux vi-
vants, deren Farbigkeit sich von dem tristen Schwarzwei3 der {ibrigen
Aufnahmen, das heif3it der realen Welt, abhebt. Es ist der Gedanke einer
gelebten Kiinstlichkeit, wie sie die biirgerliche Gesellschaft des 18. und
19. Jahrhunderts im >Goetheschen« Tableau vivant als ein &sthetisches
Ideal proklamierte, mit welcher Pasolini seine subproletarischen Prota-
gonisten konfrontierte. Durch die Zuspitzung auf die Figur des kleinen
Komparsen Stracci erdffnet sich ein antagonistisches Spiegelverhiltnis
beider Handlungsorte: das Leben am Set und das metaphorische Sterben

137 Vgl. Joubert-Laurencin (1995), S. 88.
138 Vgl ebd,, S. 88.

269

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

im Tableau vivant. Wéhrend der Kolossalfilm die Passion Christi in
Technicolor nach priachtigen Gemélden umzusetzen versucht, um durch
das Bildzitat die Authentizitit der Darstellung zu untermauern, durchlebt
der Komparse seine eigene, lebendige Passion des einfachen Mannes.
Die Tragik, die seiner Person eigen ist, entsteht aus der stilistischen
Uberkreuzung einer vorchristlichen Vitalitit'* und der Erlosungs- oder
Ausdrucksmetaphorik des Todes. Seine Versuche, den pathetischen Aus-
druck des Todes zu durchbrechen, scheitern immer wieder an dem Regu-
lativ der Obrigkeit (Regisseur, Regieanweiser, Diva). Stracci entwickelt
sich zu einer vitalistischen Stérung im Getriebe der kapitalistischen Ein-
vernahme einer religiosen Thematik des Leidens. In der ihm beigeordne-
ten Metaphorik agiert er als der >bewegte Beweger« gegen die Asthetisie-
rung des Lebens, das nur in seiner kontinuierlichen Entfaltung wahrhaf-
tig ist. So ist es vor allem seine lebendige Hast, die immer von neuem
zum Anstof3 gegen den sich in der Agonie der Starre befindenden Muskel
ausholt und den Bizeps, auf den die »todte Vorstellung von den Bil-
dern«'* ibertragen worden ist, wieder zum Leben erweckt. Als Zerstorer
der &sthetisierten Einheit von Leben und Kunst stellt er einen Fremdkor-
per dar, gegen den sich die Struktur des Tableau vivant auflehnt, ja auf-
lehnen muf, um als Kunstwerk bestehen zu konnen. Seine anschlieBende
Marter am Kreuz ist die Marter der Bewegungslosigkeit im erzwungenen
Tableau vivant.

Die Idealisierung, nach der Pasolini die Figur des Komparsen gestal-
tet, soll die unbéndige Vitalitdt als ein Potential erneuernder Kraft her-
vorheben, die gegen den Faschismus der Waren, in dem die Pervertie-
rung der Heilsgeschichte zu einem Hoéhepunkt inszeniert wird, angehen
kann. Stumme Lippenbekenntnisse, manieristische Gesten und die farbi-
ge Pracht erstarrter Lebendigkeit ergeben ein Szenario, das im L ‘art pour
I’art sein Heil oder die Flucht sucht. Dagegen agitiert Stracci mit seinem
humoristischen Slapstick, seiner »anstoBenden< und ansteckenden Bewe-
gung, die die Schauspieler der Tableaux vivants aus dem Lot der vorge-
gebenen starren Ordnung bringt. Kiinstliche Kontemplation zerbricht von
neuem an dem archaischen Drang zum Leben, der fiir Stracci gleichzeitig
auch den tragischen Zwang zum Uberleben bedeutet. Der in gleiBendes
Licht getauchte Ort vor den Toren Roms, an dem Stracci seine Passion
erlebt, wird in der lyrischen Stilistik der Filmbilder zu einer heiligen
Stitte, an der sich ein mythisches Thema vollzieht. Dieser Ort bildet eine
Antithese zu dem nicht lokalisierbaren, zeitlosen Locus, an dem die Ta-
bleaux vivants situiert sind.

139 Pasolini zitiert in Schweitzer (2000), S. 72.
140 Bitschmann (1992), S. 237-278.

270

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: LA RICOTTA (1962)

Die Passion, die schlieBlich die Geschichte der Wiedererweckung
zum neuen Leben ist, erlebt im Tableau vivant eine Asthetisierung, die
ihre einstige Kraft der Altarbilder zu Gunsten einer kiinstlichen Kérper-
lichkeit eliminiert hat. Ist die Version der Passion a la Hollywood eine
Schau der priachtig in Szene gesetzten, stummen Korper, die unmittelbar
an den Warencharakter der Kunst gekoppelt sind, so entzieht sich die
Passion Straccis der Gefahr einer Asthetisierung. Die Banalitit der Ursa-
che der >echten< Passion, das Uberfressen, mindert das Pathos des Todes,
der seinen Schrecken einbiifit. Am Kreuze gefesselt, zu einem echten Ta-
bleau vivant verwandelt, aus Fleisch und Blut und doch vollkommen be-
wegungslos, gewinnt Stracci gleichzeitig an Grofe, die ihm nur der Tod
verleihen und in der Quintessenz seines Lebens die Bedeutungsmomente
herausschélen kann. Von einer nicht mehr menschlichen Hohe hinab-
schauend fithrt die Kamera dem Zuschauer die Perspektive des Todes
vor, von der aus alles, was lebendig war, sich zu einem Tableau vivant
figt und aus dem fliichtigen Moment die Dauer extrahiert. Dem inner-
filmischen Regisseur kommt die Erkenntnis jener Tragddie zu, deren
Struktur in LA RICOTTA aus der Differenz von Dynamik und Statik auf-
gebaut wird: »Er muBte erst sterben, um sich auszudriicken.«

Die zentralen Themen von LA RICOTTA kreisen also um zwei Asthe-
tisierungen: Einmal ist es die Asthetik der Malerei, die im Film in der
Technik, im Zoom, in der Planimetrie und vor allem in der Mystifizie-
rung der Farbe zum Ausdruck kommt. Diese #sthetische Uberformung
entspricht einer positiven Alchemie. Die zweite Asthetik des Films ist ei-
ne Asthetisierung des Kérpers, die als eine negative Asthetik zu verste-
hen ist. Dabei gilt die Frage weniger dem medienbedingten Verschwin-
den des Korpers, das durch die Film- und Fotokamera evoziert wird.'"!
Das Beispiel der Tableaux vivants thematisiert vielmehr seine Sublimie-
rung — dsthetisch, christologisch, historisch etc. —, die durch die explizite
Transformation des ehemals Gemalten ins Gegenstindliche hervorgeho-
ben wird. Zu betonen ist also die Umwandlung des triebgesteuerten und
in diesem Sinne natiirlichen Korpers in einen »intellektuelleno, kulturell
bestimmten Korper wie den von Welles oder Pasolini selbst. Natiirlich ist
ein solches Korper-Sublimat, folgt man Pasolinis Interpretation, ein biir-
gerliches, spiter ein faschistisches (in Pasolinis SALO, 1 1975). Statt von
einem medial inszenierten Verschwinden des Korpers kann man in LA
RICOTTA also von dem konkreten Verschwinden eines >archaischenc
Korpers sprechen, der im Begriff ist, von der kapitalistischen Konsump-
tion negiert oder nivelliert und den Bediirfnissen des Kapitalismus ange-
glichen zu werden.

141 Vgl. Wagner (2001), S. 81-92.

271

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41.



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI:
IL DECAMERON (1970/71)

IL DECAMERON (Decameron — Pasolinis tolldreiste Geschichten, I/F/BRD
1970/71) eroftnet Pasolinis Filmreihe der sogenannten Trilogia della vi-
ta, der Lebenstrilogie, dem zwei weitere, im Abstand von je einem Jahr
gedrehte Literaturverfilmungen folgen. Wie der Titel es bereits anzeigt,
adaptierte Pasolini hiermit den gleichnamigen spatmittelalterlichen No-
vellenzyklus von Giovanni di Boccaccio.' Pasolini ibernahm neun aus
dem insgesamt 100 Geschichten umfassenden Werk und erweiterte sie
teilweise erheblich.?> Abgesehen von der Erzihlung um den norditalieni-
schen Kiinstler und Giotto-Schiiler (im folgenden der Einfachheit halber
»Giotto-Episode« genannt), die eine Sonderstellung innerhalb des Episo-
denfilms einnimmt, handeln alle Geschichten von erotischen Begeben-
heiten und zeichnen sich durch eine lockere, leichte Bildersprache aus,

1 1l Decamerone (entstanden zw. 1349-1353) ist vom griechischen deka (lat.
deka, zehn) und Nuépo (lat. hemera, Tag) abgeleitet, d.h. Zehntagebuch/
Zehntagewerk. Die Erzéhlung nimmt ihren Anfang mit der Pest in Florenz
im Jahr 1348. An einem Dienstag treffen sich sieben junge und edle Damen
und drei junge vornehme Herren zufillig in der Kirche Santa Maria Novel-
la. Sie beschlieBen, der Pest aufs Land zu entflichen, wo sie an zehn Tagen
mit abwechselnd erzdhlten Geschichten, die unter verschiedene Motti ge-
stellt sind, sich ihre Zeit zu vertreiben. Zu den berithmtesten dieser Novel-
len z&hlt die Ringparabel, die von Lessing in Nathan der Weise verarbeitet
wurde. Von den 100 Geschichten hat Boccaccio die allerwenigsten selbst
fabuliert; die Erzéhlstoffe stammen vorwiegend aus arabischen, indischen,
persischen, altfranzosischen und anderen nicht genauer zu bestimmenden
Quellen. Boccaccio lokalisierte sie und gab ihnen eine sprachliche Form
nach dem Vorbild Ciceros, ohne die jeweilige Mundart der Geschichte zu
nivellieren. Vgl. Elwert, Wilhelm Theodor (1980): Die italienische Litera-
tur des Mittelalters: Dante, Petrarca, Boccaccio, Miinchen: Francke (UTB).

2 Vgl. Jansen, Peter W./Schiitte, Wolfram (Reihe-Hg.) (1983): Pier Paolo Pa-
solini, Miinchen, Wien: Hanser Reihe Film (12), S. 166ff.; Schwartz, Barth
David (1992): Pasolini Requiem, New York: Pantheon, S. 569f.

273

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

die jene vermeintlich archaisch echte, stidtische wie bauerliche Welt des
Mittelalters vermitteln soll, so wie Pasolini sie bereits bei Boccaccio an-
gelegt vorfand.

Bevolkert von rustikal und unverstellt anmutenden Figuren, spiegelt
IL DECAMERON am besten Pasolinis Utopie einer archaisch reinen Kultur
wider, die seiner Ansicht nach bis in die 1960er Jahre hinein das Funda-
ment der bauerlichen wie subproletarischen Welt Italiens bildete. Anders
als in LA RICOTTA gibt es hier kaum Storungen in der Darstellung dieser
als unversehrt begriffenen Welt. Die Utopie, die bereits in dieser Form
schon von Boccaccio vorgegeben wurde, ist von Pasolini ungebrochen
aufgegriffen worden:

[In] der ersten Phase der kulturellen und anthropologischen Krise, die etwa
1960 begann — als die Irrealitét der ... Massenmedien iiber die Kommunikation
der Massen zu triumphieren begann — erschienen als das letzte Bollwerk gegen
die verschwindende Realitét die »unschuldigen« Koérper, mit der archaischen,
diisteren, vitalen Gewalt ihrer sexuellen Organe. SchlieBlich faszinierte mich
personlich ... die Abbildung des Eros, gesehen in einem menschlichen Klima,
das kaum von der Geschichte iibertroffen wurde und immer noch (in Neapel
und dem Vorderen Orient) physisch gegenwirtig ist.?

IL DECAMERON erschien vielen seiner Rezensenten als eine unreflektier-
te, oberfldchliche Posse. Die vordergriindige Thematik machte es den
Kritikern einfach, Pasolinis Literaturadaption als bloBen Softsex-Film
auszulegen.* DaB man dem Regisseur dabei schnell wahlweise den Vor-
wurf der Naivitdt oder Pornographie machen konnte, verwundert nicht,
zumal die Verbindung von hoher Kunst und Sex fiir die intellektuellen
Kritiker der Zeit selbst nur etwas Spiefbiirgerliches bedeuten konnte.
Tatsdchlich 148t sich die Bedeutung von IL DECAMERON erst in einem
grofleren Werkzusammenhang erkennen. So markiert er den Beginn einer
neuen Phase im Pasolinischen Filmschaffen, das zunehmend von der
Einsicht beherrscht wurde, die bauerlich-subproletarische Erneuerungs-

3 Pasolini in »Corriere della Sera« vom 09.11.1975, hier zitiert in Schiitte,
Wolfram (1983): »IL DECAMERON, in: Ders./Jansen (Reihe-Hg.), Pier Pao-
lo Pasolini, S. 169.

4  Eine der schirfsten deutschsprachigen Kritiken stammt von Frieda Grafe,
die trotz interessanter Interpretationsansitze den Film schlieflich doch nur
als »Bildungsporno«, »Brummer-Sex« und »Reprisentationskino« verstan-
den hat. Dennoch ist ihre Kritik aufschluBreich, insofern sie die Schwierig-
keiten verdeutlicht, mit denen sich Pasolini konfrontiert sah. Vgl. Grafe,
Frieda (1971/1994): »Verfilmt«, in: Pasolini (1994), S. 148149, (urspr.
»Stiddeutsche Zeitung« vom 20.10.1971).

274

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

gedanke sei nicht zu verwirklichen. Pasolini drehte nach IL DECAMERON
noch zwei, strenggenommen sind es drei weitere Literaturverfilmungen,
in denen die von biirgerlichen Zwingen noch nicht beriihrte Sexualitdt
die zentrale Metapher ist. Nachfolgend drehte er [ RACCONTI DI CANTER-
BURY (Pasolinis tolldreiste Geschichten, I 1971/72) und IL FIORE DELLE
MILLE E UNA NOTTE (Erotische Geschichten aus 1001 Nacht, I 1973/74),
die zusammen mit IL DECAMERON die Lebenstrilogie ergeben.’ Ein wei-
terer Film, der, wie ich meine, zu unrecht nicht im engen Kontext der
Trilogia della vita gesehen wird, ist der damals beriichtigte SALO O LE
120 GIORNATE DI SODOMA (Die 120 Tage von Sodom, I/F 1975), der eine
freie Literaturverfilmung nach Motiven aus dem fragmentarisch tiberlie-
ferten Werk Marquis de Sades Les 120 Journées de Sodome ou I’Ecole
du libertinage ist.® Die Sexgeschichten, die Pasolini in den drei nach IL
DECAMERON gedrehten Literaturverfilmungen erzihlt, entbehren zuneh-
mend an Unbeschwertheit bis sie in SALO schluBlendlich nicht nur ihre
Leichtigkeit, sondern auch die Erotik gédnzlich verlieren und eine ver-
nichtende sadistische Brutalitit annehmen. Mit SALO miindet die gesam-
te Lebenstrilogie in einer Welt faschistisch-kapitalistischer Priagung, in
der die degenerierten Sex- und Gewaltorgien symbolisch fiir eine kon-
sumistische Warengesellschaft stehen.

Auffillig ist, dal die gesamte Trilogia della vita von filmischen Ta-
bleaux vivants durchsetzt ist, wobei jene in IL DECAMERON nicht nur in
ihrer Sequenzdauer, sondern auch in ihrem Verweisgestus am nachdriick-
lichsten sind. In I RACCONTI DI CANTERBURY sind es kleine oder kurze
Tableaux vivants, die Pasolini nach den apokalyptischen Gemilden von
Hieronymus Bosch komponierte. Und in IL FIORE DELLE MILLE E UNA
NOTTE sind es nur einige weinige Tableaux vivants, die persische Buchil-
lustrationen nachbilden.” SALO, wenn auch nicht eng an die Trilogie an-

5 Auch bei diesen beiden handelt es sich um Literaturverfilmungen, so ist I
RACCONTI DI CANTERBURY die Adaption von acht aus insgesamt 22 Erzih-
lungen des gleichnamigen Verszyklus® des englischen Dichters Geoffrey
Chaucer (1340-1400). IL FIORE DELLE MILLE E UNA NOTTE beruht hingegen
auf 15 aus dem bertihmten Buch der 1001 erotischen Schachtelgeschichten
(»Mirchen aus tausendundeiner Nacht«) ausgewéhlten Erzéhlungen.

6 Pasolini lokalisiert SALO in die historische Zeit der faschistischen, unab-
hingigen Republik, die Mussolini in den letzten Jahren des Zweiten Welt-
kriegs in Norditalien unter den Namen Repubblica Sociale Italiana (kurz
»Republik von Salo«) ausrief. Vgl. Ascia, Luca d’ (2000): »Die Genealogie
der Macht bei Pier Paolo Pasolini«, in: Rolf Grimminger (Hg.), Kunst —
Macht — Gewalt, Miinchen: Fink, S. 193-208.

7  Zu den Literaturadaptionen in der Trilogia della vita siehe Rumble (1996),
S. 50ff.

275

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

gekoppelt, bildet dennoch ihren Abschluf3, indem er das Motiv der eroti-
schen Erzéhlung und des Erzdhlens von erotischen Geschichten fortfiihrt
und auf eine drastische Weise zu Ende bringt.® Die moderne Malerei, die
hier zum szenischen Interieur gehort, ist die des italienischen Faschis-
mus, womit sie noch einmal die Gewaltszenen durch ihre Negation und
Dekonstruktion des Lebens innerhalb der Kunst zum Ausdruck bringt.
Hier gibt es keine Nachstellungen von konkreten Gemélden, statt dessen
gefriert hier das Leben zu einem todbringenden Tableau.

Von diesem letzten Film Pasolinis aus betrachtet ist [L DECAMERON,
der die Trilogie des Lebens eroffnet, kein naiver, vielmehr ein sentimen-
taler Versuch, eine vorindustrielle, explizit mittelalterliche Gesellschaft
in ihrer Potentialitidt einer erneuernden Kraft gegen den Kapitalismus
einzusetzen. Pasolini duBert sich dazu wihrend der Dreharbeiten zu I
RACCONTI DI CANTERBURY:

Ich verbinde diese Geschichten mit meiner Trauer und dem Verlust der Welt
von gestern. Ich bin ein erniichterter Mensch. Ich bin mit der Gesellschaft im-
mer im Streit gelegen. Ich habe mit ihr gekdmpft, und sie hat mich verfolgt,
aber sie hat mir auch einigen Erfolg zuteil werden lassen. Heute mag ich die
Gesellschaft nicht mehr. Ich mag nicht, wie die Menschen leben, und ich mag
die Qualitdt des Lebens nicht. Und deshalb trauere ich der Vergangenheit
nach.’

Pasolinis Vergangenheitsverstandnis ist tiberaus wichtig fiir die Interpre-
tation der Malereibeziige, die sein gesamtes Filmschaffen, insbesondere
aber LA RICOTTA und IL DECAMERON kennzeichnen. Daf3 seine Hinwen-
dung zur Tradition keine repressive war, habe ich bereits im vorangehen-
den Kapitel dazulegen versucht. Pasolini hat selbst unermiidlich immer
wieder darauf hingewiesen und dennoch den Vorwurf der Naivitét nicht
immer ausrdumen konnen. Weit davon entfernt, ein Riickwertsgewandter
zu sein, sah er in der Vergangenheit eine lebendige Kraft, ohne die die
Gegenwart oder Zukunft ihre sinnstiftende Verankerung, ja Humanitét
verlore. Kunst, insbesondere die Malerei, aber auch die Musik und Lite-
ratur waren fiir ihn lebendige kulturelle Vermittler von Wissen und Le-
benskraft, die ungebrochen von Generation zu Generation weitergegeben
werden konnten. In der Industrialisierung der Welt sah Pasolini eine Ge-
fahr des Bruchs in dieser Kontinuitdt und eine Stérung im Gleichgewicht
zwischen Erneuerung und Bewahrung. Der Konsum, der nicht auf Konti-
nuitdt setzt, bedeutete fiir Pasolini das Ende einer lebendigen Kultur, die

8 Vgl. Schraven, Minou (2002): »De Decameron van Pier Paolo Pasolini,
in: Polyptiek, S. 181-182.
9 Pasolini im Interview in Halliday (1969/1995), S. 164.

276

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

per se gegen die Warenkonsumption gerichtet ist. Pasolini fahrt im Inter-
view mit Jon Halliday fort:

Die Welt Chaucers [des Autors von The Canterbury Tales] und Boccaccios war
noch nicht industrialisiert. Es gab keine Konsumgesellschaft, es gab keine
FlieBbander. Es gab nichts, was diese Welt mit der Welt von heute gemeinsam
gehabt hitte — ausgenommen vielleicht ein gewisses, noch dem Kontext der
mittelalterlichen Gesellschaft verhaftetes Verlangen nach sexueller Freiheit im
Gefolge der beginnenden biirgerlichen Revolution. [...] Aber solche Zeiten der
Freiheit sind dazu verurteilt, schnell zu Ende zu gehen. Boccaccio wurde im Al-
ter ein Frommler. Die Expression der Freiheit dauerte nur wenige Jahre. '’

Der neuerwachsene Pessimismus Pasolinis ist diesem Passus deutlich an-
zumerken. Die Vitalitit der vorindustriellen Kultur, die den Kerngedan-
ken in Pasolinis fritherer Gesellschaftsutopie bildete, wird nun als unwie-
derbringlich verloren erkannt. Letztlich war Pasolinis Lebenstrilogie nur
mit einer vagen Hoffnung verbunden, die illuminatorische Kraft der Bil-
der und die Erotik als Symbol einer vom Konsum noch unberiihrten Le-
bendigkeit konnten doch noch iiber die Skepsis hinweg eine bildpoliti-
sche Virulenz entfalten — nicht zuletzt um den Regisseur selbst aus der
eigenen Erstarrung herauszuholen.

Es ist gerade dieses Oszillieren zwischen unterschiedlichen Kunst-
sprachen, das das gesamte (nicht nur) filmische Schaffen Pasolinis kenn-
zeichnet und die besondere Aufladung seiner Filme wie LA RICOTTA und
IL DECAMERON begriindet. Die Kontamination war die Methode von LA
RICOTTA — in IL DECAMERON hingegen bediente sich Pasolini verstérkt
einer Methode der Verzahnung oder der Verklammerung vom konkreten
soziopolitischen (bduerlichen, subproletarischen) Modell und histori-
schen Gemildezitaten. Dieses Verfahren hat deutliche Reminiszenzen an
Pasolinis akademische Ausbildung, die er vor dem Zweiten Weltkrieg
bei dem Kunsthistoriker Roberto Longhi genossen hat, worauf ich im fol-
genden Kapitel genauer eingehen werde.

Das gemalte Bild 6ffnet den Blick auf das, was in der filmischen
Umsetzung zu einer universalen Wahrheit erhoben wird: Fiir Pasolini ist
es immer der unschuldige, lebendige Kérper und die Lebensart des einfa-
chen Volkes gewesen, an denen sich diese Wahrheit kristallisiert. Die
gleiche Spur verfolgt er in der filmischen Umsetzung der Malerei. Hier
wird noch einmal deutlich, daf die poesia cinema auf einem spezifischen
Pasticheverfahren griindet, das kaum stilistische Nachahmung, vielmehr
eine AnschluBisuche an das kulturell gewachsene Bild- und Texterbe be-
deutet. Dort, wo die stilistische Kontamination nicht mit einem nach-

10 Ebd.

277

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

driicklichen Bildverweis aufwartet, wie es in [IL DECAMERON haufiger be-
gegnet, wird sie in die Struktur des Filmbildes eingeflochten. Antonio
Costa merkt dazu an:

In anderen Féllen erreichte Pasolini analoge Effekte, auch im Riickgriff auf di-
rekte Zitate: man denke an die Reproduktionen von Velasquez, die am Anfang
von Casa sono le nuvole stehen; oder an die zahlreichen Bilder, erkennbar als
zugehorig zum Verlauf der Avantgarden des 20. Jahrhunderts, die so eindring-
lich in Salo-Sade erscheinen.'!

Pasolinis Enttduschung iiber den fehlenden Zuspruch der Kiinstlerkolle-
gen wie der Zuschauer gleichermaflen war um so grofler, je deutlicher
sich herausstellte, daf} die kapitalistische Korrumpierung gerade jene Ge-
sellschaftsschichten betraf, auf die der Regisseur seine utopischen Hoff-
nungen baute. Folgerichtig schlug seine ehemals hoffnungsvolle restau-
ratorische Kraft in seinem letzten Film in Destruktion um. "

Wenn Frieda Grafe in ihrer Rezension zu IL DECAMERON Pasolini
vorwirft, er sei kein vitalistischer Regisseur mehr, so hat sie damit so-
wohl recht als auch unrecht,® denn vitalistisch ist er immer geblieben,
doch im Gegensatz zu seinen fritheren Filmen ist sein Vitalismus ein
hoffnungsloser und nur insofern auch kraftloser geworden. Aber es gibt
noch eine andere Seite von IL DECAMERON, auf die Martin Schlappner
hinweist:

Das derbe Lachen, das Lachen iiber die derben SpiBe, die sich Biirger und
Handwerker, Geistliche und Nonnen, Hiandler und Bauern leisten oder denen
sie ausgeliefert werden, soll die Melancholie aus dem Leben vertreiben. 14

11 Costa (1995), S. 31.

12 Hat Boccaccio noch aus echten Volkssagen verschiedener Lénder ge-
schopft, so sind Chaucers »Tales« die Erzéhlungen eines Biirgerlichen.
Diese sich allméhlich einstellende Verdnderungen, die Pasolini bei beiden
Autoren diagnostiziert, lassen sich durchaus auch auf Pasolinis eigene
Schaffenskrise beziehen: »Er [Chaucer] freut sich auf die Revolution der
Protestanten und sogar der Liberalen, insofern Cromwell beide verkorpert.
Waihrend aber zum Beispiel Boccaccio, der auch ein Biirgerlicher war, ein
reines Gewissen hatte, spiirt man bei Chaucer bereits ein Gefiihl des Un-
gliicks, ein unruhiges Gewissen« (Pasolini in Halliday [1969/1995],
S. 165).

13 Vgl. Grafe (1971/1994), S. 149, urspr. in der »S.Z.« vom 20.10.1971.

14 Schlappner, Martin (1971/1994): »Mit der Waffe der frohlichen Karika-
tur«, in: Pasolini (1994), S. 150, (urspr. in der »N.Z.Z.« vom 27.11.1971).

278

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

So war der Film fiir Pasolini méglicherweise auch das, was I/ Decame-
rone fiir Boccaccio war: »die Waffe der frohlichen Karikatur«, um mit
sexuellem Vitalismus gegen die eigenen Zweifel anzugehen. Die soge-
nannte Sexualrevolution der 1970er Jahre, in die die Filmrealisierung
fillt, konnte wahrscheinlich das utopische Potential des Films noch kurz-
fristig aufrechterhalten haben.

Zwei Geschichten aus IL DECAMERON verdienen in unserem Kontext
einer besonderen Beachtung: Die erste Episode dreht sich um den Mor-
der Ser Ciappelletto, die zweite Episode handelt von einem berithmten
Schiiler des noch berithmteren Malers Giotto di Bondone. Sie bilden die
Rahmenhandlung fiir weitere sieben Erzdhlungen nach Boccaccio. So-
wohl bei der Ciappelletto- als auch bei der Giotto-Episode féllt auf, wie
weittragend die Verdnderungen der filmischen Adaption gegeniiber der
literarischen Vorlage sind. Einem Zuschauer ohne genaue Kenntnis des
Originaltextes — und das werden die meisten gewesen sein — entging si-
cherlich schon damals eine interessante Umdeutung, die Pasolini an der
Malerfigur vornimmt: Bei Boccaccio ist es der Meister Giotto selbst, bei
Pasolini wird daraus ein »berithmter Schiiller« des »géttlichen Meisters«,
den er selbst spielt. Diese Verdnderung kann sicherlich aus Respekt vor
Giottos kiinstlerischem Konnen entstanden sein, doch gibt sie Pasolini
vor allem die Méglichkeit, sich in die Nachfolge des groBlen Meisters zu
begeben und damit die (Kunst-)Tradition mit modernen Mitteln und Me-
dien fortzuschreiben.

Fur die Weise wie Pasolini die Reinterpretation historischer Werke
vorantrieb und den Realismusbegriff in der Kunst auslegte war eine Per-
son maligeblich verantwortlich. Der Name ist schon mehrfach von mir
genannt worden: Es handelt sich dabei um den italienischen Kunsthisto-
riker Roberto Longhi (1890-1970).

In der Schule bei Longhi oder das Potential
eines »archaischen« Bildes

Schauen wir uns zunéchst eine Sequenz an, in der der Giotto-Schiiler auf
der Suche nach Inspiration und Modellen fiir sein Fresko auf einem Wo-
chenmarkt umherschweift (Abb. 43).

Am Anfang der Sequenz sieht man gelbe und griine Melonen, dann
den Maler selbst wie er durch seine iibereinandergelegten, gespreizten
Finger hindurchschaut. Das aus dieser Geste entstandene Viereck ist das
Guckloch der Kameraleute, ist die Kadrierung, die eine reale Szene zu
einer Filmszene respektive zu einem Bild macht, denn die Kadrierungs-

279

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 43: IL DECAMERON — Giotto-Schiiler auf dem Markt,
Kadrierungsgeste (Sequenz-Stills)

geste ist auch das technische Aquivalent zum ausgestreckten Arm und
dem anpeilenden Daumen der Maler. Das, was man durch diese Finger-
kadrierung hindurch zu sehen bekommt, sind Marktszenen, sind wohlha-
bende Biirger, Kinder beim Spielen, Madgde und Bauern, ist das feilgebo-
tene Obst, mit einem Wort: In dieser Einrahmung liegt das Pra-Gemailde,
ist das Geschehen, das der Giotto-Schiiler bald im Fresko malen wird.
Aber, und das ist nicht minder von Bedeutung, wir erkennen im Quadrat
der tibereinandergelegten Finger eine Metapher fir den Film IL DECA-
MERON und seine Entstehung selbst.

280

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41.


https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Wenn der Giotto-Schiiler mit seiner imagindren Kadrierung immer
enger an die Szenen herangeht bis er schlieflich nur die Gesichter der
Figuren erfafit, so ist es filmtechnisch betrachtet das Zoom, das dem fil-
mischen Maler die Personen néher bringt. Fiir Pasolini hat diese techni-
sche Moglichkeit neben der stufenlosen Anndhrung an die Objekte und
der piktoralen Funktion, die die Realszene bereits auf ein verflachtes und
asthetisch liberformtes Bild hin entwirft, auch die Moglichkeit einer In-
trospektion. Es ist eine wenn auch in Anfiihrungszeichen zu setzende
Wesensschau, bei der der Maler den Modellen bis auf die Gesichter he-
ranzukommen und das heif3t bis zu ihrem Innersten vorzudringen sucht.
Dieses innerfilmische Studium geschieht zwar auf einem neapolitani-
schen Marktplatz inmitten des Gewusels von Mensch und Tier, doch erst
die Umsetzung des Geschehens in die kodierte Sprache der Malerei (der
Literatur, des Theaters) oder wie de facto bei Pasolini in die des Films,
schafft die sinngebende Bildeinstellung oder Sequenz, den Ausschnitt al-
so. Pasolinis Versuch, den kinematographischen Status quo der Prosaer-
zihlung zu durchbrechen, endet, wie ich schon dargelegt habe, in der Ir-
realitdt und im Mystizismus der Bilder:

Meine fetischistische Liebe zu den »Dingen« der Welt hindert mich daran, sie
als natiirliche zu betrachten. Sie weiht die Dinge entweder, oder sie entweiht sie
mit Gewalt, eines nach dem anderen: sie verbindet sie nicht in einem maf3vollen
FlieBen — dieses FlieBen akzeptiere ich nicht —, sondern isoliert sie und betet sie
an, mehr oder weniger inbriinstig, eines nach dem anderen. '

Pasolinis erklértes Ziel war es, »die Unschuld der Technik bis zum letz-
ten Blutstropfen zu entmystifizieren,'® um an der Nahtstelle zwischen
Filmbild und Realitdt die Natiirlichkeit der Welt (und den Naturalismus
der Filmavantgarde) als bedeutungslose Fiktion zu entlarven. Der physi-
sche Realismus seiner Filme war immer schon tiberkodiert und piktoral
vorformuliert. Auch wenn diese formula nicht zwangsldufig im konkre-
ten Gemilde miindet, verweist sie doch immer auf traditionelle Kultur-
felder, an die — mit unterschiedlicher Intensitit — Anschlufl gesucht wur-
de.

In seiner Selbstdarstellung als Giotto-Schiiler mit der symbolischen
Kadrierungsgeste evoziert Pasolini auch das Sehen mit den Augen eines
Anderen.'” Natiirlich sind es in erster Linie die Augen Giottos, oder all-
gemeiner: die Augen der Malerei, der Literatur, des Films, der Geschich-

15 Pasolini (1972/1979), S. 221.

16 Zitiert in Ferrero, Adelio (1977): 1l cinema di Pier Paolo Pasolini, Venezia:
Marsilio 1977, S. 86.

17 Vgl. Galluzzi (1994), S. 73.

281

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

te, durch die Pasolini seine Welt betrachtet. Aber es sind auch die Augen
des Kunsthistorikers Roberto Longhi, bei dem Pasolini sein Kunststudi-
um in der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg absolvierte. Es ist Longhi, der
Pasolinis gesamtes &sthetisches BewuBtsein wie die Einstellung zur Kul-
tur und Tradition gleichermaBen beeinfluft hat.'®

Bezeichnend fiir diesen EinfluB}, ist eine weitere Markt-Sequenz, in
der der nachdenkliche Giotto-Schiiler zu sehen ist, der das Treiben der
Stadtmenschen und Bauern distanziert beobachtet, und nur wenig spéter
eine Inspiration fiir sein Fresko bekommt. »[D]er Maler beobachtet das
Ereignis wie ein unbeteiligter Kameramannc,' beschreibt Longhi Cara-
vaggios Vorgehen, und liefert gewissermallen eine Vorgabe flir Pasolinis
Maler-Figur. Eine solche Aussage ist typisch fiir Longhis Kunstinterpre-
tationen, bei denen es sich im wesentlichen um Aktualisierungsversuche
handelt. Oder genauer: Gerade die Beschiftigung mit der zeitgendssi-
schen Kunst, brachte Longhi die iltere Kunst nahe.”® In den Werken Ma-
saccios, Giottos oder Caravaggios sah er Modelle aus dem Volk und
ubersetzte die Bildfiguren in handelnde, lebendige Personen, die unmit-
telbar aus ihrer historischen Position heraus zum Betrachter sprechen. So
beschreibt Longhi die Abgebildeten bei Caravaggio beispielsweise als
Saufkumpanen, Huren oder Strichjungen, womit er eine duflerst lebendi-
ge Bildadaption erreicht, die in der italienischen Kunstgeschichte nach
wie vor ihre Anhédnger hat. Seine Beschreibung zu Giottos Bildkomposi-
tionen in der Cappella degli Scrovegni in Padua (1304-1306) sind be-
zeichnend:

18 Pasolini besuchte Vorlesungen und Seminare der Kunstgeschichte in Bolo-
gna und wollte urspriinglich bei Longhi iiber zeitgendssische italienische
Malerei promovieren. Dieses Vorhaben gab er jedoch auf, nachdem seine
Dissertationsschrift im Krieg verlorengegangen war. Die Dedikation »Ro-
berto Longhi, dem ich meine figurative Erleuchtung verdanke«, die er sei-
nem zweiten Film MAMMA ROMA voranstellte, bezeugt seine enge Bezie-
hung zu dem Kunsthistoriker. Vgl. Reiter, Johannes/Zigaina, Giuseppe
(1982): Pier Paolo Pasolini: Zeichnungen und Gemélde, Basel: Balance
Rief, S. 19; zur Biographie siehe Schweitzer (2000) und Schwartz (1992).

19 Longhi, Roberto (1943-51/1968): Caravaggio, Dresden: VEB Verlag der
Kunst, S. 44.

20 Zu Longhi siche Beyer, Andreas (1999): »Roberto Longhi (1890-1970).
Kunst, Kritik und Geschichte«, in: Heinrich Dilly (Hg.), Altmeister moder-
ner Kunstgeschichte, Berlin: Reimer, S. 251-265; Tabbat, David (1996):
»The Eloquent Eye: Roberto Longhi and the Historical Criticism of Art«,
in: Paragone (July-Nov.), S. 3-27.

282

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Es agiert eine etwas grobschlédchtige, plumpe, schwerfillig gekleidete und den-
noch feierliche und gravititische Menschheit, die, in schlichte Gewénder ge-
hiillt, mit kraftvollen Gesten vor einfachen Gebiuden verweilt.!

Liest man Longhis Bildinterpretationen im Sichtfeld der Filme Pasolinis,
speziell angesichts der Figuren von IL DECAMERON, so ist die Utopie der
Erneuerung mit der zentralen Vorstellung von einer reineng, archaischen
Welt fraglos auch durch die Rezeptionssprache des Kunsthistorikers
vermittelt. Sie bildet fiir Pasolini einen wichtigen Resonanzboden, ohne
den der Glaube an einen »unschuldigen« Koérper und an die erneuernde
Kraft des Subproletariats, dessen Wurzeln er in dieser bauerlichen Kultur
sah, nicht moglich wire.?? Die deutliche Riickbesinnung auf den Korper
hat bei Pasolini politische wie philosophische Implikationen, aber nicht
ohne selbst ein Reflex der Longhischen Schulung zu sein, die das klassi-
sche Schonheitsideal als eine absolute Kategorie der Kunst ablehnt und
Schonheit unter dem jeweiligen Kontext immer wieder neu verhandelt
wissen will. Die unansehnlichen Gestalten in Pasolinis Filmen — der »wie
ein Affe« hiaBliche Stracci, die zahnlosen in Lumpen gehiillten Figuren in
der Trilogia della vita — zeugen deutlich von einer Abkehr vom klassi-
schen Schonheitsideal. Gleicherweise in Longhis Denkweise verankert
ist Pasolinis Kulturbegriff, der auf Kontinuitét statt auf dominante Brii-
che setzt. Der von beiden propagierte kulturelle rote Faden besteht aus
Ubernahmen, Fortfilhrungen und gradueller Weiterentwicklung der
Kunstsprache.

SchlieBlich 148t sich Longhis kunsthistorischer Nachhall auch in der
Auswabhl der Filmdarsteller finden, die Pasolini vorwiegend aus der bau-
erlichen und subproletarischen Bevolkerung rekrutierte. Er engagierte,
von einigen signifikanten Ausnahmen abgesehen (Anna Magnani in
MAMMA ROMA oder Orson Welles in LA RICOTTA), nur Laienschauspie-
ler; Komparsen lieB er durch Komparsen spielen bei Beibehaltung ihrer
realen Namen (wie in LA RICOTTA) und iibernahm selbst die Kiinstlerrol-
le, wie die des Giotto-Schiilers in IL DECAMERON. Wie Longhi, der bei-
spielsweise in den Werken Caravaggios eine ihnen innewohnende rohe
Wirklichkeit aufzudecken meinte, so findet auch Pasolini das Heilige im
Milieu der Gauner, Huren, Strichjungen und Subproletarier. Peter Weibel
spricht in diesem Kontext von der klassischen Bildung Pasolinis, die mit

21 Longhi, Roberto (1994/1996): Kurze, aber wahre Geschichte der italieni-
schen Malerei, K6ln: DuMont, S. 92.
22 Vgl. Moravia (1983), S. 7-12; Greene (1990), S. 127-172.

283

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

seiner »libidonalen Energie« konvergiert.” Doch muB man die Pasolini-
sche Sicht auf die Malerei nicht im psychoanalytischen Licht beleuchten,
denn die Tableaux vivants in IL DECAMERON zeugen von einer sorgfilti-
gen Typenauswahl entsprechend der Vorlagen nach Giotto und Brueghel.
Bei Pasolini verzahnt sich an dieser Stelle Kunst und Wirklichkeit in ei-
nem zirkuldren Verfahren der gegenseitigen Kontamination, wobei die
Malerei eine Aktualisierung erfihrt, die den Bildinterpretationen Longhis
entspricht.

Zwei filmische Visionen
und ihre Tableaux vivants

Anders als in Boccaccios Decamerone sind die Episoden um Ciappelletto
und Giotto bzw. dessen Schiiler von Pasolini stark erweitert worden und
durch andere, kiirzere Episoden unterbrochen, um an einer anderen Stelle
den Erzdhlstrang wieder aufzunehmen. Sie teilen damit den Film in zwei,
wenn auch nicht streng voneinander getrennte, so doch erkennbare Teile.
Die erste Hilfte des Films wird von der Ciappelletto-Episode ein-
gerahmt, die zweite Hélfte bestimmt die Erzdhlung um die Arbeit des
Giotto-Schiilers.

Ser Ciappelletto ist ein Wucherer, ein Morder und ein Lebemann,
womit er zum indirekten Gegenpart des Giotto-Schiilers avanciert, der
als ein fanatischer Kiinstler und in seiner Erscheinung als asketischer In-
tellektueller charakterisiert wird. Patrick Rumble schldgt vor, in dieser
Doppelstruktur der filmischen Erzahlung eine Allegorie zu sehen:

That is, the film stages a conflict between (a) the extension of capitalist models
of exchange, based upon the abstraction of exchange-value from use-value, and
(b) the »poetic« or »artistic< and even primitively >religious< practice that cannot
but exist as a point of resistance to the extension of the logic [...].%*

Diese Interpretation ist nicht génzlich von der Hand zu weisen, wie ich
noch anhand der zwei hierfiir signifikanten filmischen Tableaux vivants
aufzeigen werde, doch liegt in der Aufteilung meiner Ansicht nach keine
strenge Opposition zwischen den beiden durch die Hauptprotagonisten
markierten Filmteilen. Die Tatsache, dal beide Protagonisten nicht mit-

23 Weibel, Peter (1995): »Pasolinis Pansemiologie oder die Wirklichkeit als
Code, in: Steinle/Zigaina (Hg.), Pier Paolo Pasolini oder die Grenziiber-
schreitung, S. 33.

24 Rumble (1996), S. 35.

284

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

einander in Beriihrung kommen, muf} nicht zwangsldufig antithetisch ge-
dacht sein.

Ciappelletto kann durchaus eine urspriingliche Vitalitit jenseits der
christlichen Moralitidt symbolisieren. So wie sein in gewisser Hinsicht
materiell orientiertes Handeln nicht als kapitalistisch und darin negativ
aufgefalit werden mufl. Im Gegensatz zu dem zwielichtigen Ciappelletto
ist der Giotto-Schiiler ein durch und durch klarer Charakter. Boccaccio
beldBt es in seiner Giotto-Geschichte dabei, die angeblich unansehnliche
bis schibige Aufmachung des »grofiten Malers der Welt«, Maestro Giot-
to, hervorzuheben, um damit die Falschheit und Nichtigkeit der dufleren
Erscheinung vor den inneren Qualititen eines Menschen zu exemplifizie-
ren.” Pasolini hingegen 4Bt die urspriinglich kurze Geschichte dort be-
ginnen, wo Boccaccio sie bereits beendet, namlich im Regengul3, der den
Giotto-Schiiler und seinen Begleiter Forese da Rabatta, einen angesehe-
nen Rechtsgelehrten und Anwalt, zu hdBlichen Vogelscheuchen in nassen
abgegriffenen, sackdhnlichen Gewindern macht (Abb. 44). Bei diesen
gravierenden Verdnderungen der Originalgeschichte fillt kaum auf, daB3
Pasolini die Ereignisse der Episode von Florenz, wo sie bei Boccaccio
spielen, in die Zeit von Giottos Neapelaufenthalt verlegt und den Giotto-
Schiiler zur Ausmalung der Kirche Santa Chiara in Neapel schickt.”®

25 Die Geschichte um Maestro Giotto und seinen Begleiter Messer Forese da
Rabatta ist die fiinfte Geschichte, die Konigin Panfilo im Dekamerone des
sechsten Tages erzéhlt. Boccaccio, Giovanni di (1492/1979): Das Dekame-
ron, Bd. 2, Frankfurt/Main: Insel, S. 545-547.

26 In Santa Chiara wird das Gnadenbild am linken Pfeiler als der einzige Rest
eines groBeren Freskos Giotto selbst zugeschrieben. In der Kirche Dell’
Incoronata wird die Urheberschaft Giottos an dem Fresko im Kreuzgew6l-
be tiber der Empore bestritten. Hier ist moglicherweise von Giottos Werk-
statt oder einem seiner Schiiler, dem sog. Maestro delle Vele (Meister der
Vele) auszugehen, wie der anonyme Maler genannt wird, der in der unteren
Basilika von Assisi Teile der Gewélbedecken ausmalte. Zu Stil- und Zu-
schreibungsfragen siche Antonic, Magda (1991): Bildfolge, Zeit- und Be-
wegungspotential im Franziskuszyklus der Oberkirche San Francesco in
Assisi. Ein Beitrag zur Klarung der Giotto-Frage, Frankfurt/Main (u.a.):
Peter Lang; speziell zum Maestro delle Vele siehe Schonau, David W.
(1985): A New Hypothesis on the Vele in the Lower Church of San Fran-
cesco in Assisi, in: Franziskanische Studien, 67, 326 ff.; thematisiert auch
bei Galluzzi (1994). Zu der durch die jiingste Ausstellung in Florenz (08.
06.-30.08.2000, Galleria dell’Accademia) neu angeregten Diskussion um
die Handschrift Giottos und seiner Schiiler siche den Artikel von Andreas
Beyer: »Giotto-Ausstellung in Florenz« in »Die ZEIT«, 30/2000, S. 36.

285

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 44: 1L DECAMERON — Giotto-
Schiiler/Pasolini mit Messer Forese
im Regenguf3 (Sequenz-Stills)

Interessant ist in unserem Kon-
text Pasolinis Selbstdarstellung als
Maler, die noch deutlicher als in LA
RICOTTA ausfillt, wo Orson Welles
zu Pasolinis Alter ego wurde. Ge-
fragt nach dem Grund der Rollen-
iibernahme erklarte Pasolini, daf3 die
fiir den Charakter urspriinglich vor-
gesehenen  Schauspieler, Sandro
Penne oder Paolo Volponi, ihm
kurzfristig abgesagt hitten. Deshalb
sah er sich dazu gezwungen, die
Rolle selbst zu iibernehmen: »[A]lso
stellte ich mich vor den Spiegel, um
zu sehen, ob ich klein und hiBlich
genug war, um die Person Giottos so
dazustellen, wie Boccaccio ihn be-
schrieben hat.«*” Denn bei Boccac-
cio heifit es: »Aber so herrlich auch
seine [Giottos] Kunst war, so war er
doch weder von Gestalt noch von
Gesicht in irgendeinem Stiicke scho-
ner als Messer Forese«,” der, so
heillit es an einer anderen Stelle,
»klein und ungestaltet war und ein
so glattes und stumpfsinniges Ge-
sicht hatte, dal es den héBlichsten
Vagabunden  verunstaltet hitte
[...].«®

Dabei geht es in Boccaccios Er-
zéhlung nur peripher um die tat-
sdchliche oder historisch auch nur
mogliche HéBlichkeit des Malers,

als vielmehr um sein besonderes K6nnen, seine inneren Werte also:

Der andere, Giotto mit Namen, hatte einen Geist von solcher Erhabenheit, daf}
unter allen Dingen, die die Mutter Natur unter dem Kreislaufe der Himmel er-
zeugt, nicht ein einziges war, das er nicht mit dem Griffel und der Feder oder

27 Pasolini im Interview in »Epoca« (»Pasolini come Giotto«) vom 18.10.
1970, hier zitiert in Galluzzi (1994), S. 76.

28 Boccaccio (1492/1979), S. 546.
29 Ebd.

286

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

mit dem Pinsel so getreu abgebildet hitte, da3 sein Werk nicht das Bild des Ge-
genstandes, sondern der Gegenstand selbst zu sein schien, so daB3 es bei seinen
Werken sehr oft vorkam, daf3 der Gesichtssinn der Menschen irrte und das fiir
wirklich hielt, was nur gemalt war. >

Und weiter im /] Decamerone:

Und weil er die Kunst, die viele Jahrhunderte lang unter dem Aberwitz etlicher
Menschen begraben war, die mehr um die Augen der Unwissenden zu ergdtzen,
als um den Geist der Weisen zu befriedigen, gemalt haben, wieder ans Licht ge-
zogen hat, darf er verdientermaflen eine der Leuchten des florentinischen Ruh-
mes genannt werden, und das um so mehr, je grofer die Bescheidenheit war,
mit der er diesen Ruhm errungen hat, indem er, obwohl er der Meister aller an-
deren war, immer den Namen eines Meisters abgelehnt hat. Und diese Ableh-
nung dieser Benennung hat ihm einen um so gréBern Glanz gebracht, je begie-
riger sie sich seine Schiiler oder die, die weniger verstanden als er, angemaft
haben.!

Es ist diese besondere, im Decamerone Boccaccios deutlich markierte
Fahigkeit des Malers, die Pasolini fiir seine Filmadaption interessierte.
Giotto ist fiir ihn ein realistischer Maler, insofern er die faktische Korper-
lichkeit der Figuren, ihr Korper-Sein im Raum begriffen hat. Wie fiir
Boccaccio so ist Giotto auch fiir Pasolini ein Restaurator und zugleich
ein Erneuerer eines kulturellen Wissens, das durch die »Dummbheit der
Nachkommen seit der klassischen Antike in Vergessenheit geriet. Es ist
also die Kunst, »die viele Jahrhunderte lang unter dem Aberwitz etlicher
Menschen begraben war« (Boccaccio), an die Pasolini nicht zuletzt auch
in seiner Interpretation der Giottofigur wieder anzuschlieen sucht.

Das auffillige und zentrale Merkmal beider Hauptepisoden — und
man kann sich schon denken, daf} es dabei um eine Pasolinische Erweite-
rung und ein Pasticheverfahren geht — liegt darin, daf ihre Protagonisten
jeweils einen Traum oder eine >Vision von einer Sache« haben. Thre Be-
sonderheit liegt in ihrer Bildrhetorik, denn die Visionen sind in Form von
Tableaux vivants realisiert: Ciappellettos Vision besteht insgesamt aus
vier Versatzstiicken nach Gemélden Pieter Brueghels d. A., die Vision
des Malers setzt sich aus zwei Gemélden nach Giotto zusammen.

Anders als bei LA RICOTTA handelt es sich bei diesen kompilierten
Tableaux vivants um keine narratologisch angekiindigten Tableaux vi-
vants, das heifit um Bildnachstellungen, die in der Erzéhlung selbst the-
matisiert werden — in LA RICOTTA war es beispielsweise der innerfilmi-

30 Ebd.
31 Ebd, S. 545-546.

287

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

sche Regisseur, der die Tableau-vivant-Darsteller zum Stillstand ermahn-
te und sie als Altarbildnachstellungen dem Zuschauer vorstellte. In IL
DECAMERON muf} sich das filmische Tableau vivant dem Zuschauer
selbst erschlieen. Auch hier ist es seine strukturelle Fremdheit und sein
unvermitteltes Auftreten innerhalb der Filmerzdhlung, die narratologisch
gewollt sind, um die visiondre Dimension der jeweiligen Sequenz zu
markieren. Beide Tableaux vivants kiinden davon, dal3 hier etwas ande-
res passiert oder passieren wird. Strukturell sind sie aufeinander bezogen
und bilden eine Verklammerung iiber die Narration der Episoden hin-
weg: Beide Tableau-vivant-Sequenzen dauern jeweils circa eine Minute,
beide bestehen aus anndhrend der gleichen Anzahl von Shots (Aufnah-
men) — Ciappellettos Vision hat 16 und die des Giotto-Schiilers 18 Shots
—, die wiederum {iiber eine dhnliche Anzahl von Kadrierungen verfiigen
(ca. 100).” Des weiteren sind beide mit einem Zoomobjektiv aufge-
nommen und haben eine vergleichbare Rhythmik der Montage, das heifit
im Wechsel von GroBaufnahmen mit Totalen, Bewegung mit Stillstand
und planimetrischen mit tiefendimensionierteren Bildern. Diese Arbeits-
weise mit Bildern und am Filmbild entspricht dem Pasolinischen Modell
der Kontamination und macht den Stil des effetto dipinto aus. Auch hier
unterlduft das Bewegungs-Bild das piktorale Bild und vice versa. In IL
DECAMERON jedoch greift die Kontamination tiber dieses Verhiltnis hin-
aus, indem sie das eine Tableau vivant mit den anderen Tableaux vivants,
das eine Gemaélde mit anderen Gemélde des gleichen Kiinstlers konfron-
tiert und auf diese Weise produktiv >verunreinigt«.

Ciappellettos Bildvision a la Brueghel

Mit der Ciappelletto-Episode beginnt die recht freie filmische Adaption
von Boccaccios I/ Decamerone. Ser Ciappelletto (Franco Citti) ist ent-
sprechend der literarischen Vorlage ein ruchloser Wucherer und Mérder,
so zeigt ihn die erste Filmszene wie er einen im Sack verschniirten Mann
erschldgt und die Klippen hinunterwirft. In einer spéteren Szene bestiehlt
er einen Mann und bezahlt davon die Dienste eines Strichjungen. Die
symbolische Sprache des in GroBaufnahme gezeigten Hosenlatzes ist
nicht zufillig. Zwar widerspricht sie durchaus nicht der mittelalterlichen
Literaturvorlage, doch geht sie in ihrer bildlichen Umsetzung deutlich
dariiber hinaus. Ciappelletto wird in der Montage dieser Groaufnahmen
und der doppeldeutigen Gesten zum Homosexuellen, auch wenn spiter

32 Vgl. Rumble (1996), S. 41.

288

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

von seinen Frauenverhiltnissen berichtet wird, die bezeichnenderweise
jedoch nicht vorgefiihrt werden. DaB3 es sich bei dieser Figur um eine en-
kodierte Selbstdarstellung Pasolinis handelt, scheint mir angesichts der
zahlreichen Hinweise augenfillig. Zwar verweist Pasolini in der Rolle
des Giotto-Schiilers auf seine von der kiinstlerischen Arbeit besessene,
enthaltsame Seite, Ciappelletto hingegen verweist auf die verborgene,
dunkle Gegenseite eines maBlosen, am Leben berauschten GenuBmen-
schen.

Unvermittelt wird dem Zuschauer eine Szene vorgefithrt, die er zu-
nichst nicht unbedingt als eine Vision erkennt, doch ist die Sequenz in
stilistischer Hinsicht aufféllig genug, um bereits etwas besonderes anzu-
zeigen (Abb. 45 oberstes Bild/Abb. 46). Aus einer erhShten Position ge-
filmt, bietet sich dem Zuschauer zunichst eine Ubersicht iiber eine weit-
laufige Wiese, auf der sich ritselhafte Szenen mit grotesken Gestalten
abspielen. Das Geschehen ist in Zeitlupe aufgenommen, so daf} die ver-
langsamten Bewegungen surreal und in gewisser Weise leblos anmuten.
Die Kamera bleibt im Vergleich zu der Enge der Rdume, in denen die
anderen Episoden von IL DECAMERON spielen, auffillig auf Distanz. In
den Gassen von Neapel ist sie immer auf Tuchfithlung mit den Personen
und ihren Geschicken.

Hier aber bietet sie dem Zuschauer ein groBes Tableau, das er durch
die relative Lidnge der Sequenz und die Langsamkeit der Zeitlupe gut
iiberschauen kann, so daf es ihm moglich ist, einige Figuren, Figuren-
konstellationen und Motive von Brueghelscher Provenienz zu entdecken.
Bezeichnend fiir die Stilistik der Aufnahme ist auch hier die Verwendung
des Zooms. In der Ciappelletto-Sequenz benutzt Pasolini das Objektiv als
Instrument der klassischen Gemildeanalyse, indem er zunichst das ge-
samte Tableau aus der Distanz vorfiihrt.

Erst im zweiten Schritt kann sich der Zuschauer in die Details vertie-
fen, wenn die Kamera via das Zoom in die Szenen eintaucht. Waren es in
LA RICOTTA der Einsatz der Farbe im Schwarzweilfilm und der Zeitraf-
fer neben der Bewegungsstarre, die das dsthetische Kontaminationsver-
fahren bildeten, so sind es hier die bildabtastende Optik und der Einsatz
der Zeitlupe, um die Vision als das Differente aus dem Narrationsflufl
des Films herauszuheben.

Den Einstieg in die Welt des filmischen Tableau vivant bietet eine
auffillige weibliche Figur, die einen Weidenkorb als Kopfbedeckung
tragt. Sie steht nahezu bildzentral und ist leicht diagonal gedreht, so daf3
sie dem Zuschauer direkt entgegenzukommen scheint. In ihrer besonde-
ren Ausgestaltung sorgt sie fiir die Wiedererkennung der Szene als die
Figur aus dem Gemélde Der Streit des Karnevals mit der Fastenzeit von
Pieter Brueghel d. A. (1559) bzw. der Gemildevariation, die sein Sohn

289

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 45: IL DECAMERON — Ciappellettos Vision nach Brueghel
(Teil 1, Sequenz-Stills)

Pieter Brueghel d. J. malte (ca. 1585; Abb. 47). Sie ist die Fastenzeit, die
der Vollerei und der Ausschweifung des Karnevals entgegentritt, um ihn
schlieBlich in dieser Schlacht (im Karneval) zu besiegen. Neben dieser
auffilligen Figur iibernimmt Pasolini aus Brueghels figurenreichem Ge-
milde weitere Motive, die ich an dieser Stelle zunichst nur aufzihle: die

290

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Abb. 46: IL DECAMERON — Ciappellettos Vision nach Brueghel
(Teil 2, Sequenz-Stills)

palmwedeltragenden schwarzgekleideten Frauen im Bildhintergrund, die
Gruppe der Kriippel und die vom Zentrum leicht versetzt plazierte Frau-
engruppe, die vor einer Feuerstelle sitzt und Waffeln backt. Zu weiteren

291

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

lockeren Anleihen gehoren die auf einem FaB sitzenden jungen Ménner,
die Masken tragen. Zwar kommen sie weder im Originalgemailde noch in
der Gemildevariation von Brueghel d. J. vor, allerdings verweisen die
Masken auf den Karneval, wohingegen das Fal3 selbst ein zentrales De-
tail des Gemaildes und das Attribut der volligen Karnevalsfigur ist.

Abb. 47: oben: Pieter Brueghel d. A. — Der Streit des Karnevals
mit der Fastenzeit (1559, Kunsthist. Museum, Wien); unten: Pieter
Brueghel d. J. — Gemdildevariation nach Breughel d. A., Details
(ca. 1585, Musées Royaux des Beaux-Arts, Briissel)

Geschickt rekombiniert Pasolini einzelne Motive aus anderen Gemaélden
Brueghels, die er in einem ungefdhren Halbkreis um das schwach ausge-
bildete Zentrum mit der Figur der Fastenzeit anordnet. Zu den kleinen
Motivanleihen gehort der kastenformige Brunnen, der in beiden Bildva-
rianten in der Bildmitte steht. Es wird bei Pasolini zu einem schrankéhn-
lichen, hohen Kasten, der an einen Beichtstuhl erinnert und sich im Ver-
lauf des Films als eine sarkophagéhnliche Mensa herausstellt, auf der
spéter Ciappellettos Leiche aufgebahrt wird.

Zu den groBen, wenn auch weniger auffilligen motivischen Rekursen
gehoren die Marterrdder und der Galgen, die im linken Bildhintergrund
des Tableau vivant zu sehen sind. Sie sind aus dem Bild Die Elster auf
dem Galgen von Brueghel d. A. entliehen (auch Landschaft mit Galgen,
1568, Hessisches Landesmuseum, Darmstadt). Ferner sind da die spie-
lenden Kindern — bei Pasolini bockspringend im linken Bildvordergrund
—, denen der Maler ein eigenes Bild Kinderspiele (1559-60, Kunsthisto-
risches Museum, Wien) gewidmet hat. Zu erwihnen ist noch der leere
Heuwagen mit dem daneben schlafenden Jungen, der Hinweise auf die

292

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Brueghelschen Bauern- und Jahreszeitdarstellungen gibt, beispielsweise
auf Die Heuernte (1565, Metropolitan Museum of Art, New York). Die
Szene auf der rechten Seite des Tableau vivant macht auf Schlaraffen-
land aufmerksam, das Brueghel d. A. 1567 gemalt hat (Abb. 48), und das
hier recht auffillig nachgestellt wird. Sind es im Originalgemailde drei
Figuren: ein Bauer, ein Ritter und ein Gelehrter, so gibt es im Tableau
vivant bezeichnenderweise keine solchen stindischen Reprisentanten
und damit keine Stindeunterschiede.

Abb. 48: links: Pieter Brueghel d. A. — Der Triumph des Todes
(1562, Museo del Prado, Madrid), rechts: Schlaraffenland
(1567, Alte Pinakothek, Miinchen)

Der Grund, warum ich neben Der Streit des Karnevals mit der Fastenzeit
von Brueghel d. A. auch die Kopie seines Sohnes heranziehe, liegt an
zwei Detailverdnderungen, die der Jiingere am Bild des Vaters vornimmt
und die Pasolini meiner Meinung nach in das Tableau vivant einbringt.
Es ist der Kastenwagen im Hintergrund des Bildes, der hinter dem Brun-
nen von einer Frau gezogen wird, und den Brueghel d. J. um einen toten
oder schwerkranken, halb mit Tiichern bedeckten Mann ergénzt hat
(Abb. 47). Desweiteren erginzte er das grole weille Laken, das auffillig
die rechte Bildecke im Gemilde seines Vaters markiert, um einen ster-
benden Mann, der darunter hervorschaut. Betrachtet man nun das filmi-
sche Tableau vivant, so entdeckt man eine interessante Variation auf die-
se erginzenden Bildmotive: ein kastenformiger Wagen wird langsam
durch das Tableau vivant gezogen, in ihm liegt eine in weille Bandagen
eingewickelte Leiche. Gleichzeitig weist dieses Motiv des Totenwagens
auf das Gemilde Der Triumph des Todes von Pieter Brueghel d. A.
(1562), in dessen Zentrum ein bandagierter Leichnam in einem Wagen
von zwei Skeletten gezogen wird (Abb. 48). In diesem Bild sieht man
auch einen Heuwagen, der wie in Pasolinis Version voll mit blanken
Schideln beladen ist (Abb. 46).* Eine gewisse Analogie besteht auBer-

33 Weiterfiihrend zu Pieter Brueghel d. A. und den hier angefithrten Gemdil-
den siehe Marijnissen, Roger H. (2003): Bruegel. Das vollstindige Werk,

293

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

dem zwischen den weillgekleideten Skeletten, die die linke Seite des
Gemildes einnehmen, und den im Tableau vivant mit einem Schidel
spielenden Monchen.

Diese lange Tableau-vivant-Sequenz endet in der Groaufnahme der
Schaufel, die von der Fastenzeitfigur hochgehalten wird. In Gemélden
beider Brueghels sind darauf Heringe plaziert, die den Beginn der grofien
Fastenzeit symbolisieren. Bei Pasolini hingegen liegt inmitten der Schau-
fel ein Schidel, den die Fastenzeit scheinbar Ciappelletto anbietet. Un-
ternimmt man von diesem Schédel als zentrales Motiv und Sinnbild der
Vanitas die Interpretation der Szene, so mufl das gesamte Tableau vivant
als eine an Ciappelletto gerichtete Todesprophezeiung gedeutet werden.
Fast alle Motivanleihen Brueghelscher Provenienz haben eine solche
Vanitas-Aussage, wie beispielsweise die Pilze, die auf dem runden Tisch
der drei Uberfressenen aus dem Schlaraffenland liegen und als Erdfriich-
te auf den Tod hinweisen. Im gleichen Kontext stehen die schidelspie-
lenden Mdonche und der mit Totenschiddeln beladene Holzwagen. Tat-
sdchlich stirbt Ciappelletto bald nach dieser Vision inmitten eines
Schlemmergelages, das er mit seinen Freunden abhélt. Was ihm die Fi-
gur der Fastenzeit nach all seinen Jahren der Vollerei, des Mordes und
seines Spotts iiber die Geistlichkeit angeboten hat, ist also sein eigener
Tod gewesen. Damit symbolisiert die bandagierte Leiche, die auf einem
Karren durch das gesamte Tableau vivant gezogen wird, Ciappelletto
selbst.

Doch noch im Moment des Todes kann es Ciappelletto nicht lassen,
den Pfaffen durch eine falsche Beichte ein Schndppchen zu schlagen und
von einem gutgldubigen Priestermonch heiliggesprochen zu werden. Ge-
sehen durch die Augen dieses einfiltigen Priesters, wird die Vision zu
einer anderen Prophezeiung umgedeutet: Auf Ciappellettos Heiligspre-
chung folgt ein Leichenzug, der den in weile Baumwollbandagen ge-
schniirten Leichnam bis zur Kapelle trigt, wo er auf einer hohen Mensa
aufgebahrt wird. Riickblickend betrachtet erfahren die im Tableau vivant
gesichteten Motive — die Mensa in der Bildmitte, der bandagierte Leich-
nam, den das Volk auf seinem Weg begleitet, bis hin zu den Ménchen
und schuppenbepanzerten Soldaten, die den Leichenzug eskortieren — er-
neut eine Konversion und mit ihr eine Bedeutungsumwandlung. Man
denke auch hier an das Verfahren des »Wiederkochens¢, das in LA RI-
COTTA so deutlich die Wiederholung der Motive unter verdnderten Vor-
zeichen und ihre Bedeutungserweitung vorantrieb.

Koln: Glb Parkland; Roberts-Jones, Philippe und Francoise (1997): Pieter
Bruegel der Altere, Miinchen: Hirmer.

294

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Anders als die bisher vorgestellten, wirkt das visionédre Tableau vi-
vant also auf ein zukiinftiges Geschehen hin. Symbolisch betrachtet, ist
es nicht das Tableau vivant, das eine Verlebendigung eines Gemdldes
leistet, sondern die Wirklichkeit selbst macht das nachgestellte Gemélde
lebendig: Was im Kompilationsbild nach Brueghel zu sehen war, wird
nach dem Tod Ciappellettos als eine Verlebendigung des Visionsbildes
vorgefiihrt. Da sind die Dominikanerbriider, die dem Siinder zu seiner
Heiligsprechung verhelfen und sich um seinen Leichnam versammeln, so
wie sie im Tableau vivant mit seinem Schidel Fangball spielten, da sind
die Soldaten in schwarzer Schuppenriistung, die sein Begrdbnis bewa-
chen, so wie sie im Tableau vivant seinen Kastenwagen eskortiert haben,
da sind die Menschen, die Bettler und Kriippel, die seinen Leichnam in
die Kapelle begleiten und ihre Hénde nach ihm ausstrecken, so wie sie es
im Tableau vivant getan haben, und da ist schlieBlich auch der Bischof,
der ihn mit seinem goldenen Stab, so wie es die Fastenzeit mit der
Schaufel vorwegnahm, heiligspricht.

Bezeichnenderweise fithrt wie in LA RICOTTA so auch in IL DECA-
MERON die Verlebendigung der Gemélde zum Eintritt des Todes ins Le-
ben. Der Tod — die Metapher fiir die filmische Montage — ist es auch, der
entsprechend Pasolinischer Theorie das Leben von der Sinnlosigkeit be-
freit und ihm eine Bedeutung zumift, der er in der Kontingenz des Le-
bens zuvor entbehrte. So verdndert Ciappellettos Tod sein siindiges Le-
ben, indem es ihn zum >heiligen Mann< macht.

Eine andere Interpretationsméglichkeit fiir die tableauesque Vision
bietet sich an, siecht man sie starker im Kontext der nachfolgenden Vision
des Giotto-Schiilers, worauf ich im Anschlufl noch eingehen werde.

Pasolinis Bildvision a la Giotto

Die Ankunft des Giotto-Schiilers, der, wie man von seinem Begleiter
Messer Forese da Rabatta erfihrt, weder gerne »Meister« noch »be-
rithmtester Maler Italiens« genannt werden mochte, beginnt mit einem
RegengulB3. Verkleidet in Bauernlumpen, die der Messer Forese von ei-
nem Bauer leiht, um sich vor Regen zu schiitzen, kann der Giotto-
Schiiler als die bedeutende Person, die er ist, von niemandem erkannt
werden (Abb. 44). Der Bindfadenregen hat symbolische Kraft, indem er
wie eine Grundierung des (Film-)Bildes und eine Vorbereitung auf die
Farben wirkt, die der Schiiler des beriihmten Meisters in der Kirche San-
ta Chiara in Neapel auftragen wird. Als filmischer Giotto-Schiiler wird er
ein neues Bild schaffen, als Pasolini ein neues Filmbild — fiir beide wird

295

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 49: 1L DECAMERON — Giotto-
Schiiler/Pasolini in der Kirche
(Sequenz-Stills)

296

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41.

es am Ende um das Erlebnis einer
Vision gehen, die der Verwirkli-
chung nicht bedarf.

Zunéchst aber miindet dieses
milchige, >grundierende< Regen-
bild in einer Szene auf einem
sonnenbeschienenen Platz vor der
Kirche. Wie reingewaschen wir-
ken die frischen Farben der Klei-
der, der Gesichter der Marktgén-
ger und der dort feilgebotenen
Friichte und Gemiise. Nackt, bei-
nahe rohbelassenen sind auch die
Winde der Kirche, die als Mal-
untergrund und Resonanzboden
fir die piktoralen Visionen fun-
gieren werden. Daf} die leeren
Wiinde, die der Kiinstler bemalen
soll, in der Symbolik von Film-
leinwand und Rohbild gleicher-
maBen stehen, wird anhand der
folgenden Einstellungen deutlich,
die damit beginnt, dal3 eine Grup-
pe von Monchen ein Geriist an
eine leere Kirchenwand heran-
schiebt (Abb. 49).

Vordergriindig und zweck-
dienlich ist das Geriist dazu da,
dal der Maler die obersten
Wandregionen problemlos errei-
chen kann. Aber das so promi-
nent ausgestellte Geriist, vor dem
sich der Giotto-Schiiler/Pasolini
positioniert, kadriert dieses Roh-
medium »Wand« in Planquadra-
te, in Bildfldchen also, die ebenso
Platzhalter fur die Malerei wie
auch fur die kadrierten Bilder des
Films sind.

Aber der erste Blick auf die
zu bemalende Wand gibt noch
etwas anderes preis, das auf das



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Kontinuitdtsmodell Pasolinis und seine Arbeitspraxis zugleich verweist
und die Verbindung zwischen Giottos Kunst und dem Filmschaffen des
Regisseurs enger zieht: Wandzentral ist ndmlich ein altes, verblafites aber
noch gut erkennbares Fresko zu erkennen, das spiter unter der Grundie-
rung fiir das neue Gemilde verschwunden sein wird. Wenn auch fiirs Au-
ge unsichtbar, wird es dennoch den tatsdchlichen, wortlichen wie tiber-
tragenen, Hintergrund fiir die (Film-)Bilder des Giotto-Schiilers/Pasolinis
bilden.

Moglicherweise spielt Pasolini hierbei auch auf das ehemals vorhan-
dene Fresko des historischen Giotto an, der in der Kirche tétig war. Auf
der symbolischen Ebene ist es das unbestimmte Urbild, das Pasolini hin-
ter seinen Filmbildern plaziert sehen wollte. In diesem filmbildlichen Pa-
limpsest spiegelt sich seine Vorstellung von einer kulturellen Kontinuitét
wider, die keine bloBe Konservierung der vergangen Zeit, sondern eine
unaufhérliche Erneuerung und Modifizierung der Kultur darstellt. Diese
Filmeinstellung ist zugleich Symbol seiner eigenen kinematographischen
wie kiinstlerischen Arbeit, die auf Gemélden einiger, von ihm immer
wieder zitierter Maler beruht. Giuseppe Zigaina macht den Zusammen-
hang noch einmal deutlich:

Gerade weil er [Pasolini] schon von der Malerei gezeichnet war, hat er auch im
Film stets an das malerische und nicht an das Film-Bild gedacht. Wiewohl glei-
chen Ursprungs, stehen sich diese beiden doch antithetisch gegeniiber. Das ma-
lerische ist ein statisches Bild, das des Films ein bewegliches.**

Worauf der filmische Giotto-Schiiler mit Pasolinis Augen in der Gertist-
Kadrierungssequenz also blickt, ist zwar eine freie, nicht jedoch eine lee-
re Wand. Noch einmal Pasolini selbst:

Mein Gefallen am Kino ist nicht kinematographischer, sondern eher maleri-
scher Art. [...] Ich kann mir kein Bild vorstellen, keine Landschaft, keine Figu-
renkomposition auBlerhalb dieser meiner urspriinglichen Leidenschaft fiir die
Malerei. [...] Und wenn das Dargestellte in Bewegung ist, ist dies gleichsam
so, als ob das Objektiv iiber ein Bild schwenkt.>® [Hervh. I.B.]

In der darauf folgenden Einstellung in Groaufnahme blickt man auf ein
Pergamentblatt, auf dem eine vorgefertigte Bildskizze, der Freskovor-
entwurf des Giotto-Schiilers, zu sehen ist (Abb. 49). Bei dem aus zwei
Bildfeldern bestehenden Skizzenblatt handelt es sich um Pasolinis eige-
nen Entwurf nach entsprechenden Vorbildern aus der Basilika San Fran-

34 Zigaina (1987/1989), S. 39f.
35 Pasolini (1962/1982), S. 145 und S. 149.

297

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

cesco Inferiore von Assisi, die heute Giottos Werkstatt zugeschrieben
werden.*® Dargestellt ist links der Sturz eines Kindes aus einem Turm zu
Rom und rechts der Sturz eines Kindes zu Sessa (ca. 1310, nordliches
Querschiff). Durch die geometrischen Béander, die die Bildfelder vonein-
ander trennen (in Entsprechung der Ornamentik Giottos), ergibt sich
auch hier eine Aufteilung in Registerbilder, die die Kadrierungsmethode
der Filmleute vorwegzunehmen scheint.

In Padua [Scrovegni-Kapelle] unterteilt Giotto die nackten Wénde des einschif-
figen romanischen Sakralbaus in zahlreiche kleine rechteckige Felder, und ihr
versteht nun, daf} diese Rechtecke fiir die Malerei dasselbe bedeuten wie fiir die
Architektur ein in rechten Winkeln angeordneter Bauplan.®’

Man kann den Vergleich Longhis ohne weiteres auf den Film ausweiten.
Die strukturelle Entsprechung findet sich sowohl in den Kadragen des
Films als auch in der Erzdhlweise von Boccaccios I/ Dekamerone selbst,
das in gewisser Weise eine Kompilation aus 100 an zehn Tagen erzihl-
ten, in sich abgeschlossenen Geschichten ist.

Nicht nur der filmische Schiiler, sondern vor allem der Regisseur des
Films verstand sich als ein Adept der groBlen Maler der Weltgeschichte,
indem er Filme schuf, die sich mit Fragen der Bildkomposition, der Far-
ben, der Lichtsetzung und des Raums beschéftigen. Aber Pasolini ist
auch der in biuerliche Lumpen gehiillte Giotto nach Boccaccio, ein
gleichsam nicht erkannter intellektueller Kiinstler und Autor, der sich
von der Welt nicht mehr verstanden, ja sogar nicht mehr gewollt fiihlte.
»Die Welt will mich nicht mehr und wei8 es nicht«,*® schrieb Pasolini

36 Hierzu vgl. Galluzzi, Francesco (2000): »Una regia da pittore«, in: Art e
dossier, 157, S. 42.

37 Longhi (1994/1996), S. 92.

38 »Il mondo non mi vuole piu e non lo sa«, mit diesem Satz unterschrieb Pa-
solini eine seiner seriellen Zeichnungen, die in diagonaler Richtung mehre-
re parallel verlaufende, kurze Striche mit einer dariiber verlaufenden Wel-
lenlinie zeigen. Die Zeichnung ist nicht datiert, ihre Entstehung wird aber
auf ca. 1965 oder spéter angenommen. Zigaina (1987/1989, S. 50ff.) sieht
darin ein Mandala. Eine andere, meiner Ansicht nach {iberzeugendere In-
terpretation geht dabei von einer stilisierten Darstellung des gekreuzigten
Jesus Christus von der Seite aus gesehen. Vgl. Cecchi, Ottavio (1984):
»Das Zeichen in den Zeichnungen und Filmen Pasolinis«, in: Hermann H.
Wetzel (Hg.), Pier Paolo Pasolini, MANA (Mannheimer Analytika), 2,
Mannheim: Universitdtsverlag, S. 47—66; Giusti, Luciano de (1995): »Vom
Wort tiber das Bild zur Realitit«, in: Steinle/Zigaina (Hg.), Pier Paolo Pa-
solini oder die Grenziiberschreitung, S. 141-221; fiir Abbildungen siche

298

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

wahrscheinlich in der Entstehungszeit des IL DECAMERON und hatte
moglicherweise die Ablehnung seiner eigenen Person vor Augen als er
den filmischen Giotto-Schiiler im Verborgenen, einsam und von Bildern
besessen einer >sakralen Realitit< nachspiiren lieB.*

Dem Herstellen von Farben, die Giotto so berithmt machten, rdumt
Pasolini lange Sequenzen ein. Und es hat tatsdchlich den Anschein, als
ob es die Farben des historischen Giotto sind, die die Assistenten des
filmischen Giotto-Schiilers mischen. Sie sind wie immer bei Pasolini
nicht blo3 Farben, sondern lebendige, archaische und alchimistische Zu-
stinde, die selbst gegenstindlich zu werden drohen. Das Blau des Him-
mels gemalt als ein »hermetisches Blau« oder »massives Blau«, wie
Wilhelm Hausenstein es bei Giotto beschreibt,*® finden sich sowohl in
den innerfilmischen Gemaélden als auch in den filmdiegetischen Dingen
wie beispielsweise dem dort hiufig gezeigten Himmel. Der blaue Klecks,
den der Giotto-Schiiler einem seiner Farbenmischer auf die Nase tupft,
verweist noch einmal auf die Bedeutung der Farben, die der historische
Giotto fiir die Malerei begriindete und mit seinen farbigen Schatten ma-
nifestierte.*' Die Farben, die der Giotto-Schiiler mischen li8t, bilden fer-
ner die Farbpalette des Films selbst: Es ist das Gelb der Melonen, das
Rot der Gebdude und der Erde, das Weill der Kleider und das Blau des
neapolitanischen Himmels.

Das Tableau vivant des »Jiingsten Gerichts«

Die Vision des Giotto-Schiilers beginnt im Dunkeln. Es ist Nacht, der
Maler wie auch alle seine Assistenten schlafen in einem Gang der Kirche
(Abb. 50 oben). Die Arbeit an den Farben ruht, und auch ihre leuchtende
Kraft ist von der Dunkelheit verschluckt und in ein differenzloses Grau
verwandelt worden. Plotzlich ertont aus einer nicht zu verifizierenden
Quelle Musik, von der der Maler geweckt wird. Auf der ihm gegeniiber-
liegenden Wand entfaltet sich ein Gemilde, genauer: ein Tableau vivant,
dessen leuchtende Farben kontrastreich zu der grauen Umgebung stehen.

Schwenk/Semft (Hg./Kuratoren) (2005): »P.P.P. - Pier Paolo Pasolini und
der Tod¢, S. 142f.

39 Zum Verstindnis des Films als natiirliche Semiotik der Wirklichkeit vgl.
Kloepfer, Rolf (1984): »Die natiirliche Semiotik der Wirklichkeit — ein
Entwurf Pasolinis«, in: Wetzel (Hg.), Pier Paolo Pasolini, S. 67-86.

40 Hausenstein, Wilhelm (1923): Giotto di Bondone, Berlin: Propylden-Ver-
lag 1923, S. 226.

41 Vgl. Imdahl (1980/1996), S. 15f.

299

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 50: IL DECAMERON — Maler-Vision

in der Kirche (Teil 1, Sequenz-Stills)

Strukturell gleich aufgebaut wie
das Tableau vivant in der Ciap-
pelletto-Sequenz setzt sich auch
diese Vision aus zwei Gemélden
nach Giotto zusammen. Man er-
kennt zuallererst das Jiingste Ge-
richt, das Giotto fiir die Kapelle
der Scrovegni- Familie gemalt
hat (Abb. 51/52).*

Diesem Bild sind sowohl die
Grundkomposition, als auch die
meisten Details des filmischen
Tableau vivant nachempfunden.
Man erkennt die symmetrische
Aufreihung der Engel rechts und
links von der Bildmitte und in der
darunter liegenden Etage die
zwolf Apostel. Die weiter unten
gestuften Bildregionen zeigen die
Stifter in Begleitung anderer Per-
sonen und die Ubergabe des Ka-
pellenmodells an die drei Tugen-
den. Die Symmetrie in der Bild-
aufteilung betont in der unteren
Region ein von Engeln gehalte-
nes Kreuz, auf dessen linken Sei-
te sich die Darstellung der Holle
entfaltet. Auch wenn die filmi-
sche Tableau-vivant-Anlage im
Vergleich zum Fresko der Scro-
vegni-Kapelle reduziert erscheint,
so verfiigt sie dennoch iiber aus-
reichend deutliche stilistische wie
motivische Anleihen, um als eine
Bildnachstellung des Jiingsten

Gerichts nach Giotto erkannt zu werden.

42 Giotto gestaltete die Kapelle fiir die Familie Scrovegni aus Padua im Jahre
1304-06 als ihre Grablage und zugleich fiir die privaten Messen. Das Jiing-
ste Gericht schmiickt die Stirnseite der Kapelle, so dal man es beim He-
raustreten vor Augen hat. Vgl. Cole, Bruce (1987): Italian Art 1250-1550.
The relation of Renaissance Art to life and society, New York: Harper &

Row (u.a.).

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41.

300



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Der Einsatz des Zoomobjek-
tivs simuliert auch hier einen
klassischen Bildbetrachter, indem
zundchst von der Gesamtansicht
ausgehend als erstes die zentrale
Bildfigur herausgegriffen wird,
um von dort aus die anderen
Bildebenen nacheinander im De-
tail vor Augen zu stellen (Abb.

51):

Vollkommen  Symmetrisch
schwenkt die Kamera in einer
Pendelbewegung zuerst nach

rechts dann nach links und wie-
der nach rechts, um auf diese
Wiese alle Bildebenen in die Ka-
drage des Films zu tberfiihren.
So entdeckt der Zuschauer nach
und nach die Personen, die in den
vorangegangenen Episoden des
Films eine Rolle spielten, bei-
spielsweise die Nonnen oder die
Patrizierfamilie aus der Markt-
szene. Eine gravierende Verdnde-
rung gegeniiber der Bildvorlage
macht auf sich im Zentrum des
Tableau vivant aufmerksam: Pa-
solini plaziert dort nicht Jesus
Christus, wie es Giottos Jiingstem
Gericht entsprache und wie es bei
jeder analogen Thematik erfor-
derlich wire, sondern eine iiber-
dimensionierte Figur der Madon-
na in der Mandorla, die das nicht
minder iiberproportionierte Chri-
stuskind auf ihrem Schof3 hilt.
Laut Pasolini handelt es sich
dabei um ein Weltgericht a la
Napolitana, »da man in Neapel

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41.

Abb. 51: IL DECAMERON — Maler-
Vision nach Giotto (Teil 2, Sequenz-
Stills)

301



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Abb. 52: Giotto — oben: Das Jiingste
Gericht (1304-06, Scrovegni-
Kapelle, Padua), unten: Ognissanti
Madonna, Detail (1310, Galleria
degli Uffizi, Florenz)

nicht Gott anruft, sondern die Mut-
tergottes«.43

Diese Madonna (Silvana Man-
gano) erinnert sowohl in ihrer Ge-
samtanlage als auch in einigen phy-
siognomischen =~ Merkmalen, wie
zum Beispiel den hohen, breiten
Wangenknochen, an Giottos Ognis-
santi Madonna (1310; Abb. 52).
Auch das rosa Kleidchen des Chri-
stuskindes, das im Film nur frag-
mentarisch zu sehen ist (Abb. 53,
unten), stimmt damit {berein.
Grundsitzlich aber, wie Patrick
Rumble richtig anmerkt, kénnen als
Bildvorlage fiir dieses Tableau vi-
vant potentiell eine ganze Reihe von
Madonnendarstellungen wie bei-
spielsweise die von Cimabue oder
Duccio Verwendung gefunden ha-
ben.** Dennoch legt die Tatsache,
daB Pasolini in der Ciappelletto-Epi-
sode das Tableau vivant aus mehre-
ren Bildern des gleichen Malers
kompilierte, nahe, auch hier von ei-
nem dhnlichen Vorgehen auszuge-
hen. Indem er das Fresko mit einem
anderen Gemilde Giottos kontami-
niert, schafft Pasolini eine Mise-en-
abyme, die im Prinzip endlos wei-
tergefiihrt werden konnte: So spie-
geln sich die jeweiligen historischen

Gemilde in den filmischen Tableaux vivants wider, wie diese sich wie-
derum ineinander spiegeln (Vision Ciappellettos in der des Giotto-
Schiilers), so wie sich Pasolini in seinen Hauptprotagonisten widerspie-

gelt und vice versa.

So wie er in LA RICOTTA den manieristischen Stil in Entsprechung zu
den beiden nach Manieristen gebildeten Tableaux vivants verwendete, so

43 Nachzulesen im Interview in »La Stampa« vom 07.11.1970: »Pasolini ha
copiato Giotto per il Giudizio Universale«; vgl. Galluzzi (1994), S. 78,

FuBn. 114.
44 Vgl. Rumble (1996), S. 36.

302

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

entwirft er in IL DECAMERON die
Mise-en-scéne in Entsprechung
des Malstils und der Farben Giot-
tos.

Giottos monumentale, ganzfi-
gurige Darstellung der Ognissanti
Madonna geht eine bis dahin
nicht gekannte Beziehung mit
dem Betrachter ein, denn sie
schwebt nicht mehr iiber ihm,
sondern hat ihr eigenes, so gese-
hen realistisches Gewicht bekom-
men. Raumgreifend nach innen
und auBen gleichermaflen, ins
Bildinnere hinein und auf den
Betrachter zu, ist sie trotz ihrer
majestitischen Erscheinung vor
allem physisch bestimmt. Unter
den volumindsen Kleidern 14t
sich ein realer Korper ausma-
chen.

Giotto nun war es, der sich auf das
Gegenwirtige und Wirkliche hin
ausrichtete und die Gestalten und
Affekte, die er darzustellen unter-
nahm, mit dem Leben selbst, wie es
sich um ihn her bewegte, verglich.
[...] Das Weltliche gewinnt Platz
und Ausbreitung, wie denn auch
Giotto im Sinne seiner Zeit dem
Burlesken neben dem Pathetischen

. P 45
eine Stelle einréumte. Abb. 53: I DECAMERON — Maler-Vision

nach Giotto (Teil 3, Sequenz-Stills)
So hat bereits Hegel die Kunst

des Italieners beurteilt, ganz im Sinne Longhis kdnnte man sagen, denn
auch dieser sah in Giotto einen plastischen, einen >bodenstédndigen< Ma-
ler, dem Kraftvolles, nicht aber Feines und Zartes gelingt.*® »Was ich als
Visionen im Kopf habe, als Sichtfeld, sind die Fresken von Masaccio und

45 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1838/1970b): Vorlesungen iiber die As-
thetik, Bd. 15, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 117.
46 Vgl. Longhi (1994/1996), S. 96ff.

303

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

Giotto [...]«,"" sagt Pasolini selbst und so sind auch die Gestalten von IL
DECAMERON mehr dem Burlesken, dem Béauerlichen verhaftet. Alleine
die Farben sind — wie bereits in LA RICOTTA — von einer Mystik erfiillt,
die im Pasolinischen Denken eine zentrale Rolle einnimmt.

Das Tableau vivant, das er in IL DECAMERON entwirft, ist statisch,
ohne starr zu sein. In leichter Zeitlupe aufgenommen, bewegen sich die
Gestalten nur auf der Bildseite der Hélle, ansonsten verharrt alles in einer
die Zeitsukzession negierenden Dauer, einer nur duBerlich den Dingen
anhaftenden Bewegung eines Windhauchs. Eine »himmlische Musik< un-
termalt das Ereignis und macht es zu einer Vision, in der das Sakrale mit
dem Profanen, das heif3t hier mit den Modellen aus dem einfachen Volk,
verschmilzt. Auch hierin bietet sich ein Vergleich zu Ciappellettos Visi-
on und zu den Tableaux vivants von LA RICOTTA an. Man erkennt inmit-
ten der Aposteln und Engelsscharen jene gewohnlichen Menschen, die
dem innerfilmischen Maler so wie dem Regisseur Pasolini bei seinen
Dreharbeiten auf den Marktplédtzen von Neapel begegnet sind. Auf diese
Weise funktioniert die Bildvision wie eine Verklammerung des gesamten
Films, indem sie einzelne Episoden durch ihre figurale Zitation im Ta-
bleau vivant noch einmal aufruft. Im gleichen Zuge aktualisiert Pasolini
das historische Fresko im Sinne des Kunsthistorikers Longhi und schafft
damit jene lebendige Kultur in der Wechselwirkung von Vergangenheit
und Jetztzeit, um die es ihm immer wieder gelegen war.

Brueghel und Giotto als filmische Antithese

Eine andere Lesart beider Visionen ergibt sich, wenn man die kompilier-
ten Tableaux vivants nach Brueghel und Giotto als Antithesen gegenein-
ander stellt.* Das Tableau vivant nach Brueghel entspriche in diesem
Kontext einer bereits vom kapitalistischen Denken beriihrten Weltsicht,
in der es keine gottgegebene Ordnung mehr gibt. Der zentrumsfreie Bild-
autbau in Ciappellettos-Vision symbolisierte folglich eine Ideologie der
Auflosung und individuellen Bestimmung des Einzelnen bar eines Ge-
meinschaftsdenkens. Hier stiinde vordergriindig die Korrumpierung des
Pasolinischen »unschuldigen« Kérpers bzw. die repressive Kraft der po-
litischen Ordnung — symbolisiert durch die Fastenzeit —, die den Korper
unterdriickt.

47 Pasolini zitiert in Briganti (1989), S. 25.
48 Vgl. Rumble (1996), S. 35f.

304

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Dagegen wire das Tableau vivant nach Giotto noch ganz der Traditi-
on einer archaischen Kultur verpflichtet, die um ein starkes kultisch-
magisches Zentrum gruppiert ist. Diesem entspriche die Muttergottes in
der Aureole und der strickt symmetrische Aufbau des Bildes. Die Duali-
tat der Tableaux vivants ergidbe somit einerseits eine rationale, dem mo-
dernen Denken verpflichtete Sichtweise, vertreten durch Brueghel, ande-
rerseits die religiose, fiir Pasolini (nach Longhi interpretiert) bauerlich
determinierte Welt als eine Einheit, hier durch Giotto vertreten. Tatséch-
lich ndhert sich die Kamera den jeweiligen Bildnachstellungen auf zwei-
fache Weise. Wie bereits beschrieben, verfahrt sie entsprechend der Bild-
anlage nach Giottos Jiingstem Gericht symmetrisch, indem sie von der
Bildmitte ausgeht und die einzelnen Bildregister nacheinander abfilmt.
Bei dem Tableau vivant nach Brueghels Fastenzeit werden die Bildde-
tails einzeln und ohne ein erkennbares Muster herausgegriffen.

Bei aller Richtigkeit dieser Beobachtung, die insbesondere Patrick
Rumble vertritt, muf3 dennoch eine strikte Polarisierung der Visionsdar-
stellungen relativiert werden, denn, und das ist durchaus auffillig, dem
Tableau vivant nach Brueghel fehlt die Figur des Karnevals. Hier gibt es
im Grunde keinen Kampf und keinen Sieger, so wie es im Tableau vivant
des Jiingsten Gerichts keinen gottlichen Richter statt dessen die Liebe
der Mutter als Fiirsprecherin gibt.

Zweifellos fiihrt Pasolini anhand der beiden Tableaux vivants zwei
unterschiedliche Bildkonzepte mit unterschiedlichen Betrachterkonstella-
tionen vor. Brueghels Bilder stehen fiir einen individuellen Betrachter,
indem sie einen variablen, dezentralen Blickpunkt bzw. die Pluralitit der
Ansichten anbieten. Giottos Fresken hingegen richten sich an einen im
christlichen Glauben wie in der Versammlung der Glaubigen kollektiv zu
denkenden Betrachter. Gerade die Tatsache, daf3 das filmische Tableau
vivant des Jiingsten Gerichts in seinem extrem flachen, tiefenlosen Bild-
aufbau selbst hinter die ansonsten dimensionierten Figuren- und Raum-
entwiirfe Giottos zuriickfillt, macht darauf aufmerksam, dafl Pasolini
hierbei ein oral orientiertes Narrationsmodel vor Augen hatte.*” Mit den
beiden unterschiedlichen Bildentwiirfen antizipiert Pasolini den Erzihl-
modus Boccaccios, in dem sowohl der individuelle Leser als auch eine
groBere Zuhorerschaft angesprochen ist. Auch in diesem Verfahren ent-
deckt man den Pasticheur, der unterschiedliche Medien, Stile und Narra-
tionsmodelle zu einer sich gegenseitig kommentierenden Verbindung
kombiniert. Auf diese Weise werden die Tableaux vivants mit ihren bild-

49 Vgl. Panofsky, Erwin (1960/1979): Renaissance and Renascences in We-
stern Art, Stockholm: Almqvist & Wiksell, [dt.: Die Renaissancen der eu-
ropdischen Kunst, Frankfurt/Main: Suhrkamp]; White, John (1957/1987):
The Birth and Rebirth of Pictorial Space, London: Faber & Faber, S. 40ff.

305

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

inhdrenten Rhetoriken zum symbolischen Spiegelbild der Welt. Diese
text- und bildkontaminierten, miteinander korrespondierenden Tableaux
vivants sind von ihrer Anlage her ein Theatrum mundi: Beide Filmse-
quenzen, die als eigenstindige Systeme innerhalb der filmischen Narrati-
on fungieren, legen es nahe, die lebensfrohen Geschichten Boccaccios
ihrer historischen Zusammenhénge zu entledigen, um sie in einem gréfe-
ren Kontext zu betrachten:

Ich habe mich fiir Neapel entschieden, weil es ein historisches Loch bildet: die
Neapolitaner haben sich entschlossen, so zu bleiben, wie sie einmal waren, und
sich somit sterben zu lassen: wie manche afrikanischen Stimme.>

Pasolinis Vorstellung, die in dieser kurzen Aussage zum Ausdruck
kommt, zielt nicht auf das Modell einer conservazione, sondern wird von
einer grundsitzlichen Ahistorizitit und einem Korrespondieren zwischen
These und Antithese, Frage und Antwort, Alt und Neu getragen.”' Als
Kerngedanke Pasolinischer Werkidee meint die Ahistorizitdt eine spezi-
fische Kontinuitdt. Sie beruht auf dem Paradoxon einer sich permanent
aktualisierenden Bestindigkeit, deren Wurzeln, ich habe bereits darauf
hingewiesen, in der archaischen Welt einer noch als einfach zu denken-
den Gesellschaftsstruktur liegen. Von der »primitiven Unschuld eines
Volks«™ ausgehend entwirft Pasolini den >sakralen Blick¢, der die Ge-
genstdnde und Personen dem aktuellen Zusammenhang ihres Seins ent-
hebt und in einen gréBeren »>zeitlosen< Kontext einriickt. Dieses zum
Ausdruck zu bringen, ist laut Pasolini nur den groBen Kiinstlern vorbe-
halten. Giotto, Masaccio oder Mantegna sind es, die seiner Meinung nach
ein Teilstiick dieser Zusammenhinge erfafit haben. Sie mit anderen
Kiinstlern wie Brueghel oder Bosch und Schriftstellern wie Boccaccio
oder Chaucer in einem filmischen Bild- und Stilpastiche zusammenzu-
bringen, bedeutet somit, eine neue, eine komplexere Bildlichkeit zu ent-
werfen.

Die filmische Madonna nach Giotto sprengt nicht nur durch ihre
frontale Uberfiille das kadrierte Filmbild der GroBaufnahme, indem sie
es zu den Seiten hin ausfranst (Abb. 53). Sie sprengt es auch durch die

50 Pasolini zitiert in Spila, Piero (2002): Pier Paolo Pasolini, Marburg: Schii-
ren, S. 99.

51 Vgl hierzu Lawton, Ben (1977): »Boccaccio and Pasolini: A Contempo-
rary Interpretation of the Decameron«, in: Mark Musa/Peter Bondanella
(Hg.), Boccaccio, Giovanni: The Decameron: A New Translation: 21 No-
velle, Contemporary Reactions, Modern Criticism, New York: Norton Cri-
tical Edition, S. 306-322.

52 Spila (2002), S. 99.

306

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASOLINI: IL DECAMERON (1970/71)

Uberfiille der darin eingelagerten (Fremd-)Informationen. Die filmische
Darstellung stimmt somit iiberein mit jener »Bildganzheit«, von der Max
Imdahl in bezug auf Giottos Kunst spricht:

In Giottos Darbringungsfresko [in der Scrovegni-Kapelle] besteht die besonde-
re Qualitdt von Bildlichkeit nicht nur in der beschriebenen Art und Weise, wie
Text- und Gegenstandsreferenz sich sowohl zueinander vermitteln als auch
iiber das je Referentielle hinaus sind, sie besteht ebenso in der planimetrischen
Komposition als einer formalen Ganzheit, die in den Relationen zwischen Bild-
dingen und Bildgrenzen griindet.>

Was bei Imdahl formale Ganzheit heif3t, ist fiir Pasolini die Ganzheit der
Kultur (als Tradition), die sich in einem einzigen Werk manifestieren
kann. Von diesem BewuBtsein durchdrungen, kann sich der filmische
Giotto-Schiiler, nachdem er die Bildvision erfaft hat, beruhigt wieder
schlafen legen und seinen Traum »von einer Sache« weitertrdumen.’
Als Konsequenz seiner Vision beldft er das Werk unvollendet.

Die letzten Sequenzen des Films zeigen, wie das die (Wand-, Bild-,
Filmbild-)Fldche kadrierende Geriist zurtickgefahren wird, um ein Fresko
freizulegen, das letztendlich nur ein Stiickwerk eines moglichen Ganzen
ist (Abb. 54). Das Freskofragment entspricht exakt der Vorskizze, die der
Maler am Anfang seiner Arbeit am FuBle der ungefafiten Wand aufstellte
und eingehend studierte. Es ist der gleiche Blick, der das kleinformatige
Gemiilde fixierte und der jetzt die vollendete Ubertragung auf das Grof-
format der Wand begutachtet. Dazwischen liegt eine Erfahrung, die den
filmischen Giotto-Schiiler und das heifit den Regisseur des Films sein ei-
genes Werk neu bewerten 1dBt. Nur vor diesem Hintergrund kann die
Freude verstanden werden, die angesichts des unvollendeten Wandge-
méldes unter den Beteiligten ausbricht, denn das Werk, das der Maler
den Auftraggebern iibergibt — so wie Pasolini seinen Film den Filmzu-
schauern —, bleibt nur in den Augen der Unwissenden und der Ignoranten
unvollendet, jener also, die um den groen Zusammenhang nicht wissen.

Indem der Maler/Pasolini in der letzten Filmeinstellung dem Zu-
schauer den Riicken kehrt, 14dt er ihn in dieser klassischen Geste einer
Bildeingangsfigur dazu ein, das Bild mit seinen eigenen Augen zu sehen
und das zu begreifen, was er (der Regisseur und der filmische Maler zu-
gleich) langst fuir sich begriffen hat: »Perché realizzare un’opera quanto
e cosi bello sognarla soltanto?« Warum ein Werk realisieren, wenn es so

53 Imdahl (1980/1996), S. 57f.

54 Vgl. Pasolini, Pier Paolo (1962/1989): Der Traum von einer Sache, Frank-
furt/Main: Fischer; zur Interpretation des Satzes siehe Zigaina (1987/1989),
S. 57ff.

307

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

schon ist, es nur zu traumen?, fragt der Giotto-Schiiler also am Ende von
IL DECAMERON. Man denkt unwillkiirlich an Michelangelos unvollendete
Sklaven, die in ihrer >Stiickhaftigkeit< doch so {iberaus vollkommen auf
uns wirken. Am Ende des Films ist es Pasolini, der sich als Stifter des
Films, mit einer mittelalterlichen Adorantenfigur vergleichbar, in die
Filmbilder einbringt und so in sein eigenes Theatrum mundi eingeht. Wie
schon in LA RICOTTA steht auch hier der Schriftzug »FINE« in der sym-
bolischen Funktion eines Schluwortes.

Erschien es in LA RICOTTA vor einer Natura morta, um so den Tod
noch einmal in seiner doppelten Bedeutungsaufladung hervorzuheben, so
steht es in IL DECAMERON vor dem Hintergrund einer monochromen
Farbfliche. Dieses verwaschene aber leuchtende Rosa erinnert an die
Film-Lein-Wand der (visiondren) Projektionen, und schlielich auch an
die Farben Giottos selbst. Dieses Rosa am Ende des Films schliefit auch
an die Farben der Manieristen in LA RICOTTA an. Es erinnert an das ver-
blafite Rot der Kopfbedeckungen, das in der »Friedhofshitze im Sonnen-
licht eines melancholischen Nachmittags trocknete« wie Pasolini die
Farbe der Manieristen beschreibt.

Abb. 54: IL DECAMERON — »Der Traum von einer Sachex,
Unvollendetes Wandgemcdilde (Abspann, Sequenz-Stills)

308

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS BiLD ALS UBERSCHUSS BETRACHTET.
EIN RESUMEE

Was geschieht mit dem Film, wenn er sich fremder Bildmedien wie dem
Gemilde annimmt, zumal wenn es durch die »alte Kunst< der Gemailde-
nachstellung im Tableau vivant geschieht? Diese an den Anfang meiner
Untersuchung gestellte Frage hoffe ich anhand der finf Filmbeispiele,
einwenig eingekreist und in Teilen dargelegt zu haben. Zwei wesentliche
Erkenntnisse der Filmanalysen sind hier noch einmal zusammengefaft:

1) Das Gemailde erreicht einen Sonderstatus im Film, den es sich teils
selbst einrdumt, indem es sich als das Differente innerhalb der Filmbilder
setzt. Teils ist es der Film selbst, der dieser Separierungstendenz des
Bilds entgegenkommt. Strukturell bedeutet ein solches Sich-Setzen fiir
den Film, das heif3t fiir die Kontinuitit der Bewegungs-Bilder, zunéchst
eine Krisensituation, die mit der piktoral erzeugten Stagnation zusam-
menhingt. Aber das Potential des Gemildes liegt gerade in dieser Sto-
rung, die durch das signifikante Bildsystem entsteht. Will ein Regisseur
dieses Potential nutzen, so darf er das piktoral Differente des Gemaéldes
nicht »spurlos< in die Filmbilder eingehen lassen. Durch seine spezifische
Struktur schreibt sich das Gemilde namlich als ein »UberschuB« ein —
ich werde darauf gleich noch zuriickkommen. Die Nivellierung des
strukturell fremden Bildes im Film — und hierzu gibt es eine groBe An-
zahl an Filmbeispielen — bedeutet grundsitzlich eine Beschneidung sei-
ner eigenen Fahigkeiten und eine Degradierung des Anderen nicht zuletzt
auf seine bloB dekorative Funktion. Ubersehen wird dabei, da8 mit der
piktoralen Storung gleichzeitig das Spezifische des Filmbildes wie der
filmischen Sprache tiberhaupt erst hervorgehoben wird. Vor diesem Hin-
tergrund kann man bei dem filmisch markierten piktoralen Bild auch als
von einem Differential-Bild sprechen, das den medialen Unterschied be-
stimmt, um von da aus die Differenzen produktiv nutzbar zu machen.
Denn erst in dem Selbst-BewuBtsein der spezifischen Medien ist eine
Offnung auf das Andere méglich, ohne sich in paragonalen Verhiltnissen
aufeinander zu verhérten.

2) Das Tableau vivant als eine korperliche Umsetzung vom Gemal-
ten bietet dem Film offenbar die Moglichkeit, das Gemélde »stérungsfreic

309

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

einzubringen, ohne dall das Charakteristische des Bildes (das >Bildhafte«)
sich stérend auf die Erzdhlung und damit auf die Rezeption auswirken
wiirde. So zumindest anhand der Oberfliche beurteilt. Das Wesentliche
der Nachstellung im Film liegt jedoch nicht in der angenommenen, so
wie es die frithen protestantischen Wiirdentriger in Amerika auslegten,
»yAbwesenheit der Anwesenheit<, ndmlich in der Abwesenheit des leben-
digen Korpers, sondern in der Einschreibung und somit in der Anwesen-
heit des Bildes im filmischen Korper. Zwar ist der lebendige Korper, den
man beispielsweise auf der Theaterbithne vorfindet, tatsdchlich nicht in
dieser Form im Filmbild vorhanden, doch ist der Eindruck der Lebendig-
keit nicht an der korperlichen Dreidimensionalitit in Fleisch und Blut
gebunden, vielmehr der Bewegung des kinematographischen »Korperbil-
des< immanent. Als Gemaldenachstellungen sind die Tableaux vivants im
Film figurale Korperbilder, die nur auf den ersten Blick sich in die Film-
bildstruktur einfiigen.

Was ich dabei als das »>Trojanische Pferd« bezeichnet habe, bezog
sich auf diese duflerliche Angleichung an die filmischen Formen. Das
Tableau vivant ist nicht die Riickiibersetzung des Gemalten in die Le-
bendigkeit des Korpers, sondern ist die Angleichung des Lebendigen an
das Gemilde. Was auf den ersten Blick wie eine Verlebendigung aus-
schaut, ist in Wahrheit die Einschreibung des differenten Bildes in die
Korper der Schauspieler. Adorno und Pasolini paraphrasierend: Es ist die
Mortifizierung des Lebendigen und seine Arretierung zum Bild.

Aber man konnte, so hoffe ich, in den hier exemplarisch vorgestell-
ten Spielfilmen gleicherweise eine andere Tendenz der Nachstellung er-
kennen, die ich als eine Eigenheit der filmischen Tableaux vivants her-
ausstellen mochte. Anders als die Tableaux vivants der privaten oder 6f-
fentlichen Biihnenauffithrungen, stehen die filmischen Tableaux vivants
an der Schwelle zum >echten< Lebenden Bild. Sie kommen der Idee eines
yverlebendigten Bildes< nahe, insofern sie es schaffen, auf das Gemilde
hin zu verweisen, ohne den Bezug zum bewegten Bild des Films abzu-
brechen. In dieser labilen Position zwischen dem Nichtmehr-»Gemailde«
und dem Nochnicht-»Bewegungs-Bild« koénnten sie das Versprechen auf
ein neues piktorales Medium einlosen. Diese Schwellenposition, medial
betrachtet eine zweifache Ubersetzung des Gemildes — in die Schau-
spielkorper und in das Filmbild —, erweitert das Tableau vivant in bezug
auf sein Verhiltnis zum Gemilde, dessen Prasenz keine Mortifizierung
auf das Filmbild schlechthin sein muf}, sofern die Labilitit des Verhilt-
nisses zwischen starrem und bewegtem Bild aufrechterhalten werden
kann. Diese paradoxe Position ist meiner Ansicht nach wenn tiberhaupt,
dann nur durch die filmische Féhigkeit der Erzeugung von Bildern zu er-
reichen, da sie sich selbst durch eine doppelte Struktur auszeichnen. Sie

310

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS BILD ALS UBERSCHUSS BETRACHTET

sind fixierte Aufnahmen und Bewegungs-Bilder zugleich. So kénnen sie
Starres in Bewegung versetzten und Bewegtes zum starren Bild machen,
ohne dal3 dabei die antagonistischen Modalititen aufgelost oder ausge-
tauscht werden mif3ten.

Ein anderes wesentliches Potential des Films, so Hartmut Bitomsky,
liegt aber im Uberschiissigen, denn: »[...] das Uberschiissige an den
Filmen versetzt die Imagination und das Verstehen der Zuschauer in Be-
wegung«.' Dabei ist, folgt man Bitomsky weiter, dieser Reichtum nicht
nur im Gezeigten, sondern wesentlich in den Kopfen der Zuschauer »und
der Film holt ihn daraus hervor«. Auch wenn Bitomsky in seinen Uber-
legungen auf eine marxistisch-sozialistische Produktionsanalyse des
Films zusteuert (wo er sich, nebenbei bemerkt, mit Pasolinis Ansichten
treffen wiirde), so scheinen mir die Ergebnisse auch jenseits seiner kon-
kreten politischen Anliegen nach wie vor von Bedeutung. Dabei 148t sich
das Uberschiissige durchaus mit der Funktion der Malerei und damit mit-
telbar mit der des Tableau vivant in Einklang bringen. Denn was sind die
Tableaux vivants, wie sie beispielsweise Visconti in seinen Filmen in
hochster dsthetischer Umsetzung praktiziert, wenn nicht ein solcher
»UberschuB3<?

Zwar fuhrt, wie ich zu plausibilisieren versucht habe, ein jedes filmi-
sches Tableau vivant den Zuschauer aus dem Fluf3 der Bewegungs-Bilder
heraus, doch bedeutet es nicht, da es damit auch den Film negiert. Es
bildet vielmehr eine Eingangsstelle, an der sich ein anderes Bildsystem —
in diesem Fall das spezifische piktorale System der Malerei — anlagern
kann, und dies bedeutet nicht nur eine Erweiterung der filmischen Mittel,
sondern auch der filmischen Narration. Eine Schliisselposition bildet da-
bei der Zuschauer, denn »[d]ie Kunstfertigkeit der Konsumption: des Se-
hens ist ein Reichtum, der in den Subjekten steckt,« so abermals Bi-
tomsky.”

Man hat der Malerei immer wieder schon vielfache Tode prophezeit,
und doch ist es eben das Gemélde, das gerade im Film zum spezifischen,
wenn nicht immer vordergriindig sichtbaren Bedeutungstriger und Stil-
bildner wird. Daf3 die piktoralen Beziige untereinander — die Selbstver-
weise, die Zitate, die digitalen Bildklone etc. — gerade im Film zum Ein-
satz kommen, diirfte angesichts des aktuellen Siegeszugs des Bildes in
den Kommunikationsmedien wenig verwundern. Uberraschend ist viel-
mehr der Anteil der klassischen Bildmedien wie der Malerei und der Fo-
tografie daran. Auch heute ist man noch bereit, zu glauben, daf} diese
Kiinste vor allem eine mehr oder weniger deutliche Support-Funktion fiir

1 Bitomsky, Hartmut (1972): Die Réte des Rots von Technicolor. Kinoreali-
tdt und Produktionswirklichkeit, Neuwied, Darmstadt: Luchterhand, S. 16.
2 Ebd.S.17.

311

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

das jiingere Medium Film oder Fernsehen darstellen. Dabei zeigt nicht
zuletzt die vorliegende Film-Bild-Analyse, wie stark das piktorale Sy-
stem der Malerei autonome Einheiten innerhalb des Fremdmediums aus-
bildet, um eine Bruchstelle im Filmsystem zu 6ffnen. Pasolinis LA RI-
COTTA ist ein gutes Beispiel fiir die »zerstorerischen< Bildtendenzen, wo-
hingegen Viscontis SENSO dezidiert fiir eine spezifische »filmische Male-
rei¢ einsteht.

Filmische Tableaux vivants mit ihren Verweisen auf die auflerhalb
des Films stehenden Gemdlde stellen ein sekunddres Kommunikationssy-
stem dar, in dem sich etwas mitteilt, das auBBerhalb des Filmsystems steht
und das selbst bereits systemisch ist, das heiflt nicht mehr blof3 abbildend
und duplizierend auftritt, sondern selbst ldngst »Kommunikation« bedeu-
tet. Die Stdrke der so im Film auftretenden sekundiren Bildsysteme liegt
in der gedoppelten Erzéhlweise: Das im Film im wortlichen Sinne aufge-
fithrte, da als theatrale Auffithrung gestaltete, fremde Bild erzihlt eine
doppelte Geschichte, es erzihlt von einer jenseits des Films bestehenden
Kommunikationsform zwischen dem Gemilde und dem Bildbetrachter
und zwischen den Bildern/Gemailden untereinander. Das Bild wird in den
Zuschauer >versenkt¢, so Walter Benjamin,3 und das Tableau vivant im
Film bt diese Funktion tiberaus wirksam aus, denn es verfiigt iiber den
Pathos eines stillgestellten (Film-)Bildes.* Und das heiBt — immer noch
im AnschluB an Diderots Tableau-vivant-Theaterpraxis —,° daB es Be-
deutsamkeit generiert (oder simuliert). Innerhalb des Films erweitert die-
ses integrierte Bildsystem, das hier das »Lebende Bild« heifit, die Film-
bildésthetik, indem es die filmischen Konventionen sprengt. Seine eigene
Sperrigkeit innerhalb der Filmbilder verhindert eine Klischeebildung. So
konstituieren die Tableaux vivants, indem sie aus dem Film auf Bilder in
anderen soziokulturellen und dsthetischen Kontexten verweisen, erst das,
was der Film sein kann bzw. ist: eine spezifische Einheit von im Fluf3
(der Bewegung wie der durée gleichermafien) gehaltenen audiovisuellen
Bewegungs- und Zeit-Bilder, deren Ordnung auf andere Zeichen- und
Bedeutungssysteme hin semipermeabel ist. Sie verweisen dabei auf et-

3 Benjamin (1936/1977), S. 46.

4  Zu Tableau vivant und Pathos vgl. Ttrschmann, Jorg (2002): »Das literari-
sche Tableau. Darstellungsfunktion und Erkldrungsgehalt intermedialer
Metaphorik«, in: Wolfram Nitsch/Bernhard Teuber, Vom Flugblatt zum
Feuilleton. Mediengebrauch und &sthetische Anthropologie in historischer
Perspektive, Tiibingen: Narr, S. 263-277.

5 Zu Diderots Tableaux vivants sieche ergdnzend auch Mobius, Hanno
(1997): »Die SchluBszene in der »Novelle«. Goethes Beitrag zum literari-
schen Tableau«, in: Zeitschrift fir Literaturwissenschaft und Linguistik,
106, S. 118-129.

312

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS BILD ALS UBERSCHUSS BETRACHTET

was, was scheinbar filmintegriert ist und doch darin nicht aufgeht. Mehr
noch: Es mufl mit Nachdruck jenseits des Films situiert sein und dort
verbleiben, um auf diese Weise die Funktion des Differenten erfiillen zu
konnen. Dal3 es sich hierbei nicht um Paragone handelt, hoffe ich ausrei-
chend dargelegt zu haben, denn nichts steht einem Film, der des anderen
Bildes auf vielfiltige Weise bedarf, ferner, als sich selbst zum >moder-
nen< Medium zu stilisieren, das das dltere blof inkorporiert und damit zu
iberwinden sucht. Allen den von mir hier vorgestellten Filmbeispielen
ist hingegen eigen, dal} sie das filmische Tableau vivant benutzten, um
auf etwas in ihm oder mit ihm zu verweisen, und durch diesen Akt des
Verweisens jeweils eine UberschuBkomponente einfiihren. In SENSO, LA
RICOTTA und IL DECAMERON ist es die Malerei selbst, die als dsthetische
oder ethische, kontaminatorische Grofe aufgegriffen wird. In CHRISTUS
und in THE PRIVATE LIFE OF HENRY VIII hat das Tableau vivant hinge-
gen eine deutlich autoritdre Funktion einer beglaubigenden und in diesem
Sinne einer evidenzbildenden Auratisierung des Films. Den Uberschuf
produziert hier gewissermaflen das >Dogma des Gemdéldes<, das durch
das filmische Tableau vivant eingeholt wird, indem es einmal seine histo-
rische (HENRY VIII) und ein anderes Mal seine kultische Bedeutung
(CHRISTUS) in den Film hineinprojiziert.

Der Titel des vorliegenden Buches Hin zum Film — Zuriick zu den
Bildern verweist auf das Anliegen meiner Arbeit, auch jenseits der kon-
kreten Film-Bild-Analysen zwischen den Fachbereichen der Kunstge-
schichte, der Filmwissenschaft und der neu aufgekommenen, bisher noch
summarisch zusammengefaliten Medien- oder Bildwissenschaften zu
vermitteln und schlieBlich zu einer gemeinsamen Arbeit an den Bildphé-
nomenen, die man als Untersuchungsgegenstand gemeinsam hat, anzure-
gen. Im Zentrum steht das Bild, das sich offenbar nicht dazu eignet, end-
liche Antworten auf die Frage nach dem, was es ist, zu ermoglichen. Es
iber das Medium Film anzugehen, heifit, sich sowohl dem Film(-bild) als
auch den Bildern anderer visueller Organisationen anzundhern. So ist
auch die Frage nach dem Still/Standbild im filmischen Kontext nicht nur
eine Frage nach der Zulassigkeit einer Aufgliederung des filmischen
Bildkontinuums in angehaltene Momente, sondern auch eine Frage nach
dem >Stoff, aus dem der Film gemacht ist. Ich hoffe, am Beispiel der
filmischen Tableaux vivants vermittelt zu haben, daf} die Bewegung (im
Filmbild als auch die des Filmbildes) nur eine Komponente des Films ist.
Das Bild aber in seiner zeitlichen wie rdumlichen Dimension stellt wei-
terhin die wichtigste Grofle dar, welche wiederum die Bildmedien auf
konstruktive Weise gleichwohl verbindet wie auch gegenseitig zu konsti-
tuieren hilft. Das angehaltene Bild im Film(-bild) zu markieren, heift
schlieBlich nicht, den Film negieren zu wollen, sondern die Potentialitét

313

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HIN ZUM FILM — ZURUCK ZU DEN BILDERN. TABLEAUX VIVANTS IN FILMEN

des Bildes herauszustellen, die selbst nicht in den Dichotomien von Still-
stand und Bewegung aufgeht. Mir scheint es, als ob der Film respektive
die Filmemacher diese Trennung lédngst iberwunden haben, indem sie
die Bilder untereinander fluktuieren und aus diesem UberschuB heraus
erst den Film als ein vielseitiges Konglomerat entstehen lassen.

In einer anderen Perspektivierung des piktoralen Phianomens entsteht
ein weiterer Gedanke, der den Film als ein »expanded Museum¢ denken
1aBt. André Malraux hat die Gesamtheit der Reproduktionen jener Bilder,
die im Pantheon der Kiinste ihren kanonischen Platz hatten, als auch je-
ner, die erst durch die massenmediale Reproduktionsméglichkeiten selbst
zum ersten Mal in das BewuBtsein der Kunstkritiker und Wissenschaftler
gekommen sind, als das »imagincre Museum« bezeichnet.® Es wire zu
tiberlegen, inwiefern das Kino nicht zunehmend und stillschweigend die-
se Aufgabe {ibernimmt. Nicht, wie noch bei Malraux, indem ein neues
Bildmedium andere bisher nicht wahrgenommene >Objekte< sichtbar
macht und ihren Status wie auch den Blick der Betrachter gleichermallen
verdndert. Sondern weil der Film selbst eine imaginative Kunst ist, die
den Zuschauer zum Teilhaber macht — anders als das klassische Museum,
das die Bilder in seiner Kunsthaftigkeit nebeneinander stellt. Malraux
schrieb mit der Euphorie der Nachkriegszeit um 1947:

Neben dem Museum erdffnet sich aber ein Gebiet kiinstlerischen Wissens, wie
es so ausgedehnt der Mensch bisher noch nie gekannt hat. Dieses Gebiet — das
sich mit wachsendem Bestand und weiterer Ausdehnung immer mehr intellek-
tualisiert — ist nun zum erstenmal der ganzen Welt als Erbschaft gegeben.”

Aber 148t sich der Film nicht tatséchlich davon ableiten und als ein neu-
artiges »Bild-Pantheon« betrachten? So hat der Film durchaus die imagi-
native Potentialitit, die Bilder ihrer musealen Starre der Moderne zu ent-
reiflen. Als ein neuartiges imagindres Museum, das den Bildern einen
freien oder fluiden Platz einrdumt, gibt der Film ihnen gleichzeitig die
Performativitit zuriick, die sie ehemals hatten, als sie noch nicht in Eins
mit ihrer Darstellung auf der Oberflache fielen. Dieses »Mehr¢, das die
Bilder urspriinglich waren und jetzt wieder moglicherweise in ihrer
Macht zum Ausdruck bringen, iiberall anwesend und Anwesende zu sein,
mit denen man rechnen muf. »Hin zum Film« bedeutet in diesem Sinne
vielleicht auch die Moglichkeit, an Bildern wieder das zu entdecken, was
in der musealen Betrachtung verloren gegangen ist, ndmlich ihre Leben-
digkeit.

6 Malraux, André (1947/1957): Psychologie der Kunst. Das imagindre Mu-
seum, Reinbek: Rowohlt.
7 Ebd, S.31.

314

hitps://doi.org/10:143681/9783839408179-004 - am 14.02.2026, 12:23:41. i [



https://doi.org/10.14361/9783839408179-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

