Rezensionen

Schmalz, Katharina: Marae, Moko und Haka. Tra-
ditionelle Rituale der Maori aus Neuseeland und ihre Be-
deutung im 21. Jahrhundert. Saarbriicken: VDM Verlag
Dr. Miiller, 2009. 68 pp. ISBN 978-3-639-11777-6. Preis:
€49.00

Das vorliegende Buch wurde im VDM Verlag Dr. Miil-
ler publiziert, der sich auf die Veroffentlichung von uni-
versitdren Abschlussarbeiten spezialisiert hat. Dem Buch
liegt eine Diplomarbeit zugrunde, die entgegen der ur-
spriinglichen Erwartung des Rezensenten gar nicht an
einem Ethnologischen Institut geschrieben und approbiert
wurde. Frau Schmalz ist ndmlich Dipl.-Kulturwirtin und
hat ihr Studium an der Universitit Passau abgeschlossen.

Aus dem Buchtitel wird ersichtlich, dass die Auto-
rin sich in ihrer Arbeit dreier wichtiger Elemente aus der
Maori-Kultur — namentlich marae, moko und haka — an-
nimmt und dabei untersucht, inwieweit diese noch im
21. Jahrhundert von Bedeutung sind. Nach der Einlei-
tung wird dieser Anspruch insofern eingeschrinkt, als
sie ihre Untersuchung allein auf die Bereiche Tourismus,
Schule und Sport ausdehnen mochte. Sie vermerkt dabei:
“Dass die Auswahl auf gerade diese Briuche fiel, ist vor
allem auf die Umsténde zuriickzufiihren, dass ich im Rah-
men meines Aufenthaltes in Neuseeland gerade beziiglich
dieser drei Riten [sic] am meisten in Erfahrung bringen
konnte” (6). Auch wenn sie weiter unten (14) zumindest
beziiglich des marae einrdumt: “Richtiger Weise darf man
das marae im Folgenden nicht als einen eigenen Brauch
der Maori darstellen, denn genau genommen ist das ma-
rae namlich ein Ort, an dem Traditionen, Briuche und
Riten erst zum Ausdruck kommen” irritiert die vorherge-
hende Bezeichnung “Riten” doch ein wenig.

Nach der Einleitung wird ein geschichtlicher Uberblick
zu den Maori geboten, der in manchem revisionsbediirf-
tig ist. So liest man auf Seite 7: “Die Vorfahren der Maori
waren Polynesier, welche um 1000 oder 1100 n. Chr. die
beiden Inseln Aotearoas zu besiedeln begannen”. Zur
Zeit wird die Besiedlung Neuseelands allerdings wieder
mit ca. 1300 n. Chr. angesetzt. Anschliefend erklirt Frau
Schmalz: “Die Boote, mit denen sie auf den beiden Inseln
landeten, waren grof3e Kriegskanus, sogenannte waka.”
Diese Aussage wird mit dem Photo eines Kriegsbootes
(waka taua) illustriert. Dass solch ein Boot kaum hoch-
seetiichtig ist und die prasumtiven Maori konsequenter-
weise dann die weite Strecke von Zentralpolynesien nach
Neuseeland hitten paddelnd zuriicklegen miissen, scheint
der Autorin nicht aufgefallen zu sein. In Wirklichkeit
sind die ersten Siedler auf mit Segel versehenen Doppel-
rumpfbooten nach Neuseeland gelangt. Zudem erweckt
die Autorin den Eindruck, als ob auf Neuseeland nur eine
Moa-Art existiert hitte und diese ausschlieBlich auf der
Siidinsel gelebt hitte. Es gab jedoch mehrere Moa-Arten
und die Uberreste von manchen von ihnen hat man auch
auf der Nordinsel gefunden. Darauf folgend behauptet sie,
dass zur Zeit der sog. “Klassischen Maori-Periode” (sie
spricht ein wenig ungliicklich die damals lebenden Indi-
genen als “Klassische Maori” an) das Stammesleben vom
Getreideanbau “geprigt” (8) gewesen sein soll. Natiirlich
trifft dies keineswegs zu, da die Maori den Getreideanbau
gar nicht kannten!

Anthropos 106.2011

218.73.218.171, am 12.01.2026, 05:40:08. ©
Inhalts Im

707

Die Autorin geht in weiterer Folge in drei Kapiteln auf
die Begriffe marae, moko und haka ein, wobei es ihrer
Darstellung bisweilen an Prizision mangelt und manches
auch unausgesprochen bleibt. Dafiir tauchen mitunter —
ohne Angabe einer konkreten Quelle — Behauptungen auf,
die der Rezensent aus der ethnografischen Literatur nicht
kennt. So vermeint die Autorin, dass in den Tdtowierun-
gen der Maori Ereignisse wie “Kéampfe” (22) festgehal-
ten werden. Zudem ist bei ihr auch ein gewisses Defizit
in der korrekten Ansprache von Objekten aus der Maori-
Kultur erkennbar. So spricht sie eine Langkeule, die sog.
taiaha zu Unrecht als Speer an (17), und gibt dafiir in
einer Bildunterschrift auf Seite 28 ein Paddel filschlicher
Weise als taiaha aus.

Im Anschluss an die allgemeine Besprechung von ma-
rae, moko, und haka will die Autorin aufzeigen, wie die-
se drei Kulturelemente heutzutage in Tourismus, Schule
und Sport integriert sind. Beim Tourismuskapitel (30-35)
beschrinkt sich dieses Vorhaben allerdings nur auf eine
Schilderung ihrer eigenen Erfahrungen, die sie im Zuge
einer touristischen Folkloreveranstaltung in Rotorua ge-
macht hat. Die Autorin kommt zum Schluss, dass es sich
dabei nicht mehr um authentische Auffiihrungen handeln
diirfte.

Im Kapitel zum Schulwesen (35-38) weist die Auto-
rin darauf hin, dass die Integration der Maori-Kultur dort
einen relativ neuen Trend darstellt. Viele Schulen besitzen
jetzt sogar einen eigenen marae, in dem das Maori-Pro-
tokoll gelehrt wird (36f.). Zudem wird darauf hingewie-
sen, dass die Schiiler eigene kapa haka-Gruppen bilden,
die in Schulwettbewerben ihr Konnen zeigen diirfen (37).

Im Kapitel “Sport” (38—41) wird einzig auf die neu-
seelidndische Rugby-Nationalmannschaft, den All Blacks,
eingegangen, die vor ihren Spielen den haka “Ka Mate”,
und zu besonderen Anlidssen einen eigens komponierten
haka “Kapa o Pango” vorfiihrt.

Im Kapitel “Eigene Erfahrungen mit der Kultur der
Maori” (42-45) wird, abgesehen von einer kurzen Schil-
derung eines Aufenthaltes in einem marae, nichts Wesent-
liches mehr zum Thema beigetragen.

In den “Schlussbetrachtungen und Ausblick” (46—48)
wird insbesonders die Bedeutung des marae als Keim-
zelle fiir die Erhaltung der Maori-Kultur gewiirdigt und
hervorgehoben, eine Feststellung, der durchaus beizu-
pflichten ist. Es wird zudem darauf hingewiesen, dass
die Kulturelemente marae und haka bis in die Gegenwart
kontinuierlich Bestand hatten, wihrend dies zumindest
bei den traditionellen Tatowierungen der Ménner nicht
der Fall war.

Das darauffolgende Glossar und der Anhang sind zu-
friedenstellend. In der anschliefenden Literaturliste wer-
den allerdings nur drei in einschldgigen ethnologischen
Fachzeitschriften publizierte Artikel angefiihrt. Wenn die
Autorin am Buchanfang vermerkt: “Aufgrund fehlender
Literatur hinsichtlich des Auftretens der hier zu behan-
delnden Riten [sic] in Lebensbereichen des 21. Jahrhun-
derts musste ich des Ofteren vor allem auf meine eigenen
Erfahrungen zuriickgreifen” (5), so hat sie doch auch die
eine oder andere Publikation uibersehen, die ihr sicher-
lich weitergeholfen hitte. So gehen sowohl Wira Gardiner

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707

708

im 2001 erschienenen Buch “Haka. A Living Tradition”
als auch Timoti Karetu in “Haka! The Dance of a Nob-
le People” (1996) auf die Bedeutung des haka bei den
All Blacks, wie auch in anderen Bereichen ein. Hinsicht-
lich der Tdtowierungen wire das Buch “Mau Moko. The
World of Maori Tattoo” (2007) der Maori-Anthropolo-
gin Ngahuia Te Awekotuku, die von Frau Schmalz (22)
falschlicher Weise als Mann ausgegeben wird, von gro-
Bem Interesse, da dort hauptsichlich auf die heutige Situ-
ation eingegangen wird.

AbschlieBend muss festgehalten werden, dass im
Hinblick auf die im Titel formulierte Themenstellung die
Ausbeute sehr diirftig ausfillt. Bei der Lektiire des Bu-
ches fillt auf, dass die einleitenden Ausfithrungen zu ma-
rae, moko und haka sogar um einige Seiten ldnger sind
als das eigentliche Kernstiick der Arbeit. Dies ist insofern
erklédrbar, als im Hauptteil z. B. das moko iiberraschen-
derweise nur in zwei Sitzen (!) abgehandelt wird. Zudem
kann man bei Schmalzs “Auseinandersetzung” mit dem
Thema sich des Eindrucks nicht erwehren, dass sie teil-
weise liber banale Kommentare, die jedem intelligenteren
Touristen oder sportbegeisterten Zuschauer eingefallen
wiren, nicht hinausgeht, und es sich daher keineswegs um
eine tiefgreifende kulturwissenschaftliche Auseinander-
setzung handelt. Zu guter Letzt weist das kleine, 61-seiti-
ge Biichlein auch noch den stolzen Preis von 49 Euro auf.

Georg Schifko

Sexton, James D., and Fredy Rodriguez-Mejia
(eds.): The Dog Who Spoke and More Mayan Folktales.
El perro que habl6é y mds cuentos mayas. Stories told by
Pedro Cholotio Tem¢6 and Alberto Barreno. Norman: Uni-
versity of Oklahoma Press, 2010, 261 pp. ISBN 978-0-
8061-4130-5. Price: $ 24.95

This attractive book presents thirty-three interesting
Mayan folktales, each one first in English and then in
Spanish. The stories were collected over the past forty
years from two Mayan storytellers living in the depart-
ment of Solold on opposite sides of Lake Atitlan in the
highlands of Guatemala. The collecting was done by an-
thropologist James Sexton, the principal editor, who se-
lected the tales and translated them with the help of Fredy
Rodiguez-Mejia, who is part Ch’orti’ Mayan.

A succinct and useful thirty-one page introduction by
anthropologist Sexton places the stories in historical and
cultural context and includes a few pages characterizing
themes and values that are represented in the stories them-
selves. A few trivial objections that could be made to the
historical and linguistic context given in the first few pag-
es of the book are of little consequence and these points,
such as locating Yucatec and Lacanddn speakers in the Pe-
ten, referring to branches (rather than descendants) of the
Proto-Mayan language, or omitting mention of Chiapas as
another location where the word Ladino is used instead of
Mestizo (11), detract little from the overall presentation.

Unlike Sexton’s previous collections of Mayan folk-
tales, this one is bilingual, so it can be employed by Span-
ish speakers as an aid to learning English, and by English
speakers in the opposite way. The English versions of the

218.73.218.171, am 12.01.2026, 05:40:08. ©
Inhalts Im

Rezensionen

stories are from the original colloquial Spanish, as pro-
vided by the two master storytellers, one a Tz utujil Ma-
yan speaker named Pedro Cholotio Tem¢é from San Juan
la Laguna, the other a half-Kaqchikel Mayan from across
the lake in Panajachel named Alberto Barreno. In previ-
ous collaborations with Sexton, Cholotio Temé had gone
by the pseudonym Igndcio, but due to Guatemala’s recent
strides towards democracy in this book he chose to have
his real name used.

The translations are relatively close to literal, which
has some advantages for potential language learners, but
on occasion it leads to minor misunderstandings of the
English. For example “Dice que una vez ...” is translated
as “He says that one time ...” (58), leaving the reader to
wonder who “he” is. Though the gloss is literally accu-
rate, what is meant by the storyteller and conveyed in the
local Spanish is actually “They say that one time ...” or
“It is said that one time ...” On p. 71 “... donde estaba ti-
rado el bolito” is translated as “... where the little drunk-
ard was thrown,” which makes it sound like the two com-
padres had thrown the drunkard down, whereas what is
meant is “... where the little drunkard was sprawled out
(on the ground).”

The first story, Sexton’s favorite, concerns a dog who
speaks to his Kaqchikel master, first chiding him for mis-
treatment and then facilitating the man’s transformation
into a dog-man. The latter then finds out that dogs bark-
ing in the night are actually seeing things that we humans
cannot. Like countless Mayan stories, including many in
the book, this one has a didactic message. Here the point
is that one should not hit dogs. This transformation of a
human into a dog-man is one more variation on the com-
mon Mayan theme of transformation that can be seen in
several of the other stories recounted in the book, such as
those in particular concerning characoteles, individuals
that can transform into their animal familiars (naguals)
and do evil things, usually at night. One of the characotel
stories, is of a midwife who is transformed into a pig, and
in another, presented as a true incident in the narrator’s
grandfather’s life, a man becomes a donkey (his nagual).

“The Inheritance of the Old Man” (70-75) is a partic-
ularly interesting story in its reference to suffering in the
underworld from jaguars, sharp knives, and bats, alluding
to the Popol Vuh, the sacred book of the K’iche’ Mayans.
Visits to the house of the Mountain Lord in a cavern up
on the mountain to request wealth, as found in this story,
are themes in the lore of numerous other ethnolinguis-
tic groups in Mesoamerica, allowing one to identify the
Mountain Lord of the story as the Lightning Deity.

Another theme found in several of the tales in this
book, is that of conflicts within the family; between a
mother and her son, for example, as in “The Mother Who
Never Wanted Her Son to Work” (116—120), where she is
killed by her own son. Another example is in “The Young
Lad and His Sister” (121-138). Here a brother and sister
are first abandoned by their stepmother because they are
not her biological children, and then the two become es-
tranged when the sister aligns herself with the devil. Ulti-
mately the sister tries to kill her brother with poison, but
instead he has his feline companions kill her.

Anthropos 106.2011

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707

