
Anthropos  106.2011

707Rezensionen

Schmalz, Katharina: Marae, Moko und Haka. Tra-
ditionelle Rituale der Māori aus Neuseeland und ihre Be-
deutung im 21. Jahrhundert. Saarbrücken: VDM Verlag 
Dr. Müller, 2009. 68 pp. ISBN 978-3-639-11777-6. Preis: 
€ 49.00

Das vorliegende Buch wurde im VDM Verlag Dr. Mül-
ler publiziert, der sich auf die Veröffentlichung von uni-
versitären Abschlussarbeiten spezialisiert hat. Dem Buch 
liegt eine Diplomarbeit zugrunde, die entgegen der ur-
sprünglichen Erwartung des Rezensenten gar nicht an 
einem Ethnologischen Institut geschrieben und approbiert 
wurde. Frau Schmalz ist nämlich Dipl.-Kulturwirtin und 
hat ihr Studium an der Universität Passau abgeschlossen.

Aus dem Buchtitel wird ersichtlich, dass die Auto-
rin sich in ihrer Arbeit dreier wichtiger Elemente aus der 
Maori-Kultur – namentlich marae, moko und haka – an-
nimmt und dabei untersucht, inwieweit diese noch im 
21.  Jahrhundert von Bedeutung sind. Nach der Einlei-
tung wird dieser Anspruch insofern eingeschränkt, als 
sie ihre Untersuchung allein auf die Bereiche Tourismus, 
Schule und Sport ausdehnen möchte. Sie vermerkt dabei: 
“Dass die Auswahl auf gerade diese Bräuche fiel, ist vor 
allem auf die Umstände zurückzuführen, dass ich im Rah-
men meines Aufenthaltes in Neuseeland gerade bezüglich 
dieser drei Riten [sic] am meisten in Erfahrung bringen 
konnte” (6). Auch wenn sie weiter unten (14) zumindest 
bezüglich des marae einräumt: “Richtiger Weise darf man 
das marae im Folgenden nicht als einen eigenen Brauch 
der Māori darstellen, denn genau genommen ist das ma-
rae nämlich ein Ort, an dem Traditionen, Bräuche und 
Riten erst zum Ausdruck kommen” irritiert die vorherge-
hende Bezeichnung “Riten” doch ein wenig.

Nach der Einleitung wird ein geschichtlicher Überblick 
zu den Maori geboten, der in manchem revisionsbedürf-
tig ist. So liest man auf Seite 7: “Die Vorfahren der Māori 
waren Polynesier, welche um 1000 oder 1100 n. Chr. die  
beiden Inseln Aotearoas zu besiedeln begannen”. Zur 
Zeit wird die Besiedlung Neuseelands allerdings wieder 
mit ca. 1300 n. Chr. angesetzt. Anschließend erklärt Frau 
Schmalz: “Die Boote, mit denen sie auf den beiden Inseln 
landeten, waren große Kriegskanus, sogenannte waka.” 
Diese Aussage wird mit dem Photo eines Kriegsbootes 
(waka taua) illustriert. Dass solch ein Boot kaum hoch-
seetüchtig ist und die präsumtiven Maori konsequenter-
weise dann die weite Strecke von Zentralpolynesien nach 
Neuseeland hätten paddelnd zurücklegen müssen, scheint 
der Autorin nicht aufgefallen zu sein. In Wirklichkeit 
sind die ersten Siedler auf mit Segel versehenen Doppel-
rumpfbooten nach Neuseeland gelangt. Zudem erweckt 
die Autorin den Eindruck, als ob auf Neuseeland nur eine 
Moa-Art existiert hätte und diese ausschließlich auf der 
Südinsel gelebt hätte. Es gab jedoch mehrere Moa-Arten 
und die Überreste von manchen von ihnen hat man auch 
auf der Nordinsel gefunden. Darauf folgend behauptet sie, 
dass zur Zeit der sog. “Klassischen Maori-Periode” (sie 
spricht ein wenig unglücklich die damals lebenden Indi-
genen als “Klassische Maori” an) das Stammesleben vom 
Getreideanbau “geprägt” (8) gewesen sein soll. Natürlich 
trifft dies keineswegs zu, da die Maori den Getreideanbau 
gar nicht kannten! 

Die Autorin geht in weiterer Folge in drei Kapiteln auf 
die Begriffe marae, moko und haka ein, wobei es ihrer 
Darstellung bisweilen an Präzision mangelt und manches 
auch unausgesprochen bleibt. Dafür tauchen mitunter – 
ohne Angabe einer konkreten Quelle – Behauptungen auf, 
die der Rezensent aus der ethnografischen Literatur nicht 
kennt. So vermeint die Autorin, dass in den Tätowierun-
gen der Maori Ereignisse wie “Kämpfe” (22) festgehal-
ten werden. Zudem ist bei ihr auch ein gewisses Defizit 
in der korrekten Ansprache von Objekten aus der Maori-
Kultur erkennbar. So spricht sie eine Langkeule, die sog. 
taiaha zu Unrecht als Speer an (17), und gibt dafür in 
einer Bildunterschrift auf Seite 28 ein Paddel fälschlicher 
Weise als taiaha aus.

Im Anschluss an die allgemeine Besprechung von ma-
rae, moko, und haka will die Autorin aufzeigen, wie die-
se drei Kulturelemente heutzutage in Tourismus, Schule 
und Sport integriert sind. Beim Tourismuskapitel (30 – ​35) 
beschränkt sich dieses Vorhaben allerdings nur auf eine 
Schilderung ihrer eigenen Erfahrungen, die sie im Zuge 
einer touristischen Folkloreveranstaltung in Rotorua ge-
macht hat. Die Autorin kommt zum Schluss, dass es sich 
dabei nicht mehr um authentische Aufführungen handeln 
dürfte.

Im Kapitel zum Schulwesen (35 – ​38) weist die Auto-
rin darauf hin, dass die Integration der Maori-Kultur dort 
einen relativ neuen Trend darstellt. Viele Schulen besitzen 
jetzt sogar einen eigenen marae, in dem das Maori-Pro-
tokoll gelehrt wird (36 f.). Zudem wird darauf hingewie-
sen, dass die Schüler eigene kapa haka-Gruppen bilden, 
die in Schulwettbewerben ihr Können zeigen dürfen (37).

Im Kapitel “Sport” (38 – ​41) wird einzig auf die neu-
seeländische Rugby-Nationalmannschaft, den All Blacks, 
eingegangen, die vor ihren Spielen den haka “Ka Mate”, 
und zu besonderen Anlässen einen eigens komponierten 
haka “Kapa o Pango” vorführt.

Im Kapitel “Eigene Erfahrungen mit der Kultur der 
Māori” (42 – ​45) wird, abgesehen von einer kurzen Schil-
derung eines Aufenthaltes in einem marae, nichts Wesent-
liches mehr zum Thema beigetragen.

In den “Schlussbetrachtungen und Ausblick” (46 – ​48) 
wird insbesonders die Bedeutung des marae als Keim-
zelle für die Erhaltung der Maori-Kultur gewürdigt und 
hervorgehoben, eine Feststellung, der durchaus beizu-
pflichten ist. Es wird zudem darauf hingewiesen, dass 
die Kulturelemente marae und haka bis in die Gegenwart 
kontinuierlich Bestand hatten, während dies zumindest 
bei den traditionellen Tätowierungen der Männer nicht 
der Fall war.

Das darauffolgende Glossar und der Anhang sind zu-
friedenstellend. In der anschließenden Literaturliste wer-
den allerdings nur drei in einschlägigen ethnologischen 
Fachzeitschriften publizierte Artikel angeführt. Wenn die 
Autorin am Buchanfang vermerkt: “Aufgrund fehlender 
Literatur hinsichtlich des Auftretens der hier zu behan-
delnden Riten [sic] in Lebensbereichen des 21. Jahrhun-
derts musste ich des Öfteren vor allem auf meine eigenen 
Erfahrungen zurückgreifen” (5), so hat sie doch auch die 
eine oder andere Publikation übersehen, die ihr sicher-
lich weitergeholfen hätte. So gehen sowohl Wira Gardiner 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:40:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707


708

Anthropos  106.2011

Rezensionen

im 2001 erschienenen Buch “Haka. A Living Tradition” 
als auch Timoti Kāretu in “Haka! The Dance of a Nob-
le People” (1996) auf die Bedeutung des haka bei den 
All Blacks, wie auch in anderen Bereichen ein. Hinsicht-
lich der Tätowierungen wäre das Buch “Mau Moko. The 
World of Māori Tattoo” (2007) der Maori-Anthropolo-
gin Ngahuia Te Awekotuku, die von Frau Schmalz (22) 
fälschlicher Weise als Mann ausgegeben wird, von gro-
ßem Interesse, da dort hauptsächlich auf die heutige Situ-
ation eingegangen wird.

Abschließend muss festgehalten werden, dass im 
Hinblick auf die im Titel formulierte Themenstellung die 
Ausbeute sehr dürftig ausfällt. Bei der Lektüre des Bu-
ches fällt auf, dass die einleitenden Ausführungen zu ma-
rae, moko und haka sogar um einige Seiten länger sind 
als das eigentliche Kernstück der Arbeit. Dies ist insofern 
erklärbar, als im Hauptteil z. B. das moko überraschen-
derweise nur in zwei Sätzen (!) abgehandelt wird. Zudem 
kann man bei Schmalzs “Auseinandersetzung” mit dem 
Thema sich des Eindrucks nicht erwehren, dass sie teil-
weise über banale Kommentare, die jedem intelligenteren 
Touristen oder sportbegeisterten Zuschauer eingefallen 
wären, nicht hinausgeht, und es sich daher keineswegs um 
eine tiefgreifende kulturwissenschaftliche Auseinander-
setzung handelt. Zu guter Letzt weist das kleine, 61-seiti-
ge Büchlein auch noch den stolzen Preis von 49 Euro auf.

Georg Schifko

Sexton, James D., and Fredy Rodríguez-Mejía 
(eds.): The Dog Who Spoke and More Mayan Folktales. 
El perro que habló y más cuentos mayas. Stories told by 
Pedro Cholotío Temó and Alberto Barreno. Norman: Uni-
versity of Oklahoma Press, 2010, 261 pp. ISBN 978-0-
8061-4130-5. Price: $ 24.95

This attractive book presents thirty-three interesting 
Mayan folktales, each one first in English and then in 
Spanish. The stories were collected over the past forty 
years from two Mayan storytellers living in the depart-
ment of Sololá on opposite sides of Lake Atitlán in the 
highlands of Guatemala. The collecting was done by an-
thropologist James Sexton, the principal editor, who se-
lected the tales and translated them with the help of Fredy 
Rodíguez-Mejía, who is part Ch’orti’ Mayan.

A succinct and useful thirty-one page introduction by 
anthropologist Sexton places the stories in historical and 
cultural context and includes a few pages characterizing 
themes and values that are represented in the stories them-
selves. A few trivial objections that could be made to the 
historical and linguistic context given in the first few pag-
es of the book are of little consequence and these points, 
such as locating Yucatec and Lacandón speakers in the Pe-
ten, referring to branches (rather than descendants) of the 
Proto-Mayan language, or omitting mention of Chiapas as 
another location where the word Ladino is used instead of 
Mestizo (11), detract little from the overall presentation.

Unlike Sexton’s previous collections of Mayan folk-
tales, this one is bilingual, so it can be employed by Span-
ish speakers as an aid to learning English, and by English 
speakers in the opposite way. The English versions of the 

stories are from the original colloquial Spanish, as pro-
vided by the two master storytellers, one a Tz’utujil Ma-
yan speaker named Pedro Cholotío Temó from San Juan 
la Laguna, the other a half-Kaqchikel Mayan from across 
the lake in Panajachel named Alberto Barreno. In previ-
ous collaborations with Sexton, Cholotío Temó had gone 
by the pseudonym Ignácio, but due to Guatemala’s recent 
strides towards democracy in this book he chose to have 
his real name used.

The translations are relatively close to literal, which 
has some advantages for potential language learners, but 
on occasion it leads to minor misunderstandings of the 
English. For example “Dice que una vez …” is translated 
as “He says that one time …” (58), leaving the reader to 
wonder who “he” is. Though the gloss is literally accu-
rate, what is meant by the storyteller and conveyed in the 
local Spanish is actually “They say that one time …” or 
“It is said that one time …” On p. 71 “… donde estaba ti-
rado el bolito” is translated as “… where the little drunk-
ard was thrown,” which makes it sound like the two com-
padres had thrown the drunkard down, whereas what is 
meant is “… where the little drunkard was sprawled out 
(on the ground).” 

The first story, Sexton’s favorite, concerns a dog who 
speaks to his Kaqchikel master, first chiding him for mis-
treatment and then facilitating the man’s transformation 
into a dog-man. The latter then finds out that dogs bark-
ing in the night are actually seeing things that we humans 
cannot. Like countless Mayan stories, including many in 
the book, this one has a didactic message. Here the point 
is that one should not hit dogs. This transformation of a 
human into a dog-man is one more variation on the com-
mon Mayan theme of transformation that can be seen in 
several of the other stories recounted in the book, such as 
those in particular concerning characoteles, individuals 
that can transform into their animal familiars (naguals) 
and do evil things, usually at night. One of the characotel 
stories, is of a midwife who is transformed into a pig, and 
in another, presented as a true incident in the narrator’s 
grandfather’s life, a man becomes a donkey (his nagual).

“The Inheritance of the Old Man” (70 – ​75) is a partic-
ularly interesting story in its reference to suffering in the 
underworld from jaguars, sharp knives, and bats, alluding 
to the Popol Vuh, the sacred book of the K’iche’ Mayans. 
Visits to the house of the Mountain Lord in a cavern up 
on the mountain to request wealth, as found in this story, 
are themes in the lore of numerous other ethnolinguis-
tic groups in Mesoamerica, allowing one to identify the 
Mountain Lord of the story as the Lightning Deity. 

Another theme found in several of the tales in this 
book, is that of conflicts within the family; between a 
mother and her son, for example, as in “The Mother Who 
Never Wanted Her Son to Work” (116 – ​120), where she is 
killed by her own son. Another example is in “The Young 
Lad and His Sister” (121 – ​138). Here a brother and sister 
are first abandoned by their stepmother because they are 
not her biological children, and then the two become es-
tranged when the sister aligns herself with the devil. Ulti-
mately the sister tries to kill her brother with poison, but 
instead he has his feline companions kill her.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:40:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-707

